
https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Thies Münchow
Kritik der ethischen Institution

Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Für meine Eltern
  

Thies Münchow (Dr. phil.), geb. 1986, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an der 
Europa-Universität Flensburg. Seine Forschungsschwerpunkte sind Ethik, Wis-
senschaftstheorie der Theologie, der Deutsche Idealismus und philosophische 
Theologie.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Thies Münchow

Kritik der ethischen Institution
Kant, Hegel und der Tod Gottes

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2022 im transcript Verlag, Bielefeld
© Thies Münchow

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6211-5
PDF-ISBN 978-3-8394-6211-9
https://doi.org/10.14361/9783839462119
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt

Vorwort ............................................................................ 9

1. Einführung .................................................................... 9

2. Das Werkzeug: Symbolisches, Imaginäres und Reales ........................... 13

3. Was heißt hier Ethik? ......................................................... 20

Kapitel I

Ethik und Institution............................................................... 27

1. Das ethische Expertentum und die Trennung von Ethik und politischer Praxis .. 27

2. Der Herr hat’s gegeben… – Die Legitimation

der Institution und Expertokratie............................................... 41

3. Der imaginäre Vater und seine modernen Angestellten ........................ 64

4. Inkonsistenz und Konsequenzen der Vaterfunktion ............................ 72

Kapitel II

Kant und die Pflicht ............................................................... 83

1. Das kritische Programm der Aufklärung ....................................... 83

2. Der kategorische Imperativ und das Faktum der Vernunft...................... 94

3. Ein wenig Moraltheologie zur Motivation ....................................... 113

4. Volkssouveränität und Königsmord ........................................... 123

Kapitel III

Hegel und die Sittlichkeit ......................................................... 135

1. Mit Kant über Kant hinaus (und mit Hegel über Fichte und Schelling) .......... 135

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Hegels praktische Philosophie und der absolute Idealismus .................... 151

3. Wenn Nutzen unnütz und Tugend wahnsinnig wird ............................ 162

4. Das geistige Wesen und die sittliche Substanz................................ 183

5. Es ist vollbracht! – Der Tod Gottes............................................. 211

6. Die Logik der politischen (Moral-)Theologie ................................... 231

Nachwort......................................................................... 259

Dank ..............................................................................261

Siglenverzeichnis ................................................................ 263

Literaturverzeichnis.............................................................. 265

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Life is what happens to you while you’re busy making other plans.

– John Lennon

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort

1. Einführung

Dieses Buch war ursprünglich als Einführung in die Ethik geplant. Der vor-

liegende Text stellt nun aber zugegebenermaßen eher das Gegenteil dieses

Vorhabens dar.Mit einem gewissen Augenzwinkern ließe sich nämlich sagen,

dass er weniger in die Ethik einführen möchte, als vielmehr aus ihr heraus.

Von dem, was sich jetzt wie eine moralische Unverschämtheit anhört, soll im

Folgenden aber gezeigt werden, dass es gerade ein unbedingtes Element der

Ethik selbst bildet. Das Vorhaben ist nämlich ein dialektisches, und zwar in-

sofern das Hinausführen aus der Ethik wieder zur Ethik zurückführt. Wie

gestaltet sich nun dieses Programm im Einzelnen?

Die vorliegende Studie widmet sich der Kritik der ethischen Institution. Da-

bei wird die grundsätzliche These vertreten, dass auch der ethische Diskurs

der Logik der Institutionalisierung nicht widerstehen kann. Anders gesagt,

gerade dort, wo in jene Wissenschaft, die wir Ethik nennen, eingeführt wird,

findet zugleich eine institutionelle Unterweisung statt, die allerdings selbst

oftmals gar nicht oder in zu geringem Maße thematisiert oder kritisiert

wird. Auf einer anderen Abstraktionsebene gilt dasselbe auch für elaborierte

Diskurse auf hohem akademischem Niveau. Es muss daher im metaethi-

schen Sinne gefragt werden, ob und wie die Ethik unter dem Aspekt der

Institutionalisierung nicht nur universale ethische Aussagen produzieren,

sondern selbst dem ihr inhärenten Anspruch des Universalismus gerecht

werden kann.

Um eine klare Vorstellung des Problemkomplexes zu gewinnen, muss da-

her neben dem Begriff der Ethik auch derjenige der Institution und damit

auch das Phänomen der Institutionalisierung expliziert werden. Institutio-

nalisierung im Allgemeinen gehört wesentlich zummenschlichen Sein, insofern

dieses faktisch soziales Sein ist, das seinerseits auf einer irgendwie gearteten

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Kritik der ethischen Institution

Ethik beruht bzw. auf eine ethische Reflexion angewiesen ist. Wenn der In-

stitutionalisierung im vorangehenden Satz somit Universalität und Notwen-

digkeit attestiert wird, muss aber im Nachsatz sogleich festgehalten werden,

dass damit nicht gesagt ist, dass auch jede besondere Form der Institutio-

nalisierung automatisch dem Wesen dessen, was man lapidar als menschli-

ches Sein bezeichnen mag, entspricht. So ist es durchaus möglich, dass eine

sittliche Institution (wie beispielsweise der Staat) sich der eigenen Form der

Institutionalisierung gar nicht bewusst ist, weil deren wesentlicher Charak-

ter hinter den automatisierten Prozeduren eines als geschlossen angesehenen

(Rechts- und Verwaltungs-)Systems leicht zu verschwinden droht. Vor diesem

Hintergrund widmet sich Kapitel I der Analyse jenes Zusammenhangs von

Ethik und Institution, wobei der Aspekt des psychosozialen Seins mensch-

licher Subjektivität und der damit verbundene Prozess der Subjektwerdung

eine entscheidende Rolle spielt.

Die Ergebnisse des ersten Kapitels führen uns allerdings die Notwendig-

keit einer Revision des landläufigen Ethikbegriffs vor Augen.Der erste Schritt

dieser (Re-)Justierung erfolgt in Kapitel II, und zwar durch den Rekurs auf

die praktische Philosophie Immanuel Kants. Es gilt dabei, dem unsäglichen

Trend der Einführungsliteratur in die Ethik (sprich: der institutionell-ethi-

schen Einführungsliteratur) zu widerstehen, die Kant schlicht als Theoreti-

ker der sogenannten Pflichtethik darzustellen pflegt, wobei diese – als Modell

betrachtet – neben Tugendethik und Utilitarismus platziert wird, ganz so,

als ließe sich die kantische Theorie auf das Niveau jener ethischen Theori-

en reduzieren. Einer solchen Konzeption wird hier ausdrücklich widerspro-

chen. Stattdessen soll auf die unhintergehbare Erkenntnis Kants hingewie-

sen werden, die sich hinter dem Begriff des kategorischen Imperativs verbirgt.

Es wird zu zeigen sein, dass Kants Einsicht die unbedingte – zweifellos: be-

dingungslose – Grundlage eines jeden ethischen Denkens bildet, das Ver-

nünftigkeit und Universalität für sich beanspruchen kann. Wo nämlich die

beiden letztgenannten Begriffe ins Spiel kommen, da kann weder bestimm-

ten Institutionen, noch individueller Intuition oder Befindlichkeit die letzte

Entscheidungsgewalt zugestanden werden, denn Vernünftigkeit und Univer-

salität werden allein in einem strengen Verfahren vor dem »Gerichtshof der

Vernunft« (vgl. KrV, B 779/A 751) ausgehandelt.

Die Explikation des kantischen Ansatzes bleibt selbst allerdings nicht

ohne Kritik. Der Formalismusvorwurf, der bereits früh und besonders durch

G.W.F. Hegel an Kants Theorie der Moral herangetragen wurde, wird uns

in Kapitel III schrittweise zum hegelschen Begriff der Sittlichkeit führen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 11

Zweck und Ziel dieses Kapitels ist es dann, zu veranschaulichen, inwieweit

der Rückgriff auf Hegels Moralphilosophie ein Denken ermöglicht, in dem

Ethik und Institutionalisierung in einem freiheitlichen Prozedere aufge-

hoben sind. Nicht zuletzt sind es gerade die hegelsche Dialektik und das

spekulative Denken, wodurch der ideellen oder gar ideologischen Verklärung

der bestimmten Institution vorgebeugt werden kann.1

Bleibt die Frage, welche Rolle der im Untertitel genannte Tod Gottes dabei

spielt. Dies sei durch einen kurzen Vorgriff angedeutet: Die Analyse in Ka-

pitel I wird zeigen, dass die Frage der Institution im engen Zusammenhang

mit der Frage nach den familialen Strukturen der Verwandtschaft steht. Da-

bei ist es vornehmlich der Begriff des Vaters, der hierbei eine entscheidende,

aber alles andere als unproblematische Rolle spielt. Die Funktion des Vaterbe-

griffs bildet einen referenziellen Knotenpunkt der Institution. Denn es ist die

Vaterfunktion, die den faktischen familialen Rahmen transzendiert (und sie

tut dies, wie wir sehen werden, notwendigerweise), um sich schließlich auf

psychosozialer, institutioneller und ethischer Ebene sowohl im patriarchalen

Bewusstsein als auch in der Explikation des Gottesbegriffs niederzuschlagen

und zu entfalten. Kapitel II und III widmen sich insofern zugleich der De-

konstruktion jener Funktion, was schließlich auch in einer Neubestimmung

des Begriffs von der politischen Theologie resultieren wird.

Abschließend noch ein Hinweis zur Methode, der sich besonders an die

akademischen und philosophisch geschulten Leser*innen richtet: Die Unter-

teilung des Buchs in drei Kapitel, von denen sich gerade das Letzte mit He-

gel auseinandersetzt, mag wie ein vom Verfasser intendierter dialektischer

Streich wirken.Das ist zumindest ›dramaturgisch‹ betrachtet auch nicht ganz

von der Hand zu weisen. Aber es sei gesagt, dass sich hinter dieser Einteilung

kein platter Hegelianismus verbirgt. Dass hier einHegel-Kapitel auf ein Kant-

Kapitel folgt, hat zunächst einmal historische Gründe, dann aber vor allem

systematische, nämlich insofern wir gemeinsam mit Hegel die bedeutende

moralphilosophische Erkenntnis Kants wiederentdecken und weiterdenken

1 »In Wirklichkeit ist die Dialektik eine Denkmethode oder vielmehr eine zusammen-

hängende Folge intelligibler Methoden, welche es gestattet, gewisse starre Vorstel-

lungen aufzulösen und gegen herrschende Ideologien die Praxis geltend zu machen.«

(Brecht 2005d, 140)Mit denWortenHegels: »Das spekulative Denken besteht nur darin,

daß das Denken den Widerspruch und in ihm sich selbst festhält, nicht aber, daß es,

wie es dem Vorstellen geht, von ihm beherrscht und durch ihn sich seine Bestimmun-

gen nur in andere oder in nichts auflösen läßt.« (WL II, 76)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Kritik der ethischen Institution

wollen, und zwar vor allem in der Hinsicht, dass uns wiederum Hegels Ein-

sicht dabei helfen wird,mit Kant über Kant hinauszugehen. So werden wir im

Verlauf des zweiten Kapitels feststellen, dass die faktische Gültigkeit des Sit-

tengesetzes in Form des kategorischen Imperativs über die traditionell zwei-

wertigen substanzontologischen Prämissen aristotelischer Prägung hinaus-

weist, was Kant selbst aber entgeht. Jener Sachverhalt hängt dabei mit der

einfachen Tatsache zusammen, dass die Form des Sittengesetzes nicht oh-

ne Subjektivität ist. Auf transzendentalphilosophischer Ebene bedeutet dies

aber, dass sich die Vernunft hier als Bewusstsein von sich selbst (also als Sub-

jekt) entpuppt. Wir können den Sachverhalt in seinem formalen Zusammen-

hang verkürzt etwa so darstellen: Wenn Kants Kritik der reinen Vernunft eine

Kritik der praktischen Vernunft erforderlich macht, so hängt dies mit der Tat-

sache zusammen, dass die reine Vernunft sich in ihrer (Selbst-)Kritik immer

schon als reine praktische Vernunft erweist. Als reine praktische Vernunft aber

ist die Vernunft Reflexion der Reflexion-in-sich und Reflexion-in-sich-und-

anderes, d.h. sie ist die bewusste Reflexion auf sich selbst, insofern sie sich

selbst zu ihrem Objekt macht und sich zugleich (genauer gesagt: faktisch) als

mit diesem Objekt identisch begreift. In dieser Tatsache wirkt sie, die sich

selbst setzt, einerseits als der Grund der abstrakten seins- bzw. – kantisch

gesprochen – verstandeslogischen Reflexionsbestimmungen (Sein – Nichts,

Denken/Subjekt – Objekt) und stellt daher andererseits als Bewusstsein bzw.

als Denken, das sich selbst denkt, einen Überschuss imVerhältnis zu dem dar,

was mit den Reflexionsbestimmungen ihrem Sinn nach eigentlich gemeint

ist. Insofern können wir – mit einem Begriff Gotthard Günthers gesprochen

– von ›zwei Thematiken des Denkens‹ sprechen: Zum einen wäre da die The-

matik, in der die Vernunft sich als gesetzt und daher auch als Quelle des (Sit-

ten-)Gesetzes (Kant spricht von der »Rechtsquelle«) erkennt, zum anderen

die Thematik, in der die Vernunft sich als setzend begreift (Kant spricht vom

»Faktum der Vernunft«). Im Register der ersten Thematik erweist sie sich als

die äußere Form des Sinns der durch sie gesetzten Reflexionsbestimmungen

innerhalb der klassischen (Seins-)Logik, im Register der zweiten Thematik

aber als innere Form des Sinns dieses Sinns.

Nun zeigt sich bereits anhand dieser äußerst gerafften Darstellung, dass

hier eigentlich eine dedizierte formallogische Erläuterung der zwei Thema-

tiken des Denkens vorausgeschickt werden müsste. Dies würde uns aber zu

einem enormen Umweg zwingen, der zudem innerhalb einer Studie zum Be-

griff der Ethik nur mehr die Form des Exkurses annehmen könnte, weshalb

wir die Verantwortung an dieser Stelle weiterreichen mit einem Verweis auf

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 13

Günthers Grundzüge einer neuenTheorie des Denkens in Hegels Logik (vgl. Günther

1978).

Für unser Vorhaben wählen wir nun aber einen anderen Weg, der sei-

nerseits durchaus auch Spuren der hegelschen Methode aufweist: So ist der

sinnanalytische Diskurs des Begriffs der Sittlichkeit aus reiner Vernunft hier

zugleich als Darstellung und Kritik zu verstehen.2 Dies äußert sich besonders

dahingehend, dass wir es uns erlauben, in der Darstellung der kantischen

Theorie direkt die ihr inhärenten (transzendental-)logischen Implikationen

ernst zu nehmen und anzuwenden, wodurch die Darstellung aber zugleich

die Form der Kritik im Lichte der Nachfolger Kants (mit besonderem Fokus

auf Hegel) annimmt. Wenn wir dann aber von dieser relecture fortschreiten

zur Darstellung des hegelschen Sittlichkeitsbegriffs, so wird auch diese im

Lichte jener zugleich als eine Kritik daherkommen. Es ist unsere Hoffnung,

auf diese Weise eine plastische Darstellung der Ethik Hegels zu liefern, ohne

dass dies auf Kosten der logischen und dialektischen Aspekte seines Den-

kens geht. Insofern stehen wir hier auch für eine Lesart Hegels, die seine

Geschichtsphilosophie von der Ethik her begreift und sich von einer teleologi-

schen Geistmetaphysik, die sich der klassischen Grundannahme der Identität

von Denken (Idee) und Sein (Geschichte) verpflichtet weiß, distanziert. An-

ders ausgedrückt: Uns geht es darum, eine praktisch-philosophische Bresche

für ein Hegelverständnis zu schlagen, das es uns ermöglicht, einen kreati-

ven, kontingenten Freiheitsbegriff in Hegels Metaphysik auszumachen, der

über denjenigen einer gewesenen, notwendigen Freiheit, wie sie sich in der

Geschichte (Phänomenologie) des Geistes zeigt, hinausgeht. Es versteht sich,

dass es sich hierbei um einen tastenden Versuch handelt, der zu diesem Zeit-

punkt insbesondere aus methodischen Gründen noch stark der hegelschen

Terminologie verpflichtet ist.

2. Das Werkzeug: Symbolisches, Imaginäres und Reales

Bevor wir uns der Kritik der ethischen Institution widmen, sind einige ter-

minologische Vorbemerkungen zu machen. Denn zum Zwecke der Plastizität

dieser Studie wählen wir ein spezifisches Vokabular, dessen Herkunft und

Bedeutung einer Erläuterung bedarf. Die Explikation der drei Begriffe Sym-

bolisches, Imaginäres und Reales, die hier zur Anwendung kommen, ist nicht

2 Zur hegelschen Methodologie von Darstellung und Kritik vgl. Theunissen 1980, 13-19.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Kritik der ethischen Institution

zuletzt auch aus dem Grund unumgänglich, weil ihr spezifischer Gebrauch

im vorliegenden Text gleichzeitig als methodische Vorbemerkung zu verste-

hen ist. Die Entscheidung für dieses spezielle Organon ist formaler Natur und

steht doch gleichzeitig im direkten inhaltlichen Zusammenhang mit dem For-

schungsobjekt, das wir die ethische Institution nennen. Wo nämlich die Rede

von Institution ist, finden sich drei irreduzible Elemente: Erstens zeichnet sich

die Institution durch eine mehr oder weniger offensichtliche Struktur aus, die

auch als Ordnung oder System bezeichnet werden kann.Diese Struktur ihrer-

seits induziert zweitens ein intragenerisches Gefüge – auf (inter-)subjektiver,

aber auch auf technischer Ebene –, wodurch das Element derMacht ins Spiel

kommt.3 Einhergehend mit diesen beiden Aspekten geht dann drittens das

Element der Verdrängung, nämlich dann, wenn ein menschliches Subjekt in-

nerhalb der institutionellen Ordnung lebt und webt.4 Es versteht sich dabei,

dass ein menschliches Subjekt nicht außerhalb des institutionellen Rahmens

existieren kann, was aber gleichzeitig bedeutet, dass das Subjekt selbst als

Angelpunkt der drei Elemente wirkt und dadurch dafür sorgt, dass sich ›der

Kreis schließt‹.5 Anders ausgedrückt: Das Subjekt ist deshalb sub-iacitur, weil

es das institutionalisierte Subjekt ist; die Institution ist deshalb Institution,

weil sie die Subjektivation6 des Subjekts bedingt.

Diese – durchaus stipulative – Definition der Institution wird in Kapi-

tel I genauer untersucht und erläutert. Für den Augenblick soll es uns genü-

gen, festzustellen, dass die drei Begriffe Struktur,Macht und Verdrängung mit

denen des Symbolischen, des Imaginären und des Realen korrespondieren, die

3 DasmetaphorischeBild vonden ›Hebeln derMacht‹, an denen einePerson sitzen kann,

fängt sehr gut sowohl den intersubjektiven als auch den technischen Aspekt der insti-

tutionellen Machtformen ein.

4 Was ich hier als institutionelle Ordnung bezeichne, entspricht daher – wie wir im Fol-

genden sehen werden – der »signifikanten Ordnung« im Sinne der lacanschen Theorie

vom Subjekt (vgl. Zupančič 2020, 90-126, bes. 105.119.122-124).

5 Bildlich gesprochen lässt sich das Verhältnis der drei Begriffe als borromäischer Kno-

ten verstehen, bei dem die drei Elemente deshalb zusammenhalten, weil ein viertes

Element, das Subjekt, ihren Zusammenhalt garantiert. Würde das Subjekt entfernt,

fielen die drei anderen Elemente auseinander. (Theoretisch könnte auch eines der an-

deren Elemente entfernt werden und einen Zusammenbruch hervorrufen. Wir wer-

de aber im Laufe der Untersuchung sehen, dass dies praktisch nicht möglich oder im

höchstenMaße unwahrscheinlich ist.) Wasmit der ›Entfernung des Subjekts‹ gemeint

ist, wird sich im weiteren Verlauf klären. Siehe insbesondere Kapitel III, Anm. 89.

6 Zum Begriff der Subjektivation im Sinne der Subjektwerdung unter dem Aspekt der

Macht vgl. Butler 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 15

Jacques Lacan als »grundlegendes Klassifikationssystem« bzw. fundamentale

»Register« identifiziert, durch die sich die »Ordnung« des psychischen und

sozialen Lebens des Menschen ausdrücken lässt (vgl. Evans 2017b, 195). Die-

se drei Begriffe bilden somit unser Werkzeug. Wenn also im Folgenden vom

Symbolischen, Imaginären und Realen – auch in adjektivischer Form – die

Rede ist, so erfolgt dies ausnahmslos in dieser Lesart. Um daher ein explizites

Verständnis jener Begriffstrias voraussetzen zu können, wollen wir sie etwas

genauer betrachten:

Beginnen wir mit dem Begriff des Symbolischen. Zunächst lässt sich ganz

grundsätzlich festhalten: »die Strukturen der Gesellschaft sind symbolisch«

(Lacan 2016d, 154). Damit ist gemeint, dass eine menschliche Gesellschaft,

um als solche zu bestehen, notwendigerweise auf kodifizierte Austauschver-

fahren zurückgreifen muss (vgl. auch Lévi-Strauss 1977c; Mauss 1990). Der

Tausch – von Informationen, Gütern oder sonstigem – bedingt und befolgt zu-

gleich die Regeln, Gesetze und Konventionen, wodurch die Gesellschaft als

solche Bestand hat und funktioniert. Wäre dies nicht der Fall, würden die so-

zialen Bande zerbrechen. Im und durch den Tausch also werden die symbo-

lischen Strukturen der Gesellschaft eingelöst, bestätigt, gegebenenfalls auch

variiert.Der Tausch selbst basiert aber auf der Kommunikation, denn schließ-

lich sind auch Gesetze, Regeln und die generellen Strukturen in einer Gesell-

schaft nicht ohne das Element der Sprache vorstellbar.Diemenschliche Gesell-

schaft ist demnach sprachlich strukturiert. Es ist dieses sprachliche Moment

des menschlichen Seins, wodurch sich zugleich ein fundamentaler Bruch mit

dem Natürlichen zeigt. Ein Bild mag dies veranschaulichen: Ein Mensch, der

einen Fisch essen möchte, benötigt entweder Geld oder einen Angelschein –

ein Reiher benötigt keines von beiden. Das Beispiel soll Folgendes verdeutli-

chen: Die Strukturen der menschlichen Gesellschaft mögen zwar organisch

und wie aus einem Guss wirken, sind es aber nicht. Sie bewegen sich im Re-

gister des Symbolischen,7 das aufgrund seiner sprachlichen Verfassung hoch-

elaborierte Formen der Institutionalisierung hervorbringen kann.

Und dennoch stellt sich die Frage, warum die symbolische Ordnung der

Gesellschaft uns so oft als irreduzibel erscheint und in Einzelfällen sogar als

7 »Wenn man definieren soll, in welchem Augenblick der Mensch menschlich wird, so

kannman sagen, daß es in dem Augenblick ist, wo er, wenn auch noch so wenig, in die

symbolische Beziehung eintritt.« (Lacan 2015b, 201)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Kritik der ethischen Institution

›natürlich‹ angesehen wird.8 Hier gilt es, das Imaginäre zu explizieren. Mit

dem Imaginären ist dabei nicht einfach eine illusorische Vorstellung gemeint,

indem wir uns z.B. einbilden, kulturelle Konstrukte seien letztlich Deriva-

te der Natur oder – im religiösen Register – gottgewollt und in der Schöp-

fung selbst schon angelegt. Das Imaginäre bezeichnet vielmehr die Bedin-

gung der Möglichkeit dessen, dass ein denkendes Wesen auf eine Vorstel-

lung übergeordneter/grundlegender Einheit zurückgreifen kann. Diese Idee

der Einheit hängt mit dem psychologischen Phänomen zusammen, das man

als Spiegelstadium (vgl. Lacan 2016c; Evans 2017c) bezeichnet. Das Spiegelsta-

dium bezeichnet die Entwicklungsphase des Kleinkinds zwischen dem sechs-

ten und achtzehnten Lebensmonat. Es ist die Phase, in der das Kind eine Ich-

Vorstellung entwickelt, die wiederum das Fundament des Einheitsgedankens

bildet. Das Phänomen gestaltet sich wie folgt: Das Kleinkind zeigt sich in

jener Phase dazu fähig, sich selbst in seinem Gegenüber zu erkennen, was

sich am auffälligsten in seiner Begeisterung für das eigene Spiegelbild zeigt

(aber nicht auf das eigene Bild beschränkt ist). Es erkennt sich selbst im an-

deren (der es selbst ist bzw. mit dem es sich identifiziert).9 Dieses Erkennen

geht einher mit der Vorstellung von Einheit im Sinne der Ganzheit. In seinem

Selbstbild antizipiert(!) das Kind sich selbst als integrierte Person. Vor allem

aber erscheinen ihm die eigentlich unkoordinierten Bewegungen seines Kör-

pers als seine eigenen Bewegungen.Der ›zerstückelte Körper‹ wird im Bild als

ganzer und koordinierter Körper erfahren (bleibt aber als Urangst unbewusst

erhalten). »[…][D]er bloße Anblick der vollständigen Form des menschlichen

Körpers verschafft dem Subjekt eine imaginäre Beherrschung seines Körpers,

die gegenüber der realen Beherrschung verfrüht ist.« (Lacan 2015b, 105) In

der Wahrnehmung des Spiegelbilds findet daher eine (imaginäre, nicht reale)

Selbstermächtigung statt (»ideale Herrschaft« [ebd., 191]), weshalb die Erfah-

rung auch von Jubel und der Liebkosung des Spiegelbilds begleitet wird. Es

versteht sich, dass diese Selbstliebe, der Narzissmus, auf einem Phantasma

beruht, denn nicht einmal als erwachsene Person wird das Kind jemals diese

8 Man denke nur an die Narrative der ökonomischen Ideologen, die eine ›Natürlichkeit‹

bzw. ›Naturgesetzlichkeit‹ der Marktmechanismen postulieren.

9 Lacan greift hier auf Arthur Rimbauds ›Formel‹ »Je est un autre« zurück. Wer mit Un-

verständnis auf diesen scheinbar (lyrisch-)poetischen Aspekt der psychoanalytischen

Theorie blickt, sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass dem beschriebenen Phä-

nomen epistemologische Faktizität zukommt, die zudem logisch kohärent beschreib-

bar ist. Vgl. hierzu etwa die Darstellung bei Günther 1976b, bes. 61-63.68.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 17

antizipierte (All-)Macht über sich selbst (oder andere) erlangen können, was

sich – psychoanalytisch – in der Bahnung des Unbewussten zeigt.

Doch nur weil jene Macht nicht real ist, heißt das noch lange nicht, dass

sie nicht im Register des Imaginären fortbesteht, denn die ursprüngliche Re-

flexion ist »die wesentliche Dimension des Menschlichen, die sein ganzes

Phantasieleben strukturiert« (ebd., 105). »Der Kern des ›Ich‹ besteht aus dem

Gefühl der Allmacht und der Allwissenheit, welches ein unauslöschlicher Rest

der Kindheitsphantasmen bleibt. Dieses Gefühl projizieren die Menschen an-

fangs nach außen, auf die Götter; später auf die großen Männer; und hier ist

der Ursprung jeder Form von Macht und Herrschaft.« (Lipowatz 1998, 58) Bis

zuletzt wird der Mensch vom Einheitsgedanken und der imaginären Vorstel-

lung des schönen Ganzen dominiert. Da die (ursprüngliche) Vorstellung der

Einheit aber als der andere, der ich selbst bin, erscheint, ist auch das Imagi-

näre immer ein »Bild der Polarität, oder der Fülle ohne Mangel, des Ganzen,

das das Eine ist« (ebd., 61). Dies ist nicht zuletzt auch der Grund dafür, dass

gerade hochkomplexe Machtstrukturen oftmals in »personalen Kategorien«

gedacht werden (vgl.Mausfeld 2018c, 148; Mausfeld 2018d, 157f.; Hein-Kircher

2007, bes. 27f.30f.). Gerade das Körperbild spielt hierbei eine entscheidende

Rolle (vgl. Widmer 2006), wenn sich in ihm zum Beispiel die Vorstellung der

politischen Macht manifestiert. Man denke nur an den plakativen Gebrauch

des Begriffs vom ›Volkskörper‹ in seiner Verwendung durch die Nationalso-

zialisten. Subtiler noch, aber umso nachhaltiger, gestaltet sich dahingegen

die vom Imaginären getragene (primär westliche Form der) Institutionali-

sierung der politischen Macht in jener Genealogie, die vom corpus Christi zur

Kirche, der Una sancta, als unum corpusmysticum cuius caput Christus bzw. corpus

politicum führt (vgl. Wolin 2016, 119f.; Foucault 2017d, bes. 247f.) (hierzu mehr

in Kapitel I.2 und I.3). Es versteht sich also, dass das Imaginäre durchaus

symbolisiert werden kann. Und nicht nur das, die Projektion bzw. Übertra-

gung des ursprünglichen Einheits- und Machtphantasmas findet nicht auf

der Ebene einer imaginären Zweierbeziehung statt, sondern allein im Regis-

ter des Symbolischen: »Die Übertragung enthält Einwirkungen, Projektionen

imaginärer Artikulation, aber sie situiert sich vollständig in der symbolischen

Beziehung.« (Lacan 2015b, 291)

Das Imaginäre geht unbedingt mit dem Symbolischen einher wie auch

das Faktum der Symbolisierung ohne eine imaginäre Referenz undenkbar

wäre. Ihr Verhältnis ist mutual dependent. Dieses Verhältnis muss aber noch

erweitert werden um die Dimension des Realen. Der Begriff des Realen, wie

wir ihn im Folgenden in Anschluss an Lacan verstehen, bezeichnet nicht ein-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Kritik der ethischen Institution

fach nur ›die Wirklichkeit‹ (schließlich sind ja auch das Symbolische und das

Imaginäre wirk-sam [vgl. ebd., 151f.]). Gar nichts zu tun hat er mit dem Rea-

lismus der Platoniker oder Scholastiker, deren Realitätsbegriff vielmehr mit

dem, was wir als Imaginäres bezeichnet haben, korrespondieren würde. Im

hier vorliegenden Zusammenhang betrachten wir das Reale eher als das Ge-

genteil des Imaginären und des Symbolischen – womit nicht gesagt ist, dass

es unabhängig von diesen wäre. Auf eine Formel gebracht: »[D]as Reale oder

das, was als solches wahrgenommen wird, ist das, was der Symbolisierung

absolut widersteht.« (Ebd., 89) Das Reale bezeichnet mehr eine Kluft in der

durch die Sprache geprägtenWelt des Menschen. »Das ganze Problem ist von

nun an das der Fuge zwischen dem Symbolischen und dem Imaginären in der

Konstitution des Realen.« (Ebd., 98)

Mit dem Eintritt in die Sprache tritt das Menschenkind in eine

(vor-)strukturierte Welt ein, in der es selbst bereits einen Platz hat, den

es nicht selbst wählen konnte. Sein In-der-Welt-Sein ist etwas Voraus-

Gesetztes. »Der Mensch wird im Voraus gesprochen, er findet Eingang ins

instituierte Leben.« (Legendre 2011, 33) Der Eintritt in die Sprache und die

symbolische Ordnung markiert den Eintritt ins Sein und die Ek-sistenz des

Subjekts. Dieser Eintritt ist aber bedingt durch die Herausbildung eines

Ich-Bewusstseins. Die Teilnahme an der symbolischen Ordnung setzt die

Reflexionsfähigkeit und damit das Selbstbewusstsein voraus, indem dieses

die Bedingung für jene liefert. Das Subjekt existiert nur im symbolischen

Raum. Der Eintritt aber ist letztlich traumatischer Natur (was sich in der

Spaltung zwischen dem Bewusstsein und dem Unbewussten manifestiert).

Wer einmal ins Bewusstsein eingetreten ist, ist dem ›blanken Realitätsge-

fühl‹ entrissen worden. Während der Säugling noch in der unstrukturierten

Wirklichkeit, dem »reinen Sein« (um es mit einem Wort Hegels zu sagen),

lebt, in der (noch) keine begrifflichen Differenzen vorherrschen, in der die

Begriffe der Identität und Nichtidentität materialiter und ohne Rest aus-

tauschbar sind, bleibt das damit verbundene Realitätsgefühl als solches dem

subjektiven Bewusstsein weitestgehend verwehrt. Es kann lediglich einen

punktuellen, ereignishaften Zugang zu ihm erlangen, etwa im höchsten

Schmerz oder im höchsten Genießen (das sich selbst schon wieder auf der

Grenze zum Schmerz bewegt). Aber auch hier gilt: Nur weil sich diese blanke

Realität nicht symbolisieren lässt, heißt das noch lange nicht, dass sie nicht

wirklich ist. Es verbleibt etwas, das dem Sein, dem symbolischen Raum

widersteht – das Reale. Und es äußert sich als Schnitt im Symbolischen (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 19

Lacan, 509-528).10 Als Verdrängtes, das aber immer wiederkehrt, ›krümmt

es den symbolischen Raum‹.11 In dieser Hinsicht ist das Register des Realen

einerseits unbedingt an das des Symbolischen und das des Imaginären

gebunden, indem es als solches mit der Subjektwerdung bzw. der Institutio-

nalisierung auftritt. Andererseits aber hat es die Tendenz, die symbolische

Ordnung zu unterminieren. »Das Reale ist gerade nicht das Sein, sondern

dessen inhärente Sackgasse.« (Zupančič 2020, 45)12 Wo es als Bedingung

des unbewussten Begehrens und des Triebs wirkt, unterläuft es die insti-

tutionelle Normativität und kann nur durch bewusste Gegenmaßnahmen

gebändigt werden – und manchmal nicht einmal das.13 Wo eine symbolische

Ordnung eingesetzt wird und sich vom Imaginären getragen weiß, da gibt es

auch immer das Element des Realen, das auf die Kontingenz jener Ordnung

10 Auch das Phänomen des Realen lässt sich im Register der Logik präzise verorten. Inso-

fern die Logik des Symbolischen derjenigen der zweiwertigen Logik der aristotelisch

geprägten Tradition entspricht, begegnet das Reale genau an demPunkt, wo diese Tra-

dition durch Kant, Fichte, Schelling und Hegel eine radikale Kritik erfährt, d.h. in dem

Augenblick, wo diese zeigten, dass die bis dahin unbeanstandete These der Äquiva-

lenz von Denken und Sein vor dem Deutungshintergrund des Seinsprimats gar nicht

alles ist. Wenn nun aber die Explikation des Denkens in den Fokus gerät, erfolgt dies

notgedrungen als Reflexion des Denkens auf sich selbst. Die Analyse dieses Selbstver-

hältnisses bringt nun folgendes Problem ans Licht: Reflektiert das Denken im Register

der traditionellen Zweiwertigkeit auf sich, so versucht es, auf sich selbst als Sein zu re-

flektieren. »Dasjenige aber, mit dem das Sein übereinstimmen soll, nämlich das Den-

ken bleibt ein unbekanntes X, weil sich das Denken […] völlig außen, von sich selbst

fort auf das Andere richtet. Das Denken hat sich auf der ersten Stufe sozusagen selbst

vergessen, denn es geht ganz in dem Außen auf. Die Frage der Übereinstimmung von

Denken und Sein kann also gar nicht beantwortet werden, weil über das, womit das

Sein eineGleichheit bilden soll, nichts gewußtwird.« (Günther 1978, 147) »Diese Selbst-

Vergessenheit ist die logische Grundsituation, die in der zweiwertigen Aristotelischen

Logik beschrieben wird, in der sich Positives und Negatives unvermittelt gegenüber-

stehen.« (Günther 1991, 48) Was Günther hier als »X« und »Selbst-Vergessenheit« be-

zeichnet, gibt uns den Hinweis auf das, was wir mit Lacan das Reale nennen.

11 Diese Metapher stammt von Slavoj Žižek.

12 »Alles Sein ist symbolisch, außer dass es das Reale gibt. Es ›gibt‹ das Reale, das Reale

›ist‹, aber dieses Reale ist kein Sein. […] Es existiert nur als der inhärente Widerspruch

des (symbolischen) Seins.« (Ebd., 88) »Das sprechende Wesen ist die reale Existenz

einer ontologischen Sackgasse.« (Ebd., 188)

13 Ein niederschwelliges, aber unverkennbares Beispiel hierfür wäre etwa die Erektion

des Penis, die selbst eine rigide (Sexual-)Moral nicht zu unterbindenweiß. Ein Sachver-

halt, der auch einen der einflussreichsten Kirchenväter, nämlich Augustinus, umtrieb

(vgl. Augustinus 2004, 63-67).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Kritik der ethischen Institution

verweist. Anders gesagt, wo eine bewusste Institutionalisierung stattfindet

(sei es diejenige eines Subjekts oder einer ganzen Gesellschaft), da erfolgt

neben einem traumatischen Bruch auch die Verdrängung des Unsagbaren/

Unsäglichen (im Falle des Subjekts wäre dies die – mit Freud gesprochen –

›polymorphe Perversion‹ des Kleinkindes, im Falle der Gesellschaft wäre es

jene ›Un-Ordnung‹, auf die etwa der relative und damit diffuse Begriff der

›Barbarei‹ hindeutet).

Aber was heißt es für die Institutionalisierung, wenn sie selbst gerade

durch jenen Bruch zur Welt kommt? Was heißt es für ihre intrinsischen

Machtstrukturen, die ihr durch das Imaginäre zugesichert werden, wenn

da noch das Reale ist, das den symbolischen Strukturen widersteht? Diesen

Fragen wollen wir im weiteren Verlauf nachgehen. In jedem Fall zeigt sich,

dass das Reale eine Position jenseits der geltenden Strukturen, Normen

und Gesetze bezeichnet. Es bleibt also zu fragen, wie wir uns die ethische

Institution unter dem Aspekt des Realen vorzustellen haben. Wir wollen

uns dieser Frage annähern, indem wir zunächst den Begriff der Ethik etwas

genauer beleuchten.

3. Was heißt hier Ethik?

Um sich dem Begriff ›Ethik‹ anzunähern, empfiehlt es sich in jedem Fall, die

Etymologie zu bemühen und nach seiner Herkunft und Bedeutung im alt-

griechischen Sprachgebrauch zu fragen (vgl. Funke/Reiner 1972). Denn die-

ser erste Schritt wird uns sogleich auf ein fundamentales Problem der Ethik

als Diskurs der Moral aufmerksam machen. Aber eins nach dem anderen.

Schauen wir uns zunächst einmal an, was sich eigentlich hinter der Vokabel

verbirgt:

Tatsächlich bietet uns das Altgriechische zwei Begriffe an, von denen sich

der bekannte Term ›Ethik‹ herleiten lässt. Da wäre zunächst der ἦθος, wo-

mit der ›Wohnort‹, die ›Wohnung‹ und der ›gewohnte Aufenthalt‹, kurz der

Wohnraum im engeren Sinne bezeichnet wird. Die Verbindung zum heuti-

gen Gebrauch des Begriffs Ethik wird dann aber etwas deutlicher, wenn der

Term ἦθος auch die abstrakteren Bedeutungen wie ›Gewohnheit‹, ›Sitte‹ und

›Brauch‹ transportiert, die offensichtlich auf die Spezifität sozialer Normen

anspielen. Um so interessanter ist es, dass sich dann auch noch der ›Cha-

rakter‹ unter die Bedeutungen von ἦθος mischt, wodurch dem vornehmlich

sozialen Bedeutungsspektrum noch der Aspekt der Individualität beigesellt

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 21

wird.14 Dass der Begriff Ethik diese Doppeldeutigkeit enthält, erscheint dabei

alles andere als überraschend, denn wofür steht denn die Ethik, wenn nicht

für die Vermittlung von sozialen bzw. gemeinschaftlichen und individuellen

Interessen? Durch die Betrachtung des zweiten altgriechischen Terms wird

die Komplexität der Angelegenheit aber noch einmal erhöht.

Der Begriff ›Ethik‹ geht nämlich ebenso auf den Term ἔθος zurück, der

neben ›Gewohnheit‹ auch soviel wie ›Gewöhnung‹ bedeutet. Dass diese bei-

den Bedeutungen ausgesprochen ähnlich sind, ist nicht von der Hand zu

weisen. Und dennoch bedeuten sie nicht dasselbe. Denn während der Be-

griff Gewohnheit auf eine bereits bestehende Form z.B. des gesellschaftli-

chen Zusammenlebens hindeutet, impliziert die Gewöhnung offensichtlich

einen Prozess, bei dem sich Einzelpersonen oder auch Gemeinschaften ei-

ne bestimmte Gewohnheit aneignen. Dieser prozessuale Charakter des ἔθος

tritt dann noch einmal deutlicher zutage, wennman beachtet, dass neben sei-

ner Substantivform auch ein analoges Verb existiert, nämlich ἐθίζειν, was

soviel heißt wie ›sich an etwas gewöhnen‹ oder – in F.D.E. Schleiermachers

Übersetzung (vgl. Platon 1985, 469b) – ›sich etwas zur Sitte machen‹.

Auch ohne philologische Ausbildung kann man erkennen, dass Gewöh-

nung offensichtlich voraussetzt, dass das, woran sich gewöhnt wird oder wer-

den soll, eben nicht zur aktuellen Gewohnheit gehört. Sich etwas zur Gewohn-

heit zumachen bedeutet nämlich auch, sich etwas zur Gewohnheit zumachen.

Mit anderen Worten, der Mensch hat nicht nur Teil an diesem Prozess der

Gewöhnung, sondern hat auch Einfluss auf ihn. Der Begriff Ethik umfasst

somit nicht nur die Anzeige eines Zustands (das Sammelsurium an aktuellen

bzw. aktualisierten Gewohnheiten), sondern auch den Aspekt des produkti-

ven Handelns jenseits der Gewohnheit (der Übergang von einer bestimmten

Sitte zu einer anderen).15

Diese Erkenntnis ist alles andere als eine Kleinigkeit und verschwindet

viel zu leicht hinter der Fassade wissenschaftlicher Nomenklatur. Zwei irre-

führende Differenzierungen müssen hier hervorgehoben werden: (1) Gerade

14 Besonders deutlich wird dies bei Aristoteles, der in seiner Nikomachischen Ethik die

grundlegende Unterscheidung zwischen Verstandestugenden (dianoetischen Tugen-

den) und Charaktertugenden (ethischen Tugenden) vornimmt.

15 Wilfried Härle (2018, 8) schlägt vor, ἐθίζειν mit »tun« zu übersetzen. Diese sehr freie

Übersetzung hebt zwar dem aktivischen Charakter des ἔθος hervor, lässt aber seinen

transitiven Charakter unterbelichtet, auf den es uns hier ankommt.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Kritik der ethischen Institution

Lehrwerke zur Ethik unterscheiden in diesem Zusammenhang zumeist zwi-

schen einer ›deskriptiven Ethik‹ und einer ›normativen Ethik‹. Erstgenannte

stellt dabei diejenige Wissenschaftsform dar, die sich mit den sittlichen Phä-

nomenen auseinandersetzt, wobei sie diese beschreibt und analysiert; Letzt-

genannte hingegen wird als diejenige Wissenschaft verstanden, die hand-

lungsleitende Gebote ausspricht, die im Kontext ethischer Debatten als re-

gulativer Impetus wirken sollen. (2) Eine ähnliche Unterscheidung spiegelt

auch die methodische Unterscheidung der Terme Ethik und Moral wieder –

eine Trennung, die auf Cicero zurückgeht und sich bis heute hält. Cicero ging

es dabei eigentlich darum, die lateinische Sprache durch die Übersetzung der

griechischen Termini zu bereichern. Dabei stellt er selbst zunächst die Äqui-

valenz der Begriffe mores und ἦθος heraus, schlägt aber vor, den »Teil der

Philosophie«, der sich »mit denmores« auseinandersetzt und »gewöhnlich die

Bezeichnung de moribus« trägt, »moralis zu nennen [nominare moralem]« (Ci-

cero 2015, 6f.; vgl. ebd., 73). Diese philosophia moralis im Sinne Ciceros ist folg-

lich dem, was heutzutage als Ethik bezeichnet wird, gerade äquivalent, denn

die moderne Minimaldefinition der Ethik lautet wie folgt: ›Ethik ist die wis-

senschaftlich-theoretische Reflexion des ἦθος/der Sitten.‹ Die analoge For-

mulierung würde demnach folgendenWortlaut haben: ›Die Moralphilosophie

ist die wissenschaftlich-theoretische Reflexion der mores/der Sitten.‹16 Trotz-

dem lässt sich eine gewisse Begriffsverwirrung innerhalb moderner Ethiken

nicht von der Hand weisen. Häufig wird dabei aus methodischen Gründen

eine Unterscheidung der Begriffe vorgenommen. Während Ethik dabei als

›Reflexionstheorie der Moral‹ verstanden wird, wird ihrerseits die Moral als

Sammelbegriff für Sitten, Bräuche und Gewohnheiten hinsichtlich ihrer in-

härenten Unterscheidungsvorgänge von richtig/falsch, erlaubt/verboten und

gut/böse betrachtet.17 Hierbei handelt es sich aber – und das sei deutlich ge-

sagt –nur umeine nachgeordneteDifferenzierung imSinne des individuellen

Stils der jeweiligen Ethiker*innen, nicht aber um fundamentale Unterschei-

dungen auf begrifflicher Ebene.

16 Man könnte auch einenWerktitel von ChristianWolff bemühen: »Philosophia Moralis

sive Ethica«.

17 Vgl. z.B. Leonhardt 2019, 4f., der sich Luhmann 1989b anschließt. Vgl. auch Härle 2018,

10; Körtner 2008, 35f. Dieselbe Unterscheidung der hier angeführten theologischen

Ethiker findet sich natürlich auch auf Seiten der Philosophie: vgl. z.B. Hübner 2018,

Kap. 1; Pieper 2017, 24.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 23

Es mag nun so erscheinen, dass mit dieser differenzierenden Definition

doch alles Nötige abgedeckt ist: Zum einen hatman die Frage nach derWirklich-

keit der Sitten integriert, wo es um die tatsächlich, hier und jetzt vorherrschen-

den Sitten geht. Mit anderen Worten, man hat etwas Handfestes, einen ›em-

pirisch-objektiven‹ Fall, mit dem man nun arbeiten kann. Zum anderen hat

man die Frage nach demvernünftigen ethischen Ideal ebenfalls aufgenommen, von

dem her jene Sitten im Falle eines Falles nach ›objektiv-rationalen‹ Kriterien

befragt und herausgefordert werden können. Doch der Schein trügt, denn

ein wichtiger Punkt bleibt hier unberücksichtigt, und zwar das Ineinander-

Aufgehen beider Aspekte im ethischen Handeln im Sinne des ἐθίζειν. Damit

ist nichts anderes als der reale ethische Akt gemeint.

Anders gesagt, die moderne Standarddefinition der Ethik steht vor dem

Problem, dass sie sich lediglich auf ein Ist und ein Soll ausrichtet und dar-

über den tatsächlichen (realen) ethischen Akt vergisst. Drastisch ausgedrückt

lässt sich sagen, dass ein solcher moralphilosophischer und -theologischer

Formalismus allein eine Ethik zeitigt, deren Anwendungsfeld durchweg jen-

seitig bleibt. Als deskriptiveWissenschaft observiert sie das,was ist, von einer

Position jenseits dessen, was ist, d.h. von der ›idealen Beobachterperspektive‹

aus. Als Produzentin ethisch-normativer Reflexionen und Imperative schafft

sie ein theoretisches Jenseits dessen, was ist.18 Diese ethische Ratio steht so-

mit gänzlich jenseits von ἦθος und ἔθος.

Was die moderne Ethik als Wissenschaft betrifft, haben wir es daher, me-

taphorisch gesprochen, mit einer Art Leib-Seele-Dualismus zu tun. Das We-

sen der Ethik besteht nach dieser Auffassung darin, vermeintlich ideale Dis-

kurse zu bilden – sei es hinsichtlich der deskriptiven oder normativen Di-

mension –, die vom Corpus realer Sittlichkeit durch spezifische Formen wis-

senschaftlicher und institutioneller Methodologie geschieden sind. Die Ethik

wird so reduziert auf einen abstrakten Diskurs, indem sie in die Logik ei-

nes (meta-)wissenschaftlichen Referenzfeldes eingespannt wird. Zudem be-

schränkt sich ihr Zuständigkeitsbereich dadurch lediglich auf die anerkann-

18 Härle verschleiert diesen Punkt, indem er die Ethik nicht nur als »theoretische Refle-

xion des Ethos bzw. der Moral« versteht, sondern den Begriff »auch für das Reflexions-

produkt, das dabei entsteht, z.B. in Form eines solchen Buches« nutzt (Härle 2018, 10).

Ein »Reflexionsprodukt« ist aber nicht notwendigerweise ein realer ethischer Akt. Be-

sonders dann nicht, wenn das Reflexionsprodukt als solches (der Gedanke, die Studie

usw.) nur eine andere Form angenommen hat und nun z.B. auch als Buch vorliegt. Es

ist daher nötig, den ethischen Akt genau zu bestimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Kritik der ethischen Institution

ten institutionellen Formen (Schulen, Universitäten, Gerichte, Ethikräte etc.),

d.h. auf den Aspekt der Reflexion, während der ethische Akt und die Sittlich-

keit jenseits dieser anerkannten Institutionen verbleiben – und damit auch

jenseits der von diesen gezogenen Legitimationsgrenzen.

Es gilt daher, im Folgenden näher auf das Problem dieser Institutionali-

sierung der Ethik einzugehen und es beispielhaft darzustellen und zu ana-

lysieren. Zuvor möchten wir aber noch eine Definition des Ethikbegriffs an-

bieten, die gleichzeitig als Arbeitshypothese fungieren soll. Wenn Ethik, defi-

niert als Reflexion des ἦθος, als unzureichende Bestimmung anzusehen ist,

da ihr Anwendungsfeld nicht auf den Bereich der Theorie beschränkt wer-

den darf, dann bietet sich stattdessen folgende Definition an, die neben dem

theoretischen Aspekt auch dem der Praxis gerecht wird: Ethik ist das Selbstbe-

wusstsein der Sittlichkeit, wobei der Begriff Sittlichkeit die Vermittlung des sittlichen

Zustands und des sittlichen Wandels umfasst.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel I

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution

1. Das ethische Expertentum und die Trennung von Ethik und
politischer Praxis

Das Phänomen der ethischen Institution hängt aufs Engste mit dem im Vor-

wort problematisierten abstrakten Ethikbegriff zusammen. Dieser Zusam-

menhang ermöglicht es uns aber auch, das Phänomen plastisch darzustellen.

Dies soll anhand von zwei Beispielen erfolgen, die es uns erlauben, die Insti-

tutionalisierung der Ethik zunächst auf der Ebene der Phänomene zu erfas-

sen. Die Beispiele dienen zugleich auch der Explikation dessen, was wir als

ethisches Expertentum bezeichnenwollen. Es lassen sich zweimarkante Formen

dieses Expertentums benennen: die sogenannten Bereichsethiken und die In-

stitution der Ethikräte und -kommissionen. Beginnen wir mit den Erstgenann-

ten.

Mit dem Terminus ›Bereichsethiken‹ ist ein streng modernes akademi-

sches Phänomen bezeichnet. Konkret steht der Gedanke der Bereichsethi-

ken dafür, dass ›ethische Fachbereiche‹ benannt und formiert werden (kön-

nen), die sich jeweils im Sinne der fachspezifischen Expertise mit einem be-

stimmten Teilbereich des (vornehmlich)1 öffentlichen Lebens auseinander-

setzen. Dazu gehören vor allem Medizinethik, Wirtschaftsethik, politische

Ethik, theologische Ethik, Beziehungsethik, Medienethik, Bioethik und Um-

weltethik, um nur einige zu nennen. Aufgrund der vorgeblichen Spezifität

und Komplexität der Fragen, mit denen sich in den einzelnen Teilbereichen

1 Wir sagen ›vornehmlich‹ und verstehen es zugleich im Sinne von ›vermeintlich‹, denn

die bereichsethische ›Expertise‹ greift auch auf individualethische, d.h. private, Fra-

gestellungen über und inkludiert sie in den öffentlichen Diskurs. Die prominentesten

Beispiele hierfür stammen aus der sogenannten Medizinethik und betreffen Themen

wie den Schwangerschaftsabbruch und die Sterbehilfe.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Kritik der ethischen Institution

auseinandergesetzt wird, ist das Konzept der Bereichsethiken dem Gedan-

ken des ethischen Expertentums verpflichtet. Das heißt konkret, dass der

fachspezifische ethische Diskurs imGewand des akademischenDiskurses da-

herkommt. Dementsprechend wird erkennbar, dass bereichsethische Debat-

ten und Diskurse nur bedingt im öffentlichen Raum stattfinden (obwohl sie

doch selbigen betreffen), sondern sich in elitären Diskursräumen akademi-

scher Provenienz einrichten. Dies hat nicht zuletzt auch den Effekt, dass sich

eine Entfremdung von der praktischen Dimension der Ethik einstellt. Der

Ethikbegriff ist überdeterminiert durch die expertokratische Struktur, in der

er Anwendung findet, was wiederum zur Folge hat, dass Ethik schließlich al-

lein als eine Form von Wissen(-schaft) verstanden wird und das praktische

Konzept des realen ethischen Akts ins Hintertreffen gerät. Aufgrund jener

diskursiven Hegemonie reproduziert sich der Ethikbegriff lediglich als intel-

lektuelles Konzept, während der (Re-)Produktionsprozess selbst aber nicht

als realer ethischer Akt zu verstehen ist, sondern allein als Anwendung ei-

ner spezifischen Technik innerhalb der Grenzen der elitären institutionellen

Diskursräume.

Das führt uns direkt zum zweiten Beispiel: Mit besagten elitären Diskurs-

räumen sind nämlich die Universitäten bzw. ihre entsprechenden Fakultäten

gemeint sowie auch die sich (hauptsächlich)2 aus ihnen speisenden staatli-

chen und freien Körperschaften und Institutionen, wie z.B. Gerichte, aber

auch Ethikkommissionen und -räte. Diese erfüllen die Funktion eines ›Fla-

schenhalses‹, über den ausgewählte akademische Diskurse Eingang in die

Bereiche des öffentlichen Lebens finden, in denen der normative Gehalt jener

wirksamwerden kann. D.h. konkret, dass sie Einfluss auf die Bereiche der Ju-

dikativen und der Legislativen nehmen können. Hierbei muss aber zwischen

einer integralen und einer inzidenten Partizipation am politischen Geschäft

unterschieden werden, da etwa die Institution des (Deutschen) Ethikrats al-

lein eine beratende Position einnimmt und somit nur indirekt auf die Staats-

gewalt einwirkt, während juristische Institutionen als unmittelbare staatliche

Körperschaften einen direkten Einfluss nehmen.3 Ein weiterer Unterschied

2 Der »Deutsche Ethikrat«, auf den wir uns im Folgenden konkret beziehen, setzt sich

ausschließlich aus Akademiker*innen bzw. Personen mit akademischemHintergrund

(z.B. Vorsitzende der Landesgerichte, Vertreter*innen der Kirchen u.a.) zusammen

(vgl. Deutscher Ethikrat 2021a).

3 So dürfen etwa dieMitglieder des Deutschen Ethikrats für die Zeit ihrerMitgliedschaft

nicht in Parlament und Regierung tätig sein (vgl. Deutscher Ethikrat 2021b, § 4 Abs. 3).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 29

zeigt sich außerdem darin, dass der Ethikrat dazu angehalten ist, als Ver-

mittler und Informant der Öffentlichkeit zu fungieren (vgl. Deutscher Ethik-

rat 2021c). Dieses Element der Transparenz darf wohl als egalitäres Bemühen

eingestuft werden. Auf struktureller Ebene zeigt sich dennoch, dass auch die

unabhängige Vermittlerposition letztlich nichts an der Tatsache der grund-

sätzlichen Segregation von akademischer, juridischer und legislativer Urteils-

bildung auf der einen Seite und öffentlicher Urteilsbildung auf der anderen

ändert. Überspitzt ausgedrückt: Die eine Seite ist wesentlich unabhängig und

durch sich selbst informiert, während die andere wesentlich (nämlich inner-

halb der Grenzen der Satzung der anderen) auf das Informiert-Werden ›von

oben‹ angewiesen ist.

In dieser Differenz spiegelt sich – zwar auf einer abgestuften, aber des-

halb nicht unerheblichen Ebene – ein fundamentales Problem des modernen

Rechtsstaats wider, nämlich das, was Ingeborg Maus als »›Refeudalisierung‹

der modernen Industriegesellschaft« (Maus 1994, 34) bezeichnet. Der Begriff

der Refeudalisierung meint dabei den prekären Prozess der »Verselbststän-

digung des Rechts gegenüber dem demokratischen Prozeß der Rechtserzeu-

gung« (ebd., 35). Mit anderen Worten, die Möglichkeit von Rechtsprechung,

Rechtsänderung und Rechtsbegründung findet in einem Raum jenseits desje-

nigen Raums statt, in dem man die sogenannte Öffentlichkeit4 verortet und

damit jenseits des sittlichen Prinzips der Volkssouveränität. Die Scheidung

der Sphären hat dabei zur Folge, dass besagte Prozesse fast ausschließlich in

der Verantwortung elitärer Akteure der entsprechenden Institutionen liegen,

während der δῆμος, um dessen ἦθος es ja geht, nicht einfach außerhalb des

Prozesses steht, sondern die sehr spezifische Position außerhalb des entschei-

dungsmächtigen Expertenkreises der sogenannten ›Repräsentant*innen‹ und

›Vertreter*innen‹5 zugewiesen bekommt.Dies resultiert in einer »Autopoiesie

des Rechts«, d.h. in einer »rekursiven Reproduktion eines Rechtssystems, das

ausschließlich den eigenen Anschlußzwängen folgend sich entwickelt, seine

4 Der Begriff der Öffentlichkeit ist selbst prekär, denn er verweist notwendigerweise auf

den Gegenbegriff des Privaten, während beide Begriffe unbedingt die Dimension des

Eigentums implizieren, das seinerseits dieser Trennung anheimfällt, anstatt als ›syn-

thetisierendes‹ Moment zu fungieren. Wir werden in Kap. III.6 auf das Problem des

Eigentumsbegriffs zurückkommen (siehe dort insbesondere Exkurs XIV).

5 In der Bundesrepublik Deutschland kommt hier z.B. der nächste Rat ins Spiel, nämlich

der Bundesrat.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Kritik der ethischen Institution

Systemgrenzen gegen systemfremde Innovationen abschottet und so seine

›Souveränität‹ gegen den Rest der Gesellschaft behauptet« (ebd., 41).6

Von dieser schwerwiegenden Diagnose bleibt auch die Frage der ethi-

schen Institution und des ethischen Expertentums nicht unberührt. Das Ar-

gument nämlich, dass doch z.B. ein Ethikrat mit der Bestimmung eingesetzt

sei, »seiner Tätigkeit unabhängig« (Deutscher Ethikrat 2021b, § 3) nachzu-

gehen, und daher diesem selbstreferenziellen Exklusivismus gerade entge-

genwirken müsse, entpuppt sich als Finte. Wir erinnern uns, dass Ethik ja

auch die irreduzible Dimension der Praxis beinhaltet. Nun beschränkt sich

der Aufgabenbereich des Ethikrats aber allein auf die theoretische Dimensi-

on. Die Funktion der ethischen Institution reduziert sich dementsprechend

auf Konsultation und Expertise. In diesem Sinne haben wir es hier sowohl

mit einem Symptom als auch mit einem multiplikativen Effekt jener Refeu-

dalisierung zu tun: Ein Symptom ist die ethische Institution aus dem Grund,

weil der von ihr geführte ethische Diskurs eingeschränkt bleibt und sich dem

vorherrschenden Rechtsdiskurs unterwerfen muss. Als multiplikativer Effekt

wirkt sie, da sie die oben genannte Scheidung der Sphären reproduziert, in-

dem sie auf akademischer und diskursiver Ebene die kategoriale Trennung

von Laien und Expert*innen impliziert. Mag diese Trennung vordergründig

vielleicht sogar als rechtmäßige Differenzierung erscheinen, so widerspricht

sie doch allen Errungenschaften der Aufklärung, die nichts Geringeres als das

universalistische Prinzip der Volkssouveränität formuliert. Es handelt sich bei

der kategorialen Trennung nämlich tatsächlich um eine ausgesprochen wirk-

mächtige (weil subtile) Form der Herrschaft, da unter dem Vorwand einer ra-

tionalen, realiter aber expertokratisch verfassten ›Gerechtigkeitstheorie‹ (vgl.

Habermas 1983b, 76f.; Steinert 1989) eine »Statussegregation« (vgl. Steinert

1973b, 14)7 vorgenommen wird, wobei die aus diesem Prozess hervorgehende

Diskurselite sich dadurch in ihrem Status zu rechtfertigen weiß, da sie sich

auf die Beförderung des Gemeinwohls verpflichtet, was natürlich auch die

Mitverpflichtung der Nicht-Elite involviert.8 Da die elitäre Dimension hier

strukturbestimmend ist, wird es Laien erschwert, überhaupt einen Zugang

6 Maus selbst verweist in diesem Zusammenhang auf Luhmann 1984, 60ff.

7 Heinz Steinert definiert diese Statussegregation wie folgt: »Sozialer Status (Reputati-

on) beruht darauf, daß es gelingt, bestimmte Merkmale, nach denen man selbst eine

gute Position hat, als Statuskriterien durchzusetzen.« (Ebd.)

8 Hierin präsentiert sich eine moderne Variation der aufgeklärt-absolutistischen Idee

vom Herrschaftsvertrag. Zu dieser Vertragsform vgl. Maus 1994, 43-61, bes. 57f.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 31

zum ›von oben‹ bestimmten und aufbereiteten Diskurs zu finden, da sie dazu

gezwungen sind, sich den von anderen abgesteckten logischen Schranken des

Diskurses zu verpflichten und sich dann auch noch innerhalb dieser Grenzen

zu beweisen. Diese strukturelle Barriere erzeugt schließlich einen intellek-

tuellen Negativeffekt, den Pierre Legendre mit Blick auf die Wissenschaft in

ihrer latenten ideologisch-expertokratischen Funktionsweise auf den Punkt

bringt: »Es ist möglich, mithilfe der Wissenschaft Unwissen zu fabrizieren

und unter Berufung auf sie geistige Regressionen zu produzieren.« (Legendre

2010b, 15) Das heißt in unserem Fall: Indem die Ethik allein als Wissenschaft

verstanden wird, deren Diskurs durch das ethische Expertentum bestimmt

wird, exkludiert sie nicht nur sämtliche Subjekte, die in die Kategorie des

Nicht-Expertentums fallen, sondern verdrängt zugleich das Element des Rea-

len, also den ethischen Akt, in dem sich die sittliche Gemeinschaft als solche

bestimmt bzw.– staatsrechtlich formuliert – sich ihre Verfassung gibt.Hierin

zeigt sich aber auch ein fundamentaler Zusammenhang von Ethik und poli-

tischer Praxis an. Diesen Zusammenhang wollen wir im Folgenden genauer

nachvollziehen.

Die fundamentale Beziehung von Ethik und politischer Praxis deutet sich

bereits in der einleitenden Definition an, nach der wir die Ethik als Selbstbe-

wusstsein der Sittlichkeit verstehen. Wo nämlich Ethik als Expertendiskurs ver-

standen wird, kann unmöglich von einem generellen Selbstbewusstsein der

Sittlichkeit die Rede sein. Zunächst einmal setzt nämlich das Selbstbewusst-

sein der Sittlichkeit ein Subjekt voraus, das sich selbst als sittliches Subjekt

erkennt. Soll Sittlichkeit dann noch als solche, d.h. ihrem Begriff nach, selbst-

bewusst sein, dann ist sie es allein dann, wenn garantiert ist, dass ausnahms-

los jedes Subjekt erstens zu einem unvermittelten Bewusstsein der sittlichen

Wirklichkeit kommen kann, zweitens direkten Zugang zum ethischen Dis-

kurs um die sittlicheWirklichkeit hat und drittens unmittelbaren Einfluss auf

das sittlichen Geschehens nehmen kann. Wo allerdings das Bewusstsein des

Sittlichen hauptsächlich auf Vermittlung durch Expert*innen beruht, da ist

nicht nur der direkte Zugang zum ethischen Diskurs erschwert oder gar ver-

baut, sondern die Idee sittlicher Universalität im Grunde suspendiert. Ethik

erscheint dann in Form von spezifischen Expertendiskursen innerhalb ei-

ner gegebenen sittlichen bzw. rechtlichen Ordnung, während das Sittliche

als solches nicht länger befragt wird, da sich der Expertendiskurs analog zum

Rechtsdiskurs selbst reproduziert, ohne sich dabei zu transzendieren. Der

normative Diskurs von Recht und Ethik reduziert sich somit auf die Verwal-

tung des Bestehenden. Verwaltung wird damit zum Substitut für das Reale

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Kritik der ethischen Institution

der Sittlichkeit, also jener Kapazität des sittlichen Subjekts, durch die es sich

selbst als sittliches bestimmt und die sich der Symbolisierung durch die Pro-

zeduren der Verwaltung entzieht.9 Diese sittliche Kapazität verstehen wir als

politische Praxis. Das sittliche Subjekt also, das diese Bezeichnung verdient,

konstituiert sich unmittelbar selbst. Der Akt der sittlichen Konstitution ist

daher – wie die Bezeichnung bereits vermuten lässt – als politischer Akt im

Geiste der (aufklärerischen) Verfassungsidee zu werten.

Es dürfte daher kaum verwundern, dass sich dasselbe strukturelle Pro-

blem im verfassungs- bzw. staatsrechtlichen Kontext wiedererkennen lässt.

Dies wird besonders mit Blick auf die verfassungsrechtliche Kategorie des

›Widerstandsrechts‹ deutlich. Dieses in Rechtsphilosophie und Politikwissen-

schaften lebhaft diskutierte Recht, findet sich unter § 20 Abs. 4 des Grund-

gesetzes und liest sich dort wie folgt: »Gegen jeden, der es unternimmt, die-

se Ordnung zu beseitigen, haben alle Deutschen das Recht zum Widerstand,

wenn andere Abhilfe nicht möglich ist.« (Deutscher Bundestag 2021) Die Ord-

nung, von der hier die Rede ist, bezeichnet dabei konkret die »verfassungs-

mäßige Ordnung«, an welche auch die »Gesetzgebung« gebunden ist (ebd.,

§ 20 Abs. 3).10 Mit anderen Worten, das Widerstandsrecht besagt, dass der

Widerstand nicht aus sich selbst heraus legitimiert sein kann, sondern nur

dann verfassungsrechtlich zulässig ist, wenn er die verfassungsmäßige Ord-

nung vor einem Widerstand schützt, der nicht durch das Verfassungsrecht

legitimiert ist. Bildlich gesprochen ließe sich sagen, dass das Verfassungs-

recht sich hier ›um sich selbst wickelt‹. Es bildet so ein juridisches Knäuel,

das jede Position außerhalb dieses Knäuels als illegitim klassifiziert. Auf die-

se Weise »avanciert die Verfassung selbst zu einem Katalog vorentschiedener

richtiger Inhalte, aus dem im Wege verfassungsrechtlicher Interpretation die

verfassungskonformen Gesetze ohne Rest ›abgeleitet‹ werden können« (Maus

1994, 35; Herv. T.M.).Maus‘ Formulierungmacht deutlich, dass wir es hier mit

einem ethisch-normativen Phänomen zu tun haben: Die Verfassung gibt sich

selbst eine positive inhaltliche Bestimmung und setzt die darin einbezogenen

9 Der Gedanken der Substitution der Politik durch die Verwaltung orientiert sich an Ba-

diou 2009, 19.

10 Das Widerstandsrecht geht der Idee nach auf die amerikanischen Revolutionäre des

18. Jahrhunderts zurück und findet sich gleich im zweiten Absatz der Declaration of

Independence von 1776. Ihre Version desWiderstandsrechts spricht (im Unterschied zur

Verfassung der Bundesrepublik Deutschland) konkret vom ›Recht des Volks‹, in dem

Augenblick eine ›neue Regierung einzusetzen‹, da die aktuelle Regierung Leben und

Freiheit der Menschen illegalen Einschränkungen unterwirft.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 33

Inhalte als richtig, rechtmäßig und normativ bindend. Um aber etwas als ga-

rantiert richtig, d.h. als ethisch geboten und handlungsleitend zu bestimmen,

muss es einen Wahrheitsgaranten geben, auf den sich diese unhintergehbare

Bestimmung der Richtigkeit stützt. Indem der Verfassungstext nun die Le-

gitimation jeder Gesetzgebung und damit auch jede Gesetzesänderung als

an die verfassungsmäßige Ordnung gebunden festlegt, setzt er sich effektiv

selbst an die Stelle dieses Wahrheitsgaranten. Ein gediegener Zirkelschluss.

Somit bleiben zwar Variationen der Gesetzgebung möglich, allerdings ist de-

ren Prinzip, die verfassungsmäßige Ordnung, bereits im Voraus festgelegt.

Dies führt nun allerdings gleichzeitig dazu, dass auch die expertokratische

Deutungshoheit der exekutiven Institutionen, vom obersten Gericht bis zum

einfachen Notar, institutionell abgesichert werden und damit einer »nahezu

vollständige[n] Entmachtung der Legislativen durch die Exekutive« (Mausfeld

2018e, 198) Vorschub geleistet wird. Die Folgen sind entsprechend drastisch,

denn diese Amalgamierung bedeutet den »faktischen Zusammenbruch[…] der

strikten funktionellen Gewaltenteilung in den politischen Systemen der Ge-

genwart, der auch die Bedingung der Möglichkeit einer partizipatorischen

Demokratie zerstört[…]« (Maus 2019, 185). Hinzuzufügen bleibt nun noch,

dass auch die ethische Institution diese Amalgamierung und Refeudalisie-

rung befördert, indem sie sie auf struktureller Ebene wiederholt, und das

obwohl sie ihrer Idee nach gerade das Gegenteil bewirken soll.

Trägt man den Anspruch realer Sittlichkeit an diesen Sachverhalt heran,

dann zeigt sich, dass der Begriff der Sittlichkeit Funktion und Struktur der

rechtsstaatlichen und ethischen Institution radikal, d.h. an ihrer Wurzel, in

Frage stellt. Dieses Infragestellen ist –wie wir imweiteren Verlauf noch deut-

lich erkennen werden – auch deshalb radikal, weil es auf das unmittelbare

Verhältnis der moralphilosophischen Idee der Sittlichkeit und der juristisch-

legalistischen Idee der Verfassung abzielt, also auf jenes Verhältnis, in dem

sich die Sittlichkeit als bewusste (und nicht allein strukturell implizierte und

inhaltlich vorgegebene) Selbstbestimmung einer sozialen Gemeinschaft ent-

faltet.

Um daher Missverständnissen vorzubeugen: Es versteht sich, dass mit

den obigen Ausführungen nicht gesagt sein soll, dass die Idee der Verfas-

sung als solche schadhaft sei, sondern es soll lediglich auf die petitio principii

des modernen rechtsstaatlichen Prozederes hingewiesen werden. Damit ist

gemeint, dass die rechtsstaatliche Idee den Gedanken einer sich selbst be-

gründenden Souveränität inhaltlich bestimmt und sich dadurch als in Wahr-

heit vormodern entpuppt und eigentlich eine sublimierte bzw. säkularisier-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Kritik der ethischen Institution

te Form der Theokratie praktiziert (diese steile These, die im Wesentlichen

auf Carl Schmitt [2015, bes. 43] zurückzuführen ist, werden wir im folgenden

Abschnitt dieses Kapitels genauer eruieren)11. Es versteht sich dennoch von

selbst, dass die Verfassung und das Verfassungsgericht eine integrale Rolle

bei der allgemeinen Freiheitssicherung im Rechtsstaat spielen. Das Problem

ist nur,

[…] diese Freiheitssicherung selbst ist nicht in freiheitlichem Prozedere, son-

dern wiederum in autoritärer Sachverwaltung einer dem Grundgesetz un-

terstellten Metaphysik der Staatszwecke, das heißt aber: durch den Dezisio-

nismus einer Gerechtigkeitsexpertokratie zustande gekommen. Basisdemokra-

tische ›Störfaktoren‹, die die Geschlossenheit dieses Systems von außen in

Frage stellen wollen, werden gezwungen, sich zu Legitimationszwecken auf

das gleiche metaphysische Terrain zu begeben, und sind deshalb den Legi-

timationsexperten hoffnungslos unterlegen. (Maus 1994, 60f.)

Mit der ›Schließung‹ des Systems ist daher das ganze Feld des Rechts – und

damit auch das des ethischen Diskurses – abgesteckt. Auf diese Weise wird

über den Weg der Verfassung selbst, die doch die Volkssouveränität als frei-

heitliches Prinzip der Sittlichkeit sichern soll, gleichzeitig eine latente Herr-

schaftsstruktur in Form eines Prinzips sui generis eingeführt, das den azephal-

anarchischen Charakter der Demokratie im Sinne der Volkssouveränität – ohne

es eigentlich zu wollen – unterminiert.12

11 In Kapitel III.6 werden wir konkret auf Schmitts Theorie zu sprechen kommen.

12 Das Problem, das hier auf nationaler Ebene begegnet, verschärft sich noch

einmal auf der internationalen. Man betrachte nur Art. 21 Abs. 3 der UN-

Menschenrechtserklärung, wo es heißt: »Der Wille des Volkes bildet die Grundlage

für die Autorität der öffentlichen Gewalt; dieser Wille muß durch regelmäßige, un-

verfälschte, allgemeine und gleiche Wahlen mit geheimer Stimmabgabe oder einem

gleichwertigen freienWahlverfahren zumAusdruck kommen.« (UNGA 1948) Zwischen

dem, was hier als Volk, und dem, was als öffentliche Gewalt bezeichnet wird, be-

steht von vornherein eine semantisch implizierte qualitative Differenz. Darüber hin-

aus wird das Wahlverfahren, von dem der Artikel spricht, nicht spezifiziert, so dass

mithilfe dieses Rechts sich auch durchaus eine »Wahloligarchie« (vgl. Mausfeld 2018b,

8) bzw. »Großparteienherrschaft« (Hartung 1989) legitimieren ließe. Dass dies real-

politisch schon längst der Fall ist, zeigt etwa Paolo Flores d’Arcais, der eine Spaltung

zwischen den Bürger*innen und ihren Repräsentant*innen diagnostiziert (vgl. d’Arcais

2004). Dabei handelt sich hierbei um ein Problem, das Hannah Arendt bereits 1963

aufs Tableau brachte (vgl. Arendt 2011a). Vgl. hierzu auch die gebündelte Darstellung

bei Dahn 2017, 110-125.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 35

Anstatt der basisdemokratischen Idee der Volkssouveränität lässt sich an

diesem Punkt eine neue Hierarchie aus dem zugrunde gelegten Prinzip des

Selbstzwecks ableiten. Das Prinzip nämlich fungiert hier, wie Jacques Ran-

cière zeigt, entsprechend der klassischen Idee einer ἀρχή. Mit Blick auf die

etymologischen Implikationen dieser Form von Prinzipialität wird erkennbar,

dass die Idee des Prinzips als ἀρχή im direkten Zusammenhang mit der Fra-

ge der Herrschaft steht. So bedeutet ἄρχειν nichts anderes als ›vorangehen‹,

›den Anfang machen‹, ›der Erste Sein‹. »Und wenn es einen gibt, der voran-

geht, dann gehen die anderen notgedrungen hinterher.« (Rancière 2008, 12)13

»Gibt es ein Eigenes der Politik, so macht es sich ganz und gar fest in dieser

Beziehung, die keine Beziehung zwischen Subjekten ist, sondern eine Bezie-

hung zwischen zwei einander widersprechenden Termen, durch die sich ein

Subjekt definiert.« (Rancière 2008, 9f.) Mit anderen Worten, wo ein positi-

ves, d.h. inhaltlich bestimmtes Prinzip (voraus-)gesetzt wird, wird die Idee

einer fundamentalen Gleichheit notwendigerweise, also ›im Prinzip‹, verun-

möglicht, so dass sich auch die Subjektivation immer im herrschaftlich-hier-

archischen Prozedere, aber nie im egalitären Diskursraum abspielt.

Wie wir sehen, ist es dabei von höchster Bedeutung, dass das Prinzip

selbstmit dempositiven Recht verwoben ist, denn es ist diese selbstschöpferi-

sche und -erhaltende Verbindung, die nicht nur die Souveränität des Prinzips

absichert, sie glaubhaft14macht, sondern in der Folge die Bildung eines hoch-

komplexen Knäuels des Rechts bedingt, das sich aus diesem Prinzip ableitet,

indem es durch die Hände der Gelehrten geht, ausdifferenziert und veredelt

13 Was sich hier im sprachlich-symbolischen Register zu erkennen gibt, resultiert letzt-

lich aus dem abstrakt-formalen Diktat des Denkens durch die Axiomatik der klassi-

schen Logik: »Man will immer noch nicht sehen, daß das einfache Umtauschverhält-

nis von Affirmation und Negation, das durch die klassische Negationstafel bestimmt

wird, ein Denkzwang auslöst, der sich in einemmetaphysischen Glauben an eine fina-

le ontische Symmetrie von Subjekt und Objekt manifestiert. […] Formal gesprochen:

Das einfache Umtauschverhältnis von Affirmativität und Negation, mit dem die klas-

sische Logik anfängt, wurde in seiner Anwendung auf die Welt immer als ein Rang-

oder Verzugsverhältnis gedeutet, in dem die eine Komponente der andern unbedingt

über- bzw. untergeordnet wurde.« (Günther 1991, XXIIIf.)

14 Pierre Legendrebeschreibt diese vielschichtige, hier nur verkürztwiedergegebeneSys-

tematik hinsichtlich ihrer Technik daher auch als »Herrschaft des Glaubenmachens«

(vgl. Legendre 2016, 109) bzw. als »Propaganda des Glaubens« (ebd., 177) im »Stil der

Glaubhaftigkeit« (ebd., 235).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Kritik der ethischen Institution

wird.15 So kommt es zur Entfaltung der im Prinzip angelegten Ordnung, die

aufgrund dieser ›organisch‹ anmutenden Verbindung leicht als vermeintlich

›natürliche‹ Ordnung (miss-)verstanden wird, wobei wir uns hier doch offen-

sichtlich im symbolischen Raum des Gesetzes bewegen. Entsprechend pro-

blematisch gestaltet sich der Begriff der Ordnung, der hier ganz im Sinne

einer ›prästabilierten Harmonie‹ erscheint. Schauen wir uns den Sachverhalt

noch einmal mit Blick auf den Verfassungsgedanken an:

Betrachtetman das Phänomen genau,mussman sogleich feststellen, dass

die eigentliche Idee der Verfassung und die des positiv bestimmten Prinzips

einander ausschließen. Der Gedanke lässt sich leicht veranschaulichen: Denn

historisch betrachtet ist nicht von der Hand zu weisen, dass die Momen-

te, in denen derartige Verfassungen formuliert wurden, stets Wendepunk-

te in der Geschichte der Gesellschaft bzw. der Sozialität darstellten, in de-

nen gegenüber einer gescheiterten Ordnung eine neue Ordnung institutiert wur-

de, die sich als universale, (basis-)demokratische und/oder republikanische

Ordnung im Geiste der Volkssouveränität versteht bzw. – präziser formuliert

– bestimmt. Die Rede ist natürlich von der Aufklärung und den mit ihr ein-

hergehenden emanzipatorischen Bewegungen bis in die heutige Zeit, deren

ideengeschichtliches Epizentrum aber immer noch die Französische Revoluti-

on bildet. Ungeachtet der historischen, teils grausamen realpolitischen Mo-

mente dieser Revolution, bleibt die Tatsache bestehen, dass in dieser Zeit die

Idee der Volkssouveränität nicht nur ins (Selbst-)Bewusstsein des (von nun

an modernen) Menschen eintrat, sondern auch zur Verwirklichung dräng-

te und damit die ganze Idee der Gesellschaft und Demokratie neu formier-

te.16 Die Idee der universalen Freiheit und Selbstbestimmung aller Menschen

blieb nicht einfach nur Idee oder utopische Spekulation, sondern wurde in

der Tat (realiter) umgesetzt. Einen bedeutenden symbolischen Akt stellte in

dieser Hinsicht die Hinrichtung Louis XVI. am 21. Januar 1793 dar. Die sym-

bolische Wirkmächtigkeit dieser vordergründig menschenverachtenden Tat

15 Eine bedeutende historische Rolle spielt hierbei der scholastische Diskurs des Mittel-

alters, den wir im folgenden Abschnitt noch genauer betrachten werden. Eine pro-

minente Darlegung der hier problematisierten Konzepte von Ursprung, Ordnung und

Hierarchie findet sich z.B. bei Thomas von Aquin 1985, II, Quaestio 93; ebd., III (Sup-

plementum), Quaestio 34; ebd., I, Quaestio 108. Vgl. auch Wolin 2016, 122f.

16 Für eine philosophiehistorische Betrachtung unter dem Aspekt der Formierung des

modernen Demokratiegedankens vgl. Israel 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 37

bringt Saint-Just auf den Punkt, wenn er festhält, dass Louis nicht hinge-

richtet werden musste, weil er ein schlechter König war, sondern weil er der

Königwar.Der symbolische Akt des Königsmords hat dabeimaßgebliche Aus-

wirkungen auf die gesamte symbolische (Rechts-)Ordnung der Gesellschaft.

Er markiert den Punkt, an dem der Prozess einer Neubestimmung der ge-

sellschaftlichen (symbolischen) Ordnung einsetzt. Resultat dieses Prozesses

war die erste republikanische Verfassung Frankreichs, die am 10. August 1793

durch eine Volksabstimmung angenommen wurde (aber nie in Kraft trat und

stattdessen der Hermeneutik des Verdachts nach Art der Jakobiner umRobes-

pierre weichen musste). Das Fundament der Verfassung (und somit auch der

Verfassungsdiskussion) bildete folglich nicht ein der herrschenden Rechts-

ordnung gegenüber kohärentes Expertenurteil, sondern ein (be-)gründendes,

basisdemokratisches Urteil des souveränen Volks, dessen neu gewonnenes

sittliches Selbstbewusstsein die herrschende Ordnung transzendiert.

Auf die Bedeutung des Königsmordes werden wir an späterer Stelle

noch einmal zurückkommen (siehe Kapitel II.4). Für den Augenblick halten

wir fest, dass die geschichtsbewusste Vergegenwärtigung des Ursprungs

von Volkssouveränität und modernem Demokratieverständnis auf einen

konkreten Akt verweist, der – trotz seiner historisch-kontingenten Faktizi-

tät oder vielleicht gerade aufgrund dieser – eine universale Wahrheit der

menschlichen Sittlichkeit ans Licht bringt, nämlich die Idee der Freiheit und

Gleichheit aller Menschen. Um es mit Blick auf das ἐθίζειν auszudrücken:

Wir Mitteleuropäer des 21. Jahrhunderts sind so sehr an den Gedanken

gewöhnt, in einem demokratischen Verfassungsstaat zu leben, dass das histo-

rische Bewusstsein des zugrundeliegenden Gewöhnungsprozesses, der mit der

Formulierung der Menschenrechtserklärung von 1789 und den Ereignissen

in der Folgezeit einsetzte, zu verschwinden droht und kaum noch seine

fundamentale ethische Wahrheit preiszugeben vermag: Die ethische Wahr-

heit der Französischen Revolution liegt nämlich nicht einfach darin, dass

sie den modernen Begriff der Verfassung hervorbrachte, sondern sie liegt

genau in dem Ereignis, im realen ethischen Akt, in dem sich unverbrüchlich

zeigt, dass sich etwas im gesellschaftlichen (Selbst-)Bewusstsein und in der

Sittlichkeit getan hat, hinter das nicht mehr zurückgegangen werden kann,

das es sich also unbedingt zur Sitte zu machen gilt.

Es kann daher nicht genug betont werden, dass im realen ethischen Akt

der Französischen Revolution Konkretes und Abstraktes bzw. Kontingentes

und Allgemeines unbedingt in Eins fallen. Die These, dass es sich z.B. bei der

Aktion vom 14. Juli 1789, dem Sturm auf die Bastille, um einen konkreten,

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Kritik der ethischen Institution

realen ethischen Akt handelt, darf daher nicht im Sinne eines ›blanken Ak-

tionismus‹, der einer zufälligen Laune entspringt, interpretiert werden. Dies

wäre etwa dann der Fall, wennman die hier vorliegende Folge vonMonarchie,

Revolution, Republik analog zu der pervertierten Abfolge von (Weimarer) Re-

publik, Putsch, ›Drittes Reich‹ verstehen wollte. Es ließe sich zwar auch im

letzteren Fall behaupten, dass hier von einer Sittlichkeit in eine andere (mehr

als zweifelhafte) ›Sittlichkeit‹ übergegangen würde, doch ist dies nur ein Teil

der Wahrheit und der entscheidende Aspekt fiele unter den Tisch. Der be-

deutsame Unterschied liegt nämlich in der fundamentalen Idee, die sich im

ethischen Akt verwirklicht.Während also die französischen Revolutionäre auf

der Basis der unbedingten, universalen Idee von Freiheit und Gleichheit aller

Menschen für Brüderlichkeit17 einstehen, basiert die Logik des NS-Regimes

und des Hitlerismus auf einem paradigmatischen Exklusivismus, der nicht

nur bestimmte Menschengruppen ausschließt und im Kontext seines mono-

manen Mythos in eine neue Hierarchie der ›Logik des Herrenmenschen‹ ein-

ordnet, sondern ihnen gar dasMenschsein als solches abspricht. Kurz, derMi-

nimalanspruch des ethischen Akts ist der sittliche Universalismus, da dieser – so pa-

radox es klingen mag – denjenigen Exklusivismus aufhebt, der sich selbst als

Prinzip ausgibt und so eine spezifische, inhaltlich bestimmte Weltanschau-

ung zur universalenWeltanschauung erhebt.18 Anders gesagt, der reale ethische

Akt realisiert die Exklusivität des sittlichen Universalismus.

Es lohnt sich, weitere Beispiele für den universalen ethischen Akt anzu-

führen, um ein Gespür für die Bedeutsamkeit der Ethik als Praxis zu gewin-

nen: Knapp achtzehnhundert Jahre vor der Französischen Revolution lässt

sich bereits ein einschneidender ethischer Akt ausmachen, der sich zudem

sehr bewusst als ethisch versteht. Der Akt, von dem hier die Rede ist, wird in

der christlichen Theologie durchaus treffend als Christusereignis bezeichnet.

Auch hier können wir eine analoge Abfolge zu derjenigen des Revolutionser-

eignisses wahrnehmen: Dekalog (legitimiert durch den Bund Gottes mit dem

Volk Israel), Christusereignis (»Ihr habt gehört […]. Ich aber sage Euch…!«),

Neues Testament. Oder (kirchen-)politisch Formuliert: Judentum, neue Ge-

setzesauslegung, Christentum.19 Religiös und christlich-theologisch betrach-

17 Zur Revision des Begriffs von der Brüderlichkeit siehe Kapitel III.4.

18 Das hier nur kurz skizzierte Problem eines vermeintlichen Universalismus wird von

Alain Badiou in seinem Ethikbuch nuanciert behandelt (vgl. Badiou 2015, bes. 79-114).

19 Diese stilisierte Darstellung der kirchen-politischen bzw. konfessionellen Deutung

darf keinesfalls verharmlosend aufgefasst werden und dient hier lediglich der Veran-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 39

tet, haben wir es hier wohl mit dem ethischen Akt schlechthin zu tun. Nicht

nur wird hier eine alte Ordnung durch eine neue ersetzt, sondern es wird ein

Einschnitt in der Logik der Ordnung selbst vorgenommen, indem die abso-

lute Autorität des alttestamentlichen Gottes durch den neutestamentlichen

Gottmenschen Jesus Christus relativiert wird. Nicht zuletzt spricht Sigmund

Freud in diesem Zusammenhang auch von einem symbolischen Vatermord

(analog zum Königsmord).20 Mit der Neubestimmung des göttlichen Geset-

zes findet auch eine Emanzipation vom Gedanken der ἀρχή statt. Dies zeigt

sich in der universalistischen Idee, die Paulus im Galaterbrief präsentiert:

»Hier ist nicht Jude noch Grieche, hier ist nicht Sklave noch Freier, hier ist

nicht Mann noch Frau; denn ihr seid allesamt einer in Christus Jesus« (Gal

3,28). Kurz gesagt, »in Christus« spielen positive Inhalte und spezifische At-

tribute wie Volk, Geschlecht und gesellschaftlicher Status keine Rolle.21 Das

Christusereignis delegitimiert jeden Exklusivismus und jede Hierarchie (die

›heiligen Führerschaft‹ wird durch den Gottmenschen selbst verabschiedet).

Es ist im Prinzip an-archisch und fungiert als fundamentales Ereignis, ohne

dass es deshalb den Anfang macht, da es die traditionelle Idee der ἀρχή auf-

hebt.22

Abschließend bleibt somit festzuhalten, dass uns die Frage nach der so-

zialen und politischen Ordnung jederzeit mit dem grundsätzlich ethischen

Thema der sittlichen Entwicklung der Gesellschaft konfrontiert. Heinz Steinert

bringt die Problematik auf den Punkt: »Man kann unter zwei ganz verschie-

denen Perspektiven über Gesellschaft und ihre Entwicklung nachdenken: Das

Problem kann sein, wie Ordnung herzustellen und aufrechtzuerhalten sei,

schaulichung. Das agonistische Verhältnis, in das gerade das institutionalisierte Chris-

tentum gegenüber dem Judentum eintrat, ist von historischer und politischer Bedeu-

tung und Wirkmacht, die nicht unterschätzt, geschweige denn verharmlost werden

darf. Vgl. dazu Legendre 2010b, 28f.

20 »Er [Christus; Anm. T.M.] wird selbst zum Gott neben, eigentlich an Stelle des Vaters.

Die Sohnesreligion löst die Vaterreligion ab.« (Freud 1974e, 437)

21 Badiou stellt daher fest, dass für Paulus »›Jude‹ und ›Grieche‹ in Wirklichkeit subjekti-

ve Dispositionen« im Unterschied zur universalen Disposition des Christlichen sind, die

daher trotzdem besetzt werden können (Badiou 2009, 53).

22 Dieses Element der Aufhebung wird symbolisch im Glaubensbekenntnis formuliert,

wenn dort die Rede von Christi Abstieg in das Reich der Toten ist. Diesermythologische

Akt des Abstiegs in die Unterwelt dient dabei der retroaktiven Heiligung des alttes-

tamentlichen Personenkreises, der schlicht und ergreifend in vor-christlichen Zeiten

lebte (vgl. Blumenberg 2017, 217). Das universale Heilsereignis ist notwendigerweise

transhistorisch.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Kritik der ethischen Institution

oder aber, wie man Anerkennung und Freiheit erreichen könne.« (Steinert

1989, 347) Die Schwierigkeit, vor die sich die Ethik gestellt sieht, hängt ent-

sprechend unbedingt mit der Frage der politischen Praxis und der ihr zu-

grundeliegenden gesellschaftlichen Struktur zusammen. Diese Einsicht ist

keineswegs neu: Die praktische Dimension der Ethik findet sich bereits bei

Aristoteles, wenn dieser die Ethik zum festen Bestandteil der Politik macht.

Für ihn ist die Ethik »μέθοδος … πολιτική« (Aristoteles 1985, 1094a 11).

Damit ist allerdings nicht gemeint, dass die Ethik zu einem Teilbereich des

bestimmten politischenDaseins einer bestimmten Gemeinschaft wird, die le-

diglich in intragenerischen Zweifelsfragen des herrschenden Diskurses kon-

sultiert würde. Ethik und Politik sind vielmehr analoge Begriffe, da die Politik der

Polis fest mit deren ἦθος verzahnt ist, was auf seineWeise natürlich auch für

den modernen Verfassungsstaat gilt. Mit den Worten Joachim Ritters: »Die

praktische Philosophie ist als ›Ethik‹ Politik.« (Ritter 2003b, 110)23

Widmen wir uns also der Ethik, dann wenden wir uns gleichzeitig auch

der Politik zu – und dabei stehen wir vor der Frage: Wie werden wir dem

Gedanken der geschichtsbewussten Gesellschaft gerecht, die ihre konkrete

Ordnung nicht einfach als prästabiliert betrachten und durch eine jenseitige,

höhere, metaphysische Ordnung und einen entsprechenden positiven Wahr-

heitsgaranten bedingt verstehen kann, ohne bei diesem Versuch das Selbst-

bewusstsein der Sittlichkeit über Bord des metaphorischen ›Staatsschiffs‹ zu

werfen? Mit anderen Worten, es geht hier konkret um die Frage der sittli-

chen Selbsterkenntnis, die nur dann als sittliche zu klassifizieren ist, wenn

sie sich nicht in institutionell-systemischer Selbstvergessenheit und inhalt-

licher Überdeterminiertheit verliert. Um aber einer solchen Fehldeutung des

ethischen Diskurses vorzubeugen,müssen wir die Struktur und die Funktion

jener Selbstreferenzialität der Institution genauer analysieren und nach dem

Fundament ihrer Logik suchen.

23 Es versteht sich, dass die antike Auffassung einermodernenRevision undModifikation

bedurfte, umdemaufklärerischenGedanken der Autonomie standzuhalten; und nicht

zuletzt hat sich auch die Idee der Polis in etwas zu verwandeln, das man mit Ritter

als »Weltzivilisation« (vgl. Ritter 2003a, 319-354) bezeichnen kann. Siehe hierzu auch

Kapitel III.3.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 41

2. Der Herr hat’s gegeben… – Die Legitimation
der Institution und Expertokratie

Im bisherigen Argumentationsverlauf begegnete uns mehrfach der Begriff

desWahrheitsgaranten. Was diesen Begriff angeht, so können wir bislang auf

rein formaler Ebene feststellen, dass die Selbstreferenzialität der Institution

unbedingt auf diese Kategorie angewiesen ist. Mit ihrer Einführung erfolgt

eine Absicherung der inhärenten Struktur der Institution. Der Wahrheitsga-

rant erfüllt insofern die Schlüsselfunktion im Prozedere der Institutionalisie-

rung. Dieser Sachverhalt ist allerdings nicht unproblematisch: Denn da die

menschlichen Institutionen als kulturelle Artefakte sich nicht auf naturge-

setzliche Kausalzusammenhänge zurückführen lassen, muss die Sicherung

der symbolischen Ordnung, für die sie stehen, offensichtlich ihrerseits im

symbolischen Register erfolgen. Das bedeutet aber, dass wir es hier mit ei-

nem Zirkelschluss und daher erneut mit einer selbstreferenziellen Struktur

zu tun haben. Indem wir nun allerdings den Sachverhalt mit Blick auf den

Begriff des Symbolischen neu formuliert haben, ist es uns möglich, die Fra-

ge nach dem Zusammenhang von Selbstreferenzialität und Wahrheitsgarant

präziser zu stellen: Denn wenn wir bereits im Vorwort in Anschluss an Lacan

feststellen konnten, dass die symbolische Ordnung auf das Imaginäre ange-

wiesen ist, dann scheint dasselbe auch für die Institution als solche zu gelten.

Es bedarf einer imaginären Referenz, die es den Vertretern der institutio-

nellen Logik ermöglicht, die kritische Befragung der symbolischen Ordnung

abzuwehren, indem sie auf jene fundamentale Referenz und ihre legitimie-

rende Autorität verweisen. Die Frage nach dem Wahrheitsgaranten ist also

eigentlich die Frage nach dem Imaginären.

Bevor wir mit der Analyse beginnen, wollen wir uns diesen Zusammen-

hang kurz anhand eines Beispiels vor Augen führen: Wenn sich im Kontext

der Französischen Revolution das Königsamt als untragbar entpuppte, dann

stellt sich die Frage, wie es bis zu diesem Zeitpunkt überhaupt möglich war,

seine Legitimität zu behaupten. Die Antwort dürfte bekannt sein: Der König

wurde durch das Oberhaupt der Kirche eingesetzt. Und da der Papst seine

Autorität auf Gott selbst zurückführen konnte, wurde der König über diesen

kleinen Umweg zum Monarchen-von-Gottes-Gnaden. Die symbolische Ord-

nung der Ständegesellschaft war kein historisch-kontingentes Gebilde, das es

hinzunehmen galt, sondern es war selbstverständlich, da es sanktioniert war

(im wahrsten Sinne des Wortes) durch den Verweis auf die höchste Autorität

(Gott), die als Wahrheitsgarant fungiert.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Kritik der ethischen Institution

Dieses Beispiel allein gibt dem Imaginären bereits ein wenig Kontur, in-

dem es auf die Verbindung zu einem abstrakten Gottesbegriff hinweist. Als

Beispiel aus dem Feld der Politik ist es zunächst auch leicht nachzuvollziehen,

doch wir kratzen hier nur an der Oberfläche und die subtilen Implikationen

werden uns im Folgenden noch beschäftigen. Da wir uns aber auch für die

Frage der Wissenschaft und ihre Funktion im institutionellen Rahmen in-

teressieren, müssen wir fragen, ob wir es dort nicht auch mit einem ähnli-

chen System der Selbstreferenz zu tun haben. Denn es ist nicht von der Hand

zu weisen, dass die intellektuelle bzw. intellektualisierende Institution, die

man gemeinhin lapidar als ›die Wissenschaft‹ bezeichnet, ebenfalls in Form

einer hochkomplexen symbolischen Ordnung daherkommt. Und dabei bean-

sprucht sie nicht nur Legitimität und Validität, sondern fungiert selbst als

diejenige Kapazität des menschlichen Geisteslebens, die zuallererst fundier-

te Aussagen über Legalität und Validität zu machen imstande ist. Aber kann

sich die Wissenschaft aus sich selbst heraus begründen? Und wenn ja, wie tut

sie das? Oder provokant gefragt: Aus welchem Grund glauben wir eigentlich

zu wissen, dass wir uns auf die Erkenntnisse und Methoden derWissenschaft

und der Expert*innen fest verlassen können? Schließlich wäre es ja auch hier

möglich, auf die historische Kontingenz gewisser szientifischer Erscheinun-

gen, Methoden und Überzeugungen zu verweisen, die sich im Nachhinein

als fehlerhaft oder gar als unwissenschaftlich erwiesen haben, um dann ei-

nen blanken Skeptizismus gegen die Wissenschaft ins Feld zu führen. Doch

schauen wir genau hin: Jener Einwand ließe sich nämlich offensichtlich leicht

entkräften, indem man dem entgegenhielte, dass es ja nicht dieWissenschaft

sei, die sich an gewissen Punkten der Geschichte verschätzt, verrannt oder

schlichtweg geirrt hat, sondern dass diese Missgriffe eigentlich auf den Men-

schen und seine fehlbare Applikation der Wissenschaft und ihrer Methoden

zurückzuführen sind. DieWissenschaft selbst ist rein, während der »Prothe-

sengott« (vgl. Freud 1974d, 222) noch lernenmuss,mit den wissenschaftlichen

Krücken nicht nur zu laufen, sondern die Olympischen Spiele zu gewinnen.

Anders gesagt, die Wissenschaft wird notwendigerweise als an sich unfehl-

bar gedacht, nicht nur damit ihre jeweils kontingenten Methoden Anwen-

dung finden können, sondern auch da sich andernfalls das Vertrauen in ihre

Verlässlichkeit in einen radikalen Zweifel verwandeln könnte, der das fun-

damentale Konstrukt des technisch-wissenschaftlichen Komplexes der Welt

desMenschen erschüttern würde. Doch ein solches ultimatives und ganzheit-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 43

liches wissenschaftliches Bewusstsein fällt nicht einfach vom Himmel. Wir

müssen also fragen: Wie kommt es zustande?24

Es ist das Verdienst Pierre Legendres, aufgezeigt zu haben, dass die »Ver-

webung allen Wissens mit der christlichen Religion« im mittelalterlich-scho-

lastischen Diskurs den »anfänglichen Sockel« des modernen wissenschaft-

lichen Systems bildet und zudem einen irreduziblen, aber »äußerst wirksa-

me[n] Rest« hervorgebracht hat (vgl. Legendre 2010b, 20). Angesichts der Fra-

ge nach dem Wahrheitsgaranten erscheint es nur logisch, dass das religiös-

theologische Moment als zentraler Faktor der Institutionalisierung der Wis-

senschaft wirkt, bietet die Theologie doch die Vermittlung mit der Kategorie

des Universalen an, denn sie liefert ein systematisches Konzept des Weltgan-

zen, indem sie dieses auf seinen letzten Grund zurückführt. Nicht umsonst

ist ferner auch die Schöpfung des abendländisch-europäischen Universitäts-

wesens der systematisierenden Funktion des scholastischen Diskurses zuzu-

schreiben. In diesem Zusammenhang spielt vor allem die Verschmelzung des

theologisch-dogmatischen Kanons mit dem juristischen Kanon eine zentrale

Rolle: »das Recht und die Theologie schlossen sich damals mit dem gesamten

System der Wissenschaften zusammen« (Legendre 2016, 41). Aus dieser Al-

lianz ging schließlich auch die expertokratische Figur par excellence hervor:

der Kanoniker, der in Personalunion den Gelehrten, den Theologen und den

Juristen verkörpert. Legendre skizziert den Sachverhalt wie folgt:

Letztlich besteht dasmittelalterliche Anliegen darin, dieWissenschaft zu ei-

ner universellen Hohen Kunst zu erheben, die der Künstler einsetzen kann,

wenn er weiß wie, d.h. durch welche Unterteilungen und in welchem Ma-

ße, die Doktrinen sich voneinander unterscheiden und miteinander in Ver-

bindung stehen. Die Rhetorik, die die Logik umfasst, formuliert die Klassi-

fizierungsprinzipien, die überzeugen sollen, die Kategorien und die Wech-

selbeziehungen, die zusammen das gewaltige Metathesensystem bilden,

24 Hier ist eine methodische Erläuterung angebracht: Wir fragen an dieser Stelle gewis-

sermaßen naiv nach demWissenschaftsbegriff und behandeln die Wissenschaft vor-

erst als rein ›äußerliches‹ Phänomen, d.h. in ihrer (bereits) institutionalisierten Form.

Wir wählen dieses Vorgehen mit Rücksicht auf unsere Methode, die die Verbindung

von Darstellung und Kritik vorsieht. Jede*r Leser*in Hegels weiß jedoch, dass gerade

der absolute Skeptizismus umschlägt in ein unbedingtes Wissen, dessen Analyse den

Ansatz für eine fundamentale »Wissenschaftslehre« (vgl. Fichte 1971e) bzw. Wissen-

schaftstheorie bildet.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Kritik der ethischen Institution

die Wissenschaft der Menschen als solche und als Produkt des Universums.

(Ebd., 53)25

Auch wenn dieses System konfessionell verankert ist, so zeichnet es sich doch

durch seine universale Anwendbarkeit aus: Der Kanoniker verfügt über den

clavis universalis (vgl. ebd., 103, Anm. 33), mit dem jedes beliebige Ereignis,

Phänomen und jeder Sachverhalt entschlüsselt und somit im christlich-theo-

logischen Metathesensystem der Rechtswissenschaft verortet werden kann.

Der Universalschlüssel manifestiert sich in der Technik des scholastischen

Diskurses: Die scholastische Methodologie sieht nämlich vor, Fragen (quaes-

tiones) zu stellen, wobei das Fragenstellen systematisiert und entsprechend

einer spezifischen Methode erfolgt. D.h., der Diskurs wird thematisch (d.h.

auch: dogmatisch) vorstrukturiert und konkrete Frage werden im Sinne des

scholastischen Dreischritts vonThese A,These B und Synthese (responsum) be-

antwortet. Dabei nimmt die Verarbeitung antiker Konzepte (besonders ver-

mittels Aristoteles, dem Philosophen) eine zentrale Rolle ein. Dem Scholastiker

geht es nicht nur um den Rückbezug auf die Tradition, sondern vor allem

darum die verstreuten Konzepte zu systematisieren und innerhalb des theo-

logisch-juridischen Kanons einzuordnen.Das Vorhaben hat daher den Effekt,

ein engmaschiges Referenznetzwerk des vorhandenen Wissens zu produzie-

ren, und zwar sub specie doctrinae Christianae. Aufgrund dieses Referenznetz-

werks entsteht dann auch der Eindruck, dass ihm keine denkbare Situation

des menschlichen Lebens entgehen könne. Innerhalb dieses Systems hat jede

nur mögliche Frage eine Antwort. Indem jede Fragestellung in letzter Konse-

quenz auf den Kern des Wissens, die Schrift, das »Buch der Vernunft – denn

das ist die Bibel für die abendländische Gesellschaft« (Legendre 2010c, 99) –,

bezogen und dabei gleichzeitig im juristischen Diskurs verortet wird, bleibt

für die Institution derWissenschaft nichts mehr dem Zufall oder dem Zweifel

überlassen, nichts und niemand muss ungezählt bleiben.

Der kanonische Umgang mit der Frage der Sexualität vermag den Sach-

verhalt beispielhaft zu verdeutlichen (vgl. zum Folgenden ebd., 173f.): Es ver-

steht sich, dass die Frage des menschlichen Sexuallebens an die hamartio-

logische Deutung der Genesis anknüpft. Nun stellt Gratian, der ›Vater des

Kirchenrechts‹, in seinem einflussreichen Hauptwerk, bekannt unter dem

25 Es bedarf kaum der Erwähnung, dass die »Logik«, die Legendre hier anspricht, allein

die zweiwertige aristotelische Logik der Tradition meint.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 45

Namen Decretum Gratiani, fest, dass die sexuelle Sünde auf drei Weisen be-

gangen werden kann: durch Einflüsterung vom Teufel, durch den Genuss des

Fleisches oder durch die bewusste Einwilligung des Geistes. Den legitimie-

renden theologischen Rückhalt bildet folgende Analogiebildung, die sich des

biblischen Mythos vom Paradies bedient: Die Schlange (der Teufel) flüstert

Eva die verwerfliche Idee ein und bedingt damit ihr Verschulden (culpam);

Eva (das Fleisch) genießt das Vergehen; Adam (der Geist) willigt ein (vgl. Gra-

tian 1955, 10 [Distinctio VI, Canon II]). In Rückbezug auf dieses Setup stel-

len Gratian und andere Kanoniker26 nun hochinteressante Schlussfolgerun-

gen an: Wenn die Sünde durch Einflüsterung geschieht, womit haben wir es

dann z.B. nachts zu tun, wenn im Traum die ›Bilder der Unzucht‹ auftau-

chen? Wenn sie den Menschen gegen seinen Willen in ihren Bann ziehen,

stellt Gratian fest, dann dürfte es keine Sünde sein. Wurden sie aber durch

gewisse bewusste Gedanken heraufbeschworen, dann handelt es sich zwei-

felsohne um eine Sünde (vgl. Gratian 1955, 11 [Distinctio VI, Canon III]). Man

muss fragen: Ab wann gilt denn eine (sexuelle) Phantasie bzw. ein Phantas-

ma eigentlich schon als ein Heraufbeschwören? Die konkrete Antwort bleibt

aus und es zeigt sich, dass die Methode der universalen Wissenschaft zur

gezielten Produktion von Ambivalenzen genutzt werden kann. Die Technik

des kanonisch-juridischen Diskurses liegt schlussendlich in einer »geregelten

Perfektion der Zweideutigkeit« (Legendre 2016, 27). Das bedeutet aber, dass

ein umfängliches und spezielles kanonisches Wissen notwendig ist, um eine

konkrete Antwort formulieren zu können.DenHintergrund für einen solchen

Begriff des Wissens bildet aber der kanonisch-juridische Diskurs selbst. Auf-

grund seiner systematischen Geschlossenheit und vermittels seiner Methode

scheint er nämlich das Ganze des möglichen Wissens zu umspannen. Und

ferner erscheint dadurch der Kanoniker als über jeden Zweifel erhaben, wäh-

rend der außenstehende Laie zwar mit den Fragen konfrontiert wird, selbst

aber nicht die Mittel zur Verfügung hat, diese eigenständig zu beantwortet.

Der Grund dafür liegt dabei aber nicht notwendigerweise in seiner intellektu-

ellen Kapazität, sondern in der christlich-dogmatischen Überdetermination

der Institution des Rechts.

Das bedeutet aber auch, dass das Laien-Subjekt wesentlich zum Funk-

tionieren des Systems beiträgt. Das individuelle Exempel wird benötigt, um

das System zu inszenieren (vgl. Legendre 2011, 85-88). »Der Diskurs muss

punktuell zur Ausführung kommen, um durch bestimmte verschlüsselte Mittel,

26 Für die Nachweise vgl. Legendre 2016, 173, Anm. 45-48.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Kritik der ethischen Institution

die im Voraus festgelegt werden, einen bestimmten Einordnungsmodus zu definie-

ren, d.h. für jedes Subjekt die Gültigkeit seiner Handlung festzulegen.« (Le-

gendre 2016, 113f.) Auf diese Weise entfaltet das symbolische Netzwerk sei-

ne Wirksamkeit indem es den existenziellen Zweifel produziert, worin dann

auch die (un-)bedingte Notwendigkeit der Verkündigung der Heilserwartung

gründet. Das Netz aus inhaltlicher Letztbegründung in Form des christlichen

Kanons und der juristischen Be- und Verwertung des menschlichen Lebens

erweist sich dabei als lückenlos. Ein Außerhalb der Ordnung gibt es nicht,

weil es ein solches nicht geben kann/darf. Extra ecclesiam nulla salus. Dass die-

ser Satz, der auf Cyprian von Karthago, einen weiteren ›Vater‹ der Kirche,

zurückgeht, im 15. Jahrhundert dogmatisiert wurde, ist insofern als eine not-

wendige Konsequenz jenes Denksystems zu betrachten.

»[U]m vom Subjekt zu erreichen, dass seine gesamte psychische Aktivität

sich unter den Mythos und die Logik einordnet, aus denen das Gesetz her-

vorgeht, ohne die geringste Leerstelle zu lassen« (ebd., 173), muss allerdings

ein »Preis« gezahlt werden, denn dieses System bringt einen »deliranten Dis-

kurs der Selbstbeschuldigung« (ebd., 174) hervor, der seinen Kulminationspunkt

erwartungsgemäß im Bußsakrament hat. Dass es sich hierbei nicht um ein

schlichtes kirchengeschichtliches und -politisches Phänomen handelt, son-

dern um eine integrale Inbesitznahme des psychischen Lebens des abendlän-

dischen Menschen durch die Institution Kirche und Monarchie-von-Gottes-

Gnaden27, beweist nicht zuletzt die Explosionskraft auf politischer Ebene, die

Luthers Einspruch gegen dieses System freisetzte und die, in Form von Re-

formation und Gegenreformation, das Gesicht des Abendlandes nachhaltig

prägen sollte. Und schließlich findet sich das Phänomen auch in den »politi-

schen Mythologien« unserer Zeit wieder.28

27 Zur Bedeutung und Geschichte des Gottesgnadentums vgl. Kern 1980.

28 So beschreibt Elsa Dorlin den »Mechanismus unglücklichen Handelns« (die Wortwahl

scheint ganz und gar nicht beliebig zu sein, da das Phänomen vergleichbar mit der

melancholischen Struktur des »unglücklichen Bewußtseins« ist, das Hegel analysiert

[vgl. PhG, 163-177]): Die institutionellen Gewaltausübung, z.B. in Form der Folter oder

sonstiger Androhung von Strafe, hat »Folgen für die politischenMythologien (welches

Schicksal ist unserem Widerstand beschieden?), für die Vorstellung von der Welt so-

wie für die Vorstellung von sich selbst (was kann ich tun, wenn alles, was ich zu mei-

ner Rettung unternehme, in mein Verderben führt?). So erscheint die gemachte Er-

fahrung – weniger des eigenen Vermögens als des Zweifels, der Sorge, der Angst, die

seine Fehlversuche, seine Grenzen und gegenteiligen Effekte auslösen – insofern als

sinnstiftend, als diese Erfahrung nicht mehr so sehr eine Frage der äußeren Gefahr,

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 47

Aber was genau an Buße und Selbstbeschuldigung zeigt sich für ihre

Wirkmacht verantwortlich? Die Antwort ist sehr einfach: Ihre »Macht« be-

steht darin, »den Zweifel aufrechtzuerhalten« (Legendre 2016, 113). Denn wer

zweifelt, genauer gesagt, wer nicht nur hinsichtlich der eigenen Intentionen,

Phantasien und Gedanken, sondern auch – oder gerade aufgrund – des

autoritären Urteils im Zweifel gehalten wird, lässt sich leicht kontrollieren.

Was sich also als Macht der scholastischen Institution zeigt, nämlich ihre

Technik, bedingt zugleich die Ohnmacht desjenigen Subjekts, das nicht zum

Kreis der Wissenden gehört, zum Kreis jener ›Beamten‹ und ›Abgeordneten‹

der Institution.

Exkurs I: Diese Technik ist auch dem 20. und 21. Jahrhundert bestens bekannt

und fällt dabei unter den Begriff der ›Infantilisierung‹.29 So stellt Steve Fraser

fest, dass die kapitalistische Ideologie desKonsumismusdurchdieKultivierung

eines Narrativs der Selbstverwirklichung zu einer Inflation des Identitätsbe-

griffs führt, da die einzelne Person jederzeit zwischen immer neuen Varianten

der Selbstinszenierungund -stilisierungumherzuirren angehalten ist,wodurch

einer Persönlichkeitsbildung aber tatsächlich entgegengewirkt und stattdes-

sen einer Infantilisierung zugearbeitetwird (vgl. Fraser 2015, 305). Freudianisch

gesprochen, hieße das, dass es im Konsumkapitalismus also zu einem Regress

und einer Perpetuierung des polymorph-perversen Charakters des Kleinkindes

kommt, d.h. seiner artifiziellen Ausweitung auf das selbstbewusste Subjekt.

Das erschreckendste Beispiel aber für den systematischen Einsatz der Infantili-

sierung bildet jedoch die Logik des Konzentrationslagers in der NS-Zeit. Bruno

Bettelheim, selbst Überlebender der Konzentrationslager von Dachau und Bu-

chenwald, stellt die Frage, wie es den KZ-Aufsehern gelingen konnte, mithilfe

geringerMittel und ohne großenAufwand (gewissermaßen ganz imGeiste der

Eichmann-Logistik [vgl. Arendt 2011b]) Ordnung in die mit Insassen überfüll-

ten Lager zu bringen.Dabei kommt er zu demErgebnis, dass es ihnendurch die

systematische Infantilisierung der Häftlinge gelang (vgl. Bettelheim 1989, 144-

148). Diese Infantilisierungwurde nicht nur dadurch erreicht, dass die Insassen

der Bedrohung oder eines Feindes ist, wie schrecklich sie auch sein mögen, sondern

ein Spiegeleffekt von der eigenen Aktion und Reaktion, von sich selbst.« (Dorlin 2020,

10f.) Auf institutionell-ideologischer Ebene geht es auch hier um eine Internalisierung

der institutionellen Logik, um eine »erzwungene Einverleibung dieser tödlichen Di-

mension des Vermögens des Subjekts, was auf eine Suspension hinausläuft« (ebd., 11).

Siehe auch Exkurs I.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Kritik der ethischen Institution

von den Aufsehern wie Kinder behandelt wurden, sondern vor allem dadurch,

dass sie stets mit Unsicherheit, Unbestimmtheit und Doppeldeutigkeit kon-

frontiert waren. Ein bestimmtes Verhalten, eine bestimmte Handlung wurde

ameinen Tag belohnt, amnächsten Tag bestraft. Auf dieseWeisewurde es den

Insassenunmöglichgemacht, eine symbolischeStruktur zu erkennen,wodurch

sie sich dasOrdnungsprinzip desKonzentrationslagers hätten erschließen kön-

nen. Die Prävention jeder Routine und das durchbrechen einer nachvollzieh-

baren Kasuistik führte so dazu, dass die KZ-Insassen sich – ganz wie das Klein-

kind– ineinerunstrukturierten, reinenGegenwartwiederfanden,wodurch jede

Selbstermächtigung und Autonomie unmöglich wurde. Perfide wird die Ange-

legenheitdannendgültig,wennsichdasResultat zeigt, vondemBettelheimbe-

richtet: Dennwie das Kleinkind sich anMutter und Vater bindet (›anlehnt‹, wie

Freud sagt), so begannen auch die Häftlinge, sich mit den Wachen bzw. deren

›Werten‹ und Verhalten zu identifizieren. In diesem Sinne spricht Bettelheim

zurecht von einer ›Regression‹. Man müsste allerdings hinzufügen, dass diese

Regression aufs Engste verbunden ist mit der Logik des Nationalsozialismus,

dessen Herrendiskurs in eine vormoderne, voraufklärerische Weltordnung re-

grediert, deren dubioses Verständnis eines ›Naturrechts‹ nur die profane, pseu-

do-säkulareMaske einer imaginären (gott-)gegebenen (Schöpfungs-)Ordnung

darstellt. Dies führt uns also wieder zurück ins Mittelalter und zur Frage der

Funktion des kanonischen Rechts.

Die Macht, den Zweifel aufrechtzuerhalten, steht folglich in direkter Verbin-

dung mit der Logik der Autorität des Expertentums. Und diese Logik sieht es

vor, das einzelne Individuum an die Autorität zu binden und die »blinde Loya-

lität der guten Subjekte zu gewinnen« (Legendre 2016, 157). Das Subjekt muss

sich also, dem Kleinkind vergleichbar, an die Institution binden. Der Mecha-

nismus dabei ist zirkulär: Das Subjekt, das ›im Voraus gesprochen wird‹, ist

bereits instituiert. Es gilt allein, seinem möglichen Zweifel an der Instituti-

on prophylaktisch vorzubeugen. Der mögliche Zweifel am System wird deshalb

29 Wenn auch nicht unter demselben Begriff, so war das Phänomen der Infantilisierung

bereits den Aufklärern des 18. Jahrhunderts alles andere als fremd. So erkennt der Ra-

dikalaufklärer Paul-Henri Thiry d’Holbach bereits 1773 in seinem Système social die Ge-

fahr der »corruption des peuples« durch Regierungen und organisierte Religionen, die

das Leben der Menschen auf den Status einer ›ewigen Kindheit‹ reduzieren (vgl. Israel

2010, 56f.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 49

durch den systemischen Zweifel ersetzt, während sich die Institution dann an-

bietet, diesen Zweifel zu zerstreuen. Mit anderen Worten, die ›Konfirmation‹

des Subjekts erfolgt nicht einfach im offiziellen Rahmen, sondern durch den

internalisierten Dialog zwischen Subjekt und Institution.

Fest steht aber, dass diesem Mechanismus bei aller Funktionalität keine

unbedingte Notwendigkeit zugesprochen werden kann. Die Selbstreferenzia-

lität der Institution ist jederzeit der Gefahr ausgesetzt, einen Einspruch her-

vorzurufen, der ihre Legitimität infrage stellen würde. Und daher geht es um

nichts anderes als die Frage der Letztbegründung. Genauso wie das kleine

Kind hätte schließlich auch jede*r Dissident*in die Möglichkeit zu fragen –

›Warum?‹. Und genau wie das kleine Kind wird sie/er früher oder später mit

dem dogmatischen Abbruch konfrontiert – ›Darum!‹. (Der Abbruch erfolgt

notwendigerweise auf symbolischer Eben, da auch psychische oder physi-

sche Gewaltanwendung hier als Strukturelement im symbolischen Register

fungiert.) Solche symbolischen Einschnitte dienen dabei einer Strukturie-

rung des gemeinsamen Referenzsystems von Kind und Eltern wie auch von

Dissident*in und Institution. Der Einschnitt bzw. der Abbruch legt fest, in-

nerhalb welcher Grenzen sich das ›vernünftige Zusammenleben‹ abzuspielen

hat; er legt fest, welcher Diskurs vorherrscht und wer ihn wie führt bzw. zu

führen hat. In diesem Sinne besteht die Erziehung des Kindes in einem ste-

tigen Changieren von möglicher Übertretung einer realen oder symbolischen

Grenze und dem entsprechenden Eintreten oder Ausbleiben der elterlichen

Untersagung bzw. – mit Freud gesprochen – Versagung.

Die Grenzziehung, die hier stattfindet, zeigt sich dennoch – so paradox

es klingen mag – als befreiend, denn sie befreit vom ewigen ›Warum?‹ und

seinem unerschöpflichen regressus ad infinitum. Erst die Grenze macht den

Kosmos. Es erscheint vor diesem Hintergrund sehr treffend, wenn Lacan das

elterlich-institutionelle (familiale) Verbot nun mit dem Begriff nom-du-père,

Name-des-Vaters bezeichnet, denn durch die phonetische Identität mit dem

›Nein des Vaters‹ (non du père) hebt er gleichzeitig auch den sakralen Charakter

dieses Neins hervor, das als strukturelle Fundamentalreferenz wirkt.

Das Nein kann sehr wohl ›gnädig‹ sein bzw. in ›gnädiger Absicht‹ einge-

setzt werden. Es strukturiert den gemeinschaftlichen Raum und konstituiert

so das Subjekt, indem es den modus operandi der Subjektivation bildet. Wo

also auch die Frage der Identität in den unendlichen Zirkellauf des ›Ich=Ich‹

haltlos von einer spontanen Identifikation zur nächsten springenmüsste, oh-

ne sich jemals wirklich festlegen zu können, bietet das von außen kommende

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Kritik der ethischen Institution

Nein-des-Vaters sich als Objekt an, das durch seinen Einspruch30 dem infini-

ten Regress ein Endemacht. Dieses Schwert ist aber zweischneidig: Dennmit

dem Menschen verhält es sich anders als etwa mit Gertrud Steins berühm-

ter Rose (»Eine Rose ist eine Rose ist eine Rose…«), die sich selbst genug ist.

Das Nein wirkt für das Subjekt zwar strukturierend, aber das heißt noch lan-

ge nicht, dass es dadurch auch endgültig vom Warum befreit sein soll. Das

Subjekt mag nun Teil einer Gesellschaft sein, einer Gesellschaft, die gar das

›ewige Heil‹ (modern gesprochen: ›vollkommene Sicherheit und Gesundheit‹)

verspricht, »[m]it diesem Triumph aber bleibt eine Frage unberührt, die dem

sprachbegabten Wesen keine Ruhe lässt: Warum leben? Sie muss um jeden

Preis erstickt werden.« (Legendre 2010d, 117) Warum muss sie erstickt wer-

den? Ganze einfach: Weil sie als destabilisierendes Element den strukturier-

ten und strukturierenden Diskurs, die Kosmologie der Institution, unterlaufen

würde.

Die Institution und ihr dichtes Netz aus Wissenschaft und Recht kann

ein solches deviantes Element nicht einfach nur nicht akzeptieren, sondern

sie kann dieses entartete ›Subjekt des Warums‹ gar nicht als solches erkennen,

denn dieses wird, sobald es auftritt, postwendend innerhalb des kategorialen

Netzwerks des anerkannten Wissens verortet und be- oder je nachdem auch

verurteilt, womit ihm seine reale Exzeptionalität genommen wird. Das Sub-

jekt fragt sich zwar nach sich selbst und dem Sinn seines Lebens, »[a]ber das

Wissen der Experten hat die Frage ohne Antwort verdrängt« (ebd., 111). Das

deviante Subjekt wird über den Weg der Kategorisierung zurückgeführt in

den Diskurs der Institution und über die Vermittlung von Ritualen – ob diese

kirchlich-religiöser oder gerichtlich-säkularer Art sind, spielt dabeimehr eine

historische Rolle – von seinem Vergehen (es ist in institutioneller Perspektive

buchstäblich ein Ver-Gehen, in dem Sinne wie sich der verlorene Sohn oder

das verlorene Schaf ver-laufen) getrennt (vgl. Legendre 2010c, 89f.). Die In-

stitution verspricht den Segen oder die Resozialisierung dann über den Weg

der Buße oder Besserungsanstalt.Maus bezeichnet diese institutionellen Ein-

richtungen bzw. Dispositive daher treffend als »Glückseligkeitszuchthäuser«

(Maus 1994, 39) und Lacan geht sogar noch weiter, wenn er sie die »Konzen-

trationslager des Lieben Gottes« (Lacan 2013, 17) nennt.

Nun wissen wir aber spätestens seit Michel Foucault, dass besagte Ein-

richtungen alles andere als eine Besserung, geschweige denn das Heil ver-

30 Der englische Begriff für den Einspruch (auch vor Gericht) lautet objection. Zur Benut-

zung des Begriffs in dem hier vorliegenden Kontext vgl. Žižek 2009, 17.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 51

sprechen: Foucault stellt fest, dass die Einrichtung der Gefängnisse gerade

keinen »Umerziehungserfolg« verbuchen konnten. Im Gegenteil, je länger ein

Mensch im Gefängnis bleiben musste, umso mehr wird er kriminalisiert.

Warum sind die Gefängnisse trotz ihrer negativen Produktivität geblieben?

Ich glaube, gerade weil sie Kriminelle produzieren und weil Kriminalität in

den uns bekannten Gesellschaften einen gewissen ökonomischen und poli-

tischen Nutzen hat. […] Je mehr Kriminelle, destomehr Verbrechen. Je mehr

Verbrechen, desto größer die Angst in der Bevölkerung. Und je größer die

Angst in der Bevölkerung, desto akzeptabler und wünschenswerter das Sys-

tem der polizeilichen Kontrolle. (Foucault 2017c, 233)

Die Wirkung der exekutiven Seite der Institution ist ihr also in jedem Fall

dienlich. Ähnliches lässt sich auch hinsichtlich des Bußsakraments beobach-

ten, dessen machtpolitische Nutzbarmachung nicht auf den christlichen Dis-

kurs beschränkt bleibt, sondern sich auch in der Psychiatrie zeigt. Erneut

macht es das Beispiel der Sexualmoral überaus deutlich: Die Institution in-

stalliert eine »Polizei des Sexes: das ist nicht das strikte Verbot, sondern die

Notwendigkeit, den Sex durch nützliche und öffentliche Diskurse zu regeln«

(Foucault 2012, 31; vgl. Foucault 2017b). Das Format der Exekutiven ist hoch-

funktional und ›energieeffizient‹, denn innerhalb der geregeltenMehrdeutig-

keit übernimmt das Subjekt schließlich selbst die (vorläufige) Prüfung seines

devianten Verhaltens. Im Panoptikum ist an jeden gedacht, da jedes Subjekt

an sich selbst denkt, da es sich stets selbst prüft.

Wir haben uns folglich einmal im Kreis gedreht: Während das konstitu-

tive Nein zwar zunächst seine ordnende Wirkung entfaltet, mit der auch das

individuelle Subjekt auftritt, gestalten die institutionellen Mechanismen die-

se Ordnung in der Folge so, dass das Subjekt der ἀρχή nicht gewahr werden

kann, da sich diese (als ›Mysterium‹) hinter einem dichten Netz aus normati-

ven Verweisen verbirgt. Damit ist zum einen gewährleistet, dass das Subjekt

sich dieser Ordnung nicht ermächtigen kann, zum anderen wird es durch

diese ›neue Unübersichtlichkeit‹ in die Abhängigkeit derjenigen Autoritäten

getrieben, die für die Ordnung stehen, sich für sie verbürgen und sich mit ihr

auskennen. Es gerät in die Abhängigkeit des angestammten Expertentums.

Unter diesen Experten steht aber einer deutlich heraus, und zwar der Pontifex,

der ›Brückenbauer‹, das Oberhaupt der Institution Kirche, der Papst.

Welche Rolle nimmt der Pontifex ein? Ein einfacher Vorsitzender scheint

er schließlich nicht zu sein, denn eine solche Interpretation bliebe zweifel-

los hinter der Idee zurück, dass wir es hier mit niemandem geringeren als

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Kritik der ethischen Institution

dem Stellvertreter Christi auf Erden zu tun haben. Apostolisch wird seine Po-

sition auf die Einsetzung des Apostels Petrus zurückgeführt, während Petri

Einsetzung durch Christus als dessen Vertreter wiederum biblisch begrün-

det wird (z.B. durch Mt 16,18 oder Joh 21,15-24). Die zirkuläre Logik der Ver-

schmelzung von Recht und Theologie findet sich natürlich auch im Hinter-

grund der apostolischen Sukzession wieder. Mit anderen Worten, die dog-

matische (kirchlich-juristische) Autorität begründet ihre Autorität durch die

Autorität die ihr bei der Auslegung der Schrift zukommt. Auch wenn wir es

hier erneut mit einem Zirkelargument zu tun haben, so können wir an die-

sem Punkt dennoch die Funktion des strukturierenden Neins wiederfinden,

nämlich in der Kategorie der Autorität. Die Autorität, die sich selbst begrün-

det, tut dies, indem sie eine Grenzziehung vollzieht zwischen richtiger und

falscher Auslegung der Schrift. Inhaltlich spiegelt sich das Nein daher im ka-

nonischen Referenznetzwerk wider. Allerdings muss es, um dies zu tun, zu-

nächst seine formale Funktion erfüllen, und zwar im Sinne der Diskursbe-

gründung. Als das ursprüngliche Nein ist es konstitutiv, indem es punktuell

bzw. ereignishaft wirksam wird. Aufgrund dieser Ereignishaftigkeit entzieht

es sich aber der Symbolisierung innerhalb des Diskurses, den es begründet.

Es bleibt schlichtweg eine vorausgesetzte Formfunktion. Das bedeutet aber,

dass es selbst nicht durch das institutionelle Diskursnetzwerk abgesichert ist.

Dieser losgelöste Zustand ist aber nicht unproblematisch, denn so könnte es

leicht durch das nächste konstitutive Nein abgelöst zu werden. Aus Sicht der

Anteilseigner der Institution stellt es aber ein Risiko dar, das Nein in die-

sem Schwebezustand zu belassen. Esmuss in der institutionellen Logik selbst

symbolisiert werden. Es ist die Figur des Pontifex, in der diese Symbolisie-

rung erfolgt. Das Nein wird Nein-des-Vaters im Namen-des-Vaters, für den

der Pontifex bürgt, indem er ihn vertritt.

Die symbolische Funktion des Pontifex stellt nämlich eine sublimierte

Form der ödipalen Funktion dar. Dies spiegelt sich z.B. in seiner Anrede

wider. So leitet sich die Bezeichnung ›Papst‹ vom altgriechischen Begriff

πάππας ab, und verweist natürlich auf den ›Vater‹. Mehr noch, der Papst

wird gar zum ›Heiligen Vater‹. Als solcher bedient er als wirkliche Person

die symbolische Position der fundamentalen Referenz, die sich ansonsten

entziehen würde. Er nimmt die Position des Gottes ein, der sich entzieht.

Anders ausgedrückt: Das Reale des Christusereignisses wird in seiner Figur

symbolisiert und seiner Ereignishaftigkeit entledigt, indem es innerhalb

der dogmatischen Logik des institutionellen Kanons fest verortet wird. Die

symbolische Funktion verdrängt die reale.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 53

Innerhalb der institutionellen Symbolisierung hat sich auf diese Weise

aber eine kuriose Bedeutungskonstellation ergeben: Einerseits ist der Ponti-

fex der Vertreter Christi, d.h. er ist der Vertreter des Sohnes, aber andererseits

ist er auch der Heilige Vater. Wie passt das zusammen und wie hängt diese

mehrdeutige Begriffs- bzw. Amtsbestimmung mit der Bindung des Subjekts

an die Institution zusammen? Kurz, welche Bedeutung hat die ödipale Funk-

tion des Pontifex, dieses heiligen Vater-Sohnes?

Um diese Fragen zu beantworten wollen wir ein wenig ausholen und zu-

nächst generell nach der Symbolfunktion des Vaters fragen. Dazu wenden wir

uns dem berühmten freudschenMythos vom Urvater zu. Freud formuliert die-

sen Mythos in seinem sozialanthropologischen Essay Totem und Tabu. Sein

Hauptinteresse richtet sich darauf, zu zeigen, dass der Ödipuskomplex nicht

nur ein individuelles, subjektives Phänomen darstellt, sondern eine anthro-

pologische Konstante bildet, diemassiven Einfluss auf die Bildung und Struk-

turierung von menschlichen Gesellschaften hat. Die Grundidee des Mythos

bildet die »Darwinsche Urhorde«: »Ein gewalttätiger, eifersüchtiger Vater, der

alle Weibchen für sich behält und die heranwachsenden Söhne vertreibt […].«

(Freud 1974e, 425) Jener Urvater bildet dabei den zentralen Referenzpunkt,

um den herum sich die restlichen Mitglieder der Gemeinschaft versammeln,

indem sie sich ihm unterordnen. Ihm kommt das Machtmonopol zu und er

agiert als das fleischgewordene Inzestverbot, indem er die Söhne von den

Schwestern und Müttern fernhält, selbst aber von diesem Verbot ausgenom-

men ist. Genau wie im Ödipuskomplex entwickeln die Söhne dabei ein am-

bivalentes Verhältnis zum Vater. Einerseits ist ihre Beziehung zum Vater von

Zärtlichkeit geprägt, denn nicht nur ist er ihr Vater, sondern er ist auch das

Objekt,mit dem sie sich identifizieren; andererseits entwickeln sie gegenüber

demVater ein hohesMaß anAggression, dasmit der sexuellenHemmung und

Versagung zusammenhängt, die von ihm ausgeht. Und so kommt es, wie es

kommen muss:

Eines Tages taten sich die ausgetriebenen Brüder zusammen, erschlugen

und verzehrten den Vater und machten so der Vaterhorde ein Ende. Vereint

wagten sie undbrachten zustande,was demEinzelnen unmöglich geblieben

wäre. […] Der gewalttätigeUrvaterwar gewiß das beneidete und gefürchtete

Vorbild eines jeden aus der Brüderschar gewesen. Nun setzten sie im Akte

des Verzehrens die Identifizierung mit ihm durch, eigneten sich jeder ein

Stück seiner Stärke an. (Ebd., 426)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Kritik der ethischen Institution

Doch diese Identifizierung mit dem Vater bringt nicht die erhoffte Versöh-

nung mit sich. Die Ambivalenz im psychischen Haushalt der Söhne findet in

der Tat keinen Ausgleich. Im Gegenteil, auf den Befreiungsschlag folgt der

»nachträgliche Gehorsam« gegenüber dem toten Vater, den sie doch auch ir-

gendwie lieben:

Es geschah in der Form der Reue, es entstand ein Schuldbewußtsein, wel-

ches hier mit der gemeinsam empfundenen Reue zusammenfällt. Der Tote

wurde nun stärker, als der Lebende gewesen war; all dies, wie wir es noch heu-

te anMenschenschicksalen sehen. […] Sie widerriefen ihre Tat, indem sie die

Tötung des Vaterersatzes, des Totem, für unerlaubt erklärten, und verzichte-

ten auf deren Früchte, indem sie sich die freigewordenen Frauen versagten.

(Ebd.)

Das Totem, das in unterschiedlichen Gemeinschaften unterschiedliche For-

men annimmt, zeigt sich als imaginärer Vaterersatz und erfüllt – ungeachtet

seines phantasmatischen Status – eine ähnliche symbolische Funktion wie der

Urvater. Der entscheidende Unterschied besteht nun allerdings darin, dass

die väterliche Autorität nun nicht länger als faktische, äußerliche physische

Gewalt auftritt, sondern ein Moment des psychischen Haushalts der Söhne

bildet, das an jene Kapazität erinnert, die Freud das Über-Ich und Lacan das

Ichideal nennt. Die Brüder sind an die Stelle des Vaters getreten und stehen

nun vor dem entscheidenden Problem: Sie können zwar den Platz des Vaters

einnehmen, aber gleichzeitig können sie es auch nicht, denn sie haben fol-

genden Beweis erbracht: Erstens war der Urvater, von dem sie bislang (sym-

bolisch) kastriert wurden, selbst offensichtlich nicht nicht-kastriert. Spätestens

mit demMord zeigt sich, dass der bis dahin nicht-kastrierte, aber seinerseits

kastrierende Vater, d.h. der mächtige und Macht ausübende Vater, ebenfalls

kastriert, d.h. ohnmächtig, ist. Zweitens wissen sie von sich selbst eben nur

als kastrierte. Gleichzeitig wissen sie sich jetzt aber allesamt auf dem Platz

des Vaters. Mit anderen Worten, sie bilden eine Generation von kastrierten

Väter-Söhnen.31

An dieser Stelle müssen wir uns an den Titel von Freuds Studie erin-

nern: Totem und Tabu. Denn dieser spielt primär auf den Totemismus an, den

31 Ebenso gilt die Inversion, denn jeder Vater ist auch ein (symbolisch kastrierter) Sohn.

Legendre (2011) führt seine Untersuchung des Vaterbegriffs insbesondere unter die-

sem Gesichtspunkt durch.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 55

die Ethnologen seiner Zeit bei den sogenannten ›primitiven‹ Völkern beob-

achteten und studierten und der auch Freud zu jener Arbeit inspirierte. Der

Totemismus dieser Völker zeichnet sich dadurch aus, dass er hochkomplexe

Strukturen der Verwandtschaft zeitigt und entsprechend komplizierte Me-

chanismen von Heirat und sonstigen Affiliationen sowohl zwischen als auch

innerhalb der jeweiligen totemistischen Gemeinschaften hervorbringt. Da-

bei fungiert das Totem als identifikatorischer Referenzpunkt der jeweiligen

Gemeinschaft. Es entfaltet eine symbolische Wirkkraft, die es den Mitglie-

dern erlaubt, sich selbst und ihre Gruppe in einem genealogischen Verhältnis

zu einem ›ersten‹ Ahnen zu begreifen, der in Form des Totemtiers verehrt

und gefürchtet wird (daher das Tabu). Die identitätsstiftende, genealogische

Funktion des Totems steht dabei im direkten Zusammenhang mit der Logik

der Exogamie, denn es garantiert dabei die Einhaltung des fundamentalen

Gesetzes menschlicher Gemeinschaften, also die Einhaltung des Inzestverbo-

tes. Innerhalb einer spezifischen totemistischen Gemeinschaft ist die Heirat

aufgrund des Inzestverbotes entsprechend undenkbar. Aufgrund der Tatsa-

che nun, dass die Funktion des Inzestverbotes effektiv die fundamentale (und

dabei ethische) Funktion des konstitutiven Neins symbolisiert und an den

nom-du-père gebunden bleibt, lässt sich leicht erkennen, dass die fundamen-

tale Ordnung menschlicher Gesellschaften wesentlich patriarchal überdeter-

miniert ist. Ein imaginärer Vater, symbolisch vertreten durch das Totem, be-

herrscht die Gemeinschaft, indem er als erster und letzter Referenzpunkt ihre

Ordnung determiniert. Auf struktureller Ebene heißt dies, dass das Patriarchat

dort gegeben ist, wo einer ›den Anfang macht‹.

Wie ordnen sich nun die kastrierten Väter-Söhne in dieser Struktur ein?

Ihr Mord am Urvater hätte doch eigentlich der Alleinherrschaft des Vaters

ein Ende machen müssen. Freuds Mythos veranschaulicht aber auch einen

Aspekt, der leicht übersehen wird: Im gesamten Machtgefüge zwischen dem

Vater und den Söhnen spielen Mütter und Töchter keine Rolle. Vielmehr re-

duziert sich ihr Dasein darauf, dem Sieger als Belohnung zu dienen. Und das

gilt auch dann noch, wenn die Söhne die Herrschaft übernommen haben.

Diese sind zwar nur mehr kastrierte Väter, aber sie sind es auch, die durch

nachträglichen Gehorsam den Vater in der Gestalt des Totems erneut in seiner

symbolischen Funktion einsetzen. Und nicht nur das, denn sein Status wird

durch sie sogar ins Göttliche erhoben.32 Der Tote wird stärker als der Leben-

de, indem sie seine Göttlichkeit – bürokratisch gesprochen (und trotzdem

32 Freudbeschreibt diesenGedanken ausführlich in seinerMoses-Studie: vgl. Freud 1974f.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Kritik der ethischen Institution

buchstäblich) – akkreditieren. Paul Verhaeghe bringt die Angelegenheit auf

den Punkt und weist dabei auf das fundamentale Problem der patriarchalen

Logik hin:

Unter dem Strich heißt das, dass jeder individuelle Vater aufgrund sei-

ner Abstammung vom Urvater eine unhinterfragte Autorität ererbt. […]

Zunächst setzt der Sohn den Vater ein, indem er ihm göttlichen Status

zuschreibt. Später, nachdem er selbst zum Vater geworden ist, bezieht

er seine Autorität von diesem göttlichen Vater. Offensichtlich ist dies ein

zirkuläres Argument […]. (Verhaeghe 2017, 33.34)

Die Konsequenzen dieser Logik sind horrend. Durch die (Wieder-)Einset-

zung des Vatergottes wird diejenige Hierarchie, die sich aus der realen und

akuten Gewalt des Urvaters ableitete, amalgamiert. Dafür sorgt die Vertau-

schung dieser realen Gewalt mit der symbolischen Machtfunktion des imagi-

nären Vatergottes, die durch die kastrierten Söhne erhalten wird. Die Söhne

sind dem Vater zwar auch untergeben, aber beide Akteure sind durch eine

nicht weniger imaginäre genealogische Linie miteinander identifizierbar. So

haben die kastrierten Väter-Söhne zwar die symbolischeMacht inne,wodurch

sie zu Herrschern werden, aber zugleich sind sie an den nom-du-père gebun-

den. D.h., ihre Position steht und fällt mit seinemNein, das immer wieder im

imaginären Register beschworen wird. Damit einher geht folglich nicht nur

der ›logische‹ Schluss, dass die Frauen dem Vatergott und seinen Vertretern

unterstellt sind, vielmehr kommt es sogar zur massiven Abwertung der Frau

bzw. des Weiblichen als solchem.

Unter dem Aspekt des nom-du-pére wird das Weibliche negativ besetzt, da

es mit der Kastrationsangst (auch sie ein integraler Bestandteil des Ödipus-

komplexes) assoziiert wird. Durch die Errichtung des ithyphallischen Totems

wird die Leere zwischen den Beinen der Frau ihrerseits zum symbolischen

Gefahrenherd – man(n) hat Angst: die Leere lässt sich nicht als solche ins

Imaginäre übersetzen oder gefahrlos symbolisieren, dasWeibliche ›ist‹ nicht,

hat kein ›Sein‹ im herkömmlichen/patriarchalen Sinne –, demmit komplexen

exogamen Gesellschaftsstrukturen, symbolischen Verzichtsleistungen (Aske-

se) oder schlicht durch chauvinistischeHerabwürdigung begegnet wird.Noch

einmal in der Zusammenfassung von Verhaeghe: »Die Rolle des Vaters besteht

darin, Regeln und Gesetze abzusichern, während es die Rolle der Mutter ist,

verbotenes und potentiell gefährliches Genießen … zu repräsentieren. […] Der

Ursprung von Recht und Ordnung ist gelinde gesagt fragwürdig.« (Ebd., 37)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 57

Die Bedeutsamkeit dieser Zusammenhänge kann dementsprechend gar

nicht überbetont werden, da sie nicht nur auf latente Missstände in patri-

archalen Systemen aufmerksam machen, sondern vehement auf die funda-

mentale Rolle hinweisen, die der Sexualität – genauer gesagt, der Funktion

der Sexuierung–bei der Bildung undBeherrschung vonmenschlichenGesell-

schaften zukommt. Um diesen Aspekt noch einmal auf den Punkt zu bringen:

Der Eintritt in die symbolische Struktur erfolgt im Register der Sexualität,

denn vom ersten Moment der Interaktion von Eltern und Kind an wird das

Kind in besagte Ordnung eingeführt, da es »zu lernen hat, was man zu tun

hat, um Liebe zu machen« (vgl. Lacan 2015d, 208f., hier 209). D.h. konkret,

dass es zu lernen hat, sich innerhalb der Strukturen der Verwandtschaft und

der Gesellschaft (selbstständig) zu orientieren und auf angemesseneWeise zu

bewegen.

Exkurs II:Bevorwir zur FragenachdemPontifex zurückkehren,wollenwir noch

zweiHinweise zur vorangehenden Passage über FreudsUrvater-Mythos geben,

die möglichen Missverständnissen vorbeugen sollen. Wir haben den freud-

schen Mythos nicht ohne Grund ausführlich dargestellt. Gerade die Form des

Mythos ist besonders gut geeignet, komplexeZusammenhänge zu veranschau-

lichen.33 Freudwar sichdarüber imKlaren, nichtumsonst ist seineberühmteste

Entdeckung alsÖdipuskomplex bekannt. Und er selbst hält fest, dass die »Trieb-

lehre… sozusagenunsereMythologie [ist]« (Freud 1969b, 529). Geschichtenhel-

fen bei der Veranschaulichung, denn die narrativ illustrierten Strukturen sind

ihnenallesandereals fremd,siesind ihnenrichtiggehendeingeschrieben.Auch

dies ist einewichtige Lehre Freuds.

Zudem sei noch die Frage der Freudkritik wenigstens kurz angesprochen. So

werden gerade hinsichtlich der Studie Totem und Tabu immer wieder Stimmen

laut, die FreudeinennaivenbiologizistischenGlaubenunterstellenunddie »Lü-

ge vom Urvater« beklagen.34 Freud war sich aber des fiktiven Charakters sei-

ner mythologischen Verarbeitung der darwinschenMutmaßung sehr wohl be-

wusst. »Dieser Urzustand der Gesellschaft ist nirgends Gegenstand der Beob-

achtung geworden« (Freud 1974e, 425), heißt es direkt vor den entscheidenden

Stellen in seiner Untersuchung. Sicher sein konnte er sich aber hinsichtlich der-

jenigenPhänomene,deren IdeeundStrukturesnachzuvollziehengalt, nämlich

derMännerbündeundder Exogamie.Diesbezüglich brachte die Ethnologie der

zweitenHälfte des zwanzigsten Jahrhunderts neueErkenntnisse, die dieValidi-

tät von Freuds These über die Bedeutung vonÖdipus- und Kastrationskomplex

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Kritik der ethischen Institution

fürdieBildungvonmenschlichenGesellschaftenbestätigen sollten.35Nicht zu-

letzt ist Jacques Lacans Leistung, diemethodischen Überlegungen aus der Eth-

nologie und den strukturalistischen Sprachwissenschaften mit der freudschen

Psychoanalyse verbunden und dieser so einen festen wissenschaftlich-metho-

dologischenRahmengegebenzuhaben, indiesemKontextanzuführen(vgl.Pa-

gel 1992).

Kommen wir wieder zurück zur Frage nach dem Pontifex: Das institutionel-

le Knäuel aus inhärenten Referenzen erweist sich als fragil, da es als solches

nicht sonderlich symbolträchtig ist. Es ist vielmehr mit dem legendären gor-

dischen Knoten zu vergleichen, der in seiner komplexen Erhabenheit zwar

faszinieren mag, aber durchschlagen wird, wenn der entnervte Souverän sei-

ner überdrüssig wird. Durch die Einführung der symbolischen Figur des Pon-

tifex gelingt es den Vertretern der Institution nun, jenen Souverän (vielleicht

nicht einen Alexander, aber doch zumindest einen Heinrich IV.) von diesem

Einschnitt abzuhalten. Der Pontifex erfüllt effektiv die totemistische Funk-

tion, indem er den abwesenden Vater vertritt. Er verkörpert in persona den

symbolischen Knotenpunkt, die fundamentale Referenz des dogmatischen

Netzwerks. Psychologisch betrachtet ist die Tatsache, dass eine Person diese

Symbolfunktion einnimmt, durchaus nachvollziehbar, denn – wie wir bereits

im Vorwort sahen – der menschliche Geist tendiert dazu, Machtstrukturen,

selbst dann bzw. gerade wenn sie die Form hochkomplexer Netzwerke ha-

ben, in personalen Kategorien zu denken, wobei komplexe Zusammenhänge

auf eine monokausale Ursachenzuschreibung reduziert werden, nämlich den

einen und absoluten Willen. Der Pontifex als wirkliche Person zeigt sich so-

mit als perfekter Kandidat für die symbolische Position, bei der alle Stränge

33 DerMythos vomUrvater ist in diesemSinnederMythos, der auchdemmodernenMen-

schen plausibel ist und an den er gewissermaßen widerspruchsfrei ›glauben‹ kann,

denn »[e]r ermöglicht, dieWahrheit des Bezugs zum Gesetz – die Frage des Vaters – in

Worte zu fassen« (Legendre 2011, 134).

34 Vgl. z.B. die ansonsten durchaus interessante Streitschrift von Kirsten Armbruster

(2013, 15-17). Ihre Freudanalyse bietet aber ein Beispiel für den ›bösen Blick‹, der nicht

etwa selbst böse ist, sondern überall nur Böses sieht und dabei dem vermeintlichen

Angeklagten vorwirft, dies und das wirklich und wahrhaftig und ohne Restzweifel zu

glauben.

35 Vgl. hierzu Claude Lévi-Strauss‘ Erkenntnisse über Avunkulat und Inzestverbot in Lévi-

Strauss 1977b, 60-67.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 59

des Netzwerks zusammenlaufen, denn bei ihm handelt es sich um eine pa-

radoxe Figur analog zu den kastrierten Väter-Söhne aus Freuds Mythos. Mit

einem Unterschied allerdings, denn die Väter-Söhne sind viele, der Pontifex

nur einer.

Der Papst ist Stellvertreter des einen Gottes. Entsprechend bürgt er für

dessen Wort – und vergessen wir nicht: Gottes Wort (λόγος), das am/als An-

fang (ἐν ἀρχῇ) steht, ist die Welt (Joh 1,1-3). »Er zeigt sich darin am Platz

eines anderen; er wird darin authentisch eingesetzt, um das Abwesende zu

repräsentieren.« (Legendre 2016, 70) Er ist der Garant dafür, dass der eigent-

liche Wahrheitsgarant als imaginärer göttlicher Vater in seiner einheitsstif-

tenden Funktion wirksam bleibt, obwohl dessen historische Präsenz (Inkar-

nation) in ferner Vergangenheit liegt und sogar dessen Tod (Kreuz) verzeich-

net wurde. Als Stellvertreter übernimmt er – erneut analog zum freudschen

Mythos – nun sowohl die imaginäre genealogisch Souveränität, bleibt aber

auch gleichzeitig dem toten Vater, der als imaginärer mächtiger ist als zuvor,

unterworfen. Er besetzt und markiert die höchste Position, bleibt aber – zu-

mindest der institutionellen Logik nach –machtlos, denn er ist auch nur Sohn

(im Sinne der Geschöpflichkeit), der angesichts der väterlichen Macht, die er

symbolisiert, ein Nichts ist. »Der Pontifex erfindet überhaupt nichts.« (Ebd.,

76) Er ist nicht der Vater, aber garantiert die Vaterfunktion. Seine symbolische

Funktion ist daher paradox: »Er stellt gleichzeitig die Omnipotenz und den

radikalen sexuellen Entzug dar. Er ist der Vater, aber er ist kastriert. Die pontifi-

kale Repräsentation ist demnach das Zeichen der Ordnung in einer absoluten

Ambivalenz […].« (Ebd., 74)36

Der Aspekt der Sexualität ist auch hier nicht zu unterschätzen. Indem

nun ausgerechnet der höchste Vater gerade nicht als der allesgenießende Be-

sitzer der Frauen auftritt, sondern sich noch vor jedem Kardinal, Bischof und

sonstigen Gemeindehirten dem Zölibat verschreibt und damit dem Gebot der

Enthaltsamkeit, d.h. der sublimierten Fassung der Kastrationsdrohung, un-

terwirft, wird er selbst als reale Person zum symbolischen Einschnitt, der die

Welt strukturiert. Er symbolisiert das konstitutive non-du-père. Anders gesagt,

der Einschnitt des Neins bringt die Dichotomie von erlaubt/verboten, rich-

tig/falsch, gut/schlecht hervor, die, einmal an die Frage der Sexualität gebun-

den, universale Gültigkeit beansprucht, denn die Sexualität geht schließlich

ausnahmslos jede*n etwas an, da die ödipale Funktion der Sexuierung der

36 Vgl. hierzu auch Eilberg-Schwartz 1994, der das strukturell äquivalente Prinzip mit

Blick auf die Frage der Männlichkeit im Judentum diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Kritik der ethischen Institution

Strukturierung menschlicher Gesellschaften zugrunde liegt. In einem Atem-

zug wird damit folglich auch das Patriarchat legitimiert und die Herabset-

zung des Weiblichen amalgamiert: »Der omnipotente und kastrierte Vater

[…] schreibt das sexuelle Objekt auf reflexive Weise unter die Bedrohung und

anschließend unter das Begehren ein, das durch die dem Vater zugefügte fik-

tive Kastration imaginär realisiert wird.« (Legendre 2016, 74) Das Weibliche

wird zur symbolischen, die Frau zur realen Bedrohung. Die Einrichtung der

Institution imGeiste der absoluten väterlichenMacht geht notwendigerweise

mit der Einrichtung einesmeontischen Feldes der Devianz einher, in dem sich

das,was als Nicht-Männliches bestimmtwird (die Frau, aber z.B. auchHomo-

sexuelle), wiederfindet und das somit der Ontologie des ›reinen Männlichen‹

urväterlich-imaginärer Provenienz in der Hierarchie nachgeordnet wird. Die

Einrichtung einer Ordnung bedarf nicht nur eines sie begründenden Ausnah-

meelements, das seinerseits nicht dieser Ordnung unterworfen ist, sondern

sie geht auch immer mit der Produktion eines »Anteils der Anteillosen« (vgl.

Rancière 2018, 14-32, bes. 23f.) einher, der gleichermaßen konstitutiv für die

Ordnung ist, indem die Ordnung im doppelten Wortsinn gegen diesen An-

teil ist. Es versteht sich, dass dieses Nicht-Verhältnis (es ist ein Negations-

Verhältnis, das aber nicht automatisch als solches wahrgenommen wird), da

es sich hier um ein fundamentales Strukturelement handelt, bis in die spezi-

fischsten politischen Sphären ausstrahlt.37

Diese latente Ungleichheit und die damit verbundene Ungerechtigkeit

läuft jedem tatsächlichen Universalismus zuwider; und es ist die Aufgabe des

Pontifex, dafür Sorge zu tragen, die institutionelle Ordnung dennoch als uni-

versale Ordnung zu inszenieren. Er vermag dies aufgrund seiner paradoxalen

Natur zu tun, »die zwei Personen in sich vereint, die eine, die alles weiß und

als Orakel spricht, die andere schwach, sündhaft (lüstern), unwürdig« (Le-

gendre 2016, 76). Als derWissende hat er »alle Archive in seiner Brust« (vgl. ebd.,

79)38, verkörpert den allwissenden und allmächtigen Vater, aber als Mensch

37 Das betrifft nicht zuletzt die modernen demokratischen Staatssysteme, wie Stephan

Lessenich (2019, 17) zeigt: »Die Geschichte der Demokratisierung ist eine Geschichte

von Teilhabe durch Ausschluss.«

38 »[O]mnia scrinia habet in pectore suo[.]« (Ebd.) Vgl. auch Gratian 1955, 134 (Distinctio

XXXVI, Causa II), wo die kirchliche Ausbildung (»ecclesiasticis disciplinis«) abgesichert

wird, indem die Anwärter zu einem ausgiebigen Studium aufgefordert werden, wäh-

rend aber das, was sie in diesem Studium erfahren, gerade durch ihr Vertrauen auf

den Pontifex zum gesichertenWissen wird,weil dieWahrheit bekanntlich in der Brust des

Pontifex seinmuss (»quia in pectore pontificis manifesta debet esse cognitio ueritatis«).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 61

ist er genauso Sünder wie jeder39 andere. In beiderlei Hinsicht ist die ponti-

fikale Figur also vertrauenswürdig: Zum einen ist der Pontifex der endgültige

Experte, zum anderen ist er ein vulgäres Geschöpf wie jeder andere.Und auch

wenn dies an Martin Luthers berühmtes simul iustus et peccator erinnern mag,

so gibt es doch einen entscheidenden Unterschied: denn der Papst ist der

Einzige, auf den beides zutrifft, alle übrigen sind nur sündig, aber nicht ge-

recht, geschweige denn souverän. »Weil es nur eine pontifikale Instanz gibt,

führt diese das soziale Drama in seiner Gesamtheit auf, lehrt diese besonde-

re Art des Wahns, der jeder Institution zugrunde liegt, indem sie sämtlichen

Subjekten dieselbe Version des Illusorischen auferlegt.« (Legendre 2016, 77)

Was genau ist hiermit dem Illusorischen gemeint? Diemännliche Person,

die den Heiligen Vater verkörpert, ist schließlich nicht illusorisch. Sie mar-

kiert die reale Verkörperung der göttlichen Macht. Diese bestimmte männ-

liche Person bildet die reale Oberfläche, die von der symbolischen Ordnung

überzogen wird und in Personalunion das Schauspiel des Ideals schlechthin

inszeniert, an dem sich alle messen müssen. Dass dieser Vergleich auch er-

folgt, ist keine Sache des Zufalls, sondern verlässlich und überdeterminiert.

Wie Freud gezeigt hat, dient das Ideal dem gesamten Kulturkreis, dem es

entstammt, als repräsentativer Ankerpunkt, der eine narzisstische Befriedi-

gung verspricht, wobei gerade die (symbolische) Vaterfigur jenen »Fortschritt

in der Geistigkeit« (vgl. Freud 1974f, 557-561) markiert, die sie zum »Massen-

ideal« erhebt, das jede*n Einzelne*n beherrscht (vgl. Freud 1974b, 119; Freud

1974c, 146f.).

Die pontifikale Inszenierung dreht sich folglich um einen imaginären

Kern, den göttlichen Vater bzw. den Vatergott. Wir haben aber gesehen, dass

der Verweis auf den imaginären Vater zur Begründung der gesellschaftli-

chen und weltlichen Ordnung schlichtweg unzureichend ist. Folgt man der

Genese der menschlichen Kultur rückwärts zu ihren ›Nullpunkt‹, stößt man

notwendig auf eine Aporie hinsichtlich der Legitimität: einerseits muss es

eine Begründung für die herrschende Ordnung und die damit verbundene

Moralität und auch das Rechtsverständnis geben, aber andererseits steht

dasjenige Element, das diese Ordnung begründet, jenseits derselben und ist

39 Wir verzichten hier bewusst auf die Inklusion derweiblichen Form, denn entsprechend

unserer vorangegangenen Ausführungen müssen wir davon ausgehen, dass sich auch

in dem hier beschriebenen Verhältnis eine hierarchische Kluft zwischenMännern und

Frauenmanifestiert, die eine inhaltliche Gleichbehandlung der Terme an dieser Stelle

verbietet.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Kritik der ethischen Institution

seinerseits nicht an dieses Recht und diese Moralität gebunden. Wir stellen

also fest, dass die gesellschaftliche Selbstverständigung hier zu keiner klaren

Selbsterkenntnis kommt. Diesen Mangel an Erkenntnis hat die abendländi-

sche Gesellschaft nun mit der Einsetzung des imaginären, allwissenden,

allmächtigen und d.h. folglich auch sich selbst vollkommen durchsichtigen

Vatergottes besetzt. Dieser bleibt natürlich jeder Erkenntnis entzogen, aber

es ist durchaus möglich, die Leere, die der abwesende Souverän hinterlässt,

aufzufüllen. »Die fleischgewordene Macht besetzt diesen Leerraum, sie füllt

ihn lückenlos aus und unterwirft ihn.« (Legendre 2010e, 173) Auf diese Weise

»garantiert die Inkarnation der Macht eine Unmöglichkeit. Ein einziger,

zum Gott entrückter Körper übernimmt die Last der Verantwortung für alle

anderen und bürgt für die Wahrheit allen Wissens.« (Ebd.) Kurz, der Pontifex

ist die reale Person, deren symbolische Funktion es ist, für die Macht des imaginären

Vaters zu bürgen. Er ist Garant des Unmöglichen. Und in dieser Funktion garantiert

er die patriarchale Ordnung.

Exkurs III: Eine Sache bleibt noch zu ergänzen: Wenn bislang die pontifikal-

christliche Weltordnung im Mittelpunkt stand, reduziert sich das Phänomen

dennoch nicht auf das römisch-katholische Christentum. Im Gegenteil. Viel-

mehr ist es notwendig, die umfassende Gültigkeit der Institutionalisierung

nachzuvollziehen (siehe hierzu auch das folgende Kapitel I.3). Wir sahen dies

bereits beispielhaft anhand des modernen Staats und seiner Vertreter. Das

»staatlichePrinzip« ist »vonganzentscheidenderBedeutung…,weil esdie theo-

kratische Ordnung ablöst, von ihr aber das Rückgrat des pontifikalen Christen-

tums übernommen hat«, während es sich darüber hinaus »als logische Instanz

[…] konstituiert, deren Bestimmung es ist, das normative Zusammenspiel des

Subjektiven und des Sozialen zu organisieren« (Legendre 2010b, 42). Der Ver-

weis auf das »pontifikale Christentum« darf nicht zu der Annahme führen, dass

hiermit allein auf die römisch-katholische Kirche angespielt würde. Analoge

Strukturen finden sich nämlich auch im Protestantismus. Nicht umsonst ver-

weist Legendre auch auf den Genfer Reformator Johannes Calvin, der sich für

eine kirchliche Dogmatik verantwortlich zeigt, die den sprechenden Titel Insti-

tutio Christianae Religionis trägt. Für Calvin ist der »Staat zugleich die ›christliche

Institution‹ par excellence« (ebd.). Nicht zuletzt wurde Genf seinerzeit durch

Calvins Einfluss in einen frühneuzeitlichen ›Überwachungsstaat‹ verwandeln,

in dem das kirchliche »Konsistorium« sich für die »Kirchenzucht« verantwort-

lich zeigt –mit Calvin selbst als dessen Vorsteher. Der totalitäre Tenor jener In-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 63

stitution brachte eine Mesalliance von Konsistorium und Stadtrat mit sich, die

sich auf ihrem Höhepunkt nicht weniger skrupellos zeigte als die Inquisition:

Sowurde am27.Oktober 1553 der spanischeHumanistMichel Servet inGenf öf-

fentlich verbrannt.Warum? Servets Gedanken zur Trinitätstheologie wichen zu

stark von denen Calvins ab und außerdemhatte er es gewagt, auf theologische

Irrtümer des Reformators hinzuweisen. Der französische Humanist Sebastian

CastelliowirdServetsKampffortsetzenundinseinerStreitschriftContra libellum

Calvini einen berühmt gewordenen Satz niederschreiben, der unmissverständ-

lich auf die massiven Gefahren aufmerksam macht, die aus einer Vernähung

von Dogmatismus und Institution resultieren können: »Einen Menschen töten

heißt nicht eine Lehre verteidigen, sondern einen Menschen töten.« (Castellio

2015, 131)

An dieser Stelle muss darauf hingewiesen werden, dass hier mit keinemWort

behauptet wird, Calvin sei in diesemZusammenhang als Proto-Diktator aufge-

treten. Derlei Verweise auf düstere Episoden der Reformationsgeschichte und

dieKritik aneinemreformatorischenKirchenlehrer rufen jedoch leiderdieApo-

logeten des institutionalisierten Protestantismus auf den Plan.40 Dabei wird

allerdings der Fokus zu leicht auf die Figur Calvin gelegt. Nach dem, was wir

oben über die symbolische Funktion des (Kirchen-)Vaters erfahren haben, ist

dies zwar wenig verwunderlich, nichtsdestotrotz verfehlt die Diskussion da-

durchdas eigentliche Problem: die Frageder Institutionalisierungund ihreVer-

nähungmit einer dogmatischenOrthodoxie. Eswird ganz richtig darauf hinge-

wiesen, dass Calvin sich »vergeblich« für einemildernde Strafe eingesetzt habe

(vgl. Rohloff 2011, 53), allerdings beschwört dieser Verweis unfreiwillig ein wei-

teres Problem herauf, denn es lässt sich so folgendes Bild zeichnen: Der ohn-

mächtige Reformator muss mitansehen, wie die göttliche Prädestination (die-

se ist ein zentrales Element der Lehre Calvins) ihren Lauf nimmt und erkennen,

dass dasUrteil der reformiertenKantoneüber Servet eigentlich einGottesurteil

ist – und dementsprechend auch nur gerecht.

Auch hier gilt, der reformierte Kirchenvater sichert (wie der Pontifex) die göttli-

che Ordnung ab, indem er das Konsistorium repräsentiert, aber zugleich nicht-

repräsentativ bzw. unbedeutend angesichts der Macht Gottes ist. Die Formie-

rung ambivalenter Machtverhältnisse ist damit selbst Resultat der institutio-

nellen Logik, die er durch Negativ-Repräsentation weltlicher Macht aufrecht-

erhält. So zeigt sich in der Logik des reformierten Kirchenlehrers auch noch an

anderer Stelle jene paradoxe Struktur, die den imaginären Vater in einer un-

bedingten Machtposition erhält: Denn der Calvinismus geht zwar einher mit

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Kritik der ethischen Institution

dem Ikonoklasmus, dem Bildersturm, der jedes Bild, das der Repräsentation

des Göttlichen dient, verbietet, ruft aber auf diese Weise gerade das dialek-

tisch unversöhnliche Nicht-Bild (im Unterschied zum Unbild à la Kasimir Ma-

lewitsch)41 des absoluten, von allem Irdischen losgelösten, allmächtigen Got-

tes hervor, das sich dann z.B. in den theologischenSpekulationen à laKarl Barth

überGott als den »ganzAnderen« erhält.Der imaginäreVater kannnämlichmit

und ohne Bild (man müsste eigentlich sagen: ›mit ohne Bild‹) imaginiert wer-

den.

3. Der imaginäre Vater und seine modernen Angestellten

Auch geneigte Leser*innen mögen nun einwenden, dass doch die Zeiten der

repräsentativen Übermacht des Pontifikats der Vergangenheit angehören –

zumindest in den Augen eines Großteils der Weltbevölkerung. Auf der Ebe-

ne der Phänomene ist dies auch durchaus zutreffend, strukturell betrachtet

sieht die Sache allerdings anders aus. Denn wenn das abendländische Den-

ken eine allwissende Macht imaginiert und diese für lange Zeit allein dem

allmächtigen Gott zuschrieb, so lässt sich feststellen, dass »dessen Nachfolger

in der zeitgenössischen Vorstellungswelt die Institution Wissenschaft ist, die

wir mit einer virtuellen Allwissenheit ausstatten« (Legendre 2010b, 39). Das

Zeitalter der modernen Wissenschaften ist das Zeitalter der Technokratie42,

in deren ultramoderner Ausprägung jede Transaktion über einen unendlich

40 Ein Beispiel hierfür bildet der Umgang mit Stefan Zweigs Werk Castellio gegen Calvin

oder Ein Gewissen gegen die Gewalt. In einer lapidaren Kritik an Zweigs Thesen melden

sich unter anderem namhafte Theolog*innen zu Wort, um zu betonen, dass Calvin

kein Diktator war und Zweig somit »Calvin Unrecht getan« habe (vgl. Wolfgang Hu-

bers Kommentar zu von Bülow [o.J.]). Die Argumentation geht aber am eigentlichen

Problem, der Struktur der Institutionalisierung, vollkommen vorbei.

41 Malewitsch ist nicht zuletzt bekannt als ein moderner Bilderstürmer, was für einen

Maler durchaus erstaunlich ist. Aber hier kommt der Unterschied zwischen Ikonoklas-

mus als Bilderverbot und Ikonoklasmus als Bildersturm zum Tragen: Betrachtet man

Malewitschs berühmtes Werk Schwarzes Quadrat auf weißem Grund erkennt man, dass

seinBildersturmgeradedarin besteht, dasUndarstellbare selbst ins Bild zu setzen.Das

Undarstellbare wird nicht entrückt, sondern als virtuelle Instanz der Bildhaftigkeit als

solcher hingestellt. Vgl. hierzu auch Boehm 1991.

42 Eine informative und zugleich kurzgehaltene Einführung in das Phänomen findet sich

in Marcuse 1970b. Vgl. hierzu auch Offe 1968.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 65

verstrickten Datenhighway läuft und trotzdem überwacht werden kann, je-

der Katastrophe, ob virtuell (Finanzmärkte) oder reell (Naturgewalten), mit

technologischer Innovation begegnet wird, jeder Frieden nur vor demHinter-

grund einer Abschreckung aufgrund moderner Waffentechnologie bestehen

kann. Das Vertrauen in ein imaginäres Wissenschaftsideal, dessen Erkennt-

nisvermögen nicht allein unbegrenzt, sondern absolut ist, entpuppt sich da-

bei realiter als Vertrauen in das Expertentum. Das Problem der Ordnung des

gesicherten und sicheren Wissens verläuft parallel zur oben nachgezeichne-

ten Entwicklung der allumfassenden ethischen Institution, die in letzter Kon-

sequenz auf ein Symbolsystem angewiesen ist, das auf eine fundamentale Re-

ferenz verweist, die es selbst auf inhaltlicher Ebene absichert. Die grundle-

gende Referenz muss daher im institutionellen Sinne für wahr gehalten wer-

den. Was sich über den kanonischen Diskurs sagen lässt, trifft also auch auf

die Idee der modernen Wissenschaft zu. Robert Musil bringt den Sachverhalt

pointiert zum Ausdruck:

Aus reiner Induktion, bloß aus den Tatsachen heraus, läßt sich nicht ein-

mal in den rein rationalen Naturwissenschaften eine Theorie erbaun; nie-

mals wird aus den Einzelfällen das allgemeine, regelnde Gesetz gefunden

ohne Hilfe eines in entgegengesetzter Richtung verlaufenden Gedankens,

der anfangs immer ein Akt des Glaubens, der Phantasie, der Annahme ein-

schließt[.] (Musil 1978, 1379f.)

Dass sich hierin die Dimension des Für-Wahr-Haltens bzw. des institutiona-

lisierten Glaubens zu erkennen gibt,mag ein Bonmot Eberhard Rathgebs ver-

deutlichen: »Ohne die religiöse Vermutung, dass Gott und das Übersinnliche

existieren, würde niemand auf den Gedanken gekommen sein, in den Dingen

nach einem Wesen zu suchen, sie wären nur das, was sie zu sein scheinen.«

(Rathgeb 2019, 324f.)43

Auch der Pontifex hat seinmodernes Äquivalent: Nehmenwir nur das Bei-

spiel der nationalstaatlichen politischen Führungsriege, denn hier lässt sich

ebenfalls ein Ineinanderfallen der Gegensätze wahrnehmen, das die Bindung

der (möglichen) Wählerschaft an diese symbolischen Väter (undMütter in Vä-

terrollen) begünstigt. Auf der einen Seite nämlich stellen diese politischen

Führergestalten eine Elite dar, die als Repräsentant*innen eine gewisse Wür-

de an den Tag legen müssen, die aber auf der anderen Seite punktuell immer

43 Vgl. hierzu auch die treffliche Darstellung des logischen Positivismus in Günther 1991,

9-13.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Kritik der ethischen Institution

wieder durch vulgäres Gehabe konterkariert wird. Große und einschneiden-

de politische Entscheidungen treten dann in der öffentlichen ›Debatte‹ in den

Hintergrund und verschwinden hinter den Diskussionen um das joviale Bild,

das die betreffenden Personen abgeben, wobei es keine Rolle spielt, ob die

jeweiligen Kommentator*innen diesem Fauxpas nun wohlwollend und ihrer-

seits jovial begegnen, ihrer Empörung in den sozialen Medien Luft machen

oder gleich selbst auf der Publicity-Welle eines solchen ›Aufregers‹ reiten. So

oder so, der Fauxpas verbindet die politischen Laien und die politische Spit-

ze, denn er zeigt, dass auch die Würdenträger nur Menschen sind wie jede*r

andere, während ihre symbolische Funktion bzw. Position sowie die damit

verbundene Machtfrage in den Hintergrund tritt. Hier herrscht die imaginä-

re Dimension: Das Bild, das ein*e Machthaber*in abgibt, ist genauso vulgär

wie das, das der Laie von sich hat.

Die Macht der Bilder und die Wirkung des Imaginären, getragen von einer vä-

terlichen Symbolfigur, hat einen maßgeblichen Einfluss auf das politisch-öffentliche

Geschehen, weshalb sie im politisch-ethischen Diskurs auf keinen Fall vernachlässigt

werden darf. Die folgenden zwei Beispiele zeigen an, wie sehr zuletzt auch re-

volutionärer Aktionismus und Widerstand – selbst in bester Absicht – dem

imaginären, allmächtigen Vater verhaftet bleiben kann.Wir wählen zwei ein-

schlägige Beispiele aus der theologischen Weltgeschichte, die das Problem

veranschaulichen. Dabei werden wir im ersten Beispiel dem imaginären Va-

ter begegnen, im zweiten dem symbolischen.

Für das erste Beispiel wenden wir uns noch einmal der Reformationszeit

zu. Nicht nur der oben genannte Johannes Calvin stellt eine paradoxe Figur

der Reformation dar, dasselbe gilt nämlich auch fürMartin Luther selbst.Nun

wollen wir uns davor hüten, vorschnell über Luther zu urteilen, denn gera-

de in Hinblick auf das Paradoxe zeichnet sich Luther für einen erstaunlichen

Fortschritt der abendländischen Geistesgeschichte verantwortlich: Denn in

seinem Denken umarmt Luther die paradoxe Verfassung des menschlichen

Seins (wobei wir sogleich hinzufügen müssen, dass er das Paradoxe in seinen

Leitunterscheidungen eben nur als solches, d.h. als spezifische Ausprägungen

des fundamentalen seinslogischen Widerspruchs umarmt, die nur in einer

finalen Symmetrie von Subjekt und Objekt, also in Gott, versöhnt sind, und

keinerlei Bewusstsein für die Logik seines eigenen Arguments zeigt, insofern

sein Verstehen des Sinns dieser Zweiwertigkeit die axiomatische Segregation

eigentlich schon längst aufgehoben hat). Dies kulminiert in der bereits ange-

sprochenen Bestimmung des (Christen-)Menschen als ›gleichsam Gerechter,

gleichsam Sünder‹ (simul iustus, simul peccator). Während der Pontifex noch al-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 67

lein eine solche paradoxe Figur darstellt und dadurch nicht einfach gleichsam

Gerechter, sondern gar gleichsam Allmächtiger und gleichsam Sünder ist, gilt

diese Verfassung, laut Luther, nun für jeden »Christenmenschen«.

Mithilfe des Urvatermythos lässt sich der Übergang leicht veranschauli-

chen: Der ›Sohn‹ (Luther) schließt sich mit seinen Brüdern in Christo (allen

voran dem humanistischen Theologen Philipp Melanchthon und dem Kur-

fürsten von Sachsen, Friedrich III.) zusammen und vollbringt das scheinbar

unmögliche und begeht den symbolischen Vatermord am Papst (Leo X.). Nun

aber passiert etwas Erstaunliches: Obwohl Luther durch seine Tat und sei-

ne Resilienz (»Hier stehe ich und kann nicht anders.«) gerade den freien Akt

schlechthin vollbringt und verkörpert, entbrennt zwischen ihm und Erasmus

von Rotterdam ein polemischer Streit über die Frage, ob der Mensch über-

haupt einen freien Willen habe. Und so müssen wir erstaunlicherweise fest-

stellen, dass ausgerechnet diejenige Person, die eben noch die Freiheit un-

ter Beweis gestellt hat, auf die kleine Schrift des Erasmus Über den freien Wil-

len (De libero arbitrio Diatribe sive collatio) mit der wesentlich umfangreicheren

Schrift Über den unfreien Willen (De servo arbitrio) antwortet. In dieser schleu-

dert der Reformator dem Humanisten nicht nur die Behauptung entgegen,

dass der Mensch gar keinen freien Willen habe, sondern er geht sogar so weit

zu behaupten, dass der Satan den Willen des Menschen in seiner Gewalt ha-

be; aber – so schreitet die Logik des Arguments voran – da Gott nun mal der

Allmächtige ist, herrscht Gott auch über den Satan, so dass letztlich beide den

menschlichenWillen wie einen alten Gaul reiten (vgl. Luther 2006b, 462-465).

Lutherische Theolog*innen oder Vertreter*innen der lutherischen Ortho-

doxie mögen an dieser Stelle einwenden, dass Luther dennoch sehr wohl ei-

nen Begriff vom freien Willen hat. Innerhalb der Grenzen der lutherischen

Ontotheologie (die der klassischen zweiwertigen Logik des antiken Gewährs-

manns der scholastischenTheologie noch so tief verpflichtet ist, dass Luthers

Abwehr des kirchlichen Aristotelismus nur mehr als rhetorisch-polemische

Figur denn als fundierte Kritik zu verstehen ist) ist das Argument auch eini-

germaßen nachvollziehbar, denn jene ermöglicht es Luther, zwischen inner-

weltlicher Freiheit und Unfreiheit gegenüber Gott zu unterscheiden. Nichts-

destotrotz müssen wir feststellen, dass diese Differenzierung mit tiefgreifen-

den Widersprüchen verbunden ist:

(1) Es lässt sich nämlich ein entscheidender Unterschied zwischen dem

symbolischen Vatermord der Reformationszeit und dem der Französischen

Revolution wahrnehmen. Denn während sich im 18. Jahrhundert zeigt, dass

die Macht des Souveräns ganz und gar auf das Volk und nur auf das Volk

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Kritik der ethischen Institution

als solches, ohne irgendeine vorausgehende Attribution (Genealogie, Nati-

on etc.),44 übergeht, behält der lutherische Ansatz des 16. Jahrhunderts das

dualistische Konzept der Macht im Sinne des mittelalterlichen kanonischen

Rechts bei: So verbleibt das Machtmonopol allein beim imaginären Vater und

die ›Macht‹ des Menschen bleibt beschränkt auf den kontingenten Bereich

der Immanenz, der aber effektiv auch dem göttlichen Willen untersteht (was

sich dann in Luthers Verteidigung der Ständegesellschaft und seiner Rede von

den »zwei Regimenten« bzw. Regierweisen Gottes äußert) und letztlich nur

auf die Erlösung, d.h. seine Auflösung in ebendiesem göttlichen Willen, war-

tet. Luthers Idee erweckt zwar zunächst den Anschein, als habe man es hier

mit einer revolutionären Einsicht zu tun, doch revolutionär sie ist höchstens

im Sinne des mittelalterlichen Verständnisses von revolutio, womit eigentlich

mehr eine renovatio, eine Auffrischung des Alten, bezeichnet wird.45 So mo-

dern Luthers Idee an der einen Stelle ist, so vormodern zeigt sie sich an ande-

rer. Gerade der Gedanke einer ›Teilbarkeit‹ der Freiheit ist für eine nachauf-

klärerische Gesellschaft (eigentlich) undenkbar, denn die Volkssouveränität

ist »nur in ›monistischer‹ Form zu garantieren«, so dass von einer »Unteil-

barkeit der Souveränität« und einer »Unteilbarkeit der Freiheit« ausgegangen

werden muss (Maus 1994, 55). In gewisser Weise ist die Freiheit zwar auch bei

Luther ungeteilt. Indem sie aber schlussendlich allein als Attribut Gottes be-

handelt wird, kann sie aus innerweltlicher Perspektive nur als aufgeschoben

bzw. jenseitig vorgestellt (imaginiert) werden. Dann hätten wir es aber erneut

mit einer Teilung (Immanenz gegen Transzendenz) zu tun, so dass schließ-

lich nur noch die Option einer Flucht in die Prädestinationslehre verbleibt,

womit intellektuell aber rein gar nichts gewonnen wäre, da auf diese Weise

die Freiheit verklärt und zum göttlichen Mysterium würde.

(2) Indem die Ausnahmeposition des allmächtigen Vaters erhalten bleibt,

bleibt mit ihr auch die durch ihn oder durch Berufung auf sein Urteil sanktio-

nierte Ordnung die einzig legitime und legitimierbare Option für eine Gesell-

44 Maus verdeutlicht dies anhand der französischen Verfassung von 1793. Angesichts die-

ser Erklärung »kann der Französischen Revolution nur der Begriff einer Nation unter-

stellt werden, die für die Beitrittserklärung eines jeden durch Willensakt offen ist.

Nicht eine vorausgesetzte Einheit der Nation bestimmt darüber, wer ihr zugehören

kann, sondern umgekehrt bestimmen dieMenschen, welcher Nation sie sich anschlie-

ßen wollen« (Maus 1994, 205). Vgl. zu diesem Punkt auch Kapitel III, Anm. 17.

45 Das mittelalterliche Verständnis von revolutio ist primär zyklisch zu verstehen und ori-

entiert sich an den gleichmäßigenUmlaufbahnender Gestirne (vgl.Wende 2000, 9-17;

Cohen 1994, 95-128, bes. 101-110).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 69

schaft. Aber nicht nur das, indem Luther die Frage der Freiheit – im Unter-

schied zu Erasmus – gänzlich an das Christliche bindet, forciert er über die

dadurch legitimierten und unhintergehbaren Standes- bzw. Klassenunter-

schiede hinaus noch ein psychologisches Schisma hinsichtlich des Gewissens-

entscheids. Die Überdeterminierung durch die Rückbindung an die christli-

che Lehre macht die Position der dezidierten und zufälligen (man denke hier

z.B. an die Kindertaufe) Christ*innen zu einer elitären Position. Juden oder

Muslime z.B. bleiben in dieser Ordnung auf der Strecke. Als Mitmenschen

können sie zwar als gleichberechtigt betrachtet werden, denn sie sind ja simul

peccator, aber in Fragen des Heils ist es mit der Toleranz vorbei (»Barmhertzig

hyn, barmhertzig her, Wyr reden itzt von Gottes wort […].« [Luther 1908b,

386]). Die göttliche Gnade in Luthers Denken kennt sehr wohl eine Drinnen

und ein Draußen – drinnen ist der Christenmensch, draußen der ganze Rest.

Das Problem der lutherischen Lehre manifestiert sich an dieser Stelle in ih-

rer inhaltlichen Vernähung mit dem Christlichen. Aber was ist eigentlich das

Christliche? Luthers Taten und die ganze Reformation (und andere Schismen

in der Kirchengeschichte) zeigen, dass diese Frage alles andere als leicht zu

beantworten ist und schon gar nicht leichtfertig beantwortet werden darf.

Wer Luthers Freiheit eines Christenmenschen lesen möchte, muss daher auch

Luthers Schriften gegen die Juden, die Türken, die Bauern und die Frauen

(Hexen) lesen. Eine apologetische Reduktion auf einen fiktiven Zeitgeist, der

sich in diesen Gedanken Luthers widerspiegeln mag, ist ethisch unzulässig

und eine Verdrängung hätte horrende Folgen. Es zeigt sich somit, dass das

lutherische Paradox noch unausgegoren ist. Der vermeintlich universalisti-

sche Zug entpuppt sich als latent chauvinistisch undwird dadurch dialektisch

unversöhnlich.

Kommen wir zum zweiten Beispiel. Auch bei diesem handelt es sich um

ein Exempel aus der Reihe theologisch motivierter Widerstände gegen sys-

temische Gewalt. Ähnlich wie Luther ist auch Dietrich Bonhoeffer über die

Grenzen der Theologie hinaus bekannt als Widerstandskämpfer. Bonhoef-

fers Umgang mit dem Nationalsozialismus ist beispielhaft für einen friedli-

chen und auf geistige Arbeit ausgerichtetenWiderstand, der nicht auf Gewalt

und puren Aktionismus beruht, sondern sich durch Vernetzungs- und Aufklä-

rungsarbeit auszeichnet, wofür z.B. seine Finkenwalder Seminare und seine

Gedanken zum Gemeinsamen Leben stehen. Und dennoch muss man feststel-

len, dass auch Bonhoeffers theologisches Denken immer wieder in argumen-

tative Aporien hineinläuft, die angesichts der politisch-ethischen Emanzipa-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Kritik der ethischen Institution

tion der Aufklärung untragbar und obsolet sind (vgl. Münchow 2020). Das

Problem bleibt dasselbe: der imaginäre Vater und seine Vertreter.

Bonhoeffers Auseinandersetzung mit der Person Adolf Hitlers als Figur

des »Führers« bringt die problematischen argumentativen Implikationen des

theologisch motivierten Widerstands ans Licht. In seinem zunächst für den

Rundfunkt verfassten Vortrag »Der Führer und der einzelne in der jungen Ge-

neration« (Bonhoeffer 1959b) von 1933 lassen sich Motive des freudschen Ur-

vatermythos wiederfinden, die dann aber in einer bedenklichen Argumenta-

tionslogik zusammengefügt werden. Zunächst stellen wir fest, dass Bonhoef-

fer den Führer ganz im Sinne der Aufklärung lediglich als kontingente Figur

versteht, der keinerlei Souveränität zukommt, die ihr nicht durch die »Ge-

führten« zugesprochen wäre; er ist folglich der »Diener schlechthin« (ebd.,

36). Soweit so gut. Aber worin besteht nun laut Bonhoeffer seine Funktion als

Diener der Geführten? »Der echte Führer muß jederzeit enttäuschen können.

Das gerade gehört zu seiner Verantwortung und Sachlichkeit. […] Ermuß sich

dem Reize, der Abgott, d.h. die letzte Autorität des Geführten zu werden, ra-

dikal versagen.« (Ebd., 35f.) Auch dies ist vollkommen plausibel. Es bedeutet

nämlich, er solle seine symbolische Vaterfunktion nicht zugunsten einer ima-

ginären Vaterfunktion verklären, sondern als realer Vater auftreten, von dem

jede*r – und somit auch er selbst – weiß, dass er auch nur ein Mensch wie

alle anderen ist. Wo liegt nun also das Problem in Bonhoeffers Argumentati-

on? Es steckt in den zwei Sätzen, die im vorigen Zitat ausgelassen wurden.

Fügen wir sie also wieder ein und lesen das Zitat im Ganzen:

Der echte Führer muß jederzeit enttäuschen können. Das gerade gehört zu

seiner Verantwortung und Sachlichkeit. Er muß die Geführten von der Auto-

rität seiner Person weg zur Anerkennung der echten Autorität der Ordnungen

und des Amtes führen. Der Führer muß den Geführten hinführen in die Ver-

antwortlichkeit gegenüber den Ordnungen des Lebens, gegenüber Vater, Leh-

rer, Richter, Staat. Ermuß sich demReize, der Abgott, d.h. die letzte Autorität

des Geführten zu werden, radikal versagen. (Ebd.; Herv. T.M.)

Was ist denn die »echte Autorität«? Was ist denn die »Ordnung des Lebens«?

Eines wird deutlich, beide werden bei Bonhoeffer gänzlich im patriarchalen

Modus gedacht. In dieser Ordnung ist zwar keiner dem Führer unterworfen,

aber dafür der Autorität des Amts und auch »[d]er Führer dient dem Amt«

(ebd., 36). Aber welche Autorität hat nun das Amt? Jede*r ist der amtlichen

Ordnung unterworfen. »Aber dieser Dienst am Amt ist selbst nur ein vorletz-

ter. Der einzelne erfährt in der Autorität des Amtes seine Gebundenheit, seine

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 71

Begrenztheit, aber doch auch seine Verantwortlichkeit.« (Ebd.)Wenn das Amt

aber »nicht letzte Autorität« (ebd., 37) ist, auf welche Weise ist es dann für

den einzelnen bindend und geboten, sich ihm zu unterwerfen? Bonhoeffers

Antwort: »Nirgends als dort, wo er sieht, daß das Amt vorletzte Autorität ist

gegenüber einer letzten, unsagbaren Autorität weiß sich der einzelne ganz als

einzelner. Vor Gott ist der einzelne verantwortlich.« (Ebd.; Herv. T.M.) Und

so führt der lutherische Theologe, ganz im Geiste des Reformators, die Posi-

tion des imaginären Vaters als »letzter Autorität« ein, während im gleichen

Zuge der symbolische Vater, d.h. die »Autorität des Führers oder des Amtes

als letzte Autorität«, gestürzt wird (vgl. ebd.). Der (symbolische) Vatermord

geht hier also mit der Einsetzung bzw. Voraussetzung des umso mächtigeren

imaginären Vaters einher bis hin zu der Forderung eines »Sichunterwerfens«

(ebd.) unter dessen Autorität.

Wie wir gesehen haben, ist das Argument eine Finte, denn auch wenn

durch diese Gegenüberstellung von vorletzter und letzter Autorität die vor-

letzte Autorität um die Möglichkeit gebracht wird, sich zur absoluten Macht

zu erheben, wird im selben Atemzug eine »Ordnung des Lebens« konstatiert,

die entsprechend der Logik des Arguments nur gottgewollt sein kann. Die pa-

triarchale Logik dieser Argumentation spiegelt sich perfekt darin wider, dass

Bonhoeffer die Autorität des Amtes nicht nur mit Blick auf Lehrer- oder Rich-

teramt betont,46 sondern zudem noch auf den »Vater« (und damit den Mann

– auch als Ehemann) verweist. Dieser Hinweis auf die Autorität des Vaters

ist kein Zufall, denn noch zehn Jahre später geht Bonhoeffer von der patriar-

chalen Ordnung als der geltenden (weil göttlichen) Ordnung aus, wenn er in

der im Gefängnis abgefassten Traupredigt für die Hochzeit von Renate und

Eberhard Bethge hervorhebt, dass es »die Ehre der Frau [ist], dem Manne

zu dienen« (Bonhoeffer 1998, 73-80, hier 76).47 Denn der Mann, als virtueller

Vater, bekleidet ein der institutionellen Logik entsprechendes höheres Amt.

Das ist aber alles andere als unproblematisch. Das Problem offenbart sich in

46 Zur Problematik der richterlichen Autorität sei auf die Arbeiten Pierre Legendres ver-

wiesen. Bezüglich der Problematik der Autorität von Lehrkörper und Schule vgl. z.B.

Dewey 2011; Illich 1995; Russell 1922.

47 Bonhoeffers Argumentation weist natürlich auch einen Relativierungsversuch auf

(den er wohl von Barth übernimmt), indem er betont, dass der Mann, der seinerseits

ja auch dem göttlichen Gebot unterworfen ist, dazu verpflichtet sei, die Frau zu lieben.

Die göttliche Ordnung schreibt ihm vor, die Fraumit Liebe zu regieren. Diese »alte For-

mel vom Liebespatriarchat« taucht in der Kirchengeschichte immer wieder auf (vgl.

Schirmer 1988, 83). Vgl. auch Daly 1985, 3f.; ebd., 19, Anm. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Kritik der ethischen Institution

einem Scherz, den Hegel in seiner Rechtsphilosophie zum Besten gibt, und der

diese Art ›verständige‹ Logik aufs Korn nimmt: »WemGott ein Amt gibt, dem gibt

er auch Verstand, ist ein alter Scherz, denman wohl in unseren Zeiten nicht gar

für Ernst wird behaupten wollen.« (GPhR, Vorrede [22])

Zweifellos erfüllt der Vater eine auf formaler Ebene zweckdienliche, struk-

turelle Funktion. Doch bewegen wir uns hier immer noch allein im symbo-

lischen und imaginären Register. Wenn also bislang die Rede davon war, in-

wiefern die Vaterschaft eine formale Funktion innerhalb der institutionellen

Logik erfüllt, dann ist damit noch nicht genug über die inhaltliche Bestim-

mung des Vaterbegriffs selbst gesagt. Hegels Scherz lenkt unsere Aufmerk-

samkeit nun genau auf die inhaltliche Frage: Was ist eigentlich ein Vater?

Wofür steht die Vaterschaft, wenn sie gar als Amt bezeichnet wird? Worauf

fußt die Annahme von der Macht und Weisheit des Vaters jenseits der sym-

bolischen Ordnung? Es wäre schließlich eine sehr unbefriedigende Antwort,

wenn sie allein auf dem symbolischen Referenznetz der Institution beruhen

würde. Wir können die Frage also auch so formulieren: Was ist das Reale der

Vaterschaft, das vom symbolischen und imaginären Vater verdeckt wird?

4. Inkonsistenz und Konsequenzen der Vaterfunktion

In seinem monumentalen Roman Ulysses lässt James Joyce sein literarisches

Konterfei Stephen Dedalus über das Wesen der Vaterschaft räsonieren:

Ein Vater, sagte Stephen, gegen Hoffnungslosigkeit ankämpfend, ist ein

notwendiges Übel. […] Vaterschaft, im Sinne der bewußten Zeugung, ist

demMenschen unbekannt. Sie ist einmystischer Zustand, eine apostolische

Nachfolge, von einzig Erzeuger zu einzig Gezeugtem. Auf dieses Mysteri-

um und nicht auf die Madonna, die der gerissene italienische Intellekt

dem Pöbel Europas hinwarf, ist die Kirche gegründet und unverrückbar

gegründet, weil gegründet, wie die Welt, Makro- und Mikrokosmos, auf

die Leere. Auf Ungewißheit, Unwahrscheinlichkeit. Amor matris, subjektiver

und objektiver Genetiv, ist vielleicht das einzigWahre im Leben. Vaterschaft

kann durchaus eine Legal-Fiktion sein. (Joyce 1981, 290f.)

Joyce gelingt es, in diesem Absatz das ganze Problem der Vaterschaft zusam-

menzufassen. Schlüsseln wir Stephens Gedanken auf: Dass ein Vater ein »not-

wendiges Übel« sei, ist nicht einfach biologisch zu verstehen. Der Vater ist

immerhin mehr als einfach nur der Besamer. Und dennoch ist er kein reines

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 73

Naturphänomen. Die Vaterschaft ist vielmehr eine kulturelle Erscheinung,

genauer gesagt eine des Rechts. Im Unterschied zur Mutter erfüllt der Vater

nämlich eine symbolische Funktion hinsichtlich der genealogischen Ordnung

menschlicher Gesellschaften, wobei es keine Rolle spielt, ob sich diese nun

patri- oder matrilinear strukturiert.48 Die Rolle des Vaters ist deshalb sym-

bolischer Art, weil die Vaterschaft nicht einfach naturgegeben ist, sondern

erst übernommen werden muss – »bewußte Zeugung« gibt es nicht. Dass die-

se Angelegenheit grundsätzlich juridischer Natur ist, lässt sich gut anhand

des römischen Rechts nachvollziehen, das gewissermaßen die Blaupause für

das abendländische Verständnis der Vaterfunktion bildet.

Das römische Prozedere zur Bestimmung der Vaterschaft ist denkbar

simpel (vgl. zum Folgenden Legendre 2011, 38-40). Wird ein Kind geboren

steht eines fest, nämlich die Mutterschaft: Mater semper certa est. Mutter

und Kind bilden in den ersten neun Monaten einen mehr oder weniger

symbiotischen Organismus. Das »Wahre« der »amor matris« ist daher von be-

sonderer Qualität (und nicht zuletzt zentraler Aspekt des Ödipuskomplexes

– »subjektiver und objektiver Genitiv«). Die Mutterschaft wäre entsprechend

nur durch höchsten Aufwand geheim zu halten oder zu verleugnen. Nun

gilt aber gerade das Gegenteil für den Vater: Pater semper incertus est. Er ist

nicht unmittelbares Subjekt der Geburt. Wie also den Vater bestimmen?

Pater est, quem nuptiae demonstrant. Der Vater wird folglich erst durch ein

symbolisches Verhältnis zur Mutter, nämlich durch die Hochzeit, angezeigt.

Erneut zeigt sich die Vaterschaft also als symbolische Funktion und nicht als

reale. So gilt etwa auch heute noch in der Bundesrepublik Deutschland, dass

der verheiratete Mann automatisch als Vater des Kindes, das seine Ehefrau

zur Welt bringt, gilt (vgl. BGB, § 1592) – selbst dann, wenn er es im Falle

eines Falles genetisch betrachtet gar nicht ist. Auch das szientifische Urteil

der Genetik bleibt unweigerlich nachgeordnet. Die Inanspruchnahme der

modernen Genetik bei der Bestimmung der Vaterschaft verweist insofern

auch vielmehr auf die Unhintergehbarkeit jener symbolischen Priorisierung.

Dies wird deutlich, wenn man sich z.B. den Trend der Vaterschaftstests vor

laufender Kamera am Anfang der 2000er Jahre vor Augen führt. Das Urteil

der Genetik lautet zwar: ›Du bist der Vater.‹ Aber der genetische Datensatz

48 »Man gewahrte, daß in einem mutterrechtlichen System ebenso wie in einem vater-

rechtlichendieAutorität bei denMännern liegt.Der einzigeUnterschiedbesteht darin,

daß sie im einen Fall von den Brüdern der Mütter und im anderen von ihren Ehemän-

nern ausgeübt wird.« (Lévi-Strauss 2017b, 188f.)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Kritik der ethischen Institution

ist nur Vehikel des eigentlichen legalistischen bzw. ethischen Urteils: ›Du bist

verantwortlich.‹ Die Vaterschaft entpuppt sich daher als »Legal-Fiktion«, wie

es bei Joyce heißt. In diesem Sinne tritt der reale Vater erneut hinter seiner

Funktion als symbolischer Vater zurück. Der reale Vater fungiert lediglich als

die Personifikation der fundamentalen gesellschaftlich-juridischen Referenz

und im ›Namen des Vaters‹ (nom-du-père) wird das Kind im symbolischen

Netzwerk verortet.

In der bloßen Tatsache, daß ich mich in der Beziehung auf einen bestimm-

ten Herren als seinen Sohn definiere und daß ich ihn als meinen Vater de-

finiere, liegt etwas, das, so immateriell es erscheinen mag, genauso schwer

wiegt, wie die fleischliche Zeugung, die uns verbindet. Und, praktisch, in der

menschlichen Ordnung, wiegt das sogar schwerer. Denn, selbst bevor ich fä-

hig wäre, dieWörter Vater und Sohn auszusprechen, und selbst wenn er ver-

trottelt ist und jeneWorte nichtmehr aussprechen kann, definiert uns schon

das ganzemenschliche System rundum, mit allen Konsequenzen, die es mit

sich führt, als Vater und Sohn. (Lacan 2015b, 202)

Dieser Sachverhalt hängt einmal mehr mit der uns bekannten zirkulären

Struktur zusammen, auf die Legendre gezielt hinweist: »Ein lebendes Bild

ist er [der reale Vater; Anm. T.M.] deswegen, weil er die Referenz in der

gegebenen Ordnung der Legalität repräsentiert, die ihm seine Qualität als

Vater erst verleiht.« (Legendre 2011, 78)

Joyces Verweis auf die »apostolische Nachfolge« bringt dabei klar zum

Ausdruck, dass diese symbolische Übernahme von Patriarchat und Paterna-

lismus an die Fiktion eines imaginären »einzig[en] Erzeuger[s]« geknüpft ist.

Der reale Vater, dessen Vaterschaft eben noch vollkommen im Dunkeln lag,

wird plötzlich zum Ankerpunkt der gesamten ›menschlichen Ordnung‹. Das

ist aber nur eine Kleinigkeit gegen das, was noch kommt, denn mit diesem

symbolischen Einschnitt geht eine patriarchale Umdeutung von Geburt und

Zeugung einher. Wie Mary Daly zeigt, gilt nun nicht länger die Frau als die

eigentliche fruchtbare Gebärerin, sondern der Fokus wird verlegt auf die ›be-

wußte Zeugung‹ durch den Vater; der Mann wird zum Gebärenden, wie es

der biblische Mythos von Evas Geburt aus Adams Rippe, d.h. seinem Kör-

per, durch den ultimativen Vater (Gott) eindrücklich veranschaulicht (vgl.Daly

2009; Armbruster 2013). Von daher ist der symbolische Akt desHandauflegens

in der apostolischen Sukzession letztlich alsmännlicher Geburtsakt zu verste-

hen. Auch die Taufe, wodurch das Kind erst in die ›wahrhaftigeWelt‹ gelangt,

um nicht als Ungetauftes im Limbus zu landen, ist ein symbolischer Geburts-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 75

akt im Geiste des Patriarchalismus. Die Institution des Patriarchats bleibt

aber letztlich –mit Joyces Worten – »gegründet und unverrückbar gegründet

[…] auf die Leere« der realen Vaterschaft, die ganz und gar vom imaginären

Vater getragen wird, während dieser wiederum von seinen symbolischen Ver-

tretern, den realen Väter-Söhnen getragen wird. Eine paradoxe Ordnung sui

generis, die zudem auf unhintergehbare Differenz und Hierarchisierung ab-

zielt.

Die Problematik setzt sich dann aber innerhalb der neu gewonnenen Ord-

nung fort: Denn der symbolische Charakter der Vaterschaft mag innerhalb

dieser patriarchalenOrdnung den Eindruck derNatürlichkeit erwecken, denn

gerade über den Weg des Symbolischen wird die Genealogie überhaupt erst

repräsentierbar, während die Frage nach dem Realen der Vaterschaft ins Hin-

tertreffen gerät. Hier ein etwas niederschwelliges Beispiel: Das ›Geschlecht‹

nicht nur eines Adelshauses, sondern auch des einfachen Tagelöhners erhält

sich traditionell über den Namen des Vaters, indem es sein Name ist, der von

einer Generation zur nächsten weitergegeben wird. Im Sinne des nom-du-père

bildet diese symbolische Funktion einen Einschnitt, wodurch ein ansonsten

chaotisches ›Jeder-mit-jedem‹ einer patri-archalen – vom Vater ausgehenden

– Ordnungsfunktion unterworfen wird.49 Die Legitimität des pater familias

rührt dabei vom imaginären Vatergott her.

Exkurs IV:Die Bedeutsamkeit dieses Einschnitts ist psychologischer Natur und

als solcher zeitigt er auch folgendes Paradox: Der nom-du-père dient der Ein-

führung des kleinen Kindes in die Gesellschaft und schließlich auch der Ab-

sicherung ebendieser bestimmten Gemeinschaft, wobei er aber offensichtlich

im Vollzug des Einschnitts das vorgängige, universale und unstrukturierte Ge-

meinschaftliche verneint, um es durch eineminimal strukturierte symbolische

Gemeinschaft zu ersetzen. Das Paradox liegt nun darin, dass jede weitere Be-

stätigung und jeder weitere Erhaltungsversuch dieser strukturierten Gemein-

49 Wenn es in jüngeren Zeiten selbstverständlich geworden ist, dass auch der Name der

Frau bei der Eheschließung von beiden Eheleuten übernommen wird, dann mag dies

zwar vordergründig als Durchbrechung der traditionellen Ordnung erscheinen, effek-

tiv fungiert aber der Name der Frau hier nur als Substitut für den (metaphysischen)

Namen des Vaters/Mannes, während sich das Prozedere nach wie vor innerhalb der

patriarchalen Struktur abspielt. Kurz, der Name der Frau erfüllt hier die patriarchale

Funktion. Dies ist ein sehr einfaches Beispiel für Lacans provokanten – und weitrei-

chenden – Gedanken, dass ›Frau‹ einer der Namen-des-Vaters ist.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Kritik der ethischen Institution

schaft sich per definitionem (buchstäblich ›durch Abgrenzung‹) von jeder ande-

ren Gemeinschaft, die dem unerschöpflichen, unstrukturierten realenMit-Seins

ihrerseits per definitionem entspringt, unterscheiden muss. Anders gesagt, zur

›Rettung‹ der symbolischenGemeinschaftmuss jederzeit die allgemeine, reale

Gemeinschaftlichkeit verneintwerden. Das Phänomendes Rassismus verdeut-

licht dieses Paradox in seiner ganzenpsycho-pathologischenTiefe:DieAbgren-

zung nach Innen bzw. die Ausgrenzung ›der anderen‹ soll gerade der Bewah-

rungder ›eigenen‹Gemeinschaftdienen.Die»BerufungaufdieRasse«zeigt sich

daher als »paradoxer Wunsch«, denn sie ist ein Symptom eines unbewussten

»Wunsches nachGemeinschaft« (Mbembe 2019, 70-77, hier 73). DieserWunsch

ist durch den ursprünglichen Einschnitt selbst hervorgerufen worden, indem

dieser die »Ur-Teilung« (vgl. Hölderlin 1962b, 226) markiert, in der sich eine Ge-

meinschaft ihrer selbst bewusst wird und dadurch die unstrukturierte Univer-

salität der Gemeinschaftlichkeit als solcher auf den Schauplatz des Unbewuss-

ten verweist, von wo diese in Richtung des (Vor-)Bewussten drängt. So treibt

der Rassismus auch das Phänomendes »Anteils der Anteillosen« auf die Spitze:

Das Opfer des Rassismus mag zwar seine spezifische, despektierliche Bezeich-

nung haben, was den Eindruck vermittelnmag, es habe einen Platz in der sym-

bolischen Ordnung des Rassismus – wenn auch den schlechtesten –, doch tat-

sächlich steht es in seiner Ausnahmefunktion gerade außerhalb der Ordnung

undbildet dieAusnahme,diedieRegel bestätigt.50D.h. auch, dassdie symboli-

schen Funktionen der rassistischen Ordnung vomOpfer des Rassismus nicht in

Anspruch genommen werden kann. »Geburt und Abstammung verleihen kei-

nerlei Recht auf soziale Zugehörigkeit.« (Mbembe 2019, 74) Das Opfer befindet

sich im»StatusderElternlosigkeit (kinlessness)« (ebd.). Indemihmdieanthropo-

logische und gesellschaftliche Fundamentalkategorie der Familienzugehörig-

keit aberkanntwird,wird es in die Leere verbannt. An diesemBeispiel zeigt sich

die immenseWirkmacht des Symbolischen, das sogar das Reale der Geburt zu

übertrumpfen imstande ist. Zugleich zeigt sich auch, dass dieses Symbolische

immer von dem gemeinsamen Glauben einer Gemeinschaft an die Wahrhaf-

tigkeit seinerGeltunggetragen seinmuss.Das Imaginärebildet dabei den refe-

renziellen Endpunkt dieses gemeinschaftlichen Glaubens.

50 Tatsächlich kursiert im juristischen Diskurs das auf den Rechtswissenschaftler Gün-

ther Jakobs zurückgehende Konzept des sogenannten »Feindstrafrechts«, dessen Lo-

gik ganz der Logik des Rassismus entspricht, mit dem Unterschied, dass das Feind-

strafrecht juristisch sanktioniert wäre. Der Gedanke steckt jedoch voller Widersprü-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 77

Um den imaginären Vatergott vorauszusetzen, muss die Gesellschaft aller-

dings keineswegs im traditionellen Sinne religiös sein, sie kann sich auch als

säkular verstehen. Denn es lässt sich feststellen, »dass die säkulare Ordnung

den Pontifex und den Beichtvater auslöscht, dabei jedoch zur Erhaltung der

zivilen Gesellschaft zwei Bürger, zwei Stellvertreter der alten Instanzen ein-

setzt: den Staat, Herr und Meister über jede Polizei (im Sinne der Juristen:

über jede Regelung), und den Familienvater, Herr und Meister eines ande-

ren Absolutismus« (Legendre 2016, 229). Die säkulare Gesellschaft assimiliert

die »Omnipräsenz eines allmächtigen Vaters« im Sinne eines polizeilich-pa-

ternalistischen Panoptikums, in dem sich in jeder Falte die patriarchalisch

strukturierte Macht finden lässt. »Auf diesem Wege hat die säkulare Idee

die verschiedenen Bereiche der Macht buchstäblich eingenommen: Der Vater-

Vorgesetzte und der Vater-Lehrer sind dem Vater-Erzeuger nachgebildet, der wie-

derum in einem symmetrischen Verhältnis zu diesem Staat-Souverän steht

che: Denn den Begriff des Feindes zu einem rechtsgültigen und das einzelne Recht

tragenden Begriff zu machen, würde bedeuten, gerade das Subjekt, das jenseits des

bestimmten Rechts(-systems) steht, nämlich den Feind, zum fundamentalen Refe-

renzwert dieser Rechtsordnung zu machen (vgl. Mausfeld 2019, 32-34). Dann würde

nämlich jedes Mal das Ausnahmeelement über die Regel entscheiden und das gelten-

de Recht ließe sich nur via negativa bestimmen. Der Feindesbegriff selbst ist nun aber

alles andere als eindeutig bestimmt: Das Feindstrafrecht sieht nämlich vor, dem Sub-

jekt, das als Feind betrachtet wird, das Person-Sein abzusprechen, wodurch es aber

nicht länger unter das Verdikt der Menschenrechte und -würde fiele. Damit stellt sich

aber die juristische Frage, wiemanüber ein Subjekt richten könne, das prinzipiell nicht

als Person betrachtet werden kann, denn bei der Rechtsprechung gilt es schließlich,

die Zurechnungsfähigkeit des Subjekts zu berücksichtigen. Ein zurechnungsfähiges

Subjekt ist aber offensichtlich dazu imstande, vernünftig zu denken und die Konzepte

Recht und Unrecht zu begreifen und auch auf sich selbst anzuwenden. Dann wäre es

aber im höchsten Maße ungerecht, ihm seineWürde und Rechte prinzipiell abzuspre-

chen. Gleichsam problematisch ist es auch, dass Jakobs den Feind nicht klar definiert,

sondern schlichtweg zum Angstfeind macht: »Wer keine hinreichende kognitive Si-

cherheit personalen Verhaltens leistet, kann nicht nur nicht erwarten noch als Person

behandelt zu werden, sondern der Staat darf ihn auch nicht mehr als Person behan-

deln […].« (Jakobs 2004, 93) Dadurch wird dem auf eine gewaltausübende Institution

reduzierten »Staat« die zweifelhafte Verantwortung zur Zwangsausübung auferlegt

(vgl. ebd.). Endgültig perfide wird dieser Gedanke Jakobs durch seine Berufung auf

Kant. Denn man muss sich darüber im Klaren sein, dass Gewaltanwendung bei der

Umsetzung von Gerechtigkeit in Kants Augen ausgesprochen problematisch ist und

dass sie auf keinen Fall rechtlich fixiert werden kann (vgl. dazuMaus 1994, 66f.107-114,

bes. 111).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Kritik der ethischen Institution

[…].« (Ebd.; Herv. T.M.) Der Staat wird so selbst zum »Totem«, »dieser ›wil-

den‹ Form des souveränen Herrschers, des genealogischen Garanten der Fi-

liation und folglich des Garanten der subjektiven und sozialen Bindung, die

über eine Montage von Interpretationsmustern (die Hermeneutik der Ver-

bote) funktioniert« (Legendre 2010b, 42f.). Dadurch kann »[e]r … als ein ›na-

türliches Objekt‹ gelten, aber im Sinne des ›primitiven‹ Denkens, das man

im Mittelalter bekämpfte […] und das durch die Moderne eigentlich beseitigt

werden sollte« (ebd., 43).

Es darf nun allerdings nicht vergessen werden, dass der symbolische Ein-

schnitt, das konstitutive Nein bzw. der nom-du-père allerdings eine notwendi-

ge Bedingung einer wie auch immer geartetenOrdnung einer Gesellschaft ist.

Ohne die Geste eines realen Gründungsereignisses, lässt sich keine menschli-

che Ordnung herstellen. Auch Joyces Held Stephen sieht das ein, doch es stellt

sich nun die Frage, ob es sich hierbei auch um ein notwendiges Übel handeln

muss, wie er annimmt.

Es versteht sich von selbst, dass eine menschliche Gesellschaft, gerade

wenn sie auf die eine oder andere Weise (zusammen-)wächst – und seit der

Neuzeit existiert die Idee vomglobalen Kosmopolitismus –, eine gewisseOrd-

nung benötigt. Eine solche Ordnung ist jederzeit an das Symbolische gebun-

den. Und selbst wenn wir diese Ordnung im neuzeitlich-humanistischen Re-

gister eines Naturrechts oder im Sinne des modernen Gedankens der unver-

äußerlichenMenschenrechte verstehen wollen, haben wir es hierbei nicht mit

einer realen Ordnung zu tun, sondern stets mit einem normativen Netzwerk,

das die Symbolisierung durchlaufen hat. Um die ›Ordnung des Lebens‹ im

Sinne von Natur- oder Menschenrecht zu postulieren, sind wir dazu gezwun-

gen (bewusst oder unbewusst) einen fundamentalen, imaginären Ankerpunkt

des zugrundeliegenden Weltbilds vorauszusetzen. Jener muss nicht immer

mit den Termen ›Gott‹, ›Vater‹ odermit einem ihrer vielen Synonyme bezeich-

net werden, so kann z.B. auch im humanistischen Duktus ›derMensch‹ an die

Stelle der fundamentalen Referenz gesetzt werden. Einmal mehr stellt sich

aber die Frage nach dem Realen: Was ist denn eigentlich der Mensch? Sofort

entstehen sagenhafte Probleme, denn die Anschlussfrage lässt nicht lange auf

sich warten und führt uns direkt wieder auf den unhintergehbaren Aspekt der

Sexuierung: Ist er wesentlich Mann? Ist er wesentlich Frau?51 Müsste der Be-

51 Schon Freud stellt in seiner Vorlesung über das »Rätsel der Weiblichkeit« fest, dass

die allererste Distinktion, die wir bei der Begegnung mit einem anderen Menschen

machen, die zwischen ›männlich‹ und ›weiblich‹ ist. Können wir eine Person zunächst

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 79

griff des Menschen nicht hermaphroditisch verstanden werden?52 Zeigt sich

die Frage nach dem Menschlichen hier nicht als noch einmal schwieriger zu

beantworten, als die Frage nach dem Göttlichen? Und wirkt diese Frage nicht

sogar auf die Frage nach dem Göttlichen zurück? Wenn das Göttliche nicht

rätselhafter ist als das,wasman unter demMenschlichen versteht, dann emp-

fiehlt es sich vielleicht, diese Begriffe, die die Tradition säuberlich voneinan-

der getrennt wissen will, als analoge Begriffe zu behandeln.53

Fassen wir zusammen: Die Frage nach dem Realen der Vaterschaft führt

uns in letzter Konsequenz zurück zur fundamentalen Frage nachMensch und

Gott. Mit der Problematisierung der Idee der Vaterschaft geht folglich auch

die Problematisierung des Gottesbegriffs einher. Nun haben wir aber auch

nachvollziehen können, dass die in Frage stehende Vaterfunktion den Kno-

tenpunkt des ethisch-politischen Diskurses bildet, wobei wir einsehen muss-

ten, dass sie in dieser Hinsicht inhaltlich überdeterminiert ist, und zwar ge-

rade weil sie an den institutionellen Diskurs der (politischen) Theologie ge-

bunden ist, wodurch sie in erster Linie ihren innerweltlichen Rückhalt ge-

winnt, um als ›Legal-Fiktion‹ wirksam zu werden. Die offensichtliche Selbst-

genügsamkeit der Kategorie der Vaterschaft und ihr fundamentaler Einfluss

auf das Ethisch-Politische, d.h. die selbstbewusste Sittlichkeit, sind daher als

hochproblematisch einzustufen und bedürfen offensichtlich einer kritischen

Revision. Gerade die Dimension des Imaginären – genauer gesagt des ima-

ginären Vaters –, da sie als Achsenpunkt des gesamten Komplexes fungiert,

kann nicht ohne Kritik bleiben. Denn wo sie als (quasi-)dogmatische Letzt-

begründung für eine inhaltlich geschlossene Institutionelle Ordnung herhält,

nicht über ihr Körperbild einordnen, erwischen wir uns selbst auf dem falschen Fuß

(vgl. Freud 1969b, 545).

52 Diese Logik findet sich gleich am Anfang der Geschichte des Monotheismus, nämlich

bei dem ägyptischen Pharao Echnaton, der in seiner Funktion als Pharao den einen

Gott (Aton) auf Erden vertritt. Mit der Aufhebung des ägyptischen Polytheismus durch

Echnaton wird aber auch die Trennung der Geschlechtlichkeit der Götter aufgehoben,

was sich dann in der Selbstdarstellung Echnatons zeigt. Denn die Darstellungen des

Pharaos zeigen diesen als androgyne Figur.

53 Dies zumindest scheintWilhelm Schapp (2004, 188) zu implizieren – und die Logik be-

stätigt es: Solange das (abendländische) Denken ausschließlich der zweiwertigen Lo-

gik verhaftet bleibt – und zwar in der Weise, dass auch ihre dreiwertige (trinitarische)

Logistik jener verpflichtet bleibt –, kann diese Frage gar nicht zureichend beantwortet

werden, da sie falsch gestellt wird (vgl. Günther 1976b, bes. 31-35). »Was im dreiwerti-

gen System logisiert erscheint, ist nur der dreieinige Gott, der diese zweiwertige Welt

substantiell trägt und in ihr erscheint.« (Günther 1991, XXVI)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Kritik der ethischen Institution

da verdrängt sie das Reale des ethisch-politischen Prozederes der Sittlichkeit.

Anders gesagt, sie verdrängt das ethische Ereignis. Sie verdrängt den realen

ethischen Akt, der seinerseits als die Bedingung der Möglichkeit der Insti-

tutionalisierung fungiert und die Einführung einer fundamentalen Referenz

überhaupt erst ermöglicht, und insofern verdrängt sie das (Selbst-)Bewusst-

sein dieses Akts. Als solcher verschwindet der ethische Akt hinter der symboli-

sierten Form des konstitutiven Neins, dem nom-du-père. In diesem Sinne geht

es bei der anstehenden Analyse also auch um die Frage nach der Funktion des

konstitutiven Neins, nämlich im Bewusstsein davon, dass es sich hierbei um

einen Grenzbegriff im eminenten Sinne handelt.54Wir beginnen die kritische

Revision mit dem Rekurs auf Kant.

54 Der Term Grenzbegriff mag hier an seine Verwendung bei Carl Schmitt erinnern. Das

ist durchaus beabsichtigt, da auf diese Weise die Frage der Souveränität im Hinter-

grund bereits auftaucht. Wir werden sehen, dass wir diese Frage im ethischen Diskurs

nicht umgehen können (siehe insbesondere Kapitel III.6).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel II

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht

1. Das kritische Programm der Aufklärung

»Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmün-

digkeit.« (Kant 1983k, A 481) Das wohl berühmteste Zitat Kants bildet den

passenden Ausgangspunkt für unsere weiteren Überlegungen zum Ethisch-

Politischen. Führen wir uns nämlich im Zusammenhang mit Kants Beantwor-

tung der Frage: Was ist Aufklärung? den Sinn der imaginären Vaterfunktion vor

Augen, werden wir sogleich einer grundsätzlichen Unverträglichkeit der Be-

griffe gewahr. Denn wenn in der Metapher vom Vatergott die Konzepte All-

macht, Allwissenheit und Weisheit kulminieren, dann scheint der kantische

Aufklärungsbegriff dieses Verständnis auf allen Ebenen zu konterkarieren.

Wenn es Kant hierbei nämlich um den Aspekt derMündigkeit geht, dann kön-

nenwir auf der nächsthöheren Abstraktionsebene feststellen, dass der aufklä-

rerische Grundgedanke und das Phänomen des imaginären Vaters sich imBe-

griff der Erziehung begegnen, diesen aber jeweils im anderen Licht erscheinen

lassen. Auf der einen Seite haben wir da nämlich den Erziehungsbegriff der

aufklärerischen Denker, der sich z.B. in Schillers berühmten Briefen über die

ästhetische Erziehung desMenschen, in Lessings Erziehung desMenschengeschlechts

oder auch im literarischen Genre des Bildungsromans niederschlägt. Auf der

anderen Seite haben wir es aber mit einem institutionalisierten Erziehungs-

begriff zu tun, der gerade nicht auf Bildung, sondern auf Verwaltung imSinne

von Hege und Pflege der herrschenden Ordnung abzielt. Wo es dem aufklä-

rerischen Diskurs um Erziehung im emanzipatorischen Sinne geht, da geht

es dem institutionellen Diskurs um die wohlmeinende Bevormundung infan-

tiler bzw. infantilisierter Subjekte. Wir haben es hier also mit dem Kontrast

von (Selbst-)Bildung und Kindererziehung zu tun.

Wenn Kant nun von »selbstverschuldeter Unmündigkeit« spricht, so

macht er deutlich, dass es sich bei der aufgeklärten Idee von Erziehung

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Kritik der ethischen Institution

um einen Typus von Erziehung handelt, der sich von der Kindererziehung

maßgeblich unterscheidet (diese aber nicht ersetzt). »Unmündigkeit«, so heißt

es weiter bei Kant, »ist das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne Leitung

eines anderen zu bedienen.« (Ebd.) Das unmündige Subjekt ist deshalb un-

mündig, weil es dem Urteilsvermögen eines anderen Subjekts unterworfen

ist bzw. sich dessen Urteil freiwillig unterwirft. Wir können also bereits an-

hand dieser ersten beiden Sätze jener Programmschrift erkennen, dass sich

der kantische Aufklärungsdiskurs zum einen der Verfassung des Subjekts,

zum anderen der kritischen Befragung der fundamentalen Referenz (und

damit der ultimativen Vaterfigur) widmet.

Präzisieren wir aber noch etwas: Wenn Unmündigkeit auch bedeuten

kann, dass sich ein Subjekt freiwillig unterwirft, bedeutet dies, dass es sich

offensichtlich nicht notwendigerweise unterwerfen müsste. In diesem Punkt

also unterscheidet sich die aufklärerische Erziehung von der Kindererzie-

hung. Denn während das (Klein-)Kind notwendigerweise auf die Eltern oder

die entsprechenden Surrogate angewiesen ist und somit Erziehung und Vor-

mundschaft für es unumgänglich werden, ist das Subjekt der Aufklärung seiner

Bestimmung nach wesentlich autonom, d.h. selbst-bestimmt. Innerhalb der

Logik der Erziehungsmetapher finden wir das Subjekt der Aufklärung also

vielmehr in der Phase der Adoleszenz, die einsetzt mit der Emanzipation

des jugendlichen Menschen von seinen Eltern. Dass nun dieses Erwachsen-

werden allen beteiligten Akteuren einen ›Kraftakt‹ sondergleichen abfordert,

weiß jeder pubertierende Mensch zu bestätigen (wenn auch vielleicht nicht

zuzugeben), denn der junge Mensch muss die gewohnte Welt und damit ihre

gewohnte Ordnung verlassen, um sich nach und nach das Wissen und die

Fähigkeiten anzueignen, die dazu hinreichen müssen, eigenverantwortlich

leben zu können – bis hin zu dem Punkt, dass er selbst einem Kind ermög-

lichen kann, einen solchen Weg einzuschlagen. In die Logik der Aufklärung

übersetzt: Der Kraftakt, den die aufklärerische Erziehung leisten muss,

besteht darin, die gewohnte, symbolische Ordnung neu zu denken, ohne

dabei jede symbolische Ordnung unmöglich zu machen. Die Aufklärung

muss aber zuletzt aus eigener Kraft erfolgen und nicht unter der vorstruk-

turierten Anleitung einer ›höheren Macht‹ über dem eigenen Verstand. Ihre

Aufgabe besteht also darin, zu zeigen, dass das Subjekt der Aufklärung zu

dieser Autonomie überhaupt befähigt ist und darüber hinaus, dass es diese

widerspruchsfrei aus sich selbst hervorbringen kann. Aufklärung muss sich

wesentlich als Selbstaufklärung begreifen. Und das bedeutet für das Subjekt der

Aufklärung nichts anderes, als dass es sich als vernünftiges Wesen begreift,

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 85

das sich mithilfe seiner Vernunft selbst als aufgeklärtes Subjekt bestimmen

kann.

Dieses Unterfangen setzt somit einen elaborierten Vernunftbegriff vor-

aus. Und es ist Kant, der sich dieser Aufgabe annimmt und in Form seiner

Kritik der reinenVernunft vorlegt. Vor dem aufklärerischenHintergrund erweist

sich Kants transzendentale Methode der kritischen Philosophie – also jener Phi-

losophie, die nach der »Bedingung der Möglichkeit« von Erkenntnis fragt –

somit wesentlich als praktische Philosophie, in der es um die Freiheit im Sin-

ne von Aufklärung und Autonomie geht, d.h. also um die Freiheit, sich selbst

zu bestimmen bzw. sich selbst in die Pflicht zu nehmen. Im Folgenden wollen

wir skizzieren, wie Kant zu dieser Einsicht über die Aufgabe der aufgeklärten

Vernunft gekommen ist.

Dazu müssen wir uns zunächst das geistige Klima um 1780 vergegen-

wärtigen. Wie sah die gewohnte Welt des (abendländischen) Geistes aus, in

der Kant nun mit der Forderung nach Revision und Umgewöhnung auftritt?

Vereinfacht gesprochen, sieht sich Kant mit zwei fundamentalen philosophi-

schen bzw. geistesgeschichtlichen Strömungen konfrontiert, denen er sich in

seiner ersten Kritik entgegenstellt. Da wäre zum einen der philosophische Ra-

tionalismus, dessen Tradition bis zu Platon zurückreicht. Die Erkenntnistheo-

rie des Rationalismus beruht auf der Annahme, dass Erkenntnis rein ideel-

ler Natur sei und daher unabhängig von Sinneseindrücken und -daten valide

Aussagen über dieWirklichkeit der Dinge getroffen werden können undmüs-

sen. So ist z.B. der Tisch, den ein*e Tischler*in anfertigt, eigentlich nur ein

schlichtes und mangelhaftes Abbild der reinen Idee des Tisches. Das mag –

um es mit Nietzsche zu sagen1 – etwas ›hinterweltlerisch‹ klingen, allerdings

ist die Philosophiegeschichte nicht bei diesem platonischen Idealismus ste-

hengeblieben. So fällt z.B. auch das ›Ich‹ in den Bereich des Idealismus, denn

René Descartes‘ berühmtes »cogito, ergo sum« ist auf keinerlei sinnliche Erfah-

rung angewiesen, aber als Urteil evident.

Zum anderen wäre da aber auch noch der Empirismus, der seinerseits eine

lange Tradition vorweisen kann, die auf die Vorsokratiker zurückgeht, aber

auch mit Aristoteles einen prominenten antiken Vertreter vorweisen kann.

Die Erkenntnistheorie des Empirismus ist diametral zu der des Rationalis-

mus aufgestellt: So halten etwa John Locke und G.W. Leibniz fest, dass ›nichts

1 Nietzsche übersetzt den Terminus ›Metaphysiker‹ ironisch mit »Hinterweltler« (vgl.

Nietzsche 1999a, 35-38).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Kritik der ethischen Institution

im Verstand sein kann, das nicht vorher in den Sinnen war‹. Für etwas jen-

seits des Sinnlichen kann es keinen endgültigen Punkt der Erkenntnis geben,

da das Urteil aufgrund der Sinneserfahrung selbst keinen idealen Endpunkt

hat, der nicht schlichtweg ein beliebiges innerweltliches, subjektives Postulat

wäre.

Es lässt sich leicht erkennen, dass beide Denkweisen unbestechliche Ar-

gumente liefern, aber es wird auch ersichtlich, dass beide die Wahrheit der

Erkenntnis nur garantieren können, indem sie sie in ein jenseitiges ›Dahin-

ter‹ oder ›Davor‹ verlegen. Hinter den Dingen liegt der wahre ›Ideenhimmel‹

(Platon) und solange wir uns auf die Ideen beziehen sprechen wir vom wah-

ren Wesen der Dinge. Oder aber die Wahrheit der Dinge liegt vor dem Ver-

standesurteil, also in den Dingen selbst, und solange der Verstand sich hütet,

endgültige Aussagen über diese zu treffen, läuft er auch nicht Gefahr, einen

ungerechtfertigten Schluss zu ziehen, ist aber mehr oder weniger dazu ver-

dammt eine skeptische oder gar skeptizistische Position einzunehmen.

In seiner ersten Kritik nimmt Kant nun seinerseits eine skeptische Posi-

tion ein, die sich allerdings maßgeblich vom Skeptizismus als solchem unter-

scheidet (vgl. Weischedel 1980, 28f.).2 Als Transzendentalphilosoph nimmt

Kant nämlich eine Position ›zwischen‹ Rationalismus und Empirismus ein.

Den Ankerpunkt seiner »Umänderung der Denkart« (KrV, B XVI) bildet dabei

das bereits erwähnte cogito, das ›Ich denke‹. Bei genauerem Hinsehen lässt

sich nämlich erkennen, dass das ›Ich denke‹, auch wenn es als Argument des

Rationalismus ins Feld geführt wird, offensichtlich eine Sonderstellung ein-

nimmt, wenn es um Wahrheit und Gewissheit der Erkenntnis geht. Wenn

Kant nämlich nach der Bedingung derMöglichkeit von Erkenntnis fragt, dann

setzt dies für ihn nicht voraus, dass es Ideen von den Dingen gäbe oder dass

das aktuale Sein der Dinge einfach aus der Welt abgelesen werden könne.

Für ihn spielt dahingegen das erkennende Subjekt die zentrale Rolle, denn

wo kein denkendes Subjekt, da auch kein Erkennen und erst recht keine Er-

kenntnis. »Das: Ich denke, muß alle meine Vorstellungen begleiten können; denn

sonst würde etwas in mir vorgestellt werden, was gar nicht gedacht werden könnte […].

Also hat alles Mannigfaltige der Anschauung eine notwendige Beziehung auf das: Ich

denke, in demselben Subjekt, darin dieses Mannigfaltige angetroffen wird.« (KrV, B

132f.)

2 Hegel wird entsprechend feststellen, »daß mit jeder wahren Philosophie der Skepti-

zismus selbst aufs innigste eins ist […]« (Hegel 1986t, 227).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 87

Der Transzendentalphilosophie geht es folglich darum, mit denjenigen

Postulaten zu brechen, die die Rechnung hinsichtlich der Gültigkeit von Er-

kenntnissen ohne das erkennende Subjekt machen. Nach Kant ist es somit

nicht länger möglich, die Erkenntnisse über die Dinge der ›Außenwelt‹ zu be-

handeln, ohne dabei die konkrete Verstandestätigkeit des Subjekts zu berück-

sichtigen.Das Subjekt erkennt diese Dinge nämlich nicht an sich, sondern nur

dadurch, dass es diese unter dem Aspekt der allgemeinen Verstandeskatego-

rien (Quantität, Qualität, Relation und Modalität) synthetisiert, d.h., dass es

ihnen »in einem Urteile Einheit gibt« (KrV, B 104). Daher spricht Kant auch von

der »Einbildungskraft«, die ganz wörtlich zu nehmen ist, nämlich als diejeni-

ge transzendentale Kapazität, wodurch diemannigfaltigen Sinnesdaten in ein

Bild gebracht werden (vgl. KrV, B 193-197/A 154-158). Mit der Erkenntnis über

die fundamentalen Kategorien ist es Kant dann auch möglich, die rationa-

listische Perspektive zu revidieren. Dass die Dinge erkennbar werden hängt

nicht damit zusammen, dass es für jedes unter ihnen ein imaginäres Urbild

oder – wie im scholastischen Sprachgebrauch – eine abstrakte Realie gibt.

Abstrakter als die Verstandeskategorien wird es nicht.

Allerdings spielt das ›ich denke‹ eine noch bedeutendere Rolle, denn es

fungiert nicht einfach nur als Katalysator des Erkenntnisprozesses. Mit der

Benennung der Kategorien ist schließlich noch nicht gesagt, warum und

auf welche Weise diese denn überhaupt im besagten Erkenntnisprozess

zur Anwendung kommen. Dass »Vorstellungen in einer Anschauung Einheit«

(KrV, B 105) gegeben wird, ist zunächst der Einheitsfunktion des Verstandes

zuzuschreiben, dessen Tätigkeit in der Anwendung der Kategorien Verstan-

desbegriffe hervorbringt. Die Erkenntnis, die der Verstand so produziert

ist allerdings »nicht intuitiv, sondern diskursiv« (KrV, B 93). Diese Aussage

ist gegen den rationalistischen Positivismus einer intuitiven Erkenntnis ge-

wendet. Kant hält diesem nun entgegen, dass die Verstandestätigkeit gerade

eine »Funktion« ist, worunter er »die Einheit der Handlung, verschiedene

Vorstellungen unter einer gemeinschaftlichen zu ordnen« (ebd.; Herv. T.M.),

versteht. Aber woher kommt nun die Einheitlichkeit dieser Handlung des

Verstandes? Damit die Kategorien zur Anwendung kommen können muss

ja schon eine Einheit vorausgesetzt werden, damit die Einbildungskraft ihr

Werk tun kann. »Die Kategorie setzt also schon Verbindung voraus. Also müssen wir

diese Einheit (als qualitative …) noch höher suchen […].« (KrV, B 131) Hier kommt

nun das ›Ich denke‹ ins Spiel, um synthetisierend, d.h. einheitsstiftend, zu

wirken. Das ›Ich denke‹ bildet den »Grundsatz der ursprünglichen synthetischen

Einheit der Apperzeption« (KrV, B 137).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Kritik der ethischen Institution

Die synthetische Einheit des Bewußtseins ist also eine objektive Bedingung

aller Erkenntnis, nicht deren ich bloß selbst bedarf, um ein Objekt zu erken-

nen, sondern unter der jede Anschauung stehen muß, um für mich Objekt

zuwerden, weil auf andere Art, und ohne diese Synthesis, dasMannigfaltige

sich nicht in einem Bewußtsein vereinigen würde. (KrV, B 138)

Hier treffenwir auf eine weiteren Kernaspekt der Transzendentalphilosophie.

Diese kritische Philosophie fragt nämlich nicht nur nach der Bedingung der

Möglichkeit von Erkenntnis, vielmehr lautet ihre eigentliche Frage: »Wie sind

synthetische Sätze a priori möglich?« (KrV, B 19) Diese kuriose Frage ist im höchs-

ten Maße bedeutsam, denn hinter dieser abstrakten Formulierung verbirgt

sich folgende Frage: Welche prädikativen Aussagen über die Dinge können

wird ohne die Zuhilfenahme der sinnlichen Erfahrung (also a priori) machen?

Die Antwort auf diese Frage ist deshalb von höchster Bedeutung, da wir diese

Aussagen, also diese synthetischen Sätze a priori, als evident und damit auch

als wahr betrachten können.

Was macht die synthetischen Sätze nun so besonders und ihren Wahr-

heitswert so wichtig? Die Antwort lautet: der Erkenntnisgewinn, der mit ei-

nem synthetischen Satz bzw. Urteil verbunden ist. Denn im Unterschied zu

einem analytischen Satz bringt ein synthetischer einMehr an Erkenntnis her-

vor. Hier ein beliebtes Beispiel:3 Der Satz ›Ein Schimmel ist ein weißes Pferd‹

ist analytisch. Die Prädikate des Satzes, nämlich ›weiß‹ und ›Pferd‹, stellen ei-

gentlich nur eine Auflösung (ἀνάλυσις) dessen dar, was im Subjekt des Sat-

zes, dem ›Schimmel‹, notwendig enthalten ist. Ein analytischer Satz ist daher

sehr wohl ein apriorischer Satz, bringt allerdings kein Mehr an Erkenntnis

hervor.

Mit dem synthetischen Satz verhält es sich dahingegen so, dass das Prädi-

kat des Satzes durchaus eine Erkenntnis über das Subjekt zutage fördert, die

sich nicht notwendig aus dem Begriff desselben ableiten lässt. Ein Beispiel:

›Mein Nachbar ist ein pensionierter Lehrer.‹ Die Bedeutung des Satzes mag

zwar durchaus zutreffend sein, allerdings ist es vollkommen klar, dass der

Begriff ›Nachbar‹ nicht notwendig oder allgemein die Information enthält,

dass es sich dabei um einen Pensionär und/oder Lehrer handelt. Der Satz ist

eben ein synthetischer, d.h. ein zusammengefügter. Eines ist er aber nicht,

nämlich a priori gültig.

3 Die Beispiele sind der Lese-Einführung von Ralf Ludwig (2009, 47) entnommen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 89

Die von Kant vorgestellte Differenzierung zwischen analytischen und syn-

thetischen Urteilen entpuppt sich nun gerade dort als brisant, wo nach den

›letztenWahrheiten‹ gefragt wird – anders gesagt, wo die symbolisierte Form

der fundamentalen Referenz bzw. der imaginäre Vater in Frage steht. Wir

wollen uns dies anhand von Kants eigener Argumentation vor Augen führen,

indem wir uns folgende Frage stellen: Unter welche Kategorie von Sätzen fal-

len die Urteile über Gott? Handelt es sich bei dem Satz ›Gott ist der allmäch-

tige und allwissende Vater und Schöpfer der Welt und des Menschen‹ um

einen analytischen oder einen synthetischen Satz? Man müsste doch anneh-

men, dass die genannten Prädikate notwendigerweise im Begriff Gott enthal-

ten sind, da andernfalls gar nicht erst von Gott die Rede sein könnte. Dieser

Feststellungwürde auch Kant nicht widersprechen (vgl. KrV, B 623). Da es sich

bei Gott zudem um einen Begriff handelt, den wir mit den Mitteln des Ver-

standes behandeln und für den wir keine empirische Anschauung vorfinden,

können wir außerdem sicher sein, dass es sich um einen analytischen Satz

handelt, da er offensichtlich a priori ausgehandelt wird. Nun stellt sich aber

die Anschlussfrage: Was haben wir dann mit der obigen Aussage an Erkennt-

nis gewonnen? Nicht viel, sagt Kant, denn wir haben es hier nur mit einem

abstrakten Urteil zu tun, aber nicht mit einem definitiven über Dasein und

Wirklichkeit Gottes. »Die unbedingte Notwendigkeit der Urteile … ist nicht

eine absolute Notwendigkeit der Sachen.« (KrV, B 621)

Zur Erläuterung greift Kant auf ein Beispiel aus der Geometrie zurück.

So hat z.B. ein Dreieck notwendigerweise drei Winkel, und dies ist unbe-

dingt gültig, auch wenn niemals ein Dreieck gezeichnet oder uns sonst wie

vor Augen geführt würde. Denn dass ein Dreieck drei Winkel hat ist not-

wendigerweise der Fall, deshalb muss es aber nicht außerhalb des Verstandes

existieren.Mit Gott verhält es sich nun ganz ähnlich, was Kant in seiner Kritik

des ontologischen Gottesbeweises aufzeigt (vgl. KrV, B 620-631). Laut diesem

ist Gott das höchste Sein bzw. – mit den Worten Anselms von Canterbury –

Gott ist das Sein, »über das hinaus Größeres nicht gedacht werden kann« (An-

selm von Canterbury 2005, passim). Auch für diese Definition gilt, dass sie

kein Mehr an Erkenntnis produziert und allein eine Verstandesübung dar-

stellt. Allerdings beansprucht das ontologische Argument zugleich, das Sein

Gottes und damit seine Existenz zu beweisen. Der Gedankengang ist leicht

nachzuvollziehen: Wenn Gott das Sein ist, über das hinaus Größeres nicht

gedacht werden kann, und wenn es ein existierendes Sein gibt (was notwen-

digerweise der Fall ist, denn cogito, ergo sum), dann muss doch auch dieses

höchste Sein selbst existieren. Aber so leicht ist es dann doch nicht. Kant kri-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Kritik der ethischen Institution

tisiert die Vertreter des ontologischen Beweises: »Räumet man euch dieses

ein, so habt ihr dem Scheine nach gewonnen Spiel, in der Tat aber nichts ge-

sagt; denn ihr habt eine bloße Tautologie begangen.« (KrV, B 625) In dem Satz

›Gott ist allmächtig usw.‹ nämlich stellt »das Wörtchen: ist … nicht noch ein

Prädikat« dar,

sondern nur das, was das Prädikat beziehungsweise aufs Subjekt setzt. Neh-

me ich nun das Subjekt (Gott) mit allen seinen Prädikaten (worunter die All-

macht gehöret) zusammen, und sage: Gott ist, oder es ist ein Gott, so setze

ich kein neues Prädikat zum Begriffe von Gott, sondern nur das Subjekt an

sich selbst mit allen seinen Prädikaten, und zwar den Gegenstand in Bezie-

hung auf meinen Begriff. […] Und so enthält das Wirkliche nichts mehr als

das bloß Mögliche. (KrV, B 626f.)

Der Begriff vonGott drückt also, genauwie das beispielhafte Dreieck, nur eine

Möglichkeit aus. Kant erklärt auch dieses Problemmit einem berühmt gewor-

denen Beispiel: »Hundert wirkliche Taler enthalten nicht das mindeste mehr,

als hundert mögliche.« (KrV, B 627) Das Beispiel mag zunächst etwas verwir-

rend klingen, ist allerdings vollkommen plausibel, wenn wir uns nur wieder

die fundamentale Funktion der symbolischen Ordnung vor Augen führen, in

der einem Begriff oder auch einem Zeichen ein bestimmter Wert und/oder

Sinn zugesprochen wird. Der Möglichkeit nach kann ich mit hundert ima-

ginierten Talern ohne Weiteres etwas im Wert von hundert Talern bezahlen,

denn der Sinn von ›hundert Talern‹ ist, dass sie diesen materialen Gegen-

wert symbolisieren. Und genau das tun sie auch in meiner Vorstellung. Habe

ich nun zufälligerweise tatsächlich hundert Taler in meinem Portemonnaie,

dann kommt durch ihre sinnanalytische Zweckmäßigkeit im symbolischen

Register kein realer Mehrwert hinzu. Anders gesagt, ich habe nicht plötzlich

zweihundert Taler, nur weil ich hundert tatsächliche Taler habe und mir zu-

gleich hundert Taler vorstelle. Das werde ich spätestens dann merken, wenn

ich versuchen sollte, mit den hundert Talern etwas im Wert von zweihundert

Talern bezahlen zu wollen. Schließe ich analog nun allein aufgrund des Postu-

lats der göttlichen Allmacht gleich auf die Existenz des allmächtigen Gottes,

so ist dieser Schluss nichts anderes als eine »elende Tautologie« (KrV, B 625).

UmGottes Existenz zu beweisen,müsste der Begriff von Gott eine empirische

Anschauung haben. Denn es gilt: »Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschau-

ungen ohne Begriffe blind. Daher ist es eben so notwendig, seine Begriffe

sinnlich zu machen […].« (KrV, B 75) Dies gestaltet sich bei der Gottesvor-

stellung allerdings als unmöglich, denn weder gibt es eine Anschauung der

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 91

Allmacht, noch der Allwissenheit und der sonstigen Prädikate, die traditions-

gemäß mit dem Gottesbegriff in Verbindung gebracht werden.

Wir können nun also das Ergebnis der kantischen Kritik hinsichtlich der

Frage nach den synthetischen Urteilen a priori schon einmal im Hinblick auf

das Imaginäre bzw. den imaginären Vater beantworten und stellen fest: Der

imaginäre Vater ist lediglich ein Postulat der denkenden Vernunft, eine notwendige

Existenz kann ihm nicht zugesprochen werden. Der Verstand findet in dem Be-

griff vom imaginären Vatergott nur das vor, was er selbst in ihn hineingelegt

hat.4 Bei Urteilen dieser Art handelt es sich folglich nicht um synthetische

Sätze a priori. Stattdessen kommen wir zusammen mit Kant zu der ernüch-

ternden Einsicht, dass sich die synthetischen Sätze a priori (scheinbar) ledig-

lich auf mathematische, geometrische und bestimmte physikalische Urteile

beschränken.5 Und so stellt Kant fest, dass folglich der »Nutzen aller Philo-

sophie der reinen Vernunft … also wohl nur negativ [ist]« (KrV, B 823/A 795).

Das Ergebnis mag desillusionierend sein, aber da der menschliche Geist

nun einmal zum Imaginären und zur Projektion tendiert, kommt gerade der

Kritik der reinen Vernunft in dieser Hinsicht eine unbedingte Bedeutsamkeit

zu, die Kant auch deutlich zum Ausdruck bringt: »Es ist demütigend für die

menschliche Vernunft, daß sie in ihrem reinen Gebrauche nichts ausrichtet,

und sogar noch der Disziplin bedarf, um ihre Ausschweifungen zu bändi-

gen, und die Blendwerke, die ihr daher kommen, zu verhüten.« (Ebd.) Für

die aufgeklärte und kritische Vernunft ist es daher unumgänglich, sich im-

mer wieder die Unmöglichkeit einer Letztbegründung vor Augen zu führen,

4 Das hängt formallogisch betrachtet mit der Tatsache zusammen, dass wir uns hier im

seinsthematischen Register des Denkens bewegen. Die Möglichkeit dieser Form des

Denkens ist aber an eine (quasi unbewusste) Entscheidung gebunden, in der der zu-

reichende Grund des Denkens selbst fixiert wird (vgl. Günther 1991, 274): »Anders aus-

gedrückt: wir brauchen einen Grund für unser Denken, weil dasselbe nur subjektive

Form ist undwir denmaterialen Gegenstand nicht selber imGedanken herstellen. Der

Grund ist es somit, der das Denken zur Sache selbst hinleitet. […] Deshalb beschreibt

auch die seins-thematische, zweiwertige Logik das Bewußtsein als ein handelndes,

in Entscheidungen lebendes. […] Deshalb ist die zweiwertige Logik auch auf Postula-

ten, regulativen Prinzipien, Definitionen und begrifflichen Konventionen aufgebaut.«

(Ebd.) Indem das zweiwertige Denken sich aber auf jene Postulate usw. verlässt, abs-

trahiert es von dem Faktum, dass es selbst wesentlich Denktätigkeit und »in Entschei-

dungen lebendes« ist.

5 Ein Beispiel: Der mathematische Satz ›7 plus 5 ist gleich 12‹ ist synthetisch, denn aus

der Zahl 12 muss nicht notwendigerweise auf die Zahlen 7 und 5 geschlossen werden,

es könnten auch 8 und 4 usw. sein (vgl. KrV, B 15f.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Kritik der ethischen Institution

egal ob sich diese nun einem abstrakten philosophischen Konzept wie dem

Sein als solchem oder einem nicht weniger abstrakten theologischen Myste-

rium Gottes verpflichtet fühlt.

Gerade der letztgenannte Punkt zeigt sich in kritischer Perspektive als

prätentiös. Man denke nur an das bekannte Argument, »daß die Wege des

Höchsten nicht unsere Wege sein (sunt Superis sua iura)« (Kant 1983l, A 201).

Dieses Argument stammt natürlich aus dem theologisch-ethischen Diskurs

um die Frage der Theodizee und wird dort als eine Apologie der göttlichen

Gerechtigkeit undWeltlenkung genutzt, indem es das Leid derWelt auf einen

höheren Zweck zurückführt, der der Intention derWeisheit Gottes und damit

dessen Plan entspricht, der einfachen Kreatur auf Erden aber verschlossen

ist und ihr ein ewiges Rätsel bleibt. Dieses Argument ist allerdings unhaltbar.

Wir haben bereits oben gesehen, dass diemonokausale Letztbegründung eine

imaginäre Funktion darstellt und deshalb auch nicht als philosophisch zuläs-

sige Begründung herhalten kann. Darüber hinaus müssen wir – mit Kants

Argumentation im Rücken – fragen: Steht Gott über der Ethik? Findet sich hier

nicht nur wieder eine Teilung der Ethik in zwei Bereiche, deren einer der ab-

solute und ultimative Expertendiskurs ist, der dem anderen, der kontingen-

ten Moralität, gänzlich überlegen ist? Seit Kant steht fest, dass es eine solche

Trennung nicht geben kann, denn genauso wie die Vernunft »Einheit haben

müsse« (KrV, B 826/A 798),6 ist auch das, was er das »Sittengesetz« nennt, nur

eines.

Der kantischen Entdeckung und Explikation des Sittengesetzes werden

wir uns im folgenden Abschnitt zuwenden. Die Beantwortung der Frage, ob

denn Gott über dem Sittengesetz stehe, wollen wir aber getrost vorwegneh-

men. Kants Antwort nämlich ist unmissverständlich: »Es [das Sittengesetz;

Anm. T.M.] schränkt sich … nicht bloß auf Menschen ein, sondern geht auf

alle endlichenWesen, die Vernunft undWillen haben, ja schließlich sogar das

unendliche Wesen, als oberste Intelligenz, mit ein.« (KpV, A 57) Wird Gott

6 Vgl. auch Hegel 1986s, 172: »Daß die Philosophie nur eine ist und nur eine sein kann, be-

ruht darauf, daß die Vernunft nur eine ist; und sowenig es verschiedene Vernunften ge-

ben kann, ebensowenig kann sich zwischen die Vernunft und ihr Selbsterkennen eine

Wand stellen, durch welche dieses eine wesentliche Verschiedenheit der Erscheinung

werden könnte; denn die Vernunft absolut betrachtet und insofern sie Objekt ihrer

selbst im Selbsterkennen, also Philosophie wird, ist wieder nur eins und dasselbe und

daher durchaus das Gleiche.« Vgl. auch Günther 1978, 122-124; Rödl 2019, 157f.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 93

als vernünftig vorgestellt,7 dann ist auch er an das Sittengesetz aus reiner

Vernunft gebunden.8 Das Postulat oder die Implikation einer Trennung von

göttlicher und menschlicher Vernunft wäre daher nichts Geringeres als ein intel-

lektueller Super-GAU,9 da hiermit eigentlich Folgendes postuliert würde: Al-

les was mithilfe der menschlichen Vernunft erkannt würde, wäre jederzeit

dem absoluten Zweifel unterworfen, da diese Vernunft ja nicht der ›eigent-

lichen‹ göttlichen Vernunft entspricht oder gar – wie es Descartes in seinen

Meditationen schon formuliert (vgl. Descartes 2008, 68-75) – von dieser betro-

gen werden könnte. Entsprechend drastisch fällt Kants Urteil über die Vertei-

diger des ›Die-Wege-des-Herren-sind-unergründlich-Arguments‹ aus. Dem

Maß an Absurdität, das Kant in diesem Argument und seinen Implikationen

entdeckt, würdigt der Aufklärer kein Wort mehr als unbedingt nötig: »Diese

Apologie, in welcher die Verantwortung ärger ist als die Beschwerde, bedarf

keinerWiderlegung; und kann sicher der Verabscheuung jedesMenschen, der

das mindeste Gefühl für Sittlichkeit hat, frei überlassen werden.« (Kant 1983l,

A 201)10Wir wollen uns nun also fragen, woher die Verlässlichkeit kommt, die

Kant mit dem Sittengesetz in Verbindung bringt.

7 Mandenke in diesemZusammenhang auch an das berühmteBonmotAlbert Einsteins:

»Der Alte [Gott; Anm. T.M.] würfelt nicht.«

8 Vgl. auch Klemme 2004, 109: »Die Moral steht auf eigenen Füßen, und selbst Gott ist

an ihre Gebote gebunden […].«

9 So äußert sich auch Kant selbstbewusst, wenn es um die Kapazität der Vernunft geht:

»Ich behaupte nun, daß die Transzendentalphilosophie unter alle[r] spekulativen Er-

kenntnis dieses Eigentümliche habe: daß gar keine Frage, welche einen der reinen Ver-

nunft gegebenen Gegenstand betrifft, für eben dieselbemenschliche Vernunft unauf-

löslich sei, und daß kein Vorschützen einer unvermeidlichen Unwissenheit und uner-

gründlichen Tiefe der Aufgabe von der Verbindlichkeit freisprechen könne, sie gründ-

lich und vollständig zu beantworten; weil eben derselbe Begriff, der uns in den Stand

setzt zu fragen, durchaus uns auch tüchtig machenmuß, auf diese Frage zu antworten

[…].« (KrV, B 505/A 477) Vgl. auch Günther 1978, 81, Anm. 2.

10 Die »Verantwortung«, von der Kant hier spricht, richtet sich nicht auf ein schlichtes

Abstraktum, sondern auf ein personalisiertes Element, nämlichGott. Dies zeigt sich im

psychoanalytischen Befund: Es wird nicht einfach eine Wahrheit unterstellt, sondern

ein Subjekt, das die Wahrheit (seiner selbst) garantiert. Lacan spricht daher vom sujet

supposé savoir, dem ›Subjekt, dem zu wissen unterstellt wird‹ bzw. das wissen soll (vgl.

Lacan 2015d, 129-168, bes. 143f.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Kritik der ethischen Institution

2. Der kategorische Imperativ und das Faktum der Vernunft

Obwohl Kant nun die Grenzen der Vernunfterkenntnis enger gezogen und

neu abgesteckt hat, resigniert er keinesfalls im Angesicht seines ernüchtern-

den Ergebnisses. Im Gegenteil, er ist der festen Überzeugung, dass mit der

Kritik der reinen Vernunft noch längst nicht der ganze »Kanon der reinen Ver-

nunft« abgehandelt ist (vgl. KrV, B 823-859/A 795-831). Er ist überzeugt, dass

es neben der reinen Vernunft auch die praktische Vernunft gibt, die ihrerseits

reine Gesetze enthält.11 Die Annahme ist berechtigt. Denn wir müssen uns

darüber im Klaren sein, dass Kant die Kritik der reinen Vernunft durchaus in

praktischer Absicht verfasst, schließlich bezeugt er damit in der Tat die Wahr-

heit der Aufklärung, indem er sie als Selbstaufklärung identifiziert.

Vor diesem Hintergrund wird auch verständlich, dass Kants »Umände-

rung der Denkart« ein realer ethischer Akt ist, indem sich die Vernunft selbst

vor dem »Gerichtshof« (KrV, B 779/A 751) der reinen Vernunft verantwortet

und sich dabei das universale aufgeklärte, selbstbestimmte und mündige

Denken zur Sitte macht.

Denn irgend eineMetaphysik ist immer in derWelt gewesen, und wird auch

wohl ferner, mit ihr aber auch eine Dialektik der reinen Vernunft, weil sie

ihr natürlich ist, darin anzutreffen sein. Es ist also die erste und wichtigs-

te Angelegenheit der Philosophie, einmal für allemal ihr dadurch, daß man

die Quellen der Irrtümer verstopft, allen nachteiligen Einfluß zu benehmen.

(KrV, B XXXI; Herv. T.M.)

Übersetzt in unsere Begriffe lautet die Ansage: Solange es denkende Subjekte

gibt, wird es auch immer das Imaginäre geben und daher auch die Aushand-

lung desselben im Register der symbolische Ordnung; umso wichtiger ist es

also, eine stetige Prüfung der inhaltlich überdeterminierten Wechselwirkung

beider Dimensionen vorzunehmen.

Dies führt uns zu einem ausgesprochen wichtigen Punkt: Denn die rei-

ne Vernunft entpuppt sich ihrem Wesen nach als praktische Vernunft, weil sie

als zentraler Akteur des kritischen Programms autonom agiert. Sie hat das

praktische Element – mit Hegel gesprochen – an und für sich. Und als Subjekt

der Kritik (genitivus sujectivus und genitivus objectivus) erwirbt sie diese Tatsache

11 Eckart Förster (2018, bes. 53-67) bietet eine anschaulicheDarstellung derGenese dieses

Gedankengangs.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 95

eben für sich. Ihre praktische Seite kommt zum Bewusstsein. Das Tätigwer-

den der Vernunft umfasst ihre Selbsterkenntnis – und ihre Selbsterkennt-

nis ist ihre Tätigkeit. Die kritische Prüfung, die sie vornimmt, ist wesentlich

Selbstprüfung und die Grenzbestimmung, die damit einhergeht, ist wesent-

lich Selbstbestimmung. Das kritische Denken zeigt sich als praktisches Den-

ken, denn da, wo die Vernunft sich selbst als autonom begreift, stellt sie ihre

unbedingte Freiheit unter Beweis.

»Praktisch ist alles, was durch Freiheit möglich ist.« (KrV, B 828/A 800)

Das praktische Denken unterscheidet sich daher von jeder simplen Technik

einer bestimmten Disziplin, die, mehr oder weniger mechanisch, spezifi-

schen inhaltlichen Vorgaben bzw. einer institutionellen Methodik zu folgen

hat. Dermodus operandi der kritischen Vernunfttätigkeit kommt nicht von au-

ßen, sondern von innen. Dabei ist er nicht übergriffig, sondern – ganz im

Gegenteil – begrenzend. Als solcher ist er universal, denn er ist an nichts an-

deres als die Vernunfttätigkeit selbst gebunden. Somit ist die Kritik der reinen

Vernunft nicht nur der Titel eines Werks des Philosophen Immanuel Kant, das

sich neben anderen philosophischenWerken einreiht, sondern als reale Kritik

ist sie allgemeine Tätigkeit des Geistes. Die Kritik ist ein universaler Akt des

Denkens, zu dem jedes seiner selbst bewusste Subjekt befähigt ist, da sich

das Denken darin in seiner allgemeinen Form (als allgemeine Subjektivität)

begreift. Sie ist universal, denn sie hebt das Entweder-Oder auf, das zwischen

unterschiedlichen positiven Verstandesbegriffen changiert. Und das kritische

Denken ist freies Denken, weil es diesen radikalen Bruch selbstbestimmt voll-

zieht. Anders gesagt, indem sich die Vernunft als reine praktische Vernunft er-

kennt, erweist sie sich nicht nur als gesetzt und damit als die äußere Form po-

sitiver Inhalte bzw. Reflexionsbestimmungen, sondern sie erkennt sich auch

in ihrer Kapazität, als Sich-Setzende zu sein, nämlich insofern sie sich als jene

Form selbst zum Inhalt hat. Als Sich-Setzende umfasst sie also ihr Gesetzt-

Sein und ihr Selbstverhältnis, d.h. dasjenige Verhältnis, in dem sie als Sich-

Setzende ist.12

Insofern begründet die Kritik das Wesen des menschlichen Bewusstseins

und damit auch das der Diskursivität neu und vollzieht einen radikalen ethi-

12 In dieser Feststellung sind wir bereits über Kant hinausgegangen, wobei wir gleichzei-

tig anzeigen, dass dieses Über-Kant-Hinausgehen gerade in der Form der praktischen

Vernunft, wie sie Kant expliziert, angelegt ist. Kant selbst wird zu dieser Auffassung

nicht fortschreiten, da er in seinem Denken noch der traditionellen Logik verhaftet

bleibt: vgl. hierzu Günther 1978, 108-136.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Kritik der ethischen Institution

schen Bruch, der ein geistesgeschichtliches Ereignis markiert. Denn »[d]er

Aktus der Freiheit oder die wahre sittliche Tat stellt immer einen Umsturz dar

[…]« (Zupančič 2001, 24). Der Eintritt in die Sittlichkeit

kann nicht durch allmähliche Reform, solange die Grundlage der Maximen

unlauter bleibt, sondern muß durch eine Revolution in der Gesinnung im

Menschen (einen Übergang zur Maxime der Heiligkeit derselben) bewirkt

werden; und er kann ein neuer Mensch, nur durch eine Art von Wiederge-

burt, gleich als durch eine neue Schöpfung (Ev. Joh. III,5; verglichen mit 1.

Mose I,2), und Änderung des Herzens werden. (RGV, B 54/A 50)

Der ethische Gesinnungswandel, den die Kritik markiert, ist ultimativ und

universal (womit nicht gesagt ist, dass er im Einzelnen auch konkret voll-

zogen wird). Es führt kein vernünftiger Weg hinter die hiermit gewonnene

Erkenntnis zurück. Aus diesem Grund aber fordert die reine Vernunft auch

die Explikation der praktischen Vernunft: Kants Rede von der »Heiligkeit«

der menschlichen Gesinnung durch die Erkenntnis des Sittengesetzes macht

deutlich, welche zentrale Rolle die praktische Vernunft im Kanon der reinen

Vernunft spielt. Denn mit der Entdeckung des Sittengesetzes einher geht zu-

gleich der eindrucksvolle Beweis dafür, dass der Mensch als Vernunftwesen

wirklich frei ist und sich selbstbestimmt auf dem Terrain der Sittlichkeit be-

wegen kann. Wie gelingt es Kant, diesen Beweis zu erbringen?

Um die Frage zu beantworten, wenden wir uns noch einmal den synthe-

tischen Sätzen a priori zu. Kant hatte in der ersten Kritik festgestellt, dass es

sehr wohl synthetische Sätze a priori gibt, aber auch erkannt, dass sich diese

auf die Bereiche vonMathematik undGeometrie beschränken.Dasswir in der

Mathematik imstande sind durch Induktion wahre Aussagen zu formulieren,

ist bekannt. Auf dieser rein formalen Ebene ließe sich nun tatsächlich auch

die erste der drei fundamentalen Fragen (vgl. KrV, B 833/A 805) beantworten,

die sich Kant stellt, nämlich: »Was kann ich wissen?« Mit Blick auf Inhalte

und die existenzielle Dimension ist diese Antwort aber wenig befriedigend.

Die anderen beiden Fragen – »Was soll ich tun?« und »Was darf ich hoffen?«

– bleiben vorerst unbeantwortet. Hier aber kommt nun die praktische Ver-

nunft ins Spiel. Kant fragt sich nämlich, ob nicht auch die praktische Vernunft

synthetische Sätze a priori enthält und kommt zu dem erstaunlichen Ergeb-

nis, dass sich sehr wohl ein unbedingt wahrer Satz der praktischen Vernunft

formulieren lässt. Die Rede ist vom kategorischen Imperativ. »Der kategorische

Imperativ ist nur ein einziger, und zwar dieser: handle nur nach derjenigenMaxi-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 97

me, durch die du zugleich wollen kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz werde.« (GMS,

BA 52)

Als synthetischer Satz a priori bildet der kategorische Imperativ das Sitten-

gesetz schlechthin. Die ethische Aussage, die hier gemacht wird, ist unbedingt

gültig, zumal sie frei von allen kontingenten Voraussetzungen ist. »Denn rei-

ne, an sich praktische Vernunft ist hier unmittelbar gesetzgebend.« (KpV, A 55)

Diese Tatsache ist fundamental wichtig: Das kritische Paradigma verbietet

es, einem synthetischen Urteil unbedingte Gültigkeit zuzusprechen, wenn es

nicht rein aus der Vernunft ableitbar ist und sich stattdessen z.B. dadurch

auszeichnet, dass es einer Naturbeobachtung entspringt, d.h. einer zufäl-

ligen empirischen Erfahrung. Einer solchen kontingenten Erfahrung unbe-

dingte Gültigkeit beizumessen, ist grundsätzlich unzulässig, da jede konkre-

te Erfahrung ebenso gut auch eine andere hätte sein können. In diesem Ver-

fahren erkennt Kant einen sich ausweitenden naturalistischen Fehlschluss, bei

dem von einem bestimmten ›Sein‹ bzw. einer (individuellen oder kollektiven)

Wahrnehmung, Gewohnheit oder gar einem ideellen Begehren auf ein unbe-

dingtes ›Sollen‹ geschlossen wird. Damit würden Sittlichkeit und Ethik der

puren »Willkür« unterworfen, weshalb Kant diese »sinnlichen Antriebe« auch

als »pathologisch« klassifiziert (KrV, B 830/A 802). Ein »empirisches Interes-

se« oder eine bestimmte »Neigung« – mag sie vordergründig moralisch auch

noch so nobel wirken – »zur Würde eines obersten praktischen Prinzips« zu

erheben, würde »dieMenschheit degradieren« und wäre »weit gefährlicher …,

als alle Schwärmerei, die niemals einen dauernden Zustand vieler Menschen

ausmachen kann« (KpV, A 126). Der kategorische Imperativ zeichnet sich nun

gerade dadurch aus, dass er frei von jedem pathologischen Interesse ist. Das

individuelle Begehren oder auch eine spezifische kollektive Moralität müs-

sen folglich zurückstecken, da sie niemals mit der Reinheit des apriorischen

Sittengesetzes aufschließen können.

Wie aber macht man sich dieses von allem Pathologischen unabhängige

und rein formale Gesetz zur Maxime des eigenen Handelns, wennman durch

keinen natürlichen Sachverhalt darauf gestoßen wird? Kants Antwort lautet:

mithilfe desWillens.

Es ist überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch außer derselben zu den-

ken möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten werden, als

allein ein guter Wille. […] Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt,

oder ausrichtet, nicht durch seine Tauglichkeit zur Erreichung irgend eines

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Kritik der ethischen Institution

vorgesetzten Zweckes, sondern allein durch dasWollen, d.i. an sich, gut […].

(GMS, BA 1.3)

»Der Wille wird als unabhängig von empirischen Bedingungen, mithin, als

reiner Wille, durch die bloße Form des Gesetzes als bestimmt gedacht, und dieser

Bestimmungsgrund als die oberste Bedingung aller Maximen angesehen.«

(KpV, A 55) Der reine Wille entpuppt sich daher als das Subjekt des Sittengeset-

zes. Als synthetischer Satz a priori involviert der kategorische Imperativ den

konkreten subjektivenWillen. Er bildet die Schnittstelle von allgemeinemVer-

nunftgesetz und konkretem menschlichen Handeln. Das Verhältnis von Sit-

tengesetz und Wille ist ein unmittelbares. Da es sich beim guten Willen folg-

lich um eine transzendentale Kapazität des Bewusstseins handelt, ist es Kant

somit auch möglich, den naturalistischen Fehlschluss zu vermeiden. Denn

vernünftigerweise kann ich nur das wollen, was unbedingt aus dem Sitten-

gesetz ableitbar ist, denn alles andere, was ich durch die Zuhilfenahme pa-

thologischer Elemente an normativen Aussagen formuliere, brächte enorme

ethische Problememit sich, die ich – vernünftigerweise – nicht verantworten

kann.

Kant liefert den Nachweis dafür anhand einiger Beispiele: Das berühm-

teste unter ihnen betrifft die Frage des Lügens. In einem kurzen Text von

1797, versehen mit dem sprechenden Titel »Über ein vermeintes Recht aus

Menschenliebe zu lügen«, setzt sich Kant mit dem folgenden Postulat ausein-

ander: »›Die Wahrheit zu sagen ist eine Pflicht, aber nur gegen denjenigen,

welcher ein Recht auf dieWahrheit hat‹.« (Kant 1983i, A 303) Für Kant steckt in

dieser Aussage ein folgenschwerer Grundirrtum (»πρῶτον ψεῦδος« [ebd.]).

Denn wie soll man ein Recht aufWahrheit haben können, wenn wir doch wis-

sen, dass dieWahrheit, d.h. die endgültige und inhaltlich bestimmte Wahr-

heit überhaupt kein Begriff der reinen Vernunft ist. »Man muß vielmehr sa-

gen: der Mensch habe ein Recht auf seine eigene Wahrhaftigkeit (veracitas),

d.i. auf die subjektive Wahrheit in seiner Person.« (Ebd.) Wollte man näm-

lich behaupten, dass es möglich wäre »objektiv auf Wahrheit ein Recht zu

haben«, dann käme es nur noch »auf seinenWillen an«, also darauf, dass ein

Individuum willentlich anerkennt, »ob ein gegebener Satz wahr oder falsch

sein solle; welches dann eine seltsame Logik abgeben würde« (ebd.). Die Idee

der Wahrheit würde dann reduziert auf individuelle Überzeugung und dem-

entsprechend kontaminiert durch pathologische Elemente, da die individuel-

le Überzeugung ohnehin kontingent und interessengeleitet ist. Gilt allein das

als wahr, was ein Individuum für wahr hält, würde jedem sittlichen Diskurs,

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 99

jeder Rechtsprechung und jeder Möglichkeit eines universalen ethischen Akts

ein Riegel vorgeschoben. Individuelle Überzeugung auf das Niveau des allge-

meinen (Menschen-)Rechts zu erheben, würde daher gerade nicht die Ge-

rechtigkeit fördern, sondern die Aushandlung von Gerechtigkeit verunmögli-

chen.13 Wenn Kant also von der »subjektiven Wahrheit« spricht, dann meint

er damit nicht die subjektive Wahrheit des Individuums, sondern die subjek-

tive Wahrheit des Menschen als Vernunftwesen. Und diese Wahrheit ist eben

nur innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft vorzufinden.

Entsprechend muss sich der Mensch auch angesichts der Frage des Lü-

gens vom kategorischen Imperativ leiten lassen, wenn er sich seines Willens

als eines widerspruchslos guten versichern will. Dies ist aber nicht immer

ganz einfach, wie Kant anhand seines Beispiels veranschaulicht: Nehmen wir

etwa an, ein gesuchter Mörder treibe sein Unwesen und eines seiner poten-

ziellen Opfer sei ein guter Freund von mir. Dieser taucht eines Nachts bei

mir auf und berichtet, dass er vom besagten Mörder verfolgt würde. Der

Freund versteckt sich daraufhin bei mir im Haus. Wenig später steht dann

auch der gesuchte Mörder, der den Verbleib meines Freundes erahnt hat, vor

der Tür und fragt mich, ob ich diesen in jüngster Zeit gesehen habe. Wie

antworten? Der erste Impuls wäre sicherlich, den Freund nicht zu verraten.

Aber wäre dies nicht ein interessengeleitetes und von daher ein pathologi-

sches Verhalten? Prüfen wir mithilfe des kategorischen Imperativs: Kann ich

wollen, dass das Lügen zu einem allgemeinen Gesetz wird, auch wenn es im

Einzelfall eine bestimmte Person schützen würde? Die Antwort muss lauten:

Nein.Die (Not-)Lügewürdemeinen Freundwahrscheinlich retten (sicher sein

kann ich mir nicht, denn zwischen meiner Lüge und den zukünftigen Taten

des Mörders besteht keine notwendige kausale Verbindung [vgl. Kant 1983i,

A 306f.]), aber zugleich hätte sie eine ausgesprochen verheerende Wirkung:

»Denn sie schadet jederzeit einem anderen, wenn gleich nicht einem ande-

ren Menschen, doch der Menschheit überhaupt, indem sie die Rechtsquelle

unbrauchbar macht.« (Ebd., A 305) Bei der »Rechtsquelle« handelt es sich na-

türlich um das universale Sittengesetz aus reiner praktischer Vernunft, das

als Bedingung der Möglichkeit einer verbindlichen sittlichen Ordnung wirkt.

Ganz im Sinne des berühmten Sprichworts würde also die einzelne Lüge jede

Verlässlichkeit und damit den Sinn jedes geltenden Rechts unterminieren.

Und dennoch ist hier Obacht geboten: Es hat sich jetzt zwar gezeigt, dass

der kategorische Imperativ unbedingt wahr ist, aber damit ist noch lange

13 Vgl. auch die anschauliche Analyse dieses Problems bei Badiou 2015, 19-21.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Kritik der ethischen Institution

nicht gesagt, dass der kategorische Imperativ so zu verstehen sei, dass aus

ihm absolute Wahrheiten abgeleitet werden könnten. Das Sittengesetz ist

nämlich nur als solcheswahr. Es zumodifizieren undmit Inhalten zu versehen

bedeuten nämlich, pathologische Elemente hinzuzufügen. Das heißt, das Re-

sultat dieses Vorhabens hat seinerseits keine apriorischeGültigkeit. Zur Veran-

schaulichung: Der Satz »Handle so, daß die Maxime deines Willens jederzeit

zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne« (KpV, A

54) ist a priori gültig; der Satz ›Wenn deine Maxime lautet, nicht zu lügen,

dann gilt sie als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung‹ ist es nicht. Anders

gesagt: In der reinen Vernunft gibt es keine Lüge (d.h. auch: sie lügt nie), denn

ihre Begriffe sind entweder analytische Sätze, die notwendig wahr sind, oder

die benannten synthetischen Sätze, die tatsächlich a priori gültig sind. Die Lü-

ge ist ein Phänomen a posteriori. Der kategorische Imperativ fungiert aber als

das universale Vernunftprinzip zur Beurteilung des Guten (»principium diiudi-

cationis bonitatis« [vgl. Henrich 2001b, bes. 17-28]) und das situative Ergebnis-

urteil, das aus seiner Anwendung resultiert, unterscheidet sich maßgeblich

von ihm, da es nicht unmittelbar gilt, sondern abgeleitet ist und nur situative

Gültigkeit beanspruchen kann. Das Ganze wird noch einmal deutlich, wenn

wir die Formulierung des kategorischen Imperativs genauer unter die Lupe

nehmen: »[H]andle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wol-

len kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz werde.« (GMS, BA 52; Herv. T.M.)

Durch welche Maxime bin ich denn unbedingt dazu aufgefordert, einen Wil-

len im Sinne des Sittengesetzes zu meinem (guten) Willen zu machen? Durch

keine andere als diejenige, die das Sittengesetz als kategorischer Imperativ

selbst bildet!

Um diesen wichtigen Punkt noch zu verdeutlichen, wollen wir uns zwei

Einwände bzw. Fragen anschauen, die man an Kants Mörder-Beispiel heran-

tragen kann. Zum einen stellt sich nämlich die Frage, warum Kant von der

Frage nach dem Recht auf Wahrheit ohne Umschweife übergeht zur Frage

nach dem Unrecht der Lüge. Bin ich denn in der beschriebenen Situation nur

aufgrund der Frage, die mir der Mörder stellt, dazu verpflichtet die Wahrheit

zu sagen? Reicht das kategorische Lügenverbot schon aus, meine Lippen zu

lockern? Schließlich hätte ich ja auch die Möglichkeit, der Frage auszuwei-

chen, die Tür zu schließen und die Polizei zu rufen. Das macht mich dann

vielleicht nicht zum Helden der Vernunft, aber vielleicht ist diese Alternati-

ve trotzdem nicht gänzlich unvernünftig. Wie dem auch sei, der Punkt ist

der, dass, wenn das situative Derivat des kategorischen Imperativs zwar das

kategorische Lügenverbot ausspricht, damit noch lange nicht die Alternativ-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 101

losigkeit hinsichtlich der Form, die die Anwendung des Sittengesetzes anzu-

nehmen hat, bewiesen ist.

Um den Sachverhalt zu prüfen, könnten wir uns ja auch eine andere Si-

tuation vorstellen, in der ich »einer Beantwortungmit Ja oder Nein nicht aus-

weichen kann« (Kant 1983i, A 304). Kant erwähnt diese mögliche Disposition

und scheint sie auch in seinem Beispiel vorauszusetzen. Formulieren wir sie

trotzdem einmal aus: Wie verhält es sich etwa, wenn ein (vermeintlicher) Spi-

on in Gefangenschaft gerät und nun von den Organen der Staatsregierung,

auf deren Befehl hin er gefangen genommen wurde, unter Androhung von

Folter verhört werden soll. Wir setzen nun automatisch voraus, dass es im

Hintergrund einmassives Legitimationsproblemgibt, denn die ganze Situati-

on sagt aus, dass es kein gemeinsames, geschweige denn allgemein geltendes

Recht (z.B. nach Art der UN-Charta) gibt, auf das sich die beteiligten Staa-

ten zu diesem Zeitpunkt geeinigt hätten.14 So oder so, die Verlässlichkeit des

Rechts hat hier ohnehin keine Relevanz, denn angenommen, der vermeintli-

che Spion handelte nun ganz im Sinne des kategorischen Imperativs, so ist

er ja nicht einem geltenden Recht, sondern der »Rechtsquelle« verpflichtet.

Verlangt das Sittengesetz von ihm nun, dass er ›seine Leute‹ ans Messer lie-

fert, weil er dem kategorischen Lügenverbot verpflichtet ist und der prekären

Situation nicht ausweichen kann? Das kann unmöglich der Fall sein, denn da-

mit wäre folgendes Paradox geschaffen: Durch das vermeiden der Lüge würde

er zum Verräter an seinen Mitmenschen. Dabei spielt es genauso wenig eine

Rolle, ob mit diesen Mitmenschen ›seine Leute‹ oder jede*r x-Beliebige ge-

meint ist, denn das Sittengesetz spricht auch das unbedingte Verbot des Ver-

rats aus, denn andernfalls würde auch hier ein pathologisches Interesse (z.B.

die Selbsterhaltung im Angesicht der Folter) in den kategorischen Imperativ

aufgenommen,was unzulässig ist. Erinnern wir uns daran,was Kant über die

»Wahrhaftigkeit« des Menschen als vernünftiges Lebewesen gesagt hat. Die-

se Aussage fußt nämlich auf einer alternativen (aber eben nicht im Wesent-

lichen verschiedenen) Fassung des kategorischen Imperativs, die Kant in der

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten formuliert: »Handle so, daß du die Mensch-

heit, sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden andern, jederzeit zugleich

14 Der Vollständigkeit halber sei hinzugefügt, dass es natürlich kein geltendes Recht oh-

ne Unrecht geben kann. Das hier aufgeführte Szenario überführt daher den rechtli-

chen Absolutheitsanspruch per se. Darüber hinaus gibt es allerdings durchaus so etwas

wie einen »Unrechtstaat« (vgl. Radbruch 1946), in dem z.B. Angriffskrieg, Völkermord,

Zwangs- bzw. Sklavenarbeit und Plünderung sich im geltenden ›Recht‹ wiederfinden.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Kritik der ethischen Institution

als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchest.« (GMS, BA 66f.) In der beschriebe-

nen Situation würde aber notwendigerweise irgendwer auf ein Mittel zum

Zweck reduziert. Davon aber einmal abgesehen, zeigt sich hier ein viel tiefer

liegendes Problem an: Es ist nämlich gar nicht geklärt, ob überhaupt eine der

Parteien ganz grundsätzlich für die Verwirklichung des Sittengesetzes steht

und ob die Elemente Verlässlichkeit und Autonomie in der Situation über-

haupt auffindbar sind.

Angesichts dieses Sachverhalts lassen sich nun zwei Ergebnisse formu-

lieren: (1) Die Anwendung des kategorischen Imperativs produziert keinen

Präzedenzfall und schon gar nicht einen neuen, modifizierten kategorischen

Imperativ. (2) Allein das Sittengesetz als solches dient der Prüfung der ge-

gebenen (Rechts-)Ordnung, nicht aber dient es als normative Handlungsan-

weisung innerhalb einer spezifischen zweckdienlichen und als unverrückbar

angesehenen Rechtsordnung, da es so in seiner Rolle als Rechtsquelle nicht

ernst genommen würde. Wo also eine spezifische Ordnung sich als Selbst-

zweck entpuppt, macht das Sittengesetz den Menschen auf seine Wahrhaf-

tigkeit aufmerksam, also auf die Vernunft(-Forderung), die das kontingente

geltende Recht überlagert, gerade weil sie die Rechtsquelle bildet. In diesem

Sinne wirkt der autonome Mensch zugleich als das Subjekt der Rechtsquelle,

wodurch er Zweck in sich selbst ist – oder anders gesagt, wodurch ihm die

unveräußerliche Würde innewohnt.

Es zeigt sich also, dass eine Tat, ein Gesetz, eine Rechtsordnung oder ei-

ne Ideologie, in der auch nur ein Mensch auf ein Mittel zur Erreichung eines

›höheren Zwecks‹ reduziert wird, folglich unsittlich und ethisch im höchsten

Maße bedenklich ist.15 Das Sittengesetz stellt einen universalen ethischen

Anspruch, der für alle vernünftigen Wesen gilt, die sich selbst als frei be-

greifen (könnten). »Denn da Sittlichkeit für uns bloß als für vernünftige We-

sen zum Gesetz dient, so muß sie auch für alle vernünftige[n] Wesen gelten

[…].« (GMS, BA 99f.) Dazu ist es unabdingbar, wie Kant feststellt, dass »die

Freiheit als Eigenschaft des Willens aller vernünftigen Wesen bewiesen wer-

de[…]« (GMS, BA 100). Auch diesem Beweis kann man sich erneut gut durch

ein Beispiel nähern, das aus der Feder Kants stammt. Dieses weist zudem

eine große Ähnlichkeit zu unserem Beispiel mit der angedrohten Folter auf.

Außerdem finden wir in ihm das Kernelement der kantischen Ethik wieder,

15 In diesem Zusammenhang sei noch einmal an das bizarre Beispiel des ›Feindstraf-

rechts‹ erinnert. Siehe Kapitel I, Anm. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 103

das ihr die Bezeichnung Pflichtethik bzw. deontologische Ethik eingebracht

hat. Es stammt aus der Kritik der praktischen Vernunft:

Setzet, daß jemand von seiner wollüstigen Neigung vorgibt, sie sei, wenn

ihm der beliebte Gegenstand und die Gelegenheit dazu vorkämen, für ihn

ganz unwiderstehlich: ob, wenn ein Galgen vor demHause, da er diese Gele-

genheit trifft, aufgerichtet wäre, um ihn sogleich nach genossener Wollust

daran zu knüpfen, er alsdenn nicht seine Neigung bezwingen würde. Man

darf nicht lange raten, was er antworten würde. Fragt ihn aber, ob, wenn

sein Fürst ihm, unter Androhung derselben unverzögerten Todesstrafe, zu-

mutete, ein falsches Zeugnis wider einen ehrlichen Mann, den er gerne un-

ter scheinbaren Vorwänden verderbenmöchte, abzulegen, ob er da, so groß

auch seine Liebe zum Leben sein mag, sie wohl zu überwinden für möglich

halte. Ob er es tun würde, oder nicht, wird er vielleicht sich nicht getrauen

zu versichern; daß es ihm aber möglich sei, muß er ohne Bedenken einräu-

men. Er urteilet also, daß er etwas kann, darum, weil er sich bewußt ist, daß

er es soll, und erkennt in sich die Freiheit, die ihm sonst ohne dasmoralische

Gesetz unbekannt geblieben wäre. (KpV, A 54)

Bevor wir uns der Analyse dieses Beispiels widmen, sei sogleich auf einemög-

liche Verständnisschwierigkeit hingewiesen, die nicht zuletzt auf Kants eige-

ne Rhetorik zurückzuführen ist. Denn die Art und Weise, wie Kant hier die

Anwendung des kategorischen Imperativs präsentiert, kann dazu verleiten,

das Sittengesetz mit inhaltlichen Bestimmungen aufzuladen, die es aber de

jure (d.h. hier tatsächlich durch sich selbst als Rechtsquelle) gar nicht haben kann.

Damit ist gemeint, dass dieses Beispiel zu implizieren scheint, dass die se-

xuelle Lust jederzeit ein pathologisches Interesse darstellt. Wir werden aber

sogleich sehen, dass dies nicht der Fall ist. Aber der Reihe nach. Klären wir

zunächst die Bedeutsamkeit seiner Aussagen über das Sollen.

Auch in Kants Beispiel geht es um Verrat. Wir können das Szenario also

sehr genau beurteilen und stellen mit Kant zusammen fest, dass die Person,

die hier in eine prekäre Lage gebracht wurde, mit Rücksicht auf das Sitten-

gesetze zu dem Schluss kommen muss, dass der Verrat ausgeschlossen ist.

Nun setzt dieses Beispiel allerdings nicht voraus, dass diese Person sich des

kategorischen Imperativs klar bewusst ist. Die Person ist sich lediglich ei-

nerMöglichkeit bewusst, nämlich der Möglichkeit, ihr eigenes pathologisches

Interesse, d.h. ihren Drang zur Selbsterhaltung, hintanzustellen. Die Person

gerät also gerade dadurch in die prekäre Lage, da sie weiß, dass sie den ehr-

lichen Mann nicht verraten soll. Dieses Sollen drückt nun eine Pflicht aus,

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Kritik der ethischen Institution

die mit dem Komplex aus angedrohter Todesstrafe und Selbsterhaltung kol-

lidiert. Hätte die Person kein Bewusstsein von dieser Art Pflicht, geriete sie

also gar nicht erst in diese prekäre Lage. Das Sollen ist allerdings kategorisch

und daher unumgänglich für eine vernünftige Person.16Mit demBewusstsein

des Sollens muss der vernünftigen Person aber auch klar sein, dass dieses Ur-

teil ein mögliches ist und tatsächlich umgesetzt werden kann. Nichts anderes

drückt die einprägsame Formel ›Du kannst, denn du sollst!‹ aus.

Im letzten Satz des oben zitierten Abschnitts weist Kant nun darauf hin,

dass die Befähigung zu diesem Urteil nur durch die apriorische Gültigkeit des

»moralischen Gesetzes« möglich ist. Dass die Person erkennt, dass sie den

ehrlichen Mann nicht ans Messer liefern soll, hängt daher nicht mit einer ne-

belhaften Intuition oder einem in der menschlichen Natur angelegten ›Ge-

rechtigkeitssinn‹ zusammen, sondern fußt auf dem a priori gültigen Sitten-

gesetz, denn dieses gilt natürlich auch dann, wenn ich mir seiner gar nicht

bewusst bin (oder wenn ich Kant nicht gelesen habe). Anders gesagt, das Sit-

tengesetz ist selbst die Bedingung der Möglichkeit dessen, was vordergrün-

dig wie eine Intuition oder ein natürlicher Gerechtigkeitssinn humanistischer

Provenienz erscheinen mag. Aber man darf nicht vergessen, dass wir uns

hier nicht in einem wie auch immer gearteten ›Naturzustand‹ jenseits allen

(Selbst-)Bewusstseins und jenseits der symbolischen Ordnung bewegen. Eine

Interpretation der kantischen Sittlichkeitslehre, die von der Dimension des

Symbolischen absieht, macht sich eines schädlichen Reduktionismus schul-

dig.

Exkurs V:Da auch dieser Punkt ausgesprochen wichtig ist, wollen wir ihn noch

etwas vertiefen. Interessanterweise lässt sichnämlichbeobachten, dass dieKri-

tik andieser Idee von Intuition oder natürlichemVermögen z.B. auch vonHegel

aufgenommenundpräzisiert, gleichzeitig aber von einemseiner ebenfalls sehr

einflussreichen Zeitgenossen, nämlich Schleiermacher, in den Wind geschla-

gen wurde. Hegel folgt Kant, wenn er festhält, dass der »sogenannte gesunde

Menschenverstand«demMenschen»vernünftigdurchsLebendurchhilft«,daer

»richtige Standpunkte« einnehmen kann (Hegel 1986r, 30f.). »Aber wirklich hat

auch der Mensch nur solches Zutrauen zu ihrer Wahrheit, weil ihn das Absolu-

te in einem Gefühl dabei begleitet und dies ihnen allein die Bedeutung gibt.«

16 Wir präzisieren: Eine Person kann natürlich auch um ihr vernünftiges Bewusstsein ge-

bracht werden, indem sie z.B. noch vor der hier skizzierten Situation durch Folter ge-

brochen oder durch Rauschmittel, Manipulation und dergleichen beeinflusst wird.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 105

(Ebd., 31) Unter demAbsoluten versteht Hegel hier die Vernunft, die er – in An-

schluss anKant–alsdiejenige Instanz interpretiert, diedieAntinomien,d.h. die

Paradoxa bzw.Widersprüche, die der Verstand produziert, aufhebt, ohne dabei

eine der beiden Positionen der anderen unterordnen zu müssen (vgl. Vieweg

2019, 185-187). Wir haben diese Aufhebung anhand des kategorischen Impera-

tivsbeobachtenkönnenalswiraufdasParadoxvonkategorischemLügenverbot

und gleichsam kategorischem Verbot des Verrats gestoßen sind. Im vernunft-

gemäßen Satz des kategorischen Imperativs ist derWiderspruch beider aufge-

hoben, ohne dass eines der beiden Verbote seine Gültigkeit angesichts des an-

deren verlieren würde. Wenn Hegel nun den Wert des »gesunden Menschen-

verstandes« und des »Gefühls« durchaus würdigt, dann tut er dies analog zu

Kant, indem er auf die apriorische Gültigkeit des Sittengesetzes verweist, das er

zurecht unter dem Begriff der Vernunft subsumiert. Damit ist allerdings nicht

gesagt, dass das Gefühl per se absolute Gültigkeit beanspruchen kann. In seiner

Zeit als Professor in Berlin wird er sich daher gegen die ›Gefühlstheologie‹ sei-

nes Kollegen Schleiermacher aussprechen, für den das »Gefühl schlechthinni-

ger Abhängigkeit« (Schleiermacher 2008, 44) zum absoluten Angelpunkt sei-

ner Religionsphilosophie wird. Allein der Zusatz der ›Abhängigkeit‹ veranlasst

Hegel zu einer radikalen Polemik, wenn er Schleiermacher entgegenhält, dass,

soferndasGefühlschlechthinnigerAbhängigkeitdochdenfrommen, religiösen

Menschen auszeichne, wohl ein »Hund der beste Christ« (Hegel 1986x, 58) sein

müsse. SchleiermacherwirddaraufhindenKontakt zuHegel abbrechen.Das ist

umso bedauerlicher, da Schleiermacher sich dadurch selbst eine valide – wenn

auch polemische – Kritik an seinemDenken vorenthält, diemaßgeblichen Ein-

fluss auf seineReligionsphilosophiehättenehmenkönnen. Schließlichhandelt

es sichbeiSchleiermacherumeinendereinflussreichstenmodernenprotestan-

tischen Religionsphilosophen undDogmatiker.

Kommen wir nun also zum ersten Abschnitt des Zitats. Im »Apolog vom Gal-

gen« (Zupančič 2001, 102) bringt Kant die Androhung der Todesstrafe nicht

mit dem Verrat, sondern mit der sexuellen Lust in Verbindung. Für Kant ist

es selbstverständlich, dass die Person, angesichts der Todesdrohung, auf die

sexuelle Befriedigung verzichten würde. So selbstverständlich, dass er bei sei-

nen Leser*innen voraussetzt, dass sie zum gleichen Schluss kommen. Aber

entspricht dies denn notwendigerweise dem kategorischen Imperativ?

Alenka Zupančič hat gezeigt, dass Kant hier seiner eigenen Erkenntnis

untreu wird, weshalb es nötig ist, Kant gegen Kant zu lesen (vgl. zum Folgen-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Kritik der ethischen Institution

den ebd., 102-104). Das Problem ist pikant. Denn man muss doch zugeben,

dass ich,würde ich der Liebesnacht aufgrund der Todesdrohung entsagen, ein

pathologisches Interesse – einmal mehr ist es die Selbsterhaltung – zu mei-

nerMaximemachenwürde. Ich würde schließlich dem nachgeben,was Freud

das »Lustprinzip« nennt. Dieses Lustprinzip (gelegentlich auch als Unlust-

prinzip bezeichnet) besagt, dass ein Lebewesen natürlicherweise zur Homöo-

stase tendiert.Was ist damit gemeint? Freud versteht den psychosomatischen

Komplex gewissermaßen analog zum Energieerhaltungssatz, um auf diese

Weisen den ›Haushalt‹ der psychischen Energie quantifizierbar und dadurch

wissenschaftlich-psychologisch handhabbar zu machen (vgl. Freud 1987b; La-

can 2015d, 182-195). Wenn nun das Gleichgewicht dieser Energie z.B. durch

Gewalteinwirkung von außen oder innen (man denke an den Begriff des Über-

Ichs) gestört wird, tendiert die Energie letztlich wieder zu einem Ausgleich

der Spitze, die z.B. ein starker Schmerz oder ein Schock hervorgerufen hat.

Der jeweilige Extremfall veranschaulicht dies sehr gut: Würde der zugefüg-

te Schmerz, z.B. bei einer (ohnehin schon mehr als fragwürdigen) aus dem

Ruder laufenden Folter, nicht unterbrochen, sondern immer nur verstärkt, re-

agiert der psychosomatische Komplex z.B.mit Ohnmacht bzw. Bewusstlosig-

keit. Beim psychischen Schock findet der Ausgleich z.B. durch Verdrängung

und/oder Sublimierung statt.

Da das Lustprinzip nun auch für das vernünftige Lebewesen gilt, stellt

sich die folgende Frage: Handele ich dem Sittengesetz entsprechend, wenn

ich dem Lustprinzip nachgebe und auf die Liebesnacht verzichte, dafür aber

dem Galgen entkomme? Die Antwort lautet natürlich: Nein, tue ich nicht.

Dies lässt sich einfach überprüfen: Kann ich denn wollen, dass die Maxime

meines Handelns, nämlich dem Lustprinzip zu folgen, zu einem allgemeinen

Gesetz würde? Vernünftigerweise kann ich das natürlich nicht wollen. Greifen

wir noch einmal auf das Beispiel mit dem Spion zurück und stellen uns vor,

einer ›seiner Leute‹ zu sein: Ich kann folglich vernünftigerweise nicht wol-

len, dass der gefangene Spion dem Lustprinzip nachgibt, nicht weil dadurch

mein Leben in Gefahr wäre (das wäre wieder nur ein pathologisches Inter-

esse), sondern weil mir das Sittengesetz vorschreibt, jeden Menschen (und

das schließt ihn, aber auch mich mit ein) allein als Zweck, nicht als Mittel

zu betrachten. Anders gesagt, entschlösse ich mich dementgegen zum altru-

istischen Selbstopfer, stellt sich wieder die Frage, ob dies nicht auch auf ein

pathologisches Interesse zurückgeht: Rette ich dem anderen (möglicherwei-

se) das Leben, indem ichmeines gebe, weil ich z.B. nicht mit der Schuld leben

könnte, dass er oder sie für mich gestorben wäre? Oder opfere ich mich, weil

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 107

sein oder ihr Verlust für mich das ganze Unternehmen infrage stellen würde,

was nur anzeigen würde, dass dieses eben nicht im universalen Sinne sitt-

lich, sondern interessegeleitet wäre? Das Sittengesetz fordert von mir nicht

weniger als vom Spion, nämlich dass ich das Unerträgliche ertrage und dem

Lustprinzip nicht nachgebe. Zupančič formuliert das analoge Ergebnis für

das Beispiel der prekären Liebesnacht:

Entscheidet man sich lieber für den Tod als für den Verzicht auf die Lust,

dann nicht etwa, weil man unfähig ist, auf die Lust zu verzichten, sondern

weil die Wahl der Lust unter den gegebenen Bedingungen die einzige Mög-

lichkeit ist, seine Fähigkeiten zum Verzicht auf die Lust (das Lustprinzip) un-

ter Beweis zu stellen. Folgt man Kants Vorschlag (und verzichtet auf die Lie-

besnacht), dann entscheidet man sich für das Lustprinzip als letztes Prinzip

seines Handelns. […] Man entscheidet sich also für die Liebesnacht nicht aus

Lust, sondern,wie es heißt aus Prinzip oder auch ›aus Pflicht‹. (Zupančič 2001,

104)

Zupančičs Argumentation zeigt noch einmal, worin die Wahrhaftigkeit des

kategorischen Imperativs besteht. Der Verweis auf die Pflicht ist hier ent-

scheidend. Sie erinnert daran, wie präzise die Pflicht in Anschluss an Kant

gefasst werden muss. Die Bestimmung der Pflicht ist dabei ausgesprochen

prägnant und es verwundert daher umso mehr, dass Kant sie selbst gelegent-

lich aus den Augen verliert. Auf welche Weise die Pflicht im Sinne der reinen

praktischen Vernunft verstanden werden muss, lässt sich anhand eines Ab-

schnitts aus der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten erläutern, in der Kant

den besagten Drang zur Selbsterhaltung thematisiert.

Dagegen, sein Leben zu erhalten, ist Pflicht, und überdem hat jedermann

dazu noch eine unmittelbare Neigung. Aber um deswillen hat die oft ängst-

liche Sorgfalt, die der größte Teil der Menschen dafür trägt, doch keinen in-

neren Wert, und die Maxime derselben keinen moralischen Gehalt. Sie be-

wahren ihr Leben zwar pflichtmäßig, aber nicht aus Pflicht. (GMS, BA 9f.)

Dass Kant hier die Pflicht zur Bewahrung des eigenen Lebens anspricht,

wirkt befremdlich Angesicht unserer bisherigen Erkenntnisse über den

kategorischen Imperativ. Kant, der zu dem Zeitpunkt, wo er diese Zeilen

schreibt, noch relativ am Anfang seiner moralphilosophischen Arbeiten steht,

spricht hier scheinbar einem abgeleiteten Urteil absolute Gültigkeit zu. Für

uns können wir aber festhalten, dass das implizite naturalistische Paradigma

der Selbsterhaltung gerade nicht »aus Pflicht«, also aus dem unbedingten Be-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Kritik der ethischen Institution

wusstsein des Anspruchs des Sittengesetzes, hervorgeht und daher keine der

aus ihm abgeleiteten Maximen auf der Höhe des Sittengesetzes ist. Abseits

davon aber veranschaulicht die Textstelle deutlich die Analogie zwischen dem

Konzept des pathologischen Interesses und dem freudschen Lustprinzip.

Die sinnvolle und logische Kernaussage des Abschnitts aber formuliert

Zupančič: Wenn das vernünftige Wesen im Sinne des Sittengesetzes han-

deln will, dann reicht es offensichtlich nicht aus, einfach pflichtmäßig zu han-

deln, sondern es muss pflichtmäßig und aus Pflicht handeln (wollen) (vgl. Zu-

pančič 2001, 28). Natürlich kann es sein, dass ich pflichtgemäß im Sinne des

Lustprinzips, das als Agenten der Selbsterhaltung fungiert, handele. Allein

pflichtmäßig lässt sich ferner auch im Sinne eines geltenden, kontingenten

Rechts handeln. Aber »pflichtmäßig und aus Pflicht« (KpV, A 144; Herv. T.M.)

kann nur bedeuten, den kategorischen Imperativ als solchen zum vernunft-

gemäßen Prinzip des Handelns zu machen (vgl. MS II, A 22). Hier begegnet

uns erneut das von Hegel immer wieder hervorgehobene Vermögen der Ver-

nunft, Antinomien und Widersprüche aufzuheben. Das Sittengesetz darf nie-

mals mit einem historisch-kontingenten, geltenden Recht verwechselt wer-

den. Als Rechtsquelle überlagert es jede kontingente Ordnung. »Das Sittliche

ist im Grunde ein Supplement, ein Überschuß.« (Zupančič 2001, 28) Das Sit-

tengesetz produziert einen Rest, der symbolisch nicht festgehalten werden

kann, um in einer kontingenten Ordnung ein für alle Mal untergebracht zu

werden. Dies lässt sich wunderbar anhand eines weiteren Beispiels von Kant

erläutern, in dem dieser die »Pflicht gegen sich selbst« (KpV, A 282) thematisiert.

Gegen Ende der Kritik der praktischen Vernunft greift Kant auf das Beispiel

der Seenotrettung zurück (eine in Zeiten der sogenannten ›Flüchtlingskrise‹

hochaktuelle Fragestellung). So schreibt Kant, dass »unsere Hochschätzung«,

»da jemand, mit größter Gefahr des Lebens, Leute aus dem Schiffbruche zu

retten sucht«, gerade der Pflicht gegen sich selbst gilt (ebd.). Und obwohl Kant

festhält, dass diese Pflicht »hier etwas Abbruch zu leiden scheint« (ebd.), be-

gegnen wir hier dem dialektischen Charakter des Sittengesetzes in Reinkul-

tur. Denn man muss das »gegen sich selbst« im doppelten Wortsinn verste-

hen: Der Seenotretter handelt einerseits gegen sich selbst, indem er sein Lust-

prinzip überwindet, aber andererseits geht die Pflicht, der gemäß er handelt,

zugleich gegen ihn selbst, d.h. diese Pflicht ist auch auf ihn gerichtet, weil er

selbst ein Vernunftwesen und damit nicht nur Subjekt, sondern auch Objekt

(Zweck) des Sittengesetzes ist. Betrachtet man diesen dialektischen Charak-

ter etwas genauer, so scheint sich darin auch – zumindest in theologischer

Perspektive – einemodifizierte und von daher dialektische Anthropologie Lu-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 109

thers widerzuspiegeln.Das bezeugt Kant gewissermaßen selbst: »DerMensch

ist zwar unheilig genug, aber dieMenschheit in seiner Person muß ihm heilig

sein.« (KpV, A 155) Erst unter dem Sittengesetz zeigt sich derMensch als ›Sün-

der und Gerechter zugleich‹. Denn als verpflichtend ist das Sittengesetz rein

und nicht pathologisch, aber indem es den einzelnen Menschen involviert,

ist es zugleich pathologisch (wir kommen im nächsten Abschnitt auf dieses

Verhältnis zurück). Insofern ist dieses Verhältnis aber nicht als substanzonto-

logische Bestimmung zweier abstrakter Seinsweisen desMenschen zu verste-

hen, vielmehr muss es als dialektische Vermittlung begriffen werden: In der

Aktualität seiner Autonomie begreift sich der Mensch als »unheilig genug«

und »heilig« und hebt auf diese Weise die abstrakte Trennung der Relata auf.

Exkurs VI: Im Zusammenhang mit dem dialektischen Charakter des Sittenge-

setzes sei auch – noch einmal theologisch – an Jesu Imperativ in Lk 9,23-25 er-

innert: »Zu allen sagte er: Wer mein Jünger sein will, der verleugne sich selbst,

nehme täglich sein Kreuz auf sich und folgemir nach. Dennwer sein Leben ret-

ten will, wird es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen verliert, der

wird es retten.Was nützt es einemMenschen,wenn er die ganzeWelt gewinnt,

dabei aber sich selbst verliert und Schaden nimmt?« Die Ethik Jesu ist radikal,

weil sie alle Strukturmerkmale des Sittengesetzes aufweist (dieser Sachverhalt

wird uns bei Hegel erneut begegnen, siehe Kapitel III.6).

Ähnlich drastischwie Jesu Forderungwirkt es heute, wenn Jean Ziegler sich an-

gesichts der »kannibalischen Weltordnung« des Kapitalismus unter Berufung

auf Kant an die Öffentlichkeit wendet: »›Die Unmenschlichkeit, die einem an-

deren angetanwird, zerstört dieMenschlichkeit inmir‹, hat Immanuel Kant ge-

schrieben. Der moralische Imperativ ist in uns allen. Es geht darum, ihn wach-

zurufen, denWiderstand zumobilisieren, denKampf zu organisieren.« (Ziegler

2018, 122)

Wie Zupančič zeigt, erweist sich das Sittengesetz in diesem ganzen Komplex

als ein Überzähliges, das weder auf das eine noch das andere Urteil reduziert

werden kann. Kein geltendes Recht könnte die Ambivalenz dieses Überschus-

ses, diesen ›Rest‹, den das Sittengesetz produziert, aufheben.

Indem nun das Sittengesetz diesen vernünftigen, dialektischen, überzäh-

ligen Charakter aufweist, hat es eine drastische Auswirkung auf das Subjekt,

das sich (notwendigerweise) unter ihm wiederfindet. Das Sittengesetz bildet

in diesem Zusammenhang nämlich das Medium der echten, realen (Hegel

würde sagen: der wirklichen) Subjektivation: Durch die Wirkung des impe-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Kritik der ethischen Institution

rativischen Charakters des Sittengesetzes wird das Subjekt zum gespaltenen

Subjekt im Sinne der lacanschen Theorie (vgl. zum Folgenden Zupančič 2001,

36-38). Diese Spaltung weist erneut den überzähligen Charakter der dialek-

tisch verfassten Vernunft auf. Denn das Subjekt ist nicht etwa aufgespalten,

weil das Sittengesetz von ihm fordert, seine ›ungespaltene Seite‹, die dem

Lustprinzip folgen will, zu entsagen. Es verhält sich vielmehr so, dass das sei-

ner selbst bewusste Subjekt, auf zwei Aspekte seiner selbst reflektiert: Zum

einen reflektiert es auf sich selbst als ungespaltenes Subjekt des Lustprin-

zips,17 zum anderen auf sich selbst als gespaltenes Subjekt, das durch die

Reflexion auf das ungespaltene Subjekt des Lustprinzips, mit dem es iden-

tisch ist, sich überhaupt erst als gespaltenes erkennt. Dies mag widersprüch-

lich klingen, doch darf nicht vergessen werden, dass die Logik des Selbstbe-

wusstseins hier eine Gleichzeitigkeit und Identität der Terme erfordert, da

andernfalls gar nicht erst von Selbstbewusstsein die Rede sein könnte.18 »Die

Spaltung des Subjekts der praktischen Vernunft ist die Spaltung zwischen

dem pathologischen Subjekt und dem gespaltenen Subjekt.« (Zupančič 2001,

37)19 Diese Spaltung ist von großer Bedeutung, denn in ihr verwirklicht sich

die eigentliche Freiheit des Subjekts.

Es hat sich also gezeigt, dass der Mensch als Vernunftwesen nicht durch

›natürliche Veranlagungen‹ determiniert ist. Es versteht sich von selbst, dass

er sehr wohl durch spezifische Bedürfnisse bestimmt ist (und in gewisser

Weise auch determiniert, denn ich bin z.B. nicht so frei, dass ich sagen könn-

te, ich höre nun auf zu atmen, aber entscheide mich einfach dafür, trotzdem

nicht zu ersticken), aber er wird nicht notwendigerweise von ihnen diktiert.

Dadurch also, dass der Mensch fähig ist, dem Lustprinzip zu entsagen, stellt

17 Lacan macht deutlich, dass es sich bei diesem Subjekt des Lustprinzips trotzdem

um ein Subjekt handelt, allerdings haben wir es hier mit einer »azephalen Subjek-

tivierung, einer Subjektivierung ohne Subjekt« zu tun (Lacan 2015d, 193; vgl. ebd.,

177f.189f.).

18 Wir vertiefen die Analyse des Selbstbewusstseins in Kapitel III.1.

19 Hier wird außerdem der hegelsche Charakter von Zupančičs Argument deutlich. Das

besagte Verhältnis des gespaltenen Selbstbewusstseins, das sich als Einheit von »Ver-

nunft« und »Sinnlichkeit« begreift, beschreibt Hegel im Kapitel über die »moralische

Weltanschauung« in der Phänomenologie des Geistes (vgl. PhG, 445f.): »Solche Einheit

erst ist die wirkliche Moralität, denn in ihr ist der Gegensatz, wodurch das Selbst Be-

wußtsein oder erst wirkliches und in der Tat Selbst und zugleich Allgemeines ist, ent-

halten […].« (PhG, 446)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 111

er sein Vernunftvermögen unter Beweis, wodurch er sich vom Tier maßgeb-

lich unterscheidet: »Nun findet der Mensch in sich wirklich ein Vermögen,

dadurch er sich von allen anderen Dingen, ja von sich selbst, so fern er durch

Gegenstände affiziert wird, unterscheidet, und das ist die Vernunft.« (GMS,

BA 107f.) Das vernünftige Wesen als gespaltenes Subjekt hat in diesem Sin-

ne »zwei Standpunkte«, deren ›Synthese‹ es bildet. Diese Synthese bildet es

»einmal, so fern es zur Sinnenwelt gehört, unter Naturgesetzen (Heterono-

mie), zweitens, als zur intelligiblen Welt gehörig, unter Gesetzen, die, von der

Natur unabhängig, nicht empirisch, sondern bloß in der Vernunft gegründet

sind« (GMS, BA 108f.) und die Autonomie implizieren. Durch die Teilhabe an

beiden Standpunkten beweist sich die Freiheit des Subjekts. Denn die Frei-

heit als Autonomie wäre selbst ein leeres Phänomen ohne einen Gegenstand

in der heteronomen »Sinnenwelt«. Kant selbst fasst den Gedanken in einem

prägnanten Absatz zusammen:

Und so sind kategorische Imperativen möglich, dadurch, daß die Idee der

Freiheit mich zu einem Gliede einer intelligiblen Welt macht, wodurch,

wenn ich solches allein wäre, alle meine Handlungen der Autonomie des

Willens jederzeit gemäß sein würden, da ich mich aber zugleich als Glied

der Sinnenwelt anschaue, gemäß sein sollen, welches kategorische Sollen ein

synthetischer Satz a priori vorstellt […]. (GMS, BA 111)

In diesem Satz steckt aber auch noch etwasmehr, wie Slavoj Žižek betont (vgl.

zumFolgenden Žižek 2009, 20-23):Wäre ich nämlich allein ein Glied der intel-

ligiblenWelt (d.h. ein Teil des ›bloßGedachten‹, demGebiet derNoumenabzw.

»Noumenen«, wie Kant an anderer Stelle schreibt [vgl. KrV, B 409-413]), dann

würde ich gerade nicht wahrhaft frei sein. Stattdessen wäre ich in Wahrheit

absolut unfrei, da »alle meine Handlung« nun »der Autonomie des Willens

jederzeit gemäß sein würden«. Mein Wille wäre dann jederzeit im Einklang

mit dem kategorischen Imperativ. Anders gesagt, mein Wille wäre durch das

Sittengesetz determiniert und demnach alles andere als ein freier Wille. De-

terminiert wäre ich auch, wie wir gesehen haben, wenn ich allein Glied der

Sinnenwelt, der Phaenomena, wäre. Denn das hieße, ich wäre ohne Selbstbe-

wusstsein und Vernunft dem Gesetz der Natur unterworfen. Žižek bringt es

auf den Punkt: »Our freedom persists only in a space between the phenomenal and

the noumenal.« (Žižek 2009, 23)

Man kann die Wichtigkeit dieses Sachverhalts nicht genug betonen. Mit-

hilfe der Methode der Transzendentalphilosophie, deren Weg über die Kritik

der reinen Vernunft zur Kritik der praktischen Vernunft führt, gelingt es Kant, die

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Kritik der ethischen Institution

Freiheit des vernünftigen Wesens zu beweisen. In dem »Du sollst« der reinen

praktischen Vernunft verwirklicht sich die Freiheit und taucht als überzähli-

ges Element des Vernunfturteils auf, das weder auf den Bereich der Phäno-

mene (des Seins), noch auf den Bereich der Noumena (des Denkens) redu-

ziert werden kann, sondern beide synthetisiert, wodurch sie überhaupt erst

als solche ins Bewusstsein treten. Kant selbst ist sich seiner Entdeckung sehr

wohl bewusst, was sich darin widerspiegelt, dass er ihr einen Namen gibt.

So spricht er vom »Faktum der Vernunft« (vgl. KpV, A 56). Mit Faktum ist hier

allerdings nicht eine Tatsache im Sinne eines »factum brutum« gemeint, son-

dern Faktum ist hier das »Wort für eine Tat oder Handlung« im Sinne einer

»imputatio facti«, d.h. einer »Zurechnung« (Löhrer 2004, 187). »Das Faktum der

Vernunft wäre daher nicht eine Tatsache, auf die die Vernunft stößt, sondern

eine Tat oder Handlung der Vernunft (genitivus subjectivus), die sie vollbringt.

Diese Tat ist der Akt der sittlichen Gesetzgebung, dessen Resultat das Be-

wusstsein des Sittengesetzes ist.« (Ebd.; vgl.Willaschek 1991; Willaschek 1992,

bes. 174-193)

Wir dürfen nun allerdings eines nicht aus den Augen verlieren: Das Fak-

tum der Vernunft beweist zwar die Freiheit des Menschen, aber hiermit sind

wir noch nicht über das reine ›Du sollst‹ hinausgelangt. Es stellt sich schließ-

lich die Frage, wie aus dem Sollen nun nicht nur der gute Wille, sondern auch

der reale ethische Akt werden kann, der sich nicht auf den Bereich des Aprio-

ri beschränkt. Anders ausgedrückt: Was motiviert das vernünftige Subjekt,

vom Gesetzgebungsakt der Vernunft zum realen ethischen Akt überzugehen?

Kants Argumentation scheint an diesem Punkt plötzlich etwas träge zu wer-

den, was ihm dann u.a. auch von Hegel in dessen frühenWerken vorgehalten

wird.Denn der Lösungsversuch, den Kant anbietet und denwir uns als nächs-

tes anschauenwollen,weist einige Schwächen auf und die Argumentation des

Königsbergers bleibt hinter ihrer gewohnten Schärfe zurück.

Exkurs VII: Bevor wir zum nächsten Abschnitt übergehen, wollen wir noch ei-

nem möglichen Missverständnis vorbeugen, dass sich aus dem hier oft ge-

brauchten Begriff vom ›vernünftigen Wesen‹ ergeben kann. Denn es mag die

Frageauftreten,wieesnunumdiejenigenWesensteht,diesichnicht (odernoch

nicht, wie es z.B. für das Kleinkind gilt) ihrer Vernunft bedienen können. Auch

hier beugt das Sittengesetz jedem Gedanken einer Abstufung der Lebewesen

vor. Kann ich vernünftigerweise wollen, dass eine Maxime die besagen würde,

dass das Kleinkind oder der geistig Behinderte einen ›geringerenWert‹ als der

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 113

(schon) vernünftigeMensch habenmüssten, zu einem allgemeinen Gesetz ge-

macht würde? Wohl kaum! Denn zum einen war ich selbst einst ein Kleinkind

und damit angewiesen auf die Fürsorge andererMenschen, zum anderen ist es

nicht ausgeschlossen, dass auch ich, z.B. durch einen Unfall, zu einem geistig

BehindertenwerdeundeinweiteresMal auf die FürsorgemeinerMitmenschen

angewiesen bin. Aber ich brauche gar nicht so weit gehen und mein eventuel-

les Eigeninteresse hier ins Spiel bringen, eben weil der kategorische Imperativ

mich schon längst in die Pflicht genommen hat, wie wir oben gesehen haben.

Darüber hinaus ist es lohnenswert, sich zu vergegenwärtigen, dass Kant seine

Gedanken vor dem historischen Hintergrund formuliert, in dem die allgemei-

nen Menschen- und Bürgerrechte formuliert wurden. Entsprechend schreibt

Kant z.B. im § 18 derMetaphysik der Sitten über das »Elternrecht«, in dem es um

die Pflicht der Eltern gegenüber dem Kind »als Person« geht (vgl. MS I, AB 111-

115). Vor dem aufklärerischen Diskurs der allgemeinen Menschenrechte lässt

sich dieses ›Elternrecht‹ ausweiten: Die Pflicht gegenüber meinem Nächsten

betrifft die ganze (mögliche) Menschheitsfamilie. Der ›Generationsvertrag‹ (im

weitesten Sinne desWortes) ist daher nicht einfach eine Sache des Rechts, son-

dern der Sittlichkeit.20Wirwerden diesen Gedanken in Kapitel III.4 vertiefen.

3. Ein wenig Moraltheologie zur Motivation

Manmuss zugeben, dass die kritische Philosophie demMenschen einiges ab-

verlangt. Auf die Frage, was er wissen könne, gibt sie die ernüchternde Ant-

wort, dass ontologische Letztaussagen schon einmal nicht dazu gehören, er

sich aber glücklich schätzen könne, wenn er Freude an Mathematik hat. Auf

die Frage, was er tun solle, gibt sie die ambivalente Antwort, dass sich zwar

ein fester Halt für das Wissen finden lässt, dieser sich aber als praktisch-phi-

losophischer bzw. ethischer Imperativ entpuppt, der ihn vollkommen in die

Pflicht nimmt und sich gegen seine weltlichen Neigungen richtet. Wie kann

man da erwarten, dass das LustwesenMensch sich diese apriorischeGültigkeit

zu Herzen nimmt und sein Leben dementsprechend gestaltet? Kant wittert

diese Problematik und wendet sich ihr bereits im letzten Teil der Kritik der

20 Entsprechendes gilt daher auch für ähnliche vertragsartige Rechtsphänomenewie z.B.

das Erbrecht. Die gängige Praxis des Erbrechts würde vor dem Sittengesetz nicht be-

stehen können. Siehe auch Kapitel III, Anm. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Kritik der ethischen Institution

reinen Vernunft zu. Die Frage nach Wissen und Sollen tritt nun in den Hinter-

grund. Stattdessen stellt er sich die Frage: »Was darf ich hoffen?« Diese Frage

lässt tief blicken, denn zum einen zeigt sie natürlich an, dass Kant sich über

die besagte Problematik im Klaren ist, zum anderen lässt sie aber auch schon

die zugrundeliegende Logik seiner Lösungsstrategie durchblicken: Dort, wo

es um Hoffnung geht und wo dieser eine motivierende Wirkung zugespro-

chen wird, da wird ganz offensichtlich auf etwas Jenseitiges verwiesen. Das

muss nicht gleich ein himmlisches oder höllisches Jenseits sein. Es reicht ja

schon die Aussicht auf ein ›diesseitiges Jenseits‹ aus, um mich zum sittlichen

Handeln zu motivieren, weil es mir etwas Erhofftes in Aussicht stellt. Kurz,

Jenseits meint zunächst einmal jenseits der aktuellen Situation, jenseits des Hier

und Jetzt.

Das kann einen aber durchaus stutzigmachen, schließlich habenwir doch

gerade erst erkannt, dass die Wahrheit des Sittengesetzes in seiner Anwen-

dung und Faktizität, also in actu, besteht und nicht unter demDiktat einer wie

auch immer gearteten Zweckgebundenheit stehen darf. Bevor wir aber näher

auf diesen Einwand eingehen, wollen wir Kants Argumentation genauer be-

trachten.

Bei Kants Überlegungen zur Frage der Hoffnung handelt es sich tatsäch-

lich um moraltheologische Überlegungen, die sich in zwei Phasen untertei-

len lassen (vgl. zum Folgenden Henrich 1971b, bes. 48-51). Sein früherer Ent-

wurf in der ersten Kritik widmet sich dem Gedanken der Glückseligkeit. Unter

Berücksichtigung unserer Terminologie lautet das Argument wie folgt: Der

Mensch (des Lustprinzips) strebt das Glück an, ist dabei allerdings stets ge-

zwungen, das Objekt zu ändern (die Überspanntheit, die unter dem Lustprin-

zip zur Homöostase tendiert, muss dabei nicht von einer äußeren Gewaltein-

wirkung herstammen, sondern kann auch der Langeweile oder dem Über-

druss entspringen). Einen sinnvollen Begriff von Glück kann nun, laut Kant,

allerdings nur die Vernunft hervorbringen. So muss die Vernunft zweierlei

Anforderung erfüllen: Erstensmuss sie eine realistische Bedingung für die Er-

füllung des Glücksstrebens sein, zweitens muss sie auch künftiges Glück ver-

heißen können. Auf diese Weise würde auch das Sittengesetz zur Handlung

motivieren und nicht nur simpler »Gegenstand des Beifalls« (ebd., 48) sein,

wie Dieter Henrich bemerkt. Gleichzeitig aber verweist Henrich zurecht auf

die vernunftlogische Tatsache, dassmit demGedanken von der Glückseligkeit

als Vorbedingung der Sittlichkeit alles andere als ein zureichender Grund für

diese geliefert wird. Kants Idee der Glückseligkeit würde nämlich »die Auto-

nomie der Vernunft mit Techniken der Selbstüberredung kompromittier[en]«

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 115

(ebd., 49), die sich pathologischer Elemente bedienen müsste. Hinzuzufügen

bleibt außerdem noch, dass wir es hier mit einer anthropologischen petitio

principii zu tun haben. Denn Kant hat hier kurzerhand die Glückseligkeit zur

Bestimmung des Menschen gemacht. Im Angesicht der kritischen Vernunft

lässt sich eine solche essenzialistisch anmutende Prämisse aber nicht ohne

Widersprüche postulieren (was auch Kant einräumenmuss [vgl. GMS,BA 101-

103]). Diese Einsicht aber führt ihn in die Arme der Moraltheologie.

In der späteren Phase wird Kant sein Programm gewissermaßen auf den

Kopf stellen. Nun ist nicht mehr die Rede von einer Bestimmung des Men-

schen, die die Verwirklichung seiner Glückseligkeit vorsieht, stattdessen ver-

lagert sich der Fokus auf eine eschatologische Dimension. Fassen wir den

Gedanken zusammen: Als Vernunftwesen unterstehen wir dem Sittengesetz.

Kraft der Vernunft ist es uns dabei möglich, darauf zu schließen, was wir tun

sollen, »ob es gleich niemals geschieht« (GMS, BA 62). Das impliziert aber zu-

gleich dieMöglichkeit eines »höchstenGuts«, das es »durch die Freiheit desWillens

hervorzubringen« gilt (KpV, A 203); ein höchstes Gut also, das zwar »nicht analy-

tisch erkannt werden könne«, »sondern eine Synthesis der Begriffe sei« (ebd.),

d.h. eine Versöhnung widersprüchlicher Terme, die im Verstand nur getrennt

gedacht werden können und deren Verbindung also nur imaginiert werden

kann, wie es z.B. das Bild des jesajanischen Friedens verdeutlicht, wo ›die

Wölfe bei den Lämmern wohnen‹ (Jes 11,6), oder dasjenige des Seenotretters,

der sein Leben gibt, um es im selben Zuge zu gewinnen.Doch auch eine solche

Aussicht hat offenbar wenig motivierende Kraft, da hier keine Garantie da-

für ausgesprochen werden kann, dass das ultimative Resultat etwas anderes

als bloß imaginär ist (vgl. Henrich 1971b, 50). Es muss also ein Wahrheitsga-

rant eingeführt werden, der das vernünftige, aber zweifelnde und hadernde

Bewusstsein mit der Tatsache seiner Spaltung versöhnt. So sieht sich Kant

in der zweiten Kritik dazu gezwungen, den Gottesbegriff wieder einzuführen,

den die erste Kritik doch für obsolet erklärte: »Folglich ist das Postulat der

Möglichkeit des höchsten abgeleiteten Guts (der besten Welt) zugleich das Pos-

tulat der Wirklichkeit eines höchsten ursprünglichen Guts, nämlich der Existenz

Gottes.« (KpV, A 226)

Kant nimmt nun aber sogleich eine Einschränkung vor, wenn er festhält,

dass durch diesen (vermeintlichen und zu Unrecht so bezeichneten) ›morali-

schen Gottesbeweis‹ das »christliche Prinzip derMoral« nicht deshalb sittlich

ist, weil es christlich ist – denn rein »theologisch« genommen wäre es »mit-

hin Heteronomie« –, »sondern Autonomie der reinen praktischen Vernunft

für sich selbst, weil sie die Erkenntnis Gottes und seines Willens nicht zum

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Kritik der ethischen Institution

Grund dieser Gesetze, sondern nur der Gelangung zum höchsten Gut, unter

der Bedingung der Befolgung derselben macht […]« (KpV, A 232). Kurz gesagt,

das Prinzip des Sittengesetzes bleibt der christlichen Morallehre als solcher

unbedingt vorgeordnet.

Was Kant hier beschreibt, bleibt allerdings dennoch weit hinter dem zu-

rück, was er in der Kritik der reinen Vernunft so gründlich erarbeitet hat. Denn

an dieser Stelle zeigt sich eine Eigenschaft der Transzendentalphilosophie,

die in der Folge ihrer Entdeckung erhebliche Kritik ernten wird und beson-

ders die Deutschen Idealisten Fichte, Schelling und Hegel zu der Auffassung

gelangen lässt, dass dem kantischen Programm ein zureichendes Fundament

fehle. Eine berühmt gewordenen Sentenz F.W.J. Schellings spiegelt dies be-

sonders gut wider: »Kant hat die Resultate gegeben; die Prämissen fehlen

noch.« (Hegel 1969a, 14) Es scheint nun auch allemal geboten, die fehlenden

Prämissen ausfindig zu machen, denn wenn wir uns daran erinnern, dass

Kant die transzendentaleMethode doch gerade zur Abwehr des radikalen Em-

pirismus und Rationalismus einführt, müssen wir an dieser Stelle leider fest-

stellen, dass sich in seine Philosophie doch einige Elemente eingeschlichen

haben, die den Postulaten der beiden Positionen erstaunlich ähnlich zu sein

scheinen.

In seiner umfangreichen Hegelstudie beschreibt Žižek in klaren Worten

die hegelsche Kritik an Kant, mit der interessanten Folgerung, dass Hegel

in diesem Sinne »buchstäblich ›mehr Kantianer als Kant selbst‹« war (Žižek

2014, 387). Gemeinsam mit Hegel argumentiert Žižek gegen die bereits er-

wähnte kantische Unterscheidung von Phaenomena und Noumena. Diese Dif-

ferenz bildet einen Kernfaktor der kantischen Philosophie, denn sie betrifft

nicht zuletzt die Vorstellung vom berühmten Ding an sich. Wir erinnern uns:

Der Transzendentalphilosophie geht es um die Bedingung der Möglichkeit

von Erkenntnis. Dabei stellt sie fest, dass unsere Erkenntnis der empirischen

Welt bzw. der ›Außenwelt‹ nicht eine Erkenntnis der Dinge (dieser Außenwelt)

an sich ist, sondern dass sie bedingt ist durch die Einbildungskraft und die

Verstandeskategorien, die die formale Struktur unserer Erkenntnis prägen.

Kant stellt also (gezwungenermaßen) fest, dass wir weder schlichtweg eine

Erkenntnis der Außenwelt haben noch eine vorgelagerte Erkenntnis von Ide-

en, die wir dann auf die Dinge der Außenwelt anwenden, sondern dass wir es

mit »Erscheinungen« zu tun haben, die sich aus der Be- bzw.Verarbeitung der

Dinge der Außenwelt durch den Verstand und seine Kategorien ergeben. Die

Dinge an sich bilden so aber eine ganz eigene, mehr oder weniger abgetrenn-

te Sphäre: »Die Sinnlichkeit, und ihr Feld, nämlich das der Erscheinungen,

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 117

wird selbst durch den Verstand dahin eingeschränkt: daß sie nicht auf Dinge

an sich selbst, sondern nur auf die Art gehe, wie uns, vermöge unserer sub-

jektiven Beschaffenheit, Dinge erscheinen.« (KrV, A 251) Kant ist hier rigoros,

denn er hält fest, dass »dasWort Erscheinung schon eine Beziehung auf etwas

anzeigt, dessen unmittelbare Vorstellung zwar sinnlich ist, was aber an sich

selbst auch ohne Beschaffenheit unserer Sinnlichkeit […], etwas, d.i. ein von

der Sinnlichkeit unabhängiger Gegenstand sein muß« (KrV, A 252). Wie ist das zu

verstehen? Sind Phaenomena (die Erscheinungen) und Noumena (die Dinge an

sich) zwei vollkommen unterschiedlichen Sphären zugehörig? Kants Aussage

scheint dies wenigstens zu implizieren. Ist dem aber tatsächlich so, wie muss

man dann die Beziehung der beiden Sphären erklären, die ja offensichtlich

bestehen muss? Die transzendentale Methode überschlägt sich hier, indem

sie, wie Schelling sagt, ihre Prämissen nicht offenlegt. Hier nun die hegel-

sche Lösung des Problems, wie sie Žižek anbietet (vgl. zum Folgenden Žižek

2014, 387-395)21:

Kant versteht die Noumena als positive Dinge an sich, auf die wir uns nur

via negativa beziehen können. Damit sagt er, dass ihnen eine Eigenständig-

keit als transzendente Gegenstände zukommt, wodurch sie zugleich als Ur-

sache und Grenze der Phaenomena wirken. »Der Begriff eines Noumenon ist

also bloß ein Grenzbegriff, um die Anmaßung der Sinnlichkeit einzuschrän-

ken, und also nur von negativem Gebrauche.« (KrV, B 310f./A 255) Kant räumt

daher selbst ein, dass »[d]ie Einteilung der Gegenstände in Phaenomena und

Noumena, und der Welt in eine Sinnen- und Verstandeswelt, … daher in po-

sitiver Bedeutung gar nicht zugelassen werden [kann]« (KrV, B 311/A 255). Nun

behauptet er allerdings auch, dass es also gerade nicht die Noumena sind, die

unserem Verstand eine Grenze setzen, sondern dass dieser vielmehr die No-

umena beschränkt: »Aber er setzt sich auch so fort selbst Grenzen, sie durch

keine Kategorien zu erkennen, mithin nur unter dem Namen eines unbe-

kannten Etwas zu denken.« (KrV, B 312/A 256) Mit dieser Selbstbegrenzung,

so Žižek, ist nun aber eine radikale, »reine Negativität« bezeichnet, die über

die einfache Negativität, die die schlichte Verneinung ›Phaenomenon ist nicht

21 Žižeks Überlegungen sind offensichtlich von Hegels Schulze-Rezension über das Ver-

hältnis des Skeptizismus zur Philosophie inspiriert. In diesem Text behandelt Hegel das

Problem des positiv bestimmten Dings an sich, wobei er sich veranlasst sieht, auf den

Terminus »Ekel« zurückzugreifen, wenn er über den Umgang des Kollegen (Gottlob

Ernst Schulze) mit diesem transzendentallogischen Philosophem spricht (vgl. Hegel

1986t, 219.234).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Kritik der ethischen Institution

Noumenon‹ ausdrückt, hinausgeht. Diese reine Negativität des Verstandes be-

steht in seiner »Selbstbegrenzung«: »Die Negativität geht somit der transzen-

denten Positivität voraus und die Selbstbegrenzung der Erscheinungen dem,

was jenseits der Grenze ist […]: Die Grenze zwischen Phaenomena und Nou-

mena ist nicht die zwischen zwei positiven Gegenstandssphären, denn es gibt

nur Erscheinungen und ihre (Selbst-)Begrenzung, ihreNegativität.« (Žižek 2014, 389)

Dies bedeutet nun aber auch, dass wir uns eines Bruchs mit der tran-

szendentalen Logik schuldig machen würden, wenn wir ein transzendentes

Wesen wie Gott postulieren würden. Um die Behauptung, es gebe eine posi-

tiv bestimmte transzendente Sphäre bzw. ein positiv bestimmtes transzen-

dentes Wesen, aufrecht zu erhalten, »müsste der Verstand die Position einer

Metasprache einnehmen, die von der Begrenzung der Erscheinungen ausge-

nommen ist und über jener Einteilung steht« (ebd., 390). Daraus zieht Žižek

den Schluss, dass ›Noumena‹ nur das Wort für das »Ansich« ist, »wie es uns

erscheint, eingebettet in die Welt der Erscheinungen« (ebd., 391). Es wäre daher un-

sachlich, mit der Einführung des Wortes ›Noumena‹, zugleich einen Mangel

bzw. eine »Lücke« in dem einzuführen, was man als das ›Ganze des uns mög-

lichen Wissens, der Realität oder der Wahrheit‹ bezeichnen kann. Aber nur

weil dieses Verfahren unzulässig ist, kann andererseits auch noch lange nicht

behauptet werden, dass wir im ›Besitz‹ des ›ganzen positiven oder möglichen

Wissens‹ wären und uns somit eine Art ›göttliche Allwissenheit‹ angeeignet

hätten, denn – und das impliziert die obige Lesart – die Verwendung eines

solchen abstrakten Begriffs von Allwissenheit als solcher ist überhaupt nicht

zulässig und gänzlich imaginär. Das Wissen aber, das wir nun tatsächlich

dazugewonnen haben, ist dennoch äußerst wertvoll: »Es gibt keine geheim-

nisvolle Lücke, die uns vom Unbekannten trennt, das Unbekannte ist einfach

unbekannt und indifferent gegenüber dem Bekannten.« (Ebd.)22 Das sich in

dieser Aussage manifestierende Nichtwissen ist kein abstraktes Nichtwissen.

Im Gegenteil! Vielmehr ist es ein konkretes (Nicht-)Wissen darüber, dass es

kein an sich positives, d.h. inhaltlich bestimmtes, Transzendentes bzw. Jen-

seits gibt. Auch das Transzendente können wir nur formaliter bestimmen,

22 Vgl. auch WL II, 499f.: »Sonderbarerweise ist in neueren Zeiten diese Seite der End-

lichkeit festgehalten und als das absolute Verhältnis des Erkennens angenommen wor-

den, – als ob das Endliche als solches das Absolute sein sollte! Auf diesem Standpunkt

wird dem Objekte eine unbekannte Dingheit-an-sich hinter dem Erkennen zugeschrie-

ben und dieselbe und damit auch dieWahrheit als ein absolutes Jenseits für das Erken-

nen betrachtet.«

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 119

genauso wie es beim Sittengesetz der Fall ist (und darin steckt, wie wir sa-

hen, auch die Freiheit).

Wir können uns dies auch noch einmal mithilfe des Sittengesetzes selbst

vor Augen führen: Kann ich vernünftigerweise wollen, dass die Maxime, dass

ein Individuum sich dem Sittengesetz allein aufgrund der Hoffnung auf ein

fiktives Entgelt, das das Postulat eines Gottesbegriffs voraussetzt, unterwirft?

Vielleicht kann ich das sogar wollen, allerdings nur, wenn andere Parameter

invariant wären: Denn es müsste garantiert sein, dass sich ausnahmslos je-

de*r diesem Gottesbegriff verpflichtet und auch, dass alle dieselbe Idee von

diesem Gott haben. Aber ist dies denn der Fall? Wohl kaum. Ich müsste schon

alle zur Orthodoxie zwingen, was selbst wiederum nicht mit dem Sittenge-

setz und der Selbstkritik der Vernunft vereinbar wäre. Aber die Sache wird

noch vertrackter:

Kant selbst stellt fest, dass wir »Handlungen nicht darum für verbindlich

halten, weil sie Gebote Gottes sind, sondern sie darum als göttliche Gebote

ansehen, weil wir dazu innerlich verbindlich sind« (KrV, B 847/A 819). Anders

gesagt, das Inhaltliche, das in diesem Fall eine religiöse Verfassung hat, folgt

dem Formalen, nämlich dem Sittengesetz, und geht diesem nicht etwa vor-

an. Dieser Sachverhalt ist ausgesprochen wichtig und wird ausgerechnet von

demZeitgenossen Kants hervorgehoben, von demman nicht unbedingt einen

moralischen Traktat erwarten würde – nämlich vom berühmt-berüchtigten

Marquis de Sade.

Bekannt ist Sade für seine Romane, die nicht selten der Pornographie zu-

geordnet werden, was ihrer Bildsprache vielleicht gerecht werden mag, aber

leider von der in ihnen präsentierten zugespitzten Deutung der kantischen

Moraltheologie ablenkt. In seinen Werken führt Sade nämlich das Desaster

vor, dass sich aus einer Vorordnung eines religiösen oder auch humanisti-

schen Begriffs von Gott vor das Sittengesetz ergibt. Dieser Gottesbegriff wä-

re schließlich selbst nicht durch irgendein Gesetz a priori vorgeschrieben und

brächte das Element des Zufalls und der Willkür in das Sittengesetz. So er-

klärt Sade, dass es doch auch ohne weiteres möglich wäre, sich einen dunklen

Gott, einen finsteren Fetisch vorzustellen, der für ein naturalistisches Para-

digma steht und der von mir fordert, unendlich zu genießen, so dass, wie

Lacan sagt, das Genießen in der Pflicht, genießen zu müssen, ›versteinert‹

(vgl. Lacan 2015e, bes. 299). Ein solcher Gottesbegriff konvergiert natürlich

mit der traditionellen paradiesischen Vorstellung einer entrückten und ver-

zückten Existenz jenseits der profanen Welt. Das Genießen zum Prinzip zu

machen, ist aber zerstörerisch. Dies zeigt sich daran, dass auch das Genie-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Kritik der ethischen Institution

ßen selbst mit dem Lustprinzip kollidiert. Die Lust besteht, wie wir gesehen

haben, darin, eine aufgebaute Spannung zu senken. Das Genießen aber be-

steht gerade darin, eine Spannung aufzubauen (vgl. Lacan 2013, 28). Der Hö-

hepunkt etwa beim Sex ist deshalb der Höhepunkt, weil sich von da an die

aufgebaute Spannung abbaut. Aber der dunkle Gott Sades fordert nun so-

gleich wieder: Genieße! Dieser Forderung kann aber nur noch jenseits des Lust-

prinzips (vgl. Freud 1975c)23 nachgekommen werden. Der Gott nimmt mich

in die Pflicht und fordert von mir, über mein Genießen hinaus zu genießen,

eben weil er das Genießen im Prinzip fordert. Das Genießen wird nun sado-

masochistisch. Genau daher rühren die Bilder der Folterorgien, mit denen

Sade seine Werke füllt, sowie das Phantasma vom untoten Folteropfer, das

es als einziges ermöglicht, diesem Imperativ überhaupt nachzukommen, da

es unendlich zu leiden/genießen versteht. Die sadesche Logik entspricht hier

ihrer Struktur nach ganz der Logik des Imperativs im moraltheologischen

Sinne Kants. Indem der Selbstverpflichtung unter dem Sittengesetz ein in-

haltliches Prinzip vorgeordnet wird, das den ›Himmel‹ verspricht, kann das

pflichtgemäße Handeln nicht umhin, die Welt zur ›Hölle‹ zu machen. Denn

das Versprechen des Jenseits geht auf Kosten des Diesseits.

Es zeigt sich also, dass die Motivation an einer anderen Stelle gesucht

werden muss, da sich das moraltheologische Fundament als unzureichend

23 Es geht hier also um den »Todestrieb«. Allerdings nicht um den Todestrieb in der Ge-

stalt, wie ihn Freud – selbst unsicher über die Zulässigkeit seiner These – einführt.

Freud selbst überlegt, ob es sich beim Todestrieb eben um jenen Trieb jenseits des

Lustprinzips handelt, bei dem das Organische den anorganischen Zustand – quasi die

endgültigeHomöostase – anstrebt. Lacanwird Freudwidersprechen und dessen Theo-

riemodifizieren. Für Lacan bezeichnet der Todestrieb dasjenige Begehren, das sowirk-

mächtig ist, dass es das Subjekt dazu veranlasst, das Lustprinzip zu suspendieren. Mit

anderen Worten, das Subjekt handelt dem Todestrieb entsprechend, wenn es seinem

Begehren nachgibt (und nicht dem Lustprinzip), auch wenn dieses Nachgeben seinen

Tod bedeuten mag. Der Tod bezeichnet hier also nur jene biologische Determinan-

te, durch die das Subjekt ›hindurchgeht‹, wenn es versucht, sich den Überschuss, der

mit seiner Spaltung einhergeht, anzueignen. Es versteht sich also, dass der Tod hier

eigentlich nur eine Chiffre ist, insofern das sprachbegabte Tier eben aufgrund seiner

Sprache immer wieder dazu gezwungen ist, durch die (toten)Worte und Signifikanten

hindurchzugehen, worin es sich aber gerade als Subjekt konstituiert (vgl. Lacan 2016b,

248-262; Evans 2017d, 282-284; Kläui 2015, 96-98). Es lässt sich hier folglich eine ge-

wisse Ähnlichkeit zurWirkung des Sittengesetzes beobachten, besonders dann, wenn

Lacan hier vom Auftauchen eines »neuen Subjekts« spricht (vgl. Lacan 2015d, 186-192).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 121

entpuppt. Wenn mich allerdings nur ein pathologisches Interesse dazu be-

wegen kann, mir das rein formale Motiv des Sittengesetzes zu eigen zu ma-

chen, dann stellt sich die folgende Frage, die Zupančič formuliert: »›Wie kann

man aus der reinen Form selbst ein ›pathologisches Element‹ machen, d.h.

ein Element, das als Triebfeder, als Antriebskraft unseres Handelns fungie-

ren kann?‹« (Zupančič 2001, 28)

Zupančič findet die Antwort auf diese Frage bei Kant selbst, und zwar

im Begriff der Achtung (vgl. zum Folgenden ebd., 70-76). Wir haben festge-

stellt, dass sich das Subjekt gerade darin konstituiert, dass es durch die un-

bedingte Forderung des Sittengesetzes gespalten wird.Wir erinnern uns: Ein

›Subjekt‹, dass bewusstlos einzig und allein dem Lustprinzip oder – genauso

bewusstlos – einzig und allein dem Sittengesetz folgt, ist kein Subjekt im ei-

gentlichen Sinne, denn es wäre dem Prinzip nicht unterworfen, sondern eins

mit ihm. Von einem Subjekt können wir aber erst dann sprechen, wenn es ge-

spalten ist, d.h., wenn es sich im Bewusstsein eines heteronomen Prinzips ei-

ner moralischen Ambivalenz ausgeliefert sieht und fürchtet, eine falsche Ent-

scheidung treffen zu können.24 Ich muss die Wahl haben, andernfalls bleibe

ich ein Automat, der sein Programmmechanisch abspult. Das Besondere am

Prinzip des Sittengesetzes ist nun, dass es kein absolut heteronomes Prinzip

darstellt, das von außen mit einer Gehorsamsforderung an mich herantritt.

Stattdessen ist das Sittengesetz etwas, das einerseits allein aus der Vernunft

selbst hervorgeht, aber andererseits dabei notwendigerweise auch das Sub-

jekt voraussetzt. »Die Form des Gesetzes ist Ursache ihrer selbst, aber das

kann sie nur im Durchgang durch das Subjekt sein, das allein ihm die Kraft

der Ursache geben kann.« (Zupančič 2001, 72f.) Das Sittengesetz ist sozusa-

gen das fremde Prinzip in mir selbst. Mich ihm zu unterwerfen bedeutet daher

auch nicht, fremdbestimmt zu sein, sondern gerade das Gegenteil, nämlich

autonom zu agieren (vgl. Henrich 2001b, 33). Auf diese Weise ruft es das Ge-

fühl der Achtung hervor. Dieses Gefühl markiert den Punkt der Subjektivie-

rung, »demgegenüber man nicht gleichgültig bleiben kann« (Zupančič 2001,

73). »Hier geht kein Gefühl im Subjekt vorher, das auf Moralität gestimmt wä-

re.« (KpV, A 134) In dem Gefühl der Achtung ereignet sich die Subjektivierung.

In seiner ausgesprochen hegelschen Lesart dieses Phänomens präzisiert

Henrich den Effekt dieses Gefühls der Achtung mit Blick auf das, was wir mit

24 Vgl. hierzu auch die berühmte Abhandlung von Søren Kierkegaard (2003) über die

Angst.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Kritik der ethischen Institution

Zupančič als Spaltung des Subjekts identifiziert haben: Unter dem Sittenge-

setz wird das Subjekt zwar gespalten, aber damit ist nicht gesagt, dass das

Subjekt des Lustprinzips und das gespaltene Subjekt auseinanderfallen. Das

Subjekt besteht eben in dem irreduziblen Grund des Selbstbewusstseins, in

dembeide Terme dasselbe, nämlich das bestimmte Subjekt, ausmachen. Auch

für Henrich bildet das Gefühl der Achtung ein Schlüsselelement der Subjekt-

werdung, nämlich insofern, »daß in der Achtung die Einheit selbst nicht be-

griffen, sondern faktisch ist« (Henrich 2001b, 34; Herv. T.M.). Die Achtung sagt

nicht aus, was das Subjekt ist, sondern dass das Subjekt ist. Analog zum Fak-

tum der Vernunft stellt die Achtung als Begriff eine imputatio facti dar, nämlich

die Subjektivierung, die im Akt der reinen praktischen Vernunft, die im Sub-

jekt zu sich kommt, um für sich zu sein, stattfindet.

Die Subjektivierung bezeichnet also die Einheit von (ungespaltenem)

Subjekt und (gespaltenem) Subjekt, die sich faktisch in der Möglichkeit der

Selbstbestimmung herstellt, und zwar allein durch Rekurs auf das Sittenge-

setz (vgl. Zupančič 2001, 36-39). Daher führt das Sittengesetz auch nicht zu

einer mechanistischen Überdeterminierung des Individuums, das ihm alle

Freiheit nimmt und es um jedes seiner pathologischen Interessen und Nei-

gungen bringt. Im Gegenteil, es modifiziert das Bewusstsein des Subjekts,

insofern es diesem dadurch möglich wird, sich selbst als autonomer Akteur

zu begreifen. Es ist dieses Selbstbewusstsein, welches das Gefühl der Achtung

aufkommen lässt. Die Achtung ist also nicht Achtung vor der Tatsache der

individuellen und kontingenten Existenz des Subjekts, sondern sie äußert

sich als Selbstachtung im Bewusstsein der eigenen Vernunftfähigkeit jenseits

der kontingenten Neigungen, Gefühle und Befindlichkeiten. Und so ist es die

Achtung als Selbstachtung, die wahrhaft motiviert: »Die Achtung bezeichnet

die Tatsache, daß sich die subjektive Kausalkraft mit der Form (des Gesetzes)

verknüpft. Wenn das geschieht, so hat diese Form wirklich die Kraft, das

Subjekt zu aktivieren und ›anzutreiben‹.« (Ebd., 75)

Die Motivation liegt also im Subjekt selbst, das sich in die Pflicht nimmt,

weil es diesem ihm eigenen Vermögen, das es sich zumMotivmacht,mit Ach-

tung begegnet. Es wirkt so selbst als der Agent der Motivation, wodurch auch

die Autonomie des Subjekts gewahrt bleibt. Wollten wir diese Tatsache der

praktischen Vernunft nun trotzdem in eine moraltheologische Form bringen,

dann sieht diese entsprechend anders aus, als Kant sie uns vorstellt. Denn

würden wir Gott voraussetzen, würden wir dem Sittengesetz noch ein hete-

ronomes Prinzip vorordnen. Aber da das sittliche Prinzip zugleich das Frem-

de und das unbedingt Eigene ist, dreht sich das Verhältnis um. Mit Hegel

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 123

können wir dieses umgekehrte Verhältnis benennen: »Glauben an Göttliches

ist nur dadurch möglich, daß im Glaubenden selbst Göttliches ist, welches

in dem, woran es glaubt, sich selbst, seine eigene Natur wiederfindet, wenn

es auch nicht das Bewußtsein hat, daß dies Gefundene seine eigene Natur

wäre.« (Hegel 1986o, 382) Was Hegel hier mit »Natur« bezeichnet, meint na-

türlich die Vernunft. In ihr begegnen sich das Göttliche und das Menschliche.

Es lässt sich also bereits erahnen, in welche Richtung uns die Betrachtung

der hegelschen Ethik bringen wird. Bevor wir uns ihr aber zuwenden, blei-

ben wir noch einen Augenblick bei Kant, den wir nicht verlassen wollen, ohne

einen Blick auf seine Gedanken zur Politik zu werfen. Diese sind schließlich

aufs Engste mit seinen ethischen Reflexionen verbunden und warten doch

mit ganz anderen Implikationen auf, als es seine moraltheologischen Speku-

lationen tun.

4. Volkssouveränität und Königsmord

Aufgrund der Tatsache, dass das Sittengesetz im Verhältnis zu den in sich ab-

geschlossenen, seinsthematischen Verstandesurteilen einen Überschuss bzw.

Rest produziert und sich somit als überzähliges Element entpuppt, sieht sich

der Kant der Kritik der praktischen Vernunft dazu veranlasst, den Gottesbegriff

einzuführen. Das Problem liegt darin, dass der Verstand an den Antinomi-

en, die die Anwendung des Sittengesetzes mit sich bringt, scheitert, da er

ihre zwei Seiten nur als unbedingt getrennte betrachten kann, deren Versöh-

nung ihm unmöglich erscheinen muss. Die Vernunft zeigt aber, dass diese

Versöhnung sehr wohl möglich ist. Sie vermag dies allerdings nur durch den

Verweis auf die apriorische, rein formale Gültigkeit des Sittengesetzes zu tun.

Die Auflösung dieser irreduziblen Differenz von Verstand und Vernunft weiß

ein Kant dann aber nur noch durch die Flucht ins Imaginäre zu bewerkstelli-

gen. Er erkennt dabei zwar sehr wohl das Problem des Phantasmas –was sich

etwa in seinen Ausführungen über die Antinomien der praktischen Vernunft

zeigt (vgl. KpV, A 204f.) –, ist aber durch das Postulat der Bestimmung des

Menschen zur Glückseligkeit dazu gezwungen, eine transzendentalphiloso-

phische Apologie des Imaginären vorzulegen. Die Wahrhaftigkeit des höchs-

ten Guts ist innerweltlich unvorstellbar, aber zugleich ist es »das notwendige

Objekt eines durchs moralische Gesetz bestimmbarenWillens« und muss da-

her im Sinne eines »unendlichen Progressus« verstanden werden, wobei die

Erfüllung eben nicht im Diesseits, sondern im Jenseits angesiedelt wird (KpV,

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Kritik der ethischen Institution

A 220). Postuliert werden muss also: das Jenseits, die »ins Unendliche fort-

dauernde Existenz«, d.h. die »Unsterblichkeit der Seele«, und schließlich der

Wahrheitsgarant der Erfüllung (Erlösung) selbst, nämlich Gott (vgl. KpV, A

220-241).

Wir haben gesehen, dass diese Postulate letztlich das ganze Programm

der Transzendentalphilosophie untergraben. Dies wurde bereits zu Kants

Zeiten erkannt, wie z.B. Friedrich Schlegels Klage über das Postulieren von

letzten Gründen, Wahrheiten, obersten Grundsätzen und dergleichen zeigt.

So bilden diese Postulate den Symptomkomplex, anhand dessen Schlegel

die »Krankheitsgeschichte des gesunden Menschenverstandes« (Schlegel

1967, 175 [Athenäums-Fragment Nr. 61]), der sich ins Imaginäre flüchtet,

diagnostiziert. Es ist erstaunlich, dass Kant diesen Weg der Postulate aus-

gerechnet in den Kritiken einschlägt, sollte man doch meinen, dass gerade

dort von einem solchen methodischen Ausfallschritt abgesehen würde. In-

teressanterweise lässt sich aber feststellen, dass seine politisch-ethischen

Gedanken in geringeremMaße von besagten Postulaten affiziert sind und ih-

rerseits konsequenter den Gedanken der Freiheit und Faktizität der Vernunft

weiterverfolgen.

Esmuss also betont werden, dass die Umsetzung der kantischen Ethik vor

allem im politischen Kontext von statten geht, während ihre (moral-)theo-

logische Adaption große Schwierigkeiten mit sich bringt. Bereits zu Kants

Lebzeiten wird dieses Problem erkannt und diskutiert. So versucht etwa der

Theologe Gottlob Christian Storr in seinen Bemerkungen über Kants philosophi-

sche Religionslehre zu begründen, dass, sofern das Sittengesetz auf den Got-

tesglauben angewiesen ist, die Pflege und Beförderung dieses Glaubens doch

die erste Pflicht des Menschen sei (vgl. Henrich 1971b, 59). In diesem Anlie-

gen Storrs zeigt sich allerdings das von Jacques Rancière angezeigte Problem

der apodiktischen Einführung einer ursprünglichen Autorität im Sinne ei-

ner ἀρχή, deren unanfechtbarem Urteil entsprechend Folge zu leisten wäre.

Die kritische Philosophie wird hier theologisch assimiliert und theologischen

Prämissen nachgeordnet. »Die Theorie der Autonomie wurde zum Mittel, ei-

neTheologie der Autorität zu verteidigen.« (Ebd., 60) Kants politische Schrif-

ten zeigen nun aber, dass ihm alles andere als eine Theologie der Autorität

vorschwebt. Vielmehr ist das Gegenteil der Fall. In ihrer Kantstudie zeigt In-

geborg Maus, dass sich der politische Denker Kant ganz dem Konzept der

Volkssouveränität verschrieben hat und von einer Apologie des höchsten We-

sens absieht. Im Folgenden wird es darum gehen, die enge Verknüpfung von

Kants Moralphilosophie mit seinen politischen Ideen nachzuvollziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 125

Als Einstieg wollen wir uns ein zeitgenössisches ethisch-politisches Phä-

nomen vor Augen führen, das uns bereits weiter oben begegnete: Die in den

europäischen Medien oftmals als ›Flüchtlingskrise‹ bezeichnete Emigration

von Menschen aus Kriegs- und Krisengebieten insbesondere des Nahen Os-

tens fand und findet in vielen Fällen nicht über den Land-, sondern über den

Wasserweg, genauer gesagt das Mittelmeer, statt. Die Überfahrt der Geflüch-

teten in improvisierten oder notdürftigen Booten birgt das hohe Risiko des

Schiffbruchs. Aus diesem Grund verpflichteten sich viele Schiffs- und Boots-

besitzer*innen der europäischen Mittelmeerstaaten freiwillig dazu, den Flie-

henden zu helfen und sie sicher ans Festland zu eskortieren.Dieser Unterneh-

mung begegnete z.B. die italienische Regierung mit einer Gesetzgebung, die

diese Seenotrettungen unter dem Aspekt der illegalen Einwanderung unter-

sagt, wodurch den entsprechenden Seenotretter*innen bei Nichtbeachtung

hohe Geld- und Haftstrafen drohen (vgl. dpa 2019). Dieses Szenario veran-

schaulicht einmal mehr, was es heißt, wenn davon die Rede ist, dass das Sit-

tengesetz einen Rest produziert. Vor dem Hintergrund der Legalität können

wir nur zwischen Legalität und Illegalität, zwischen Rechtmäßigkeit und Un-

rechtmäßigkeit unterscheiden. In Hinblick auf das Gesetz sind meine Taten

entweder legal oder illegal, und was ich tue, das nicht illegal ist, das ist auch

nicht von Bedeutung. Entweder ich helfe den Schiffbrüchigen und werde vor

dem Gesetz schuldig; oder ich unterlasse die Hilfeleistung und bewege mich

ungehindert im Raum der Legalität. Kann ich nun wollen, dass das Verbot

der Seenotrettung aufgrund des Generalverdachts (wie undwo kannman hier

die Grenze ziehen?) der illegalen Einwanderung zu einem allgemeinen Gesetz

würde?Wohl kaum.Und nicht nur das, denn das Sittengesetz sagt sogar, dass

ich die Schiffbrüchigen retten soll.

Anhand dieses Beispiels können wir erkennen, dass es zwar sehr wohl ein

Außerhalb des Rechts gibt, dahingegen aber kein Außerhalb der Sittlichkeit (vgl. Zu-

pančič 2001, 71). Das Sittengesetz ereignet sich in jeder Situation und spricht

sein kategorisches Sollen aus. Dabei folgt es keiner kontingenten Ordnung,

ganz gleich ob wir diese Ordnung nun als Gesetzesordnung oder natürliche

Ordnung auffassen, sondern entspricht der Faktizität der reinen praktischen

Vernunft. Im Vergleich mit der gesetzlichen Ordnung, die sich durch die kla-

re, zweiwertige Struktur von Legalität und Illegalität auszeichnet, bildet das

Sittengesetz einen Überschuss, einen Rest. (In der Terminologie der Logik

ausgedrückt: Das Sittengesetz ist mehrwertig.) In der Perspektive der gesetz-

lichen Ordnung fällt dieser Rest weder in die Sphäre der Legalität, noch in

die der Illegalität. Man kann sagen, er geht das Gesetz als solches schlichtweg

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Kritik der ethischen Institution

nichts an. Das Gesetz bzw. die Rechtsprechung im Sinne des Gesetzes kann

nur darüber ein Urteil fällen, ob meine Tat dem Recht gemäß oder ihm wi-

dersprechend ist. Worüber es keine Aussage machen kann bzw. darf, ist ers-

tens seine eigene Legitimität und zweitens obmichmeine Tat zumMenschen

oder Unmenschen macht. Hier begegnen wir dem entscheidenden qualitati-

ven Unterschied zwischen dem kontingenten (inter-)nationalen Recht und dem

universalen Menschenrecht. Während das (inter-)nationale Recht als geltendes

Recht über Legalität und Illegalität innerhalb der Ordnung, die es garantiert

(genitivus subjectivus und genitivus objectivus), entscheiden kann, liegt es außer-

halb seines Bereichs, ein qualitatives Urteil über das Wesen des Rechtssub-

jekts, d.h. über den Menschen als Vernunftwesen, zu fällen.

Angesichts dieses Sachverhalts können wir uns nun derjenigen Situation

erneut annähern, die Kant nur allzu vertraut ist und die uns bereits im vo-

rigen Kapitel begegnete, nämlich der Französische Revolution in deren Kon-

text es am 26. August 1789 zur ersten Erklärung über die Menschenrechte

kam. Neben dem Sturm auf die Bastille und der Hinrichtung Louis XVI. ist

es dieser historische Akt, in dem sich das Sittengesetz ereignet. Es versteht

sich von selbst, dass das französische Volk hier gegen das seinerzeit gelten-

de Recht verstoßen hat. Im Sinne des Sittengesetzes aber handelt es sich bei

dieser Tat um einen politisch-ethischen Akt historischen Ausmaßes, in dem

sich das Faktum der Vernunft unter Beweis stellt und die Volkssouveränität

die Souveränität des Monarchen ablöst. Maus bringt den Sachverhalt auf den

Punkt:

Der Wille des Volkes ist nur dem geltenden Recht unterworfen, während er

dessen Geltungsdauer selbst bestimmt. Das Prinzip der Volkssouveränität

bricht mit der traditionalistischen Vorstellung, daß die Rechtsordnung ih-

ren Geltungsgrund in sich selber haben könne. Gesellschaftliche Autonomie

der Gesetzgebung bedeutet in diesem strengen Sinne, daß Volkssouveränität

außerhalb der geltenden Rechtsordnung in ihrer Gesamtheit steht. Der rechtsän-

dernde und rechtsbegründende Wille des Volkes kann sich nicht aus dem

Recht ableiten, weil er diesem vorhergeht. (Maus 1994, 40f.; Herv. T.M.)

Die Formulierung der unveräußerlichenMenschenrechte ist also nur aus dem

Grund möglich, weil die Volkssouveränität außerhalb der geltenden Rechts-

ordnung situiert ist. Volkssouveränität und Menschenrechte sind unbedingte Deri-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 127

vate des Sittengesetzes.25 Dies war bereits in derjenigen Formulierung des Sit-

tengesetzes angelegt, in der Kant festhält, dass der Mensch nur als Zweck,

niemals als Mittel behandelt werden darf.

Hier ist noch einmal an Sebastian Castellios Satz zu erinnern, der uns in

Kapitel I schon begegnet ist: Wenn dieser festellt, dass ›einen Menschen zu

töten‹ nicht bedeutet kann, ›eine Lehre zu verteidigen‹, dann handelt es sich

dabei (via negativa) um eine Formulierung des Sittengesetzes avant la lettre.

Die Formulierung impliziert darüber hinaus institutionelle Konsequenzen,

die mit der Einsicht des Sittengesetzes einhergehen. Recht, Gesetz und mit

ihnen die Institution erscheinen nur innerhalb der gegebenen Ordnung als

selbstgenügsam, bei genauerem Hinsehen muss man aber erkennen, dass sie

es nicht sind, sondern dass ihre Bedingung jenseits ihres Zuständigkeitsbe-

reichs liegt, denn die Institution ist kein natürliches Produkt, sondern ein

kulturelles Artefakt innerhalb der symbolischen Ordnung der menschlichen

Welt. Verteidigt sich die Institutionmit ihren eigenenMitteln, allein um ihrer

inhärenten, eindeutigen (d.h. zweiwertigen) Ordnungwillen, dann tendiert sie

dazu, über Leichen zu gehen. Das heißt aber auch, dass diese Verteidigung,

die unter das Paradigma der inhärenten Selbstgenügsamkeit der Institution

fällt, unsittlich und unmenschlich ist, auch wenn sie im Kontext der gelten-

den (Rechts-)Ordnung als rechtmäßig oder gar gerecht erscheinen mag.

Kant war sich dieser Konsequenz seiner Lehre sehr wohl bewusst. Dieses

Bewusstsein spiegelt sich vor allem in seinen Reflexionen über die Souverä-

nität und den Souverän wider. Er erkennt, dass es in Anbetracht des Sitten-

gesetzes unmöglich ist, die Souveränität als solche logisch vorauszusetzen,

geschweige denn, dass es zulässig wäre, sie als Attribut eines einzelnen Sou-

veräns zu betrachten, der dadurch dem nicht-souveränen Volk vorangestellt

würde. Souveränität ist wesentlich faktisch; ist sie institutionell gebunden, so

ist sie als illegitim zu bewerten.Daher ist auch die Behauptung der exklusiven

Souveränität einer bestimmten Person, die dann den Anfang macht (ἄρχειν)

und der die Übrigen notwendigerweise nur folgen können, unhaltbar: »Wo

25 Als Derivat des Sittengesetzes sind daherMenschenrechte undMenschenwürde keine

Voraussetzungen desselben. Das Missverständnis entsteht dann, wenn dieses Deri-

vat als ein vorgängiges Naturgesetz dargestellt wird. Diesem Missverständnis entgeht

auch Kant selbst nicht (vgl. die Naturgesetzformel des kategorischen Imperativs in

GMS 52.81f.). Die (unbewusste) Voraussetzung einer solchenNaturgesetzlichkeit wäre

allerdings aufgrund ihres utilitären Charakters fatal, wiewir anhand von Sade gesehen

haben (siehe Kapitel II.3). Vgl. auch Lipowatz 2005, 52.64; Lacan 2016b, 95-100.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Kritik der ethischen Institution

staat u. Volk zwey verschiedene Personen sind ist despotism«, notiert sich

Kant (1955b, 163). Wo nicht das ganze Volk (konsequenterweise müssen wir

Volk hier im kosmopolitischen Sinne lesen) Souverän ist, da besteht in jedem

Fall der Verdacht eines irgendwie gearteten Despotismus.

Wenn Souveränität faktisch ist, dann ist damit vor allem eines gesagt: sie

ist nicht ohne ein sittliches, handelndes Subjekt. Unter Zuhilfenahme lacan-

scher Terminologie lässt sich ferner sagen: Souveränität ist real. Das Reale ist

aber das, was nicht ins Register des Imaginären überführt werden kann und

auch der Einhegung im Register des Symbolischen widersteht. Das souveräne

Subjekt lässt sich nicht in einem Bild oder einer wirklichen Person fixieren.

Und auch der Akt kann nicht ›festgehalten‹ werden. (So besticht etwa Eugène

Delacroix‘ berühmtes Gemälde Die Freiheit führt das Volk gerade durch die Im-

plikation der Dynamik; dasWerk umspielt sozusagen das Reale der Volkssou-

veränität.)26 Der Akt ist zwar faktisch real, aber was er verwirklicht (nämlich

die ungeteilte Souveränität des Volks) ist kein simples An-sich-Seiendes. Und

schon gar nicht ist die Souveränität in irgendeiner Weise ein ontologischer

Term, d.h. sie hat kein Sein, das unabhängig vom Akt der Verwirklichung Be-

stand hat. Bildlich gesprochen, Souveränität ›schwebt nicht frei im Raum‹, so

dass man sie nur an sich nehmen bräuchte.

Diese Erkenntnis wirft selbstverständlich ein neues Licht auf die Frage

der Legitimität des ›souveränen‹ Monarchen. Eine kurze Wiederholung: Wir

haben gesehen, dass der Monarch nur innerhalb der zweiwertigen patriar-

chalen Logik Souverän sein kann. Allerdings verwirklicht sich die symboli-

sche Ordnung des Patriarchats als eine hereditäre Logik, in der nicht nur

Gene, sondern auch Attribute wie Macht und Autorität (bzw. Kapital) vererbt

werden. Damit Macht und Autorität (und mit ihnen eben auch Souveräni-

tät) vererbt werden können, bedarf die patriarchale Logik zweierlei mitein-

ander verschränkter imaginärer Narrative, mit deren Hilfe die symbolische

Ordnung legitimiert wird. Erstens bedarf sie eines imaginären Wahrheitsga-

ranten, zweitens muss dieser als ἀρχή der von nun an als ›natürliche Ord-

nung‹ bzw. ›Schöpfungsordnung‹ geltenden ›Ordnung des Lebens‹ inszeniert

werden. Der imaginäre Vater betritt die Bühne – im pseudo-transzenden-

talen Gewand. Was ihn auszeichnet, ist, dass er als eindeutiger Nullpunkt

von Macht und Autorität erscheint und damit auch als unbedingter Souve-

rän. Das aristotelische (und scholastische) Bild vom unbewegten Beweger ver-

26 Zur Dynamik des Bildhaften vgl. die berühmte Abhandlung Laokoon von G.E. Lessing

(1998).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 129

anschaulicht diesen Sachverhalt nur zu gut. Hier zeigt sich ferner, dass die

›ursprüngliche‹ Souveränität, die Vater, Pontifex und Monarch beerben, sehr

wohl als eine imaginiert wird, die –man verzeihe uns den erneuten Rückgriff

auf das krude Bild – ›frei im Raum schwebt‹. Die freischwebende Souverä-

nität wird im symbolischen Akt (z.B. des Handauflegens, der Krönung, der

Taufe etc.) ergriffen. Im symbolischen Akt verwirklicht sich der Totemismus

der patriarchalen Ordnung in Form des Rituals. Und im sich ständig wieder-

holenden Ritual findet die Rückversicherung der symbolischen Ordnung aus

sich selbst heraus statt, nämlich als ihre Selbstinszenierung.

Das Ereignis der Französischen Revolution bricht radikal mit dieser Logik

der sich selbst tragenden Ordnung. Die »Faktizität der Revolution« bedeutet

eine »Zäsur zwischen dem Zustand, in dem Recht auf Gewalt basiert, und ei-

ner Entwicklung zu jener eigenen Gesetzgebung des Volkes, ›welches allein

ursprünglich auf Recht gegründet ist‹« (Maus 1994, 87; Kant 1955b, 188). Da-

mit verbunden ist natürlich auch die Feststellung der Illegitimität des mon-

archisch-absolutistischen Anspruchs auf Souveränität. Entsprechend ist der

sich daran anschließende Königsmord seinerseits zugleich ein symbolischer

Akt, genauer gesagt ein symbolischer Vatermord. Es ist hier aber nicht ein-

fach der Vater der Nation, der hingerichtet wird. Konsequenterweise stirbt

mit diesem symbolischen Vater auch der imaginäre Vater, der bislang als Ga-

rant der Legitimität des ›göttlichen Amtes‹ jenes Vaters wirkte.

Es versteht sich, dass diese Implikationen seiner These für Kant selbst

aber zum Teil inakzeptabel sind: Denn Kant würde sich selbst widerspre-

chen, wenn er die Gewaltanwendung, die den Tod des Königs zum Zweck

hat, gutheißen würde. Die Gewaltanwendung in staatlichen Angelegenhei-

ten kann, laut Kant, niemals rechtmäßig sein. Dementsprechend missbilligt

er auch den Königsmord (vgl. MS I, B 207-210/A 177-180, Anm.). Allerdings

nimmt er eine Differenzierung vor: »Unter allen Greueln einer Staatsumwäl-

zung durch Aufruhr ist selbst die Ermordung des Monarchen noch nicht das

Ärgste; denn noch kannman sich vorstellen, sie geschehe vomVolk aus Furcht,

er könne, wenn er am Leben bleibt, sich wieder ermannen, und jenes die ver-

diente Strafe fühlen lassen, und solle also nicht eine Verfügung der Strafge-

rechtigkeit, sondern bloß der Selbsterhaltung sein.« (MS I, B 207f./A 178f.)

Würde das Volk den Monarchen allein aus Angst vor seiner möglichen Wie-

derkehr als Souverän ermorden, dannmüssenwir offensichtlich davon ausge-

hen, dass dieses Volk sich noch nicht seines eigenen Verstandes bedient und

noch keinen Schimmer von seiner eigenen Souveränität hat. Vielmehr setzt

es die Souveränität immer noch als ein positiv gegebenes Sein voraus, das

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Kritik der ethischen Institution

auch der Monarch einfach wiedererlangen könnte. Angesichts dieser naiven

(offensichtlich pathologischen) Befürchtung ermordet es den Monarchen um

der blanken Selbsterhaltung willen und bleibt damit als Ganzes das Subjekt,

dessen Gemeinwille vom Lustprinzip bestimmt wird. Dagegen dient die Hin-

richtung Louis XVI. »der gänzlichen Umkehrung aller Rechtsbegriffe« (MS

I, B 208/A 178). Nichtsdestotrotz hält Kant fest, dass es sich hierbei um ein

Verbrechen handelt, »was ewig bleibt, und nie ausgetilgt werden kann (cri-

men immortale, inexpiabile)« (ebd.). Aber weil das souveräne Volk zwar einer-

seits unter dem Recht steht, aber andererseits das geltende Recht bestimmt,

bewegen wir uns hier in der Grauzone des Ereignisses der Revolution, ih-

rem Realen. Damit ist gemeint, »daß das besondere Verbrechen der forma-

len Hinrichtung des Königs nach Kant jedenfalls nicht einfach im Bruch der

geltenden Gesetze (das wäre Mord), sondern in der Vernichtung des ›Quells

der Gesetze‹, also in der Beseitigung des gesetzgebenden Souveräns besteht

[…]« (Maus 1994, 65). Hier begegnen wir einer fundamentalen – und gewisser-

maßen erschreckenden – Tatsache des politischen Seins des Menschen, auf

die uns der freudsche Mythos vom Urvater bereits aufmerksam gemacht hat:

Die Gründung einer Ordnung ist stets mit einem (ultimativen) Gewaltakt verbunden.

Und das crimen immortale, als reale Geste jener Gründung, krümmt den Raum

der symbolischen Ordnung und fungiert so zugleich als (primär unbewuss-

ter) Motor eines möglichenWiderstands gegen diese Ordnung. Das kantische

Programmder reinen praktischen Vernunft widmet sich nun der Entwicklung

eines ethisch-politischen Selbstverständnisses des Menschen, das nicht den

Verzicht auf politische Revolution als solche involviert, sondern den grund-

sätzlichen Gewaltverzicht im politischen und sozialen Kontext integriert.

Der Tod des imaginären Vaters wäre nun eigentlich auch eine Konsequenz

der kantischen Philosophie: Kant stellt fest, dass der gesetzgebende Souve-

rän, »nach Freiheitsgesetzen betrachtet, kein anderer als das vereinigte Volk

selbst sein kann« (MS I, B 198/A 168). Sehr klar bringt er zum Ausdruck, dass

»mithin die Herrschergewalt des Monarchen gänzlich verschwand (nicht bloß

suspendiert wurde), und aufs Volk überging«, dessen »Gesamtwille selbst, der

Urgrund aller öffentlichen Verträge ist« (MS I, B 243.244/A 213.214; Herv. T.M.).

Es versteht sich, dass Kant das, was wir als Imaginäres verstehen, hier nicht

in Betracht zieht. Dennoch lässt sich nicht verleugnen, dass seine Ausfüh-

rungen in aller Konsequenz auch auf die Sphäre des Imaginären übergreifen

müssen. Die Macht des Monarchen wird eben nicht einfach suspendiert, son-

dern verschwindet gänzlich. Im Sinne des Sittengesetzes (»nach Freiheitsge-

setzen«) ist dieses Urteil kategorisch. Angesichts der durch das Sittengesetz

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 131

vermittelten Autonomie kann sich eine heteronome imaginäre Autorität ge-

nauso wenig behaupten wie ihr symbolischer Repräsentant. In epigramma-

tischer Weise spiegelt sich dieser Punkt in einer Sentenz aus Kants Aufklä-

rungsschrift wider: »Caesar non est supra grammaticos.« (Kant 1983k, A 491)

So steht auch Gott nicht über der ›Grammatik der Schöpfung‹ und spä-

testens, wenn er sich dem Menschen als Gesetzgeber offenbart, muss er sich

der Logik dieser Grammatik notwendigerweise unterwerfen, sofern seine Ge-

setze auch nur irgendeinen Sinn haben sollen. Hier eröffnet sich aber ein

enormes theologisches Problem, mit dem sich bereits die Kirchenväter kon-

frontiert sahen.Will man nämlich trotzdem noch auf Gottes Souveränität be-

stehen, dann steht man vor einem Paradox: Denn auf der einen Seite ist Gott

der ohnmächtige Gott, der keinen Einfluss auf die Naturgesetze hat und, wie

wir gesehen haben, darüber hinaus auch dem Sittengesetz unterworfen ist,

aber auf der anderen Seite soll er der allmächtige Souverän sein, der die Welt

durch seine Weisheit leitet. Giorgio Agamben hat gezeigt, dass die Theologen

der Alten Kirche, des scholastischen Mittelalters und der Renaissance diesem

Paradox mit der Ausarbeitung einer hochelaborierten Ökonomie des Himmel-

reichs und einer damit verbundenen Lehre von den Engeln (Angelologie)27, als

Beamte bzw. Verwalter dieser von Gott instituierten Ökonomie, begegneten

(vgl. zum Folgenden Agamben 2010). Was hier stattfindet ist die Verlagerung

der singulären göttlichen Souveränität auf ein neues, erweitertes imaginä-

res Panorama, nämlich das des göttlichen Hauses (οἶκος) und der entspre-

chenden Hauswirtschaft (οικονομία), wo der Vatergott regiert, indem er die

›natürliche Ordnung‹ bereitstellt und erhält, während seine Angestellten bzw.

Beamten, die Engel, mit der Verwaltung der Einzelfälle betraut sind, die über

die natürliche, göttliche Ordnung hinausgehen. Das Bild der göttlichen Öko-

nomie dient dabei der (Wieder-)Aneignung der Grammatik der Schöpfung

durch die Verwalter-von-Gottes-Gnaden. Dadurch bildet es die ›himmlische

Blaupause‹ für die innerweltliche Ordnung, für ihre Hierarchie und für ihre

Tendenz zur Selbsterhaltung.28

27 Eine der einschlägigsten und zweifellos einflussreichsten Darstellungen der Angelo-

logie findet sich bei Thomas von Aquin 1985, I, Quaestiones 106-113.

28 Agamben liefert auch einemögliche Erklärung dafür, warum Kant in seinenmoralphi-

losophischen Werken den Gottesbegriff wieder aufnimmt. Laut ihm ist nämlich gera-

de die kantische Tugendlehre, d.h. Kants Gleichsetzung von Pflicht und Tugend, jener

theologischenÖkonomie verpflichtet (vgl. Agamben 2013, bes. 177-185). Kant sucht die

Triebfeder für den Willen eben in dieser Verschmelzung, die natürlich göttlich sank-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Kritik der ethischen Institution

Kants Erkenntnis macht aber eine Neubewertung des Macht-, Autoritäts-

und Souveränitätsbegriffs im Kontext der reinen praktischen Vernunft erfor-

derlich. Und diese Forderung markiert das Scheitern jener imaginären Öko-

nomie. Denn wenn es sich bei den Verwaltern, im Unterschied zum göttli-

chen Souverän, um eine Vielzahl von Akteuren handelt, basiert ihre vermeint-

liche Autorität doch auf jener singulären, imaginären Souveränität, die ihr

Amt sanktioniert. Das Staatsmodell der Repräsentanten-von-Gottes-Gnaden

scheitert damit an der Grundlegung der Volkssouveränität aus der reinen Ver-

nunft.

Nun stellen sich uns trotzdem einige Fragen: Wie verhält es sich mit dem

Imaginären der Volkssouveränität? Können wir einfach davon ausgehen, dass

mit den Erkenntnissen der kritischen Philosophie die Frage des Imaginären

zu Grabe getragen werden kann? Auch wenn es sich hier um einen radikalen

Einschnitt im politisch-ethischen bzw. sittlichen Selbstverständnis des Men-

schen handelt, so haben wir es doch auch bei der Volkssouveränität immer

nochmit demBegriff der Souveränität zu tun.MitMaus habenwir bereits fest-

gestellt, dass auch die Volkssouveränität »nur in ›monistischer‹ Form«, ver-

standen als unteilbare Einheit von Souveränität und Freiheit, garantiert wer-

den kann (vgl. Maus 1994, 55). Laufen wir durch diese notwendige Einheits-

vorstellung nicht Gefahr, auch die Volkssouveränität im Register personaler,

imaginärer Kategorien begründet zu sehen, sofern nicht stets ihr (mehrwer-

tiger) Grund in der reinen praktischen Vernunft hervorgehoben wird? Das

Imaginäre bildet eine fundamentale Dimension des menschlichen Geistesle-

bens und lässt sich nicht einfach wegrationalisieren. Es wird also auch dar-

um gehenmüssen, das Imaginäre, dessen Relativierung das kritische Denken

fordert, als Aspekt des politisch-ethischen Diskurses zu verstehen, was aber

ein Verständnis desselben voraussetzt, das nicht im Widerstreit zur reinen

praktischen Vernunft steht.Wenn wir uns im folgenden Kapitel dem Sittlich-

keitsbegriff Hegels zuwenden, dann werden wir sehen, dass eine dialektische

Vermittlung hier durchaus im Bereich des Möglichen ist.

tioniert ist, da die tugendhafte Pflicht in der theologischen Tradition am Begriff des

Amts hängt.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel III

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit

1. Mit Kant über Kant hinaus (und mit Hegel über Fichte
und Schelling)

Bei der Betrachtung der kantischen Moraltheologie sind wir nicht umhinge-

kommen, ihre Schwächen zu erkennen und zu kritisieren. Wenn dies sowohl

bei der Frage nach den Phaenomena und Noumena als auch beim überschüs-

sigen Charakter des Sittengesetzes jedes Mal durch die Zuhilfenahme hegel-

scher Termini und Denkweisen geschah, so rührt dies daher, dass es gerade

Hegel war, der bereits um 1800 (d.h. also noch zu Lebzeiten Kants) die ent-

sprechende Kritik an der kantischen Ethik übte und Lösungsansätze präsen-

tierte.Hegel trägt damit zu einemDiskurs bei, der die Philosophengeneration

nach Kant umtrieb. Friedrich Schlegels Kritik fand in diesem Zusammenhang

bereits Erwähnung. Ermissbilligt die kantischen Postulate, denn diese stellen

»aus Imperativen abgeleitete Sätze dar und taugen somit nicht als Fundament

des Wissens« (Schlegel 1963, zitiert nach Vieweg 2019, 213). Und auch der Je-

naer Philosophieprofessor Johann Baptist Schad stellt fest, dass die »Sphinx

Transzendentalphilosophie … sich mit der Behauptung der reinen Identität

und des nur formalen Absoluten auf die ›morsche Brücke von Postulaten‹

(Schad) [begibt]« (ebd., 214). Hegel teilt die Kritik an der Behauptung der

»reinen Identität« und des »formalen Absoluten« und er ist es auch, der kon-

struktiv an der Vermeidung besagter Versäumnisse arbeiten wird. Was aber

ist hier eigentlich mit reiner Identität und formalem Absoluten gemeint? Um die-

se Frage zu beantworten, wollen wir uns zunächst den Grundgedanken der

hegelschen Kritik an Kant anschauen und dann in den folgenden Abschnitten

Hegels Entfaltung seiner Einsicht betrachten.

Der Grundgedanke von Hegels Kritik lässt sich gut veranschaulichen,

wenn wir uns vor Augen führen, auf welche Weise wir das Sittengesetz selbst

im Laufe der Argumentation integriert haben. Diese Integration verlief über

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Kritik der ethischen Institution

den Weg einer bestimmten Frageform: »Kann ich vernünftigerweise wollen,

dass…«. Diese Formulierung ist Kants Gedanken insofern verpflichtet, da er

feststellt, dass es nichts per se Gutes geben kann als allein den guten Willen

(vgl. GMS, BA 1). Stelle ich nun aber die Frage, was ich vernünftigerweise, d.h.

entsprechend des Sittengesetzes, wollen kann und tun soll, dann zeigt sich im

Ergebnis meiner vernunftgemäßen Prüfung des hinterfragten Sachverhaltes

die Identität meines guten Willens mit dem Gesetz der Vernunft. Wir haben

aber auch festgestellt, dass sich das Ergebnis dieser Frage je nach Situation

durchaus ändern kann und dass sich die Ergebnisse sogar widersprechen

können. Hegel erkennt nun, dass der Widerspruch daher rührt, dass in dem

Augenblick, in dem ich das Sittengesetz anwenden will, ich dazu gezwungen

bin, den kategorischen Imperativ durch eine »Bestimmtheit« bzw. eine »Ma-

terie« anzureichern (vgl. Hegel 1986v, bes. 459-464). Das ist aber aufgrund

seiner apriorischen und formalen Gültigkeit gar nicht zulässig, da hierdurch

die praktische Vernunft eben nicht länger als die reine praktische Vernunft

fungieren würde. »Denn sie ist die absolute Abstraktion von aller Materie

des Willens; durch einen Inhalt wird eine Heteronomie der Willkür gesetzt.«

(Ebd., 461) Hegel erkennt hier exakt diejenige (problematische) Eigenschaft

der kantischen Moralphilosophie, die bereits Sade aufgefallen war, aber von

diesem lediglich ironisch torpediert wurde. Wenn allein die formale Gestalt

des Sittengesetzes Gültigkeit beanspruchen kann, haben wir es auch lediglich

mit einem formalen Absoluten zu tun, das sehr wohl apriorische Gültigkeit

beanspruchen kann, aber deshalb auch von der Sphäre der Wirklichkeit,

genauer gesagt der Verwirklichung1, losgelöst ist. Die Willkür, von der Hegel

schreibt, kommt dann durch die Anwendung des Sittengesetzes zustande.

Und was Sade durch die Überspitzung dieses Sachverhaltes veranschaulicht,

bringt Hegel auf den Punkt, wenn er feststellt, dass es »gar nichts [gibt], was

nicht auf diese Weise zu einem sittlichen Gesetz gemacht werden könnte«

(Hegel 1986v, 461).

Hegel wirft Kant vor, die Moralphilosophie hier in einem aporetischen

Zustand belassen zu haben. Denn in kantischer Perspektive muss man offen-

1 Die Zentralstellung der Verwirklichung im hegelschen Denken der Sittlichkeit ist un-

übersehbar. Laut Hegel hat die Rechtsphilosophie »den Begriff des Rechts und dessen

Verwirklichung zum Gegenstand« (GPhR, § 1). Das Recht aber hat seinen Grund im

Geistigen und sein Kernelement bildet der freie Wille, weshalb »das Rechtssystem das

Reich der verwirklichten Freiheit« und damit die »zweite Natur« des Geistes ist (GPhR,

§ 4).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 137

bar folgende Reduktionen des ethischen Diskurses in Kauf nehmen: zum ei-

nen die Reduktion des ethischen Subjekts auf seinen gutenWillen, seine reine

Identität mit sich selbst in seiner autonomen (Selbst-)Bestimmtheit durch das

Sittengesetz, zum anderen die Reduktion der praktischen Philosophie auf die

reine Vernunfttätigkeit, die in Form des Sittengesetzes nur erst ein formales

Absolutes bildet. Kants Ethik entpuppt sich daher als ein unvermittelter Idea-

lismus der praktischen Vernunft, »ein bloßer Gedanke« (Hegel 1986u, 393),

»ein Formalismus von Rechtswissenschaft und Moral ohne Lebendigkeit so-

wie ohne Wahrheit« (ebd., 394). Hegel erkennt aber, dass neben der Faktizität

der reinen praktischen Vernunft auch das tätige Subjekt in der realen Gemein-

schaft mit anderen ihrerseits tätigen Subjekten zu berücksichtigen ist. Mit

anderen Worten, Hegel geht es um das ethische Subjekt als Ganzes. Was bei

Kant also noch auf die individualethische Ebene beschränkt bleibt, muss laut

Hegel durch den sozialethischen Aspekt ergänzt werden. Was bei jenem auf

der abstrakten und nur formalen, subjektiven Ebene des reinen Sollens ver-

bleibt, muss laut diesem dialektisch vermittelt werden und konkret, objektiv

werden.

Den Ansatz für sein Vorhaben findet Hegel (wie seine idealistischenWeg-

gefährten) natürlich bei Kant selbst: So lobt er Kants Entdeckung der synthe-

tischen Urteile a priori, die »zu dem Großen und Unsterblichen seiner Philo-

sophie« (WL I, 240) gehören. In diesen synthetischen Urteilen a priori ist es

der Vernunft möglich, ihre eigene Struktur zu erkennen und nachzuvollzie-

hen, indem sie via Subjektivität in den Prozess der Selbstvermittlung eintritt.

Dementsprechend liegt der Sinn der hegelschen Dialektik bzw. der ihr zugrun-

deliegenden (Wissenschaft der) Logik darin, dass sie die Methode und den Voll-

zug beschreibt, in dem sich die Form des Wissens selbst zum Inhalt wird und

sich selbst begreift. Damit eröffnet sich dieMöglichkeit, die Vernunft als Gan-

ze zu erkennen, nämlich als Wissenschaft und – wie Hegel sagt – als Geist.2

Dieses Vorhaben bildet das Kerngeschäft der Deutschen Idealisten, nament-

lich von Fichte, Schelling und Hegel.

Auf Schellings berühmtes Bonmot über die fehlenden Prämissen der kan-

tischen Philosophie wurde bereits hingewiesen. Von welchen Prämissen ist

2 Hegels Wissenschaftsbegriff ist an dieser Stelle somit demjenigen Fichtes verwandt

und nicht mit dem modernen Begriff der Einzelwissenschaft zu verwechseln, ge-

schweige dennmit demkanonisch-dogmatischenWissenschaftsbegriff, denwir in Ka-

pitel I.2 umrissen haben. Vgl. auch konkret Hegels Ausführungen am Ende der Phäno-

menologie des Geistes (PhG, 588-590).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Kritik der ethischen Institution

hier aber eigentlich die Rede? Anhand von Hegels Kantkritik konnten wir be-

reits erkennen, dass das Hauptproblem der Transzendentalphilosophie nicht

in ihrer Deduktion der Verstandeskategorien liegt, sondern in ihren Postula-

ten. Diese Postulate formulieren nur unzureichende Begründungen des phi-

losophischen Systems. Unter den Philosophen, die Kants neue Denkart auf-

nehmen und weiterführen, ist es Johann Gottlieb Fichte, dessen »ursprüng-

liche Einsicht« (vgl. Henrich 1966) den Schritt von der kantischen Transzen-

dentalphilosophie zumDeutschen Idealismus ermöglicht. Zum besseren Ver-

ständnis der hegelschen Dialektik sei diese Erkenntnis Fichtes und ihre Wei-

terentwicklung durch Schelling und Hegel im Folgenden überblickshaft skiz-

ziert.

Es ist Fichte, der als Erster erkannt hat, dass das Denken Kants schon

längst diejenige unbedingte Prämisse enthält, die der Königsberger Philosoph

nur selbst nicht als diese erkannt hat, um stattdessen auf das Postulat eines

Gottesbegriffs zurückzugreifen.Wir sind dieser grundlegenden Kategorie im

Verlauf der Argumentation bereits begegnet und habe dabei ihre Sonderstel-

lung schon erahnen können. Die Rede ist vom ›Ich denke‹, das alle meine Vorstel-

lungen begleiten können muss (vgl. KrV, B 131-136). Das Ich bzw. das ›Ich denke‹

bleibt für Kant nur der leere, rein formale Ausgangspunkt für die Einheits-

funktion der Verstandestätigkeit in der Einbildungskraft. In seiner frühen

Schrift Über den Begriff der Wissenschaftslehre hebt Fichte diese Kategorie nun

hervor und benennt ihre Zentralstellung im System der Philosophie. »Das Ob-

ject der Wissenschaftslehre ist nach allem das System des menschlichenWis-

sens. Dieses ist unabhängig von der Wissenschaft desselben vorhanden, wird

aber durch sie in systematischer Form aufgestellt.« (Fichte 1971e, 70) Im Ich

selbst liegt ein Wissen, das dem Wissen noch vorausliegt, das durch die An-

wendung der Verstandeskategorien auf Anschauungen bedingt ist, denn bei

diesem handelt es sich lediglich um aposteriorischesWissen, das zwar genau

den Wissensfundus produziert, mit dem die Einzelwissenschaften arbeiten,

aber niemals als ein Wissen betrachtet werden kann, dem absolute Gültigkeit

zugesprochen werden könnte. Daher rührt auch Fichtes Unterscheidung, die

durch den Begriff der Wissenschaftslehre angezeigt wird: Das Wissen seiner

Philosophie ist apriorischer Natur, da es sich allein auf das Ich richtet, das als

Ich notwendigerweise von sich selbst wissen muss. Auf diese Weise macht

Fichte das Selbstbewusstsein zum unbedingten Kernbegriff der Philosophie

des Deutschen Idealismus.

Fichte nimmt nun Kants Idee produktiv auf. Mit ihm teilt er die Ansicht,

dass das Selbstbewusstsein kein Objekt als solches ist, sondern sich im Akt

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 139

des Denkens zeigt, genauer gesagt im Akt des Urteilens (vgl. Henrich 2001c,

61). Wie für Kant gilt auch für Fichte, dass dabei der Akt des Denkens nicht

vom Inhalt getrennt werden kann (vgl. ebd.). Wo Kant nun aber die einfache

Identität des sich denkenden Ichs mit seinem Inhalt (sich selbst) behauptet,

da schaut Fichte etwas genauer hin und begegnet einigen Schwierigkeiten.

Die Reflexionstheorie des Ichs wie sie für Kant gilt, setzt nämlich eine Iden-

tität voraus, die scheinbar unleugbar ist, zeigt sich aber bei näherer Betrach-

tung als unzureichende Erklärung für das Phänomen. Fichte erkennt, dass

im Selbstbewusstsein zwei Terme eine Rolle spielen, deren Identität wir zwar

annehmen müssen, die auf semantischer Ebene aber auseinanderfallen. Das

Urteil Ich = Ich ist nämlich ungenau, denn wo Selbstbewusstsein der Fall ist,

da haben wir es, wie Henrich anhand von Fichtes Gedankengang zeigt, mit

einem Ich-Subjekt zu tun, das sich auf sich selbst als Ich-Objekt bezieht.3

Es ist aber nicht ersichtlich, warum Ich-Subjekt = Ich-Objekt gelten soll, denn

beide bezeichnen offensichtlich zwei unterschiedene Aspekte ein und des-

selben Bewusstseins. Wenn ich sage ›Ich bin ich‹, dann beziehe ich mich auf

mich selbst als ein Objekt. Gleichzeitig habe ich aberWissen vonmir selbst in

dem Sinne, dass sich in dieser Aussage sogar mein Wissen von meinem Von-

mir-selbst-Wissen widerspiegelt. Über den Weg der Reflexion werde ich aber

so niemals zu einer Erkenntnis darüber gelangen, was mit der Kopula der

Aussage (dem konkreten ›ist‹ bzw. ›bin‹, das Ich-Subjekt und Ich-Objekt ver-

bindet) eigentlich inhaltlich ausgedrückt ist. Man spricht hier daher auch von

einer Selbstbewusstseinsaporie, d.h. einer Ausweglosigkeit des selbstbewuss-

ten Subjekts, in seinem Selbstbezug zu einer inhaltlichen Selbsterkenntnis zu

kommen. In kantischen Begriffen ausgedrückt: Das Ich ist kein analytischer

Begriff, aber ein synthetischer Begriff a priori. Die Gleichung Ich = Ich produ-

ziert einen Überschuss, wie wir gleich noch genauer sehen werden.

Wenn Fichte nun einerseits erkennt, dass Kant sehr wohl die Prämisse für

seine Resultate in Anspruch nimmt, so muss er gleichzeitig einsehen, dass

er, sofern er aus dieser Erkenntnis etwas machen will, eine Bestimmung des

Ich finden muss. In seiner Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre formu-

liert Fichte nun den Gedanken vom »absoluten Ich«. Im Unterschied zu Kant

geht er dabei nicht einfach vom ›Ich denke‹ aus, sondern vom ›Ich bin‹. Ficht

nimmt an, dass das Ich sich selbst »setzt«. Bei diesem Setzen haben wir es

mit einemAspekt zu tun, der nicht bewiesen werden kann, dem aber dennoch

3 Zu den unterschiedlichen Formen des fichteschen Gedankens vgl. Henrich 1966.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Kritik der ethischen Institution

unbedingte Gültigkeit zuerkannt werdenmuss, weshalb Fichte hier auch vom

»Factum des Bewusstseyns« (Fichte 1971f, 252) spricht.

Das Ich setzt sich selbst, und es ist, vermöge des blossen Setzens durch sich

selbst; und umgekehrt: das Ich ist, und es setzt sein Seyn, vermöge seines

blossen Seyns. – Es ist zugleich das Handelnde, und das Product der Hand-

lung; das Thätige, und das, was durch die Thätigkeit hervorgebracht wird;

[…] Handlung und That sind Eins und ebendasselbe; und daher ist das: Ich

bin, Ausdruck einer Thathandlung […]. (Ebd., 96)

Da das Ich sich selbst setzt, muss es laut Fichte als »absolutes Ich« behandelt

werden. Das absolute Ich der Tathandlung garantiert die Identität seiner Re-

lata. Dies schafft aber ein neues Problem: Soll nämlich das Ich absolut sein,

dann darf es kein selbstständiges, von ihm unterschiedenes »Nicht-Ich« ge-

ben. Es steht aber fest, dass das seiner selbst bewusste Ich sehr wohl von sich

abstrahieren kann und das Produkt dieser Abstraktion eben als ein Nicht-Ich

betrachtet. Dies gibt auch Fichte zu und liefert sogleich eine Erklärung: Das

absolute Ich bildet den »ersten Grundsatz« und ist nicht einfach »etwas«, son-

dern »es ist schlechthin, was es ist« (ebd., 109); mit dem absoluten Ich »ist

im Bewusstseyn alle Realität« (ebd.) und »das Nicht-Ich schlechthin Nichts«,

eine »negative Größe« (ebd., 110). Als diese negative Größe ist das Nicht-Ich

notwendig, denn es dient der Bestimmung des Ichs, das von sich selbst weiß

und dessen Selbstbewusstsein seinen Grund im absoluten Ich hat. Als solches

zeigt sich das Nicht-Ich als Grenzbegriff.

Mit diesem Gedanken, dass das absolute Ich als erster Grundsatz, d.h.

als ἀρχή, alle Realität in sich birgt, führt Fichte zugleich eine Unterschei-

dung ein, die er von Kant erbt und die Hegel kritisieren wird. »Das Ich soll

sich selbst gleich, und dennoch sich selbst entgegengesetzt seyn. Aber es ist

gleich in Absicht des Bewusstseyns, das Bewusstseyn ist einig: aber in diesem

Bewusstseyn ist gesetzt das absolute Ich, als untheilbar; das Ich hingegen,

welchem das Nicht-Ich entgegengesetzt wird, als theilbar.« (Ebd.) Die Formu-

lierung, dass das Ich sich selbst gleichen soll, ist es, woran Hegel sich stößt.

Er erkennt, dass Fichte, wie Kant vor ihm, einen transzendentalen Idealismus

pflegt und in dieselbe Falle tappt wie dieser, lediglich auf einer anderen Ebe-

ne. »Die Einheit ist in einer nur relativen Identität erzwungen«,wirft er Fichte

vor, »die Identität, die eine absolute sein soll, ist eine unvollständige« (Hegel

1986r, 48). Fichtes Entwurf verspricht, die Prämissen der Transzendentalphi-

losophie zu liefern, gerät dabei aber selbst in die Aporie des Selbstbewusst-

seins, aus der er sich nur durch das Postulat des absoluten Ichs herauszu-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 141

winden vermag. Doch das Postulat täuscht über eine latente Vertröstung auf

ein Jenseitiges hinweg, in dem das Ich sich selbst gleich ist, und, so wendet

Hegel ein, »die absolute Synthesis, zu welcher dieses gelangt, ist nicht Ich =

Ich, sondern Ich soll gleich Ich sein« (ebd., 50). Um die Ähnlichkeit zum Pro-

blem der kantischen Philosophie zu veranschaulichen, zeigt Hegel, dass auch

Fichtes Denken nur eine »formelle Philosophie« ist, wenn man sie unter dem

Aspekt ihres Imaginären, nämlich dem »Selbstbewußtsein Gottes […], in wel-

chem durch das Gesetztsein des Ich alles gesetzt wäre« (ebd., 99), betrachtet.

Eine Stelle aus Fichtes Aenesidemus-Rezension weist dabei auf eine fundamen-

tale Differenz hin: Auch für Fichte gilt, dass die Vernunft praktisch ist. Dies ist

sie aber seiner Meinung nach nur, sofern das absolute Ich und das »Ich als In-

telligenz« vereinigt sind. In dieser Vereinigung zeigt sich aber eine qualitative

Differenz, die derjenigen entspricht, die Kant mit seinem Gottesbegriff ein-

führt, insofern in beiden Fällen die Verwirklichung ewig aufgeschoben bleibt:

Jene Vereinigung: Ein Ich, das durch seine Selbstbestimmung zugleich alles

Nicht-Ich bestimme (die Idee der Gottheit), ist das letzte Ziel dieses Stre-

bens; ein solches Streben,wenndurch das intelligente Ich das Ziel desselben

ausser ihm vorgestellt wird, ist ein Glaube (Glauben an Gott). Dies Streben

kann nicht aufhören, als nach Erreichung des Ziels, d.h. die Intelligenz kann

keinen Moment ihres Daseyns, in welchem dieses Ziel noch nicht erreicht

ist, als den letzten annehmen (Glauben an ewige Fortdauer). (Fichte 1971d,

23)

In späteren Texten wird Fichte den Gottesbegriff dann auch mit der »mo-

ralischen Weltordnung« identifizieren (vgl. Fichte 1971i, 185), wobei die Of-

fenbarung Gottes gerade der Erziehung des Menschengeschlechts dienen soll

(vgl. Fichte 1971h). Das Voraussetzen eines Ideals wird sich zuletzt auch auf

Fichtes Rechts- und Sittlichkeitsverständnis auswirken und ihm den Vorwurf

(gerade von Seiten Hegels) einbringen, einen Polizeistaat zu legitimieren, da

das Postulat des absoluten Ichs auf imaginärer Ebene eine panoptische Kon-

trollinstanz impliziert (vgl. Vieweg 2018; Vieweg 2012, 313-315). Es zeigt sich

also, dass auch Fichtes Philosophie – wie zuvor die kantische – im reinen

(formalen) Sollen verbleibt, worüber die Verwirklichung des realen Sittlichen

vergessen bzw. – durch ein wechselseitiges Verdachtsmoment4 – stetig auf

Distanz gehalten wird. Fichtes Philosophie blendet die Frage der Realität aus,

indem sie sie unter die Idealität des absoluten Ichs fasst. Hegel bemängelt

4 Vgl. hierzu Fichtes Überlegungen zum Zwangsrecht in Fichte 1971g.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Kritik der ethischen Institution

daher, »wie gleichgültig für diese Absolutheit des Empirischen jener formale

Idealismus ist, welcher erweist, daß diese ganze empirische Realität nur ein

Subjektives, ein Gefühl sei […]« (Hegel 1986u, 396).

Vor Hegel ist es aber Schelling, der das Problem der fichteschen Lehre er-

kennt und zu lösen versucht. Schelling geht es darum, dem, was Fichte mit

dem Begriff vom absoluten Ich (und Nicht-Ich) verloren geht, gerecht zu wer-

den, weshalb er in seinem System des transzendentalen Idealismus dessen Ge-

danken um den Aspekt der Natur (des Empirischen) ergänzt. Dabei möchte

Schelling zweierlei leisten: Zum einen soll die Natur als Selbstständiges, Un-

bedingtes, vom Ich Unterschiedenes dargestellt werden, zum anderen aber

soll der Grundgedanke Fichtes gelten, wonach die Natur letztlich eine Vor-

stellung des Ichs ist (vgl. Frank 2016, 84). Durch die Feststellung eines »Par-

allelismus der Natur mit dem Intelligenten« (Schelling 1985d, 399), soll jener

nun das gebührende Recht widerfahren. Wie Fichte versteht auch Schelling

das »Unbedingte« nicht als ein bestimmtes Ding, sondern als »Seyn selbst, das

in keinem endlichen Produkte sich ganz darstellt, und wovon alles Einzel-

ne nur gleichsam ein besonderer Ausdruck ist« (Schelling 1985c, 327). Wenn

nun aber die Natur – »nach allgemeiner Meinung« – »als der Inbegriff alles

Seyns« zu betrachten wäre, dann wäre es »unmöglich, die Natur als ein Unbe-

dingtes anzusehen, wenn nicht im Begriff des Seyns selbst die Spur der Frei-

heit entdeckbar wäre« (ebd., 329). Es gilt nun also zu zeigen, dass die Natur

ebenso unbedingt ist, wie ›das Intelligente‹, respektive das Ich. Die Analogie,

die Schelling nachweisen will, findet ihren Achsenpunkt nun darin, dass »das

Seyn selbst = Thätigkeit ist« (ebd.). Wir haben es also in Wahrheit nicht ein-

fach mit der Natur als solcher zu tun, sondern gerade mit einer »continuirlich-

wirksame[n] Naturthätigkeit, die in ihrem Produkte erloschen ist« (ebd.). Die

Produkte der Natur sind eben nur dies – Produkte. In ihnen blicken wir nicht

die Natur als Tätigkeit an. In der Naturphilosophie ist es daher unsere Aufga-

be, von der Anschauung der Produkte der Natur zu deren »ersten Ursprung«

(ebd.) zurückzugehen. »Ueber die Natur philosophiren heißt die Natur schaf-

fen«, schreibt Schelling (ebd.). »Philosophiren über die Natur heißt, sie aus

dem todten Mechanismus, worin sie befangen erscheint, herausheben, sie

mit Freiheit gleichsam beleben […].« (Ebd.)

Da nun auch die Naturtätigkeit dem Prinzip der Vernunft entspricht (an-

dernfalls gäbe es keine Naturgesetze und schlechterdings nur das unstruk-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 143

turierte, aber auch undenkbare Chaos)5, ist es Schelling möglich, die Selbst-

ständigkeit von Ich und Natur zusammenzudenken. Denn auch für ihn gilt,

dass die Vernunft nur eine ist (vgl. Schelling 1985e, 48). Da also sowohl das Be-

wusstsein als auch die Natur dem Prinzip der Vernunft folgen, findet Schel-

ling ihr Einheitsprinzip in ebendieser: »Außer der Vernunft ist nichts, und in

ihr ist alles.« (Ebd., 47) Auf diese Weise gelingt Schelling die In-Eins-Setzung

von Subjekt und Objekt, von Bewusstsein und Natur. Hegel drückt Schellings

Gedanken wie folgt aus: »Es müssen daher beide in das Absolute oder das

Absolute in beiden Formen gesetzt werden und zugleich beide als Getrenn-

te bestehen; das Subjekt ist hiermit subjektives Subjekt-Objekt, – das Objekt

objektives Subjekt-Objekt.« (Hegel 1986r, 97) In der Vernunft sind das subjek-

tive Subjekt-Objekt (damit ist Fichtes absolutes Ich gemeint) und das objek-

tive Subjekt-Objekt (die Natur) aufgehoben. Diesen Sachverhalt hält Hegel in

einem berühmten Bonmot fest: »Das Absolute selbst aber ist darum die Iden-

tität der Identität und der Nichtidentität, Entgegengesetztes und Einssein ist

zugleich in ihm.« (Ebd., 96)

Es mag nun so erscheinen, als seien sich Hegel und Schelling gerade über

denWeg der Fichtekritik vollkommen einig, doch der Schein trügt. Denn He-

gel wird auch in Schellings System eine Problemstellung ausfindig machen,

die uns nicht ganz unbekannt ist (vgl. zum Folgenden auch Förster 2018, 290-

295): Für Schelling steht nämlich fest, dass mit diesem Begriff des Absolu-

5 Man denke hier an Leibniz‘ berühmte Sentenz: Natura non facit saltus. Und auch wenn

wir heutzutage um das PlanckscheWirkungsquantum und den zum geflügeltenWort

gewordenen ›Quantensprung‹ wissen, bleibt der ›vernünftige‹ Naturbegriff haltbar, da

die zufälligen Phänomene desMikrokosmos sehrwohl Teil dieser Ordnung sind. Zufall

und Gesetz sind im Naturbegriff gewissermaßen dialektisch vermittelt. So stellt etwa

Manfred Eigen fest, dass die Einheit der Natur und ihre Gesetzmäßigkeit nicht in einer

prästabilierten Struktur derselben besteht, sondern in der Beziehung zwischen plura-

len Strukturen (vgl. Eigen/Winkler 1975). Und auch in der modernen Quantenphysik

wird für eine »Physik der Beziehungen« optiert, die sichwesentlich als Physik der Infor-

mationen und Strukturen präsentiert und dabei den Begriff der Ganzheit dynamisch

versteht (vgl. Görnitz 2021, hier 50; Mann 2021). Eine plausible philosophische Erklä-

rung bietet auch Zupančič, die in diesem Zusammenhang konkret auf Lacans Begriff

des Realen zurückgreift (Zupančič 2020, 188-190): »Natur ist nicht als solche chaotisch,

sie ist ›gesetzestreu‹ (imwissenschaftlichen Sinn), dochdiese ›Gesetzestreue‹ ist nichts

anderes als eine Strukturierung ihres inneren Antagonismus, Widerspruchs und ›Un-

vollständigkeit‹. Sie ist seine eigentliche Form. In diesem Sinne existieren Naturgesetze

genau durch die Nichtexistenz der Natur. […] ›Die Natur existiert nicht.‹ (Was heißt:

Die Natur als bedeutsames Ganzes existiert nicht.)« (Ebd., 189)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Kritik der ethischen Institution

ten der »Indifferenzpunkt des Subjektiven und Objektiven« (Schelling 1985e,

47) bezeichnet ist. Das heißt, dass er, im Unterschied zu Hegel, die ›Identität

von Identität und Nichtidentität‹ als eine punktuelle, ursprüngliche Identität ver-

steht, die er als Absolutes bezeichnet. Schelling geht es hier also um eine »ab-

solute Einheit des Ideellen und Reellen« (Förster 2018, 291), die entsprechend

losgelöst von der ihr immanenten Differenzierung beider Relata eine Letztgül-

tigkeit beansprucht. So überträgt Schelling Fichtes Prinzip des absoluten Ichs

auf den Begriff des Absoluten als solches. Genauwie der »ursprüngliche Streit

des Selbstbewußtseyns«, die dynamische Beziehung von Ich und Nicht-Ich,

nie in einem »Produkt« zu einem Stillstand kommt, aber auf einem absolu-

ten Ich beruht, so gilt auch für die Natur, dass sie »nicht in irgend einem

einzelnen Produkt, sondern nur in einem Produkt, das immer wird, und nie

ist« erkannt werden kann (Schelling 1985c, 336; vgl. Frank 2016, 91f.), nämlich

als unendliche Tätigkeit, die ihrerseits durch die ursprüngliche Identität des

Subjektiven und Objektiven bedingt ist. Hiermit hat Schelling sich allerdings

in eine Aporie verstrickt: Denn einerseits hat er formuliert, dass die Naturtä-

tigkeit in ihremProdukt »erloschen« ist, andererseits aber spricht er von einer

ursprünglichen Identität, die es zu denken gilt. So lässt sich aber nur einge-

schränkt vom Absoluten sprechen und der Begriff verweist vielmehr auf ein

›Losgelöstes‹, das die reale Einheit verfehlt. Dies zeigt sich dann auch deutlich

im Begriff des Ursprungs bzw. der ursprünglichen, absoluten Identität, die

Schelling voraussetzen muss. Denn Schelling sieht den »Grundirrthum aller

Philosophie« (Schelling 1985e, 51) in der Annahme, »die absolute Identität sey

wirklich aus sich herausgetreten«, um sich »begreiflich zumachen« (ebd., 52).

Dadurch hat er allerdings das Kindmit dem Bade ausgeschüttet. Denn indem

er die absolute Identität von Subjekt und Objekt nur noch punktuell versteht,

führt er eine qualitative Differenz zwischen der Vernunft als Absolutes und der Ver-

nunft als Begriff von sich selbst ein, »weil nämlich nie ein erster Punkt angegeben

werden kann, wo die absolute Identität in ein einzelnes Ding übergegangen

ist […]« (ebd., 64).

Hegel durchschaut diesen Sachverhalt und erkennt, dass das, was Schel-

ling als Absolutes bezeichnet, den Namen gar nicht verdient. In seiner Jenen-

ser Logik kritisiert er Schellings Identitätsphilosophie und macht darauf auf-

merksam, dass dieser eigentlich nur eine »Grenze« ausfindig gemacht habe:

»Das eine der entgegengesetzten ist nothwendig die Einheit selbst; aber die-

se Einheit ist ebendadurch nicht die absolute, und indem sie zugleich nicht

bloß als ein entgegengesetztes, sondern an sich selbst sein soll, so kann sie

als Einheit ihrer selbst und des ihr entgegengesetzten nur Gräntze seyn; denn

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 145

als Einheit beyder hört sie auf, selbst ein entgegengesetztes zu seyn.« (Hegel

1971, 3)6 Solange das Absolute als punktuelle Identität verstanden wird, wird

es als Ideelles immer vom Reellen unterschieden sein. Als Grenze bildet es

den Scheitelpunkt, an dem ideelle und reelle Tätigkeit unterschieden sind in

zwei differente Qualitäten. »In dem Begriff der Gräntze selbst sind so die

Einheit und Vielheit, oder die Realität und die Negation, noch für sich be-

stehende […].« (Hegel 1971, 3) Hegel erkennt also, dass auch Schelling das Ver-

sprechen des Idealismus noch nicht einlösen kann. Vernunft bzw. Absolutes

bilden auch in Schellings Denken nur abstrakte Momente, die vom Konkreten

abstrahieren. Auch er erkennt nicht die Vernunft als Ganze, als »der Begriff

von Unterschiedenem, das ebenso untrennbar ist, einem Identischen, das an ihm

selbst ungetrennt Unterschied ist« (WL I, 240). Genau wie Kant und Fichte vor

ihm bleibt seine Philosophie formaler Natur, »indem das absolute Einswer-

den nur ein Sollen bleibt, d.h. ein Jenseits gegen die Einheit der Gräntze bleibt,

und beyde auseinander fallen« (Hegel 1971, 4).

Es dürfte nicht verwundern, dass sich die von Schelling eingeführte qua-

litative Differenz auch in seiner Religionsphilosophie und schließlich auch in

seiner Ethik niederschlägt. Die Trennung des Absoluten an der Grenze wird

darin substanzialisiert, dass Schelling die »Natur in Gott« als Gottes »Unbe-

wußtes«, als »der dunkle Grund, aus demGott sich erhebt« deutet (Baumgart-

ner/Korten 1996, 120). An dieser ›Schattenseite‹ seiner Selbst äußert sich die

göttliche »Begierde nach seinem Ebenbild« (ebd.). Aber Schellings Gott ist da-

bei nicht entzweit (bzw. er wird nicht, wie bei Hegel, zugleich als Subjekt be-

griffen), sondern er ist das All-Eine, dasmit sich selbst identisch ist. Trotzdem

geht Schelling von einer Selbstoffenbarung Gottes aus, »worin Gott, absolut

betrachtet, verwirklicht ist, obgleich nur in ihm selbst […]«; »sie ist im Anfang

bei Gott und der in Gott gezeugte Gott selbst« (Schelling 1860b, 361). Gott ist

also zugleich »Grund (Ureinheit)« und »Ziel (Urbild)« (ebd.) (hier bestätigen

sich also die zwei Aspekte des Imaginären, nämlich Ganzheit und Bildlichkeit)

eines Prozesses, der in sich selbst inhaltlich schon immer beschlossen und

prästabiliert ist.

Damit ist es aber zugleich um die Freiheit des Menschen geschehen. Sei-

ne Freiheit ist in Wirklichkeit nämlich nicht die seine, sondern die Freiheit

Gottes, der sich als »Herr des Seyns« (Schelling 1861c, 260), als »absolutes Pri-

us« (Schelling 1861b, 216) selbst setzt. Der Mensch ist Moment des göttlichen

6 Förster kann nachweisen, dass diese Kritik Hegels, die zumeist als eine Kritik an Fichte

gelesen wird, sich eigentlich auf Schelling bezieht (vgl. Förster 2018, 290-292).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Kritik der ethischen Institution

Seins und als Subjekt diesem absoluten Sein subordiniert und seine Freiheit

eine heteronome, bedingte Freiheit. Damit fällt Schelling hinter das zurück,

was mit Kants Theorie bereits erwiesen war, nämlich die ihrerseits ursprüng-

liche Freiheit des Menschen, wodurch dieser zum wirklichen Subjekt wird.7

In Schellings Philosophie hingegen degeneriert der Mensch zum Derivat der

Freiheit Gottes: Im freien Akt Gottes, d.h. im Akt der Schöpfung, geschieht

»alles in Einemmagischen Schlage zugleich« und »so hat der Mensch, der hier

entschieden und bestimmt scheint, in der ersten Schöpfung sich in bestimmter

Gestalt ergriffen, und wird als solcher, der er von Ewigkeit ist, geboren […]«

(Schelling 1860b, 387; Herv. T.M.). Der Mensch findet seine Bestimmung im

freien Akt Gottes, der stets Ursprung und Ziel bezeichnet. Aber da das Absolu-

te entzogen und punktuell ist, bleibt auch die Bestimmung des Menschen als

solche entzogen und stets aufgeschoben. Ein weiteres Mal bleibt der Mensch

auf das reine Sollen und das Imaginäre verwiesen. Und es ist bittere Ironie,

dass gerade Schelling, bei seiner Suche nach den Prämissen, die Resultate,

die Kant gegeben hat, letztlich ignoriert.

So sind wir nun schließlich bei Hegel angelangt. In seinem ersten großen

Hauptwerk, der epochemachenden Phänomenologie des Geistes, widmet sich

Hegel nun der Aufgabe, die voraufklärerischen Atavismen der Transzenden-

talphilosophien seiner Vorgänger loszuwerden und einen absoluten Idealismus

zu formulieren, in dem die Forderung nach der Identität von Identität und

7 Bereits Schellings Zeitgenossen nehmen diese Problematik wahr. Hegel weist darauf

hin, dass es sich bei Schellings Freiheitsbegriff nur um einen besonderen und nicht ei-

nen allgemeinen Begriff handelt. Die Freiheit bei Schelling »steht … einzeln für sich«

und habe daher mit dem philosophischen Diskurs wenig zu tun, da er den Begriff

nicht im philosophisch-systemischen Gesamtzusammenhang ausarbeitet (vgl. VGPh

III, 453). Wenn wir Schelling an dieser Stelle kritisieren, dann erfolgt diese Kritik nun

vor allem in praktisch-philosophischer und psychoanalytischer Perspektive, nämlich

mit Blick auf den Freiheitsbegriff und das Imaginäre. Es soll aber nicht unerwähnt blei-

ben, dass die Intuition hinsichtlich einer positiven Philosophie, die sich in Schellings

Spätwerk äußert, in formallogischer Perspektive als ausgesprochen tiefsinnig gewer-

tet werden muss (vgl. das positive Votum bei Günther 1991, bes. 51f.), wenn auch die

religiöse Wendung, in die er seinen Gedanken kleidet, problematisch bleibt und ei-

nen gedanklichen Regress zeitigt, indem die Trennung von (menschlicher) Reflexion

als gewesener Freiheit und (göttlichem) Willen als wirklicher Freiheit in ein zweiwer-

tiges System eintreten, da dieser Wille, laut Schelling, allein am Ende der Geschichte,

am Jüngsten Tag, also mit dem Untergang der Reflexion, zu dem wird, was er ist (vgl.

ebd., 77-79).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 147

Nichtidentität verwirklicht ist. Dass er sich dabei konkret gegen das Ima-

ginäre und den damit verbundenen philosophischen Formalismus wendet,

machen bereits zwei zentrale Aussagen aus der Vorrede der Phänomenologie

deutlich:

Das »Wahre«, so schreibt Hegel und wendet sich dabei gegen seine

Vorgänger, muss nicht nur »als Substanz, sondern ebensosehr als Subjekt«

aufgefasst werden (PhG, 23). Diese Aussage richtet sich gegen die All-

Einheitskonzepte von Fichte und Schelling, aber auch gegen Kants Verweis

auf ein imaginäres jenseitiges (transzendentales) Ideal. Die All-Einheit kann

nicht ein abstraktes Absolutes meinen. Sie muss zugleich auch das Absolute

als Konkretes umfassen, denn ansonsten wäre es zwar Einheit, aber noch

lange nicht All-Einheit. Auch kann unter dem Begriff des Absoluten nicht

etwas In-Aussicht-Gestelltes verstanden werden. Wer das Absolute zu einem

transzendenten Ziel transzendentaler Provenienz macht, »das gesucht wird«,

betrügt sich selbst, denn »es ist schon vorhanden – wie könnte es sonst ge-

sucht werden?« (Hegel 1986r, 24) Wenn es das Absolute ist, dann ist es das

Ganze der Wirklichkeit. Deshalb kann Hegel auch schreiben: »Das Wahre

ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das durch seine Entwicklung sich

vollendende Wesen.« (PhG, 24) Was bei Schelling nur als »Indifferenzpunkt«

bestimmt ist, ist bei Hegel zugleich auch als ein Dynamisches definiert. Und

es ist weder das Ganze des Prozesses, noch der Prozess des Ganzen das, was

als Absolutes definiert werden kann, sondern das Absolute ist das, was das Ganze

als den Prozess und den Prozess als das Ganze begreift. Daher ist das Absolute für

Hegel die dialektische Vermittlung »als die sich bewegende Sichselbstgleich-

heit« (PhG, 25). Es lässt sich an dieser Aussage leicht ablesen, dass auch

Hegels Vermittlung ihren Ankerpunkt im Ich bzw. im Selbstbewusstsein hat.

Im Ich durchschaut sich die Vernunft (lies: durch-schaut, d.h. auch im Sinne

des Vorgangs des Durch-etwas-hindurch-Blickens, in der Weise, wie z.B. ein

Fenster zugleich eine Grenze und keine Grenze ist)8, weshalb Hegels philo-

sophische Methode auch als Spekulation bezeichnet wird. »Das Ich oder das

Werden überhaupt, dieses Vermitteln ist um seiner Einfachheit willen eben

eine werdende Unmittelbarkeit und das Unmittelbare selbst.« (PhG, 25) Es fragt

sich nun aber, wie die Vernunft sich im Selbstbewusstsein durchschauen

soll, ohne dabei das rein ideelle Ich im fichteschen Sinne zu verabsolutie-

ren. Hegel hat darauf eine beispielhafte Antwort – verbunden mit einem

kleinen Augenzwinkern, denn er ist nicht der verklärte ›Idealist‹ für den er

8 Vgl. hierzu auch Hegels Gebrauch des Wortes in PhG, 430f.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Kritik der ethischen Institution

manchmal ausgegeben wird. So äußert er sich in einem kuriosen Abschnitt

der Phänomenologie über die Schädellehre9 zum irreduziblen Zusammenhang

von Geist und Körper: Ohne eine ›physische Inkarnation‹ kann sich der Geist

nicht begreifen.10 »Der Begriff dieser Vorstellung ist, daß die Vernunft sich

alle Dingheit, auch die rein gegenständliche, selbst ist; sie ist aber dies im Begriffe

[…]« (PhG, 262), d.h. aber nicht, dass die Vernunft nur als »unmittelbare,

sinnliche« (ebd.) zu verstehen ist, sondern als das dialektische Prinzip, in

dem sie den Gegensatz von Geist und Körper aufhebt. Das Absolute ist

schließlich die Identität der Gegensätze. In diesem Sinne steht der Geist für

die »Verknüpfung des Hohen und Niedrigen« (ebd.). Hegel findet hierfür

eine interessante Metapher, nämlich die der Geschlechtsorgane. Diese veran-

schaulichen den verwirklichten und den sich verwirklichenden Geist, indem

sie sich zum einen als »Organ der Zeugung«, zum anderen als »Organ des

Pissens« erweisen (ebd.). So lässt sich auch seine Formel verstehen, in der es

heißt, »daß das Sein des Geistes ein Knochen ist« (PhG, 260).11

In dieser Aussage spiegelt sich ferner eine fundamentale Erkenntnis He-

gels wider: Die (Selbst-)Bewegung des Geistes beruht auf derNegation. Indem

der Geist Knochen wird, wird er sich selbst zumGegenstand (hierin zeigt sich

auch der Sinn des Titels Phänomenologie des Geistes an). Denn indem er sich in

seiner unstrukturierten Unbeschränktheit als reines Bewusstsein selbst eine

9 Die Idee der Schädellehre bzw. Phrenologie geht auf denArzt Franz JosephGall zurück.

Die Phrenologie widmet sich der Topologie des Gehirns und geht davon aus, dass sich

anhand von Schädel- und Gehirnform valide Aussagen über Charakterzüge, Talente,

Fähigkeiten usw. einzelner Personen formulieren lassen. Diese aus heutiger Perspek-

tive naive Theoriewurde auch vonHegel vor allem in demPunkt kritisiert, wo sie davon

ausgeht, gesetzmäßige Beziehungen zu postulieren und von quantitativenGrößen auf

qualitative geistige Zustände und Gefühle zu schließen. Nichtsdestotrotz nimmt He-

gel diese Theorie kritisch auf, da er im Gehirn so etwas wie die Mitte zwischen Körper

und Geist sieht (vgl. Siep 2000, 138-143, bes. 140f.). Galls Schädellehre ist aus heutiger

Perspektive nicht haltbar, was aber nicht den Wert des entsprechenden Kapitels der

Phänomenologie schmälert. Denn es versteht sich von selbst, dass auch die moderne

Hirnforschung an der Grenze von quantitativ-physischen (zweiwertigen) und qualita-

tiven-geistigen (mehrwertigen) Befunden arbeitet. Für einen Überblick vgl. Koch 2013;

Seung 2013. Darüber hinaus geht die moderne Kybernetik das Thema gewissermaßen

›von der anderen Seite‹ her an (vgl. Günther 2021).

10 In jüngerer Zeit wurde dieser Gedanke in der Philosophie erneut stark gemacht durch

Jean-Luc Nancy (2014).

11 Man denke in diesem Zusammenhang auch an den umgangssprachlichen englischen

Begriff boner, der für das erigierte männliche Glied steht.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 149

Grenze setzt, in der seine Unbegrenztheit also negiert wird, ist es ihm über-

haupt erst möglich, sich selbst zu begreifen. Hegel folgt hier Spinozas Dik-

tum ›determinatio est negatio‹. Ohne die Negation, ohne Grenzziehung, bleibt

das Bewusstsein unbegrenzt und unstrukturiert.12 Es hätte weder Sein noch

Sinn zu seinem Thema und wäre insofern a-thematisch (vgl. Günther 1991,

218). Ein unstrukturiertes Bewusstsein hat insofern auch keinWissen von sich

selbst. In Form einer Selbstbegrenzung führt die Negation nun eine Struktur

ein, wodurch das Bewusstsein für sich, d.h. zu seinem eigenen Gegenstand

wird, was uns an die Funktion des konstitutiven Neins (nom/non-du-père) erin-

nert, wie sie uns im ersten Kapitel begegnete. Diese Strukturierung wirkt sich

auf das ganze Feld der Erkenntnis aus. Ohne Selbstbewusstsein bliebe auch

»dieWelt ein in sich Zerfallendes«, ein unstrukturiertes Chaos von Sinnesein-

drücken, das blanke Reale, weshalb Hegel auch von der »Wohltat des Selbst-

bewußtseins« spricht, das »Zusammenhang und Halt« gewährleistet (Hegel

1986u, 309). Diese Wohltat versteht Hegel als Akt der Freiheit, in dem sich

der Geist mit jedem konkreten (Selbst-)Bewusstsein setzt. Was wir also bei

Kant bereits in Gestalt der Autonomie als Selbstbegrenzung durch Selbst-

bestimmung kennengelernt haben, wird bei Hegel somit zum grundlegen-

den Moment der gesamten Dynamik seines metaphysischen Denkens. Damit

gleichbedeutend ist die Feststellung, dass die Freiheit, im Sinne der Selbstbe-

stimmung, das Fundament der hegelschen Philosophie bildet.13 Das Ich ist

gerade deshalb frei, weil es als Sich-Setzendes zu begreifen ist und nicht in-

haltlich bestimmt ist. In diesem Sinne zeigt sich Hegel, wie Žižek feststellt,

als der konsequentere Transzendentalphilosoph, da er dem transzendentalen

Ich nicht noch ein bestimmtes (göttliches) Sein vorordnet: »Der transzenden-

tale Standpunkt ist in gewisser Weise irreduzibel, denn man kann sich nicht

›objektiv‹ betrachten und in der Realität verorten; die Aufgabe besteht darin,

ebendiese Unmöglichkeit als eine ontologische Tatsache zu denken, nicht als episte-

mologische Beschränkung.« (Žižek 2014, 330)

12 Sehr anschaulichwird dieserGedanke auch vonŽižek diskutiert, der das Phänomen vor

demHintergrund dermodernen Kognitionswissenschaften undBiogenetik betrachtet

(vgl. Žižek 2001, 49-59). Da Žižek die Hegel-Passagen, auf die er sich bezieht, selbst

nicht ausweist, sei hier auf zwei prägnante Stellen hingewiesen, in denen Hegel die

»Vernunft als Leben überhaupt« beschreibt: vgl. PhG, bes. 198.215-224; Enz., § 299.

13 Aus diesem Grund bezeichnet Klaus Vieweg (2019) Hegel im Untertitel seiner Biogra-

phie auch als »Philosoph[en] der Freiheit«.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Kritik der ethischen Institution

Kommen wir schließlich zur zweiten einschlägigen Aussage aus der Vor-

rede der Phänomenologie: »Die Philosophie aber muss sich hüten, erbaulich

sein zu wollen.« (PhG, 17) Diese Forderung richtet sich gezielt gegen das Ima-

ginäre und die von ihm abgeleiteten illusorischen Versprechen und Verhei-

ßungen. Die Philosophie der Aufklärung und allen voran Kant hat gezeigt,

dass es unsere intellektuelle und zivilisatorische Aufgabe ist, uns unseres ei-

genen Verstandes zu bedienen. Sie hat gezeigt, dass wir dies nicht nur sol-

len, sondern auch können, und sie hat gezeigt, dass sich die Vernunft nur

in der Autonomie verwirklicht und nicht durch Unterwerfung unter eine ir-

gendwie geartete Fremdherrschaft. Wir haben gesehen, dass sich diese Kri-

tik auch auf die Unterwerfung unter eine imaginäre Hoffnung bezieht. Denn

egal was in dieser Hoffnung als jenseitige Erfüllungsphantasie gesetzt oder

festgelegt wird, wenn allein dieses Bild hinreicht, denMenschen anzutreiben,

dann wird er von diesem Bild regiert wie von den Geistern, die er eigentlich

selbst herbeirief. Nach Hegels Auffassung dienen diese Bilder lediglich der

Erbauung und dem Lustprinzip mit dem Effekt, dass sie unsere Wahrneh-

mung der Wirklichkeit – mag sie auch noch so prekär oder privilegiert aus-

fallen – verzerren und uns zu Fehlurteilen verleiten,14 anstatt uns auf unsere

Sittlichkeit und unsere tatsächliche Freiheit zu besinnen. »Wer nur Erbauung

sucht, wer die irdischeMannigfaltigkeit seines Daseins und des Gedankens in

Nebel einzuhüllen und nach dem unbestimmten Genusse dieser unbestimm-

ten Göttlichkeit verlangt, mag zusehen, wo er dies findet; er wird leicht selbst

sich etwas vorzuschwärmen und damit sich aufzuspreizen die Mittel finden.«

(PhG, 17) Das vernünftige Denken ist aber aufgefordert, sich kritisch selbst zu

prüfen. Daher rühren Ernst Blochs mahnende Worte: Jede*r Leser*in Hegels

»muß wachsame Untreue gegen einen fixen Begriff lernen« (Bloch 1962, 26).

Dieser Selbstanspruch der Philosophie und die Prämissen Hegels sind ir-

reduzible Forderungen, denen jeder Mensch ausgesetzt ist, wenn es um die

sittliche Erkenntnis im Sinne einer vernünftigen und verständigen Sozialität

geht. Sittlichkeit ist entweder hier und jetzt verwirklicht oder es ist halt keine

Sittlichkeit, sondern nur ein Versprechen, ein Vertrag, eine Hoffnung oder ei-

ne Träumerei. Mit diesen fundamentalen Einsichten, die in jenen bedeuten-

den »25 Jahren der Philosophie« (vgl. Förster 2018) hervorgebracht wurden,

wollen wir uns nun der grundsätzlichen Struktur des hegelschen Denkens

14 Dieses Phänomen ist in der modernen Psychologie als Status-Quo-Verzerrung (status

quo bias) bekannt (vgl. Samuelson/Zeckhauser 1988; Kahnemann/Knetsch/Thaler 1991).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 151

widmen, um zugleich auf den fundamentalen Zusammenhang von Geistphi-

losophie und praktischer Philosophie hinzuweisen.

2. Hegels praktische Philosophie und der absolute Idealismus

Der Bewegung des Geistes begegnen wir in allen Phänomenen der natür-

lichen und menschlichen Welt. Damit sich der Geist aber in seiner Bewe-

gung selbst erkennt, bedarf es der Subjektivität in Form des (menschlichen)

Selbstbewusstseins, denn in diesem findet die Vermittlung des Geistes mit

sich selbst statt. Dieser Prozess der Selbsterkenntnis des Geistes äußert sich

dabei als historischer, da mit der Kategorie des Selbstbewusstseins zugleich

die Struktur der Reflexion gegeben ist, die als Bedingung der Dimension der

Zeitlichkeit des Bewusstseins wirkt.15 Als historischer Prozess ist die Selbst-

erkenntnis des Geistes aber nicht determiniert oder auf ein vorgefasstes Ziel

hin ausgerichtet, sondern jederzeit nur als Koaleszenz des Abstrakten und

des Konkreten, des Ideellen und des Reellen zu fassen.

Diese Erkenntnis ist ausgesprochen wichtig: Nur weil wir (seit Kant die

Resultate geliefert hat) wissen, dass der Geist sich im vernünftigen Selbstbe-

wusstsein zu erkennen vermag, haben wir es hier nicht mit einem teleologi-

schen Determinismus zu tun. Die Verwirklichung des sich verwirklichenden

Geistes darf nicht durch die Einführung einer abstrakten Teleologie ›ergänzt‹

werden, da auf diese Weise erneut eine Trennung des Abstrakten und des

Konkreten vorgenommen würde.16 Außerdem ist die Bewegung des Geistes

frei und nicht vorherbestimmt durch ein abstraktes Absolutes à la Schelling,

15 »Die Bewegung, die Form seines [des Geistes; Anm. T.M.] Wissens von sich hervorzu-

treiben, ist die Arbeit, die er als wirkliche Geschichte vollbringt.« (PhG, 586) »Dies Ich =

Ich ist aber die sich in sich selbst reflektierende Bewegung; denn indem diese Gleich-

heit als absoluteNegativität der absoluteUnterschied ist, so steht die Sichselbstgleich-

heit des Ich diesem reinen Unterschied gegenüber, der als der reine und zugleich dem

sich wissenden Selbst gegenständliche, als die Zeit auszusprechen ist […].« (PhG, 586f.)

16 Vgl. hierzu auch Jameson 2017, 1-5, der zudem von einem »non-teleological Hegel«

(ebd., 50) spricht. Wir schließen uns dieser modernen (Re-)Lektüre des hegelschen

Denkens an und versuchen uns hier – wie bereits im Vorwort angekündigt – an ei-

ner praktisch-philosophischenBegründung eines nicht-teleologischenHegels.Wir be-

haupten daher nicht, dass es keinen teleologischen Hegel gäbe (Günther stellt die-

sen problematischen Hegel dar in Günther 1991, 90); wir sagen aber, dass diesem He-

gel – konsequenterweise gerade in hegelscher Perspektive – keine Notwendigkeit zu-

kommt.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Kritik der ethischen Institution

das zugleich als ἀρχή und τέλος fungiert und den historischen Prozess be-

herrscht und leitet. Als freie Bewegung ist der Prozess faktisch und nicht etwa

inhaltlich und ontologisch über- oder prädeterminiert.

Die Erkenntnis der Faktizität des Geistes und seiner weltgeschichtlich-

phänomenologischen Wirklichkeit in der menschlichen Subjektivität bildet

das Kernelement der praktischen Philosophie Hegels und damit auch seiner

Idee der Sittlichkeit. Es ist in der Tat so, dass seine ganze Philosophie der

Selbsterkenntnis des Geistes, so abstrakt sie manchmal auch wirken mag,

zu jedem Zeitpunkt auch ihre praktische und ethische Seite präsentiert (vgl.

Riedel 1976; Riedel 1969b, 11-41; Riedel 1973b; Bloch 1962, 419-441). Besonders

deutlich wird dies, wenn Hegel zu Beginn des Geist-Kapitels der Phänome-

nologie eine Minimaldefinition des Geistes anbietet: »Der Geist ist das sittliche

Leben einesVolks, insofern er die unmittelbareWahrheit ist; das Individuum,das

eine Welt ist. […] Die lebendige sittliche Welt ist der Geist in seiner Wahrheit

[…].« (PhG, 326) Der Geist ist nicht etwas, das nur an sich ist und in sich selbst

ruht, auch ist er nicht ein Für-sich-Seiendes, das sich im Kontrast zur mensch-

lichen Welt als ein (göttliches) Ideal bestimmt, vielmehr ist er an-und-für-sich

im »sittlichen Leben eines Volks« wirklich und wirkend.

Für Leser*innen im 21. Jahrhundert mag nun der Begriff des Volks hier et-

was befremdlich klingen.Man darf allerdings nicht vergessen, dass der Volks-

begriff zugleich ein Kampfbegriff der Revolutionszeit war, der gegen diemon-

archische Reichsidee ins Feld geführt wurde. Dieser Volksbegriff hatte dabei

keine inhaltliche Bestimmung, die die Konstitution eines Volks im Voraus

hätte determinieren können,17 ganz im Gegensatz zur imaginären Verfas-

17 So beschreibt z.B. Hans-Ulrich Thamer die revolutionäre Situation mit Blick auf die

Bildung von Volk und Nation als einen Bekenntnisakt: »Nation – das war hinfort eine

Form der politischen Gemeinschaftsbildung vonMenschen, die sich in einem gemein-

samen Staatsgebiet zusammenschließen und sich zu einer gemeinsamen Verfassung

bekennen.« (Thamer 2019, 53)HeideGerstenberger bringt diesen Sachverhaltwie folgt

auf den Punkt: »Revolutionen werden nämlich nicht von Strukturen gemacht, sondern

von konkreten historischen Subjekten.« (Gerstenberger 1982, 120) Vgl. hierzu auch die

ironische Bemerkung Jacques Lacans über die Mai-68-Parole »Die Strukturen gehen

nicht auf die Straße«: »›Ich denke nicht, dass es in irgendeiner Weise gerechtfertigt

war, dass man geschrieben hat, dass die Strukturen nicht auf die Straße gingen, denn,

wenn die Mai-Ereignisse etwas bewiesen haben, so genau dieses, dass die Strukturen

auf die Straße gegangen sind.‹ Und er fügte hinzu, dass die Niederschrift dieses Sat-

zes genau zeigenwürde, dass ›ein Akt sich immer selbst verkennt‹.« (Lacan, zitiert nach

Roudinesco 2011, 336.) Vgl. ferner Taylor 2012, bes. 68. Siehe auch Kapitel I, Anm. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 153

sung der Monarchie, wo das Volk eben das Volk des jeweiligen Königs war.

Und auch »Hegels Auffassung der Idee von 1789« ist bereits in seiner frühen

Schaffensphase durch die »Idee der Freiheit« bestimmt, wobei sein früher Be-

griff vom »Volksgeist« »nicht eigentlich die geheime Wurzel alles nationalen

Daseins« meint, sondern nur ein »Bestandteil«, ein Durchgangsstadium des-

sen ist, was der reifere Hegel als den Prozess der Selbsterkenntnis des Geistes

bezeichnet (Rosenzweig 2010, 45).

WennHegel nun hinzufügt, dass der Geist das sittliche Leben ist, insofern

er »die unmittelbare Wahrheit ist«, dann spielt er damit folglich nicht auf ei-

nen zufälligen, inhaltlich bestimmten Volksbegriff an, sondern auf die freie,

selbstbestimmte Subjektivität des Menschen, in der sich der Geist erkennt.

Im Begriff des Geistes begegnen sich ausnahmslos alle selbstbewussten We-

sen, denn obzwar sich jeder einzelne Mensch von jedem anderen als Person

(mit bestimmten Talenten, Fähigkeiten, Charakterzügen etc.) unterscheidet,

ist ihnen allen gemeinsam, dass sie sich als je ein Ich verstehen, das, wenn

es sich selbst in der Vernunft durch-schaut, als universales Ich wirkt. Deshalb

kann Hegel den Geist auch als das »Individuum, das eine Welt ist« bezeich-

nen. In der fundamentalen Kategorie von Idealismus und kritischer Philoso-

phie, dem Selbstbewusstsein, begegnet sich der Geist als universaler Begriff

des Menschen, der den einzigen Referenzpunkt für den Volksbegriff liefert.

Als dieser Referenzpunkt bleibt er aber ein dynamischer Begriff, der niemals

auf eine statische Bestimmung (wie z.B. in der abstrakten Aussage ›Ich bin

Deutscher‹) reduziert oder gar festgeschrieben werden kann. Das Ich durch-

schaut sich selbst als Sich-auf-sich-Beziehendes, weil es sich selbst als Ich nur

als das Sich-auf-sich-BeziehendeGegenstand sein kann.Es durch-schaut sich

nur als Sich-Durchschauendes.

Es ist hier also möglich, mit Hegel über Hegel hinaus zu gehen und den

Begriff des Volks, wie er ihn in diesem Zusammenhang verwendet, mit dem

unverfänglicheren Begriff der Gemeinschaft auszutauschen.18 Der Gemein-

schaftsbegriff bietet weiterhin den Vorteil, dass er den Aspekt der Faktizität

18 Jameson seinerseits ersetzt den Begriff von »nation«, der in der englischen Überset-

zung der Phänomenologie an dieser Stelle gebraucht wird, durch den Begriff »collec-

tive« (vgl. Jameson 2017, 13). Der Begriff des Volks muss aber nicht per se als problema-

tisch gelten. Denn auch in jüngerer Zeit lässt sich das entsprechende universalistische

Verständnis des Volksbegriffes ausmachen. So lautete die Parole der protestierenden

DDR-Bürger*innen zwischen 1989 und 1990 »Wir sind das Volk«, wobei der bestimmte

Artikel entscheidend ist, da er auf einewesentliche, qualitativeDimension des Begriffs

verweist. In der Folgezeit eignete sich die CDUden Slogan an, um ihn zudemzumodifi-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Kritik der ethischen Institution

auch in Hinblick auf das soziale Band hervorhebt und anders als der Begriff

des Volks nicht so sehr dazu einlädt, eine vorgängige Bestimmung jenseits

des Faktischen anzunehmen.

Wenn Hegel also von Sittlichkeit spricht, dann ist damit immer das kon-

krete Leben der Gemeinschaft bezeichnet, die sich als (objektiver) Geist selbst

in dieser Faktizität – und nicht etwa in einem Imaginären – begreift. In He-

gels normativer Formulierung: »[D]er Geist des Volkes, muß sich ewig zum

Werk werden, oder er ist nur als ein ewiges Werden zum Geiste.« (Hegel 1975,

315) Volk oder Gemeinschaft zu sein, das ist »Am-Werke-Sein des Geistes«

(Riedel 1969b, 25). Hegel spricht daher vom freien Volk im Sinne einer frei-

en Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht19. »Denn jene Allgemeinheit, die sich

nicht zu der Realität der organischen Gliederung kommen läßt und in der

ungeteilten Kontinuität sich zu erhalten den Zweck hat, unterscheidet sich

in sich zugleich, weil sie Bewegung oder Bewußtsein überhaupt ist.« (PhG,

436) Volk und Gemeinschaft sind keine inhaltlich bestimmten Begriffe, son-

dern konkretes Sich-Begreifen dessen, was Hegel den objektiven Geist nennt

und womit er dasjenige Moment des Geistes meint, in dem sich der subjektive

Geist der freien (individuellen) Subjektivität zugleich als allgemeine Subjekti-

vität begreift.20

Damit sind wir an einem der wichtigsten Punkte des hegelschen Denkens

angelangt: Sittlichkeit ereignet sich. In dem Moment, wo das, was als Sittlich-

keit verstanden wird, durch ein spezifisches formales Sollen bestimmt ist,

kann also laut Hegel nicht länger von Sittlichkeit gesprochen werden. Daraus

ergeben sich zwei wichtige Erkenntnisse: Erstens zeigt sich hier der besonde-

re Charakter von Hegels Idealismus. Mit der Feststellung, dass die hegelsche

Sittlichkeit stets faktische Sittlichkeit meint, ist noch lange nicht gesagt, dass

das Ganze der Realität, an der wir teilnehmen, automatisch unter die Kate-

gorie dieser Sittlichkeit fällt. Wenn Hegel schreibt, dass das ›Wirkliche ver-

ziert, wobei der bestimmte Artikel nun durch das quantifizierende »ein« ersetzt wurde

(vgl. Fischer 2005).

19 Der Begriff von einer »Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht« stammt von Jean-

LucNancy (2018) und bildet einenwesentlichenAspekt seiner politischen Philosophie.

Vgl. auch Nancy 2009, 28, Anm. 4.

20 Die Unterscheidung von subjektivem und objektivem Geist nimmt Hegel im dritten Teil

der Enzyklopädie der philosophischenWissenschaften vor.Während der objektive Geist die

Aspekte Recht, Moralität und Sittlichkeit umfasst, untergliedert sich der subjektive

Geist in die Anthropologie, die Phänomenologie des Geistes und die Psychologie.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 155

nünftig und das Vernünftige wirklich‹21 ist, dann meint er damit nicht die

Verklärung des Status Quo, der Gegenwart, des Jetzt (so käme es nur wieder

zur bestimmten Negation, wo das Konkreten zum Abstrakten wird), sondern

dass dort, wo der Geist sich begreift,Wirkliches vernünftig ist, weil in diesem

Begreifen das Vernünftige wirklich ist, da es als Sich-VerwirklichenWirklich-

keit (Reales) ist. Anders gesagt,Hegel zeigt, dass dasWirkliche vernünftig und

das Vernünftige wirklich sein kann, weil dem aufgeklärten Menschen jeder-

zeit alles zur Verfügung steht, um sich selbst zu durch-schauen.22 Er hat die

Kapazität, den Unterschied zu erkennen zwischen dem, was nur dem Schein

nach, und dem, was wahrhaft wirklich ist. Dass auch der aufgeklärte Mensch

dabei fehlgehen kann, ist natürlich möglich; aber dieser Fehler liegt bei ihm,

nicht in der Welt bzw. der Vernunft.23 Die Vernunft aber steht ihm zur Ver-

fügung und damit auch die Bedingung der Möglichkeit der Selbsterkennt-

nis und Autonomie, wodurch der Mensch wieder auf Kurs kommen kann. In

diesem Bewusstsein erweist sich die Idee der hegelschen Sittlichkeit daher

als universal. Auf individualethischer Ebene haben wir dies bereits anhand

der kantischen Moralphilosophie gesehen. Wirkliches ethisches Subjekt wer-

de ich nicht, wenn ich kopf- und begriffslos dem Lustprinzip folge, sondern

21 »Was vernünftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist vernünftig.« (GPhR,

Vorrede [24])

22 Eine Anekdote Heinrich Heines über Hegel verdeutlicht dieses Verständnis: »Als ich

einst unmutig war über das Wort: ›Alles, was ist, ist vernünftig‹, lächelte er sonderbar

und bemerkte: ›Es könnte auch heißen: ›Alles was vernünftig ist, muß sein‹.‹« (Hein-

rich Heine zitiert nach: Nicolin 1970, Dokument 363) Vieweg führt eine Reihe weite-

rer Belege für diese von Hegel beabsichtigte Lesart an: vgl. Vieweg 2012, 23-30, bes.

24f., Anm. 10f. Darüber hinaus sieht er in Hegels zu Unrecht skandalisierten Phrase

einen »Coup zur Täuschung der Zensoren, die ›wirklich‹ und ›existierend‹ als synonym

verstanden« (Vieweg 2019, 406; vgl. auch die von Vieweg angeführten Gegenbewei-

se zur Fehlinterpretation des Doppelsatzes ebd., 454-456.464-470). Schließlich liefert

Hegel selbst eine unmissverständliche Erklärung in Enz., § 6 und auch in einem Brief

an Duboc vom 29. April 1823 (vgl. Hegel 1969c, 13; vgl. hierzu auch Vieweg 2019, 649).

Und schließlich muss noch auf die folgende Formulierung aus der Göschel-Rezension

hingewiesen werden: »Aber die Wirklichkeit des Menschen ist eine erst geistig zu be-

wirkende, und wesentliches Moment ist darin, daß das Von-Natur-Gutsein nicht das

ist, wodurch er seine Wirklichkeit schon hätte, daß dieses Gutsein von Natur für die-

ses sein geistiges Sein, worin allein seineWirklichkeit ist, vielmehr das Nichtgute ist.«

(Hegel 1986z, 364)

23 »Daß aber der Anschein wirksam wird, daß also die Suche fehl geht, ist ein Ereignis

nicht in derWelt selbst, sondern in dem, der den Fehlermacht, sofern er demAnschein

verfällt.« (Henrich 1982c, 105)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Kritik der ethischen Institution

in der autonomen Selbstbestimmung im Sinne des Sittengesetzes, da ich hier

selbst als ›Katalysator‹ und ›Motor‹ der vernünftigen Rechtsquelle agiere. Mit

Hegel werden wir im Folgenden auch die sozialethische Dimension verstehen

lernen.

Zweitens zeigt sich der hegelsche Idealismus so überhaupt als die Bedin-

gung der Möglichkeit des geschichtlichen Selbstverständnisses des Subjekts

und der Gemeinschaft. Das Ereignis der Französischen Revolution konver-

giert mit dem Ereignis der aufgeklärten Selbsterkenntnis. In beiden Ereig-

nissen wird die Vernunft konkret, wird der Geist sich selbst Gegenstand, um

sogleich zu erkennen (oder erkennen zu müssen), dass die Freiheit, die sich

hier zeigt, nur durch Selbstbegrenzung bzw. Selbstbestimmung zur wirkli-

chen Freiheit werden kann. Denn andernfalls droht die Vernunft in Phan-

tasterei oder Wahn abzudriften, während sich die neu gewonnene Freiheit

des Volks in den totalen Krieg der Einzelinteressen oder die Schreckensherr-

schaft der Revolutionären (man denke an La Terreur) in ihr genaues Gegenteil

verkehrt. In seinem idealistischen Denken versucht Hegel dieser Dynamik

zu begegnen, die mit einfachen Verstandes- oder Rechtsbegriffen nicht ein-

gefangen werden kann. Genau wie die Vernunft den Verstand transzendiert

und dort, wo dieser Antinomien sieht, diese schon längst begriffen hat, genau

wie das Sittengesetz das Recht transzendiert und immer einen Überschuss

darstellt, genau wie das Ereignis der Französische Revolution die Trennung

zwischen dem monarchischen Ancien Régime und der republikanischen Mo-

derne transzendiert, da das Ereignis als solches in keiner der beiden Seiten

jemals ganz aufgehen kann, so produziert auch Hegels absoluter Idealismus

einen Rest: Denn die Form des hegelschen Denkens (im Unterschied zu sei-

nem tatsächlichen historischen Inhalt) lässt sich nicht auf ein abstraktes Sys-

tem reduzieren, auch wenn es den Anschein einer unbedingten monistischen

Systematik erweckt; auch handelt es sich dabei nicht um einen Befund über

die Tatsachen und darüber, dass diese halt so sind wie sie nun mal sind.24

Hegels Werk ist das Fanal des seiner Geschichtlichkeit bewussten Geistes. Es

24 Žižek diskutiert diesen Sachverhalt anhand der Idee eines »Bruchs«, von dem Hegels

Werk zeugt. Dabei handelt es sich umden Bruch zwischenmetaphysischemund nach-

metaphysischem Denken, wobei Hegel »darin der ›verschwindende Vermittler‹ zwi-

schen ›Vorher‹ und ›Nachher‹, zwischen der traditionellen Metaphysik und dem nach-

metaphysischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts [ist]« (vgl. Žižek 2014, 320-332,

hier 330).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 157

ist dieser Geist, in dem das moderne Bewusstsein zum geschichtlichen Be-

wusstsein wird, da es hier eine Perspektive gefunden hat, in der es von einer

abstrakten Position aus auf seine eigene kontingente Wirklichkeit blickt. Als

Geist weiß das moderne Bewusstsein von sich als Abstraktes und Konkretes

gleichermaßen. Dieses Wissen manifestiert sich folglich zugleich als histori-

sches (weil geschichtlich gewachsenes) und transhistorisches Bewusstsein.

Es ist diese Mehrwertigkeit, die Hegel mithilfe des Begriffs vom absoluten

Geist anzuzeigen versucht. Im absoluten Geist begreift sich die Freiheit in ihrer

universalen Gültigkeit. Die Freiheit, die sich zunächst als absolute, abstrak-

te Freiheit im subjektiven Geist inne wurde, um sich dann im objektiven Geist

selbst konkreter Gegenstand zu werden, ist im absoluten Geist »als das Wis-

sen der absoluten Idee« (Enz., § 553) aufgehoben. Als dieses Wissen ist der

Geist überzeitlich und unendlich, während er sich zugleich konkret als die-

ses Wissen der absoluten Idee äußert. Diese Äußerung erblickt Hegel in der

Kunst, in der Religion und in der Philosophie (vgl. Enz., §§ 556-577). »Hierin ar-

tikuliert sich der Gedanke der Identität des Endlichen und Unendlichen des

Menschen.Die ›Sonntage des Lebens‹ –Kunst, Religion und Philosophie –be-

wahren den wahrhaften Gehalt des Sittlichen, sie sind die Tage des eigentlich

Freien, und zwar nicht jenseits der ›Werktage‹, sondern als deren konstituti-

ve Momente.« (Vieweg 2019, 612) Der absolute Geist bezeichnet das Überfließen

derWirklichkeit25, indem sich der subjektive Geist zugleich als objektiver begreift

und wodurch die Sittlichkeit in jedem Augenblick des Weltlaufs die Wahrheit

ist. Denn »[d]er Begriff des Geistes hat seine Realität im Geiste« (Enz., § 553).

Es versteht sich also, dass der absolute Geist nicht die (V-)Erklärung der Welt

ist (wie es Marx Hegel in der elften Feuerbach-These unterstellt)26, sondern

der Begriff der Wirklichkeit hinsichtlich des Prinzips der Freiheit und damit

der (absoluten) Negation, die die universale Idee der Selbstbestimmung bzw.

Autonomie bedingt und die als Prinzip der hegelschen Philosophie fungiert

(siehe hierzu auch Kapitel III.5). In Hegels Worten: »Die absolute Freiheit hat

also als reine Sichselbstgleichheit des allgemeinen Willens die Negation, damit

aber den Unterschied überhaupt an ihr und entwickelt diesen wieder als wirkli-

25 Die Metapher kommt nicht von ungefähr, man denke nur an das Schiller-Zitat, das die

Phänomenologie beschließt: »aus dem Kelch dieses Geistesreiches/schäumt ihm seine

Unendlichkeit« (Schiller, zitiert nach PhG, 591).

26 »Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kömmt darauf an,

sie zu verändern.« (Marx 1969, 7)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Kritik der ethischen Institution

chenUnterschied.« (PhG, 438) Oder in aller Kürze: »Die Freiheit ist die höchste

Bestimmung des Geistes.« (Ä I, 134)

Im absoluten Geist zeigt sich daher, dass Hegel nicht einfach ein abstraktes

System entwirft, sondern dass er denkerisch eine systematische Ausarbeitung

der Freiheit präsentiert, die gerade nicht mit dem teleologischen Postulat ei-

ner abstrakten ursprünglichen oder finalen Einheit einhergeht. Das Denk-

system Hegels kennt keinen fundamentalen ›Einheitstrieb der Vernunft‹ wie

er noch bei Kant auftaucht (vgl. KrV, B 825f./A 797f.), stattdessen basiert es

auf dem Prinzip Freiheit als doppelte Negation und tendiert daher grundsätz-

lich zu Entäußerung und Öffnung und nicht zur Ab- und Ausschließung.27

Die Negativität als Prinzip ist die »negative[…] Beziehung auf sich, der innerste

Quell aller Tätigkeit, lebendiger und geistiger Selbstbewegung, die dialekti-

sche Seele« (WL II, 563).

Indem Hegel die Freiheit bzw. die Negation im Prinzip erkennt (wohlge-

merkt: Freiheit im Prinzip, Negation im Prinzip, Nichts im Prinzip – nicht: als

Prinzip, denn das wäre Nihilismus), wendet er sich notwendigerweise (und

teilweise auch ganz bewusst) gegen jede Form der imaginären Letztbegrün-

dung. Nicht umsonst beschreibt er in der Wissenschaft der Logik die rein lo-

gische Explikation des Denkens in der »farblosen, kalten Einfachheit ihrer

reinen Bestimmungen« (WL I, 54). Das »Denken des Denkens« (Enz., § 19)

ist – anders als es ein geflügeltes Wort behauptet – kein ›gedankenloses Den-

ken‹, sondern die Kapazität des (Selbst-)Bewusstseins, die es ihm ermöglicht,

diese Freiheit als sein Wesen zu begreifen. Diesem Begreifen ist aber keine

inhaltliche Bestimmung vorausgeschickt, sondern sie zeigt sich gerade im

Fortschreiten des logischen Denkens, d.h., dieses Fortschreiten selbst – der

Form nach also – ist ihr Inhalt (vgl. WL I, 35f.; VGPh I, 42-46). Als ein solches

aber braucht das Denken nicht länger auf behelfsmäßige Bilder und Meta-

phern zurückgreifen und erfasst sich selbst rein als das, was es ist, nämlich

Denken. »Das Greifen eines Apfels beschreibt man nicht mehr als ›Begreifen‹

des Apfels, das Sinnlich-Bildliche ist überschritten, die Metapher tot, ›aufge-

hoben‹.« (Vieweg 2019, 368) Es versteht sich von selbst, dass Hegel sehr wohl

auf Beispiele zurückgreift und letztlich sowohl in der Phänomenologie als auch

in der Logikmit Bildern und Metaphern arbeitet, wobei aber gerade der Gang

27 In einemmetaphorisch aufgeladenen Artikel zeigt Žižek, dass Hegels Idealismus nicht

einfach ein ›allesfressendes‹ System ist und die Entäußerung der Idee (des Begriffs

vom Begriff) gleichsam irreduzibel ist (vgl. Žižek 2011).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 159

der Phänomenologie ja den Sinn der neuen Logik erweist, die den Satz vomWi-

derspruch wie auch den vom ausgeschlossenen Dritten aufhebt (vgl. Günther

1978, 53-107; Enz., § 119 Z[2]). Ihm geht es hier vor allem darum, dass das

Imaginäre auf keinen Fall zum Substitut des Begriffs werden kann, denn das

Imaginäre zeichnet sich nun einmal dadurch aus, dass es etwas im Bild fest-

halten will bzw. – in der Terminologie der Logik ausgedrückt – eine abstrakte

substanzontologische Bestimmung postuliert und als Absolutes setzt.

Hegels Argumentation gegen die Verwendung mathematischer, geometri-

scher und anderer Bilder und Symbole – Zahlen, Potenzen, das mathema-

tisch Unendliche – für die Beschreibung einer unendlichen Annäherung und

das exkludierte Erreichen des Ziels – Asymptote, das Jüngste Gericht, ad ca-

lendras graecas, till pigs fly, Warten auf Godot – richtet sich nicht per se ge-

gen Bilder, aber gegen die Ersetzung der Begriffsbestimmungen durch Bil-

der und Symbole. (Vieweg 2019, 382; vgl. ebd., 398)

Das Denken begreift sich nur als denkendes Denken – und darin ist es Geist.

Sich selbst denkend in ein Bild zu setzen, wäre Einbildung, Selbsttäuschung.

Als einzelnes, kontingentes philosophisches Gebäude verweistHegels Phi-

losophie auf das Unendliche der Freiheit des sich selbst begreifenden Geistes,

der als absoluter Geist das historisch-transhistorische, das physisch-metaphy-

sische, das theoretisch-praktische und das praktisch-theoretische Überflie-

ßen seiner selbst ist. Hegels Denken überlappt sowohl den Bereich des abs-

trakten Wissens bzw. des Wissens vom Abstrakten als auch den Bereich des

konkreten Wissens bzw. des Wissens vom Konkreten. Seine Philosophie ist

nicht toter Buchstabe. Stattdessen ist sie kommunikativ und dialogisch, ge-

rade dort, wo wir z.B. in der Phänomenologie etwas »für uns« erkannt haben.

So lässt sich sagen: Hegels Philosophie ereignet sich. Als abstraktes Wort hat sie

keine Bewandtnis – wie es für jedes abstrakte Wort gilt, dass nicht konkret

gedacht wird, wie es für jeden Text gilt, der nicht gelesen und verstanden

wird. Bei seinem philosophischen Unterfangen ist aber natürlich auch He-

gel notwendigerweise auf den toten Buchstaben angewiesen; eingelöst wird

sein Denken aber nicht in diesem allein, sondern darin, dass die Leser*innen

Hegels denWeg der Selbsterkenntnis des Geistes nachvollziehen und den Bil-

dungsroman des Geistes (die Phänomenologie wird nicht selten mit diesem sei-

nerzeit populären Literaturgenre verglichen) gewissermaßen am eigenen Leib,

mithilfe des ›Denkmuskels‹ (dem Geist, der ein Knochen ist), erfahren. Von

Hegel lernen heißt also nicht ›Hegel lernen‹, sondern begreifen lernen, was

wir immer schon haben begreifen können und immer wieder aufgefordert

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Kritik der ethischen Institution

sind zu begreifen.Absoluter Geist und absoluter Idealismus sind also nicht des-

halb absolut, weil Hegel seine Gedanken zu Papier gebracht hat, wodurch sich

die Worte von der Wirklichkeit ablösen, wodurch die Theorie die Praxis ab-

löst, sondern weil (nicht nur) seine Gedanken über die Freiheit des Geistes

konkret denkbar und allein im konkreten vernünftigen Denken und Handeln

wirklich sind. »[E]s gibt deswegen keine Wahrheit der isolierten Reflexion,

des reinen Denkens, als die ihres Vernichtens.« (Hegel 1986r, 30)

ExkursVIII:Entsprechendesgilt also für jedePhilosophie,wieHegel selbst fest-

stellt: »Jede Philosophie ist in sich vollendet und hat, wie ein echtes Kunstwerk,

die Totalität in sich.« (Ebd., 19; vgl. ebd., 45)28 Und auch wenn Hegel vom ›En-

de der Philosophie‹ spricht, betreibt er keinen eiferndenMonotheismus seiner

Philosophie, denn jedemvernünftigenDenken kommtunbedingteGeltung zu.

Umso erstaunlicher ist es, dass seine Nachfolger – seien sie nun Schüler oder

Verächter Hegels oder beides – gerade seiner Philosophie die allgemeine Gül-

tigkeit abzusprechenpflegen.Dabei lebtHegels Philosophie von ihrenPhiloso-

phien –man denke hier besonders an Schelling, demHegel viel verdankt – und

in ihren Philosophien – so ist Karl Marx' Denken an manchen Stellen mehr im

Geiste Hegels, als dessen eigene Gedanken und vice versa.

Auch die folgende Tatsache muss man sich vor Augen führen: In einem seiner

zahlreichen Vorträge erwähnte Žižek imVorbeigehen, dass Hegel doch eigent-

lich nur zwei Bücher geschrieben habe, nämlich die Phänomenologie des Geis-

tes und die Wissenschaft der Logik. Bei den übrigen Texten handelt es sich um

kleinere Arbeiten und Lehrwerke, die den Studierenden als Handbuch dienen,

aberzugleichdurchdasgesprocheneWortdesDozentenbelebtwerdensollten.

Auch die Tatsache, dass Hegel seine Philosophie immerwieder in Form von Re-

zensionen über die neustenWerke seiner Kollegen niederlegte, zeigt, dass sein

Denken kommunikativer Art ist und sich imDiskurs vollzieht.

Dann wäre da noch der sakrale Ton, den Hegel in der Vorrede der ungeheuer

technischen Logik anstimmt (vgl. Rentsch 1992). Philosophie grenzt hier anVer-

kündigung – doch wohlgemerkt: ohne erbaulich zu sein. Aber keine Wirklich-

keit des Verkündeten, ohne dass die Hörer*innen die Worte zugleich als täti-

ge Denker*innen aufnehmen. Kurz, Hegels Philosophie ist in der Aushandlung

wirklich, indem sie hier und jetzt wirkt – und Hegel wusste, dass dies nicht nur

für sein Denken gilt.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 161

Vor diesem Hintergrund müssen wir auch alles Kontingente, was wir bei He-

gel finden, betrachten. Denn auch jener absolute Idealismus ließ sich nur

von einem konkreten Denker ausarbeiten, bei dem es sich notgedrungen um

ein historisches Individuum handelt. Entsprechend finden wir kontingente

Kuriositäten in Hegels Werken, über die wir uns wundern müssen (wie z.B.

seine heutzutage mehr als befremdlichen Gedanken über Afrika [vgl. VPhG,

120-129]29, die so gar nichtmit seiner Kritik amKolonialismus, Imperialismus

und dem christlichen »Eifer, sich auszubreiten« [Hegel 1986m, bes. 130-138,

hier 130]30, zusammenpassen wollen; ferner auch seine widersprüchlichen

Äußerungen zu den Geschlechterrollen31). Zugleich erinnern sie uns aber dar-

an, dass auch Hegel nicht der hochstilisierte ›absolute Idealist‹, sondern ein

wirklicher Mensch ist, in dem – wie in jedem Menschen – der Geist der Zeit

und der Zeitgeist zusammenkommen, der aber das, was andere (wie z.B. Sø-

ren Kierkegaard) als Paradox stehen lassen, zum Anlass logisch-sinnanalyti-

scher Untersuchungen nimmt. »Was das Individuum betrifft«, schreibt er in

der Vorrede der Rechtsphilosophie, »so ist ohnehin jedes ein Sohn seiner Zeit; so

ist auch die Philosophie ihre Zeit in Gedanken erfaßt. Es ist ebenso töricht zu

wähnen, irgendeine Philosophie gehe über ihre gegenwärtige Welt hinaus,

als, ein Individuum überspringe seine Zeit, springe über Rhodus hinaus.«

(GPhR, Vorrede [26])32 Dies ist der Hintergrund, vor dem wir uns bewegen,

28 Vgl. in diesem Kontext auch Nancys Überlegungen zur hegelschen Hermeneutik in

Nancy 2011, 17-33. »Eine Philosophie erfordert als solche stets, um gelesen zu werden,

die Voraussetzung ihres Begriffs.« (Ebd., 27)

29 Im starken Kontrast dazu steht allerdings Hegels eigene Feststellung aus den Vorlesun-

gen über die Ästhetik, dass jede noch so »barbarisch« anmutende künstlerische Tätigkeit

des Menschen eine unbedingte Vernunftvermutung rechtfertigt (vgl. Ä I, 51f.). Eine in-

teressante Deutung dieser Passage bietet Žižek 2014, 465f.; vgl. auch ebd., 425-427.

30 So beklagt Hegel den kolonialen »Bekehrungseifer« des christlichen Abendlands und

dass »das ganze Arsenal der gegen Heiden und Juden so siegreichen christlichenWaf-

fen« aufgebracht wird und diese nun »auch gegen denMohamedaner« und »gegen die

Indianer und Amerikaner gerichtet sind« (ebd., 133).

31 So enthält allein der Zusatz zuGPhR, § 167 die Bestimmungen, dass derMann »die Frau

als sich gleich achten und setzen« muss (sie auch »nicht höher – wie im Rittertum seine

Religion gleichsam in der Frau haben« – stellen, d.h. sie zum absoluten Partial- bzw.

Lustobjekt machen darf) und dass der »Mann nicht mehr gelte[…] als die Frau«, wäh-

rend gleichzeitig der »Stand der Frau« unverändert der der »Hausfrau« bleibt, wodurch

sie etwa um die (real-)politische Gleichstellung gebracht wird.

32 Der Verweis auf Rhodos bezieht sich auf die Berühmte Sentenz Hic Rhodus, hic saltus,

die Hegel mit »Hier ist die Rose, hier tanze« übersetzt, denn die Vernunft ist »die Rose

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Kritik der ethischen Institution

wenn wir im Folgenden etwas genauer auf Hegels Begriff der Sittlichkeit ein-

gehen wollen.

3. Wenn Nutzen unnütz und Tugend wahnsinnig wird

Die Individualität ist auch das Stichwort, das uns den Zugang zumhegelschen

Diskurs der Sittlichkeit ermöglicht.Wir haben gesehen, wie sich im Selbstbe-

wusstsein das einzelne Ich quaVernunft als universales Ich begreift. Es ist sich

selbst zum Begriff geworden. Denn es muss erkennen, dass es von sich als An-

sich-Seiendem nur sprechen kann, wenn es auch für sich ist, d.h., wenn es auf

sich selbst als Objekt reflektiert. Diese Reflexion ermöglicht es ihm, an seiner

bestimmten Individualität festzuhalten. Gleichzeitig bildet sie aber auch die

Form des Bewusstseins, wodurch das individuelle An-sich-Sein als solches,

d.h. in seiner Allgemeinheit, ausgesprochen werden kann. Für das einzelne

Ich bedeutet dies zunächst, dass in der Reflexion abstrakte und konkrete In-

dividualität begriffen sind. Es versteht sich so einerseits selbst, andererseits

aber auch jedes andere Bewusstsein als An-sich-Seiendes.Durch diese Selbst-

und Fremderkenntnis »schließt sich in diesem Begriffe das Reich der Sittlichkeit

auf. Denn diese ist nichts anderes als in der selbstständigen Wirklichkeit der

Individuen die absolute geistige Einheit ihres Wesens […]« (PhG, 264). Wenn

Hegel diese Aussage im Zentrum des Vernunft-Kapitels der Phänomenologie

platziert, greift er allerdings vor und gibt einen Eindruck der Sittlichkeit, die

erst im Geist-Kapitel expliziert wird (vgl. Siep 2000, 144f.). Dementsprechend

folgt bei ihm auch zunächst eine Darstellung der Genese des sittlichen Be-

wusstseins. Diese wollen wir im Folgenden nachvollziehen, da die Stationen,

dieHegel dabei benennt, uns helfenwerden, dieMängel ›ethischer‹ Argumen-

tationsmuster der Vergangenheit und Gegenwart nachzuvollziehen.

Wir beginnen also mit dem Subjekt, das sich als Individuum begreift und

diese Erkenntnis zur allgemeinen Erkenntnis über die Subjektivität auswei-

tet. Ein solches Subjekt ist noch weit davon entfernt, ein sittliches Individu-

um zu sein, das zusammen mit anderen eine sittliche Gemeinschaft bildet.

imKreuzederGegenwart« (ebd.). Davonabgesehen versteht es sich von selbst, dass die

Phrase vom »Sohn seiner Zeit« auch ebenso gut durch die Tochter substituiert werden

kann. Im erneuten Ausspielen Hegels gegen Hegel, werden wir den Nachweis dafür in

Kapitel III.4 erbringen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 163

»Diese sittliche Substanz in der Abstraktion der Allgemeinheit ist nur das gedach-

te Gesetz«, stellt Hegel fest (PhG, 264). Dieses Gesetz, das die Allgemeinheit

postuliert, ist selbst noch hoch abstrakt und zunächst einmal nur denkerisch

erfasst. Denn das Phänomen lässt sich ja auch von der anderen Seite her be-

greifen: Schließlich ist das Subjekt selbst ein wirkliches zwischen anderen

wirklichen Subjekten. Als dieses einzelne Subjekt findet es sich also bereits

in einer Gemeinschaft (einer Allgemeinheit) wieder und somit auch konkret

unter dem abstrakten Gesetz dieser Allgemeinheit. Die vielen singulären Sub-

jekte bilden in der Summe die abstrakte Allgemeinheit, von der jenes Gesetz

ausgeht. Die Perspektive hat sich also einmal umgekehrt. Das Gesetz, das

das Subjekt eben noch in sich selbst entdeckte, zeigt sich nun als ein äußeres

Gesetz, dem es als Einzelnes untersteht, denn es selbst ist ja nicht die All-

gemeinheit, sondern denkt diese nur. Und so stellt Hegel fest: »Das einzelne

Bewußtsein ist umgekehrt nur dieses seiende Eins, indem es das allgemeine

Bewußtsein in seiner Einzelheit als seines Seins sich bewußt, indem sein Tun

und Dasein die allgemeine Sitte ist.« (Ebd.)

Insofern stellt das Gesetz der Allgemeinheit hier auch eigentlich nur die

bestimmte »Sitte« dar, aber eben nicht bewusste Sittlichkeit. Es bezeichnet

folglich einen ἔθος, der sich auf die Dimension der Gewohnheit beschränkt

und (zunächst einmal) unveränderlich und statisch erscheinen muss. Dies

merkt das Individuum z.B. daran, dass seine Freiheit nicht einfach seine Frei-

heit ist, sondern die Freiheit der Allgemeinheit bzw. des Volks, dem es auf-

grund der kontingenten Umstände seiner Geburt nun einmal angehört und

die es schlichtweg vorfindet, ohne selbst einen Einfluss auf diese Sitten ge-

habt zu haben. »Es ist hier nichts, das nicht gegenseitig wäre, nichts, woran

nicht die Selbstständigkeit des Individuums sich in der Auflösung ihres Für-

sichseins, in derNegation ihrer selbst, ihre positive Bedeutung, für sich zu sein,

gäbe.« (PhG, 265f.) Das Individuum ist also gar nicht so frei, wie man hätte

annehmen können, denn »in der Selbstständigkeit des Anderen die vollständi-

ge Einheit mit ihm anzuschauen oder diese mir vorgefundene freie Dingheit

eines anderen« erkenne ich »das Negative meiner selbst« (PhG, 264f.), eine

Grenze, die ich nicht selbst gezogen habe.

Ein Individuum ist also immer nur so frei wie das Volk, dem es zugehört

(d.h. auch, dass an diesem Punkt der Phänomenologie des Geistes der Volksbe-

griff tatsächlich ein exklusives Volk, wie etwa das der attischen Polis, oder ein

exklusives, aber inkludierendes Volk,wie das des römischen Reiches, bezeich-

net). Dieses Volk mag zwar – nämlich im Verhältnis zu anderen Völkern, die

es z.B. versklavt – frei sein, aber es ist nur seiner Substanz nach frei, wie Hegel

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Kritik der ethischen Institution

sagen würde. Es ist noch nicht für sich frei, ist sich noch nicht selbst Subjekt

geworden. Seine Freiheit ist natur- oder gottgegeben, es hat sie nicht selbst

errungen. Und es versteht sich, dass diese Vorstellung auf der unbewussten

Wechselwirkung der symbolischen und imaginären Dimension beruht, vor

deren Hintergrund das bestimmte Volk seine als substanziell verstandene

Identität entwickelt. Dass hier die bewusste Selbstbestimmung fehlt, zeigt

sich wiederum anhand des Kontrastes von allgemeinem und individuellem

Bewusstsein. Da das Wissen um die absolute Freiheit aus der Erfahrung des

individuellen Bewusstseins in seinem Verhältnis zu sich selbst erwächst, fin-

det es gerade in sich das Prinzip der Freiheit. Diese Erkenntnis bringt es aber

in eine missliche Lage, denn durch diese Selbsterkenntnis platziert es sich

dem bestimmten Allgemeinen (dem Volk) gegenüber. Es entfremdet sich von

ebendieser Allgemeinheit, die es doch eigentlich mit konstituiert. Mit Freud

gesprochen, es entwickelt ein Unbehagen in der Kultur, denn »[d]ie individuelle

Freiheit ist kein Kulturgut« (Freud 1974d, 226).

Dabei könnte es so schön sein, wenn es sich nur in die Allgemeinheit ein-

ordnen (bzw. sich dieser unterordnen) würde, dann wäre doch eine wirkli-

che Freiheit gewonnen. Dementsprechend wirken z.B. die Hochkulturen der

entsprechenden freien Völker der Antike vordergründig idyllisch. »In einem

freien Volke ist darum in Wahrheit die Vernunft verwirklicht; sie ist gegen-

wärtiger lebendiger Geist, worin das Individuum seine Bestimmung, d.h. sein

allgemeines und einzelnes Wesen, nicht nur ausgesprochen und als Dingheit

vorhanden findet, sondern selbst dieses Wesen ist und seine Bestimmung

auch erreicht hat.« (PhG, 266) Dies ist das »Glücke …, seine Bestimmung er-

reicht zu haben« (ebd.), dessen nostalgischer Nachhall sich z.B. in modernen

Zeiten medial und auf imaginärer Ebene in der Verklärung der ›guten alten

Zeiten‹ niederschlägt. Aber da das Prinzip Freiheit nun mal kein kontingen-

tes, historisches, sondern ein allgemeines, subjektives Prinzip ist, währt das

Glück nicht lange:

Die Vernunft muß aus diesem Glücke heraustreten; denn nur an sich oder un-

mittelbar ist das Leben eines freien Volks die reale Sittlichkeit, oder sie ist

eine seiende, und damit ist auch dieser allgemeine Geist selbst ein einzelner,

das Ganze der Sitten und Gesetze, eine bestimmte sittliche Substanz, welche

erst in dem höheren Momente, nämlich im Bewußtsein über ihr Wesen, die

Beschränkung auszieht und nur in diesem Erkennen ihre absoluteWahrheit

hat, nicht aber unmittelbar in ihrem Sein […]. (PhG, 267)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 165

Dass aber ein ganzes Volk zum Bewusstsein über das Wesen seiner bislang

nur substanziellen Freiheit kommt, ist alles andere als eine kleine Aufgabe,

wovon die bis in die Gegenwart reichenden Befreiungskämpfe einzelner Völ-

ker, Volksgruppen und Minderheiten ein reales Zeugnis ablegen. Dass ein

Volk sich nicht nur als abstrakte, irgendwie gegebene Entität versteht, son-

dern als tätiges Subjekt begreift, involviert einen Bildungsprozess, der als die

höchste Aufgabe anzusehen ist, der sich die (Welt-)Gemeinschaft verschrei-

ben muss, sofern sie sich rechtmäßig als sittlich und zivilisiert bezeichnen

will. Wie schwer diese Aufgabe sein kann, veranschaulicht Hegel direkt im

nächsten Abschnitt der Phänomenologie. Denn gleich der erste Schritt in Rich-

tung Sittlichkeit, bei dem das einzelne Subjekt die herrschende Sitte infrage

stellt, zeugt von der Komplexität des Freiheitsbegriffs, die im ethisch-politi-

schen Diskurs immer wieder zu Verwirrungen und Fehldeutungen führt und

deshalb eine genaue Analyse erfordert.

Das einzelne Subjekt hat sich also von der Allgemeinheit entfremdet, aber

für sich erkannt, dass das Prinzip des Allgemeinen, die Freiheit, an ihm, dem

einzelnen Bewusstsein, selbst ist. Damit also auch die Allgemeinheit im sub-

jektiven Sinne frei werde, d.h. sich ihrer Freiheit als selbstgegebene (nicht

natur- oder gottgegebene) bewusst werden kann, macht es sich das einzelne

Bewusstsein zum »erste[n] Zweck …, seiner als einzelnes Wesen in dem an-

deren Selbstbewußtsein bewußt zu werden oder dies Andere zu sich selbst

zu machen; es hat die Gewißheit, daß an sich schon dies Andere es selbst ist«

(PhG, 270).Mit anderenWorten, es setzt die Individualität als das Allgemeine

und macht die individuelle Freiheit zum Zweck der Allgemeinheit. »Es stürzt

also ins Leben und bringt die reine Individualität, in welcher es auftritt, zur

Ausführung. Es macht sich weniger sein Glück, als daß es dasselbige unmit-

telbar nimmt und genießt.« (PhG, 271) Manmuss sogleich einsehen, dass die-

ses Unterfangen zum Scheitern verurteilt ist. Schließlich begegnen wir hier

demselben logischen Kurzschluss, der sich hinter dem bekannten Sophismus

verbirgt, der besagt, ›dass doch an jede*n gedacht sei, wenn nur jede*r an

sich selbst denkt‹. Die reine Individualität zum Prinzip des Geistes und der

Sittlichkeit zu machen, hieße, »die ärmste Gestalt des sich verwirklichenden

Geistes« (PhG, 272) nicht nur zum Prinzip, sondern auch zum Zweck zu ma-

chen. Denn in Wahrheit kommt das Individuum hier gerade nicht zu seinem

Begriff und kann nicht seine innere Freiheit im Sinne der Sittlichkeit verwirk-

lichen, da es hier in einen Kreislauf gerät, in dem das Allgemeine als erfüllte

Individualität bestimmt ist, das Individuelle aber seinerseits als Erfüllung der

Allgemeinheit.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Kritik der ethischen Institution

Dieser circulus vitiosus lässt sich mithilfe des lacanschen Begriffs des Be-

gehrens (désir) wunderbar erläutern, gerade auch vor dem Hintergrund, da

Hegel selbst in diesem Zusammenhang auf den Begriff der »Begierde« zurück-

greift.33 Lacans Formel für das Begehren lautet wie folgt: Das Begehren ist das

Begehren des Anderen. Dieser Satz lässt sich auf viererlei Weise verstehen: Ers-

tens ist das Begehren das Begehren von etwas anderem. Eben wollte ich noch

dies, jetzt aber das. Eben hatte ich noch Hunger, jetzt bin ich satt und will

keinen Nachschlag mehr. Zweitens ist das Begehren das Begehren der ande-

ren Person. Ich bin zwar satt, aber gerade greift mein Bekannter nach dem

letzten Stück Pizza und sofort ist mir klar, das kriege ich nicht nur runter,

sondern das muss ich unbedingt haben. Was er begehrt, begehre ich, weil

er es begehrt. Drittens ist das Begehren das Begehren des »großen Anderen«,

wie Lacan sagt. Damit ist die symbolische Ordnung gemeint, auf die in jedem

Austausch, in jedem Dialog (oder auch Monolog) referiert wird. Das Begeh-

ren des Anderen kann ja auch das Begehren seines Anderen sein (womit z.B.

seine Vorstellung, sein Bild von mir gemeint sein mag); aber beide Akteure

bewegen sich nicht in einem Bedeutungsvakuum, das sie spontan auffüllen,

sondern agieren immer schon innerhalb eines sprachlich-symbolischen Re-

ferenzsystems, in dem auch immer schon Sinngehalte, Werte, Ideologie usw.

vermittelt sind, die mehr oder weniger offensichtlich bei der situativen Be-

stimmung des individuellen Begehrens mitwirken. Viertens ist das Begehren

hinsichtlich seiner Erfüllung stets aufgeschoben. Denn insofern es sich auf

sich selbst richtet, ist es formaliter so bestimmt, dass es prinzipiell auf ein

anderes gerichtet ist (oder gezielt auf ein anderes ausgerichtet wird – ein

zirkulärer Mechanismus, den moderne Werbestrategien gerne ausnutzen).

Mit Hegel gesprochen, Begierde/Begehren geht »nur auf die Form seines [des

Selbstbewusstseins; Anm. T.M.] Andersseins oder seiner Selbstständigkeit,

die ein wesenloser Schein ist« (PhG, 271).

»Was dem Selbstbewußtsein also in der genießenden Lust als sein Wesen

zum Gegenstande wird, ist die Ausbreitung jener leeren Wesenheiten, der rei-

nen Einheit, des reinen Unterschiedes und ihrer Beziehung […].« (PhG, 273)

Dadurch, dass das Subjekt die Individualität als das Allgemeine und das All-

gemeine als die Individualität bestimmt, stürzt es in den Strudel des Begeh-

33 In der französischen Übersetzung von Hegels Phänomenologie ist der Begriff Begierde

mit désir übersetzt. Über dieHegel-RezeptionAlexandreKojèves (1975) fandder Begriff

Eingang in Lacans Denken. Die deutschenÜbertragungen der Texte Lacans übersetzen

désir mit Begehren.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 167

rens. Die »genießende Lust«, die es bei der Vorstellung seiner individuellen

Freiheit als Modell der allgemeinen Freiheit empfindet (»die Ausbreitung je-

ner leeren Wesenheiten, der reinen Einheit, des reinen Unterschiedes und

ihrer Beziehung«), wird zur »Notwendigkeit« bzw. zum »Schicksal« (ebd.); und

das, was eigentlich die allgemeine Verwirklichung der individuellen Freiheit

sein sollte ist nur »toteWirklichkeit« (ebd.). Es zeigt sich, dass das Individu-

um seine innere Freiheit selbst noch gar nicht begriffen hat und sie nur als

abstrakte Freiheit im Sinne des Lustprinzips versteht und exzessiv auslebt.

Diesem ›kopflosen Subjekt‹ erscheint folglich seine vermeintliche Freiheit als

alternativloses Schicksal und es muss einsehen, »daß das Individuum nur zu-

grunde gegangen und die absolute Sprödigkeit der Einzelheit an der ebenso

harten, aber kontinuierlichen Wirklichkeit zerstäubt ist« (ebd.).

Exkurs IX:WennimvorangehendenSatzvom›alternativlosenSchicksal‹dieRe-

de ist, dann dürfte klar sein, dass bei einem analytischen Begriff wie ›Schick-

sal‹ das Hinzufügen des Adjektivs ›alternativlos‹ überflüssig ist. Schicksal ist

dem Begriff nach alternativlos, ansonsten wäre es nicht Schicksal, sondern Zu-

fall. Das Adjektiv wurde dennoch hinzugefügt, um darauf aufmerksam zuma-

chen, dass der Gedanke, den Hegel hier äußert, dabei helfen kann, jenes mo-

derne ökonomisch-politische Phänomen zu erklären, bei dem die ›Alternativ-

losigkeit‹34 der kapitalistischen Logik konstatiert wird und sämtliche individu-

ellen, sozialen, kulturellen und politischen Sphären dieser Logik subordiniert

werden – was darüber hinaus mit der Ernennung vermeintlicher Expert*innen

(denÖkonom*innen) einhergeht. Eine (vermeintlich) säkulare Bevölkerungda-

vonzuüberzeugen,dass sienichtnureinemschicksalhaftenLaufderDingeaus-

gesetzt ist, sondern dabei noch dazu verpflichtet ist, die Verantwortung an aus-

gerechnetdiejenigenExpert*innenabzutreten,diediesen fatalenLaufohnehin

schon zu verantworten haben,35 lässt sich nur mithilfe eines entsprechenden

Narrativs, einer Ideologie, bewerkstelligen.

Hier ein prominentes Beispiel: 1979 gab Milton Friedman, Ökonom, ein be-

rühmt gewordenes Interview in The Donahue Show, in dem er die wagemutige

These aufstellte, dass jede menschliche Gesellschaft »runs on individuals pur-

suing their separate interests«, anders gesagt, »ongreed«.36Mitdieser Behaup-

tung antwortet Friedman auf die Frage des Gastgebers, ob er im Angesicht der

größer werdenden Armut und der sich verstärkenden Ausbeutung armer Län-

der sowiederMachtkonzentrationelitärerKapitalträger*innen jemals amPrin-

zipdesKapitalismusgezweifelt habe.Ohnewirklichaufdie Fragezuantworten,

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Kritik der ethischen Institution

präsentiert Friedman stattdessen seine reduktionistische Anthropologie, die,

umschleiert von griffiger Rhetorik, zunächst sogar einleuchtend wirken mag:

Der homo oeconomicus ist von Natur aus habsüchtig (greedy) und da der Kapita-

lismus auf der Habsucht beruht, beruht er auf einer Konstante und ist entspre-

chend rational erklärbar, lenkbar und ohnehin ist die Ökonomie eigentlich et-

was Natürliches bzw. naturgesetzlich determiniert – anders gesagt, sie bildet

das Rahmenprogramm des Schicksals des modernen Menschen. Ein gediege-

ner Syllogismus, der aufgrund seiner vermeintlichen Rationalität ausgespro-

chen resilient ist und sich bis heute in Form eines »ökonomischen Schicksals-

glauben« (Vogl 2011, 116) in Anbetracht eines seinerseits ökonomischen Natu-

ralismus hält.

Bei näherem Hinsehen aber erliegt auch Friedmans These, die hier nur bei-

spielhaft für diese ›Räson‹ steht, jener »absoluten Sprödigkeit«, von der Hegel

spricht.Erstensnämlichmussdas reduktionistischeMenschenbild revidiertwer-

den. Denn nur der ungebildeteMensch denkt derart abstrakt, dass er konkrete

Personen auf ein einziges Prädikat reduziert.37 So scheitert auch die Behaup-

tung, dass jede menschliche Gesellschaft auf Habgier beruhe, angesichts der

fundamentalsten Parzelle einer Gesellschaft, der Familie, und der Kindererzie-

hung. Beruhte die menschliche Gemeinschaft allein auf Habgier, wäre keine*r

von uns hier, da –wagenwir den absurden Gedanken – unsere Eltern sicherlich

leichtere Wege gefunden hätten, ihre Gier zu befriedigen, als ein paar Spröss-

linge in dieWelt zu setzen, die dann was tun? Für sie arbeiten, wenn sie alt ge-

nugdafür sind? Sie imAlter versorgen (mit denDingen, nachdenen sie gieren)?

Zweitens: Wollteman versuchen, den fundamentalenmenschlichen (An-)Trieb

zu formulieren, dann wäre Habgier wohl ein schlechter Anwärter für den Pos-

ten des Prinzips. Viel eher kommt hier das oben genannte Begehren in Frage.

Aber das Begehren, das nur eine formale Bestimmung darstellt, kann sich in-

haltlich auf unendlich vielfältige Weise äußern – und längst nicht jede Äuße-

rungsformmuss gleich den Charakter einer ›Todsünde‹ annehmen. Davon ein-

mal abgesehen ist es dem vernünftigen Wesen durchaus möglich, seine (psy-

cho-)pathologischen Interessenzubegreifenundzu lernen,mit ihnenumzuge-

hen –was in sittlichenGemeinschaften umso leichter fällt, da sie die betreffen-

den Personen nicht exkludieren, sondern auffangen. Davon abgesehen würde

es sich drittens alsHerrschaft der reinenUnvernunft erweisen,wenndasBegeh-

ren zum Prinzip des gesellschaftlichen Seins erklärt würde. Man hätte so näm-

lich die begriffslose Individualität zumPrinzip gemacht undmit ihr dieWillkür.

»Willkür heißt man zwar oft gleichfalls Freiheit; dochWillkür ist nur die unver-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 169

nünftige Freiheit, dasWählen und Selbstbestimmennicht aus der Vernunft des

Willens, sondern aus den zufälligen Trieben und deren Abhängigkeit von Sinn-

lichem und Äußerem.« (Ä I, 136) Diese »unvernünftige Freiheit« ist die Freiheit,

diesich imbellumomniumcontraomneszeigtunddiesich inFormeinesökonomi-

schen Sozialdarwinismus gerade als ›Raubtierkapitalismus‹ äußert.38 Die Frei-

heit der kopflosen Akteure wird daher auch nicht als Freiheit, sondern als Un-

freiheit, als Schicksal empfunden. Und wo man die Erfüllung vermutet (hinter

der nächsten Investition, hinter demnächsten Shoppingtrip), zeigt sich nur die

gähnende, unbestimmte Leere des Begehrens. Die Freiheit ist hier keine wirk-

liche Freiheit, sondern genauso virtuell wie das Vermögen eines modernen Fi-

nanzkapitalisten.DieFreiheit isteigentlichnureinFreiheitsversprechenunddie

ausbleibende Einlösung des Versprechens produziert nur wieder jenes Verhal-

ten,dasdieUnzufriedenheitundUnfreiheitersthervorgerufenhat. »Dennnicht

das, was ist, macht uns ungestüm und leidend, sondern daß es nicht ist, wie es

sein soll.« (Hegel 1986q, 463)

Es zeigt sichalso, dass FriedmansSophismusunhaltbar ist.Aberdaer seineThe-

se innerhalb einer Gesellschaft äußert, die ohnehin schon die kapitalistische

Ideologie verinnerlicht hat, kann er problemlos überzeugen. Hegel wiederum

liefertbereits 1807eineDarstellung,ErläuterungundAuflösungdessen,waszur

kapitalistischen raison d’être wurde und im Neoliberalismus (siehe auch Exkurs

XIV) seinen vorläufigen Höhepunkt findet. Wenn Joseph Vogl dies als »ökono-

mischen Schicksalsglaube« bezeichnet, aktualisiert er tatsächlich eine Erkennt-

nis Hegels: Denn imVerlauf der Phänomenologie kommtHegel noch einmal auf

das schicksalsgläubige Bewusstsein zurück und identifiziert dessen »Glaube[n]

an die furchtbare Nacht des Schicksals und an die Eumenide des abgeschiedenen

Geistes« als »ReligionderUnterwelt« (PhG, 495). Aber auchder jungeHegel bringt

das Problem bereits auf den Punkt: »Dies mannigfaltige Eigentum bildet nicht

ein System von Rechten, sondern eine Sammlung ohne Prinzip, deren Inkonse-

quenzen und Verworrenheit des höchsten Scharfsinns bedurfte, um so bei vor-

kommender Kollision sie gegen ihre Widersprüche so viel wie möglich zu ret-

ten, oder vielmehr der Not und Übermacht bedurfte, um sich miteinander zu

vertragen; vorzüglich aber, in Rücksicht aufs Ganze, der speziellsten göttlichen

Providenz, um es notdürftig zu erhalten.« (Hegel 1986q, 467) Dasselbe Prinzip,

dashiermitBlickaufdie staatlicheZersplitterungDeutschlands (vordemDeut-

schenBund) identifiziertwird, lässt sich auch innerhalb einer globalisierten ka-

pitalistischen und neoliberalenWeltordnung der Gegenwart wiederfinden.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Kritik der ethischen Institution

Dass das Individuuman der »kontinuierlichenWirklichkeit zerstäubt ist«, be-

deutet allerdings nicht die Vernichtung des Subjekts. Im Gegenteil, das Sub-

jekt ist noch da und versucht nunHerr der Lage zuwerden und ›sein Schicksal

in die Hand zu nehmen‹. Es hat erkannt, dass die ›lustige‹ Selbstverwirkli-

chung eigentlich individuelle Unlust bewirkt und macht nun eine Kehrtwen-

de: Statt der Selbstverwirklichung macht es nun die »Verwirklichung eines

Allgemeinen im individuellen Selbstbewußtsein« (Siep 2000, 152) zu seinem

Zweck. Ihm geht es nun um die »Hervorbringung des Wohls der Menschheit«

(PhG, 276), zu der es sich selbst ja rechnet. Indem ihm nun das Allgemeine

zum Ersten und Letzten wird, weiß es, »unmittelbar das Allgemeine oder das

Gesetz in sich zu haben« (PhG, 275). Wir sind hier allerdings noch nicht auf

der Stufe des kantischen Begriffs vom Sittengesetz angekommen. Das macht

Hegel deutlich, indem er dieses Gesetz, das das Individuum hier entdeckt,

als das »Gesetz des Herzens« bezeichnet (vgl. PhG, 275-283). Hinter dieser Be-

zeichnung lässt sich bereits die Naivität erkennen, der das Subjekt auf dieser

Stufe des sittlichen Geisteslebens erlegen ist. Denn es rutscht hier vom einen

Extrem ins nächste. Es sieht sich nun in direkter Opposition zu derjenigen

individualistischen Weltordnung, für die es eben noch stand. Aber dadurch

verwandelt es sich nicht plötzlich in das Allgemeine als solches, denn es ist ja

immer noch ein Einzelnes, nur dass es sich jetzt als Individuum der indivi-

dualistischen Allgemeinheit gegenüberstellt, weil es das vermeintlich wahr-

haft Allgemeine (das ›Wohl derMenschheit‹) eben in seinem Inneren entdeckt

zu haben meint. Aufgrund einer gefühlsmäßigen Intuition, einem »ozeani-

schen Gefühl« (vgl. Freud 1974d, 197) erklärt es, dass die Sittlichkeit nicht in

34 ›Alternativlos‹ wurde zum Unwort des Jahres 2010 gewählt (vgl. dpa 2011).

35 Eine einfache und erhellende Darstellung dieses Sachverhaltes, versehen mit vielen

einschlägigen Beispielen, liefert Dahn 2017, 77-101.

36 Vgl. https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8 (Zugriff: 18. März 2020). Die

zentrale, zitierte Stelle findet sich ca. ab Minute 21.

37 Der Gedanke stammt von Hegel: »Wer denkt abstrakt? Der ungebildete Mensch, nicht

der gebildete. […]Dies heißt abstrakt gedacht, in demMörder nichts als dies Abstrakte,

daß er einMörder ist, zu sehen und durch diese einfache Qualität alles übrigemensch-

liche Wesen an ihm [zu] vertilgen.« (Hegel 1986w, 577.578) Mit anderen Worten, das

abstrakte Denken sieht ab vom Sittengesetz und vereitelt durch seinen Reduktionis-

mus jede Möglichkeit von Sittlichkeit und Versöhnung.

38 Hegel seinerseits »wendet sich scharf gegen die Übertragung der Rede vom Fres-

sen und Gefressenwerden auf die politische Sphäre – das sei eine absurde Folgerung

aus der ›Supplementar-Verdauung von Hayfischen‹ auf die Staatsgeschichte« (Vieweg

2019, 315).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8


Hegel und die Sittlichkeit 171

der Erfüllung der individuellen Lüste besteht, sondern stattdessen als Ge-

setz im Herzen eines jeden Individuums schlummert. Da es aber zugleich

der »gewalthabende[n] göttliche[n] undmenschliche[n] Ordnung« des selbst-

verschuldeten Schicksals entsagt, optiert es nun dafür, »[d]iese dem Gesetz

des Herzens widersprechende Notwendigkeit sowie das durch sie vorhan-

dene Leiden aufzuheben […]« (PhG, 276). Es missbilligt alles, was nun den

Anschein von Notwendigkeit, Zwang und Zucht erweckt und nur »[d]ie Ver-

wirklichung des unmittelbaren ungezogenenWesens gilt für Darstellung einer

Vortrefflichkeit und für Hervorbringung des Wohls der Menschheit« (ebd.).

Anders gesagt, das Gesetz des Herzens macht das Individuum zum ungezo-

genenWesen, setzt aber darauf, dass es dabei dem allgemeinenWohlergehen

dient.

Wie soll man sich das vorstellen? Wenn das Gesetz des Herzens frei agie-

ren soll, dann darf es nicht allgemeines, geltendes Gesetz werden, da es da-

durch schon wieder der Spontaneität der ungezogenen, individuellen Frei-

heit entgegenwirkt (vgl. Siep 2000, 153). Offensichtlich verstrickt sich das Be-

wusstsein hier erneut in Widersprüche. Darüber hinaus hatte es eben noch

der Lust und dem eisernen Gesetz des Schicksals entsagt, und jetzt beginnt

es damit, sich selbst in »der eigenen Vortrefflichkeit bei der Überschreitung

desselben« (PhG, 276) zu genießen. »Das Individuum vollbringt also das Ge-

setz seines Herzens; es wird allgemeine Ordnung, und die Lust zu einer an und

für sich gesetzmäßigen Wirklichkeit.« (PhG, 277) Wie problematisch es ist,

die Lust zum Prinzip der Sittlichkeit zu machen, hat uns bereits der Marquis

de Sade vorgeführt (siehe Kapitel II.3). Hegels Ausführungen sind nun etwas

niederschwelliger – allein, weil das Gesetz des Herzens etwas ganz anderes

als Sades dunkler Gott ist –, aber ebenso eindrucksvoll:

Das Individuum macht nun die paradoxe Erfahrung, dass das, was es als

»tote Wirklichkeit« des Schicksals hinter sich lassen wollte, tatsächlich ein

ausgesprochen lebendigesMiteinander von unterschiedlichen Individuenmit

ihren Sitten und Gewohnheiten ist. »Es mach die Erfahrung, daß die Wirk-

lichkeit belebte Ordnung ist, zugleich in der Tat eben dadurch, daß es das

Gesetz seines Herzens verwirklicht […].« (PhG, 279) Indem es sich dem Ge-

setz des Schicksals gegenübergestellt hat, hat es sich – ohne es zu wollen –

ebenso »fixiert« wie dieses. Die Wirklichkeit ist aber »vielmehr von dem Be-

wußtsein aller belebt« und das Gesetz des Herzens ist eigentlich das »Gesetz

aller Herzen« (ebd.). An diesem Punkt entgleitet dem Individuum die Zügel

und es zeigt sich, dass sein edles Vorhaben der »lustvollenWeltverbesserung«

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Kritik der ethischen Institution

(Siep 2000, 153) schon an derWurzel krankte: Die bestimmte Individualität taugt

nicht als Basis der ethischen Institution.

Eine solche Institution auf Basis der bestimmten Individualität, d.h. ei-

ner Individualität, die als Allgemeines bestimmt wäre, gerade indem sie mit

sich selbst absolut identisch gesetzt ist, wäre als schizophren zu klassifizie-

ren: Hier erfährt das Individuum die »innere Verkehrung seiner selbst« und

erliegt der »Verrücktheit des Bewußtseins, welchem sein Wesen unmittelbar

Unwesen, seine Wirklichkeit unmittelbar Unwirklichkeit ist«, denn »indem

sie beide fixiert sind, so ist dies eine Einheit, welche der Wahnsinn im allge-

meinen ist« (PhG, 280). Das wahnsinnige Bewusstsein weiß aber selbst nichts

von seiner Spaltung und hält sich tatsächlich für unbedingt einig mit sich

selbst. Es übersieht seine Schizophrenie. Dies hat zur Folge, dass es die in-

nere Verkehrung nach außen projiziert: »Das Herzklopfen für das Wohl der

Menschheit geht darum in das Toben des verrückten Eigendünkels über, in

die Wut des Bewußtseins, gegen seine Zerstörung sich zu erhalten, und dies

dadurch, daß es die Verkehrtheit, welche es selbst ist, aus sich herauswirft

und sie als ein Anderes anzusehen und auszusprechen sich anstrengt.« (Ebd.)

Hier zeigt sich dasGesicht desWahns, und zwar in Formder Paranoia: Überall

in der Welt erblickt das Bewusstsein nun »fanatische Priester« und »schwel-

gende Despoten« (ebd.), die immer die jeweils anderen unterdrücken wollen.

Was es allerdings noch nicht entdeckt hat, ist, dass auch es selbst als genau

solch ein Fanatiker angesehen wird. »Was öffentliche Ordnung scheint, ist al-

so diese allgemeine Befehdung, worin jeder an sich reißt, was er kann, die

Gerechtigkeit an der Einzelheit der anderen ausübt und die seinige festsetzt,

die ebenso durch andere verschwindet.« (PhG, 282) Der Krieg aller gegen alle ist

hier auf die nächste Stufe gehoben. Er basiert nicht länger auf der kopflosen

Subjektivität des Lustprinzips, sondern wird durch das innere Gesetz hervor-

gerufen, dass zwar ein reflektiertes Gesetz, aber noch lange kein begriffenes

ist. Dies könnte auch einer der Gründe dafür sein, warum Hegel vom »geisti-

gen Tierreich« spricht, sofern man dieses »als Anspielung auf den Kampf um

Ehre […] oder gar das ›Fressen und Gefressenwerden‹ der Intellektuellen in

der bürgerlichen Gesellschaft« verstehen will (Siep 2000, 162)39.

39 Siep verweist hier insbesondere auf Lukács 1967, 593. Vieweg scheint eine abgemil-

derte, aber nicht unähnliche Lesart wenigstens zu implizieren, bei der die »Bewegung

der Individualität … als die Realität des Allgemeinen, als Zweck an sich selbst erfah-

ren [wird]. Das Vernunftkapitel kulminiert schließlich in der Gestalt des geistigen Tier-

reichs« (Vieweg 2019, 285). Da die besagte Bewegung notgedrungen zu einem Gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 173

Diese ganze Passage der Phänomenologie lässt sich dabei wie eine Abwehr

des Utilitarismus lesen. Da es sich bei diesem um eines der prominentesten

ethischen Modelle handelt, das sich gerade in der Wirtschaftsethik großer

Beliebtheit erfreut, wollen wir uns das utilitaristische Denken und die hegel-

sche Kritik einmal genauer anschauen:

Die Wurzeln des Utilitarismus finden sich in den Werken Jeremy Bent-

hams, einemZeitgenossenHegels. Ähnlichwiewir es bereits oben amBeispiel

der Ökonomie sahen (die von allen möglichen ethischenModellen hauptsäch-

lich den Utilitarismus beerbt), basiert Benthams Ethik auf einem monolithi-

schen Menschenbild, das den Menschen auf dessen vermeintlich natürlichen

Drang40 zur Nutzenmaximierung reduziert. Doch in dieser Voraussetzung

sieht der Utilitarismus eine Stärke. So folgt Benthams Logik gewissermaßen

dem Motto: ›Wenn jede*r an sich selbst denkt, dann ist doch an jede*n ge-

dacht‹. Der individuelle Drang zur Nutzenmaximierung hat, so Bentham, ei-

einander der individuellen Bewegungen führt, ist ein Agonismus der Paradigmenplu-

ralität (vgl. Lyotard 2012; Welsch 1996) durchaus denkbar.

40 Wir wählen hier absichtlich den Begriff Drang und verzichten auf den Begriff des

Triebs. Dies hat folgenden Grund: Utilitarismus und Ökonomie gehen davon aus, dass

Nutzen- und Gewinnmaximierung Konstanten der conditio humana darstellen und er-

klären somit, dass die Produktion von »Mehrgenießen« (plus-de-jouir) (Lacan) und

Mehrwert den Menschen kontinuierlich zum entsprechenden (naturgesetzlich-ratio-

nalen) Handeln drängen. Dies ist allerdings mit psychoanalytischen Triebtheorien

nicht vereinbar. In psychoanalytischer Perspektive sind Drang und Trieb unbedingt zu

unterscheiden, und zwar vor allem darin, dass der Drang eine konstante Kraft im Sin-

ne einer biologischen Funktion (z.B. beimHunger oder beimDurst) darstellt, während

der Trieb keinesfalls in diesem rein biologischen Sinn aufgeht. Der Trieb ist vielmehr

ein kulturelles Phänomen und fällt damit in das Register des Symbolischen (vgl. Lacan

2015d, 169-181, bes. 173). Daher fallen aber auch Mehrlust- und Mehrwert-Gewinnung

in den Bereich des Trieblebens und nicht in den Bereich der natürlichen Bedürfnisbe-

friedigung. So wirdman z.B. in der freienWildbahn kein Tier vorfinden, dass sich kon-

tinuierlich überfrisst, während derMensch (und teilweise auch das Haustier, das in ein

gewisses symbolisches – z.B. ritualisiertes – Verhältnis zumMenschen eintreten kann)

durchaus dazu tendiert über die einfache Bedürfnisbefriedigung hinaus zu genießen.

Dies tut er nicht von Natur aus, sondern weil er als organisches und sprachbegabtes

Lebewesen zugleich die natürliche Welt und das symbolische Universum der Sprache

bewohnt, in der sich das Begehren konstituiert. (Ein weiteres Beispiel wäre das Sexu-

alleben, das bei den meisten Tieren – mit Ausnahme höher entwickelter Primaten –

zyklisch verläuft, während derMensch auch zwischendurch und aus Spaß Sex hat.) Die

fundamentalen Annahmen von Utilitarismus und Ökonomie entpuppen sich somit als

höchst problematisch und diskutabel.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Kritik der ethischen Institution

nen positiven Trickle-Down-Effekt zur Folge, wobei alles, was ein Individuum

ursprünglich für sein Wohl hervorbrachte zugleich der Allgemeinheit zugu-

tekommt. Wenn eine Person z.B. aufgrund ihrer Hoffnung auf eine positive

Rendite mehr Nahrung produziert, als sie selbst benötigt, dann kann diese

Überproduktion ja der übrigen Gesellschaft zur Verfügung gestellt werden.

In diesem Sinne ist auch die normative Maxime der utilitaristischen Ethik

zu verstehen, bei der es um die Herbeiführung des ›größten Glücks für die

größte Zahl‹ geht: »It is the greatest happiness of the greatest number that is

the measure of right and wrong.« (Bentham 1977b, 393) Man muss hier genau

lesen: Es geht um das größte Glück der größten tatsächlichen Zahl, nicht der

größtmöglichen Zahl. Für den Utilitaristen zählt das tatsächliche Ziel seiner

Handlung und nicht ein mögliches (wenn auch imaginäres) Ideal, geschwei-

ge denn der formale Imperativ des Sittengesetzes. Nicht umsonst wird die-

se Form der Ethik daher auch als Konsequenzialismus bezeichnet, da hier der

Zweck, wenn er sich denn endlich zeigt, die Mittel zu seiner Erreichung re-

troaktiv heiligt. Dies öffnet nun allerdings der Willkür Tür und Tor. Denn die

Maxime ist schließlich an das Gesetz des Herzens gebunden, das allzu leicht

in einen tobenden Individualismus abdriftet. Dies hängt vor allem mit der

verkürzten naturalistischen Anthropologie und der Fehlinterpretation des Be-

gehrens im Utilitarismus zusammen. Denn die Produktion eines Mehrwerts

(der dann allen zugutekommen soll) hängt schließlich mit dem Begehren zu-

sammen. Anders als das natürliche Bedürfnis, das sehr konkrete Ziele hat

(z.B. satt zu werden) und beim Erreichen des Ziels Halt macht, verschwin-

det das Begehren nicht mit seiner Befriedigung. Wie wir gesehen haben, ist

das Begehren im Prinzip auf ein anderes gerichtet, denn das ›Begehren ist das

Begehren des Anderen‹. Dadurch situiert es sich aber auf der symbolischen

Ebene und transzendiert das Reale der natürlichen Bedürfnisbefriedigung.

Hier ein Beispiel: Es versteht sich von selbst, dass eine Person, die z.B. einen

Mastbetrieb für Schlachtvieh leitet, selbst nicht alles Fleisch, das sie produ-

ziert, verbrauchen kann oder will. Vielmehr betreibt sie ohnehin darum einen

Mastbetrieb, weil sie sich einen möglichst hohen Gewinn von der Produktion

verspricht. Hier zeigt sich nun, dass ihr Bedürfnis zwar schon x-mal befrie-

digt ist, aber das Begehren nach einem Mehrwert verlangt (inwiefern die-

ses Begehren wirklich ihr Begehren oder das Begehren des Marktes, also des

›großen Anderen‹, ist, braucht uns hier nicht zu interessieren). Es wird deut-

lich erkennbar, dass Bedürfnis und Begehren unterschieden werden müssen.

Denn das Begehren vermittelt sich gerade im Register des Symbolischen. Im

Fall unseres Beispiels ist der Antrieb, den das Begehren liefert, nämlich kein

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 175

natürlicher (die Sättigung), sondern spielt sich im symbolischen Feld der Öko-

nomie und der kapitalistischen Produktionsweise ab. Kurz gesagt, es ist nicht

derHunger, der die Person antreibt, sondern die imaginäreHoffnung auf eine

hohe Rendite, eine kumulative Hoffnung, die sich mit jeder Investition und

jedem Verkauf erneuert und alles andere als ein natürliches, sich selbstbe-

grenzendes Bedürfnis darstellt. Indem der Utilitarismus also Begehren und

Bedürfnis verwechselt, erliegt er einem Grundirrtum.

Fassen wir zusammen: Der Utilitarismus widerspricht sich in seiner

Grundannahme, denn er setzt darauf, dass ausgerechnet jenes Wesen, von

dem behauptet wird, dass es allein aus Eigennutz handele, sich die Maxime

vom größten Glück der größten Zahl zu eigen macht. Da aber das indivi-

dualistische Paradigma zur notwendigen Voraussetzung der Einlösung der

Maxime gemacht wird und darüber hinaus auch noch auf dem naiven Pos-

tulat einer reduktionistischen Anthropologie beruht, ist die utilitaristische

Ethik notwendigerweise zum Scheitern verurteilt.41 Und als habe Bentham

selbst diesen fatalen Irrtum bemerkt, führt er sogleich ein weiteres Element

ein, mit dessen Hilfe nun das Leck im sinkenden Schiff gestopft werden soll:

das Recht. Und hier ist Bentham auch nicht zimperlich. Das Recht muss

rigoros sein und den einzelnen ›Nutzenmaximierer‹ in das Korsett der Allge-

meinheit zwingen. Wer sich eben nicht ›von Natur aus‹ der utilitaristischen

Maxime unterwirft, der muss eben unterworfen werden – und das funktio-

niert am besten durch die Androhung von Strafen und durch Überwachung:

»I do really take it for an indisputable truth, and a truth that is one of the cor-

ner stones of political science – the more strictly we are watched, the better

we behave.« (Bentham 2001b, 277) Bentham sieht in dieser kurzerhand zur

unbedingten Wahrheit erhobenen These die Legitimationsgrundlage für das,

was er das Panoptikum nennt. Das Ideal des Panoptikums sieht die dauerhafte

Überwachung jedes einzelnen Menschen vor – eine Idee, die inzwischen zur

Realität geworden ist. Die Legitimierung der Überwachung geht einher mit

der Legitimation der Arkan- bzw. Geheimpolitik, des Spitzelwesens und der

öffentlichen Ächtung von Dissidenten (etwa dadurch, dass diese bestimmte

41 Was – um an das obige Beispiel anzuknüpfen – der moderne Finanzkapitalismus zu

Genüge bewiesen hat: »Zwei Milliarden Menschen, von insgesamt 7,6 Milliarden, ha-

ben keinen Zugang zu sauberem Trinkwasser. Alle fünf Sekunden verhungert ein Kind

auf diesem Planeten. Aber die Weltlandwirtschaft, so wie sie heute ist, könnte pro-

blemlos zwölf Milliarden Menschen ernähren – fast das Doppelte! Das heißt, es gibt

keine Fatalität.« (Ziegler 2020)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Kritik der ethischen Institution

Zeichen zur Kenntlichmachung am Körper tragen müssen), aber vor allem

mit der hypertrophen Ermächtigung der Exekutiven und der Konstruktion

eines Polizeistaats. Aufgrund der Tatsache, dass die Idee des Panoptikums

im massiven Widerspruch zu Volkssouveränität, Menschenwürde und den

Idealen der Französischen Revolution (die Bentham bekanntermaßen als

»nonsense upon stilts« [Bentham 2002b] abtut) steht, dass sie die Autono-

mie zugunsten eines rigorosen heteronomen Systems ablehnt und dass sie

dadurch notgedrungen die herrschende institutionelle Ordnung in ihrer

Macht stärkt, zeigt sich, dass die panoptisch organisierte Gesellschaft in

letzter Konsequenz als paranoid und schizophren einzustufen ist. Hegel

veranschaulicht diese Schizophrenie in seiner Rechtsphilosophie am Beispiel

des fichteschen Polizeistaats; seine Gedanken lassen sich aber ebenso gut

auch auf Benthams Modell übertragen (vgl. Vieweg 2019, 531):

Die Polizei soll von jedem Bürger wissen was er jeden Augenblick thut, wo

er sei, aber seine Innerlichkeit ist nicht zu beaufsichtigen.Wenn jemand ein

Messer kauft, muß die Polizei wissen wozu, muß daneben hergehen, damit

sie verhüthe daß er nicht einen todtsticht. Ein Reisender ist sogleich ver-

dächtig, ein bloßer Paß, ein bloßes Signalement reicht zu seiner Legitima-

tion nicht aus, im Paß muß sein Portrait sein. Wenn man so den äusseren

Verstandesstaat ausbildet, so kommt man auf solche Einzelnheiten die sich

in sich selbst zerstören. Die Polizei muß wieder beaufsichtigt werden pp al-

le solche Dinge führen in der Ausführung auf einen unendlichen Progreß.

(Hegel 1974, 617)

In einer solchen Gesellschaft herrscht letztlich der Generalverdacht. Jede Per-

son steht jederzeit unter dem Verdacht, ein Verbrechen auszuhecken – zu-

mindest so lange, bis sich zeigt, dass dies nicht der Fall ist. Doch sogleich

kann der nächste Verdacht erhoben werden, schließlich – und Hegel wird

nicht müde dies immer wieder zu betonen – bedeutet zu leben auch zu han-

deln, tätig zu sein, wodurch die Situation, die man eben noch überblickte,

sich jetzt schon wieder als verändert und damit suspekt entpuppt. Das Reale

aber lässt sich nicht festhalten, sondern wird stetig ›aufgehoben‹. Der Poli-

zeistaat und das Panoptikum (das allein durch seinen Namen bereits auf das

visuelle und bildliche Element hinweist) aber sind einem imaginären Bild von

einer Gesellschaft verhaftet, die mehr wie eine Maschine funktionieren soll

und keine lebendige Gemeinschaft autonomer Menschen bildet. So verbleibt

das gesamte utilitaristische Programm in einem reduktionistischen und au-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 177

todestruktiven Formalismus gefangen, der keiner vernunftgemäßen Prüfung

standzuhalten vermag.

An anderer Stelle bringt Hegel diesen Widerspruch, bei dem es sich um

denWiderspruch aller formalistischen, rein normativen Ethiken handelt, wie

folgt auf den Punkt: Wo die Herbeiführung oder die Verwirklichung der Mo-

ralität zum endgültigen Zweck einer Gemeinschaft gemacht wird, wo das

Normative der entsprechenden Ethik absolute Gültigkeit beansprucht, hat sie

sich schon längst in einen Selbstwiderspruch verrannt. Denn »weil das mo-

ralische Handeln der absolute Zweck ist, so ist der absolute Zweck, daß das

moralische Handeln gar nicht vorhanden sei« (PhG, 456). In einem solchen

Fall wäre nämlich die »Harmonie der Moralität und der Wirklichkeit« (ebd.)

postuliert – was ganz offensichtlich illusorisch ist, da sich die Wirklichkeit

nun einmal in der Tat als dynamisch zeigt.

Dies führt uns nun direkt zur Kritik Hegels an dem nächsten ethischen

Grundmodell, nämlich der Tugendethik, der er sich im Abschnitt »Die Tugend

und der Weltlauf« der Phänomenologiewidmet. In diesem Unterkapitel unter-

zieht Hegel den Gedanken der Fortschrittsideologie (die im Übrigen auch latent

im Utilitarismus wirksam ist) einer drastischen Kritik, denn es zeigt sich,

dass das Prinzip der Tugendethik immer einen Aufschub produziert und das

Element der realen Sittlichkeit verfehlt. Schauen wir uns Hegels Argumenta-

tion einmal genauer an:

Das individuelle Bewusstsein hatte erkannt, dass die Logik vom Gesetz

des Herzens scheitern muss. Angesichts seiner Fixierung auf das eigene in-

nere Gesetz erscheint ihm das Gesetz aller Herzen als Verkehrung des Welt-

laufs, der doch eigentlich ganz dem individuellen Gesetz entsprechen soll. Auf

diese Weise zerfallen Allgemeines und Einzelnes: Der Weltlauf wird nur noch

als »Schein eines bleibenden Ganges« und als »das wesenlose Spiel der Fest-

setzung der Einzelheiten und ihrer Auflösung« wahrgenommen (PhG, 282).

Währenddessen versteht sich das individuelle Bewusstsein als die wahre All-

gemeinheit, wobei es sich eigentlich »nur als ein Inneres, das nicht gar nicht,

aber doch keine Wirklichkeit ist« (PhG, 283), in sich selbst vergräbt, erzürnt

über den gnadenlosen Gang des Weltlaufs – diese Hölle, die die anderen sind

(Sartre). Es ist das »unglückliche, in sich entzweite Bewußtsein« (vgl. PhG, 163-

177, hier 163), welches in seiner »unendlichen Sehnsucht« sein Wesen in das

»unerreichbare Jenseits« fabuliert und dem im Angesicht der Wirklichkeit des

Weltlaufs »nur das Grab seines Lebens zur Gegenwart komm[t]« (PhG, 169).

Wir haben es hier also – psychologisch gesprochen – mit einem melancho-

lischen Bewusstsein zu tun, das etwas verloren zu haben glaubt, das es nie

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Kritik der ethischen Institution

besessen hat (vgl. Freud 1975b). In seinem Inneren ist es nicht eins mit sich

selbst, sondern zerrissen, was noch einmal durch die Tatsache verschlimmert

wird, dass es von dieser Zerrissenheit nichts weiß. Es zeigt sich also, dass das

Individuum alles andere als selbstbestimmt ist. Es wird vielmehr von einem

Drang in seinem Inneren bestimmt, der sich in Form des Gesetzes des Her-

zens an eine imaginäre Harmonie von individuellem und allgemeinemGesetz

klammert, aber aufgrund seines Beharrens auf der reinen, ungezügelten In-

dividualität nur einem moralischen Pseudouniversalismus frönt.

Für uns zeigt sich nun, dass der Geist hier offensichtlich nicht stehenblei-

ben kann. Offensichtlich taugt nämlich auch das Gesetz des Herzens nicht

zur Verwirklichungwahrer Sittlichkeit, denn es birgt in sich nur die selbstzer-

störerische Selbstgenügsamkeit der starren Individualität, die sich mit dem

allgemeinen Weltlauf zerworfen hat. An diesem Extrempunkt setzt nun das

Bewusstsein der Tugend ein. Während dem Individuum, das dem Gesetz des

Herzens folgt, der Weltlauf und das Tun und Handeln der anderen Individu-

en als verkehrte Welt erschient, dreht sich dieses Verhältnis unter dem As-

pekt der Tugend vollständig um. »Dem Bewußtsein der Tugend ist das Ge-

setz das Wesentliche und die Individualität das Aufzuhebende.« (PhG, 283) Es

gilt also, »die eigene Individualität in die Zucht unter das Allgemeine […] zu

nehmen«, denn »die wahre Zucht ist allein die Aufopferung der ganzen Per-

sönlichkeit« (ebd.). Dass die Individualität aufgeopfert werden muss, ist für

das tugendhafte Bewusstsein eine logisch notwendige Annahme. Es erkennt,

dass die Individualität vom allgemeinenWeltlauf immer schon »vertilgt« wur-

de und auch immer vertilgt werden wird. Dadurch beweist das Allgemeine

(der Weltlauf als das Tun und Handeln aller) den Sieg über die Individualität.

Für die Tugend bedeutet dies, dass doch eigentlich der Weltlauf als »abso-

lute Ordnung« gelten muss, da er »gleichfalls gemeinschaftliches Moment«

ist; das Problem ist nur, dass der Weltlauf »nicht als seiende Wirklichkeit für

das Bewußtsein vorhanden« ist, sondern nur als »das innere Wesen desselben«

(PhG, 284). Es kann den Weltlauf eben nie wirklich als abgeschlossenes Gan-

zes wahrnehmen. Es hat begriffen, dass die Individualität aufzuheben ist,

und es verinnerlicht nun die neue Allgemeinheit eines vermeintlichen Gan-

zen, das sich nunmehr durch seine Dynamik auszeichnet und das es als sein

eigentliches Wesen betrachtet.

Dieses innere, subjektive Wesen gilt es nun zu verwirklichen. Es muss

objektiv werden. Das tugendhafte Individuum sieht sich genau dazu berufen

und erklärt sich selbst zum »Agent[en] des Fortschritts« (Siep 2000, 156). Die

Tugend zeigt sich so als Negation der Negation: sie hebt das starre Gesetz der

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 179

Individualität auf, das seinerzeit als Aufhebung der chaotische ›Weltordnung‹

des Lustprinzips auftrat. Sie will nun die »wahrhafte Wirklichkeit« hervor-

bringen, indem sie »den verkehrten Weltlauf wieder zu verkehren und sein

wahres Wesen hervorzubringen« anstrebt (PhG, 285).

Aber was will das tugendhafte Bewusstsein denn eigentlich konkret ver-

wirklichen? Der Weltlauf zeichnet sich doch gerade dadurch aus, dass er sich

nicht festhalten lässt. Wie muss man sich die Vision der Tugend vorstellen,

wenn sie den Fortschritt des Weltlaufs verwirklichen will? Hier lässt sich be-

reits das fundamentale Problem erkennen: Was ist denn eigentlich mit ›Fort-

schritt‹ gemeint? Dass sich der Weltlauf als ein Weltlauf verwirklicht, dazu

bedarf es offenbar nicht der Tugend, das passiert einfach en passant. Tatsäch-

lich geht es dem tugendhaften Bewusstsein aber darum, dass das, was es für

das Wesen des Weltlaufs hält, verwirklicht wird. Damit bezieht es sich auf

den Aspekt des Fortschritts im Sinne einer progressiven Entfaltung derWahr-

heit, die imWeltlauf selbst angelegt ist. Als einzelnes, kontingentes Bewusstsein

legt sich das tugendhafte Individuum deshalb darauf fest, dem Fortschritt zu

dienen. Den Fortschritt findet es dabei natürlich im Weltlauf selbst, z.B. in-

dem es herausragende (historische) Ereignisse als solche ausweist. Aber wo-

her weiß es eigentlich, dass sich dahinter ein Prinzip des Fortschritts ver-

birgt? Die Antwort ist ernüchternd, denn das tugendhafte Bewusstsein weiß

es gar nicht. Da das Prinzip des Fortschritts nach seinem Dafürhalten »an

demWeltlauf nur erst als sein Ansich« besteht, aber »noch nicht wirklich« ist,

bleibt ihm nichts anderes übrig als blinde Überzeugung (ebd.). Der (stets aus-

stehende) Fortschritt muss sich erst erweisen »und die Tugend glaubt es daher

nur« (ebd.).

Indem sie sich also festlegt und glaubt, dem Fortschritt zu dienen, un-

terstellt sie dem Weltlauf eine notwendige inhärente Logik, die sich so oder

so entfalten würde und mit der sie sich in ihrem Mitwirken identifiziert. Er-

neut haben wir es also mit einem paradigmatischenWiderspruch zu tun, den

Hegel ans Licht bringt: »Wo also die Tugend denWeltlauf anfaßt, trifft sie im-

mer auf solche Stellen, die die Existenz des Guten selbst sind […].« (PhG, 287)

Dies widerspricht aber ihrer grundsätzlichenÜberzeugung, »denn siewill das

Gute erst ausführen und gibt selbst es nicht für Wirklichkeit aus« (PhG, 286).

Hier wiederholt sich also die »Verrücktheit des Bewußtseins«, nur dieses Mal

im Register der Tugendethik. Das tugendhafte Bewusstsein will im vorausei-

lenden Gehorsam dem Fortschritt desWeltlaufs zuarbeiten, aber derWeltlauf

hat immer schon besorgt, was es erst hervorzubringen versucht. Seine guten

Absichten bleiben nichts weiter als das, was sie sind – Absichten. Darüber

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Kritik der ethischen Institution

hinaus findet es seine Vorstellung vom Fortschritt ironischerweise immer nur

in vergangenen Ereignissen. In der Dreigroschenoper liefert Bertold Brecht ein

passendes Bild, das die tragische Ironie der Tugend veranschaulicht: »Denn

alle rennen nach dem Glück/Das Glück rennt hinterher«, heißt es dort im

»Lied von der Unzulänglichkeit menschlichen Strebens« (Brecht 2005c, 253).

»Die Tugend wird also von dem Weltlaufe besiegt, weil das abstrakte un-

wirklicheWesen in der Tat ihr Zweck ist undweil in Ansehung derWirklichkeit

ihr Tun auf Unterschieden beruht, die allein in den Worten liegen.« (PhG, 289)

Hiermit wendet sich Hegel gegen all die Advokaten der Tugend, indem er ih-

re Agenda als aufgebauschtes, rein symbolisches Unterfangen ohne Realität

enttarnt. Die »pomphaften Reden vom Besten der Menschheit […] sinken als

leere Worte zusammen, welche das Herz erheben und die Vernunft leer las-

sen, erbauen, aber nichts aufbauen« (ebd.). In letzter Konsequenz geht die

Tugend davon aus, dass die reale Person und die reale Gemeinschaft unwirk-

lich ist und dass der ›wahre‹ Mensch und die ›wahre‹ Gemeinschaft erst her-

beigeführt werden muss, was allein durch tugendhaftes Verhalten möglich

wird. Wer also nicht tugendhaft ist, wirkt der Wahrheit des Weltlaufs entge-

gen und stellt in den Augen der Tugend wenigstens ein Ärgernis, wenn nicht

gar eine Gefahr dar, wie es sich z.B. in der Jakobiner-Herrschaft unter Robes-

pierre zeigt, wo auf der einen Seite erhebende Reden über »Gaben, Fähigkeiten,

Kräfte« (PhG, 286) der Individuen und des Menschlichen an sich geschwun-

gen werden, während auf der anderen Seite Generalverdacht und Guillotine

an der Tagesordnung sind. Mit anderen Worten, auf ihrem Höhepunkt be-

dingt die Tugendethik keine reale Sittlichkeit, sondern vielmehr eine ethische

Zweiklassengesellschaft.

Hierfür liefert Hegel auch sogleich ein historisches Beispiel, nämlich die

»antike Tugend«. Auch sie ist letztlich eine »wesenlose Tugend« (PhG, 290),

obwohl sie, anders als die Tugend der fanatischen Revolutionäre, sich als

schon verwirklicht voraussetzt. »Die antike Tugend hatte ihre bestimmte Be-

deutung, denn sie hatte an der Substanz des Volks ihre inhaltsvolle Grundlage

und ein wirkliches, schon existierendes Gutes zu ihrem Zwecke; sie war daher

auch nicht gegen die Wirklichkeit als eine allgemeine Verkehrtheit und gegen

den Weltlauf gerichtet.« (Ebd.) Nun könnte man doch meinen, dass man es

hier mit einer idealen Gesellschaft zu tun habe, denn offensichtlich ist diese

Gesellschaft mit sich selbst im Reinen. Was vordergründig aber als roman-

tisches Ideal der Antike erscheinen mag, zeigt sich aber auf dieser Stufe des

Geistes als unzureichend und nicht vereinbarmit demBegriff der (individuel-

len) Freiheit. In der antiken Gesellschaft ist ein Individuum nämlich nur inso-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 181

fern frei, als es zufällig in eine freie Gesellschaft hineingeboren wird. So ist es

etwa für Aristoteles noch selbstverständlich, dass Bürger (πολίτης) nur der-

jenige sein kann, der an der Regierung des Staats beteiligt ist (vgl. Aristoteles

2012, III 1, 1275a22); da aber Frauen, Kinder, Sklaven und Fremde de facto nicht

als Bürger galten, waren sie auch nicht an der Regierung beteiligt (vgl. ebd.,

III 5, 1278a11). Diese Trennung folgt einer pseudo-naturalistischen Logik, da

ein Sklave, laut Aristoteles, vonNatur aus ein Sklave sei (vgl. ebd., I 5, 1254b20-

23.1255a1f.), ebenso wie es für die vermeintlich irrationale Frau besser sei,

dem Urteil des Manns unterworfen zu sein (vgl. ebd., VII 10, 1330a20f.; ebd.,

I 5, 1254b10-15; ebd., I 13, 1259a12). Vor diesemHintergrund entwickelt Aristo-

teles u.a. den Gedanken der Aristokratie, der Herrschaft (κρατεῖν, herrschen;

im Altgriechischen begegnet uns in diesem Zusammenhang natürlich auch

die ἀρχή wieder: παραλαμβάνειν τὴν ἀρχήν, die Herrschaft überneh-

men) der Besten (ἄριστοι). Diese wird als gewissermaßen tugendethische

Alternative der Oligarchie (ὀλίγοι), der Herrschaft der Wenigen, entgegen-

gesetzt. Während die Oligarchie nämlich auf der Idee des ›natürlichen‹ (Ge-

burts-)Rechts der Reichen und Besitzenden beruht, basiert die Idee der Aris-

tokratie auf dem Gedanken, dass die Frage, wer zu den Besten gehöre, eben

nicht mit Blick auf die Herkunft der Person, sondern anhand ihrer Tugend-

haftigkeit entschieden werdenmuss. Hier kommt es allerdings bei Aristoteles

zu einer Begriffsverwirrung. Zwar hält er dem oligarchischen Naturrecht die

Idee von Tugend und Bildung entgegen, aber gleichzeitig implementiert er

selbst eine naturalistische Bestimmung, nämlich die Naturwüchsigkeit des

Staats (vgl. ebd., I 2, 1253a1). Mit dieser natürlichen Gegebenheit des Staats

ist aber auch die natürliche Unterscheidung von Bürgern und Nicht-Bürgern

eingeführt und damit die Unterscheidung zwischen den Individuen, die frei

sind, weil sie zufällig in eine freie Gesellschaft hineingeboren wurden, und

denjenigen Individuen, die als Anteil der Anteillosen diese freie Gesellschaft

bevölkern. Diese grundsätzliche Differenzierung kann auch durch die Idee

der Tugend nicht eingeholt werden. Und auf diese Weise reproduziert das

tugendhafte Bewusstsein das Phänomen der Zwei-Klassen-Gesellschaft, und

zwar bis hinein in die Moderne.42

42 »Der demokratische ›Geist von Athen‹ ist mithin zugleich der Geist der Klassengesell-

schaft – und als solcherweht er auch durch dieModerne: Auch sie kennt dieUnterschei-

dung zwischen Bürgern und Nicht-Bürgern, Bürger*innen erster und zweiter Klasse.«

(Lessenich 2019, 40f.)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Kritik der ethischen Institution

Hier zeigt sich nun, was Hegel meint, wenn er festhält, dass folglich auch

die antike Tugend mit dem Weltlauf kämpft, indem sie an einem Bestehen-

den festhält. Selbst die tugendhafteste Regierung von Aristokraten, genauwie

diejenige der ambitionierten Revolutionäre, besteht in nichts weiter als einer

»Leerheit der mit dem Weltlaufe kämpfenden Rednerei« (PhG, 290). Würde

jemand fragen, »was ihre Redensarten bedeuten«, wenn sie etwa das Wort

›Freiheit‹ für den Begriff der Freiheit ausgeben, dann würde sich sogleich das

Ungenügen ihrer Idee von Freiheit zeigen; die Worte werden nicht wirklich

begriffen, »sie werden daher als bekannt vorausgesetzt« (ebd.). Und wenn nun je-

mand auf der Frage beharrt, um zum Begriff vorzudringen, dann würde die

Leerheit der Rednerei »entweder durch einen neuen Schwall von Redensarten

erfüllt oder ihr die Berufung auf das Herz entgegengesetzt, welches innerhalb

sage, was sie bedeuten« (ebd.). So richtet sich Hegel hier zum einen gegen po-

litische Phrasendrescherei als solche und spricht sich zum anderen gegen die-

se Art Phrasendrescherei aus, die der Ablenkung vom wesentlichen ethisch-

politischen Diskurs dient. Wir haben es hier mit einer bekannten Konstel-

lation zu tun: Die institutionalisierte Selbstgenügsamkeit des tugendhaften

Bewusstseins verbleibt innerhalb der symbolischen Ordnung, die es voraus-

setzen muss, um überhaupt Gültigkeit zu beanspruchen.43 Und auch seine

Begriffe – die konkreten Tugenden, die es benennt – lassen sich nur vor die-

sem kontingentenHintergrund begreifen, jedoch nicht aus sich selbst heraus.

Hegels erneuter Verweis auf die Innerlichkeit enthält aber noch eine wei-

tere Erkenntnis: Denn so oder so, wenn die Tugend als Agent des Weltlaufs

auftreten will, dann tut sie dies nicht, indem sie sich das abstraktes Prinzip

der Allgemeinheit nur vor-stellt, sondern indem sie erkennt, dass die kon-

kreten tätigen Subjekt die wirkliche Allgemeinheit (bildend) bilden. Denn wir

haben bereits auf einer früheren Stufe festgestellt, dass es das Ganze der

Tätigkeit der Individuen ist, wodurch der Weltlauf überhaupt erst verwirk-

licht wird. Einmal mehr also dreht sich das Verhältnis von Einzelnem und

Allgemeinem um: »Es fällt mit dieser Erfahrung das Mittel, durch Aufopferung

der Individualität das Gute hervorzubringen, hinweg, denn die Individualität

ist gerade die Verwirklichung des Ansichseienden [des Weltlaufs; Anm. T.M.]

[…]: die Bewegung der Individualität ist die Realität des Allgemeinen.« (PhG,

290.291) Offensichtlich geht es also darum, dass sich die tätige Individuali-

tät, die dieses Tätigsein als Allgemeines versteht, darin selbst bestimmt. Der

Gedanke der Autonomie bahnt sich an.

43 Vgl. hierzu auch Lacans Kritik am Tugendbegriff in Lacan 2015c, 15-18.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 183

Hiermit ist die Phänomenologie des Geistes bei dem Begriff von Individua-

lität angekommen, den wir in der kantischen Moralphilosophie vorgefunden

haben und der sich Hegel dann auch als nächstes zuwendet. En passant hat

Hegel dabei die Grenzen und Probleme von Utilitarismus und Tugendethik

aufgezeigt, was er später in der Rechtsphilosophie noch einmal pointiert in fol-

gendem Satz zusammenfasst: »Der Grundsatz: bei den Handlungen die Kon-

sequenzen verachten, und der andere: die Handlung aus den Folgen beurtei-

len und sie zum Maßstabe dessen, was recht und gut sei, zu machen – ist

beides gleich abstrakter Verstand.« (GPhR, § 118) Bei keinem dieser Prinzipi-

en kann die Vernunft verweilen, denn innerhalb jener Paradigmen bleibt sie

notwendigerweise auf ein Jenseits verwiesen, das aus dem Zusammenspiel

von symbolischen und imaginären Konstellationen das Reale der Sittlichkeit

verdrängt. Und Hegel mahnt bereits in der Vorrede der Phänomenologie, dass

der vorweggenommene Zweck nur das »unlebendige Allgemeine« ist und ei-

ne Berufung auf ihn nichts mit philosophischem Denken zu tun hat (PhG,

13). Während also jene Ethiken ihrerseits hinter der praktischen Philosophie

Kants zurückbleiben, gilt es nun, die Deontologie von ihrem formalistischen

Charakter zu befreien.

4. Das geistige Wesen und die sittliche Substanz

Mit der Erkenntnis, dass die tätige Individualität, d.h. das Tätig-Sein aller In-

dividuen, die wesentliche Bestimmung des Allgemeinen ist, suspendiert He-

gel jeden (künftigen) Versuch, abstrakte Individualität oder abstrakte Allge-

meinheit zum ethisch-politischen Prinzip zu machen. Ein solcher unzuläs-

siger Erklärungsversuch führt nur zum starren, fanatischen Festhalten ent-

weder an der individuellen Selbstverwirklichung, die notwendigerweise in

Selbstzerstörung umschlagenmuss, oder an der Amalgamierung des abstrak-

ten Allgemeinen, z.B. eines exklusiven Volksbegriffs und der davon abgelei-

teten Rechtsvorstellung, welche beide hinter den Grundsätzen der Französi-

schen Revolution, der Erklärung der Menschenrechte und dem Verfassungs-

gedanken zurückbleiben – ganz zu schweigen vom Vernunftprinzip der Sitt-

lichkeit. Im Gegensatz zu solchen Bestimmungen vermeintlicher Moral und

Sittlichkeit, hat das individuelle Bewusstsein, das sich selbst als allgemeines,

weil tätiges Bewusstsein erkannt hat, sein Wesen nicht in einer abstrakten

Verstandesvorstellung, sondern in der Vernunft. Als Subjekt der Vernunft er-

kennt sich das einzelne Ich als allgemeines Ich, insofern es sich als faktisches

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Kritik der ethischen Institution

Bewusstsein begreift (wir verstehen die Faktizität wie in Kapitel II.2 als impu-

tatio facti). Das Selbstbewusstsein erkennt sich so als »reine Kategorie«, die als

Bedingung der Möglichkeit der Verstandeskategorien diesen zugrunde liegt

(vgl. PhG, 178-185). Die seinslogischen Verstandesurteile, in denen nur abs-

trakte inhaltliche Bestimmungen gelten, sind in ihrer Abstraktheit enttarnt

und können unmöglich als absolut oder allgemeingültig angesehen werden.

ExkursX: In diesemZusammenhang sei auf eine amüsante BemerkungHegels

hingewiesen, in der sich dieser Sachverhalt im Konkreten offenbart. So echauf-

fiert er sich in seinem Brief vom 9. Oktober 1814 an H.E.G. Paulus künstlich dar-

über, dass in den Verhandlungen desWiener Kongresses ein zu hoherWert auf

die legalistischeFestlegungdesBesonderengelegtwürde.Worumesdabeikon-

kret geht? Um nicht weniger als »die wichtigsten Dinge, nämlich Kleidung –

hätt‘ schier gesagtdeutscherDamenundMamsellen–vielmehraberdeutscher

Frauen und Jungfern«, über die »unter anderen Pleni- und Semi-Potentarien

auchunserHerrGott selbst gesprochen«habe (Hegel 1969b, 42)44. Hierwird al-

so das Besondere als Allgemeines bestimmt (abgesegnet durch das ›Allgemei-

ne‹ schlechthin in persona divina), was (rechts-)philosophisch und logisch unzu-

lässig ist. Und Hegel kommentiert nun ironisch, dass man im »gelobten Lande

des Deutschdumms« nur hoffen kann (»Gott gebe«), nicht auf solcheWeise »in

die Partikularitäten hinaus zerstreut [zu] werden« (Hegel 1969b, 43).

44 Hegel stilisiert die Aussage über Gott im Darauffolgenden hoch, indem er eine Analo-

gie zum Bund Gottes mit dem Volk Israel zieht: »Was derselbe [Gott; Anm. T.M.] also

eins[t]mals seinem lieben Volke erzeigte, ihm zu sagen, wo es geele Seide und braune

einnähen solle, so lieb hat er nun auch uns.« (Ebd., 42f.) Dabei bleibt aber festzuhalten,

dass sich hinter der vordergründig humoristischen Geste durchaus ein antijüdisches

Element verbirgt, wenn er die Juden etwa als »halsstarrsches Volk« (ebd., 43) bezeich-

net. Es bleibt zu prüfen, inwiefern sich hier ein latenter Antijudaismus zeigt. Dabei

wird aber zu beachten sein, dass Hegel hier das konkrete logische Problem der uni-

versalen (gottgewollten) Sanktionierung des Besonderen anprangert und in der Folge

auch auf konkrete biblische Gesetze hinweist, um sein Anliegen zu verdeutlichen. So

stellt sich die Frage, ob das antijüdische Element seiner Rede hier paradigmatisch ist

oder sich aus einer Übertragung/Projektion ableitet. Vor dem philosophischen Hin-

tergrund erscheint die zweite Variante wahrscheinlicher, was den latenten Antijudais-

mus allerdings in keinerWeise entschuldigt. Zu beachten bleibt aber auch, dass Hegel

in den Ästhetikvorlesungen betont, dass »das Verhältnis der Juden in vielen Staaten«

eine angesichts des Begriffs vom Menschen nicht zu rechtfertigende »Kollision« be-

dingt, die auf ein »zur Natur gewordenes Unrecht« zurückzuführen ist, weshalb es nur

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 185

In der Vernunft begreift sich das Ich als die Kategorie (siehe Kapitel III.1).Was

bei Kant noch als ominöses ›Ich denke‹ nur vorausgesetzt war, ist nun wirk-

lich erkannt. »Es [das Selbstbewusstsein; Anm. T.M.] hat die reine Kategorie

selbst zu seinem Gegenstande, oder es ist die Kategorie, welche ihrer selbst

bewußt geworden.« (PhG, 293) In diesem Begriff kulminieren nun Allgemei-

nes und Individuelles, Objektives und Subjektives. Als Selbstbewusstsein ent-

fremdet sich das Ich zwar stets von sich selbst, aber dabei ist es zugleich im-

mer auch bei sich. Im Selbstbewusstsein ist das Ich an-und-für-sich, wie Hegel

sagt. Und in diesem An-und-für-sich-Sein ist jedes individuelle Selbst zu-

gleich das allgemeine Selbst: Wenn das einzelne Ich »in seinem Bewußtsein

als eine BewegungunterschiedlicherMomente auseinander[tritt]« (ebd.), dann

tritt ihm darin nichts Fremdes gegenüber – weder eine fremdeWelt, in die es

sich zufällig hineingeworfen vorfindet und in der sich sein Schicksal abspult,

noch eine abstrakte Bestimmung seiner selbst, die gegen alle Veränderungen

antritt, um als melancholisches Ich einer imaginären Identität verhaftet zu

bleiben. Es hat erkannt, dass es selbst diese Momente bedingt, hervorruft,

trägt – und entsprechend auch durch seine Tätigkeit verschwinden lässt. Die

Momente treten im Ich zwar auseinander, »[a]ber in allen hält es die einfache

Einheit des Seins und des Selbst fest, die ihre Gattung ist« (ebd.). Als selbstbe-

wusstes Bewusstsein begreift sich das Individuumals Gattungswesen. Diese Erkennt-

nis bildet das Fundament für die sittlich bestimmte Intersubjektivität. In der

Tatsache, dass das Individuum sich als Allgemeines begreift, ist die mutua-

le Anerkennung der Individuen als freie und gleiche Subjekte impliziert (vgl.

Siep 1982, 258; Honneth 2005). Hiermit schließt Hegel nicht nur an Kants Er-

kenntnis aus derGrundlegung zurMetaphysik der Sitten an (vgl. GMS, BA 99-101),

sondern liefert die zureichende Prämisse für dessen Resultat.

Die Bestimmungen von Einzel- und Gattungswesen fallen folglich beide

in den Begriff des Selbstbewusstseins. Das Bewusstsein, das sich selbst Ge-

genstand ist, ist das freie Bewusstsein, das »allen Gegensatz und alle Bedin-

gungen seines Tuns abgeworfen [hat]; es geht frisch von sich aus, und nicht auf

ein Anderes, sondern auf sich selbst« (PhG, 293). Als vernünftiges Bewusstsein

plausibel ist, dass er besagtes Verhältnis in einem Atemzugmit »Sklaverei, Leibeigen-

schaft [und] Kastenunterschieden« nennt (Ä I, 272). (Vgl. hierzu auch den problema-

tischen völkerrechtlichen Gedanken Hegels in GPhR, § 331. Eine Deutung dieser Stelle

mit Blick auf den systematischen Gesamtzusammenhang der Rechtsphilosophie bietet

Schenk 2018, 23, Anm. 64.)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Kritik der ethischen Institution

begreift es sich als erhaben über die Antinomien, die die statischen Verstan-

desurteile hervorrufen. Als selbstbewusste Inkarnation der Vernunft ist das

einzelne Ich nicht an abstrakte Reflexionsbestimmungen und Ist-Aussagen

verwiesen, sondern erkennt sich selbst als tätiges Selbsterkennen. »Das Tun

hat daher das Ansehen der Bewegung eines Kreises, welcher frei im Leeren

sich in sich selbst bewegt, ungehindert bald sich erweitert, bald verengert

und vollkommen zufrieden nur in und mit sich selbst spielt.« (Ebd.) Das Tun,

in dem sich das Ich als Allgemeines begreift, ist also frei, indem es allein

sich selbst zum Inhalt hat. »[E]s selbst ist Inhalt nur in dieser Bestimmung

der Einfachheit gegen die Bestimmung seines Übergehens und seiner Bewe-

gung.« (PhG, 293f.) Vor diesem Hintergrund lässt sich eine zweite Deutung

des Begriffs vom »geistigen Tierreich« formulieren: In dieser Bestimmung

des Ich als sich selbst begreifende reine Kategorie, ist es in dem ihm wesent-

lichen Reich, seiner »ursprüngliche[n] bestimmte[n] Natur« (PhG, 294) situ-

iert, nämlich dem Reich der Vernunft. Wie das Tier »in einem Element oder

Biotop sich bewegt und entwickelt, dabei aber sowohl seine Individualität wie

die Gattung erhält und zum Ausdruck bringt« (Siep 2000, 162), so wird »[d]ie

Bewegung der Individualität … als Realität des Allgemeinen, als Zweck an sich

selbst erfahren« (Vieweg 2019, 285).

Über die Analogie zum Tierreich stellt Hegel nun die Verbindung dieser

Stufe des Geistes zur kantischen Moralphilosophie her. In der Phänomenologie

stellt er diesen Übergang wie folgt dar: Indem sich das Selbstbewusstsein als

»tuende Individualität« (PhG, 295) erkennt, begreift es sich als »ein Wesen,

dessen Sein das Tun des einzelnen Individuums und aller Individuen […]; das

Wesen, welches das Wesen aller Wesen, das geistige Wesen ist« (PhG, 310). Als

dieses geistige Wesen ist es die Allgemeinheit als »absolutes Sein«, d.h. alle

selbstbewusste bzw. selbstbestimmte Individualität, was Hegel als »sittliche

Substanz« bezeichnet; diese Substanz ist aber als tätige Individualität zugleich

Subjekt, also »sittliches Bewußtsein« (PhG, 311; vgl. PhG, 325). Dem sittlichen

(Selbst-)Bewusstsein ist es daher möglich, die sittliche Substanz in sich selbst

und als sein Selbst zu erkennen. Mit anderen Worten, a priori wird es dem

Sittengesetz in Form des kategorischen Imperativs gewahr. Es erkennt sich selbst,

sein (geistiges) Wesen, in seinem Pflichtbewusstsein, dessen Doppelstruktur

(»pflichtgemäß und aus Pflicht«) auch Hegel noch einmal hervorhebt:

Die Pflicht soll ich um ihrer selbst willen tun, und es ist meine eigene Objek-

tivität im wahrhaften Sinne, die ich in der Pflicht vollbringe: indem ich sie

tue, bin ich bei mir selbst und frei. Es ist das Verdienst und der hohe Stand-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 187

punkt der Kantischen Philosophie im Praktischen gewesen, diese Bedeutung

der Pflicht hervorgehoben zu haben. (GPhR, § 133 Z)

Weil das Bewusstsein das apriorische Sittengesetz an sich hat, erklärt sich zu-

nächst, warum sich in jeder menschlichen Gesellschaft dieselben fundamen-

talen, aber dennoch abgeleiteten Gesetze vorfinden, wie z.B. das Tötungs-

und das Lügenverbot. Die »gesunde Vernunft« fungiert zunächst mehr wie der

gesunde Menschenverstand, der scheinbar unmittelbar weiß, dass z.B. das Lü-

gen als solches etwas Unmoralisches ist, weshalb das Lügenverbot als Gesetz

ebenso unmittelbar gilt (PhG, 312). Hier allerdings ist das Sittengesetz vom Be-

wusstsein noch nicht erkannt. Es hat es nur an sich, aber noch nicht für sich.

Wo das Sittengesetz aber erkannt wurde, da zeigt sich, dass diese Annah-

me einer unmittelbaren Gültigkeit bestimmter Gesetze unzulässig ist (siehe

Kapitel II.2). Hegel führt diese Erkenntnis noch einmal auf seine Weise vor,

indem er das kategorische Lügenverbot bzw. die Pflicht zur Wahrheit prüft.

Somag dasWahrheitsgebot zwar absolute Gültigkeit beanspruchen, der Form

nach aber bleibt es hinter dem kategorischen Imperativ zurück. Schließlich

müssten, sofern das Gebot sinnvoll sein soll, auf der Stelle Einschränkungen

gemacht werden. »Jeder soll die Wahrheit sprechen« – gut und schön, aber nur

machbar, »wenn er die Wahrheit weiß« (PhG, 313). Das Gebot muss also revi-

diert werden und die Klausel über die individuelle »Kenntnis und Überzeugung«

involvieren (ebd.). Dass das Gebot anders ausgesprochenwird, als es sinnvoller-

weise gemeint sein kann, zeigt nun aber, dass sich das »allgemeinNotwendige, an

sich Geltende, welches der Satz aussprechen wollte, vielmehr in eine vollkom-

mene Zufälligkeit verkehrt [hat]« (ebd.).Mit dieser Feststellung decktHegel ein

auf der Ebene des Symbolischen situiertes Problem auf. Das strenge Ge- bzw.

Verbot ist nur dem Schein nach universal gültig. SeinWesen hat es im Sitten-

gesetz. Die humanistische Intuition, die nun jenen fundamentalen Gesetzen

eine vermeintliche Evidenz akkreditieren will, zerbröckelt daher angesichts

der Selbstprüfung (bzw. Kritik) der reinen Vernunft. Der Wortlaut des abge-

leiteten kategorischen Verbotes, d.h. seine Form innerhalb der symbolischen

Ordnung, erscheint nur dadurch als absolut, da zugleich ein Wahrheitsga-

rant unterstellt wird. Es müsste nun aber die Vernunft selbst sein, die sich

hier zumWahrheitsgaranten macht. Das würde aber bedeuten, dass das sitt-

liche Bewusstsein sich auf einen letzten Grund festlegen müsste, der mit der

Vernunft identifiziert würde, damit – komme was wolle – die kategorische

Gültigkeit des bestimmten Gesetzes sanktioniert wäre. Damit hätte man aber

das Pferd von hinten aufgezäumt und das sittliche Bewusstsein geriete in ei-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Kritik der ethischen Institution

nen Selbstwiderspruch, denn als vernünftiges Bewusstsein hat es schließlich

das Sittengesetz an sich, nicht aber ein bestimmtes Gesetz.

Der Gedanke, dass bestimmten Gesetzen kategorische Geltung zukom-

men könne, bleibt angesichts der sich im geistigen Wesen selbst begreifenden

Vernunft etwas Illusorisches. Er bleibt dem Imaginären verpflichtet, indem

er unterstellt, dass die Dialektik der praktischen Vernunft um einen positiven

inhaltlichen Kern zirkuliert. Wir haben gesehen, dass Kant diese Problema-

tik sehr wohl gespürt hat und mit dem kategorischen Imperativ das geistige

Werkzeug liefert, um einer Subversion des Sittengesetzes im Prinzip entge-

genzuwirken. Das geistige Wesen muss nämlich vernünftigerweise (an-)er-

kennen, dass es pflichtgemäß aus Pflicht handeln muss. Diese Kapazität der

praktischen Vernunft bezeichnet Hegel passend als die »gesetzprüfende Ver-

nunft« (vgl. PhG, 316-323). Sie nimmt sich nun jedes Gesetz des geltenden

Rechts vor und prüft es auf seine universale Gültigkeit hin.Natürlich hält kein

bestimmtes Gesetz dieser Prüfung stand, denn universale Gültigkeit kann nur

das Sittengesetz als solches beanspruchen, nicht aber ein aus ihm abgeleite-

tes, kontingentes und demnach relatives Gesetz. Indem die gesetzprüfende

Vernunft sich ans Geschäft macht, droht sie, das Ganze des geltenden Rechts

infrage zu stellen. In diesem Sinne inhäriert ihr ein revolutionärer Geist. Ihr

Vorgehen ist aber nicht willkürlich und die von ihr angebotene Alternative

ist zweifellos vernünftig, schließlich setzt sie an die Stelle der bestimmten

Gesetze das durch die Vernunft selbst sanktionierte Sittengesetz. Allerdings

ist damit herzlich wenig gewonnen, denn als »gesetzgebende Vernunft« (vgl.

PhG, 311-316) ist es ihr nichtmöglich, bestimmteGesetze zu formulieren, ohne

sich inWidersprüche zu verstricken (siehe Kapitel II.2). »Oder solche Gesetze

bleiben nur beim Sollen stehen, haben aber keine Wirklichkeit; sie sind nicht

Gesetze, sondern nur Gebote.« (PhG, 315) Was die gesetzgebende Vernunft aus-

spricht, hat letztlich nur formale Gültigkeit. Dieser Sachverhalt markiert, laut

Hegel, die große Schwäche der kantischen Ethik. Ethik und Sittlichkeit be-

stehen hier, wie wir gesehen haben, als getrennte Sphären nebeneinander –

und ihre Versöhnung bleibt aufgeschoben.

Vor diesemHintergrund verwundert es nicht, dass Hegel eine fundamen-

tale Kritik der kantischen Trennung von Legalität und Moralität vornimmt

(vgl. Ritter 2003d, bes. 288). Da es Kant nicht gelingt, den Überschuss, den

das Sittengesetz produziert, zu denken und in seine Rechtsvorstellung zu in-

tegrieren, verbleibt er bei einer Trennung von Moral und Recht. Diese Tren-

nung bedingt aber folgendes Problem: Als vernünftiges Subjekt bin ich einer-

seits dem geltenden Recht (a posteriori) unterworfen, andererseits aber un-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 189

terwerfe ich mich selbst dem apriorischen Sittengesetz. Insofern beide Sphä-

ren als getrennt vorgestellt bzw. auf abstrakter Verstandesebene festgehalten

werden, ist es mir zwarmöglich, mich angesichts eines prekären Rechtsurteils

innerlich von diesem Urteil zu distanzieren, es sogar zu missbilligen und da-

durch das erhabene Gefühl der Moralität zu verspüren, in dem ich Achtung

vor mir selbst als Vernunftwesen erlange; allerdings ist es mir nicht erlaubt zu

intervenieren und dem sittlichen Unrecht entgegenzutreten.45 Indem Kant

auf dieser Trennung beharrt, bewegt sich sein Denken noch innerhalb der

Schranken des geistigen Tierreichs. Als Vernunftwesen, das sich selbst mit

dem Anspruch des Sittengesetzes konfrontieren kann, ist der Mensch in dem

ihm wesentlichen Reich der Vernunft situiert. Was er darin begreift ist aber

nur etwas Innerliches, Subjektives, dem die Objektivität im Sinne der Wirk-

lichkeit (Hegels objektiver Geist) abgeht. Seine Gedanken sind zwar vernünf-

tig und auch ethisch, aber eben noch nicht ethisch-politisch bzw. sittlich. Eine

Übereistimmung vom subjektiven Sittengesetz und objektiven Gesetz ist un-

ter diesenUmständen höchstens zufälligerweise gegeben.Als geistigesWesen

hat das menschliche Subjekt aber den Anspruch, dass die innere Sittlichkeit

auch eine äußere Sittlichkeit werde.Dazumuss es tätig werden.Der guteWille

Kants muss zum freienWillenHegels avancieren. Erst wo sich das Bewusstsein

wirklich als freierWille begreift, weiß es, dass jede »Bestimmtheit«, d.h. auch

die des einzelnen Gesetzes, »als die seinige und ideelle, als eine bloßeMöglich-

keit, durch die es nicht gebunden ist, sondern in der es nur ist, weil es sich in

derselben setzt«, zu verstehen ist (GPhR, § 7). Erst im Bewusstsein vom Rea-

len der Willensfreiheit wird der Mensch wirklich zum autonomen Subjekt. In

seiner Rechtsphilosophie spricht Hegel daher zunächst auch nicht vom Subjekt,

sondern von der Person. Erst die Moralität »bestimmt die Person zum Subjekte«

(GPhR, § 105). Als solches erkennt der Mensch, dass er gerade nicht aufgrund

seiner Akzeptanz oder Negation bestimmter Gesetze autonom ist, sondern

deshalb wesentlich frei ist, weil er sich selbst als allgemeines Subjekt, als geis-

tiges Wesen bestimmt. Er hat den Begriff der Freiheit an sich, dieser gehört

zu seinem Wesen, weil er ein Vernunftwesen ist – und die Freiheit ihrerseits

45 Genau an dieser Stelle erkennt Odo Marquard einen zentralen Aspekt des hegelschen

Denkens. LautMarquard hält Hegel dem formalen Sollen nämlich nicht die »bloße ge-

gebene Wirklichkeit« entgegen, stattdessen weist er auf die Möglichkeit der bewuss-

ten »Weigerung, das Gegebene als Instanz zu akzeptieren«, hin (Marquard 1964, 109f.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Kritik der ethischen Institution

ist, wie wir seit Kant wissen, ein Vernunftbegriff.46 Durch diese Erkenntnis

wird er handlungsfähig, da er nun nicht mehr im erhabenen Staunen über

die innere Freiheit oder im ablehnenden Entsetzen über bestimmte Gesetze

verweilenmuss, sondern erkennt, dass er sich das, was er sowohl innerlich als

auch äußerlich jeweils vorfindet, zu eigen machen kann. Sowohl Sittengesetz

als auch geltendes Recht entstammen ihm selbst – genauer gesagt, das Sit-

tengesetz weiß von sich nur vermittels der individuellen Subjektivität, wäh-

rend es die bestimmten Gesetze nur deshalb gibt, weil menschliche Subjekte

sie erlassen oder gelten lassen. Beide müssen sozusagen durch das Subjekt

hindurch. Das Subjekt nimmt sich dabei aber regelrecht selbst in Besitz.47

Es nimmt das, was eben noch als heteronomes Element, als sein Schicksal

empfunden wurde, jetzt selbst in die Hand. Es hat das Sittengesetz und die

Freiheit nicht einfach an sich, sondern auch für sich.

Das Subjekt also, das erkannt hat, dass sein guter Wille auch ein freier

Wille ist, kann zur Tat schreiten und in der Tat das, was zuvor allein als sub-

jektiver guter Wille bestimmt war, der sich am innerlichen Sollen ausrichtet,

auch verwirklichen und objektiv geltend machen. Nach allem Gesagten ver-

steht es sich dabei von selbst, dass es nur dann der freie Wille ist, der sich

hier verwirklicht, wenn das Subjekt dabei das Sittengesetz verwirklicht. Die

Verwirklichung eines nur subjektiven, pathologischen Interesses würde dem

Begriff der Freiheit zuwiderlaufen. »Was das Subjekt ist, ist die Reihe seiner

Handlungen. Sind diese eine Reihe wertloser Produktionen, so ist die Subjek-

tivität des Wollens ebenso eine wertlose; ist dagegen die Reihe seiner Taten

substantieller Natur, so ist es auch der innereWille des Individuums.« (GPhR,

§ 124)

Hiermit hat Hegel das Versäumnis Kants aufgezeigt. »Daß das Gesetz-

geben und Gesetzprüfen sich als nichtig erwies, hat diese Bedeutung, daß

beides, einzeln und isoliert genommen, nur haltungslose Momente des sittli-

chen Bewußtseins sind […].« (PhG, 319) Es gilt also, die beiden Momente der

praktischen Vernunft, die bei Kant noch getrennt bleiben, miteinander zu

vereinbaren. Im ersten Hauptabschnitt des Geist-Kapitels der Phänomenologie

macht sich Hegel daher daran, die kantische Trennung von Moralität/Ethik

und Legalität/Politik zu veranschaulichen und ihre drastischenKonsequenzen

46 »Die Freiheit repräsentiert die einzigeBestimmung des Geistes, in ihr sind alleweiteren

Bestimmungen enthalten und zusammen-geschlossen.« (Vieweg 2012, 55f.)

47 Vgl. Hegels Gebrauch der Begriffe Besitz und Eigentum in Enz., §§ 488-492. Siehe auch

Exkurs XIV.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 191

aufzuzeigen (vgl. PhG, 328-342). Dazu dient ihm Sophokles‘ Tragödie Antigo-

ne. Anhand des Dramas um Antigone, die Tochter-Schwester des berühmten

König Ödipus, und Kreon, den König von Theben, erläutert Hegel die Struk-

tur besagter Trennung. In Gestalt von Antigone und Kreon begegnen sich die

zwei Prinzipen Ethik und Politik, Moral und Gesetz, Subjektivität und Ob-

jektivität als voneinander getrennte Formen, die beide für sich den exklusiven

Anspruch auf Rechtmäßigkeit erheben. Zerworfen haben sich beide Figuren

über die Frage, was mit dem Leichnam des Polyneikes, dem Bruder Antigo-

nes, geschehen soll, nachdem dieser in der Schlacht (gegen die eigene Stadt)

gefallen ist. In seinem Amt als König von Theben und Vertreter des Gesetzes

der Polis verbietet Kreon dessen Bestattung, während Antigone als Schwester

des Gefallenen auf dem Gesetz des Hades beharrt, das Polyneikes angemessene

Bestattung verordnet, so dass er in die Unterwelt fahren kann. Mit Hegels

Worten, in Antigone und Kreon begegnen sich das »menschliche und göttli-

che Gesetz« (vgl. PhG, 328-342) als unvereinbare Prinzipien.

Der Gegensatz vom göttlichen und menschlichen Gesetz äußert sich da-

bei in einem Gewissenskonflikt beider Parteien, der seinen Grund in dem

hat, was Hegel in der Rechtsphilosophie als die »unmittelbare Substantialität des

Geistes« (GPhR, § 158) bezeichnet. Diese Substantialität bezeichnet konkret

die Familie, indem sich diese als das fundamentale Moment des sittlichen Le-

bens des Geistes erweist. Anhand des antiken Dramas macht sich Hegel nun

daran, diesen grundlegenden Begriff zu entwickeln:

Die familiäre Beziehung zwischen Antigone und Kreon fungiert als Epi-

zentrum ihres tragischen Konflikts. Das Gesetz Kreons bringt seine Nichte

Antigone in eine prekäre Situation. Denn da sie den Vorsatz hat, es zu bre-

chen, setzt sie nicht nur die Verbindlichkeit des geltenden Rechts (und da-

mit die Autorität des Gesetzgebers bzw. der symbolischen Schlüsselfigur der

fundamentalen Referenz) aufs Spiel, sondern auch das familiäre Verhältnis

zum Onkel (das im Patriarchat ebenso gut auch das Verhältnis zum Vater

sein könnte – Stichwort Avunkulat). Auf der anderen Seite ist Kreon keinen

Deut besser. Durch das bestimmte menschliche Gesetz, macht er es Antigo-

ne unmöglich, dem allgemeinen göttlichen Gesetz entsprechend zu handeln,

das sie zur Treue gegenüber ihrer Familie, in diesem Fall gegenüber ihrem

Onkel und ihrem Bruder, verpflichtet, ohne sich dabei an der Familie und

damit der sittlichen Substanz zu verschulden. Anders gesagt, indem Kreon

das bestimmte Gesetz über das allgemeine Gesetz erhebt, torpediert er die

Möglichkeit einer sittlichen Gemeinschaft an ihrer Basis, da ausnahmslos je-

de Gemeinschaft die Familie zur Voraussetzung hat. Denn selbst wenn man

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Kritik der ethischen Institution

von der »Beziehung der Empfindung« oder dem »Verhältnis der Liebe« ab-

sieht (PhG, 331), steht die Familie als »natürliches sittliches Gemeinwesen«, »als

der bewußtlose, noch innere Begriff […], als das Element der Wirklichkeit des

Volks dem Volke selbst [gegenüber]« (PhG, 330).48 Bereits auf dieser bewusst-

losen Ebene zeigt sich, dass das menschliche Leben unbedingt – an sich – als

sittliches bestimmt sein muss, und zwar noch bevor es sich selbst als eine be-

sondere (z.B. religiöse oder nationale) Gemeinschaft bestimmt. Dies wird –

vereinfacht gesprochen – besonders deutlich, wenn man sich der unbeding-

ten Angewiesenheit des Menschen gerade am Anfang und am Ende seines Le-

bens inne wird.49 »Denn der einzelne Mensch steht in der Abhängigkeit von

äußeren Einwirkungen […], welche er vorfindet und sich ihnen, mag er sie als

sein eigenes Interesse haben oder nicht, beugen muß.« (Ä I, 197f.) Ohne die

unbedingte familiäre »Liebe […], das heißt die Sittlichkeit in Form des Natür-

lichen« (GPhR, § 158 Z), ist eine Gemeinschaft unvorstellbar.Die Familie bildet

so das Kernelement, die Bedingung der Möglichkeit jeder sittlichen Gemein-

schaft.50 Die Familie sorgt dafür, dass der kleine (oder der alte) Mensch, der

Freiheit und Selbstbestimmung an sich, aber noch nicht (bzw. nicht mehr, z.B.

im Fall der Demenz, einer Behinderung o.ä.) für sich hat, nicht von der »be-

wußtlose[n] Begierde« der Allgemeinheit verschlungen wird, und zwar indem

sie ihn anerkennt; »sie macht ihn hierdurch zum Genossen eines Gemeinwe-

sens« (PhG, 333).

Als überdeterminierte, tragische Figuren steuern Antigone undKreon nun

allerdings notwendigerweise auf die Katastrophe zu.51 Kreon wird nicht von

seiner Position abweichen und auf der absoluten Gültigkeit des menschlichen

Gesetzes beharren. Antigone, die dieses Gesetz bricht, wird auf Kreons Be-

fehl hin eingemauert und somit lebendig begraben. Mit ihr wird allerdings

auch das göttliche Gesetz der Familie zu Grabe getragen, was sich dann in

drei Selbstmorden manifestiert, die aufgrund von Kreons Rigorismus verübt

48 Vgl. auch die Verarbeitung dieses hegelschen Gedankens in Marx/Engels 1969b, 29f.

49 So optiert z.B. auch der Mediziner und Ethiker Giovanni Maio für eine »Kultur der An-

gewiesenheit« (vgl. Maio 2012, 369-371). Siehe auch Exkurs VII.

50 Vgl. auch die Platzierung des Familienbegriffs zu Beginn der jeweiligen Kapitel zur

Sittlichkeit in Enz., §§ 518-522 und GPhR, §§ 158-181.

51 Das tragische Element ist dabei natürlich narrativ-fiktionalen Ursprungs und weist

daher auf den Charakter der antik-griechischen Religion hin, die Hegel als geistige

»Kunstreligion« (vgl. PhG, 529-544) bzw. als »Religion der Schönheit« (vgl. VPhR II, 96-

184) charakterisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 193

werden und sich wie eine Kettenreaktion ereignen. Zunächst nimmt sich An-

tigone selbst das Leben, daraufhin Haimon, ihr Verlobter, und schließlich Eu-

rydike. Mit Antigone verliert Kreon zunächst seine Nichte, mit Haimon, ver-

liert er seinen Sohn und mit Eurydike schlussendlich seine Ehefrau. Bei dem

Versuch, die (bestimmte, strukturierte, bewusste) Integrität der bestimmten

Gemeinschaft zu retten, zerstört er ihre (unbestimmte, unstrukturierte, un-

bewusste) Substanz.

In diesem Versagen und Verlust Kreons zeigt sich die selbstzerstöreri-

sche Tendenz der Institution, die natürlich auch hier die Struktur des Patri-

archats hat. Wo das paternalistische Gesetz absolute Geltung beansprucht,

frisst Kronos seine Kinder nicht allein aus Furcht davor, dass sie ihn stür-

zen könnten, sondern er frisst sie zudem ›mit Recht‹. Die fundamentale Un-

gleichheit, die dem patriarchalen System inhäriert, vermittelt sich in seiner

strukturellen Selbstgenügsamkeit, die sich von den menschlichen Subjekten

und damit von der Subjektivität als Komplement der Substanzialität unab-

hängig macht. Die Vaterfunktion manifestiert sich darin, dass der Vater zum

absoluten Herrscher erklärt wird, während alle anderen notwendigerweise

ein Dasein als Knecht fristen – ggf. mit graduellen Abstufungen. Im berühm-

ten Kapitel der Phänomenologie über »Herrschaft und Knechtschaft« (vgl. PhG,

145-155) zeigt Hegel nun aber, dass diese absolute Bestimmung imaginär ist

und sich realiter als unhaltbar erweist: Ein Herr, der Herr sein will, müss-

te nämlich vom Knecht verlangen, dass er ihn als Herrn anerkennt. Dies ist

aber aus unterschiedlichen Gründen nicht möglich: Einerseits nämlich hat

der Herr den Knecht gerade dadurch degradiert, da er sich selbst zum Herrn

macht und somit dem Knecht das selbstständige und freie Urteilsvermögen

in der Sache aberkennt, da ein solches ja dem Herrn vorbehalten bleibt. Wer

aber per definitionem nicht freiwillig und selbstbestimmt entscheiden kann,

wen er als Herrn anerkennt, dessen Urteil ist letztlich ohne Wert und bedeu-

tungslos. Der Herr fordert vom Knecht also etwas, das dieser gar nicht leisten

kann. Würde der Herr dem Knecht nun aber das freie Urteilsvermögen und

die Selbstbestimmung zusprechen, dann könnte dieser vielleicht sogar tat-

sächlich zu dem Entschluss kommen, jenen anzuerkennen, allerdings könn-

te er auch ebenso gut jeden anderen zu seinem Herrn wählen oder gleich

(vernünftigerweise) sein eigener Herr werden. Die Herrschaft kann also lo-

gischerweise keine Exklusivität beanspruchen, ohne sich selbst aufzuheben.

Herr und Knecht sind keine absoluten Begriffe, sondern nur innerhalb einer

sinnanalytischen Dialektik zu begreifen. Ein substanzieller Dualismus bleibt

somit ausgeschlossen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Kritik der ethischen Institution

Die Aporie von Herrschaft und Knechtschaft hat Hegel im Hinterkopf,

wenn er nun mithilfe einer bemerkenswerten dialektischen Aufschlüsselung

der Familienverhältnisse die Logik des Patriarchats aushebelt. Zunächst

identifiziert er dazu drei familiale Relationstypen: Erstens das Verhältnis

von Mann und Frau, zweitens das von Eltern und Kind und drittens das

Geschwisterverhältnis (vgl. PhG, 336). In seiner Darstellung der Geschlech-

terrollen bleibt Hegel dabei allerdings der veralteten europäischen Tradition

verhaftet (vgl. Mills 1998). Für eine moderne und geschlechtergerechte Lesart

– die wir hier im Ansatz erproben – wollen wir auf eine strukturale Deutung

zurückzugreifen.52

Wenn sich Hegel an diesem Punkt der Phänomenologie den grundlegenden

familialen Relationstypen widmet, dann tut er dies in dem Bewusstsein, dass

diese sich hier noch auf der Stufe der antiken Sittlichkeit befinden. Entspre-

chend zeigt sich im Verhältnis zwischen Mann und Frau bereits ein irredu-

zibler qualitativer Unterschied, der innerhalb des (antik-patriarchalen) Sys-

tems nicht eingeholt werden kann. Der Mann bleibt der Frau übergeordnet

und auch die Ehe ist keine Vereinigung gleichberechtigter Subjekte. Die Frau

mag zwar das Haus (οἶκος) verwalten, aber die Welt (κόσμος) und ihren

Lauf bestimmt der Mann. Analog zu diesem Verhältnis ist auch die Eltern-

Kind-Relation bestimmt. »Diese beiden Verhältnisse bleiben innerhalb des

Übergehens und der Ungleichheit der Seiten stehen, die an sie verteilt sind.«

(PhG, 336) Allein anhand dieser Analogie lässt sich leicht erkennen, dass ein

patriarchales System aufgrund der Fixierung auf die Vaterfunktion eine in-

härente Ungleichheit zwischen der tonangebenden regierenden Klasse und

der hörigen unterworfenen Klasse einführt und erhält. Tatsächlich aber wird

diese Funktionslogik durch das Geschwisterverhältnis konterkariert. Die Kin-

der, die aus dem Elternverhältnis hervorgehen, finden sich im Geschwister-

verhältnis wieder, in dem sie sich auf Augenhöhe begegnen. Ihre Relation

hebt die patriarchale Ungleichheit auf. In ihr ist das verschobene Verhältnis

52 Im Zusammenhangmit der hier problematisierten Logik der patriarchalen Institution

genügt die folgende vereinfachte strukturale Deutung. Inhaltlich entfernt sich diese

jedoch weit vom Referenztext, was allerdings auch mit dem Verweis darauf zu recht-

fertigen ist, dass Hegels Darstellung in diesem Kapitel der Phänomenologie imWesent-

lichen unvereinbar ist mit der Explikation der entsprechenden Begriffen (Familie, Ehe,

Mann, Frau) in seiner späteren Rechtsphilosophie. Schließlich darf nicht außer Acht ge-

lassen werden, dass Hegel an dieser Stelle der Phänomenologie eine frühe Stufe der

Sittlichkeit und des Familienbegriffs beschreibt, während er in der Rechtsphilosophie

den Familienbegriff unter dem Aspekt des aufgeklärten und freien Willens entfaltet.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 195

»in seine Ruhe und Gleichgewicht gekommen« (ebd.). Ein qualitativer Unter-

schied zwischen Bruder und Schwester könnte nur wieder durch einen pa-

triarchallogischen Gewaltakt eingeführt werden, durch den die reale Egalität

durch eine symbolische Ungleichheit ersetzt würde.53 Dass Hegel an dieser Stel-

le dennoch zwischen Bruder und Schwester unterscheidet, ist der besagen

Explikation der sittlichen Stufe, aber auch der Vorlage geschuldet, die ihn

dazu zwingt, Antigones unbedingte Verpflichtung als Schwester gegenüber

ihrem Bruder im Sinne der schicksalhaften Tragödie des griechischen Dra-

mas zu verdeutlichen. Nichtsdestotrotz zeigt sich im Geschwisterverhältnis

der Bruch mit der patriarchalen Logik. Der Geschwisterbegriff enthält die

fundamentale Bestimmung der wechselseitigen Anerkennung im Sinne der

Gleichheit. Nicht umsonst wurde die Brüderlichkeit zum revolutionären Leit-

begriff. Die Logik aber gebietet, dass der Kampfbegriff der Brüderlichkeit frei

sein muss von patriarchalen Vorurteilen. Innerhalb der symbolischen Ord-

nung patriarchaler Provenienz bleibt der Begriff unausweichlich vorbelastet.

Aus diesem Grund ist es sinnthematisch betrachtet nur logisch, den Begriff

der Brüderlichkeit durch den Begriff derGeschwisterlichkeit zu substituieren.54

Der Begriff der Geschwisterlichkeit ist nämlich struktureller Natur, indem er

53 Hegel beklagt diese Art der strukturellen Gewalt z.B. mit Blick auf das römische

Erbrecht. Das durch die patriarchale Logik sich auszeichnende Recht verdeutlicht die

fundamentale Unsittlichkeit, die sich bis in unsere Zeit fortsetzt, denn »das Festhalten

daran macht das Schwierige und Fehlerhafte in unserem Erbrecht aus« (GPhR, § 180

Z). Am Erbrecht zeigt sich auch die Kontingenz des Patriarchalismus. Die Frau wird zur

Dienerin und dem »Gebrauch des Mannes« preisgegeben, »wenn er tot ist, ist ihr Nut-

zen, ihre Stellung verloren« (GPhR, Notiz zu § 180). Hier nun zeigt sich das Erbrecht

als – gelinde gesagt – »dürftig«, da das Schicksal der Frau nun »von der Gnade ihrer

Söhne ab[hängt]« (ebd.). »Schwestern« und »Witwen« werden dem »harte[n], unsittli-

che[n] Schicksal preisgegeben« und da die zu Vätern gewordenen Söhne dieses Schick-

sal weitervererben, bleibt die »fortdauernde Unmündigkeit« bestehen und wird »von

Geschlecht zu Geschlecht« weitergetragen (ebd.). Indem das Testament auf der Ebene

des Vertrags zwischen Einzelpersonen verbleibt, gelangt ein Moment der Willkürlich-

keit in das allgemeine Recht. »Mit dem Testamente ist überhaupt etwasWidriges und

Unangenehmes verbunden, denn ich erkläre in demselben, wer die seien, denen ich

geneigt bin. Die Zuneigung ist aberwillkürlich […].« (GPhR, § 180 Z) ImPatriarchatwird

diese Willkür systemisch impliziert und strukturell überdeterminiert.

54 Innerhalb einer patriarchal strukturierten Ordnung steht Brüderlichkeit auch immer

für die Institution. Schwesterlichkeit dahingegen steht für Revolution (vgl. Daly 1985,

59f.). Als dialektische Versöhnung beider Terme steht die Geschwisterlichkeit für die

substanzielle Sittlichkeit, die sich subjektiv – anerkennend – vermittelt.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Kritik der ethischen Institution

die wechselseitige Anerkennung aller Subjekte als freie und gleicheMenschen

bezeichnet. Als Strukturbegriff bezieht sich die Geschwisterlichkeit daher auf

die Menschheitsfamilie als Ganze. Nicht zuletzt spricht auch Hegel in diesem

Zusammenhang von der »Erweiterung der Familie« (GPhR, § 181) und von der

»allgemeinen Familie« (GPhR, § 239) als »zweite Familie« (Hegel 2009, 197). Es ist

eine Tatsache, dass jeder Mensch ein Menschenkind ist.

Es ist hier folglich möglich, mit Hegel über Hegel hinaus zu gehen. Auch

sein Eheverständnis in der Rechtsphilosophie gibt hierzu Anlass. Dort nämlich

stellt er fest, dass die Ehe nicht länger im naturrechtlichen Sinne verstan-

den werden darf (dies richtet sich gegen naturalistische Interpretationen,

die biologizistischen und essenzialistischen Deutungen des Geschlechtsbe-

griffs zugrunde liegen und die Ehe auf die Funktion der Arterhaltung redu-

zieren); auch darf sie nicht als schlichter »bürgerlicher Kontrakt« gedeutet

werden (GPhR, § 161 Z) (dies richtet sich gegen Kant, der die Ehe als einen

Vertrag zwischen zwei Individuen über den »wechselseitigen Gebrauch ihrer

Geschlechtseigentümlichkeiten« [MS I, § 27] zum Zwecke der Fortpflanzung

versteht); und schließlich darf sie auch nicht rein auf die Liebe und die »Emp-

findung« zurückgeführt werden, da das Ehegelöbnis nicht zuletzt auch die

gelegentliche Suspension individueller Launen zugunsten des Gemeinsamen

erfordert (GPhR, § 161 Z). Die moderne Ehe kann ihren »Ausgangspunkt« da-

her nur haben in der »freie[n] Einwilligung der Personen, und zwar dazu,

e i n e Person auszumachen, ihre natürliche und einzelne Persönlichkeit in jener

Einheit aufzugeben, welche nach dieser Rücksicht eine Selbstbeschränkung,

aber eben, indem sie in ihr ihr substantielles Selbstbewußtsein gewinnen,

ihre Befreiung ist« (GPhR, § 162).55 Damit ist aber nicht gesagt, dass das sitt-

liche Bewusstsein jede zufällige, d.h. ›pathologische‹ Neigung bei der Wahl

der Ehepartnerin bzw. des Ehepartners suspendieren muss. Im Gegenteil!

Für Hegel ist klar, dass das vermeintliche pathologische Interesse erst da-

durch zur Gefahr wird, wenn man ihm eine wesentliche Gültigkeit als patho-

logisches Element zuerkennt. Das würde nämlich bedeuten, einem eigentlich

kontingenten Element eine allgemeine Gültigkeit (nämlich wesentlich patho-

logisch zu sein) zuzusprechen.Mit Hegel muss man also sagen, dass das kon-

tingente Element eben als solches, als dieses kontingente Phänomen anerkannt

55 Vor dem Hintergrund seiner eigenen Argumentation bleibt die von Hegel selbst teil-

weise noch in der Rechtsphilosophie vorgenommene Zuteilung der Geschlechterrollen

(vgl. GPhR, bes. § 166) unhaltbar undmuss entsprechend revidiert werden (vgl. Vieweg

2019, 502, Anm. 144; Vieweg 2012, 251-267).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 197

werden muss, so dass es nicht zu einer vernunftlosen Überschätzung des-

selben kommt, wodurch das, was eigentlich zufällig ist, als wesentlich ver-

standen würde. Das pathologische Interesse darf nicht einfach aufgehoben (negiert)

werden; auch darf es nicht als Allgemeingültiges aufgehoben (konserviert) werden; es

muss dialektisch aufgehoben werden. »Der gegensatzlose Verzicht auf das Kon-

tingente ist dem sittlichen Bewußtsein als unbedingte Aufgabe zugemutet.«

(Henrich 1971d, 176)56 Verzicht bedeutet aber in diesem Zusammenhang die

»Freigabe des Zufälligen als eine sittliche Leistung« (ebd., 174). Praktisch lässt

sich dies anhand der freiheitlichen Idee von der Ehe veranschaulichen: »So ist

es z.B. das Wesen der Ehe, sich die Freiheit von der Zufälligkeit der Neigung

zu versprechen. Mit diesem Versprechen tritt sie in ihre eigene Notwendig-

keit ein, in der sie aber ohne Entgegensetzung gegen Neigung lebt.« (Ebd.,

173) Erneut bestätigt sich so die Familie als sittliche Substanz, denn in ihr

verwirklicht sich der freie Wille in dem Sinne, dass zwei gleichberechtigte

Subjekte sich im freiheitlichen Prozedere freiwillig selbst beschränken, um

ein Subjekt der Zwei zu bilden, bei dem es sich um eines der Kernelemente der

sittlichen Gemeinschaft, genauer gesagt der »bürgerlichen Gesellschaft« (vgl.

GPhR, §§ 182-256), handelt. In diesem Sinne veranschaulicht die Ehe nichts

Geringeres als das »ethische[…] Prinzip Hegels« (Henrich 1971d, bes. 173-180,

hier 173).

ExkursXI:Manmuss fragen:SetztdieseErkenntnisnotwendigerweisedenEhe-

begriff voraus? Fürdas 21. Jahrhundertmussdie ›Institution‹ der Ehe,wie sieHe-

gel hier beschreibt, offensichtlich ebenfalls einer Revision unterzogen werden.

Aber auchhierzu liefertHegel selbst dasWerkzeug:Da die Ehe substanziell auf

der Innigkeitundder freienWillensentscheidungberuht, lässt siesichsehrwohl

als Strukturelement denken, das jenseits der inhaltlichen und institutionellen

Bestimmung (durch den Staat bzw. seine Repräsentant*innen, die Standesbe-

amt*innen,aufdereinenSeitebzw.dieKircheund ihreRepräsentant*innen,die

Pastor*innen, auf der anderen) denkbar ist. Hier ließe sich z.B. Hegels – ausge-

sprochen aktuell klingender – Begriff von der »neuen Familie« zur Anwendung

bringen, »welche ein für sich Selbstständiges gegen die Stämme oder Häuser ist,

von denen sie ausgegangen ist« (GPhR, § 172).

56 Dementsprechendmuss auch die Vorstellung, der Idealismuswürde jegliche Form von

Kontingenz in metaphysischer Notwendigkeit auflösen, revidiert werden. Gerade der

IdealismusHegels leugnet das Kontingente nicht, sondern inkludiert es (vgl. ebd., 177).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Kritik der ethischen Institution

Dementsprechend muss auch das Eltern-Kind-Verhältnis neu bestimmt wer-

den. »In den Kindern wird die Einheit der Ehe, welche als substantiell nur

Innigkeit und Gesinnung, als existierend aber in den beiden Subjekten geson-

dert ist, als Einheit selbst eine für sich seiende Existenz und Gegenstand, den sie als

ihre Liebe, als ihr substantielles Dasein, lieben.« (GPhR, § 173) In den Kindern

wird real, was in der freiheitlichen Ehe, und zwar in Form der gemeinsamen

Entscheidung, einen symbolischen Raum der wechselseitigen Anerkennung,

Freiheit und Gleichheit erschlossen hat. Aus dem Symbolischen geht so wie-

der das Reale hervor.57

Das Kind gilt daher als an sich freies und gleichwertiges Geschöpf, »und

das Leben ist das unmittelbare Dasein nur dieser Freiheit, sie gehören daher

weder anderen noch den Eltern als Sachen an« (GPhR, § 175). Daraus folgt

konsequenterweise, dass die Kinder ein irreduzibles Recht auf Subsistenz und

Erziehung zur Mündigkeit haben (vgl. Vieweg 2019, 502f.)58, so dass es ih-

nen ermöglicht wird, diese Freiheit für sich zu erlangen, um fähig zu ein, als

freie Bürger*innen die sittliche Gemeinschaft aktiv mitzubestimmen.59 He-

gel beklagt in diesem Zusammenhang das »Sklavenverhältnis der römischen

Kinder« als eine der die »Gesetzgebung befleckendsten Institutionen« (GPhR,

§ 175). Dieser Hinweis ist von hoher Tragweite, denn hierbei wird deutlich,

dass die Rechte der Kinder und die realen bzw. realpolitischen Umstände der

Kindheit ein entscheidender Indikator dafür sind, ob ein System (oder eine

Gemeinschaft) als sittlich zu klassifizieren ist. Ein System wie das des globa-

len Finanzkapitalismus, das viele Kinder auf der einen Seite des Globus zur

Kinderarbeit zwingt, während es auf seiner anderen Seite die Jugendarmut

als Normalzustand akzeptiert, ein System, das tagtäglich hunderttausende

Kinder trotz Überproduktion verhungern lässt und dessen lukrative Kriegs-

ökonomie den Boden dafür bereitet, dass Kindersoldaten in den Krieg ge-

schickt werden, ist nicht einfach moralisch fragwürdig, sondern schlichtweg

57 »Es sind die Gesetze der Nomenklatur, die – zumindest bis zu einem gewissen Grad –

die Allianzen bestimmen und kanalisieren, von denen ausgehend dieMenschenwesen

miteinander kopulieren und schließlich nicht nur andere Symbole schaffen, sondern

auch reale Wesen […].« (Lacan 2015c, 31)

58 Hegel selbst spricht von der »zweiten Geburt der Kinder, der geistigen« (Enz., § 521).

59 Diese auf der Vernunftfähigkeit beruhende Zurechnung äußert sich juristisch in der

»Vernunftvermutung«, auf die der Term Zurechnungsfähigkeit abzielt (vgl. Legendre

2011, 49, Anm. 4). Innerhalb der Gesetzesordnung der bürgerlichen Gesellschaft ist es

also nicht möglich, einem Menschen die Vernunftfähigkeit grundsätzlich abzuspre-

chen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 199

unsittlich. In einem solchen System gibt es keine Sittlichkeit – auch nicht ein

bisschen, denn hier wird die Sittlichkeit bereits an ihrer Wurzel zerstört. Mit

seinem Familien-, Ehe- und Kinderbegriff liefert Hegel somit ein begriffliches

Instrumentarium, das sich zur Prüfung der Gegenwart eignet und darüber

hinaus durch seine Plastizität besticht (vgl. Vieweg 2012, 385; Malabou 2005).

Es wird also erkennbar, dass zwischen der griechischen Sittlichkeit, in de-

ren Kontext sich Antigone und Kreon bewegen, und der begrifflich entfalte-

ten Sittlichkeit der Aufklärung eine Kluft besteht, die erst einmal überwunden

werdenmuss.Wirklichkeit hat diese Kluft dadurch, dass beide Figuren auf ih-

rem innerlichen Standpunkt beharren und eine Aufhebung im Sinne der Ver-

söhnung für ausgeschlossen halten. Wir haben nun bereits gesehen, welche

Konsequenzen dies für Kreon hat. Wie sieht es nun aber auf Seiten Antigo-

nes aus? Nur weil sich das menschliche Gesetz allein als unzureichend für die

sittliche Bestimmung erwiesen hat, ist noch lange nicht gesagt, dass Antigo-

ne als ›moralisch überlegene Siegerin‹ aus dem Konflikt hervorgeht. Vielmehr

ist das Gegenteil der Fall, denn ihr Schicksal ist noch viel erschreckender.

Man darf nämlich nicht vergessen, durch seine Entscheidung unterminiert

Kreon zwar die sittliche Substanz, aber niemand hat behauptet, dass eine

Gesellschaft nicht auch unsittlich sein und ihre vermeintliche Substanz in ei-

nem seins- bzw. verstandeslogischen Rigorismus finden kann. Kreon verliert

seine Familie, aber seine Machtposition büßt er nicht ein. Antigone kommt

dahingegen nicht so glimpflich davon. Auch ihr Rigorismus ist verstandeslo-

gischer Natur. Das göttliche Gesetz hat für sie absolute, unverrückbare Gel-

tung. Strukturell betrachtet, gleicht ihre Haltung daher einem theokratischen

Schicksalsglauben, der in seiner extremsten gesellschaftlichen Form gar zum

religiösen Fundamentalismus tendiert. Aber auch auf der privaten Ebene der

Familie sind die Konsequenzen dieser Haltung drastisch.Mit demAkt der Be-

stattung Polyneikes‘ attackiert auch Antigone die sittliche Substanz. Der Akt

ist nämlich nicht allein ein Akt der Treue, sondern wirkt zugleich als symbo-

lischer Vatermord, da in ihm das Gesetz Kreons aufgehoben, negiert wird.

Die Ironie ist also bestechend: Der Versuch, die sittliche Substanz zu be-

wahren, zwingt Antigone dazu, ebendiese Substanz auf einer anderen Ebene

zu zerstören. Dialektisch betrachtet, findet hier aber keine Aufhebung dieser

Negation statt, wo menschliches und göttliches Gesetz miteinander versöhnt

wären, schließlich beharren beide Figuren auf ihrer Position. Antigone gerät

so in eine bemerkenswerte Position. Sie steht »zwischen zwei Toden«, wie La-

can sagt (vgl. Lacan 2016b, 324-339). Von Kreon geächtet, ereilt sie einerseits

der soziale Tod, wodurch sie aus der Polis ausgeschlossen wird, andererseits

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Kritik der ethischen Institution

ist da aber auch keine Familie mehr, die sie auffängt.Hier zeigen sich die Fall-

stricke des Herr-Knecht-Dualismus. Denn der Herr stellt den Knecht vor die

Wahl: ›Freiheit oder Tod‹. Die Tragik des Knechts besteht nun darin, dass er

die Freiheit nur im Tod erlangen kann.60Wählt er die Freiheit, droht die Stra-

fe, der Tod.Wählt er aber den Tod, so ist er bereits gestorben, dennmit dieser

Wahl zeigt er, dass er seine Freiheit und damit sich, seine freie Subjektivität,

aufgegeben hat. In diesem Sinne ist Antigone tatsächlich eine ›Untote‹, was

sich metaphorisch darin äußert, dass Kreon sie einmauern lässt. Obwohl sie

ihre Freiheit unter Beweis zu stellen scheint, erlangt sie nicht einmal diese, da

ihre Freiheit nicht wirklich ihre Freiheit ist, sondern nur die abstrakte Freiheit

des göttlichen Gesetzes, zu dessen Instrument sie sich selbst macht.

Lacan weist darauf hin, dass hier die quasi-asketische Verhärtung des Be-

gehrens ihre (auto-)destruktive Kraft entfaltet. Das jeweilige Begehren Anti-

gones und Kreons ist ein Begehren des Anderen, wobei der Andere – wie der

sadesche Gott – nur eine Forderung stellt, die er unablässig wiederholt: Hier

heißt es ›Alles für die Gemeinschaft (Polis)‹, dort ›Alles für die Gemeinschaft

(Familie)‹. Beide haben noch nicht erkannt, dass sie das gleiche wollen. Ei-

gentlich sagen sie das gleiche, denken aber, dass das Gegenüber mit dem Ge-

sagten etwas anderesmeint61. Erst imBegreifen dessen,wasHegel die bürger-

liche Gesellschaft nennt, sind beide Positionen aufgehoben, d.h. dialektisch

vermittelt. Solange Antigones »Welt-Loyalität« (vgl.Whitehead 1990, 48) noch

auf dem abstrakten göttlichen Gesetz beruht, unterscheidet sie sich nicht

von derjenigen des Patriarchen, dessen Idee von Gemeinschaft nicht weni-

ger abstrakt ist. Das »Gesetz der Familie« bleibt zurückgezogen in das »an-

sichseiende, innerlicheWesen…, das nicht am Tage des Bewußtseins liegt, son-

dern innerliches Gefühl und das der Wirklichkeit enthobene Göttliche bleibt«

(PhG, 336f.). Die Penaten, auf die Hegel in diesem Zusammenhang hinweist

(vgl. PhG, 337), sind Hausgötter und bleiben im Haus, die bürgerliche Welt

der politischen Gemeinschaft bleibt ihnen fremd, denn dort draußen sind sie

nicht mehr zuständig. Wir haben aber oben gesehen, dass sich der Familien-

begriff gerade nicht auf die οικονομία, das ›Gesetz des Hauses‹, reduzieren

60 »Der absolute Beweis der Freiheit im Kampfe um die Anerkennung ist der Tod.« (Enz., §

432 Z)

61 Für Hegel ist die ›Meinung‹ und das ›Meinen‹ im Sinne des Possessivpronomens der

ersten Person Singular zu verstehen. Das Meinen ist auch immer mit einer (nur) indi-

viduellen, subjektiven Aneignung verbunden.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 201

lässt – zumal das Haus gerade dort zum ›Reich der Frau‹ (und ihrem Ge-

fängnis) wird, wo die patriarchale Ordnung herrscht. Dialektisch vermittelt

hingegen strebt der Familienbegriff über die Grenzen der Hausgemeinschaft

hinaus, um sich in der Geschwisterlichkeit der bürgerlichen Gemeinschaft zu

begreifen. In dieser begegneten sich Kreon und Antigone folglich nicht länger

nur als Onkel und Nichte bzw. als Herr und Knecht, sondern als Geschwister

im Geist, d.h. als geistige Wesen, deren Forderungen mutual als gleichwertig

(an-)erkannt werden.

Was steht nun aber dieser Vermittlung konkret imWeg? Wie wir gesehen

haben, behält Kreon als Patriarch einen Großteil seiner Macht. Doch eigent-

lich wurde er symbolisch ermordet bzw. entthront und für Antigone wäre es

theoretisch auch möglich, dies zu begreifen. Aber es stellt sich folgende Fra-

ge: Weiß denn der Patriarch selbst überhaupt, dass er tot ist? Was, wenn er es

nicht weiß? Und was ist eigentlich damit gemeint, dass der Patriarch wissen

muss, dass er tot ist?

Die Antwort auf diese Fragen fällt im gegebenen Kontext zunächst er-

nüchternd aus.Kreon realisiert nicht, dass an ihmder symbolische Vatermord

begangen wurde und dementsprechend weiß er auch nicht, dass er entthront

ist. Darüber hinaus nutzt er seine Macht dazu, um genau die Person, die

für dieses Wissen steht, aus dem Verkehr zu ziehen, so dass letztlich alles

seinen gewohnten Gang gehen kann. Der ἔθος der Polis ist schließlich seiner-

seits überdeterminiert durch die »absolute Notwendigkeit«, das »Schicksal«, die

Nemesis: »Sie selbst ist leer und ohne Inhalt, verschmäht alle Gemeinschaft

und Gestaltung und thront furchtbar über allem, als blinde, unverstandene,

begrifflose Macht.« (VPhR II, 109) Und so besteht auch das »Verhältnis des

endlichen Selbstbewußtseins zu dieser Notwendigkeit« darin, dass »unter dem

Druck ihrer eisernenMacht nur ein Gehorchen ohne innere Freiheit möglich«

ist (VPhR II, 110). Es ist ganz klar, nicht nur Antigone ist unfrei, sondern auch

Kreon bleibt der gegebenen Ordnung unterworfen. Indem die vermeintlich

naturgegebene Notwendigkeit der Polis der Entfaltung der inneren Freiheit

entgegensteht, bleibt auch ihm nichts anderes übrig, als auf dem Status Quo

zu beharren: »Es ist so, da ist nichts dagegen zu machen, das muß ich mir

gefallen lassen.« (Ebd.) Das menschliche Gesetz ist als solches vom göttlichen

Gesetz des Schicksals bestimmt. Die symbolische Ordnung hat in allen ihren

Aspekten absolute Gültigkeit, so dass sich letztlich zwei allgemeine Geset-

ze entgegenstehen. Das vermeintliche Allgemeine ist aber in sich gespalten,

denn es ist nur das Allgemeine, das sich aus der symbolischen Ordnung ablei-

tet.Daher kann der Agonismus nicht dialektisch vermittelt und begriffenwer-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Kritik der ethischen Institution

den. Antigone erkennt nicht ihr Reales, nämlich dass sie es ist, die die Ord-

nung aufhebt, und beide begreifen nicht, dass ein symbolischer Vatermord

stattgefunden hat. Der Königsmord wird nicht als solcher erkannt, denn er

ist innerhalb der herrschenden symbolischen Ordnung schlichtweg undenk-

bar. Es gibt hier ein fundamentales »Unvernehmen« (vgl. Rancière 2018).

Im Kontrast dazu steht der Königsmord vom 21. Januar 1793. Zusammen

mitHegelmachenwir einen Sprung von der Antike in die Zeit der Aufklärung.

Bei der Hinrichtung Louis XVI. handelte es sich – wie wir oben (Kapitel I.1)

bereits anhand des Urteils von Saint-Just sahen – nicht einfach um einen rea-

len politischenMord, sondern zugleich um einenMord auf symbolischer Ebe-

ne: Louis musste sterben, nicht weil er ein schlechter König war, sondern weil

er der König war. Diese morbide Tatsache ermöglicht es uns nun, zu erken-

nen, was hinter dem kuriosen Gedanken vom Patriarchen steckt, der selbst

tatsächlich weiß, dass er als solcher eigentlich tot ist. Es lässt sich nämlich

einmaßgeblicher Unterschied zwischen den beidenKönigsmorden erkennen.

Denn während Kreon auf symbolischer Ebene quasi unangetastet bleibt, wird

Louis zugleich auf der Ebene des Realen, des Imaginären und des Symboli-

schen ermordet. Die imaginäre Wirksamkeit des Spektakels, bei dem der Kö-

nig zum Schafott geführt wird, ist nicht zu unterschätzen, denn dieses Spek-

takel stellt die Antithese zur Krönungszeremonie dar. Anders als bei dieser,

wo ein ausgewählter (aristokratischer) Kreis vonWürdenträgern Zeuge davon

wird, wie ein Mann zum Herrn aller Männer erhoben wird, zeichnet sich je-

nes dadurch aus, dass hier das Volk zeuge wird, wie es selbst dem Herrn der

Herren diese symbolische Macht nimmt.62 Die damit einhergehende Neu-

bestimmung der symbolischen Ordnung, die die Revision des Machtbegriffs

involviert, hat universale Gültigkeit, weshalb sie auch am Monarchen nicht

62 Ein analoges imaginäres Element lässt sich bereits 1789 ausmachen, als die Deputier-

ten des Dritten Standes, die am 17. Juni die Nationalversammlung proklamiert hatten,

beimmonarchischen Einzug zur Gesamtsitzung der Stände am 22. Juni darauf verzich-

teten, ihre Kopfbedeckung abzunehmen (vgl. Thamer 2019, 32). Die Wichtigkeit auch

dieser Geste ist nicht zu unterschätzen, da sie dem einzelnen Subjekt als symbolischer

Referenzpunkt für das Reale des Gemeinwillens dient. Zugleich kann man sich aber

auch anhand der Kontingenz dieses Beispiels klarmachen, dass eine Überhöhung die-

ser Symbolfunktion nur aufgrund einer drastischen Fehleinschätzung über dessen Be-

deutsamkeit vonstatten gehen kann. Anders gesagt, die Einführung einer Liturgie der

Revolution, die dann z.B. eine ritualisierte Schmähung oder Tötung desMonarchen be-

inhalten könnte, würde die reale Intention der Geste unterminieren oder wenigstens

verschleiern.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 203

vorbeigehen kann. Monarch bzw. Patriarch können nicht mehr so tun, als sei

nichts gewesen. Sie müssen ihren (symbolischen) Tod annehmen. Diese An-

nahme wird aber erst dann wirklich, wenn sie objektiv wird. Dabei geht es

nicht einfach darum, dass der individuelle Tod des bestimmten Monarchen

publik wird. Stattdessen muss sein Tod voll und ganz im symbolischen Re-

gister aufgehen. Anders gesagt, die symbolische Ordnung muss das Ende der

Herrscher- bzw. Vaterfunktion integrieren.

Die absolute bzw. absolutistische Macht des Einzelnen wird überführt in

die allgemeine demokratische Souveränität. Analog zur Dialektik der Fami-

lie, wo das Geschwisterverhältnis die gesamte Ordnungmodifiziert, indem es

die Kategorie der Gleichheit dialektisch aufhebt, revolutioniert hier das Reale

der Freiheit die symbolische Ordnung als Ganze. Der Königsmord fungiert

dabei als Geste: Für einen Augenblick zeigt sich das Reale, die akute, wirkli-

che Freiheit, und im Spektakel erkennt das allgemeine Subjekt, das Volk, die

Wirklichkeit des freien Willens. Hierbei handelt es sich also nicht um die be-

sondere Freiheit (wie im Fall Antigones, die einem bestimmten Gesetz folgt),

auch handelt es sich nicht um die singuläre Freiheit der Gewissensentschei-

dung (wie z.B. im Fall Luthers, der die innerliche Freiheit erkennt [vgl. VPhG,

492-508.520]). »Hiermit ist der Geist als absolute Freiheit vorhanden; er ist das

Selbstbewußtsein, welches sich erfaßt, daß seine Gewißheit seiner selbst das

Wesen aller geistigen Massen der realen sowie der übersinnlichen Welt, oder

umgekehrt, daß Wesen und Wirklichkeit das Wissen des Bewußtseins von

sich ist.« (PhG, 432) Der volonté générale ist ereignishaft, er ist »nicht der lee-

re Gedanke des Willens, der in stillschweigende oder repräsentierte Einwil-

ligung gesetzt wird, sondern reell allgemeiner Wille, Wille aller Einzelnen als

solcher« (ebd.). Der freie (Gemein-)Wille ist real und in diesem Sinne nicht in-

nerhalb einer symbolischen Ordnung zu erfassen. Entweder er ereignet sich

oder er tut es nicht. Der freie Wille ist nämlich ohne vorgängiges Prinzip,

da er selbst als Prinzip wirkt. Sein Wesen, seine Prinzipialität ist in diesem

Sinne zugleich an-archisch (was auch der Grund dafür ist, dass der Sturm auf

die Bastille und nicht etwa die Proklamation der Nationalversammlung zum

Symbol für die Revolution geworden ist, obwohl auch diese als revolutionärer

Akt gelten kann).

Dass der freie Wille Prinzip ist, zeigt sich nun genau darin, dass die Er-

klärung der Menschen- und Bürgerrechte von 1789 und auch die nun folgenden

Verfassungen im Bewusstsein des freien Willens und im Geiste der Freiheit

formuliert wurden. Als Prinzip bewirkt der Gemeinwille die neue symbolische

Ordnung unter der Ägide der Volkssouveränität. Diese reduziert sich nun al-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Kritik der ethischen Institution

lerdings nicht auf eine Sammlung von Bestimmungen, Verordnungen und

dergleichen, sondern ist identisch mit ihrem Prinzip, der Freiheit. Daraus

folgt nun aber, dass sie, obwohl sie die neue Ordnung instigiert, dennoch von

deren Warte aus als ambivalent erscheinen muss. Als Ganze kann die Frei-

heit auch nicht in der neuen symbolischen Ordnung aufgehen – sie bildet

nun einmal das Reale derselben. Das bedeutet aber auch, dass diese Ambiva-

lenz zur Gefahr werden kann. Denn einerseits erscheint das Reale der Volks-

souveränität in der Perspektive der Agenten der symbolischen Ordnung als

chaotisches Element, was auf einen Regress zu einer traditionellen Deutung

der ἀρχή zurückzuführen wäre. Wird aber andererseits das Reale nicht vom

Symbolischen komplementiert, verbleibt eine absolute Freiheit, die in hyper-

tropher Selbstgenügsamkeit zur Gefahr wird. »Die absolute Freiheit und der

Schrecken« hängen eng miteinander zusammen, womit Hegel auf die Schre-

ckensherrschaft (La Terreur) Robespierres anspielt (vgl. PhG, 431-441).

Hegels Gedankengang ist leicht nachzuvollziehen: Im Akt des symboli-

schen Vatermords wird die absolute Freiheit zum bewussten Moment des

Allgemeinen. Als sie noch beim Monarchen-von-Gottes-Gnaden lag, war sie

lediglich Moment des Besonderen, des herausgehobenen Individuums. Diese

Aneignung der absoluten Freiheit kann aber auch pervertiert werden.Wir ha-

ben oben gesehen, dass sich das einzelne Selbstbewusstsein zwar einerseits

als dieses singuläre, individuelle Selbstbewusstsein erkennt, aber gerade in

dem Bewusstsein, ein Ich zu sein, sich auch als allgemeines Bewusstsein ver-

steht.Wird die absolute Freiheit nun alsMoment des Allgemeinen erkannt, so

kann es hier zu einer Art fatalen Kurzschluss kommen, in dem die individuel-

le Freiheit des Einzelnen mit der absoluten Freiheit des Allgemeinen identifi-

ziert wird. Anders gesagt, der innerlichen Freiheit des Individuums wird das

Attribut der Universalität zugesprochen. Dies stellt allerdings einen Regress

auf eine frühere Stufe des Geistes dar.63 Darüber hinaus lassen sich vor die-

sem Hintergrund gerade keine universalen Rechte und dergleichen formulie-

63 Vor diesem Hintergrund ist auch die Entscheidung des teleologischen Hegels zu re-

vidieren, da dieser mit dem Begriff der Idee am Ende doch wieder ein allgemeines

transzendentales Subjekt einführt, in dem die subjektive Subjektivität der Einzelwe-

sen aufgehoben wird. Stattdessen gilt es, die Tatsache ernst zu nehmen, dass das Sub-

jekt »zwei metaphysischeWurzeln« hat und »Sein und Denken … nur partiell identisch

[sind]« (Günther 1991, 85). Diese formallogische Bemerkung sei hier nur am Rande ge-

macht und muss aufgrund ihrer reichhaltigen Implikationen an anderer Stelle ausge-

führt und vertieft werden. Wir führen hier zunächst das Anliegen unserer praktisch-

philosophischen Darstellung/Kritik fort.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 205

ren.Wo die Besonderheit – nun nicht allein des Ausnahmeindividuums, son-

dern eines jeden Individuums – zugleich ein universales Recht begründet,

da unterminiert es gerade den Gedanken der universalen Menschenrechte,

da dieser so unter einer Lawine von konkurrierenden und agonistischen In-

dividualrechten begraben würde. Das pervertierte Verständnis der absoluten

Freiheit sieht sich nämlich nur dazu imstande, den Individuen einen Sonder-

status zuzuweisen, dem dann universale Gültigkeit zugesprochen wird. Das

hieße aber, dass ein jedes Individuumallein aufgrund–und nicht trotz –seiner

zufälligen Attribute Subjekt der allgemeinen Menschenrechte würde. So wird

aber die Kontingenz zum inhaltlich bestimmenden Faktor dieser Menschen-

rechte, was in letzter Konsequenz zu einem Überbietungswettstreit der pseu-

do-allgemeinen – weil individualistischen – Deutungen der Menschenrechte

wird. Das Wesen dieses Agonismus besteht nun darin, dass jedes besonde-

re Selbstbewusstsein »allen Unterschied und alles Bestehen des Unterschieds

in sich vertilgt« (PhG, 437) und allein seine besondere Bestimmung des All-

gemeinen geltend macht. Die bittere Ironie dieses Vorhabens jedoch beweist

seine Untauglichkeit: Das Individuum, das seine Besonderheit in absoluter

(abstrakter) Freiheit zur rechtlichen Geltung bringen will, vermag dies nur zu

tun, indem es das Recht auf jede (andere) Art von Besonderheit negiert, da

sie eben nicht seine Besonderheit ist. Und in seinem Tun negiert es daher so-

gar die Freiheit, auf die es sich selbst beruft. »Das einzige Werk und Tat der

allgemeinen Freiheit ist daher der Tod, und zwar ein Tod, der keinen inneren

Umfang und Erfüllung hat, denn was negiert wird, ist der unerfüllbare Punkt

des absolut freien Selbst […].« (PhG, 436)

Hegels Erkenntnis ist von eminenter Wichtigkeit: Das absolut freie Selbst

ist nur ein unerfüllbarer Punkt. Das Ausleben der absoluten Freiheit wird zum

verheerenden Projekt für das Individuum, da es sich hier nur via negativa als

das bestimmt, was es zu sein vermeint. Eine solche ›Freiheit‹ führt, um es mit

Kierkegaard zu sagen, nur mehr zu dem aussichtslosen Versuch, verzweifelt

man selbst sein zu wollen oder verzweifelt nicht man selbst sein zu wollen

(vgl. Kierkegaard 2004, 45-74), zur Verzweiflung an der Notwendigkeit oder

der Verzweiflung an der Möglichkeit (vgl. ebd., 32-39).

Mit Hegel können wir allerdings feststellen, dass das Bewusstsein an die-

ser Stelle durchaus noch eine Alternative hat und nicht notwendigerweise der

Verzweiflung und dem »kältesten, plattesten Tod« (PhG, 436) der absoluten

Freiheit anheimfallen muss. Für Hegel ist klar, dass sich im Phänomen des

Schreckens und der Verzweiflung das abstrakte Selbstbewusstsein immer-

hin selbst betrachtet. In dieser Anschauung erkennt es aber natürlich auch,

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Kritik der ethischen Institution

dass es die absolute Freiheit an sich hat, denn wäre dem nicht so, wäre es gar

nicht in dieser existenziellen Krisensituation. In diesemSelbstbewusstsein al-

so wird sich die absolute Freiheit selbst »Gegenstand; der Schrecken des Todes

ist die Anschauung dieses ihres negativen Wesens« (PhG, 437). Die absolu-

te Freiheit lässt sich also durchaus begreifen.64 Und in einer der wichtigsten

Passagen der Phänomenologie liefert Hegel das dafür nötige Verständnis vom

Wesen der absoluten Freiheit:

Diese ungeteilte Substanz der absoluten Freiheit erhebt sich auf den Thron

der Welt, ohne daß irgendeine Macht ihr Widerstand zu leisten vermöchte.

Denn indem in Wahrheit das Bewußtsein allein das Element ist, worin die

geistigenWesen oderMächte ihre Substanz haben, so ist ihr ganzes System,

das sich durch die Teilung in Massen organisierte und erhielt, zusammen-

gefallen, nachdem das einzelne Bewußtsein den Gegenstand so erfaßt, daß

er kein anderes Wesen habe als das Selbstbewußtsein selbst, oder daß er

absolut der Begriff ist. Was den Begriff zum seienden Gegenstande machte,

war seine Unterscheidung in abgesonderte bestehende Massen; indem aber

der Gegenstand zum Begriffe wird, ist nichts Bestehendes mehr an ihm; die

Negativität hat alle seineMomente durchdrungen. Er tritt so in die Existenz,

daß jedes einzelne Bewußtsein aus der Sphäre, der es zugeteilt war, sich er-

hebt, nicht mehr in dieser besonderenMasse seinWesen und seinWerk fin-

det, sondern sein Selbst als den Begriff des Willens, alle Massen als Wesen

diesesWillens erfaßt und sich hiermit auch nur in einer Arbeit verwirklichen

kann,welche ganzeArbeit ist. In dieser absoluten Freiheit sind also alle Stän-

de, welche die geistigenWesen sind, worein sich das Ganze gliedert, getilgt;

das einzelne Bewußtsein, das einem solchen Gliede angehörte und in ihm

wollte und vollbrachte, hat seine Schranke aufgehoben; sein Zweck ist der

allgemeine Zweck, seine Sprache das allgemeine Gesetz, sein Werk das all-

gemeine Werk. (PhG, 433)

Dieser komplexe und dichte Text bedarf einer eingehenden Analyse: Das Ers-

te, was auffällt, ist, dass Hegel die absolute Freiheit mit Macht assoziiert.

Sie ist die ultimative, gewissermaßen skeptische Macht, der keine andere

Macht Widerstand zu leisten vermag. Metaphorisch gesprochen ist sie ei-

ne göttliche Macht, die selbst der (traditionellen) Macht Gottes Paroli bieten

64 In der Tat lässt sie sich nur be-greifen, nämlich indem der Be-Griff die Leere, ihr »nega-

tives Wesen«, umschließt. Das bleibende (wesentliche) Strukturmerkmal des Begriffs

ist die Negativität. Hierzu mehr in Kapitel III.5.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 207

kann. Und nicht nur das, denn sie usurpiert die göttliche Macht und ver-

mag alles zu zerstören, wovon es heißt, dass es Werk und Wille Gottes sei.

Sie ist die Macht, die keinen Gegensatz mehr hat. Die »Teilung in Massen«,

die nun nicht mehr gilt, kann dabei entweder schöpfungstheologisch oder

seins- bzw. verstandeslogisch ausgelegt werden. In beiden Fällen bezeichnet

sie die unbedingte Gültigkeit einer (Welt-)Ordnung, die sich dem Menschen

in Form einer symbolischen, sprachlich strukturierten Ordnung offenbart. In

der symbolischen Ordnung aber wird der »Begriff zum seienden Gegenstan-

de« und sein dialektisches Wesen droht ins Hintertreffen zu geraten. Die dia-

lektische Dynamik wird nur allzuleicht übersehen und der Begriff wird auf

eine »bestehende Masse« reduziert. Es ist Nietzsche, der hierin ein anthropo-

logisches Grundmoment erkennt:Wo die symbolische Ordnung auftaucht, da

droht sie, das menschliche Leben zu beherrschen. Denn »wir Verewiger der

Dinge, welche sich schreiben lassen«, »[w]ir verewigen, was nicht mehr lange

leben und fliegen kann, müde und mürbe Dinge allein« (Nietzsche 1999b, §

296), und bleiben damit der verführerischen Ewigkeit, die (sprachliche) Zei-

chen und Symbole uns vormachen, verhaftet. Müde und mürbe aber sind die

Dinge, weil sie nicht begriffslogisch bzw. sinnthematisch, sondern verstan-

deslogisch bzw. seinsthematisch gedeutet werden. Mit der Erfahrung der ab-

soluten Freiheit kehrt sich dies aber um und die Sinnanalytik übernimmt.Der

Gegenstand wird zum Begriff und es »ist nichts Bestehendes mehr an ihm«.

Das Bewusstsein erfährt sich als Souverän über die symbolische Ordnung65 und

»erhebt« sich über die »besonderen Massen«, indem es die dialektische (sinn-

thematische) Vermittlung als ihr Wesen erkennt. Schließlich begreift es sich

selbst als »Begriff des Willens«. Und als Wille begreift sich das Bewusstsein

einerseits in seiner »Arbeit«, in der es sich »verwirklichen kann« (und nicht

etwa, wie wir anhand von Hegels Kantkritik sehen konnten, in der Selbstge-

nügsamkeit der formalen Gültigkeit des gutenWillens). Andererseits begreift

es sich in der »Sprache«.

Gerade unter dem Aspekt Sprache lässt sich die Souveränität des allgemei-

nen Bewusstseins nachweisen. Denn die Sprache ist »das Dasein des Geis-

tes« (PhG, 478). »Sie ist das für andere seiende Selbstbewußtsein, welches un-

mittelbar als solches vorhanden und als dieses allgemein ist.« (Ebd.) Man den-

ke nur wieder an den Ausdruck ›Ich‹: Wenn ich ›ich‹ sage, dann spreche ich

65 Anhand von Enz., §§ 556-563 kann Vieweg zeigen, dass die »Intelligenz« im Modus

des absoluten Geistes sich als »Souverän über die Zeichen« erweist (vgl. Vieweg 2019,

619f.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Kritik der ethischen Institution

damit zugleich das Einzelne und (partiell) das Allgemeine aus. Mit der Spra-

che handele ich aber auch und durch den Sprechakt (vgl. Austin 2010) wie-

derum kann symbolische (allgemeine) Geltung generiert werden: »[D]as Aus-

sprechen, daß, was er [der Geist; Anm. T.M.] tut, er nach Überzeugung von

der Pflicht tut, diese seine Sprache ist das Gelten seines Handelns.« (PhG,

578) Die Sprache aber bedingt auch immer die symbolische Ordnung und

tritt so als »eiserne Wirklichkeit gegen das Handeln« (ebd.) auf. Aber sie ›ver-

zeiht‹66 auch, denn »[d]er Inhalt der Sprache des Gewissens ist das sich als

Wesen wissende Selbst. Dies allein spricht aus, und dies Aussprechen ist die

wahre Wirklichkeit des Tuns und das Gelten der Handlung.« (PhG, 479) Als

Souverän über die symbolische Ordnung ist das allgemeine Bewusstsein nicht

durch die sprachliche Strukturierung derselben determiniert (es ist lediglich

überdeterminiert), sondern bestimmt mithilfe der Sprache selbst über de-

ren Gültigkeit oder Obsoleszenz. Es kommt hier also zu einer Aneignung der

Sprache im Sinne einer Inbesitznahme (wie es gegenwärtig z.B. der feminis-

tische und der Genderdiskurs beweisen)67. Symbolische Strukturen werden

aufgebrochen – und dies nicht zum Zweck einer schlichten Umdeutung oder

Übersetzung, sondernmit der Absicht, die Souveränität über die symbolische

Ordnung in der Sprache, imZeichen selbst zu begreifen.Dies ist auch das qua-

litative Merkmal, wodurch sich die zeichengewordene Freiheit, nämlich die

Menschenrechtserklärung und die Verfassung, maßgeblich von anderen ju-

ristischen Texten unterscheidet. In der Menschenrechtserklärung und in der

Verfassungwird die allgemeine Freiheit konkret ins sprachlicheWerk gesetzt.

Analog verhält es sich auch mit der Arbeit. Worin besteht die Arbeit des

Willens im Sinne der absoluten Freiheit? Und was begreift das Bewusstsein

in seiner Arbeit? Zunächst einmal besteht seine Arbeit darin, dass es sich

die symbolische Ordnung aneignet. Anstatt die Ordnung einfach anzuneh-

men und sich ihr zu unterwerfen, erkennt es sich in seinem Handeln selbst

als Wirklichkeit der allgemeinen Freiheit.68 »Aber dies einzelne Bewußtsein

66 Vgl. Hegels Wortwahl in PhG, 578f.

67 Vgl. hierzu etwa die Frage und das Konzept des »naming« bei Daly 1985, 8.47. Gerade

der theologische Diskurs steht hier vor einer eminenten Herausforderung hinsichtlich

seiner sprachlichen Verfassung, die zur Überdetermination neigt, da sie auf imaginäre

und kontingente Konzepte zurückgreift. Nicht umsonst verweist Hegel bereits darauf,

dass die »Volksgeister« eingehen in »einPantheon, dessen Element undBehausung die

Sprache ist« (PhG, 529). Siehe hierzu auch Kapitel III.5 und III.6.

68 »Das wahre Sein des Menschen ist vielmehr seine Tat […].« (PhG, 241) »Sie ist dies, und

der individuelle Mensch ist, was sie ist.« (PhG, 242)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 209

ist sich seiner ebenso unmittelbar als allgemeinen Willens bewußt; es ist sich

bewußt, daß sein Gegenstand von ihm gegebenes Gesetz und von ihm voll-

brachtes Werk ist; in Tätigkeit übergehend und Gegenständlichkeit erschaf-

fend, macht es also nichts Einzelnes, sondern nur Gesetze und Staatsaktio-

nen.« (PhG, 434) Souverän über die symbolische Ordnung ist es nämlich nicht

einfach, indem es die bestehende Ordnung aufhebt und ein Trümmerfeld zu-

rücklässt, sondern indem es die Aufhebung selbst wieder aufhebt.Diese zwei-

te, absolute Negation aber erfolgt in der Tat – und dies gilt es zu begreifen. Die

Negation der Negation als Akt bezeichnet die mit sich selbst vermittelte Unmittel-

barkeit69 des Willens, der sich selbst als Begriff bestimmt. Den Kern, also das

Unmittelbare bzw. Reale, dieser Vermittlung, d.h. der Reflexion, bildet das

konkrete Subjekt dieses freien Willens, das sich in diesem Willensakt selbst

als freies bestimmt. Sich als freies Subjekt zu bestimmen bedeutet also, sich

als Subjekt zu bestimmen, das sich als freies Subjekt nicht nur bestimmen

kann, sondern auch zu bestimmen hat. Das konkrete, einzelne Bewusstsein

setzt sich damit selbst eine Grenze, wodurch es sich als allgemeines, nämlich

als freies Bewusstsein definiert. Insofern hebt es als absolute Negation die

seinslogische Trennung des Einzelnen und des Allgemeinen auf.70 Deshalb

wohnt dem konkreten, einzelnen Bewusstsein auch die allgemeine Würde in-

ne. Es gehört zu seinem Sein, dass es ein bestimmtes Einzelwesen ist, aber

69 In dieser Formulierung kristallisiert sich der Kern der Wesenslogik in WL II, 17-35. Zur

formallogischen Analyse der Negation der Negation als mit sich vermittelte Unmittelbar-

keit vgl. Henrich 1971c. Dieser schreibt zusammenfassend: »Die negierte Negation pro-

duziert sich eine Voraussetzung; und in dieser Voraussetzung setzt sie sich ferner auch

sich selbst voraus. Sieht man vom Gesichtspunkt dieser Analyse aus auf die Logik des

Seins zurück, so wird verständlich, wieso die Explikationsmittel einerseits wirklich ge-

eignet waren, einenGedankenfortschritt begrifflich zu artikulieren, – aber auch, wieso

sie ihn nicht vollständig fassen konnten. Was in der verstandenen Reflexion die Vor-

aussetzung ihrer durch sich selber ist, muß in der Seinslogik als Korrespondenz zwi-

schen den Explikationsmitteln und der Begriffskorrelation erscheinen, die nicht rest-

los in der Begriffsstruktur der Explikationsmittel aufgeht.« (Ebd., 145) Es ist bemer-

kenswert, dass auch Henrich an dieser Stelle implizit auf einen ›Rest‹ verweist, der in

den Verstandesbegriffen der Seinslogik nicht eingeholt werden kann. Zum logizisti-

schen Fortschritt dieser Einsicht Hegels vgl. ferner Günther 1991, 172.

70 »[…][D]er Gegensatz besteht also allein in dem Unterschiede des einzelnen und allge-

meinen Bewußtseins; aber das einzelne ist sich unmittelbar selbst dasjenige, was nur

den Schein des Gegensatzes hatte, es ist allgemeines Bewußtsein und Willen.« (PhG,

434) Zum Schein als Begriff der Wesenslogik vgl. WL II, 19-24; Henrich 1971c; Theunis-

sen 1980.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Kritik der ethischen Institution

als konkretes Subjekt des tätigen freien Willens gibt es sich den Sinn, Subjekt

der Würde zu sein, die qua Begriff vom freien Willen zum Allgemeinbegriff

wird.

DieWirklichkeit des absolut freien Akts desWillens entspricht somit dem

ambivalenten Wesen der Souveränität. Einerseits zeigt sich, dass das allge-

meine Subjekt als Souverän über die Ordnung verfügen kann, andererseits ist

es aber auch auf eine allgemeine bzw. allgemeingültige Ordnung angewiesen,

um nicht dem Schrecken des bellum omium contra omnes oder der Verzweiflung

zu verfallen. Das allgemeine Bewusstsein kann sich nicht auf dem Gedanken

ausruhen, dass mit dem Befreiungsschlag auch die Verwirklichung und Si-

cherstellung der allgemeinen Freiheit garantiert ist.Der reale ethische Akt ist ei-

ne Singularität, eine Zäsur imWeltlauf. »Kein positives Werk noch Tat kann also

die allgemeine Freiheit hervorbringen […].« (PhG, 435) Die allgemeine Freiheit

wird zwar in der besonderen Tat eines Individuums oder einer Gemeinschaft

verwirklicht, aber erst indem sie als solche begriffen wird, ist sie wirklich als

allgemeine Freiheit Eigentum aller. Die Dialektik der Freiheit vollzieht sich so

als Wirklichkeit des Sittengesetzes. Denn die Wirklichkeit des Sittengesetzes

ist der Begriff der Freiheit.

Die Aneignung der symbolischen Ordnung markiert nun zwar den ent-

scheidenden, aber noch nicht den letzten Schritt.71 Der reale Akt der An-

eignung ist nur eine Singularität. Es gilt daher, jenseits seiner Besonder-

heit seine Allgemeinheit zu begreifen. Was bislang auf der Ebene des ob-

jektiven Geistes punktuelle Wirklichkeit (vergleichbar mit Schellings »Indif-

ferenzpunkt des Subjektiven und Objektiven« [siehe Kapitel III.1]) geworden

ist,muss nun auf der Ebene des absoluten Geistes als allgemeineWirklichkeit

erfasst werden. Es muss also gezeigt werden, warum ein besonderer, histori-

scher Akt (wie z.B. der der Reformation oder der Französischen Revolution)

als ein allgemeiner, überzeitlicher Akt gelten kann.Denn –und diese Tatsache

ist Hegel bewusst, wie das Kapitel über den »Schrecken« beweist – es besteht

71 Jean-Luc Nancy macht diesen Punkt sehr deutlich, indem er auf die Zentralstellung

der Aneignung (im Sinne des ›Eigenen‹, ›Eigentlichen‹ oder ›Ereignisses‹) verweist, im

selben Atemzug aber den wesentlichen Zug der Negation bekräftigt. Die Aneignung

stellt zwar den »aktivsten Kern, das primummovens des hegelschen Denkens dar«, aber

»[d]er ›Geist‹ selbst ist nichts«: »Der ›Geist‹ ist der Name dessen, was sich selbst aneig-

net, indem es sich alles andere aneignet – sofern das ›alles andere‹ ganz einfach ›alles‹

ist«, er ist »nichts anderes als die Kraft, das Verlangen, die Bewegung der Aneignung

[…].« (Nancy 2011, 9) »Hegel ist dadurch der Kronzeuge der Moderne, die in der Freile-

gung der Aneignung überhaupt besteht.« (Ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 211

kein Grund zu der Annahme, dass einem radikalen, aber singulären Umsturz

ein ebenso radikaler, aber allgemeiner Paradigmenwechsel mit Notwendig-

keit folgt, selbst wenn er in Form von (Verfassungs-)Texten und Begriffen wie

Würde und Menschenrecht schon objektive Gestalt angenommen hat. Wie

Joseph Conrad – interessanterweise gemünzt auf den Begriff der ›menschli-

chen Institutionen‹ – festhält, entspräche dies mehr »the strange conviction

that a fundamental change of hearts must follow the downfall of any given

human institutions« (Conrad 2013b, 7).

Hegels Wortwahl macht außerdem deutlich, dass sich dieser Prozess ins-

besondere im religiös-theologischen Register des absoluten Geistes nieder-

schlägt. So erweckt der letzte Satz der oben zitierten Passage den Eindruck,

einem schöpfungstheologischen Impetus im johanneischenGeiste geschuldet

zu sein: Das »einzelne Bewußtsein«, das in absoluter Freiheit »alle Stände […]

tilgt«, »hat seine Schranke aufgehoben« und wird als allgemeines geistiges

Wesen aller zum Schöpfer seiner selbst und seiner Welt. »[S]ein Zweck ist der

allgemeine Zweck« – als Geist ist es selbst sein Sinn und Zweck. Dieser be-

steht allein in der Autonomie. »[S]eine Sprache [ist] das allgemeine Gesetz«

– als Geist spricht es das Gesetz aus, das den Anfang macht, ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ

λόγος (Joh 1,1). Es hat sich das non-du-père angeeignet, das so zum selbstbe-

stimmten non-des-frères-et-sœurs avanciert. Darin setzt es sich selbst in »sein

Werk«, das das »allgemeine Werk« ist. Das allgemeine Werk aber ist das Rea-

le der Sittlichkeit und kein paradiesisches, jenseitiges Imaginäres. Sein Werk

ist daher auch kein in irgendeinem Punkt abgeschlossenes Werk, sondern

als work in progress abgeschlossen in seiner bewusst freiheitlich bestimmten

Offenheit. Die sittliche Gemeinschaft ist eine Gemeinschaft, die sich nicht in einem

Endpunkt verwirklicht, sondern je als sittliche wirklich ist.

5. Es ist vollbracht! – Der Tod Gottes

Der Prozess der freiheitlichen Aneignung wirkt nun auch auf das religiö-

se und (politisch-)theologische Symbolsystem zurück. Die imaginäre Funda-

mentalfunktion der Institution erfährt eine drastische Revision. So fordert

das Bewusstsein des freienWillens alsmit sich vermittelter Unmittelbarkeit72

ein Umdenken hinsichtlich des traditionellen Begriffs des Jenseits, der ja auf

72 Siehe Kapitel III, Anm. 69f.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Kritik der ethischen Institution

eine Zweiwertigkeit rekurriert, die sich im Denken als fundamentaler Gegen-

satz und Widerspruch ausdrückt. Hegel spricht hier eine deutliche Sprache:

»Das Jenseits dieser Wirklichkeit schwebt über dem Leichnam der verschwun-

denen Selbstständigkeit des realen oder geglaubten Seins nur als die Aus-

dünstung eines faden Gases, des leeren être suprême.« (PhG, 434) Tatsächlich

gibt es nämlich kein Jenseits der Wirklichkeit des realen Akts der Aneignung,

denn das sich selbst bestimmende Bewusstsein weiß sich als absoluter Geist.

Seine Wirklichkeit ist in seiner Faktizität – und diese ist ohne Gegensatz. Die

Rede von einem Jenseits, das als transzendente Stätte des ›selbstständigen‹

(also abstrakt-absoluten) höchsten Wesens73 verstanden wird, ist nicht mehr

als ein flatus vocis. Diese Rede bildet eine atavistische Worthülse, die als ephe-

merer Dunst über dem traditionellen Gottesbegriff aufsteigt, dessenGrab leer

ist. Gott ist tot undmit ihmdas imaginäre religiöse Beiwerk.Die Annahme ei-

nes transzendenten Gottes hat sich als Schein erwiesen, als Imaginäres. Aber

als Schein von was? Natürlich als Schein des wesentlichen, freien Bewusst-

seins, das nun dazu imstande ist, die dialektische Vermittlung der Begriffe

von Gott und Mensch vorzunehmen und sein Wesen in der gottmenschlichen

Einheit zu bestimmen.

Die Bildung, die es in der Wechselwirkung mit jenemWesen erlangt, ist da-

her die erhabenste und letzte, seine reine einfacheWirklichkeit unmittelbar

verschwinden und in das leere Nichts übergehen zu sehen. […][S]eine Nega-

tion ist die erfüllte, entweder die Ehre oder der Reichtum, die es an die Stelle

des Selbsts, dessen es sich entfremdet, gewinnt, oder die Sprache des Geis-

tes und der Einsicht, die das zerrissene Bewußtsein erlangt; oder sie ist der

Himmel des Glaubens oder das Nützliche der Aufklärung. (PhG, 439)

Die Entfremdung des (menschlichen) Bewusstseins vom Begriff des Göttli-

chen wird im Begriff des Geistes aufgehoben und »[wie] das Reich der wirk-

lichen Welt in das Reich des Glaubens und der Einsicht übergeht, so geht

die absolute Freiheit aus ihrer sich selbst zerstörenden Wirklichkeit in ein

anderes Land des selbstbewußten Geistes über, worin sie in dieser Unwirk-

lichkeit, als das Wahre gilt, an dessen Gedanken er sich labt« (PhG, 441). Der

selbstbewusste Geist ist der absolute Geist, der nicht nur den vorgestellten

Gegenstand des Bewusstseins überwindet und sich diesen als »verschwin-

dend« darstellt, sondern der sich sowohl als negativer (d.h. relativer) als auch

73 Wenn Hegel im vorangehenden Zitat das Attribut ›real‹ für das höchste Wesen ge-

braucht, so ist dieses im Sinne des scholastischen Realismus zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 213

positiver (d.h. absoluter) Akteur dieser Entfremdung weiß (vgl. PhG, 575f.):

Darin – und nicht in einer schlichten Bestimmung für sich – hat er das ab-

solute Wissen. »[D]ieses Entlassen seiner aus der Form seines Selbsts ist die

höchste Freiheit und Sicherheit seines Wissens von sich.« (PhG, 590) In die-

semWissen ist seine Freiheit daher in zweifacherWeise aufgehoben, nämlich

als gewesene Freiheit, d.h. er hat ein absolutes Wissen von der Faktizität seiner

Freiheit, wie sie hinter ihm liegt, und kreative Freiheit, d.h. er weiß darum,

dass seine Freiheit je nur in der Tat reale, faktische Freiheit ist, die also in

ihm ruhend vor ihm liegt.

Hegel macht daher auch unmissverständlich deutlich, dass hier der

»Himmel des Glaubens« und das »Nützliche der Aufklärung« konvergieren.

Nur da, wo die sich selbst wissende Selbstbestimmung des aufgeklärten

Bewusstseins ist, lässt sich behaupten, dass das Himmelreich mitten unter

den Menschen ist (vgl. Lk 17,21). Der Glaube selbst ist gerade da wirklich

Glaube, wo er eingelöst wird. Denn wo er nicht zu seinem Ende kommt, wo

er allein als Hoffnung und Erwartung zum institutionellen Agenten eines

Aufschubs stilisiert wird, da ist er nicht mehr als bloßesMeinen.74 Als Glaube

aber bestimmt er sich im absoluten Wissen – und die Wirklichkeit des

Glaubens, das ›Himmelreich‹, besteht in der Wirklichkeit des Geistes und

seiner kreativen Freiheit (imWissen um die gewesene Freiheit). Das absolute

Wissen zeichnet sich durch seine Form als vermittelte Unmittelbarkeit aus

und unterscheidet sich daher maßgeblich vom traditionellen Wissen der

Dogmatik, da diese auf den konkreten Inhalt rekurriert und daher sowohl

das menschliche Handeln als auch das Handeln Gottes allein im Register der

gewesenen Freiheit zu denken vermag.

Es lohnt sich, an dieser Stelle auch den hegelschen Begriff der Offenba-

rung zu explizieren. Die Offenbarung erfolgt durch den Geist für den Geist,

d.h. als und für das sich als sich bestimmend wissende Selbstbewusstsein.

Das Bewusstsein weiß sich darin selbst als Wesen. »[D]as unmittelbare

Selbstbewusstsein ist Gottesbewusstsein und Gottesbewusstsein ist Selbst-

bewusstsein […].« (Vieweg 2019, 299) Was in der Sprache der Theologie als

74 Dass er aber auch als dieses das Wissen wenigstens an sich haben und voraussetzen

muss, erkennt bereits Kant: »Ich darf mich niemals unterwinden, zumeinen, ohne we-

nigstens etwas zuwissen, vermittels dessen das an sich bloßproblematischeUrteil eine

Verknüpfung mit Wahrheit bekommt, die ob sie gleich nicht vollständig, doch mehr

als willkürliche Erdichtung ist. Das Gesetz einer solchen Verknüpfung muß überdem

gewiß sein.« (KrV, B 850)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Kritik der ethischen Institution

die gottmenschliche Einheit bezeichnet wird, ereignet sich somit in der

Selbstvermittlung der freien Subjektivität. Es lässt sich hieran aber auch

Hegels grundsätzliche philosophisch-theologische Überzeugung ablesen,

in der die Offenbarung nicht als einseitige und souveräne Handlung der

transzendenten Gottheit anzusehen ist, sondern als das Wirken des Geistes

im Wissen des Menschen von sich selbst. Der Mensch begreift, dass das, was

er für sich als das Unbeschränkte setzt, selbst an ihm ist und durch ihn selbst

wirkt (vgl. Henrich 1982b, 24). Im absoluten Wissen fallen der Begriff des

Menschen und der Gottesbegriff ineinander, indem sie sich wechselseitig als

Wesen bestimmen und somit die nur scheinhafte seinslogische Trennung

der Terme aufheben, und zwar aufheben als wesentlich ununterscheidbares

Unterschiedenes.

In diesem Sinne ist auch Hegels Diktum zu verstehen, dass »die gött-

liche Natur … dasselbe [ist], was die menschliche ist« (PhG, 553) bzw. dass

»das Menschliche […] göttliches Moment selbst ist« (VPhR II, 297). Mit die-

ser Feststellung trägt Hegel der christlichen Vorstellung von der Inkarnation

Rechnung. Die Entbergung des Göttlichen in diesem einen Menschen Jesus

Christus ist absolut. Sie ist nicht deshalb Offenbarung, weil sie beispielhaft

ist oder weil sie einen exzeptionellen Menschen vorführt, sondern weil in ihr

das Absolute als Kontingentes begreifbar ist. Hinter dem kontingenten Sein

(und damit Nichtsein) der Gottheit verbirgt sich kein tieferes göttliches Ge-

heimnis, kein Deus absconditus. Das Göttliche ist nicht länger denkbar als ein

Fremdes – und schon gar nicht als ein Geheimnis, dessen Macht in Form ei-

ner institutionalisierten Arkandisziplin verwaltet werdenmuss.Hegel wendet

sich entschieden gegen jede Mystifizierung des Göttlichen: »Dies Geheimsein

hört auf, in dem das absolute Wesen als Geist Gegenstand des Bewußtseins

ist; […] d.h. dieses weiß unmittelbar sich darin, oder es ist sich in ihm of-

fenbar.« (PhG, 552) Der Begriff Offenbarung macht es überdeutlich, dass das

Göttliche nicht im Dunkel verborgen liegt: »Sein Offenbarsein besteht offen-

bar darin, daß gewußt wird, was es ist.« (Ebd.)

Es versteht sich daher auch, dass Hegels Konzept des absoluten Wissens

so verstanden werden muss, dass es jeder Institutionalisierung von Macht,

die mit der Inanspruchnahme einer exklusiven Deutungshoheit einhergeht,

gerade entgegensteht. Der absolute Idealismus ist weder Philosophie für Kurie und

Hof, noch für Agora und Forum, sondern für alle und jede*n. Er wendet sich konkret

gegen die Geheimlehren und die Arkanpolitik, indem er zeigt, dass es kein

Geheimnis gibt. (Was natürlich nicht ausschließt, dass es trotzdem Geheim-

haltung geben kann.Was der absolute Idealismus aber zeigt, ist, dass die zum

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 215

Machtmissbrauch genutzte Geheimhaltung immer schon illegitim war.) Die

Institution, die sich auf dem einen oder anderen Weg auf die göttliche Au-

torität beruft, um nicht nur ihre Legitimität, sondern auch ihre Exklusivität

zu begründen, begeht einen logisch unzulässigen Bruch. Durch diesen Bruch

schafft sie ein Ungleichgewicht in der Macht, das dann in der Folge symbo-

lisch vermittelt und imaginär zementiert wird. Die ›letzte Wirklichkeit‹ liegt

im Verborgenen und ist nur dem ausgewählten Kreis von Auserwählten zu-

gänglich. Eine solche letzteWirklichkeit aber – sei diese nun das höchsteWe-

sen oder der (imaginäre) Endpunkt der Wissenschaft – ist realiter ohne Sinn

und ohne Macht, wie Hegel deutlich macht:

Das absolute Wesen ist … nicht in der Bestimmung erschöpft, das einfache

Wesen des Denkens zu sein, sondern es ist alleWirklichkeit, und diese Wirk-

lichkeit ist nur als Wissen; was das Bewußtsein nicht wüßte, hätte keinen

Sinn und kann keine Macht für es sein; in seinem wissendenWillen hat sich

alle Gegenständlichkeit und Welt zurückgezogen. Es ist absolut frei darin,

daß es seine Freiheit weiß, und eben dies Wissen seiner Freiheit ist seine

Substanz und Zweck und einziger Inhalt. (PhG, 442)

Hegels Erkenntnis stellt eine Erweiterung seiner Kantkritik dar: Nicht nur er-

gibt es keinen Sinn, eine vermeintlich ›objektive Realität‹ irgendwo hinter den

Erscheinungen zu vermuten und so neben den Noumena auch gleich dem Nu-

minosen einen ontologischen Sonderstatus zuzusprechen; es ergibt erst recht

keinen Sinn, dem Unbekannten als solchem einen ontologischen Sonderstatus

zu verleihen (siehe Kapitel II.3) und auf diese Weise gar das Epizentrum der

Macht zu erschaffen, aus dem sich die symbolisch vermitteltenMachtstruktu-

ren speisen. Was dem Bewusstsein nicht offenbar ist, hat für es schlichtweg

keinen Sinn, keine Bewandtnis und daher auch keine Macht über es, denn

es ist eben einfach unbekannt und ohne ein Verhältnis zu seinem möglichen

Offenbarwerden (weshalb aber Geheimhaltung ein Machtinstrument bleibt,

da ein solches Verhältnis hier fingiert wird). Nun verhält es sich aber so, dass

ausgerechnet das absoluteWesen eben nicht unbekannt ist; im Gegenteil, »als

Wissen« ist es »alleWirklichkeit«, und zwar gerade weil das sich selbst wissen-

de Selbstbewusstsein des freienWillens sich als das Reale der »Freiheit« weiß,

wodurch es sich selbst als »Substanz und Zweck« der »einzige Inhalt«, d.h. alle

Wirklichkeit, (geworden) ist. Es versteht sich, dass es sich als alle vernünftige

Wirklichkeit weiß, die allein wirklich ist, weil sie vernünftig ist und vice versa.

Es geht hier also nicht umdieWirklichkeit des bloß Seienden, sondern umdie

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Kritik der ethischen Institution

Faktizität, die Wirklichkeit der freien Subjektivität, die sich selbst bestimmt

und damit die (symbolische) Ordnung ihrer Wirklichkeit für sich setzt.75

Von daher steht auch fest, dass das absoluteWissen seinen Ankerpunkt im

objektiven Geist hat. »Denn das moralische Selbstbewußtsein ist sich das Ab-

solute, und Pflicht schlechthin nur das, was es als Pflicht weiß.« (PhG, 460) Es

ist das synthetische Urteil des Sittengesetzes, worin sich der objektive Geist

selbst begreift, und es ist der ethische Akt, in dem sich der Geist selbst die ver-

nünftige Wirklichkeit wird. Das moralische Selbstbewusstsein verbleibt aber

nicht einfach im Register des objektiven Geistes. Als Geist hat es in seiner

Konkretion das absolute Wissen gewonnen, das sich als transhistorisches Be-

wusstsein niederschlägt und nun als absoluter Geist zu explizieren ist.

Kunst, Religion und Philosophiewerden vonHegel als dieMomente dieses

absoluten Geistes identifiziert. Unser Augenmerk liegt hier und im Folgenden

auf dem Moment der Religion, während dasjenige der Kunst an dieser Stelle

nicht berücksichtigt wird und auch dem Moment der Philosophie nur durch

den Verweis auf das Bewusstsein des Sittengesetzes Rechnung getragenwird.

Die Betrachtung des absoluten Geistes unter dem Aspekt der (offenbarten)

Religion ist dabei gerade vor dem Hintergrund der Frage nach dem Imaginä-

ren von höchster Wichtigkeit. So zeigt es sich etwa, dass Hegel hier zunächst

im Anschluss an Kant argumentiert, dann aber – bewusst konsequenter als

dieser76 – eine Neubestimmung des Gottesbegriffs vornimmt.

Als Konsequenz seinesWirklichkeitsbegriffs ergibt sich für Hegel eine Er-

kenntnis hinsichtlich des Göttlichen, die uns bereits bei Kant begegnete,wenn

dieser feststellt, dass auch die Gottheit sich nicht über die Vernunft erheben

kann und sich an das Sittengesetz zu binden hat. In der Phänomenologie hebt

Hegel diesen Gedanken noch einmal emphatisch hervor: »Es [das Bewusst-

sein; Anm. T.M.] weiß aber nur die reine Pflicht als Pflicht; was ihm nicht

heilig ist, ist an sich nicht heilig, und was an sich nicht heilig ist, kann durch

75 Der wirklich moderne Sinn des hegelschen Denkens ist also, dass die Selbstbestim-

mung des Geistes keinen Panlogismus impliziert, der dem klassischen naturwissen-

schaftlichen Weltbild gänzlich widerspräche, sondern dass die Selbstreflexion und -

abbildung (Setzung) Eigenschaften des Weltganzen sind, die aber temporär und lokal

begrenzt sind (vgl. Günther 1979b, 163). »Der Gegensatz von Geist undMaterie mit sei-

nen dualistischen Implikationen wird hier völlig gegenstandslos. Was übrig bleibt, ist

eine reine Relationstheorie, die die alten traditionellen Begriffe restlos einschmilzt

und gänzlich neue an ihre Stelle setzt.« (Ebd.)

76 »Es ist der Geist der Kantischen Philosophie, ein Bewußtsein über diese höchste Idee

zu haben, aber sie ausdrücklich wieder auszurotten.« (Hegel 1986t, 269)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 217

das heilige Wesen nicht geheiligt werden.« (PhG, 460) Mit anderen Worten,

ein Gott der Unvernunft kann nichts heiligen, denn er ist nicht Gott. Da nun

aber »[d]as Selbstbewusstsein … die Pflicht als das absolute Wesen [weiß]«

(PhG, 442), begreift es sich selbst als das absolute Wesen und die dialektische

Kreisbewegung der gott-menschlichen Einheit ereignet sich ein weiteresMal.

Hierin aber »manifestiert« sich der absolute Geist als geoffenbarte, absolute

Religion, wie es die Enzyklopädie deutlich macht:

Es liegt wesentlich im Begriffe der wahrhaften Religion, d.i. derjenigen, de-

ren Inhalt der absolute Geist ist, daß sie geoffenbart und zwar von Gott ge-

offenbart sei. Denn indem das Wissen, das Prinzip, wodurch die Substanz

Geist ist, als die unendliche für sich seiende Form das Selbstbestimmende ist,

ist es schlechthin Manifestieren; der Geist ist nur Geist, insofern er für den

Geist ist, und in der absoluten Religion ist es der absolute Geist, der nicht

mehr abstrakte Momente seiner, sondern sich selbst manifestiert. (Enz., §

546)

Hiermit sind wir bei der notwendigen Kritik des Gottesbegriffs angelangt,

den wir als problematisches Kernelement der institutionellen Logik identifi-

ziert haben. Widmen wir uns also der Betrachtung des hegelschen Gottesbe-

griff,wozuwir uns seinenVorlesungen über die Philosophie der Religion zuwenden

wollen.

Die Frage nach Gott stellt sich für Hegel als Frage nach dem Anfang bzw.

nach dem, womit man den Anfang zu machen hat. Soll der »eingehüllte Be-

griff der Religion« erfasst werden, so hat man beim »Unmittelbaren« zu be-

ginnen, also dem, was an sich »absolute Wahrheit« ist, d.h. bei Gott (VPhR I,

91f.). In der monotheistischen Religion wird der eine Gott als das Epizen-

trum von Wahrheit und Wahrhaftigkeit betrachtet und neben (bzw. trotz)

dieser abstrakten Bestimmung auch immer als ein Bekanntes, Offenbartes

vorausgesetzt. Diese Paradoxie lässt sich, wie die ihr analogen Paralogismen

der Vernunft, nicht innerhalb der seinslogischen Struktur Reflexionsbestim-

mungen des einfachen Verstandes aufheben. Gleichzeitig aber verbietet der

nachaufklärerische Geist eine unkritische oder blindgläubige Annahme jener

Paradoxie. Die kritische Philosophie hat dem credo quia absurdum ein für alle

Mal einen Riegel vorgeschoben und fordert stattdessen die dialektische Expli-

kation. »Gott ist diese sehr wohl bekannte, aber wissenschaftlich noch nicht

entwickelte, erkannte Vorstellung.« (VPhR I, 92) Es wird als bekannt vorausge-

setzt, »daßGott das absolutWahre, das an und für sich Allgemeine, alles Befassen-

de, Enthaltende und allem Bestandgebende ist« (ebd.). Eine solche Grundhal-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Kritik der ethischen Institution

tung liefe aber auf einen apodiktischen Substanzialismus hinaus,wollte »man

diesen Gedanken so abstrakt fest[halten]« (VPhR I, 94). Das muss aber nicht

sein. Denn bereits zu diesem frühen Zeitpunkt der Argumentation drängt

sich ein (wenn auch zunächst abstrakter) Schöpfungsgedanke auf, der auch

bei Hegel in quasi-dogmatischer Manier mit der anthropologischen Grund-

frage verknüpft wird. Schließlich muss man feststellen, dass der Gedanke an

das göttliche An-sich-Sein nur möglich ist durch bereits geschehene Reflexi-

on: Gott wird für sich nämlich erst dadurch, dass er sich der Schöpfung und

seinen Geschöpfen entgegensetzt. Die Frage nach Gott an sich ist aber inso-

fern auch eine Frage für uns, da die Reflexionsbestimmung an diesem Punkt

ein einfaches Umtauschverhältnis darstellt. Das göttliche Für-sich-Sein er-

scheint daher seinerseits in unseren Überlegungen über das Wesen des Gött-

lichen. »Dieser Anfang ist Gegenstand für uns oder Inhalt in uns; wir haben

diesen Gegenstand. So ist die unmittelbare Frage: wer sind wir?« (VPhR I,

95)77 Hiermit ist die diskursive Anknüpfung der Frage nach Gott an die he-

gelsche Anthropologie und an seinen Geistbegriff erfolgt, so dass wir uns von

hier aus ohne weitere Umschweife der Dialektik des Gottesbegriffs in der ab-

soluten (geoffenbarten) Religion widmen können.

In der absoluten Religion weiß sich Gott als Geist. Dies setzt aber voraus,

dass sich Gott in der gesamten Bewegung des Geistes begreift, d.h. eben in

der Aufhebung/Vermittlung. Gott muss einerseits als mit sich identisch be-

stimmt sein, andererseits aber auch als das in sich Unterschiedene. Der Ter-

minus Gott ist mit dem des Absoluten austauschbar und wie dieses zugleich

als Substanz und Subjekt bestimmt. Die absolute Religion ist folglich gerade

darin als wirkliche zu fassen, da sich der mit sich selbst vermittelte Gott in

der bzw. als Bewegung des Geistes selbst aufhebt. »Wir haben also hier die

Religion der Manifestation Gottes, indemGott sich im endlichen Geiste weiß.

Gott ist schlechthin offenbar.« (VPhR II, 187)

Mit Gott verhält es sich nun ähnlich wie mit dem reinen Sein zu Beginn

der Logik. Das »Reich des Vaters«, d.h. des an-sich-seienden Gottes, »vor oder

außer Erschaffung der Welt« bezeichnet wesentlich die »ewige Idee, die noch

nicht in ihrer Realität gesetzt ist, selbst noch nur die abstrakte Idee« ist (VPhR

II, 218). In diesem Sinne besteht Gott nur in »der reinen Idealität«, die »nicht

zur Äußerlichkeit kommt« (VPhR II, 216). Will man aber den Begriff von Gott

77 Der späteHegel bereitet hier etwas auf, das der jungeHegel bereits zwischen 1798 und

1800 in der Schrift über den Geist des Christentums (vgl. Hegel 1986o) erkannt hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 219

erfassen, ist es keinesfalls hinreichend, bei diesem abstrakten und richtig-

gehend transzendenten Gott stehenzubleiben. Dieser Gott wäre undenkbar,

weil er schlichtweg nicht ist (wie sich das reine Sein am Anfang der Logik als

das Nichts entpuppt), denn er stünde nicht im Verhältnis zu einemmöglichen

Wissen. Dass er aber denkbar ist, hängt mit seiner Begriffsstruktur zusam-

men.

Er [Gott, Anm. T.M.] ist … wesentlich für den Gedanken. Dies müssen wir sa-

gen, wenn wir vom Subjektiven, vomMenschen ausgehen. Aber eben dahin

gelangen wir auch, wenn wir von Gott anfangen. Der Geist ist nur als sich

offenbarend, sich unterscheidend für den Geist, für den er ist; dies ist die

ewige Idee, der denkende Geist, Geist im Elemente seiner Freiheit. (VPhR II,

219)

Ist der Geist folglich als »der denkende« bestimmt, dann ist er in diesem Den-

ken zwar ganz bei sich, mit sich identisch, aber zugleich dazu veranlasst,

den Unterschied in sich selbst zu setzen (vgl. VPhR II, 219-221). Damit muss

auch Gott selbst als der denkende Geist verstanden werden. Wie der Geist

ist auch Gott »nicht ein träges abstraktes Allgemeines, sondern der absolu-

te Schoß, der unendliche Trieb und Quellpunkt, aus dem alles hervor- und

in den alles zurückgeht und ewig darin behalten ist« (VPhR I, 97). Aufgrund

dieses Triebs entfremdet sich das in sich selbst ruhende Absolute von sich

selbst und in dieser Entfremdung überschreitet es seine eigene Grenze, die

im und durch das Moment der Überschreitung gerade gesetzt wird und wo-

durch es sich als bestimmtes, relatives Absolutes selbst zum Objekt wird.78

Diese (Selbst-)Begrenzung Gottes identifiziert Hegel mit der Schöpfung, die

aber, da sie für den Geist (Gott) ist, von diesem nur dem Schein, nicht aber

demWesen nach unterschieden ist. In Abgrenzung zu traditionellen oder gar

dualistischen Schöpfungslehren und Hamartiologien schreibt er: »Wenn wir

sagen: Gott hat die Welt erschaffen, so ist das auch ein Übergang vom Begriff

zur Objektivität; allein die Welt ist da bestimmt als das wesentlich Andere

Gottes, die Negation von Gott, außer, ohne Gott, gottlos seiend.« (VPhR II,

78 Zur Logik des Begriffs von der Grenze vgl. WL I, 131-139. Vgl. hierzu auch Lacans vom

hegelschen Denken inspirierte Revision des freudschen Begriffs vom Todestrieb (sie-

he Kapitel II, Anm. 23): Erst im bzw. durch das Überschreiten der Grenze konstituiert

sich das Subjekt. Reflexion setzt also die Grenze (voraus). Dasselbe gilt auch für das

Absolute, gerade wenn es als (personaler) Gott verstanden wird.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Kritik der ethischen Institution

226) Aber der »Unterschied« ist »nur ideell«: »In der absoluten Idee, im Ele-

ment des Denkens ist Gott dies schlechthin konkrete Allgemeine, d.i. sich als

Anderes zu setzen, so aber, daß dies Andere unmittelbar sogleich bestimmt

ist als Gott selbst […].« (Ebd.) »Indem er, wie man gewöhnlich sagt, die Welt

erschafft, entsteht nicht ein Böses, Anderes, das selbstständig, unabhängig

wäre.« (VPhR I, 95)

Um nun aber Gott wirklich als Geist zu begreifen, muss aufgezeigt wer-

den, inwiefern jener den relativ-absoluten Status des Für-sich-Seins aufhebt,

um sich als an-und-für-sich-seiend zu erkennen. Damit Gott also als das Ab-

solute in diesem wirklich absoluten Sinne begriffen wird (bzw. sich selbst

begreift), muss er, der bislang als das abstrakte, relative Absolute bestimmt

ist, das alles Endliche von sich ausschließt, selbst absolut-relativ bzw. end-

lich werden. Hier können wir nun den theologischen Begriff der Inkarnation

wiedererkennen. Als mit sich selbst vermittelte Einheit des Relativen und des

Absoluten kann der ewige Gott nur verstanden werden, wenn er der zeitliche,

kontingente Gott ist. Die unendliche Singularität des »Reiches des Sohnes«

muss als wesentliches Element des Gottesbegriffs erkannt werden. »Das An-

dere, der Sohn, ist die unendliche Besonderheit, die Erscheinung […].« (VPhR

II, 234) Erst in der Besonderheit vermag sich das Allgemeine als Absolutes zu

setzen, und zwar in dem Wissen, dass die Besonderheit als Erscheinung un-

bedingt zumWesen des Geistes gehört. Aus diesem Grund legt Hegel die Em-

phase auf die Kontingenz dieses trinitarischen Moments.

Gott wird selbst endliches Geschöpf. Aber als Geschöpf muss er notwen-

digerweise als »absolut frei« bestimmt sein, und Gott muss sich in der Weise

bestimmen, »dies Bestimmte als Freies zu entlassen, daß es als Selbstständiges

ist, als selbstständiges Objekt« (VPhR II, 243). Mit anderen Worten, nicht nur

muss der endliche Gott als Mensch frei sein im Sinne der Autonomie, sondern

das Ganze der Modalität seines Daseins ist notwendigerweise im freiheitli-

chen Register zu begreifen. Das hat nicht unerhebliche Folgen (insbesonde-

re in Anbetracht traditioneller Theorien über die ›Präexistenz‹ des Sohnes):

Im Prozess der göttlichen Selbstwerdung gibt es das Moment des Zufalls. Es

mag paradox erscheinen, doch gerade weil es gilt, Gott als das an sich Not-

wendige zu begreifen, wird der Zufall im Kontext seiner Selbstvermittlung

unbedingt notwendig – und nicht etwa zum σκάνδαλον. »Nur wenn es ein

absolut Zufälliges gibt, ist Notwendigkeit denkbar. Das bestimmte Bedingen-

de ist in Beziehung auf das Notwendige eben deshalb absolute zufällig, weil

der Zufall selbst für es notwendig ist.« (Henrich 1971d, 164) In diesem Kon-

text begegnet uns dann auch Hegels dialektischer Umgang mit dem Begriff

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 221

der ἀρχή. Der ἀρχή inhäriert der Doppelsinn der Redewendung ›zu Grun-

de gehen‹ (vgl. zum Folgenden ebd., 164, Anm. 7; Günther 1991, 231-297). Erst

im Zu-Grunde-Gehen der Notwendigkeit bestimmt sich dieselbe als Grund

dessen, woran sie zugrunde gegangen ist. Und es ist (notwendigerweise) der

Zufall, an dem sie zugrunde geht. Dadurch kehrt sich aber das Verhältnis um

und es zeigt sich, dass das Zufällige nur der Schein dessen war, was grund-

sätzlich als Wesen bestimmt ist; während sich zugleich das Wesen am Schein

begreift. »Die Notwendigkeit kann gerade deshalb gleichgültig sein dagegen,

welche besonderen Dinge an ihr zugrunde gehen, weil schon, ehe sie gesetzt

sind, es gewiß ist, daß sie ihr nicht widersprechen können.« (Henrich 1971d,

163f.) Damit erscheint aber auch das Phänomen des inkarnierten Gottes in

völlig neuen Licht: Gott wird (notwendig) irgendwer.79 Zufällig ist er (in christ-

licher Perspektive) Jesus vonNazareth geworden, aber –und das ist dasWich-

tige an Hegels Erkenntnis – er hätte auch irgendwer anders sein können, z.B.

eine Frau am anderen Ende der Welt.Wichtig ist, dass Hegel klar und im vol-

len Umfang den kontingenten Charakter der Inkarnation ernst nimmt und

zum Ausdruck bringt. Die Betonung darf nicht auf diesem einen Mann Je-

sus Christus liegen, sondern wichtig ist, zu begreifen, dass Gott nur dadurch

als Absolutes zu denken ist, indem man ihn zugleich als das Zufällige, Ver-

gängliche und Nichtige begreift. Das bedeutet aber auch, dass man sich vom

abstrakten Gottesgedanken verabschiedenmuss. Gott ist weder der ewige ab-

solute Vater, noch sein eigener präexistenter absoluter Sohn.

Ohnehin stellen derlei Prädikationen für Hegel ein nicht unerhebliches

Problem dar. Termini wie ›Vater‹ und ›Sohn‹ gehören »bloß der Vorstellung,

nicht demBegriffe« an und »setzen übrigens dieMomente des Begriffs ebenso

umgekehrt in das Vorstellen herab oder trägt das Vorstellen in das Reich des

Gedankens hinüber« (PhG, 563). Sind die Begriffe aber mit der Vorstellung

belastet, tendiert die Gemeinschaft, die sie auf diese Weise gebraucht, da-

zu, die dialektische Vermittlung der Begriffe hinter dem imaginären Element

und der damit implizierten symbolischen Ordnung der Vorstellungswelt ver-

schwinden zu lassen. »Aber das Vorstellen der Gemein[d]e ist nicht dies begrei-

fende Denken, sondern hat den Inhalt ohne seine Notwendigkeit und bringt

statt der Form des Begriffes die natürlichen Verhältnisse von Vater und Sohn

in das Reich des reinen Bewußtseins.« (PhG, 560) Zwar gibt auch Hegel zu,

79 In diesem Zusammenhang mag es hilfreich sein, sich die biblische noli-me-

tangere-Szene (Joh 20,11-31) vor Augen zu führen, die sehr deutlich macht, dass der

auferstandene Christus als irgendwer erscheint.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Kritik der ethischen Institution

dass der Nutzen der ›natürlichen‹ Metapher darin liegt, dass sie dem Offen-

barwerden des Geistes dient, »aber die Momente desselben treten ihm um

dieser synthetischen Vorstellung willen teils selbst auseinander, so daß sie

nicht durch ihren eigenen Begriff sich aufeinander beziehen […]« (ebd.). Das-

selbe gilt natürlich auch für andere Prädikationen, vor allem solche, in de-

nen die göttliche Macht mithilfe einer Metaphorik der Natur veranschaulicht

werden soll. Macht würde auf diese Weise als besondere Machtdemonstrati-

on oder -ausübung gefasst, die sich in einem Phänomen oder einem Komplex

von Phänomenen ausdrückt. Allerdings impliziert dieses Bild »die schiefe An-

sicht, daß man das, was in der Natur geschieht, als etwas Höheres ansieht als

das Menschliche« (VPhR II, 249), was aber der Grundverfassung der hegel-

schen Schöpfungslehre gänzlich widersprechen würde, da auf dieseWeise ein

reines seinslogisches Substanzdenken, das ohne sinnanalytische Vermittlung

auszukommen vermeint, impliziert würde. Anhand einer interessanten Les-

art eines Hiobswortes stellt Hegel deutlich heraus, dass derlei metaphorische

Rede von Gott irreführend ist:

Die Betrachtung einer besonderen Erscheinunghat immer diesUnangemes-

sene. Ferner sind diese besonderen Erscheinungen natürliche; Gott soll aber

als Geist gefaßt werden, und das, worin wir ihn erkennen, muß also auch

Geistiges sein. ›Gott donnert mit seinem Donner‹, sagt man, ›und wird doch

nicht erkannt‹ [Hiob 37,5; Anm. T.M.]; der geistige Mensch fordert aber et-

wasHöheres als bloßNatürliches. Umals Geist erkannt zuwerden,mußGott

mehr tun als donnern. (VPhR II, 250)

In der Logik hält Hegel zudem fest, dass der Gott, der allein als der unmit-

telbare Gott (der Natur, d.h. des Pantheismus) verstanden wird, schlichtweg

nicht Gott ist: »So ist auch Gott in seinem unmittelbaren Begriffe nicht Geist

[…]. Unmittelbar ist daher Gott nur die Natur. Oder die Natur ist nur der in-

nere, nicht als Geist wirkliche und damit nicht der wahrhafte Gott.« (WL II,

184)

Vor dem Hintergrund des sich logisch entfaltenden Gottesbegriffs wird

nun auch deutlich, warumwir an dieser Stelle mit personalen (oder naturalis-

tischen) Kategorien nicht mehr weiterkommen. Wir haben nämlich gesehen,

dass Gott, um wirklich absoluter Geist zu sein, auch ein vergängliches Wesen

sein muss. Es ist aber nicht damit getan, einfach vergänglich zu sein. Anders

gesagt, eine Perpetuierung des Prädikats der Vergänglichkeit wäre nichts an-

deres als eine contradictio in adiecto, denn der Begriff des Vergänglichen ist erst

im Ereignis und dem Vergangen-Sein wirklicher Begriff. Wir erinnern uns:

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 223

auch das pathologische bzw. – in diesem Fall – kontingente Moment muss als

solches begriffen werden (siehe Kapitel III.4). So gilt auch für das Absolute,

dass es sein eigenes Nicht-Sein umfassen muss, um wirklich Begriff des Ab-

soluten zu sein. Der absolute Gott muss seine Unmöglichkeit begreifen, wenn

er als absoluter Gott bzw. Geist erkannt werden soll. Das Vergängliche muss

also wirklich vergehen. An dieser Stelle kommt – theologisch gesprochen –

das Kreuz ins Spiel.Gott muss sterben, damit er als Geist begriffen werden kann

bzw. sich als Geist begreift.

Gott ist als Mensch erschienen; diese Menschlichkeit in Gott, und [zwar] die

abstrakteste Weise derselben, die höchste Abhängigkeit, die letzte Schwä-

che und Stufe der Gebrechlichkeit ist eben der natürliche Tod. ›Gott selbst ist

tot‹, heißt es in jenem lutherischen Liede; dies Bewußtsein drückt dies aus,

daß das Menschliche, das Endliche, Gebrechliche, die Schwäche, das Nega-

tive göttliches Moment selbst ist, in Gott selbst ist; daß das Anderssein, das

Endliche, das Negative nicht außer Gott ist, als Anderssein die Einheit mit

Gott nicht hindert. […] Die höchste Erkenntnis von der Natur der Idee des

Geistes ist darin enthalten. (VPhR II, 297)

In diesem Absatz muss das Augenmerk zunächst auf Hegels Hinweis auf die

»abstrakteste Weise« gelegt werden. Die abstrakteste Weise, in der Gott (das

Allgemeine) sich von sich selbst entfremdet, meint konkret, dass er ein Beson-

dereswird, nämlich dieser eine Mensch Jesus Christus. Nur durch diese punk-

tuelle Endlichkeit und sein wirkliches Verenden vermag sich Gott als Geist zu

erkennen. Für uns steckt darin die Erkenntnis, dass dasNegativeMoment Got-

tes ist. Und nicht nur das, denn tatsächlich zeigt sich die Negativität als das

Wesen Gottes. Es gibt keine ›unmittelbare‹, substanzielle SelbstbejahungGot-

tes in seinem An-sich-Sein, die nicht mit der Subjektivität, d.h. der Negation,

behaftet wäre. Und demnach kann eine solche Unmittelbarkeit der Selbstbe-

jahung überhaupt nur aufgrund der naiven Ignoranz der Negation und der

dialektischen (sinnanalytischen) Vermittlung behauptet werden.80 Tatsäch-

80 Theologisch wird die Faktizität dieser Negativität zu schnell in den Hintergrund ge-

drängt, wenn nicht gar verdrängt. Hier nur eines der positiven Beispiele: In Der Mut

zum Sein spricht sich Paul Tillich vehement für die Selbstbejahung als das identitäts-

stiftendeMoment des Subjekts aus, womit er aber hinter seine eigenen Implikationen

zurückfällt. Tillichmuss die (Selbst-)Negation Gottes notwendigerweise voraussetzen,

umüberhaupt erst von der Selbstbejahung sprechen zu können: »DasNichtseinmacht

Gott zum lebendigen Gott. Ohne das Nein, das er in sich und in seinemGeschöpf über-

winden muß, wäre das göttliche Ja zu sich selbst tot.« (Tillich 2015, 122)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 Kritik der ethischen Institution

lich ist der Gedanke aber noch tiefgründiger, denn gerade weil die Negation

den Gottesbegriff wesentlich ausmacht, ist es mit dieser bestimmten Negation

noch nicht getan:

Dieses äußerliche Negative schlägt auf diese Weise in das Innere um. Der

Tod hat einerseits den Sinn, diese Bedeutung, daß damit das Menschliche

abgestreift wird und die göttliche Herrlichkeit wieder hervortritt. Aber der

Tod ist selbst zugleich auch das Negative, diese höchste Spitze dessen, dem

der Mensch als natürliches Dasein und eben damit Gott selbst ausgesetzt

ist. (VPhR II, 297)

Sofort wird deutlich, dass sich die Negation (der Tod als Symbol für das wirk-

liche Vergangen-Sein des Vergänglichen) selbst wieder negiert und als absolu-

te Negation die Selbsterkenntnis des Wesens Gottes für den Geist erkennbar

macht. Tatsächlich stellt sich die logische Bewegung hier aber nicht als zwei-

stufige, sondern als vierstufige dar.81 Die Negation bestimmt vier Momente

der göttlichen Selbsterkenntnis: Erstens wirkt sie als mit sich selbst identi-

scher Ursprung der dialektischen Entfremdungsbewegung, in der sich Gott

durch das Andere, das er sich entgegensetzt, selbst setzt. Zweitens tritt das

so gesetzte (Für-sich-)Sein durch dieselbe Negation zu sich selbst ins Verhält-

nis, indem sie zugleich die bestimmteNegation (den Tod) fordert.Theologisch

spiegelt sich diese Zweiteilung im Begriff der κένωσις wider, die einerseits

als ›Entäußerung‹, andererseits als ›Leerwerden‹ verstanden wird. Drittens

tritt aber das Ganze des Negativen wieder ins Verhältnis zu sich selbst, wo-

durch die Negation sich selbst aufhebt und der Geist sein Wesen auf subjek-

tiver Ebene erkennt. Viertens ist aber auch diese subjektive Erkenntnis als

Selbstoffenbarung des Geistes aufgehoben und wird als vermittelte Unmit-

telbarkeit objektiv darin, dass sie für den absoluten Geist ist, d.h. für uns.

Im dritten Moment können wir nun das theologische Element der Aufer-

stehung wiederkennen. Sie ist aber zunächst nur als subjektives Element Mo-

ment des Geistes, sie ist an ihm.82 DerMensch amKreuz, der mit letzter Kraft

seine Verzweiflung äußert (»Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich ver-

lassen?« [Mk 15,34]) erkennt im selben Augenblick die kenotischeWahrheit der

81 Hegel selbst macht am Ende der Logik unmissverständlich deutlich, dass die dialekti-

sche Bewegung eigentlich vier Schritte umfasst (vgl.WL II, 564; Jameson 2017, 19, Anm.

13).

82 Biblisch spiegelt sich dies z.B. im Zwiegespräch zwischen Jesus und Petrus wider (vgl.

Joh 13,36-38).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 225

göttlichen Selbstvermittlung (»Es ist vollbracht!« [Joh 19,30]). Diese subjekti-

ve Vermittlung wird aber objektiv erst in dem Augenblick, wo die Frauen (Joh

20,11-18) undMänner (Joh 20,19-30) Gott imMenschen, d.h. in (irgend-)einem

Menschen (›Der Gärtner war’s!‹) erkennen. Dieses (Wieder-)Erkennen Gottes

in irgendeinem bzw. jedem möglichen Menschen ist aber die ihrerseits gött-

liche Selbsterkenntnis, in der das Göttliche am Menschlichen hervortritt. »Es

ist die Identität des Göttlichen und Menschlichen, daß Gott im Endlichen bei

sich selbst ist und dies Endliche im Tode selbst Bestimmung Gottes ist. Gott

hat durch den Tod die Welt mit sich versöhnt und versöhnt sie ewig mit sich

selbst.« (VPhR II, 295) DasMenschliche erfährt sich hier nicht in der negativen

Bestimmtheit als Endliches und Kontingentes, sondern ebenso als Unendli-

ches und Absolutes. Die logisch-dialektische Äquivalenz der Begriffe von Gott

und Mensch zeigt sich darin, dass sich beide zugleich als Ich und auch als Du

begreifen.Die Aneignung des kontingentenmenschlichenDaseins (seiner Be-

stimmtheit bzw. seines ›Schicksals‹, wenn man den Term unbedingt erhalten

will) erfolgt gerade durch die ihm eigene Kapazität, absoluter Geist zu sein,

d.h. durch sein geistiges (Selbst-)Sein, das sich in der freien Selbstbestim-

mung und -abbildung (die als abstrakte Setzung sehr wohl eine ›fatale‹ Fest-

legung sein kann) manifestiert. Der Mensch ist nicht länger den symbolisch

vermittelten Bestimmungen seines (Da-)Seins ausgeliefert, sondern vermag

sich zugleich im Sinne der Kategorie des (Sinns des) Seins und derjenigen

des Wesens (des Sinns des Sinns dieses Seins, also der absoluten Negation)

zu begreifen. Er begreift so, dass die Negation wesentlich auch zu ihm gehört,

ohne dass er sie deshalb als Geschick, als fatum erleidet. Daher darf die Auf-

erstehung auch nicht als (gar buchstäbliche) Wiederbelebung des Gewesenen

missverstanden werden, wie Jean-Luc Nancy deutlich macht: »Die Auferste-

hung ist keine Reanimation: Sie ist die unendliche Verlängerung des Todes,

die alle Werte von Anwesenheit und Abwesenheit, von Belebtem und Leblo-

sem, von Seele und Leib verschiebt und außer Kraft setzt. Die Auferstehung

ist die Ausdehnung eines Körpers imMaße derWelt und des Nebeneinanders

aller Körper.« (Nancy 2008, 59) Das Reale dieses Nebeneinanders aller Körper

drückt sich dann im Begriff der Gemeinde aus. Im Bewusstsein der Gemein-

de ist die subjektive Selbstvermittlung Gottes objektiv geworden. Mit Hegels

Worten:

In dieser ganzen Geschichte ist den Menschen zum Bewußtsein gekommen

– und das ist die Wahrheit, zu der sie gelangt sind –, daß die Idee Gottes

für sie Gewißheit hat, daß das Menschliche unmittelbarer, präsenter Gott

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Kritik der ethischen Institution

ist, und zwar so, daß in dieser Geschichte, wie sie der Geist auffaßt, selbst

die Darstellung des Prozesses ist dessen, was der Mensch, der Geist ist: an

sich Gott und tot – diese Vermittlung, wodurch das Menschliche abgestreift

wird, andererseits das Ansichseiende zu sich zurückkommt und so erst Geist

ist. Das Bewußtsein der Gemeinde, das so den Übergangmacht vom bloßen

Menschen zu einem Gottmenschen […] ist es, womit die Gemeinde beginnt

undwas dieWahrheit ausmacht, worauf die Gemeinde gegründet ist. (VPhR

II, 297f.)

Das Ganze dieser Bewegung lässt sich nun also wie folgt zusammenfassen:

Hegel erkennt, dass am Kreuz nicht einfach nur der immanente Gott stirbt,

der zufälligerweise der Zimmermann Jesus von Nazareth war, sondern am

Kreuz stirbt auch der abstrakte Gott der Transzendenz, da dieser ohne jene

(Selbst-)Negation gar nicht denkbar wäre. Für Hegel ist dieser Prozess aller-

dings mit einer enormen Aufwertung von Pfingsten verbunden, denn im Tod

Gottes begreift sich »Gott als gegenwärtiger, wirklicher Geist, Gott in seiner

Gemeinde wohnend« (VPhR II, 305), also als das Konkrete der Wirklichkeit

des Ganzen (»denn nur über dem Tode schwebt die Einheit« [Hegel 1986o,

280]), das als Begreifen bzw. Begriff eben Prozess ist. Und das geht so von-

statten, dass sich Gott, der Geist ist, sich als Geist begreift. Anders gesagt,

der Geist begreift sich als absoluter Geist. Der absolute Geist ist aber das all-

gemeine, formale und freiheitlich-vernünftige Prinzip des Ganzen der Wirk-

lichkeit, die sich je in einem konkreten (raum-zeitlich begrenzten)83 Prozess

des Begreifens befindet. In Ergänzung zur berühmten Formel aus der Rechts-

philosophie ließe sich sagen: Als dieses Sich-Begreifen ist der Geist das Reale

der Vernunft, die dasWirkliche ist, indem sie (selbst-)gesetzgebend, autonom

ist, d.h., indem sie sich als Sich-Setzende setzt. Anders gesagt, das Reale der

Vernunft entspricht ihrer Faktizität im kantischen Sinne (siehe Kapitel II.2).

Nun ist auch der Mensch Geist, nämlich als wirkliches Vernunftwesen.

Als Einzelwesen ist er (wie Gott) das Kontingente, das Endliche, aber als sol-

ches ist er Vernunftwesen und Moment des Geistes. Und nicht nur das, denn

als Vernunftwesen ist er selbst (potenziell) absoluter Geist und kann gestal-

terisch in den Prozess eingreifen. Er ist Geist, der sich als Geist begreifen

kann, wodurch er sich die Kapazität der aktiven Partizipation und kreativen

Freiheit überhaupt erschließt. Das Sich-Begreifen des Menschen ist in die-

sem Sinne ununterscheidbar vom göttlichen Sich-Begreifen, da es sich als

83 Siehe Kapitel III, Anm. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 227

das Reale der Vernunft situiert. Dieses Reale ist die Tätigkeit des Geistes in

der doppelten Reflexion, die vermittelte Unmittelbarkeit, d.h. die Substanz,

die zugleich Subjekt ist. Das Reale der Vernunftmarkiert daher genau die Lücke

in der (symbolischen) Ordnung der Verstandesbegriffe, die als Lücke realiter

keinen Mangel oder Verlust darstellt, sondern eine »negative Größe« mar-

kiert,84 die mit dem Auftauchen des Seins qua Symbolischen einhergeht und

deren konstitutiver, mehrwertiger Charakter philosophisch mit dem Begriff

der Vernunft signifiziert wird (und den Kant als unermesslichen Ozean, der

die Verstandesinsel umgibt, imaginiert).85

Hegel selbst bezeichnet diese Kapazität als »Negation der Negation, … die

konkrete, absolute Negativität« (WL I, 124), »das wesentliche, dialektischeMo-

ment, die Negativität« (WL II, 565). Die Negation ist »als absolute Negativi-

tät wesentliche Bestimmung des absoluten Wesens, und die höhere Bestim-

mung als die Realität« (Hegel 1966, 76). Das Subjekt, das hinter seinem Sein

ein anderes, fremdes, abstraktes Wesen (im substanziellen oder personalen

Sinne) vermutet, erliegt der Täuschung. Allein der Reflexionsakt deutet auf

das wesentliche Moment der Negation hin. Sie ist die »Bewegung als Weg

des Wissens vorgestellt« (WL II, 13). Das subjektive Sein, das nach der Wahr-

heit, seinem Wesen fragt, verkennt diese Bewegung, wenn es dabei in einem

Zuge sich und dasWesen absolut setzt.86 »Aber dieser Gang ist die Bewegung

84 Der Begriff der »negativen Größe« stammt von Kant (vgl. Kant 1983e). Zum ontologi-

schen Status der negativen Größe bzw. »negativen Quantität« als »konstitutive Nega-

tivität« vgl. Zupančič 2020, 71-147, bes. 86.98f.104.

85 Was wir hier als das Reale der Vernunft bezeichnen, ließe sich ebenso gut auch als das

›Reale des Verstandes‹ bezeichnen, und zwar weil die Vernunft das Reale des Verstan-

des markiert: »Die Vernunft ist keineswegs ein ›Mehr‹ in Bezug auf den Verstand, eine

Bewegung, ein lebendiger Prozess, welcher dem toten Skelett der Verstandeskatego-

rien entgehen würde – die Vernunft ist der Verstand selbst, insofern ihm nichts fehlt,

insofern es nichts jenseits von ihmgibt: Sie ist die absolute Form, außerhalb derer kein

Inhalt besteht. Man bleibt auf der Ebene des Verstandes, solange man denkt, dass es

›jenseits‹ von ihm etwas gibt, das sich ihm entzieht […] und solange man dieses Jen-

seits ›Vernunft‹ nennt.« (Žižek 2015b, 27) Wir wählen deshalb die erste Formulierung,

da diese deutlich macht, dass wir es mit dem Verstand zu tun haben, der als Vernunft

um sein Reales weiß. So ließe sich auch sagen, dass das Subjekt der Vernunft um sein

Unbewusstes weiß, während das Subjekt des Verstandes zu leicht dahin tendiert, sich

als ungespaltenes Subjekt aufzufassen.

86 »Das Wesen ist aber auf diese Weise weder an sich noch für sich selbst; es ist durch ein

Anderes, die äußerliche, abstrahierende Reflexion; und ist für ein Anderes, nämlich für

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Kritik der ethischen Institution

des Seins selbst.« (WL II, 13) Der Gang ist bestimmt durch und als die Nega-

tivität. Das Sein begreift sich nun selbst als diese Negativität, indem es die

Negativität aufhebt, die Negation negiert, und sich darin selbst als identisch

mit seinem Wesen erkennt. »Das Wesen aber, wie es hier geworden ist, ist

das, was es ist, nicht durch eine ihm fremde Negativität, sondern durch seine

eigene, die unendliche Bewegung des Seins.« (WL II, 14) Die Negativität ist

demWesen nicht fremd, weil sie mit ihm identisch ist. DasWesen bezeichnet

folglich die negative Größe, an dem das Sein haftet. »Das absolute Wesen in

dieser Einfachheit mit sich hat kein Dasein.« (WL II, 15) Insofern ist es aber –

wie Hegel sagt – »die höhere Bestimmung als die Realität«. Denn die absolu-

te Negativität ist das Reale der Vernunft, also dasjenige Moment, in dem sich

die Vernunft als Vernunft bestimmt, sprich dasMoment der Subjektivität, das

mit der Substanz in Eins fällt und in dem diese an und für sich ist.87 Insofern

kann Hegel auch problemlos von »Einheit« – als Identität von Identität und

Nicht-Identität – sprechen. Was im Register der Seinslogik wie eine »›onto-

logische Unvollständigkeit‹« (vgl. Žižek 2014, 390) bzw. ein Rest erscheint, ist

in der Vernunft aufgehoben, denn das Reale der Vernunft ist wesentlich Ver-

nunft, denn die Vernunft als solche ist faktisch die reine praktische Vernunft,

die sich im autonomen Subjekt manifestiert. In ihr gilt der Gegensatz, der

aber »als Gegensatz und Widerspruch keine Geltung und Macht mehr [hat]«

(Ä I, 138). Hegel drückt den Sachverhalt selbst auch noch einmal anders aus:

»Die Negativität desWesens [also der Negativität; Anm. T.M.]88 ist die Reflexi-

on, und die Bestimmungen [sind] reflektierte, durch das Wesen selbst gesetzte

und in ihm als aufgehoben bleibende. Das Wesen steht zwischen Sein und Be-

griff und macht die Mitte derselben und seine Bewegung den Übergang vom

Sein in den Begriff aus.« (WL II, 15f.) Das Wesen ist, kurz gesagt, die ver-

schwindende Mitte, an der das Ganze der Vernunft haftet – es ist das Rea-

le der Vernunft. Mit dieser Einsicht nimmt Hegel die von Zupančič betonte

Forderung Lacans vorweg, »dass der Begriff der Ontologie (als ›Wissenschaft

des Seins qua Sein‹) um ein weiteres Konzept (dasjenige des Realen) erweitert

die Abstraktion und überhaupt für das ihmgegenüber stehenbleibende Seiende.« (WL

II, 14)

87 »Dieses Fürsichsein, diese Subjektivität ist der Punkt, den wir deshalb wesentlich fest-

zuhalten haben. Die Subjektivität nun aber liegt in der negativen Einheit, durch welche

sich die Unterschiede in ihrem realen Bestehen zugleich als ideell gesetzt erweisen.«

(Ä I, 191; Herv. T.M.)

88 »Diese Negativität, die identisch mit der Unmittelbarkeit, und so die Unmittelbarkeit,

die identisch mit der Negativität ist, ist dasWesen.« (WL II, 23)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 229

werden müsste, das den Ort seines inhärenten Widerspruchs/seiner Unmög-

lichkeit markiert« (Zupančič 2020, 239)89.

Hegel gibt diesem Realen den Namen absoluter Geist. Dieser ist »im end-

lichen Geiste die Erinnerung des Wesens aller Dinge« (Ä I, 139) und dient so-

mit als Bezeichnung jener konstitutiven Kluft, die die absolute Negativität ist.

»Der Geist erfaßt die Endlichkeit selber als das Negative seiner und erringt

sich dadurch seine Unendlichkeit. Diese Wahrheit des endlichen Geistes ist

der absolute Geist. – In dieser Form nun aber wird der Geist nur wirklich

als absolute Negativität; er setzt in sich selber seine Endlichkeit und hebt sie

auf.« (Ä I, 130) Die absolute Negativität ist das »innerste, objektivste Moment des

Lebens des Geistes, wodurch ein Subjekt, Person, Freies ist« (WL II, 563).

Mit Hegel entdecken wir so im Wesen und im absoluten Geist die gott-

menschliche Einheit. Der Mensch, der Geist ist und sich als absoluter Geist

begreift, ist wie Gott bzw. geworden wie Gott (Gen 3,22), der Geist ist und sich

als absoluter Geist begreift, undwie dieser erkennt jener die dialektische Kon-

vergenz vonVernunft undWirklichkeit, die sich in der symbolischenOrdnung

nur als Lücke oder Rest bahnt, aber aufgehoben ist in der Geistestätigkeit.90

89 Dies führt uns auch noch einmal auf unsere frühere Bemerkung zurück, in der wir

das Subjekt als das (vierte) Element des borromäischen Knotens bezeichnet haben,

dendie institutionelle Topologie (Struktur,Macht, Verdrängung) bildet (sieheVorwort,

Anm. 5). So stellt Zupančič direkt im Anschluss an das obige Zitat konsequenterweise

fest, dass »das Subjekt … Effekt diesesWiderspruchs [ist]. Es gibt ein Subjekt, weil es ein

Reales gibt«; »Subjektivierung« als solche und als »Effekt« (des Realen) erweist sich als

»der Inbegriff (oder der ›Beweis‹) eines irreduziblen Realen« (ebd.). »Es bedeutet, dass

das Subjekt der Eigenname dessen ist, was in der Sprache nicht ist, der Kluft in ihr. Das

Subjekt (des Unbewussten) […] ist der Name der Kluft, die zumDiskurs gehört, ebenso

wie der Name des Effekts, der stattfindet, weil es eine Kluft im Diskurs gibt.« (Ebd.,

265) Um die Analogie zu verdeutlichen, kann man sagen, dass das Reale einhergeht

mit der Faktizität der Subjektivität. Da wir es hier also mit einer analogen Struktur zu

tun haben, bedeutet dies, auf unsere Metapher übertragen, dass das Subjekt als das

Reale der Institution wirkt. Es ist selbst zugleich Bedingung und Resultat der institu-

tionellen Logik. Das Element der Subjektivität haftet an der Institution als negative

Größe und konstitutives Element.

90 Vgl. auch Rentsch 1992, 117: »Man kann die Hegelsche Anthropologie der existenti-

ellen Negativität auch als säkularisierte Theologie lesen. […] Dann wäre das Zu-sich-

selbst-Kommen des Geistes aus der ›Nacht‹ und dem ›leerenNichts‹ die creatio ex nihilo

in weltimmanenter Gestalt; und das Erzeugen der sprachlichen Ordnung als Selbst-

konstitution des Geistes entspräche der creatio continua.« Rentsch hebt dadurch her-

vor, dass diese – wie er sie nennt – »existentielle, anthropologische Negativität … in

ihrer Kontinuität« auf »dreifache Weise binnendifferenziert« ist als erstens »perfek-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Kritik der ethischen Institution

Damit ist wohlgemerkt nicht gesagt, dass das einfache Sich-selbst-Denken

schon Sich-als-Geist-Begreifen ist. Sich als Geist zu begreifen meint gerade,

sich in faktischer Autonomie selbst zu bestimmen, sich selbst in die Pflicht

zu nehmen, Geist zu sein. Das »Wesen des Geistes« besteht im Begriff als

»unendliche Negation; Negation nicht gegen Anderes, sondern Selbstbestim-

mung, in welcher er sich nur auf sich beziehende affirmative Einheit bleibt«

(Ä I, 149). Dass der Mensch Geist ist, rechtfertigt keinesfalls einen phantas-

matischenHochmut oder Allmachtsphantasien (dies gilt umgekehrt natürlich

auch für den Gottesbegriff). Es gilt vielmehr das Gegenteil, was Hegel mit sei-

ner Definition des Menschen, die er mehr en passant vorträgt, auch deutlich

macht: »[…] was der Mensch, der Geist ist: an sich Gott und tot […].« (VPhR

II, 297) Macht und Ohnmacht fallen hier ineinander. Die Macht der Selbstbe-

stimmung ist dieMacht, derMachtphantasie bzw. dem abstrakten Allmachts-

gedanken eine Grenze zu setzen, um sich selbst als selbstgesetzgebend und

dadurch selbstsetzend zu begreifen. Hier findet die Aneignung der Souveräni-

tät statt, und zwar in dem Sinne, dass der Mensch sich das (göttliche) Gesetz,

genauer gesagt die Gesetzgebung, aneignet und sich als Geist und Rechtsquel-

le erkennt. Das Gesetz ist nicht länger etwas Fremdes oder Heteronomes.

»Denn das Gebot, das ich dir heute gebiete, ist dir nicht zu hoch und nicht

zu fern. Es ist nicht im Himmel […].« (Dtn 30,11f.) Es ist aufgehoben in der

Vernunft – als (Sitten-)Gesetz – und im Geist – als das Reale der Vernunft.

Mit dieser Erkenntnis geht folglich ein absolutesWissen einher, das sich aber

nur als konkretes Wissen bestimmt, nämlich in der (Geistes-)Tätigkeit, d.h.

der Subjektivität, die auch Substanz ist. Die inhärente Negativität des Gan-

zen/Wahren91 erscheint in der Form der Subjektivität, und zwar als konkrete

Subjektivität in der bestimmten Situation.92 Die Identität von Identität und

tisch-apriorische Negativität der ›Herkunft‹«, zweitens »immer gegenwärtige apriorische

Negativtität der ›Nichtigkeit‹ des ›reinen Selbst‹ als ›leerem Nichts‹« und drittens »fu-

turisch-apriorische Negativität als je und je im Sprachhandeln der menschlichen Un-

terscheidungspraxis notwendig erfolgenden Sinn- und Bedeutungsfixierung«, d.h. als

»Entzweiung des Lebenszusammenhangs« (ebd., 121). »Dermenschliche (wie auch der

göttliche) Geist ist demnach eine Form des Nicht-Seins und des Nicht-Seienden, also

weder esse noch ens.« (Ebd., 110)

91 Dieses Konzept spiegelt sich im Übrigen bereits in Hegels erster Habilitationsthese

wider: »Contradictio est regula veri, non contradictio falsi.« (Vgl. Rosenkranz 1963, 156-

159, hier 156)

92 Vgl. auch Zupančič 2020, 244: »(Neben anderen Dingen) ist das Subjekt eine objekti-

ve Verkörperung der Widersprüchlichkeit der Realität. […] Natürlich bin ich als Sub-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 231

Nicht-Identität, die Identität des Absoluten und des Werdens, die Identität

von Vernunft und Geist bestätigt sich gerade im Realen der Vernunft, jener

negativen Größe, die nicht symbolisierbar ist, aber als Bedingung der Mög-

lichkeit der Kategorie der Wirklichkeit wirksam ist und im spekulativen Re-

gister einsichtig wird, nämlich in dem Bewusstsein, dass das Wahre in der

Einheit von Substanz und Subjektivität besteht.

Hegelsche Metaphysik und Ontologie sind daher untrennbar mit dem

Ethischen verbunden, das sich nun seinerseits nicht auf kontingente Mora-

lität oder normative Techniken reduzieren lässt, sondern unumgänglich als

(selbst-)bewusste Sittlichkeit bestimmt ist. Vor diesem metaphysisch-moral-

philosophischenHintergrundmuss nun aber offensichtlich eine radikaleNeu-

bestimmung der politischen Theologie erfolgen.

6. Die Logik der politischen (Moral-)Theologie

Carl Schmitts bedeutende Erkenntnis über die mehr oder weniger unbewuss-

ten Strukturen der ›säkularen‹ Politik, sind von ihm selbst auf die folgende

Formel gebracht worden: »Alle prägnanten Begriffe der modernen Staatsleh-

re sind säkularisierte theologische Begriffe.« (Schmitt 2015, 43) Die Aussage

selbst hätte es Schmitt dabei durchaus ermöglicht, das Wort »säkularisier-

te« in Anführungszeichen zu setzen, da die These, die Gebrauch von diesem

Wort macht, dessen Bedeutungsgehalt radikal infrage stellt. Das einschlägige

Beispiel, das Schmitt dann aber zur Erläuterung seiner These anführt, zeigt

jedoch,warum er nicht auf diese Idee kommt. Indem er nämlich festhält, dass

der »allmächtige Gott zum omnipotenten Gesetzgeber wurde« (ebd.), macht

Schmitt zugleich klar, dass er einen traditionellen Gottesbegriff voraussetzt,

dessen sachliche Untauglichkeit für die Explikation ethisch-politischer Inhal-

te sich für uns inzwischen deutlich gezeigt hat. Nach den Ausführungen in

Kapitel I kann an dieser Stelle auf eine umfängliche Kritik des schmittschen

Grundgedankens verzichtet werden. Es bleibt nur noch hervorzuheben, dass

jekt von Dingen determiniert, die unabhängig von mir existieren; doch die subjektive

Position, oder Subjektivierung, ist nicht nur eine konkrete und einzigartige Weise, in

der die Dinge mich determinieren, es ist auch und zugleich die Subjektivierung eines

Paradoxes/Widerspruchs, der in diesen Dingen, die mich determinieren, involviert ist

(dieses Paradox/dieser Widerspruch existiert ›in sich selbst‹ nur in dieser Objektivie-

rung/Subjektivierung oder Objektivierung durch das Subjekt).«

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Kritik der ethischen Institution

es Schmitt hier konkret um den Begriff des Souveräns geht, den er bekannt-

lich wie folgt definiert: »Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand ent-

scheidet.« (Ebd., 13) Ist der Gedanke der Souveränität z.B. durch das Bild vom

allmächtigen Souverän bestimmt, ist es – wie wir gesehen haben – nicht ver-

wunderlich, wenn vor diesem Souverän gerade nicht alle gleich sind. Denn al-

lein die ›Tatsache‹, dass es ein Ausnahmeindividuum gibt, impliziert ein hier-

archisches Gefälle innerhalb der (vermeintlich) politischen Gemeinschaft, die

dieses Bild tradiert. Schmitts Deutung seiner eigenen These basiert folglich

auf der (zweiwertigen) Logik der Ausnahme, was sich unter anderem darin

zeigt, dass er konsequent die Explikation des Machtbegriffs vermeidet und

die Souveränität zwar korrekt als Grenzbegriff bestimmt (vgl. ebd.), diesen

aber nicht innerhalb der Dynamik der dialektisch Vermittlung begreift. Mit

Hegel haben wir aber erkannt, dass die Rede von der Omnipotenz logisch

gar nicht zulässig ist und dass wir es stattdessen mit der Behauptung eines

Machtmonopols zu tun haben, das – mag es auch das (imaginäre) Monopol

sein – dennoch nur relativ zur Ohnmacht begreiflich wird. Damit die Aus-

nahmeposition also ihr ›göttliches‹ Recht geltend machen kann, bedarf sie

eines imaginärenNarrativs, einer ideologischen Entscheidung, in der die Ver-

knüpfung des Symbolischen mit dem Imaginären (un-)bewusst vorgenom-

men wird. Ein solches Narrativ hält allerdings der kritischen Vernunft nicht

stand und muss als vor-aufklärerisch gewertet werden, wo und wann auch

immer es auftritt. In diesem Sinne gehört es zum aufklärerischen Programm,

eine Neubestimmung der politischenTheologie zu forcieren. Hegel zeigt sich

hier als Theoretiker der politischen Theologie avant la lettre.

Mithilfe der (neuen, nicht-klassischen) Logik und der Dialektik gelingt es

Hegel, Begriff undWesen des Absoluten von der Einseitigkeit der traditionel-

len Interpretation zu befreien und auf neue Weise darzustellen. So erschei-

nen nun auch Begriffe wie Gott und Allmacht in neuem Licht. Die Allmacht ist

in ihrem imaginären Charakter enttarnt. Es gibt keinen absoluten Souverän,

denn es kann keinen geben. Der Mensch, der Geist ist, der sich begreift, be-

greift in diesem Begreifen, dass er Moment des Ganzen ist, das Geist ist. Als

einzelnes Allgemeines erfasst sich das Subjekt, d.h. jedes Subjekt, in bzw. als

Gemeinschaft. Im Register des absoluten Geistes zeigt sich dies z.B. im reli-

giösen Begriff von der Gemeinde, auf den auch Hegel zurückgreift. Die nach-

aufklärerische Gemeinde (an-)erkennt sich selbst als Geist (Gott). Sie weiß sich nicht

von einem souveränen Vater-Gott getragen, sondern sie trägt sich selbst, weil

sie das »Menschliche« als den »unmittelbare[n], präsente[n] Gott« begreift

und an und für sich (selbst) erfasst. Hierin bestätigt sich die Wirklichkeit des

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 233

absoluten Geistes, weil sie sich als objektiver Geist ereignet, der seinerseits

durch den subjektiven Geist vermittelt ist. Diese Bewegung lässt sich leicht

anhand einer frühen Beobachtung Hegels erläutern:

In seinen Entwürfen über Die Positivität der christlichen Religion von 1795/96

analysiert Hegel den konkreten Unterschied zwischen dem »Vertrag der Kir-

che« und dem Vertrag zwischen dem Fürsten und dem Volk (modern gewen-

det: zwischen Geldadel und Arbeitnehmer) (vgl. Hegel 1986m, 159-166). Da-

bei macht er zunächst deutlich, dass der zweitgenannten Vertragsform nicht

nur eine qualitative Ungleichheit zwischen den Akteuren vorausgeht, sondern

dass jene auch durch den wohlmeinenden Vertrag nicht aufgehoben würde,

da sich ihre Logik an die »Rechte der Fürsten« (z.B. in Form des Erbrechts)

anschließt, die in letzter Konsequenz auf den »Rechten des Eroberers beru-

hen« (ebd., 159). Ganz anders aber verhält es sich bei der (Ur-)Kirche: »Bei

den Rechten der Kirche als eines Staates kann es dagegen keinem Zweifel un-

terworfen sein, daß, wenigstens bei Bildung derselben, auf der freiwilligen

Einwilligung aller Einzelnen ihr Vertrag und ihre Rechte allein sich gründe-

ten.« (Ebd., 160) In Hegels präziser Formulierung begegnet uns dieselbe Idee

von der kantischen Rechtsquelle, die sich auch im Kontext der Bildung des

Verfassungsstaats zeigte. Es ist gerade die »freiwillige Einwilligung aller Ein-

zelnen«, wodurch der Vertrag überhaupt erst als Recht bestimmt wird. Die

Rechtsquelle aber ist durch den subjektiven Geist bestimmt und verwirklicht

sich als objektiver Geist eben nur durch die konkrete Einwilligung aller. Es

kann hier keine vorgeschaltete Ordnung und Hierarchie geben. Ein »Vertrag

über Glauben […] ist in sich selbst unmöglich und, wenn er doch gemacht

worden ist, ganz null und nichtig« (ebd., 161).93 Gleichzeitig bringt aber die

Einwilligung aller die Kategorie des objektiven Glaubens (und somit auch die

Möglichkeit einer Glaubenslehre) hervor. Der unreflektierte (pseudo-)subjek-

tive Glaube wäre somit fortan nicht mehr als bloßes Meinen.

Von daher ist in der Folge auch die systematische Explikation des Glau-

bens möglich und notwendig. Doch darf es der systematischenTheologie und

der Dogmatik dabei nicht entgehen, dass ihnen jene erste freie Entscheidung,

die Tatsache wird, vorausgeht, wodurch überhaupt erst die Möglichkeit der

Struktur, die jene aufschlüsseln wollen, wirklich wird, nämlich als Diskurs,

auf den sie Einfluss nehmen können (und nicht etwa als prästabilierter Inhalt,

93 Dies stellt natürlich auch eine Kritik der frühprotestantischen Institutionalisierung

dar, die sich gerade nicht im individuellen Glaubensbekenntnis niederschlug, sondern

in der Massenkonversion, die dem Bekenntnis des jeweiligen Landesfürsten folgte.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Kritik der ethischen Institution

den es dann bloß noch zu entfalten gilt).94 Anders gesagt: Das Moment der Ge-

meinde ist das irreduzible Reale der Theologie, da es als (Rechts-)Quelle des göttlichen

Gesetzes (und der mit diesem verbundenen Mythologie, die es intellektuell zu begreifen

gilt) und der religiös-theologischen Inhalte fungiert. Es ist daher kaum verwunder-

lich, dass dieses Verhältnis auch implizit im göttlichen Gesetz selbst enthalten

ist: Das erste Gebot (»Du sollst keine anderen Götter haben neben mir« [Ex

20,3]) impliziert die Möglichkeit der Abkehr von Gott selbst. Wenn ich den

Göttern entsagen soll, dann muss ich dies auch können. Kann ich den (alten)

Götter aber entsagen, dann kann ich auch dem (neuen) Gott entsagen. Der

Vertrag Gottes, der Bund, ist ein Vertrag auf Augenhöhe – und wo er das nicht

ist, da ist er »null und nichtig«, da er die Rechtsquelle unbrauchbar macht,

d.h. die Vernunft in ihrer Wirklichkeit als Geist.

Auch der späte Hegel hat diesen Grundgedanken nicht vergessen und ver-

wertet ihn gleich zu Beginn seiner Rede zur dritten Säkularfeier der Augsburgi-

schen Konfession von 1830. Mag seine Deutung der Verhandlungen, deren Fol-

ge der Augsburger Religionsfrieden sein sollte, auch ausgesprochen wohlmei-

nend ausfallen, so ist es doch bemerkenswert, dass er an dieser Stelle noch

einmal betont, dass es nicht (allein) an den Gelehrten oder der Obrigkeit sei,

derlei Entscheidungen zu treffen:

Nunhat aber inAugsburg nicht einVerband vonDoktorender Theologie und

Kirchenhäuptern das denkwürdigeWerk vollbracht. Es hat nicht eine Dispu-

tation vonGelehrten stattgefunden, infolge deren dann die geistlicheObrig-

keit die Bestimmung über die rechte Lehre getroffen und die Gemeinde der

Laien verpflichtet hätte, diese Lehre anzunehmen und sich ihr in gläubigem

Gehorsam zu unterwerfen. (Hegel 1997b, 429)

Es sind aber »die Fürsten der deutschen Staaten und die Bürgermeister der

Freien Reichstädte[, die] durch ihr Bekenntnis zu erkennen gaben, daß die

Lehre des Evangeliums, […] über die Willkür und jede weltliche Gewalt da-

stehe und daß die Sache der Religion von ihnen selbst in die Hand genom-

men worden ist« (ebd.). Das besagt aber auch, dass die weltliche Gewalt dort

zur Willkürherrschaft würde, wo sich herausstellte, dass die entsprechenden

94 Nicht nur die Theologie ist dieser Gefahr ausgesetzt. Somahnt Lacan, dass dieWissen-

schaft als solchemit dieser Struktur konfrontiert ist. Und er hält fest, »dass dieWissen-

schaft, sieht man sie sich genauer an, kein Gedächtnis hat. Sowie sie konstituiert ist,

vergisst sie die besonderen Ereignisse, aus denen sie entstanden ist […]« (Lacan 2015f,

418; vgl. Zupančič 2020, 170f.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 235

Repräsentant*innen ihr Amt nicht im Sinne der in der Vernunft gründen-

den Pflicht ausübten. »Damit erklärt sich zugleich, daß denen, die früher als

Laien galten, in Glaubenssachen ein eigenes Urteil zustehe; und diese un-

schätzbare Freiheit haben sie grundsätzlich für uns alle erworben.« (Ebd.,

429f.) Nur wenn dieses Ereignis also im Sinne des absoluten Geistes begrif-

fen wird, kann diese Erkenntnis für uns alle sein. Es ist nicht die (objektive)

Wirklichkeit der Repräsentation, die die Wahrheit des Ereignisses ausmacht.

Sie macht lediglich die konkrete Situation in ihrer Besonderheit aus, wobei sie

sich als allgemeine Form der Verwaltung des Bestehenden gibt. Sie stellt sich

so für die Subjekte als bloß formeller ἔθος dar: »Das Zuständliche nämlich

hat teils die Gewohnheit zu seiner Form – die Gewohnheit aber entspricht

nicht der geistigen selbstbewussten Natur jener tiefsten Interessen«, die auf

(Selbst-)Bestimmtheit zielt (Ä I, 259). Dagegen ist es der Begriff der Freiheit,

der dieser situativen Selbstbestimmung zugrunde liegt, worin sich die Wahr-

heit als absoluter Geist ausdrückt und wodurch die besondere Situation sich

als universales Ereignis zeigt, dessen Wahrheit die Historizität, d.h. ihre Be-

sonderheit, abgestreift hat und als transhistorisches Moment des Absoluten

im intellektuell-geistigen Sinne für alle und jede*n gilt.

Dementsprechend ist auch der religiös-theologische Begriff vom Bund

dem Register des absoluten Geistes zuzurechnen.95 Er ist dies aber deshalb,

95 Da der Bund auch das zentrale Motiv im Judentum ist, sei hier – zur prophylaktischen

Abwehr vonMissverständnissen – eine differenzierende Bemerkung eingeschaltet: Es

ist einem drastischen Missverständnis geschuldet, den Bund des Volks Israel mit Gott

als Aspekt eines vermeintlichen jüdischen Suprematismus zu deuten. Das Gegenteil

ist vielmehr der Fall. Wie Freud bemerkte, gründet das jüdische Ereignis auf einer ge-

waltsamen Gründungsgeste (der Mord an Moses), deren traumatische Erfahrung im

Gesetz gerade festgehalten wird. »Das Paradox des Judentums besteht darin, daß es

genau dadurch seine Treue zu dem gewaltsamen Gründungsereignis wahrt, daß es

dieses Ereignis NICHT eingesteht und symbolisiert.« (Žižek 2000, 125) Anders als das

traditionelle Christentum, in dem die ›Opfergeste‹ Jesu als Versöhnung und Erlösung

von der Schuld wirkt und somit die Dichotomie von Sünde und Rechtfertigung gera-

de betont, anstatt sie aufzuheben, hebt das Gesetz der jüdischen Tradition die Schuld

tatsächlich auf, ohne sie zu tilgen. »Kurzum, die Juden haben den Geist nicht aufgegeben,

sondern sie haben alle ihre schweren Prüfungen genau deswegen überlebt, weil sie

sichweigerten, ihrenGeist aufzugeben, die Verbindung zu ihrer geheimen, uneingestan-

denen Tradition zu kappen.« (Ebd.) Dieser Sachverhalt spiegelt sich dann auch in der

talmudischen Lehre wider, wenn Jahwe im Angesicht der stichhaltigen Argumentati-

on der Rabbiner lächelnd zugeben muss: »[M]eine Kinder haben mich besiegt, meine

Kinder haben mich besiegt.« (Goldschmidt 2002, 638 [Baba Metsia, 59b]) Anstatt nun

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Kritik der ethischen Institution

weil er – um es mit Hegels poetischem Gruß an Hölderlin zu sagen – der

Bund ist, »den kein Eid besiegelte« (Hegel 1986n, 230). Von daher bleibt Hegel

seinem Schwur von 1796 treu, hält er doch für sich und den Freund fest, in

»[d]er freien Wahrheit nur zu leben« und »Frieden mit der Satzung,/[d]ie

Meinung und Empfindung regelt, nie, nie einzugehen« (ebd.).

Wie heikel die Idee der Vereidigung in Hegels Augen ist, zeigt sich deut-

lich auch in der Phänomenologie. Im Kapitel über die absolute Freiheit und

den Schrecken erklärt Hegel die Unhintergehbarkeit der »Wechselwirkung

des Bewußtseins mit sich selbst, worin es nichts in der Gestalt eines freien

ihm gegenübergetretenen Gegenstandes entläßt« (PhG, 434). Das Bewusstsein

begreift sich selbst als Sich-Setzendes, d.h. als Reales der Freiheit. In dem

Augenblick aber, wo diese alle Subjekte umfassende Kategorie ihrerseits auf-

gespalten wird – etwa durch die Wahl und Vereidigung einiger bestimmter Re-

präsentant*innen der vielen Repräsentierten –, ist Vorsicht geboten, da die

symbolische Struktur über das Reale der Freiheit hinwegtäuschen kann. Die

Vertretung ist selbst wieder nur eine besondere Struktur. Und »sie hörte auf,

in Wahrheit allgemeines Selbstbewußtsein zu sein«, sofern sie als unbeding-

tes »Element des Seins« gedeutet würde (PhG, 435). Eine derartige Fehldeu-

tung brächte die bekannten Probleme und Missverständnisse hervor, die mit

der Verwechselung des Symbolischen und Imaginären (im klassischen, seins-

logischen Register) mit dem Realen einhergehen. Hegel zeigt auf, inwiefern

das allgemeine Selbstbewusstsein hier übertölpelt würde, sofern es die Di-

mension des Realen aus den Augen verliert:

Dieses [das allgemeine Selbstbewusstsein; Anm. T.M.] läßt sich dabei nicht

durch die Vorstellung des Gehorsams unter selbstgegebene Gesetze, die ihm

einen Teil zuweisen, noch durch seine Repräsentation beim Gesetzgeben und

allgemeinen Tun um dieWirklichkeit betrügen, – nicht um die Wirklichkeit,

selbst das Gesetz zu geben und nicht ein einzelnes Werk, sondern das All-

gemeine selbst zu vollbringen; denn wobei das Selbst nur repräsentiert und

vorgestellt ist, da ist es nicht wirklich; wo es vertreten ist, ist es nicht. (Ebd.)

In seinemBeitragÜber die englische Reformbill formuliert Hegel die Konsequen-

zen dieser grundlegenden Erkenntnis, und zwar mit Blick auf den verfas-

sogleich wieder dem imaginären (und vor allem christlich inspirierten) Bild des gön-

nerischen Vaters, der beim Erziehen seiner Kinder einen Erfolg verbuchen konnte, zu

verfallen, zeigt sich hier gerade, dass Mensch und Gott sich auf Augenhöhe begegnen.

Das heißt aber auch: Der Mensch hat eben Macht über die Macht Gottes.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 237

sungsrechtlichen Diskurs. So stellt er fest, dass dort, wo sich die politische In-

stitutionalisierung (in diesem Fall des englischen Zweikammersystems) ver-

selbstständigt hat und in der intragenerischen Logik des eigenen Symbolsys-

tems zu erstarren droht, »die frühere Basis des inneren Staatsrechts wieder

verstanden« werdenmüsse, und zwar dahingehend, »daß die realen Grundla-

gen des Staatslebens […] auch mit Bewußtsein und ausdrücklich herausgeho-

ben, anerkannt und, wo von ihnen gesprochen und über sie entschieden wer-

den soll, sie selbst, ohne daß dies dem Zufall überlassen würde, zur Sprache

gelassen werden sollen« (Hegel 1986y, 107). Und wenige Zeilen später macht er

deutlich, dass hier dem politischen Realen Rechnung getragen werden muss,

indem »eine gesetzgebende Versammlung und keine Korporation von Stimmfähi-

gen, ein Unterhaus und kein neues System für die Konstituenten zu schaffen

seien« (ebd., 108).

Es ist eine unmissverständliche (radikal- bzw. basis-)demokratische Hal-

tung, die das hegelsche Denken durchzieht und die Hegel auch in seinen Vor-

lesungen zum Ausdruck bringt:

In der Demokratie ist die Hauptsache, daß der Charakter des Bürgers plas-

tisch, aus einem Stück sei. Er muß bei der Hauptverhandlung gegenwärtig

sein; er muß an der Entscheidung als solcher teilnehmen, nicht durch die

einzelne Stimme bloß, sondern im Drang des Bewegens und Bewegtwer-

dens, indem die Leidenschaft und das Interesse des ganzen Mannes96 dar-

eingelegt und auch imVorgang dieWärme der ganzen Entscheidung gegen-

wärtig ist. (VPhG, 312)

In das politische Vorhaben als solches muss das Ganze des Menschen ein-

fließen, weil die Subjekte sich in diesem Akt als autonome und objektive

menschliche Gemeinschaft bestimmen. Nicht aufgrund auch nur eines be-

liebigen partikularen Elements dürfen dabei die einen zu Herrschenden und

die anderen zu Beherrschten werden. »Der Mensch gilt so, weil er Mensch ist,

nicht weil er Jude, Katholik, Protestant, Deutscher, Italiener usf. ist.« (GPhR,

§ 209)97 Das monistische bzw. universalistische Prinzip ist hier unbedingt

gültig, denn wo nur ein Teil der Menschen bzw. des Menschen am Akt parti-

zipiert, wird eben nicht die wahre menschliche Gemeinschaft bestimmt.

96 Wir substituieren diesen Signifikanten durch denjenigen des Menschen im Sinne der

Geschwisterlichkeit wie wir sie in Kapitel III.4 entwickelt haben.

97 Die Referenz zu Gal 3,28 ist unübersehbar.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Kritik der ethischen Institution

Es ist dieses Paradigma, in dem sich Hegels basisdemokratische Grund-

haltung zeigt (und die es auch angesichts seines Begriffs vom Monarchen zu

bedenken gilt, wie wir weiter unten noch sehen werden). Und gerade vor die-

sem Hintergrund ist es ihm dann auch möglich, den Sinn repräsentativer

Demokratie und der damit verbundenen pragmatischen Elemente aufzuzei-

gen. Denn eine grundlegend basis- oder radikaldemokratische Verfassungs-

idee kann sehr wohl auch die Strukturierung des politischen Systems in Form

einer Wahldemokratie involvieren. Wichtig ist dann, dass das Element der

Wahl jederzeit mit Rücksicht auf das basisdemokratische Prinzip zur Anwen-

dung kommt. Bei diesem Prinzip aber handelt es sich um nichts anderes als

das Prinzip der Freiheit als Autonomie,weshalbHegel den Sinn derWahl auch

in der Pflicht sieht. So bezieht sich das Prinzip natürlich zunächst auf das In-

dividuum. Sollte es nun aber passieren, dass das Individuum seine Stimme

als irrelevant und angesichts der Vielzahl an Individuen vielmehr die »Ge-

ringfügigkeit seiner Wirksamkeit […] vor[stellt]«, dann ist es erneut einem

Imaginären verfallen, indem es sich ›dem großen Ganzen‹ gegenüberstellt

und »so muß dasselbe sich ebensosehr des Prinzips erinnern, auf welches

seine Pflicht, das ganze Recht seiner Freiheit gebaut wird – nämlich daß es

sich nicht durch die Betrachtung dessen, was andere tun, sondern nur durch

seinen eigenen Willen bestimmen lassen solle und daß seine individuelle Willkür

das Letzte und eben das Souveräne ist, das ihm zukommt und zuerkannt ist«

(Hegel 1986y, 113; Herv. T.M.).

Es versteht sich, dass damit auch ein aufklärerisches politisches Bildungs-

programm verbunden sein muss,98 das der Segregation von Regierenden

(darin inbegriffen ist der Beamtenstab als solcher, d.h. Bürger*innen, die

zufälligerweise auch Funktionäre sind) und Regierten entgegenwirkt. Bleibt

dem Volk nur die Wahl, sich zwischen einer Reihe ausgewählter Repräsen-

tant*innen zu entscheiden, dann spiegelt sich das freiheitliche demokratische

Prinzip zwar immer noch in der Wahlberechtigung aller Individuen wider,

jedoch nicht in der Struktur des Wahlsystems selbst, sofern dieses durch das

je besondere politische System eines Staats überdeterminiert ist. Ist das Volk

als Ganzes von der Strukturierung des Wahlsystems ausgeschlossen (und

sei es auch nur in einem kleinen Bereich), dann kann nicht die Rede von

einem wirklichen demokratischen Prinzip sein. Tatsächlich nämlich findet

hier (wenigstens punktuell) eine Entfremdung des Staats vom Volk statt,

wobei doch beide Begriffe ihremWesen nach identisch sind.Wie wir gesehen

98 In Ä I, 273f. zum Beispiel spricht sich Hegel entschieden für ein solches Programm aus.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 239

haben, ist es gerade das Volk, das den Staat und nicht der Staat (oder die

Nation, Ethnie oder sonst eine Bestimmtheit), der das Volk bestimmt – schon

gar nicht, wenn die Staatsgewalt zufälligerweise von einer geringen Zahl von

Individuen ausgeübt wird. Im Angesicht einer solchen Entfremdung stellt

auch Hegel entrüstet die Frage, »wie überhaupt irgendeine Staatsgewalt

dazu komme, über dieses Recht der Bürger zu disponieren […] – ein Recht,

welches seiner Bestimmung nach als souverän, ursprünglich, unveräußer-

lich, überhaupt als das Gegenteil davon angenommen worden, daß es erteilt

oder genommen werden könne« (Hegel 1986y, 115). Das Bewusstsein dieser

Souveränität bildet das Zentrum des politischenWesens einer Gemeinschaft.

In diesem Bewusstsein ist das Wissen der Gemeinschaft aufgehoben, die

von sich weiß, dass sie sich nicht in einem finalen Status verwirklicht (hat),

sondern sich ereignet.

Exkurs XII: Der Systemdenker Hegel konstruiert seine Rechtsphilosophie vom

Prinzip der Freiheit aus. Unterbelichtet bleiben bei diesermetaphysischenHer-

angehensweise jedoch Elemente des Staatslebens wie ein allgemeines Bil-

dungssystem und Modelle für eine stetige systemimmanente (und in diesem

Sinne auch institutionalisierte) Revision des modernen Repräsentativsystems

angesichts des freiheitlich-demokratischen Prinzips. Derlei Aspekte dürfen al-

lerdings zugunsten der Nachhaltigkeit des aufklärerischen und aufgeklärten

Bewusstseins keinesfalls unterbewertet werden, bilden sie doch innerhalb der

symbolisch-institutionalisierten Ordnung die ideellen Instanzen, die das Pro-

gramm der Aufklärung erst fruchtbar und nachhaltig machen. So mag z.B.

ein ausgeklügeltes Rätesystem mit imperativen Mandaten (wie es z.B. Danie-

la Dahn [2017, 112-125] vorschwebt) das aufklärerische Moment innerhalb der

realpolitischen Sphäre verwirklichen, doch bliebe es ohne die entsprechenden

Bildungsprogramme, die auf Selbstbestimmung zielen, erneut der Gefahr aus-

gesetzt, in den institutionellenAutomatismus zu verfallen. In diesemSinne gilt

die Devise IngeborgMaus‘, dass das Politische unbedingtmonistisch zu verste-

hen ist undvondahereinSystemdenken imkritischenGeistenotwendigmacht.

Für Hegel ist der Erhalt dieses Bewusstseins mit der Idee vom absoluten Geist

verknüpft. Von daher kann auch das religiöse Register innerhalb einer be-

stimmten Gemeinschaft eine zentrale Rolle bei der Pflege jenes Bewusstseins

der Souveränität spielen. Neben der (philosophischen) Bildung und der ver-

nunftgemäßen Strukturierung des realpolitischen Geschehens identifiziert

Hegel daher auch das Religiöse als Modus des ethisch-politischen Bewusst-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Kritik der ethischen Institution

seins. Das sittliche Bewusstsein mag seine Wirklichkeit zwar in jener unper-

sönlichen Kapazität der Vernunft haben, die wir Sittengesetz nennen, doch

ist damit nicht gesagt, dass diese Kapazität nicht religiös gedeutet werden

dürfe. So erinnert Hegel mit Blick auf die griechische Sittlichkeit und ihr

Götterpantheon daran, dass es zwar »ein über das subjektive Meinen und Be-

lieben erhabene Bestehen« des Sittengesetzes und der von ihm abgeleiteten

Institutionen gibt (GPhR, § 144), die als »sittliche Mächte …, die das Leben der

Individuen regieren«, erscheinen mögen (GPhR, § 145); gleichzeitig aber sind

diese Mächte im »Kreis der Notwendigkeit, dessen Momente [sie] sind« gera-

de deshalb in dieser Position, weil sie, die das Leben der Individuen zu regie-

ren scheinen, »in diesen als ihren Akzidenzen ihre Vorstellung, erscheinende

Gestalt undWirklichkeit haben« (ebd.). Anders gesagt, die Notwendigkeit der

Götter haftet selbst an der Kontingenz der menschlichen Subjektivität, wes-

halb wir es hier mit einer dialektischen Aufhebung der (imaginären) Dualität

zu tun haben.Diese Aufhebung erfolgt aber im (absoluten) Geist. Und die Fra-

ge nach den konkreten Vorstellungen von Gott und Göttern verbleibt im Mo-

dus der Kritik bzw. wird ihrerseits im kritischen Geist aufgehoben. Das heißt

aber auch, dass die kontingenten Gottesvorstellungen und ihre immanenten

(historisch-institutionellen) Konkretionen als solche (also nicht als Abstrak-

tionen) konserviert werden können. So hebt auch Joachim Ritter hervor, dass

es diese »Doppelheit der Beziehung des Besonderen und Allgemeinen ist […],

was Sittlichkeit als Bestimmung politischer und sozialer Institutionenmeint«

(Ritter 2003d, 301). Als solches aber befreit das sittliche Bewusstsein von der

Versuchung, die konkrete Institution als abstrakt-absolute Institution zu fas-

sen.99

Da die Religion Moment des absoluten Geistes ist, ist es auch wenig ver-

wunderlich, dass sie ins Register der Sittlichkeit fällt und daher auch als Mo-

ment des objektiven Geistes in seiner Wirklichkeit als Staat auftaucht. Das

religiöse Bewusstsein ist so integraler Bestandteil des aufklärerischen Pro-

gramms, was den Vorteil mit sich bringt, dass die Sphären, die traditionell als

99 Vgl. hierzu auch Hegels Ausführungen über »besondere Staaten« und »besondere In-

stitutionen«, die angesichts der »Idee des Staats« aufgehoben (konserviert) werden, in

GPhR, § 258 Z: »Bei der Idee des Staats muß man nicht besondere Staaten vor Augen

haben, nicht besondere Institutionen,manmuß vielmehr die Idee, diesen verwirklich-

ten Gott, für sich betrachten. Jeder Staat, man mag ihn auch nach den Grundsätzen,

die man hat, für schlecht erklären, man mag diese oder jene Mangelhaftigkeit daran

erkennen, hat immer, wenn er namentlich zu den ausgebildeten unserer Zeit gehört,

die wesentlichen Elemente seiner Existenz in sich.«

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 241

Staat und Kirche bezeichnet werden, hier nicht als getrennte, d.h. abstrakte,

rechtliche und politische Körperschaften verstanden werden. Als vorteilhaft

kann diese Einheit sich aber nur dann erweisen, wenn sie im Geist vermittelt

ist, da wir es andernfalls – das dürfte klar sein – mit einer irgendwie gear-

teten Form der Theokratie zu tun hätten.100 Doch es gibt hier eine wirkliche

Aufhebung. Diese Dialektik von Staat und Kirche erkennt bereits der junge

Hegel:

Im Geist der Kirche handelnd, handelt der Mensch als Ganzes nicht nur ge-

gen einzelne Staatsgesetze, sondern gegen den ganzen Geist derselben, ge-

gen ihr Ganzes. […] Will der Staat fest an seinem Ganzen hängen und mit

Gewalt die überströmende Kirche von seinen Ufern abhalten, so wird er un-

menschlich und ungeheuer und wird den Fanatismus erzeugen […]. Ist aber

das Prinzip des Staates ein vollständiges Ganzes, so kann Kirche und Staat unmög-

lich verschieden sein. (Hegel 1986p, 444)

Damit bricht der Lutheraner Hegel radikal mit der altkirchlichen Idee von der

civitas Dei wie auch mit der lutherischen Lehre von den zwei Regimenten (vgl.

Jaeschke 2003, 85). Handelt es sich bei diesen zwei Regimenten nämlich so

oder so um eine (eindeutige) göttliche Regierweise, dann ist eine (zweiwertige)

Trennung der Sphären oder gar eine Hierarchisierung derselben mit dem

Auftreten des aufklärerischen Grundgedankens und der Explikation des

Geistbegriffs ohnehin obsolet. Damit geht für Hegel aber gerade keine

Schmälerung des Geistes des Christentums einher, vielmehr erfüllt sich

dessen freiheitliches Prinzip in der bürgerlichen Freiheit (ganz im Sinne der

begrifflichen Einheit von Freiheit und Souveränität).

Nicht die christliche Freiheit der Subjektivität wird imRechtsbegriff der bür-

gerlichen Freiheit zum Verschwinden gebracht, sondern es wird gesagt, daß

erst dann, wenn man die bürgerliche Freiheit auf die christliche Freiheit der

Subjektivität bezieht, zum Begriff komme, was in der Freiheit aller zur Sub-

stanz der Gesellschaft und ihres Rechts und Staates geworden ist. (Ritter

2003e, 368)

100 Vgl. auch Jaeschke 2003, 85: »Dieser Begriff [des Protestantismus; Anm. T.M.] bezeich-

net zwar eine Einheit, aber nicht die einer theokratischen Verfassung. Die Entgegen-

setzung von Hegels Position sowohl gegen das geläufigeModell einer Einheit als auch

das einer Trennung des Geistigen und des Weltlichen ist deshalb nicht widersprüch-

lich, weil Hegel genauer als sonst üblich zwischen Religion und Kirche unterscheidet.«

Vgl. auch GPhR, § 270.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Kritik der ethischen Institution

Was auf subjektiver Ebene in der religiösen Sphäre bereits eingelöst ist und

besonders das lutherische Denken auszeichnet, wird nun allgemeine und ob-

jektive Wirklichkeit der Freiheit (vgl. ebd., 373). Das vernünftige Staatsleben

verwirklicht sich so im absoluten Geist. Anders gesagt, es verwirklicht sich

vom absoluten Geist her und auf diesen hin, indem es dem Realen der Ver-

nunft treu ist. »Diese Vernunft verwirklicht der Wille im Staatsleben.« (Ä

I, 136) (Es geht Hegel also keinesfalls darum, etwa den Protestantismus zur

Staatsreligion zu erklären [vgl. Jaeschke 2003, 85].) Es ist das »Leben in dieser

Sphäre« (des absoluten Geistes) aber gleichzeitig das »Leben in der Religion«

(Ä I, 139).

Denn die Religion ist die allgemeine Sphäre in welcher die eine konkrete To-

talität dem Menschen als sein eigenes Wesen und als das der Natur zum

Bewußtsein kommt und diese eine wahrhaftigeWirklichkeit allein sich ihm

als die höchste Macht über das Besondere und Endliche erweist, durch wel-

che alles sonst Zertrennte und Entgegengesetzte zur höheren und absoluten

Einheit zurückgebracht wird. (Ebd.)

ExkursXIII:Damit ist aber keinesfalls gesagt, dass allein das Christentumdiese

Bestimmung erfüllt. Es ist an dieser Stelle geboten, mit Hegel über Hegel hin-

auszugehen. Denn es mag zwar sein, dass der ›Hegel der Phänomene‹, wie er

in der Phänomenologie und den Vorlesungen (besonders denen über die Philoso-

phie der Religion) auftritt, eine systematische, dabei aber stilisierte und reali-

ter unhaltbare Genealogie eines religiösen Bewusstseins liefert, allerdings darf

dabei nicht vergessenwerden, dass dieseDarstellungen anhandder Phänome-

ne (des Absoluten) immer für uns als ideale Leser*innen und Hörer*innen, an-

ders gesagt, für uns als Geist gedacht sind. Darüber hinauswäre es eine gewagte

These, Hegel unterstellen zu wollen, eine faktische, lineare Genealogie sämtli-

cher Religions-, Kunst- und Kulturformen anzunehmen. Hegel schreibt als Lo-

giker undMetaphysiker, nicht als Religions-, Kunst- oder Kulturwissenschaftler.

Davon abgesehen bietet Hegel selbst Ansätze für interreligiöse und -kulturelle

Anerkennung, wenn er z.B. darauf hinweist, dass sich sämtliche Religionen in

ihrem wesentlichen Zweck, nämlich der Sittlichkeit, treffen. Natürlich erfolgt

dieses Urteil im kritischen Geist: »Dieser Zweck ist bei den Religionen aller Völ-

ker deutlich, sie haben alle das miteinander [gemein], daß sie sich immer dar-

auf beziehen, dieGesinnunghervorzubringen,welche keinObjekt bürgerlicher

Gesetze sein kann, – und sie sind besser oder schlechter, […] je nachdem die

Religion [mehr] mit ihren Schrecken auf die Einbildungskraft und durch diese

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 243

auf den Willen, oder mehr durch moralische Triebfedern wirken will.« (Hegel

1986m, 137f.) Der Grundgedanke einer »Politik der Anerkennung« (vgl. Taylor

1997) ist keinesfalls frei von Bedingungen, genauso wenig, wie das Recht auf

Anerkennung allein dem Zufall unterliegen darf. Den Maßstab bilden hierbei

folglich keine positiven Normen oder Gesetze, sondern allein das Faktum der

Vernunft kann als solch ein Regulativ wirken. Und auch im interreligiösen Ver-

hältnis muss der gemeinsame Fokus auf die Sittlichkeit aus Vernunftgründen

als unhintergehbar gelten. Wer also den interkulturellen und -religiösen Dia-

log führenwill, muss –mit Hegel (und Lessing) gesprochen – »Moralität als das

Höchste des Glaubens anerkennen und in jedem anderen Sektengläubigen, in

demereinenFreundfindet, einenBruder, einenAnhängerdergleichenReligion

umarmen – und ein solcher Christ wird zu einem solchen Juden sagen wie der

Klosterbruder zuNathan [IV, 7]: Ihr seideinChrist! –BeiGott, Ihr seideinChrist!/

Ein bessrer Christ war nie!/[und] einem solchen Christen entgegnet ein solcher

Jude:/Wohluns!Dennwas/MichEuchzumChristenmacht, dasmachtEuchmir/

ZumJuden!« (Hegel 1986m, 130f.)MitdemPrinzipderVernunft inFormderSitt-

lichkeit ist folglichauchdasPrinzipderDialogizitätaufAugenhöheund jenseits

des (hermeneutischenoder ideologischen)Vorurteils benannt.Die vernunftge-

mäßeund sittlicheKongruenz imBewusstseinderunterschiedlichen religiösen

Subjekte ist die Bedingung derMöglichkeit des anerkennendenDialogs.

Vor diesemHintergrund lässt sich nun auch deutlich erkennen, warumHegel

die kantische Trennung von Tugend und Recht bzw. Ethik und Politik revi-

diert. Gilt eine solche Trennung, dann bleibt dem realen sittlichen Subjekt

im Angesicht eines sich verselbstständigenden institutionellen Corpus von

Rechten und Gesetzen nur der Weg Antigones (siehe Kapitel III.4): »Das In-

dividuum hat so nur die heroische Möglichkeit, sich und sein Gewissen in

der Kollision mit den unsittlich gewordenen Institutionen geltend zu ma-

chen und sich zu opfern. Aber das ist die Tugend der Ausnahmen.« (Ritter

2003d, 308) Hegel geht es aber gerade darum, den ethischen Akt nicht einfach

als punktuelles Ereignis zu fassen (was ja durchaus möglich ist), sondern die

Sittlichkeit (und damit die Vernunft) im institutionellen Modus zu begreifen.

Ritter fasst Hegels Gedanken zusammen: »Er hat Moralität und Sittlichkeit

in den Zusammenhang des Rechtssystems hineingenommen und dieses als

Grund und Bedingung der Sittlichkeit begriffen (vgl. [GPhR,] § 4): Freiheit

ohne die Voraussetzung des Rechts vermag nur als innere Möglichkeit, nicht

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Kritik der ethischen Institution

als sittliche Wirklichkeit zu bestehen.« (Ritter 2003d, 309)101 Folglich kann

auch erst dort von Recht gesprochen werden, wo sichergestellt ist, dass die

subjektive Freiheit aller objektiv wird – und das geschieht im realen ethisch-

politischen Akt und dem Bewusstsein des eigenen sittlichen Seins/Wesens.

Das bedeutet aber, dass jedem Subjekt jederzeit die rechtliche und gesetzliche

Möglichkeit zugesichert werden muss, sich (z.B. im Falle von Zweifel oder

gar Verzweiflung angesichts institutioneller Mechanismen) wieder und wie-

der als selbstbestimmtes sittliches Subjekt begreifen zu können. Hegel bringt

dies auf folgende Formel: »[I]ch habe Eigentum und es soll mir zu eigen blei-

ben; kommt es in Gefahr, so verschafft mir das Gericht mein Recht.« (Ä I,

136)102 Dies kann nicht durch passives Regiert-Werden vonstatten gehen. Das

Subjekt muss selbst (Mit-)Regent sein. Hegel erkennt diesen Sachverhalt und

bringt ihn deutlich auf den Punkt, wenn er mit kritischem Blick auf die engli-

sche Reformbill schreibt, dass die nach-aufklärerischenMenschen doch eigent-

lich »gelernt haben, was das Regieren wirklich ist, und daß dazu noch etwas

Weiteres gehört als die Prinzipien«, worunter wir die »allgemeinen Vorstel-

lungen von der Freiheit, der Gleichheit, dem Volke, dessen Souveränität usf.«

verstehen (Hegel 1986y, 126f.).Worum aber handelt es sich bei diesem »Weite-

ren«, wenn darunter nicht das Volk und dessen Souveränität fällt? Gemeint ist

damit jener Überschuss des sittlichen Aktes, den dieser im Verhältnis zu sei-

nem objektiven Sein, d.h. der Gesetzgebung und der Rechtsprechung, bildet,

also das sich im freiheitlichen Register dieses Aktes bestimmende sittliche

Subjekt der Autonomie selbst als (Rechts-)Quelle und Autor*in der symboli-

schen Formfunktionen (Recht und Gesetz) und der entsprechenden Selbstab-

bildung (Volk und Souveränität). Wird dieser sittliche Rest durch institutio-

nelle Selbstgenügsamkeit minimiert (z.B. in hypertropher Verwaltung) oder

gar ausradiert (z.B. in einer Diktatur), kann das Wort ›Rechtsstaat‹ zwar im-

mer noch Verwendung finden, allerdings zeigt die kritische Prüfung, dass das

unsittliche Prozedere die Verwendung der Begriffe Recht und Staat verbietet,

101 Komplementär dazu lässt sich die Erkenntnis Manfred Riedels lesen: »Die Freiheit

kann als ›Idee des Rechts‹ nur unter der Voraussetzung begriffen werden, daß sie ge-

schichtlich bereits verwirklicht und dem positiven Recht und Staat immanent ist.«

(Riedel 1969b, 37) Vgl. hierzu auch Enz., §§ 483-486.

102 Es versteht sich, dass der Term »soll« in dieser Formel im Sinne des Sittengesetzes zu

verstehen ist. Der hegelsche Begriff des Eigentums ist ebenfalls an die Autonomie ge-

bunden und unbedingt von einer schrankenlosen Inbesitznahme zu unterscheiden.

Siehe hierzu auch Exkurs XIV.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 245

da diese als Begriffe korrekt nur im Sinne der subjektiven Freiheit (Sitten-

gesetz) und der objektiv gewordenen Freiheit aller (Sittlichkeit) Verwendung

finden können.

Hegel sieht dies genau, denn »eine Menge von Menschen kann sich den

Titel von Volk geben, und mit Recht, denn das Volk ist diese unbestimmte Menge«

(ebd., 127; Herv. T.M.).103 In der Selbstbestimmung des Volks (z.B. durch ei-

ne Verfassung) tritt es selbst erst hervor. Der Akt ist dabei konstitutiv für die

Verfassung bzw. Bestimmung (die constitutio ist die conditio) des Volks (nicht

als populus oder gens, sondern als humana) und seines Rechtssystems; aber

als solcher ist er qua Subjekt selbst außerhalb dieser Bestimmungen, da er

den Übergang von subjektiver zu objektiver Freiheit markiert und als Rechts-

quelle bzw. Reales des Begriffs vom Menschen (d.h. vom Geist) wirkt.104 Mit

Pascal gesprochen: Der Mensch übersteigt den Menschen darin unendlich,

da er sich selbst als sein Begriff bestimmt. Die Notwendigkeit, mit der dieser

Übergang stattfindenmuss, ergibt sich schlichtweg aus der Tatsache, dass die

Trennung von Ethik und Politik im Kontext eines institutionellen Narrativs

zu einer Verklärung der subjektiven Position führen kann, in der subjektives

›Geschick‹ und Staatsleben als abstrakte Positionen auftreten. Und dasselbe

gilt im pseudo-liberalen (sagen wir ruhig: neoliberalen) Register. Wenn jedes

Subjekt ›seines eigenen Glückes Schmied‹ ist, dann ist es entweder dem Zu-

fall oder einer elaborierten und zentralisiertenMachtinstanz geschuldet, dass

ein Staat als Rechtsstaat zusammenhält. Eine solche »Sammlung ohne Prin-

zip« bedürfe der »Not und Übermacht …, um sich miteinander zu vertragen;

103 Vgl. auch Hegels Gedanken zur ursprünglichen »Versammlung der Volksgeister«, die

unbedingt im Plural zu denken sind und deshalb (zunächst) »unter dem Oberbefehl

mehr des Einen als seiner Oberherrschaft [stehen]« (PhG, 530).

104 Vgl. auch VGPh I, 116f.: »Ein Volk, das dieses Bewußtsein der Freiheit hat, gründet sein

Dasein auf dieses Prinzip. Die Gesetzgebung, der ganze Zustand des Volkes hat seinen

Grund allein imBegriffe, den der Geist von sichmacht, in denKategorien, die er hat. […]

[N]ach der praktischen Seite hängt damit zusammen, daßwirkliche Freiheit, politische

Freiheit aufblühe.Diese beginnt nur da,wodas Individuum für sich als Individuumsich

weiß, als Allgemeines, als Wesentliches, welches als Individuum einen unendlichen

Wert hat […]. Darin ist das freie Denken des Gegenstandes enthalten – des absoluten,

des allgemeinen, wesentlichen Gegenstandes. Denken heißt, etwas in die Form der

Allgemeinheit bringen; sich denken heißt, sich in sich als Allgemeines wissen, sich die

Bestimmung des Allgemeinen geben, sich auf sich beziehen. Darin ist das Element der

praktischen Freiheit enthalten.«

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Kritik der ethischen Institution

vorzüglich aber, in Rücksicht aufs Ganze, der speziellsten göttlichen Provi-

denz, um es notdürftig zu erhalten« (Hegel 1986q, 467). Damit aber wäre das

Moment des Zufalls in seiner besonderen (abstrakten) und eben nicht allge-

meinen Form (als konkreter, realer sittlicher Akt) konstitutiv für den Rechts-

begriff, was natürlich unzulässig ist.

Exkurs XIV: Ein Beispiel für diese »Übermacht«, die zudem den Gedanken der

»speziellsten göttlichen Providenz« integriert, bildet der Neoliberalismus. Wie

die Bezeichnung bereits verrät, versteht sich der Neoliberalismus als eine Form

des Liberalismus und damit als freiheitliche Ideologie. Sein liberales Konzept

muss dabei deshalb als Ideologie betrachtet werden, da der Neoliberalismus

seinen Rückhalt in unterschiedlichen markt-ökonomischen Narrativen findet:

Zum einenwäre da dasNarrativ eines ökonomischenDarwinismus, bei dem es

darum geht, dass das Subjekt, das sich am besten an das ›Gesetz des Marktes‹

(das seinerseits im naturalistischen Modus fehlinterpretiert wird) anzupassen

vermag, sich auch durchsetzen wird. Ganz im Geiste der protestantischen Ar-

beitsethik à laMaxWeber gilt der Verlierer dann zuRecht als Verlierer, da er als

›Schmied seines eigenen Schicksals‹ offenbar versagt hat. Zum anderen wirkt

der Neoliberalismus als Metaerzählung, die den Abbau traditioneller sozialer

Kapazitäten zugunsten des großen Ganzen jener Marktgesetzlichkeiten legiti-

miert. Dass dies mit der Verschärfung sozialer Ungleichheit einhergeht, wird

dannabermitVerweis aufdas ersteMomentbegründet.AuchzuHegelsZeiten,

in denen es zwar keinen Neoliberalismus, wohl aber einen Kapitalismus gab,

warbereits klar, dass »derRuhmundderReichtum…esüberflüssig [macht], auf

die Grundlage der vorhandenen Rechte zurückzugehen, wozu bei den Völkern,

die den Druck derselben empfinden, die äußerliche Not und das dadurch ge-

weckte Bedürfnis der Vernunft treibt« (Hegel 1986y, 105). Es ist bemerkenswert,

dassHegelhier einedirekteLinie zwischenNotundVernunftbedürfnis zieht, da

dieser Zusammenhang auf eine radikalaufklärerische Haltung hindeutet. Die-

se – wenn auch etwas krude –Motivation zumVernunftgebrauch wird imNeo-

liberalismus jedoch durch imaginäre Ideologien (z.B. Konsumismus, Lifestyle,

Ich-AG, abstrakte Selbstverwirklichung etc.) verbaut. Wo sich also ein Rechts-

staat der neoliberalen Logik verschreibt, da gerät das Verhältnis von öffentli-

chemund Privatrecht in eine Schieflage zugunsten des Letztgenannten. Damit

ist aber der vernünftige Staatsbegriff suspendiert. Denn wenn das Recht letzt-

lich auf abstraktem Privatrecht beruht, dann hat ein Subjekt im Staat auch nur

die Rechte, die es sich als dieses besondere Individuum erworben hat »und der

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 247

Staat hat bei solcher Schmälerung seiner Macht keine andere Verrichtung, als

es zu bestätigen, daß seineMacht ihm entrissenwurde, so daß, wenn der Staat

alleGewalt verliert unddochderBesitz der Einzelnenauf derMachtdes Staates

beruht, der Besitz derjenigen notwendig sehr schwankend seinmuß, die keine

andereStützehabenalsdieStaatsmacht,diegleichNull ist« (Hegel 1986q, 468).

Im Neoliberalismus zeigt sich dieses politische Ungleichgewicht natürlich im

Phänomen des Kapitalbesitzes bzw. – in hegelscher Terminologie – im Eigen-

tum.Wennwir gesehen haben, dass dasObjektiv-Werden der subjektiven Frei-

heit fürHegel immermitdemProzessder symbolischenAneignung inVerbindung

steht (siehe Kapitel III.4), dann ist leicht nachzuvollziehen, dass dieser auch ei-

ne reale Aneignung folgen muss. (Über Sinn und Unsinn einer imaginären Aneig-

nung unterrichtet bekanntlich Kants Beispiel von den hundert Talern.) Ein ein-

faches Beispiel für die reale Aneignung im Sinne des Sittengesetzes bildet die

Verwandlung kirchlicher Güter in öffentliche Gelder in der Revolutionszeit. So

gilt auch für Hegel, »daß die ›reelle Seite undWirklichkeit‹ aller Sachen als Ei-

gentum in dem liegt, was derMensch imAneignen, Verändern undNutzen aus

ihnen und mit ihnen macht (vgl. [GPhR,] § 59)« (Ritter 2003c, 269). Im wirkli-

chen (vernünftigen) Rechtsstaat findet dies aber natürlich im sittlich-objekti-

venModus und nicht allein imwillkürlich-subjektiven Freiheitsinn statt, wie es

im Neoliberalismus der Fall wäre. Der freie Wille, den Hegel zu Beginn seiner

Rechtsphilosophie nicht umsonst als konstitutiv für den Rechtsstaat identifiziert,

zeigt sich bei der Aneignung gerade dann als im sittlichen Sinne frei, wenn er

sich zunächst selbst inBesitznimmt,d.h.wirklichautonomerWille ist. Sounter-

scheidetHegel zwischen demBegriff des Besitzes und demdes Eigentums, um

damit die Differenzierung zwischen den zwei Willenskapazitäten anzuzeigen.

»Daß Ich etwas inmeiner selbst äußeren Gewalt habe,macht den Besitz aus, so

wiedie besondere Seite, daß Ich etwas ausnatürlichemBedürfnisse, Triebeund

der Willkür zu demMeinigen mache, das besondere Interesse des Besitzes ist.

Die Seite aber, daß ich als freier Wille mir im Besitze gegenständlich und hier-

mit auch erst wirklicher Wille bin, macht dasWahrhafte und Rechtliche darin,

die Bestimmung des Eigentums aus.« (GPhR, § 45) Einmal mehr zeigt sich hier,

wie Hegel mit Kants »Ethik der Autonomie« (Henrich 2001b) über Kant selbst

hinausgeht und so eine Versöhnung von Ethik und Politik begreiflich macht.

Zugleich zeigt dieRechtsphilosophie aber auchden kritisch-regulativenMaßstab

des modernen Eigentumsrechts auf, welches durch die neoliberale Ideologie

verunstaltet wird. Das Scheitern desNeoliberalismus zeigt sich dabei vor allem

in dem Sachverhalt, dass die hegelsche Idee der Aneignung das ökonomisie-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Kritik der ethischen Institution

rende Konzept des Naturalismus aushebelt. Dabei spielt die symbolische An-

eignung die entscheidende Rolle: »Wo … die Sache unmittelbar als ein Natürli-

ches genommenwird, bleibt außer Betracht, daß die zur Sache gewordeneNa-

tur keinenHalt und keine Selbstständigkeit in sich hat.« (Ritter 2003c, 269) Der

Mensch legt »einenanderenZweck« indieSache; »ichgebedemLebendigenals

meinem Eigentum eine andere Seele, als es hatte; ich gebe ihm meine Seele«

(GPhR, § 44 Z); die Natur »nehme ich mit dem Denken in Besitz« (GPhR, Notiz

zu § 44). »Daher gibt es fürHegel keineMöglichkeitmehr, Freiheit aus demNa-

turzustanddesMenschenoderauseinemgeschichtslosenkonstantenNaturbe-

griff herzuleiten.« (Ritter 2003c, 270) Damit aber scheitert der Neoliberalismus

bereits im Prinzip.

Es ist bemerkenswert, dass Hegel den sittlichen Rechtsbegriff im Register

des absoluten Geistes verortet, indem er auf religiös-theologische Begriffe

zurückgreift: »Das Recht ist etwasHeiliges überhaupt, allein weil es das Dasein

des absoluten Begriffes, der selbstbewußten Freiheit ist.« (GPhR, § 30) Auch

hier zieht sich eine Linie vom jungenHegel zumHegel der Berliner Zeit, wenn

er bereits um 1795/96 Überlegungen anstellt, wie das Verhältnis von Bergpre-

digt und überliefertem Gesetz einzuschätzen sei: Der »Zweck Jesu« sei ge-

wesen, »den Sinn für Moralität wieder zu erwecken« und das »besonders im

Gegensatz gegen das, was etwa ein bloß gesetzlicher Levite zu tun schuldig

[war]« (Hegel 1986m, 138f.). Die – teils gleichnishafte –Moralpredigt mag da-

bei durch ihren narrativenWert bestechen, aber das Prinzip der »moralischen

Gesinnung« bleibt letztlich erhalten in der Bergpredigt, die Hegel nicht nur auf

einer Höhe mit dem Gesetz sieht, sondern auch als »das complementum der Ge-

setze« schlechthin deutet (vgl. ebd., 139). Die radikale Ethik Jesu bildet im

Verhältnis zum institutionellen Recht (hier: dem Dekalog) einen Überschuss.

Nicht zuletzt lässt der vierundzwanzigjährige Hegel Jesus auch den kategori-

schen Imperativ verkünden (vgl. Hegel 1989b, 216; Ackermann 2011).

In der Phänomenologie führt Hegel diesen Gedanken mit Blick auf den Ei-

gentumsbegriff (siehe den vorangegangenen Exkurs XIV) weiter aus. So hängt

die Vermehrung des Eigentums (wohlgemerkt: nicht des Besitzes!) durchaus

mit dem Dienst am Nächsten bzw. der Nächstenliebe zusammen:

Ein Individuum vermehrt sein Eigentum auf eine gewisse Weise; es ist

Pflicht, daß jeder für die Erhaltung seiner selbst wie auch seiner Familie,

nicht weniger für die Möglichkeit sorgt, seinen Nebenmenschen nützlich zu

werden und Hilfsbedürftigen Gutes zu tun. Das Individuum ist sich bewußt,

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 249

daß dies Pflicht ist, denn dieser Inhalt ist unmittelbar in der Gewißheit

seiner selbst enthalten […]. (PhG, 473f.)

Hegel fügt sogleich hinzu, dass der Menschen in seinem »Gewissen« (lies:

seinem Selbstbewusstsein als Geist) »sich schlechthin frei weiß […], es [Recht

und Gesetzt; Anm. T.M.] zu unterlassen sowie zu erfüllen«, da er sich selbst

dazu die »absolute Befugnis gibt« (PhG, 475). Es gibt folglich eine situative

Befugnis auch zum Gesetzesbruch, nämlich dort, wo sich das Gesetz als un-

sittlich erweist und nur noch abstrakter, statischer Selbstzweck ist. An diesem

Punkt ist es weniger geboten, das Gesetz innerhalb derselben Gesetzestraditi-

on auszulegen, als es neu zu bestimmen, und zwar aus dem Bewusstsein des

Sittengesetzes. Dabei gehört es zum »Wesen des Gewissens, dies Berechnen

und Erwägen abzuschneiden und ohne solche Gründe aus sich zu entscheiden«

(PhG, 475f.). Was Hegel hier aus dem Freiheitsbegriff logisch ableiten kann,

entspricht aber in der Tat demEffekt, den das »complementumder Gesetze« er-

zielt, was sich biblisch etwa in dem Samaritergleichnis oder Jesu Umgangmit

Frauen und Aussätzigen – kurz: Minderheiten – widerspiegelt. Deutlich zu-

tage tritt das analoge Verhältnis von Bergpredigt und Sittengesetz aber im

Doppelgebot der Liebe. Da sich die Pflicht aus der Selbstgewissheit herleitet

– wodurch dementsprechend überhaupt erst das hervortritt, was man um-

gangssprachlich als Gewissen bezeichnet –, erfüllt das individuelle Ich in der

Pflicht gegen sich selbst als einzelnes Allgemeines auch die Pflicht gegenüber

seinem Nächsten. »In der Erfüllung der Pflicht gegen den Einzelnen, also ge-

gen sich, wird also auch die gegen das Allgemeine erfüllt.« (PhG 475)

Hierin wird schließlich auch der schöpfungstheologische Gedanke vom

Wissen um Gut und Böse (Gen 3,22) eingelöst. Dieses Wissen ist wesentlich

situativ und dynamisch – und darin ist es faktisches Wissen. ›Gut‹ und

›böse‹ bezeichnen keine substanzontologischen Grundkategorien, es han-

delt sich bei ihnen lediglich um Adjektive, mit denen eine Situation unter

dem Gesichtspunkt des Sittengesetzes sinnvoll (also allgemeingültig und

-verständlich) von einem Subjekt beschrieben werden kann. Hegel bringt

die in der sprachlichen Ausdrucksform angelegte Problematik einer Ver-

wechslung von Seins- und Sinnthematik auf den Punkt: »Die Schwierigkeit,

die in diesen Begriffen stattfindet, ist allein das Festhalten am Ist und das

Vergessen des Denkens, worin die Momente ebenso sind als nicht sind, – nur

die Bewegung sind, die der Geist ist.« (PhG, 568)

Der Mensch als solcher hat die Kapazität jenes Wissen, das traditionell

– trotz des institutionell-ideologisch missbrauchten Narrativs vom Sünden-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Kritik der ethischen Institution

fall – bei Gott allein sein soll, aus sich selbst hervorzubringen und in seinen

Taten, seiner Arbeit und seinem Dienst am Nächsten zu verwirklichen. Wo

der Mensch glaubt, diesesWissen in dem Akt der (Selbst-)Bewusstwerdung –

für den das mythologische Motiv des Essens vom Baum der Erkenntnis steht

– gerade verloren zu haben – was kirchenpolitisch durch die Lehre von der

(Erb-)Sünde implementiert wurde –, da vermeint er, einWissen zu haben, das

er, entsprechend seiner kruden Logik, eigentlich gar nicht haben könnte und

dennoch in Anspruch nimmt. Es ist die typische petitio principii, wodurch in

letzter Konsequenz eine Deutungshoheit einzelner Ausnahmeindividuen (je-

ner ›heiligen Männer‹, deren Glauben angeblich stärker sei, als z.B. derjenige

der Laien oder der Frauen) legitimiert wird. Und es ist diese Inanspruchnah-

me, die einen sekundären Mythos von der Sünde konstruieren muss, um sich

abzusichern. Auf der Basis einer positivistischen Offenbarungslehre meint

›man‹ dann zu wissen, was der göttliche Plan wenigstens im Anfang ist, ob-

wohl doch jederzeit hervorgehoben wird, dass ›seineWege unergründlich sei-

en‹. Auf diese Weise begründet jene Inanspruchnahme die hierarchisierende

Idee einer Schafherde, die dem jenseitigen Gott gehört, aber von diesseitigen

Schäfern gehütet wird. Anders gesagt, die Kinder Gottes müssen ihr Leben

lang von den Vätern der Kirche erzogen werden, die sich dann auch dafür

verantwortlich zeigen, dass die Väter der Nation über jenes infantile Volk mit

strenger Hand herrschen. »[S]o sind durch das Prinzip der patriarchalischen

Regierung die Untertanen für unmündig erklärt«, klagt Hegel (VPhG, 161).

»[D]ie freie Empfindung, der moralische Standpunkt überhaupt ist dadurch

gründlich getilgt.« (Ebd.)105 Gegen die Geisteshaltung, die auf diese Weise

evoziert wird, wendet sich bereits der junge Hegel mit klaren Worten. Das

Ganze sei nichts anderes als »Kindersinn«:

Die Staatsverfassungen, Gesetzgebungen und Religionen der Völker tragen

lange noch Spuren ihres ursprünglichen kindlichenGeistes an sich, auchwenn

dieser schon längst verflogen ist. Lange ist noch die Gewalt in den Händen

eines Einzigen, von dem eine Familie als von ihrem Vater sie mit Kindersinn

ausüben ließ – wenn das Volk längst aufgehört hat, eine Familie, und der

Fürst, ein Vater zu sein. […] Der kindliche Geist in den Religionen hat sich län-

ger erhalten, und diese tragen immer Spuren desselben an sich […]. Dieser

105 Vgl. auch die Anmerkung Karl Hegels, der darauf hinweist, dass der »moralische Stand-

punkt hier in dem strengen Sinne gemeint ist, wie ihn Hegel in der Rechtsphilosophie

bestimmt hat, als der der Selbstbestimmung der Subjektivität […]« (ebd., Anm.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 251

Kindersinn in der Religion sieht Gott als einen mächtigen Herrn an, der im

übrigen Neigungen, Leidenschaften, auch gar Launen hat – Gott ruht aus –,

wie die Herrscher unter Menschen, und [der] also nicht immer nach der Re-

gel des Rechts straft oder glücklichmacht, bei demman sich also einschmei-

cheln kann, gegen den man mehr Furcht, höchstens Ehrfurcht [empfindet],

als man ihm Liebe weiht […]. (Hegel 1986l, 54.55; Herv. T.M.)

Dieser allmächtige launische Gott nach dem Bild eines römischen Kaisers106

wird nicht nur durch die Logik dekonstruiert, sondern durch die Schrift

selbst, die durch Christi »Bild der Vollkommenheit« (Hegel 1986l, 46) jenes

Herrscherbild konterkariert. Und es versteht sich, dass diese Vollkommenheit

mit einer konstitutiven Lücke versehen ist, die nur dem einfachen Verstand

als σκάνδαλον erscheint. Die wirkliche Souveränität aber integriert diese

Lücke. Und der wirkliche Souverän weiß um sie, ohne deshalb in Angst und

Schrecken zu geraten und sich in die Arme des imaginären Herrschafts-

phantasmas treiben zu lassen. Mit diesem Bewusstsein geht also auch die

Entthronung sämtlicher innerweltlicher Herrscher*innen einher, da deren

Macht in letzter Konsequenz auf der imaginären Macht basiert, deren Bild

aber dem aufgeklärten Ikonoklasmus anheimgefallen ist. Und auch wenn

Hegel dafür bekannt ist, dem Monarchen in einer aufgeklärten parlamen-

tarischen Monarchie einen Platz zuzuweisen, muss man bedenken, dass

derselbe Hegel auch weiß, dass dieser Monarch zwar einen symbolischen

Zweck erfüllt, aber als solcher keine reale Macht hat: »[S]o ist der Anteil des

Monarchen an der Regierungsgewalt mehr illusorisch als reell […].« (Hegel

1986y, 117)107

Es ist aber vollkommen klar, dass das Imaginäre nichts ist, das sich aus

dem menschlichen Dasein einfach ausradieren ließe (wenn auch Versuche in

dieser Richtung gemacht wurden).108 Das Imaginäre ist wie das Reale und

106 Vgl. hierzu Alfred North Whiteheads formallogisch motivierte Kritik an den Vorstel-

lungen von »Gott nach dem Bild eines Reichsherrschers, Gott nach dem Bild einer

Personifizierung moralischer Energie und Gott nach dem Bild eines philosophischen

Grundprinzips« (Whitehead 1987, 612), die Hegel hier vorwegnimmt.

107 Vgl. hierzu den Zusatz aus der Rechtsphilosophie, in dem Hegel erklärt, dass die mon-

archische Tätigkeit in nichts weiter bestünde als darin, »mit seinem Namen zu unter-

schreiben« (GPhR, § 279 Z).

108 Dass es sich hierbei umeine transzendentallogische Tatsachehandelt, zeigt sich ander

Irreduzibilität der transzendentalen Ideale, die Kant identifiziert: »Diese Gegenstän-

de suggerieren einen objektiven Modus der Existenz, den sie schlechtweg nicht besit-

zen können. Aber trotzdemwir das wissen, bleiben wir ihrer Suggestionskraft wehrlos

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 Kritik der ethischen Institution

Symbolische fester Bestandteil der conditio humana. Auch Hegel erkennt, dass

dieses illusorische Element nur Schein ist, aber er weiß auch, dass dieser

Schein in einer aufgeklärten Gesellschaft als solcher erkannt ist und begreif-

bar wird, so dass am Schein das Wesen sichtbar wird (siehe Kapitel III.5).

Allein aus diesem Grund räumt Hegel dem Imaginären in der symbolischen

Ordnung einen Platz ein, nämlich die Vorstellung des Monarchen. Man beach-

te dabei die Mehrdeutigkeit des Begriffs Vorstellung, der einerseits das reine

Imaginäre bezeichnet, andererseits auf einTheater- bzw. Schauspiel anspielt,

das es zwar ernsthaft aufzuführen gilt, das aber seine Geltung allein im sym-

bolischen Register entfaltet und eben nur gespielt und nicht ›echt‹ ist. Unter

die Bedeutungen des Begriffs fällt aber natürlich auch die heikle Vor-Stellung

des Monarchen im Sinne der ἀρχή. Das Imaginäre dient in dieser Hinsicht

aber der Integration sowohl des Subjekts wie auch der Gemeinschaft. Mit an-

deren Worten, es dient der notwendigen Institutionalisierung der Sozialität,

indem es den Einheitssinn der (aufgeklärten) gemeinschaftlichen Selbstabbil-

dung bedingt. Aber Hegel weiß auch um die Gefahren dieses Unterfangens

und hält mit Blick auf jenes spezifische imaginäre Element des Monarchen

Folgendes fest: »Der Begriff des Monarchen ist deswegen der schwerste Be-

griff für das Räsonnement, d.h. für die reflektierende Verstandesbetrachtung,

ausgeliefert. […] Nicht nur der echte (physische) Gegenstand der Reflexion, den wir

als Gegenstand erster Ordnung bezeichnet haben, läßt sich nicht ins endliche Denken

hineinziehen und in ihm auflösen. Dasselbe gilt bis zu einem gewissen Grad auch von

den Gegenständen zweiter Ordnung, die Produkte der Selbstsetzung des Denkens sind.

Die Reflexion entläßt sie zwar aus sich, aber wenn sie dieselben zurückzuziehen ver-

sucht, entdeckt sie, daß sich der ursprüngliche Prozeß nur partiell rückgängig machen

läßt. Es bleibt ein Restbestand der Reflexion ›draußen‹, der sich der Zurücknahme in

das Denken endgültig widersetzt. D.h., der Reflexionsprozeß ist nur partiell reversibel und

kann nur in inzidentellen Beständen sich selbst gegenläufigwerden. […] Überdies enthält

der Bereich drei nicht-inzidentelle Objekte des Bewußtseins, die sich überhaupt nicht

auflösen lassen. Kant nennt sie ›Gott‹, ›Seele‹ und ›Welt‹. In anderen Worten: wir be-

gegnen unserer ›eigenen‹ Reflexion, sobald sie einmal vollzogen ist und sich als objek-

tiver Gedanke kristallisiert hat, als etwas Fremdem, das uns in der gleichen absoluten

Weise widersteht wie das tote physische Ding. Der alte Glaube der klassischen Logik,

daß alle Reflexionsvorgänge in das Ich zurückgenommen und in ihm aufgelöst werden

können, ist deshalb irrig.« (Günther 1991, 104.105; erste und dritte Herv. T.M.) Indem

die Vernunft als Sich-Setzende ist, zeitigt der Reflexionsprozess notwendigerweise das

Register des Imaginären; allein das ursprüngliche Ereignis (der Selbst-Setzung) bildet

die Ausnahme (das Reale der Vernunft). Eine Bemerkung am Rande: Wo wir vom Rea-

len der Vernunft sprechen, spricht Günther vomDu (vgl. ebd., 107); dieser Zusammen-

hang muss aber an anderer Stelle expliziert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 253

weil es in den vereinzelten Bestimmungen stehenbleibt und darumdann auch

nur Gründe, endliche Gesichtspunkte und das Ableiten aus Gründen kennt.«

(GPhR, § 279; erste Herv. T.M.) Solange allein seinslogische Verstandeskapa-

zitäten bemüht werden, um den Begriff des Monarchen zu bestimmen, führt

dies nur wieder dahin zurück, dass sich sein Begriff in letzter Konsequenz

»nicht [als] ein Abgeleitetes, sondern [als] das schlechthin aus sich Anfangende«

(ebd.) erweist. Einmal mehr erschiene er als ἀρχή: »Am nächsten trifft daher

hiermit die Vorstellung zu, das Recht des Monarchen als auf göttliche Autorität

gegründet zu betrachten, denn darin ist das Unbedingte desselben enthalten.«

(Ebd.; Herv. T.M.)

Exkurs XV: Das Problem, vor dem die ultramoderne, plurale bzw. pluralisti-

scheGesellschaft steht, verhält sichdiesbezüglichgenaudiametral, insofern sie

die »allgemeine Beförderung der Individuen zu Kleinstaaten« (Legendre 2011,

45) betreibt. Die Angelegenheit bleibt aber in struktureller Hinsicht analog zu

dem, was Hegel beschreibt. Wo das Subjekt unvermittelt zum Schöpfer seiner

eigenen Identität wird, wird es selbst zur ἀρχή. Wir haben es in diesem Fall

aber nicht mit einem Ursprung, sondern mit einer unendlichen Zahl von Ur-

sprüngen zu tun, die sich wechselseitig höchstens durch Zufall in einem drit-

ten Element begegnen. Der Prozess der Institutionalisierung des Subjekts ist

wildwüchsig und daher in höchstem Maße labil, geht mit ihr doch auch die

»normativeSelbstbedienung« (ebd., 76) einher.Dies äußert sich zumBeispiel in

dem Phänomen, bei dem die Selbstattestierung der (Menschen-)Würde dann

in (strukturelle) Gewalt umschlägt, wenn sie etwa mit einer amalgamierten

Opfermentalität zusammenfällt. Der vermittelnden Funktion auf symbolischer

Ebene fehlt hier die fundamentale Referenz, worin die individuelle Subjekti-

vation sich in einer allgemeinen, institutionellen Sozietät und universalen So-

zialität aufgehoben weiß. In diesem Sinne bietet der blanke Pluralismus nicht

das Heil, sondern dasWuchern allein des individuellen Begehrens. »Der sprin-

gende Punkt ist: Wir weigern uns hartnäckig, ein Band zwischen dem Subjekt

und der institutionellen Ordnung anzuerkennen. Unsere ultrawissenschaftli-

chen Gesellschaften tun zuletzt noch so, als ob sie ohne jedes kulturell herge-

stellte Gründungsbild leben könnten […].« (Ebd., 75f.)

Hegels Problemlösungsstrategie ist nun bemerkenswert, und zwar erklärt er,

dass es durchaus bekannt ist, »welche Mißverständnisse sich hieran geknüpft

haben«, und dass es »die Aufgabe der philosophischen Betrachtung ist, eben

dies Göttliche zu begreifen« (GPhR, § 279). Davon abgesehen, dass auf den zi-

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Kritik der ethischen Institution

tierten Passus umgehend eine Darstellung des Begriffs der Volkssouveränität

folgt, wird hieran unmissverständlich deutlich, dass die Regierungsmacht in he-

gelscher Perspektive immer unter demAspekt des TodesGottes, wie ihn die Religionsphi-

losophie expliziert, gefasst werdenmuss. Es gilt nämlich, der Irreduzibilität des Imagi-

nären und seiner symbolischen Funktion Rechnung zu tragen, ohne dass das Bild und

dessen symbolische Funktion sich dabei verselbstständigen.Wird etwa die von allen

gefasste Entscheidung in einem symbolischen Akt durch einen zufällige Per-

son validiert, dann muss dieser Akt auch als rein repräsentativ erkannt wer-

den können.109 Wo die kritische Dekonstruktion jener Repräsentanz zuletzt

nicht beim Ganzen der menschlichen Gemeinschaft, sondern beim (traditio-

nellen) Gottesbegriff bzw. imaginären Wahrheitsgaranten landet, da zeigt es

sich früher oder später, dass die wirkliche Volkssouveränität verfehlt wurde.

Diese Problematik ist also nicht zuletzt auch eine Angelegenheit derTheo-

logie, denn es sind diejenigen Einrichtungen der geistigen Gemeinschaft, die

traditionell als Dogmatik bezeichnet werden, worin die imaginäre Referenz

und das zugehörige Symbolsystem aufgehoben werden.110 Wir haben gese-

hen, dass es auch Hegel nicht etwa darum geht, den Gottesbegriff ein für

alle Mal loszuwerden, stattdessen versucht er eine philosophische Trinitäts-

theologie zu entwickeln, die die Theologie der Tradition vor große, aber un-

abwendbare Herausforderungen stellt. Dabei gelingt es ihm, einen Gottesbe-

griff zu entwickeln, der mit dem aufklärerischen Konzept der Volkssouverä-

nität und der Sittlichkeit aus reiner praktischer Vernunft vereinbar ist und

diese nicht durch eine unreflektierte imaginäre Dimension zu unterminieren

droht. Hier gibt es kein Erstes im Sinne der ἀρχή. Wo das Ganze wirklich

als das Ganze begriffen wird, da ergeben derartige Kategorien keinen Sinn

109 Wenn Hegel schreibt, dass die einzige Macht des Monarchen darin liegt, mit seinem

Namen zu unterschreiben, dann ist das nur die halbe Wahrheit: »Aber dieser Name

ist wichtig: es ist die Spitze, über die nicht hinausgegangen werden kann.« (GPhR, §

279 Z) Der Name ist aber deshalb unhintergehbar, weil er die reine Repräsentation

des »›Ich will‹«, das jede*r frei sagen könnenmuss, »als Person« darstellt (vgl. ebd.). Es

versteht sich, dass unsHegel hier als Denker des frühen 19. Jahrhunderts begegnet und

dass er aufgrund des Zensurdrucks kaum vom Begriff des Monarchen hätte absehen

können. Und dennoch gestaltet sich das (vernünftige) Verhältnis Volk-Monarch analog

zum (vernünftigen) Verhältnis Mensch-Gott, und zwar im Geist.

110 Wir verwenden den Begriff der Dogmatik hier nicht allein im theologischen Sinne,

sondern auch in Anschluss an Legendre 2011, 145.150. Von daher ist hier nicht die Rede

von einer traditionellen (kirchlichen) Dogmatik, sondern von einer Dogmatik, die ein

bewusst ›auto-ikonoklastisches Moment‹ aufweist (vgl. Münchow 2018, bes. 185).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 255

mehr, da sie immer eine Unterscheidung einführen, wodurch eine Relativität

angenommen werden müsste, die entweder per definitionem unbedeutend wäre

– was die Frage aufwürfe, wie sie dann überhaupt als solche Auswirkungen

haben kann (wie es z.B. im Deismus der Fall wäre) – oder absolut bedeutend

sein müsste – was die Frage aufwürfe, warum man dann überhaupt von eine

Relation sprechen muss (womit wir beim Paradox des Theismus wären, so-

fern dieser beim abstrakten Gottesbegriff verbleibt). Diese ethisch-politische

Schieflage maßgeblicher theologischer Paradigmen der Tradition, darf auf

keinen Fall heruntergespielt werden, denn die damit verbundenen (mythisch-

mythologischen) Bilder fordern ihren Tribut.Will daher die Theologie ihrerseits

einen validen Beitrag zum sittlichen Dasein des modernen Menschen leisten, muss sie

nicht allein einen Gottesbegriff, sondern einen theologischen Kanon entwickeln, der mit

dem Begriff der Sittlichkeit und dem der Volkssouveränität vereinbar ist. Das vermag

sie aber nur durch die Treue zum Realen der Vernunft zu bewerkstelligen. »Denn das

Göttliche der Religion alsHandeln ist das Sittliche und die besonderenMächte

des Sittlichen. Diese Mächte aber betreffen, dem reinen Himmel der Religion

gegenüber, das Weltliche und eigentlich Menschliche.« (Ä I, 304) Hegel kann

sich hier als wichtiger Impuls- und Ideengeber erweisen.111

Den Tod Gottes theologisch zu begreifen, ist keine kleine Herausforde-

rung, dafür aber umso nötiger. Hegel selbst sah dies, was sich unter anderem

darin zeigt, dass der Begriff des Todes eine (buchstäbliche) Zentralstellung in

der Vorrede der Phänomenologie einnimmt. Dabei wird die dialektisch-aufklä-

rerische Prozedur durch das Festhalten des Todes symbolisiert: »Der Tod, wenn

wir jene Unwirklichkeit so nennen wollen, ist das Furchtbarste, und das Tote

festzuhalten das,was die größte Kraft erfordert. […] Aber nicht das Leben, das

sich vor dem Tode scheut und von der Verwüstung rein bewahrt, sondern das

ihn erträgt und in ihm sich erhält, ist das Leben des Geistes.« (PhG, 36; Herv. T.M.)

Wo der Tod Gottes hingegen allein die absolute Freiheit (und den Schrecken)

attestiert, da wird er nicht festgehalten. Das Drama der Dialektik von Herr

und Knecht muss jedoch als Ganzes aufgeführt werden: Das ›Geschöpf‹, das

den Gott tötet (ob absichtlich oder unabsichtlich), ermächtigt sich erst dann

seiner selbst, wenn es sich in diesem toten Gott erkennt, »[…] denn Macht

besteht nur darin, sich im Negativen seiner zu erhalten« (Ä I, 234). Ganz nach

der goetheschen Devise: »Was Du ererbt von deinen Vätern hast, erwirb es,

111 »[T]he problem with any theology lacking an adequate concept of divine forgiveness

is that it lacks a proper basis in principle for that free political community of conscien-

tious individuals which is the Hegelian Idea.« (Shanks 1991, 41)

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Kritik der ethischen Institution

um es zu besitzen.« (Goethe 2007b, 32 [Verse 682f.]; vgl. Freud 1974e, 441)

Der Mensch ist wesentlich Gott und tot – diese Erkenntnis bildet die mo-

dern-mythologische, fundamentale Referenz112 der Aufklärung. Der Begriff

des Menschen und der menschlichen Gemeinschaft ist daher nicht einfach

als Substanz vorauszusetzen, sondern eben auch als Subjekt zu verstehen.

Für eine aufgeklärte Gesellschaft bedeutet dies aber, dass sie ihre wesentliche

Substanz immer nur voraussetzen kann, insofern sie sie wiedererkennt – und

darin die gewesene Freiheit in kreative Freiheit verwandelt. Nur im Prozess

der stetigen Wiederaneignung des eigenen Wesens bildet sich die moderne

Gesellschaft. Nur an der ontologischen Lücke, dem Realen der Vernunft, be-

stimmt sich das Wesen des Menschen.

Damit ist aber ein grundsätzlicher Aspekt der Bildung (imweitestenWort-

sinn) der Gesellschaft bezeichnet, die gerade durch Selbstbildung zur aufge-

klärten Gesellschaft wird. Keine (bestimmte) menschliche Gesellschaft muss

zur radikalen oder gar gewaltsamen Revolution aufgefordert oder gezwungen

sein, um das aufklärerische Projekt zu verwirklichen. Vielmehr ist sie dazu

angehalten, nicht nur ihre ethisch-politische Struktur und die damit zusam-

menhängenden Prozeduren transparent und zugänglich zu gestalten; sie ist

auch dazu aufgefordert, ein aufklärerisches Bildungsprogramm zu pflegen,

wodurch sich diese Gesellschaft jederzeit in ihrem Sein/Wesen, d.h. als Geist

begreift. Erst wenn diese Prozedur gesichert ist, ist der wirkliche Staat auch

der vernünftige, weil der vernünftige Staat der wirkliche ist: »Der Staat ist

als die Wirklichkeit des substantiellenWillens, die er in dem zu seiner Allge-

meinheit erhobenen besonderen Selbstbewußtsein hat, das an und für sich Ver-

nünftige.« (GPhR, § 258) Als Geist begreifen die Subjekte, dass es ihre »höchste

Pflicht … ist, Mitglieder des Staates zu sein« (ebd.), nicht weil der besonde-

re Staat oder die Regierung dies fordert, sondern weil sich der Staat gerade

in der Ausübung dieser Pflicht, die die Autonomie seiner Bürger*innen be-

dingt, als wirklich bestimmt.Der sittliche Staat, wie ihnHegel beschreibt, hat

nichts mehrmit dem einfachen Status zu tun. Die Idee des Staats ist ein Ereignis

– genauer gesagt: sein Ereignis. Und nur wo er sich ereignet, kann wirklich

112 Wie wir gesehen haben, lässt sich die letzte Referenz ohnehin nicht auslöschen bzw.

töten, da Institutionalisierung bzw. Subjektivation grundsätzlich nicht ohne sie aus-

kommt (vgl. Legendre 2011, 77). Deshalb ist es wichtig, die letzte Referenz selbst als

Subjekt zu begreifen und auch das entsprechende Bild zu kultivieren, denn das Bild

kann ›getötet‹ werden (vgl. ebd.) – ein Gedanke, der gerade dem protestantischen

Geist nicht fremd sein dürfte.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 257

vom Staat die Rede sein. Hegels Staatstheorie markiert das Ende jedes pseu-

do-historischen Royalismus, aber auch jeder genealogisch verklärten ›Blut-

und-Boden‹-Ideologie – schließlich markiert sie auch die Neubestimmung der

politischen Theologie:

Welches nun aber der historische Ursprung des Staates überhaupt oder viel-

mehr jedes besonderen Staates, seiner Rechte und Bestimmungen sei oder

gewesen sei, ob er zuerst aus patriarchalischen Verhältnissen, aus Furcht oder

Zutrauen, aus der Korporation usf. hervorgegangen undwie sich das, worauf

sich solche Rechte gründen, im Bewußtsein als göttliches, positives Recht oder

Vertrag, Gewohnheit und so fort gefaßt und befestigt habe, geht die Idee des

Staates selbst nicht an […]. (Ebd.; Herv. T.M., erste Herv. i. O.)113

Die Idee des Staats muss sich ereignen dürfen, wobei wir, was die konkre-

te Form betrifft, nicht notwendigerweise dem Denker Hegel folgen müssen,

der eben in und für seine Zeit dachte. Seine logische Herleitung des sittli-

chen Staats aus dem Begriff der Freiheit zu ignorieren hieße aber, eine der

elaboriertesten Theorien des modernen freiheitlichen Staats in den Wind zu

schlagen. Denn, wie Klaus Vieweg betont, die Forderung nach historischen

Staaten ist obsolet; spätestens seit dem 18. Jahrhundert gilt es, die Staaten

auf dem Prinzip der Freiheit zu gründen (vgl. Vieweg 2019, 470f.).

Diese Aufgabe ist aber die Aufgabe aller und nicht allein die Aufgabe einer

auserwählten Gruppe von Auserwählten. Ob man es nun das aufklärerische

Programm, das Projekt der Moderne oder die Sittlichkeit nennen will – die-

se größte aller Aufgaben des Menschen ist eine Aufgabe, vor der nicht nur

ein paar Wissenschaftler*innen, ein paar Politiker*innen oder ein paar Öko-

nom*innen, sondern nicht weniger als alle Menschen stehen.

113 Vgl. hierzu auch Hegel 1989b, 207, wo dieser Johannes den Täufer als Aufklärer zeich-

net, »der die Menschen wieder auf diese ihre Würde aufmerksam machte – die ihnen

nichts fremdes sein sollte, sondern die [sie] in sich selbst, ihremwahren Selbst, nicht in

der Abstammung, nicht in dem Triebe nach Glückseligkeit, nicht darin suchen sollten,

Diener eines großgeachteten Mannes zu seyn […].«

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nachwort

Die zurückliegenden Seiten haben uns immer wieder das Problem der ver-

klärten Jenseitsvorstellung vor Augen geführt: Im Register der Ethik begeg-

nete es uns als utopisches Phantasma einer besserenWelt, im Register der In-

stitution wiederum wurde diese Utopie durch das Bild vom imaginären Vater

konsolidiert. Abschließend sei nun also gefragt, was wir nach dem Gesag-

ten auf die kritische, aber fundamentale ethische Frage ›Was tun?‹ antworten

können.

Was sollen wir tun, wenn Ethik und Politik doch ereignishaft sind und

uns keinen festgeschriebenen Moralkatalog liefern? Was tun, wenn wir nicht

auf die phantasmatischen Bilder der Moralisten und politischen Fraktionen

zurückgreifen sollen? Was tun, wenn wir uns nicht auf einen mächtigen Sou-

verän berufen sollen, sondern allein auf die Vernunft?

Kant und Hegel helfen bei der Beantwortung dieser Fragen. Wenn He-

gel uns nämlich wissen lässt, dass allein das Vernünftige das Wirkliche ist

(und vice versa), und wir von Kant gelernt haben, was eigentlich mit dem Ver-

nünftigen im praktischen Sinne gemeint ist, dann haben wir bereits alles an

Werkzeug beisammen, um nicht nur die Frage zu beantworten, sondern auch

richtiggehend tätig zu werden. Tragen wir nämlich das vernunftgemäße Ur-

teil des Sittengesetzes an die beobachtbare Wirklichkeit, an die wahrnehm-

baren Sitten und an die Realpolitik heran, dann stellen wir an so mancher

Stelle fest, dass es hier alles andere als ethisch und politisch zugeht. Die Bei-

spiele, die wir im Verlauf dieses Buchs geliefert haben, mögen dies auf ihre

Weise veranschaulichen, kratzen aber nur an der Oberfläche. Sie vermitteln

aber dennoch einen Eindruck von der Tatsache, dass so manche real- und

soziopolitische ›Wirklichkeit‹, in der so viele Menschen leben (müssen), alles

andere als vernünftig ist und daher nicht als sittliche Wirklichkeit bezeichnet

werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 Kritik der ethischen Institution

Die sittliche Wirklichkeit gilt es folglich herbeizuführen, allerdings ohne

dabei der Versuchung zu erliegen, sich jene Wirklichkeit im Vorweg auszu-

malen. Das Sittliche lässt sich nämlich nicht symbolisieren; vielmehr gilt es,

dem Realen der Vernunft treu zu sein, um das Sittliche jederzeit zu verwirk-

lichen. Denn eine Sache müssen wir uns immer wieder vor Augen führen:

Die Wahrheit der Sittlichkeit, nämlich das Sittengesetz, ist wirklich und wird

für selbstbewusste Subjekte auch immer wirklich sein. Mit anderen Worten,

das Sittliche ist längst in der Welt, es braucht nicht gesucht werden – schon

gar nicht in abstrakten, utopischen Bildern. Statt sich der imaginären Bild-

gewalt hinzugeben, ist dem Subjekt aufgegeben, sein sittliches Können anzu-

nehmen, das sich aus dem vernunftgemäßen Sollen ableitet. Darin gewinnt

es die Achtung vor sich und seinen Nebenmenschen. Und darin verwirklicht

sich auch die mutuale Zusage der Würde.

Das Sittliche ist nicht zu begreifen, solange es als ein abstrakter ontolo-

gischer Status betrachtet wird – nicht einmal die Würde des Menschen lässt

sich so als wirklich begreifen. Die abstrakteWürde nämlich kann einem Men-

schen genommen werden – was so mancher Folterbericht (auch oder gera-

de aus Nationen der sogenannten Ersten Welt) beweist. Die wirklicheWürde

aber ist die tat-sächliche, faktischeWürde, die Sache selbst, die mit derWirk-

lichkeit der Sittlichkeit einhergeht. Sittlichkeit und Würde sind wirklich und

vernunftgemäß, wo sie sich ereignen (dürfen). Ihre Unveräußerlichkeit, Un-

endlichkeit und Unhintergehbarkeit erhält die Würde mit der Wirklichkeit

der Sittlichkeit. Diese Wirklichkeit ist aber immer die konkrete Sittlichkeit. Sie

ist nicht einfach etwas, das einst war. Und sie ist auch nicht etwas, das erst

noch kommenmuss. Es ist viel einfacher: Sie ist – als Unendliches in actu. Das

Erste lehrt uns Kant, das Zweite Hegel.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dank

Mein besonderer Dank gilt Jim Asmussen und Jan Hinnerk Thür dafür, dass

sie esmir ermöglicht haben,meine Gedanken in vielen gemeinsamenGesprä-

chen zu erproben, zu revidieren und zu konsolidieren. Jim Asmussen gebührt

darüber hinaus ein besonderer Dank für die Durchsicht des Manuskripts.

Für die stetige und langjährige Unterstützung meiner Forschungsarbeit bin

ich außerdem Professor Ralf K. Wüstenberg zu großem Dank verpflichtet.

Schließlich danke ich meinen Studentinnen und Studenten, denn nicht sel-

ten waren sie die Ersten, die erleben ›durften‹, wie ihr Dozent neue Gedanken

erprobt.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Siglenverzeichnis

Immanuel Kant

• GMS: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten

• KpV: Kritik der praktischen Vernunft

• KrV: Kritik der reinen Vernunft

• MS: Die Metaphysik der Sitten

• RGV: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft

G.W.F. Hegel

• Ä: Vorlesungen über die Ästhetik

• Enz.: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften

• GPhR: Grundlinien der Philosophie des Rechts

• PhG: Phänomenologie des Geistes

• VGPh: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie

• VPhG: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte

• VPhR: Vorlesungen über die Philosophie der Religion

• WL:Wissenschaft der Logik

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis

Ackermann, F. (2011): »Kant und Hegels ›Leben Jesu‹«, in: G.W.F. Hegel (2011),

97-112.

Agamben, G. (2010): Herrschaft undHerrlichkeit. Zur theologischen Genealo-

gie von Ökonomie und Regierung,Homo Sacer II.2, übers. von A.Hiepko,

Berlin.

− (2013): Opus Dei. Archäologie des Amts, übers. von M.Hack, Frankfurt a.M.

Anselm von Canterbury (2005): Proslogion/Anrede, übers. von R.Theis, Stutt-

gart.

d’Arcais, P.F. (2004): Die Demokratie beim Wort nehmen. Der Souverän und

der Dissident, Berlin.

Arendt, H. (2011a): Über die Revolution, 7. Auflage, München/Berlin.

− (2011b): Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen,

München.

Aristoteles (1985): Nikomachische Ethik, übers. von E. Rolfes, hg. von G. Bien,

4. Auflage, Hamburg.

− (2012): Politik, übers. und hg. von E. Schütrumpf, Hamburg.

Armbruster, K. (2013): Gott die Mutter. Eine Streitschrift wider den patriar-

chalen Monotheismus, 2. Auflage, Norderstedt.

Augustinus (2004): Bekenntnisse, übers. von J. Bernhart, Leipzig/Frankfurt

a.M.

Austin, J.L. (2010): ZurTheorie der Sprechakte (How to do things withWords),

übers. von E. von Savigny, Stuttgart.

Badiou, A. (2009): Paulus. Die Begründung des Universalismus, Zürich/

Berlin.

− (2015): Ethik. Versuch über das Bewusstsein des Bösen, übers. von J. Brankel,

Wien.

Baumgartner, H.M. undH. Korten (1996): FriedrichWilhelm Joseph Schelling,

München.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 Kritik der ethischen Institution

Bentham, J. (1977a): A Comment on the Commentaries and A Fragment on

Government,The Collected Works of Jeremy Bentham, hg. von J.H. Burns

und H.L.A. Hart, London.

− (1977b): »A Fragment on Government«, in: J. Bentham (1977a), 391-551.

− (2001a): Writings on the Poor Laws, Vol. I, The Collected Works of Jeremy

Bentham, hg. von M. Quinn, New York.

− (2001b): »Farming Defended«, in: J. Bentham (2001a), 276-290.

− (2002a): Rights, Representation, and Reform: Nonsense Upon Stilts and

Other Writings on the French Revolution, The Collected Works of Jeremy

Bentahm, hg. von P. Schofield, C. Pease-Watkin und C. Blamires, Oxford.

− (2002b): »Nonsense Upon Stilts, or Pandora’s Box Opened, or The French

Declaration of Rights Prefixed to the Constitution of 1791 Laid Open and

Exposed«, in: J. Bentham (2002a), 317-397.

Bettelheim, B. (1989): Aufstand gegen die Massen. Die Chance des Individu-

ums in der modernen Gesellschaft, übers. von H. Schroeder und P. Hors-

trup, Frankfurt a.M.

Bloch, E. (1962): Subjekt-Objekt. Erläuterungen zu Hegel, Gesamtausgabe,

Bd. 8, Frankfurt a.M.

Blumenberg, H. (2017): Arbeit am Mythos, 5. Auflage, Frankfurt a.M.

Boehm, G. (1991): »Die Lehre des Bilderverbotes«, in: H. Federle (1991), 77-93.

Bonhoeffer, D. (1959a): Kirchenkampf und Finkenwalde, Gesammelte Schrif-

ten, Bd. 2, hg. von E. Bethge, München.

− (1959b): »Der Führer und der einzelne in der jungen Generation«, in: D.

Bonhoeffer (1959a), 22-38.

− (1998): Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft,

Dietrich BonhoefferWerke, Band 8, hg. vonC.Gremmels et al., Gütersloh.

Brecht, B. (2005a): Ausgewählte Werke in sechs Bänden, Bd. 1, Frankfurt a.M.

− (2005b): Ausgewählte Werke in sechs Bänden, Bd. 6, Frankfurt a.M.

− (2005c): »Die Dreigroschenoper«, in: B. Brecht (2005a), 191-284.

− (2005d): »Dialektik«, in: B. Brecht (2005b), 140-141.

von Bülow, V. (o.J.): »Stefan Zweigs Polemik gegen Calvin. Niederblickend er-

schrickt man…«. Online: https://www.calvin.de/wirken/zweig.html (Zu-

griff: 28. Januar 2020).

Butler, J. (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, übers. von

R. Ansén, Frankfurt a.M.

Castellio, S. (2015): Gegen Calvin/Contra libellum Calvini, hg. von W.F. Stamm-

ler, übers. von U. Plath, Essen.

Cicero (2015): De fato/Über das Schicksal, übers. von P. Calanchini, Stuttgart.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html


Literaturverzeichnis 267

Cohen, I.B. (1994.): Revolutionen in der Naturwissenschaft, übers. von W.

Kutschmann, Frankfurt a.M. 1994.

Conrad, J. (2013a): Under Western Eyes, hg. von R. Osborne und P. Eggert,

Cambridge.

− (2013b): »Author’s Note« (1920), in: J. Conrad (2013a), 5-7.

Dahn,D. (2017): Wir sind der Staat!WarumVolk sein nicht genügt, 4. Auflage,

Hamburg.

Daly, M. (1985): Beyond God the Father. Toward a Philosophy of Women’s Lib-

eration, Boston.

− (2009): »The Final Cause: The Cause of Causes«, in: B. Krondorfer (2009),

1-8.

Demmerlig, C. und F. Kambartel (1992) (Hg.): Vernunftkritik nachHegel. Ana-

lytisch-kritische Interpretationen zur Dialektik, Frankfurt a.M.

Descartes, R. (2008): Mediationes de Prima Philosophia/Meditationen über

die Erste Philosophie, hg. und übers. von G. Schmidt, Stuttgart.

Deutscher Bundestag (2021): Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland

(23. Mai 1949). Online: https://www.bundestag.de/gg (Zugriff: 17. Novem-

ber 2020).

Deutscher Ethikrat (2021a): Mitglieder. Online: https://www.ethikrat.org/mi

tglieder/ (Zugriff: 13. September 2021).

− (2021b): Ethikratgesetz (EthRG) (16. Juli 2007). Online: https://www.ethikrat

.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz (Zugriff: 13. September 2021).

− (2021c): Der Ethikrat. Online: https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/(13.

September 2021).

Dewey, J. (2011): Demokratie und Erziehung. Eine Einleitung in die philoso-

phische Pädagogik, hg. von J. Oelkers, 5. Auflage, Weinheim/Basel.

Dorlin, E. (2020): Selbstverteidigung. Eine Philosophie der Gewalt, übers. von

A. Hemminger, Berlin.

dpa (2011): »Unwort des Jahres ist ›alternativlos‹«, in: Zeit Online, 18. Janu-

ar. Online: https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwo

rt-2010-alternativlos (Zugriff: 18. März 2020).

− (2019): »Italien verschärft Strafen für Seenotretter im Mittelmeer«, in: Zeit

Online, 6. August. Online: https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotr

ettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft (Zu-

griff: 20. Februar 2020).

Eigen, M. und R. Winkler (1975): Das Spiel. Naturgesetze steuern den Zufall,

München.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft


268 Kritik der ethischen Institution

Eilberg-Schwartz, H. (1994): God’s Phallus and Other Problems for Men and

Monotheism, Boston.

Evans, D. (2017a): Wörterbuch der Lacan’schen Psychoanalyse, übers. von G.

Burkhart, 2. Auflage, Wien/Berlin.

− (2017b): Art. »Ordnung«, in: D. Evans (2017a), 195.

− (2017c): Art. »Spiegelstadium«, in: D. Evans (2017a), 254-256.

− (2017d): Art. »Todestrieb«, in: D. Evans (2017a), 282-284.

Faber, R. und G. Palmer (2003) (Hg.): Der Protestantismus. Ideologie, Kon-

fession oder Kultur?, Würzburg.

Federle, H. (1991) (Hg.): Wiener Succession (Ausstellungskatalog), Wien.

Fichte, J.G. (1971a): Fichtes Werke, Bd. 1, hg. von I.H. Fichte, Nachdruck, Ber-

lin.

− (1971b): Fichtes Werke, Bd. 3, hg. von I.H. Fichte, Nachdruck, Berlin.

− (1971c): Fichtes Werke, Bd. 5, hg. von I.H. Fichte, Nachdruck, Berlin.

− (1971d): »Recension des Aenesidemus oder über die Fundamente der vom

Herrn Prof. Reinhold in Jena gelieferten Elementarphilosophie«, in: J.G.

Fichte (1971a), 1-25.

− (1971e): »Über den Begriff der Wissenschaftslehre« in: J.G. Fichte (1971a), 27-

81.

− (1971f): »Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre«, in: J.G. Fichte

(1971a), 83-328.

− (1971g): »Grundlegung des Naturrechts nach den Prinzipien der Wissen-

schaftslehre«, in: J.G. Fichte (1971b), 137-149.

− (1971h): »Versuch einer Kritik aller Offenbarung«, in: J.G. Fichte (1971c), 11-

174.

− (1971i): »Ueber den Grund unseres Glaubens an eine göttliche Weltregie-

rung«, in: J.G. Fichte (1971c), 177-189.

Fischer, V. (2005): »›Wir sind das Volk‹. Die Geschichte eines deutschen

Rufs«, in: Deutschlandfunk Kultur, 29. September. Online: https://www.

deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_

id=155887 (Zugriff: 5. März 2020).

Förster, E. (2018): Die 25 Jahre der Philosophie. Eine systematische Rekon-

struktion, 3. Auflage, Frankfurt a.M.

Foucault, M. (2012): Der Wille zum Wissen, Sexualität und Wahrheit, Bd. 1,

übers. von U. Raulff und W. Seitter, 19. Auflage, Frankfurt a.M.

− (2017a): Analytik der Macht, hg. von D. Defert und F. Ewald, übers. von R.

Ansén, M. Bischoff et al., Frankfurt a.M.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887


Literaturverzeichnis 269

− (2017b): »Die Machtverhältnisse gehen in das Innere der Körper über«, in:

M. Foucault (2017a), 126-136.

− (2017c): »Die Maschen der Macht«, in: M. Foucault (2017a), 220-239.

− (2017d): »Subjekt und Macht«, in: M. Foucault (2017a), 240-263.

Frank, M. (2016): Eine Einführung in Schellings Philosophie, 5. Auflage,

Frankfurt a.M.

Fraser, S. (2015): The Age of Acquiescence. The Life and Death of American

Resistance to Organized Wealth and Power, New York.

Freud, S. (1969a): Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse und Neue

Folge, Studienausgabe, Bd. 1, Frankfurt a.M.

− (1969b): »Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse«,

in: S. Freud (1969a), 447-608.

− (1974a): Fragen der Gesellschaft. Ursprünge der Religion, Studienausgabe,

Bd. 9, Frankfurt a.M.

− (1974b): »Massenpsychologie und Ich-Analyse«, in: S. Freud (1974a), 61-134.

− (1974c): »Die Zukunft einer Illusion«, in: S. Freud (1974a), 135-189.

− (1974d): »Das Unbehagen in der Kultur«, in: S. Freud (1974a), 191-270.

− (1974e): »Totem und Tabu«, in: S. Freud (1974a), 287-444.

− (1974f): »Der Mann Moses und die monotheistische Religion. Drei Abhand-

lungen«, in: S. Freud (1974a), 455-581.

− (1975a): Psychologie des Unbewußten, Studienausgabe, Bd. 3, Frankfurt

a.M.

− (1975b): »Trauer und Melancholie«, in: S. Freud (1975a), 193-212.

− (1975c): »Jenseits des Lustprinzips«, in: S. Freud (1975a), 213-272.

− (1987a): Gesammelte Werke, Band 18, Nachtragsband. Texte aus den Jahren

1885-1938, hg. von A. Richards, Frankfurt a.M.

− (1987b): »Entwurf einer Psychologie«, in: S. Freud (1987a), 375-488.

Funke, G. (1991) (Hg.): Akten des Siebenten Internationalen Kant-Kongresses

(Mainz 1990), Bd. II.1, Bonn.

Funke, G. und H. Reiner (1972): Art. »Ethos«, in: J. Ritter (1972), 813-815.

Gerstenberger, H. (1982): »Vom Ursprung bürgerlicher Staaten«, in: PROKLA.

Zeitschrift für Kritische Sozialwissenschaft, 47, 119-132.

Goethe, J.W. (2007a): Werke in sechs Bänden, Bd. 3, hg. von A. Schöne undW.

Wiethölter, Frankfurt a.M./Leipzig.

− (2007b): »Faust«, in: J.W. Goethe (2007a), 7-404.

Goldschmidt, L. (2002): Der babylonische Talmud, Bd. 7, übers. von L. Gold-

schmidt, Darmstadt.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Kritik der ethischen Institution

Görnitz, T. (2021): »DerWeg zur Erleuchtung. Erkenntnisse der Naturwissen-

schaft«, in: F. Mann und C. Mann (2021), 41-100.

Gratian (1955): Corpus Iuiris Canonici. Decretum Gratiani (Leipzig 1879), hg.

von E. Friedberg, Nachdruck, Graz.

Günther, G. (1976a): Beiträge zur Grundlegung einer operationsfähigen Dia-

lektik, Bd. 1, Hamburg.

− (1976b): »Metaphysik, Logik und die Theorie der Reflexion«, in: G. Günther

(1976a), 31-74.

− (1978): Grundzüge einer neuenTheorie des Denkens in Hegels Logik, 2. Auf-

lage, Hamburg.

− (1979a): Beiträge zur Grundlegung einer operationsfähigen Dialektik, Bd. 2,

Hamburg.

− (1979b): »Kritische Bemerkungen zur gegenwärtigenWissenschaftstheorie«,

in: G. Günther (1979a), 157-170.

− (1991): Idee und Grundriß einer nicht-Aristotelischen Logik. Die Idee und

ihre philosophischen Voraussetzungen, 3. Auflage, Hamburg.

− (2021): Das Bewußtsein der Maschinen. Eine Metaphysik der Kybernetik, 4.

Auflage, Frankfurt a.M.

Habermas, J. (1968) (Hg.): Antworten auf Herbert Marcuse, 2. Auflage, Frank-

furt a.M.

− (1983a): Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt a.M.

− (1983b): »Diskursethik. Notizen zu einem Begründungsprogramm«, in: J.

Habermas (1983a), 53-125.

Härle, W. (2018): Ethik, 2. Auflage, Berlin/Boston.

Hartung, K. (1989): »Demokratie DDR. Zwischenbericht über die Volks-

macht«, in: TAZ vom 9. Dezember, 8. Online: https://taz.de/Demokrati

e-DDR/!1788366/ (Zugriff: 17. Dezember 2021).

Hegel, G.W.F. (1966): Wissenschaft der Logik. Erster Band, erstes Buch: Das

Sein, Faksimiledruck nach der Erstausgabe von 1812, Göttingen.

− (1969a): Briefe von und an Hegel, Bd. I, hg. von J. Hoffmeister, 3. Auflage,

Hamburg.

− (1969b): Briefe von und an Hegel, Bd. II, hg. von J. Hoffmeister, 3. Auflage,

Hamburg.

− (1969c): Briefe von und an Hegel, Bd. III, hg. von J. Hoffmeister, 3. Auflage,

Hamburg. (1971): Jenaer Systementwürfe II, GesammelteWerke, Bd. 7, hg.

von R.-P. Horstmann und J.H. Trede, Hamburg.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/


Literaturverzeichnis 271

− (1974): Philosophie des Rechts nach der Vorlesungsnachschrift K.G. von

Griesheims 1824/25, Vorlesungen über die Rechtsphilosophie 1818-1831, 6.

Bände, Bd. 4, hg. von K.-H. Ilting, Stuttgart.

− (1975): Jenaer Systementwürfe I, Gesammelte Werke, Bd. 6, hg. von K. Dü-

sing und H. Kimmerle, Hamburg.

− (1986a): Frühe Schriften, Werke, Bd. 1, hg. von E. Moldenhauer und K.M.

Michel, Frankfurt a.M.

− (1986b): Jenaer Schriften 1801-1807, Werke, Bd. 2, hg. von E. Moldenhauer

und K.M. Michel, Frankfurt a.M.

− (1986c): Phänomenologie des Geistes, Werke, Bd. 3, hg. von E. Moldenhauer

und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (= PhG)

− (1986d): Wissenschaft der Logik I und II, Werke, Bd. 5 und 6, hg. von E.

Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (= WL I/II)

− (1986e): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Werke, Bd. 7, hg. von E.

Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (= GPhR)

− (1986f): Enzyklopädie der philosophischenWissenschaften I-III,Werke,Bde.

8-10, hg. von E. Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (= Enz.)

− (1986g): Berliner Schriften 1818-1831, Werke, Bd. 11, hg. von E. Moldenhauer

und K.M. Michel, Frankfurt a.M.

− (1986h): Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Werke, Bd. 12,

hg. von E. Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (= VPhG)

− (1986i): Vorlesungen über Ästhetik I, Werke, Bd. 13, hg. von E. Moldenhauer

und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (= Ä I)

− (1986j): Vorlesungen über die Philosophie der Religion I und II, Werke, Bd.

16 und 17, hg. von E. Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (=

VPhR I/II)

− (1986k): Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I und III, Werke,

Bd. 18 und 20, hg. von E. Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M.

(= VGPh I/III)

− (1986l): »Fragmente über Volksreligion und Christentum«, in: G.W.F. Hegel

(1986a), 9-103.

− (1986m): »Die Positivität der christlichen Religion«, in: G.W.F. Hegel (1986a),

104-229.

− (1986n): »Eleusis«, in: G.W.F. Hegel (1986a), 230-233.

− (1986o): »Der Geist des Christentums und sein Schicksal«, in: G.W.F. Hegel

(1986a), 274-418.

− (1986p): »Fragmente historischer und politischer Studien aus der Berner und

Frankfurter Zeit«, in: G.W.F. Hegel (1986a), 428-448.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Kritik der ethischen Institution

− (1986q): »Die Verfassung Deutschland«, in: G.W.F. Hegel (1986a), 451-610.

− (1986r): »Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philo-

sophie«, in: G.W.F. Hegel (1986b), 7-138.

− (1986s): »Über dasWesen der philosophischen Kritik überhaupt und ihr Ver-

hältnis zum gegenwärtigen Zustand der Philosophie insbesondere«, in:

G.W.F. Hegel (1986b), 171-187.

− (1986t): »Verhältnis des Skeptizismus zur Philosophie«, in: G.W.F. Hegel

(1986b), 213-272.

− (1986u): »Glauben und Wissen«, in: G.W.F. Hegel (1986b), 287-433.

− (1986v): »Über die wissenschaftliche Behandlungsart des Naturrechts«, in:

G.W.F. Hegel (1986b), 434-529.

− (1986w): »Wer denkt abstrakt?«, in: G.W.F. Hegel (1986b), 575-581.

− (1986x): »Vorrede zu Hinrichs‹ Religionsphilosophie«, in: G.W.F. Hegel

(1986g), 42-67.

− (1986y): »Über die englische Reformbill«, G.W.F. Hegel (1986g), 83-128.

− (1986z): »Aphorismen über Nichtwissen und absolutes Wissen im Verhält-

nisse zur christlichen Glaubenserkenntnis. Von Karl Friedrich Göschel«,

in: G.W.F. Hegel (1986g), 353-389.

− (1989a): Frühe Schriften I, Gesammelte Werke, Bd. I, hg. von F. Nicolin und

G. Schüler, Hamburg.

− (1989b): »Das Leben Jesu«, in: G.W.F. Hegel (1989a), 207-278.

− (1997a): Berliner Schriften (1818-1831) voran gehen Heidelberger Schriften

(1816-1818), hg. von W. Jaeschke, Hamburg.

− (1997b): »Rede zur dritten Säkularfeier der Augsburgischen Konfession«, in:

G.W.F. Hegel (1997a), 429-442.

− (2009): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Gesammelte Werke, Bd.

14.1, Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse –Grundlinien der

Philosophie des Rechts, hg. von K. Grotsch und E. Weisser-Lohmann,

Hamburg.

− (2011): Das Leben Jesu, hg. von F. Ackermann, Stuttgart.

Hein-Kircher, H. (2007): »Politische Mythen«, in: Politische Psychologie, Aus

Politik und Zeitgeschichte (APuZ), 11, 26-31.

Henrich, D. (1966): »Fichtes ursprüngliche Einsicht«, in: D. Henrich und H.

Wagner (1966), 188-232.

− (1971a): Hegel im Kontext, Frankfurt a.M.

− (1971b): »Historische Voraussetzungen von Hegels System«, in: D. Henrich

(1971a), 41-72.

− (1971c): »Hegels Logik der Reflexion«, in: D. Henrich (1971a), 95-156.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 273

− (1971d): »Hegels Theorie über den Zufall«, in: D. Henrich (1971a), 157-186.

− (1982a): Fluchtlinien. Philosophische Essays, Frankfurt a.M.

− (1982b): »Lebensdeutungen der Zukunft«, in: D. Henrich (1982a), 11-42.

− (1982c): »Das Selbstbewußtsein und seine Selbstdeutung. Über Wurzeln der

Religion im bewußten Leben«, in: D. Henrich (1982a), 99-124.

− (2001a): Selbstverhältnisse. Gedanken und Auslegungen zu den Grundlagen

der klassischen deutschen Philosophie, Stuttgart.

− (2001b): »Ethik der Autonomie«, in: D. Henrich (2001a), 6-56.

− (2001c): »Fichtes ›Ich‹«, in: D. Henrich (2001a), 57-82.

Henrich, D. und R.-P. Horstmann (1982) (Hg.): Hegels Philosophie des Rechts.

Die Theorie der Rechtsformen und ihre Logik, Stuttgart.

Henrich, D. und H. Wagner (1966) (Hg.): Subjektivität und Metaphysik. Fest-

schrift für Wolfgang Cramer, Frankfurt a.M.

Hertel-Holst, S.C. und K. Zeller (2020) (Hg.): Bedeutsame Stunde. Impulse

Bonhoeffers für eineTheologie der Gegenwart, Kieler Theologische Reihe,

Bd. 16, Berlin/Münster.

Hölderlin, F. (1962a): Der Tod des Empedokles, Aufsätze, Kleine Stuttgarter

Ausgabe, Bd. 4, hg. von F. Beissner, Stuttgart.

− (1962b): »Urteil und Sein«, in: F. Hölderlin (1962a), 226f.

Honneth, A. (2005): Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie,

Frankfurt a.M.

Hübner, D. (2018): Einführung in die philosophische Ethik, 2. Auflage, Göt-

tingen.

Illich, I. (1995): Entschulung der Gesellschaft. Eine Streitschrift, übers. von H.

Lindemann und T. Lindquist, 4. Auflage, München.

Israel, J. (2010): A Revolution of the Mind. Radical Enlightenment and the

Intellectual Origins of Modern Democracy, Princeton/Oxford.

Jaeschke, W. (2003): »Hegels Begriff des Protestantismus«, in: R. Faber und

G. Palmer (2003), 77-91.

Jakobs, G. (2004): »Bürgerstrafrecht und Feindstrafrecht«, in: Höchstrichter-

liche Rechtsprechung zum Strafrecht (HRRS), 3, 88-95.

Jameson, F. (2017): The Hegel Variations. On the Phenomenology of Spirit, Lon-

don/New York.

Joyce, J. (1981): Ulysses, übers. von H. Wollschläger, Frankfurt a.M.

Kahnemann, D., J.L. Knetsch und R.H.Thaler (1991): »Anomalies.The Endow-

ment Effect, Loss Aversion, and Status Quo Bias«, in: Journal of Economic

Perspectives, 5, 193-206.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 Kritik der ethischen Institution

Kant, I. (1955a): Kants gesammelte Schriften, hg. von der Königlich Preußi-

schen Akademie der Wissenschaften, Bd. XXIII, Berlin.

− (1955b): »Vorarbeiten zu Zum ewigen Frieden«, in: I. Kant (1955a), 153-192.

− (1983a): Vorkritische Schriften bis 1768, Werke in zehn Bänden, Bd. 1 und 2,

hg. von W. Weischedel, Darmstadt.

− (1983b): Kritik der reinen Vernunft, Werke in zehn Bänden, Bd. 3 und 4, hg.

von W. Weischedel, Darmstadt. (= KrV)

− (1983c): Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie, Werke in zehn Bän-

den, Bd. 6 und 7, hg. von W. Weischedel, Darmstadt.

− (1983d): Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und

Pädagogik, Werke in zehn Bänden, Bd. 9 und 10, hg. von W. Weischedel,

Darmstadt.

− (1983e): »Versuch, den Begriff der negativen Größen in dieWeltweisheit ein-

zuführen«, in: I. Kant (1983a), 775-819.

− (1983f): »Grundlegung der Metaphysik der Sitten«, in: I. Kant (1983c), 7-102.

(= GMS)

− (1983g): »Kritik der praktischen Vernunft«, in: I. Kant (1983c), 103-302. (=

KpV)

− (1983h): »Die Metaphysik der Sitten in zwey Theilen«, in: I. Kant (1983c),

303-634. (= MS I/II)

− (1983i): »Über ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu lügen«, in: I. Kant

(1983c), 635-643.

− (1983j): »Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft«, in: I.

Kant (1983c), 645-879. (= RGV)

− (1983k): »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung«, in: I. Kant (1983d),

51-61.

− (1983l): »Über das Misslingen aller philosophischen Versuche in der Theodi-

zee«, in: I. Kant (1983d), 103-124.

Kern, F. (1980): Gottesgnadentum und Widerstandsrecht im frühen Mittelal-

ter. Zur Entwicklungsgeschichte der Monarchie, 7. Auflage, Darmstadt.

Kierkegaard, S. (2003): Der Begriff Angst, Gesammelte Werke und Tagebü-

cher, Bd. 7, 11. und 12. Abt., übers. von E. Hirsch, Simmerath.

− (2004): Die Krankheit zum Tode, Gesammelte Werke und Tagebücher, Bd.

17, 24 und 25 Abt., übers. von E. Hirsch, Simmerath.

Kläui, C. (2015): Psychoanalytisches Arbeiten. Für eine Theorie der Praxis, 3.

Auflage, Bern.

Klemme, F. (2004): Immanuel Kant, Frankfurt a.M.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 275

Koch, C. (2013): Bewusstsein. Bekenntnisse eines Hirnforschers, übers. von

M. Niehaus und J. Wissmann, Berlin/Heidelberg.

Kojève, A. (1975): Hegel. Vergegenwärtigung seines Denkens, hg. von I. Fet-

scher, übers. von I. Fetscher und G. Lembruch, Frankfurt a.M.

Körtner, U.H.J. (2008): Evangelische Sozialethik, 2. Auflage, Göttingen.

Krondorfer, B. (2009) (Hg.): Men and Masculinities in Christianity and Ju-

daism. A Critical Reader, London.

Lacan, J. (2013): Ich spreche zu den Wänden. Gespräche aus der Kapelle von

Sainte-Anne, übers. von H.-D. Gondek, Wien/Berlin.

− (2015a): Schriften II, übers. von H.-D. Gondek, Wien/Berlin.

− (2015b): Freuds technische Schriften, Das Seminar, Buch I, übers. von W.

Hamacher, Wien/Berlin.

− (2015c): Das Ich in derTheorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse,

Das Seminar, Buch II, übers. von H.-J. Metzger, Wien/Berlin.

− (2015d): Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, Das Seminar, Buch XI,

übers. von N. Haas, Wien/Berlin.

− (2015e): »Kant mit Sade«, in: J. Lacan (2015a), 289-321.

− (2015f): »Die Wissenschaft und die Wahrheit«, in: J. Lacan (2015a), 401-428.

− (2016a): Schriften I, übers. von H.-D. Gondek, Wien.

− (2016b): Die Ethik der Psychoanalyse, Das Seminar, Buch VII, übers. von N.

Haas, Wien/Berlin.

− (2016c): »Das Spiegelstadium als Gestalter der Funktion des Ichs, so wie

es uns in der psychoanalytischen Erfahrung offenbart wird«, in: J. Lacan

(2016a), 109-117.

− (2016d): »Theoretische Einführung in die Funktionen der Psychoanalyse in

der Kriminologie«, in: J. Lacan (2016a), 146-175.

− (2020): Das Begehren und seine Deutung, Das Seminar, Buch VI, übers. von

H.-D. Gondek, Wien/Berlin.

Legendre, P. (2010a): Vom Imperativ der Interpretation, Schriften, Bd. 1, hg.

von G. Mein und C. Pornschlegel, übers. von S. Hackbarth, Wien/Berlin.

− (2010b): »Die Narbe. An die Jugend, die begierig sucht… Rede vor Studenten

über Wissenschaft und Unwissen«, in: P. Legendre (2010a), 11-64.

− (2010c): »Der mordende Mensch«, in: P. Legendre (2010a), 87-100.

− (2010d): »Dominium Mundi. Das Imperium des Managements«, in: P. Le-

gendre (2010a), 101-164.

− (2010e): »›Die Juden interpretieren verrückt.‹ Gutachten zu einem Text«, in:

P. Legendre (2010a), 165-188.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 Kritik der ethischen Institution

− (2011): Das Verbrechen des Gefreiten Lortie. Versuch über den Vater, Schrif-

ten, Bd. 3, hg. von G. Mein und C. Pornschlegel, übers. von C. Pornschle-

gel, Wien/Berlin.

− (2016): Die Liebe des Zensors. Versuch über die dogmatische Ordnung,

Schriften, Bd. 8, übers. von M. Laurent, hg. von G. Mein und C. Porn-

schlegel, Wien/Berlin.

Leonhardt, R. (2019): Ethik, Leipzig.

Lessing, G.E. (1998): Laokoon oder Über die Grenzen der Malerei und Poesie,

Stuttgart.

Lessenich, S. (2019): Grenzen der Demokratie. Teilhabe als Verteilungspro-

blem, 2. Auflage, Stuttgart.

Lévi-Strauss, C. (1977a): Strukturale Anthropologie I, übers. von H.Naumann,

Frankfurt a.M.

− (1977b): »Die Strukturanalyse in der Sprachwissenschaft und in der Anthro-

pologie«, in: C. Lévi-Strauss (1977a), 43-67.

− (1977c): »DieWirksamkeit der Symbole«, in: C. Lévi-Strauss (1977a), 204-225.

− (2017a): Wir sind alle Kannibalen, übers. von E. Moldenhauer, Frankfurt

a.M.

− (2017b): »Die weibliche Sexualität und der Ursprung der Gesellschaft«, in:

C. Lévi-Strauss (2017a), 187-197.

Lipowatz, T. (1998): Politik der Psyche. Eine Einführung in die Psychopatho-

logie des Politischen, Wien.

− (2005): Der »Fortschritt in der Geistigkeit« und der »Tod Gottes«,Würzburg.

Löhrer, G. (2004): »Kants Problem einer Normativität aus reiner Vernunft«,

in: G. Schönrich (2004), 179-198.

Ludwig, R. (2009): Kant für Anfänger. Die Kritik der reinen Vernunft, 14. Auf-

lage, München.

Luhmann, N. (1984): Soziale Systeme, Frankfurt a.M.

− (1989a): Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zurWissenssoziologie

der modernen Gesellschaft, Bd. 3, Frankfurt a.M.

− (1989b): »Ethik als Reflexionstheorie der Moral«, in: N. Luhmann (1989a),

358-447.

Lukács, G. (1967): Der junge Hegel. Über die Beziehung von Dialektik und

Ökonomie, Gesamtausgabe, Bd. 8, hg. von F. Benseler, 3. Auflage, Neu-

wied/Berlin.

Luther, M. (1908a): D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe, Bd.

18, Weimar.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 277

− (1908b): »Ein Sendbrief von dem harten Büchlein wider die Bauern«, hg. von

O. Brenner und W. Möllenberg, in: M. Luther (1908a), 375-401.

− (2006a): Lateinisch-Deutsche-Studienausgabe, Bd. 1, Der Mensch vor Gott,

hg. von W. Härle, Leipzig.

− (2006b): »De servo arbitrio/Vom unfreien Willensvermögen«, in: M. Luther

(2006a), 219-661.

Lyotard, J.-F. (2012): Das postmoderne Wissen. Ein Bericht, übers. von O.

Pfersmann, hg. von P. Engelmann, 7. Auflage, Wien.

Maio, G. (2012): Mittelpunkt Mensch. Ethik in der Medizin, Stuttgart.

Malabou, C. (2005): The Future of Hegel. Plasticity, Temporality and Dialectic,

übers. von L. During, Abingdon/New York.

Mann, C. (2021): »Das Geistige als Grundlage unserer Welt?«, in: F. Mann und

C. Mann (2021), 12-40.

Mann, F. und C. Mann (2021) (Hg.): Im Lichte der Quanten. Konsequenzen

eines neuen Weltbilds, Darmstadt.

Marcuse, H. (1970a): Kultur und Gesellschaft 2, 8. Auflage, Frankfurt a.M.

− (1970b): »Industrialisierung und Kapitalismus imWerk MaxWebers«, in: H.

Marcuse (1970a), 107-129.

Marquard, O. (1964): »Hegel und das Sollen«, in: Philosophisches Jahrbuch,

72, 103-119.

Marx, K. (1969): »Thesen über Feuerbach«, in: K. Marx und F. Engels (1969a),

5-7.

Marx, K. und F. Engels (1969a): Werke, Bd. 3, Berlin.

− (1969b): »Die Deutsche Ideologie«, in: K. Marx und F. Engels (1969a), 9-530.

Maus, I. (1994): Zur Aufklärung der Demokratietheorie. Rechts- und demo-

kratietheoretische Überlegungen im Anschluß an Kant, Frankfurt a.M.

− (2019): Über Volkssouveränität. Elemente einer Demokratietheorie, 2. Auf-

lage, Berlin.

Mausfeld, R. (2018a): Warum schweigen die Lämmer? Wie Elitendemokra-

tie und Neoliberalismus unsere Gesellschaft und unsere Lebensgrundlage

zerstören, 3. Auflage, Frankfurt a.M.

− (2018b): »Einleitung«, in: R. Mausfeld (2018a), 7-22.

− (2018c): »›Wer das Land besitzt, der soll es auch regieren‹. Repräsentati-

ve Demokratie als Mittel der Demokratievermeidung«, in: R. Mausfeld

(2018a), 137-149.

− (2018d): »Massenmediale Indoktrination. Gespräch mit Jens Wernicke«, in:

R. Mausfeld (2018a), 153-172.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 Kritik der ethischen Institution

− (2018e): »Wie sich die ›verwirrte Herde‹ auf Kurs halten lässt«, in: R. Maus-

feld (2018a), 173-233.

− (2019): Angst und Macht. Herrschaftstechniken der Angsterzeugung in ka-

pitalistischen Demokratien, 3. Auflage, Frankfurt a.M.

Mauss, M. (1990): Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archai-

schen Gesellschaften, übers. von E. Moldenhauer, Frankfurt a.M.

Mbembe, A. (2019): Kritik der schwarzen Vernunft, übers. von M. Bischoff, 3.

Auflage, Frankfurt a.M.

Mendieta E. und J. VanAntwerpen (2012) (Hg.): Religion und Öffentlichkeit,

übers. von M. Adrian, Berlin.

Mills, P.J. (1998): »Hegel’s Antigone«, in: J.B. Stewart (1998), 243-271.

Münchow, T. (2018): »Wir machen Sinn.« (Post)Moderne Bedingungen, Per-

spektiven und Grenzgänge theologischer Hermeneutik, Flensburg.

− (2020): »Bonhoeffer mit Hegel und Lacan. Eine Relecture des Ethikfragments

›Die Liebe Gottes und der Zerfall der Welt‹«, in: S.C. Hertel-Holst und K.

Zeller (2020), 87-125.

Musil, R. (1978): Gesammelte Werke, Bd. 8, Essays und Reden, hg. v. Adolf

Frisé. Hamburg.

Nancy, J.-L. (2008): Noli me tangere, übers. von C. Dittrich, Zürich/Berlin.

− (2009): Die Wahrheit der Demokratie, übers. von R. Steurer, Wien.

− (2011): Hegel.Die spekulative Anmerkung.Die Unruhe desNegativen, übers.

von T. Laugstien und J. Etzold, Zürich.

− (2014): Corpus, übers. von N. Hodyas und T. Obergöker, Zürich/Berlin

− (2018): Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht, übers. von E.

von der Osten, Wien.

Nicolin, G. (1970) (Hg.): Hegel in Berichten von Zeitgenossen, Hamburg.

Nietzsche, F. (1999a): Also sprach Zarathustra, Kritische Studienausgabe, Bd.

4, hg. von G. Colli und M. Montinari, München.

− (1999b): Jenseits von Gut und Böse, Kritische Studienausgabe, Bd. 5, hg. von

G. Colli und M. Montinari, München

Offe, C. (1968): »Technik und Eindimensionalität. Eine Version der Techno-

kratiethese?«, in: J. Habermas (1968), 73-88.

Pagel, G. (1992): »Lacan: Einführender Überblick über einen schwierigen Den-

ker und Erörterungen einiger Kritiken und Kontroversen«, in: B.H.F.

Taureck (1992), 32-59.

Pieper, A. (2017): Einführung in die Ethik, 7. Auflage, Göttingen.

Platon (1985): Der Staat, PlatonsWerke,DritterTheil, übers. von F.D.E. Schlei-

ermacher, Neuausgabe der zweiten verbesserten Auflage, Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 279

Radbruch, G. (1946): »Gesetzliches Unrecht und übergesetzliches Recht«, in:

Süddeutsche Jursiten-Zeitung, 5, 105-108.

Rancière, J. (2008): Zehn Thesen zur Politik, übers. von M. Blankenburg, Zü-

rich/Berlin.

− (2018): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, übers. von R. Steurer, 7.

Auflage, Frankfurt a.M.

Rathgeb, E. (2019): Zwei Hälften des Lebens. Hegel und Hölderlin. Eine

Freundschaft, München.

Rentsch, T. (1992): »Negativität und Vermittlung. Hegels Anthropo-Theo-

Logik«, in: C. Demmerlig und F. Kambartel (1992), 100-138.

Riedel, M. (1969a): Studien zu Hegels Rechtsphilosophie, Frankfurt a.M.

− (1969b): »Objektiver Geist und praktische Philosophie«, in: M. Riedel (1969a),

11-41.

− (1973a): System und Geschichte. Studien zum historischen Standort von He-

gels Philosophie, Frankfurt a.M.

− (1973b): »Hegel und Marx. Die Neubestimmung des Verhältnisses vonTheo-

rie und Praxis«, in: M. Riedel (1973a), 9-39.

− (1976): Theorie und Praxis im Denken Hegels. Interpretationen zu den

Grundstellungen der neuzeitlichen Subjektivität, Frankfurt a.M./Berlin/

Wien.

Ritter, J. (1972) (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 2, Darm-

stadt.

− (2003a): Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel. Erwei-

terte Neuausgabe, Frankfurt a.M.

− (2003b): »›Politik‹ und ›Ethik‹ in der praktischen Philosophie des Aristote-

les«, in: J. Ritter (2003a), 106-132.

− (2003c): »Person und Eigentum. ZuHegels ›Grundlinien der Philosophie des

Rechts‹ §§ 34 bis 81«, in: J. Ritter (2003a), 256-280.

− (2003d): »Moralität und Sittlichkeit. Zu Hegels Auseinandersetzung mit der

kantischen Ethik«, in: J. Ritter (2003a), 281-309.

− (2003e): »Subjektivität und industrielle Gesellschaft. Zu Hegels Theorie der

Subjektivität«, in: J. Ritter (2003a), 357-376.

Rödl, S. (2019): Selbstbewußtsein und Objektivität. Eine Einführung in den

absoluten Idealismus, übers. von C. Böse-Sprenger, Frankfurt a.M.

Rohloff, R. (2011): Johannes Calvin. Leben, Werk, Wirkung, Göttingen.

Rosenkranz, K. (1963): Georg Wilhelm Friedrich Hegels Leben, unveränderter

Nachdruck der Ausgabe Berlin 1844, Darmstadt.

Rosenzweig, F. (2010): Hegel und der Staat, hg. von F. Lachmann, Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Kritik der ethischen Institution

Roudinesco, E. (2011): Jacques Lacan. Bericht über ein Leben, Geschichte eines

Denksystems, übers. von H.-D. Gondek, Wien.

Russell, B. (1922): Free Thought and Official Propaganda, New York.

Samuelson, W. und R. Zeckhauser (1988): »Status Quo Bias in Decision Mak-

ing«, in: Journal of Risk and Uncertainty, 1, 7-59.

Schapp,W. (2004): In Geschichten verstrickt. ZumSein vonMensch undDing,

4. Auflage, Frankfurt a.M.

Schelling, F.W.J. (1860a): SämmtlicheWerke, Abt. I, Bd. 7, hg. vonK.F.A. Schel-

ling, Stuttgart/Augsburg.

− (1860b): »PhilosophischeUntersuchungen über dasWesen dermenschlichen

Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände«, in: F.W.J.

Schelling (1860a), 331-416.

− (1861a): SämmtlicheWerke, Abt. I, Bd. 10, hg. vonK.F.A. Schelling, Stuttgart/

Augsburg.

− (1861b): »Vorrede zu einer philosophischen Schrift des Herrn Victor Cousin«,

in: F.W.J. Schelling (1861a), 201-224.

− (1861c): »Darstellung des philosophischen Empirismus«, in: F.W.J. Schelling

(1861a), 225-286.

− (1985a): Ausgewählte Schriften, Bd. 1, hg. von M. Frank, Frankfurt a.M.

− (1985b): Ausgewählte Schriften, Bd. 2, hg. von M. Frank, Frankfurt a.M.

− (1985c): »Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie«, in: F.W.J.

Schelling (1985a), 317-336.

− (1985d): »System des transzendentalen Idealismus«, in: F.W.J. Schelling

(1985a), 395-702.

− (1985e): »Darstellung meines Systems der Philosophie«, in: F.W.J. Schelling

(1985b), 37-75.

Schenk, S.K. (2018): Hegels Krieg. Unausweichlichkeit und Mäßigung des

Krieges in den Grundlinien der Philosophie des Rechts – eine Entgegnung auf

Klaus Vieweg, Nordhausen.

Schirmer, E. (1988): Eva-Maria. Rollenbilder von Männern für Frauen, Offen-

bach.

Schlegel, F. (1963): Philosophische Lehrjahre (1796-1806), Kritische Friedrich-

Schlegel-Ausgabe, Bd. 18, hg. von E. Behler, München u.a.

− (1967): Charakteristiken und Kritiken I (1796-1801), Kritische Friedrich-

Schlegel-Ausgabe, Bd. 2, hg. von H. Eichner, München u.a.

Schleiermacher, F.D.E. (2008): Der christliche Glaube nach den Grundsät-

zen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt, hg. von R.

Schäfer, Berlin/New York.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 281

Schmitt, C. (2015): PolitischeTheologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souve-

ränität, 10. Auflage, Berlin.

Schönrich, G. (2004) (Hg.): Normativität und Faktizität. Skeptische und tran-

szendentalphilosophische Positionen im Anschluss an Kant, Dresden.

Seung, S. (2013): Das Konnektom. Erklärt der Schaltplan des Gehirns unser

Ich?, übers. von M. Niehaus, Berlin/Heidelberg.

Shanks, A. (1991): Hegel’s Political Theology, Cambridge.

Siep, L. (1982): »Intersubjektivität, Recht und Staat in Hegels Grundlinien der

Philosophie des Rechts«, in: D. Henrich und R.-P. Horstmann (1982), 255-

276.

− (2000): Der Weg der Phänomenologie des Geistes. Ein einführender Kom-

mentar zu Hegels »Differenzschrift« und »Phänomenologie des Geistes«,

Frankfurt a.M.

Steinert, H. (1973a) (Hg.): Der Prozeß der Kriminalisierung. Untersuchungen

zur Kriminalsoziologie, München.

− (1973b): »Statusmanagement und Kriminalisierung«, in: H. Steinert (1973a),

9-23.

− (1989): »Gerechtigkeit als der Versuch, Herrschaft zu kontrollieren, und das

Problem der staatlich organisierten Zufügung von Schmerz. ›Is there jus-

tice? – No, just us!‹«, in: O. Weinberger (1989), 341-358.

Stewart, J.B. (1998) (Hg.): The Phenomenology of Spirit Reader. Critical and

Interpretive Essays, Albany.

Taureck, B.H.F. (1992) (Hg.): Psychoanalyse und Philosophie. Lacan in der Dis-

kussion, Frankfurt a.M.

Taylor, C. (1997): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, hg. von

A. Gutmann, übers. von R. Kaiser, Frankfurt a.M.

− (2012): »Für eine grundlegende Neubestimmung des Säkularismus«, in: E.

Mendieta und J. VanAntwerpen (2012), 53-87.

Thamer, H.-U. (2019): Die Französische Revolution, 5. Auflage, München.

Theunissen, M. (1980): Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegel-

schen Logik, Frankfurt a.M.

Thomas von Aquin (1985): Die Summe der Theologie, Bd. I-III, übers. und hg.

von J. Bernhart, 3. Auflage, Stuttgart.

Tillich, P. (2015): Der Mut zum Sein, 2. Auflage, Berlin/München/Boston.

UNGA (1948): Die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte, Resolution 217

A (III). Online: https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?

LangID=ger (Zugriff: 16. November 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger


282 Kritik der ethischen Institution

Verhaeghe, P. (2017): Narziss in Trauer. Das Verschwinden des Patriarchats,

übers. von S. Seitz und A.Wieder, hg. vomSigmund FreudMuseumWien,

Wien.

Vieweg, K. (2012): Das Denken der Freiheit. Hegels Grundlinien der Philosophie

des Rechts, München.

− (2018): »Das ›erste System der Freiheit‹ und die ›Vernichtung aller Freiheit‹.

Zu Hegels kritischer Einwendung gegen Fichtes Freiheitsverständnis«, in:

Fichte-Studien, 45, 181-199.

− (2019): Hegel. Der Philosoph der Freiheit, München.

Vogl, J. (2011): Das Gespenst des Kapitals, 3. Auflage, Zürich.

Weinberger, O. (1989) (Hg.): Internationales Jahrbuch für Rechtsphilosophie

und Gesetzgebung 1989, Wien.

Weischedel, W. (1980): Skeptische Ethik, Frankfurt a.M.

Welsch,W. (1996): Vernunft. Die zeitgenössische Vernunftkritik und das Kon-

zept der transversalen Vernunft, Frankfurt a.M.

Wende, P. (2000) (Hg.): Große Revolutionen der Geschichte. Von der Frühzeit

bis zur Gegenwart, München.

Whitehead, A.N. (1987): Prozeß und Realität. Entwurf einer Kosmologie,

übers. von H.G. Holl, Frankfurt a.M.

− (1990): Wie entsteht Religion?, übers. von H.G. Holl, Frankfurt a.M.

Widmer, P. (2006): Metamorphosen des Signifikanten. Zur Bedeutung des

Körperbilds für die Realität des Subjekts, Bielefeld.

Willaschek, M. (1991): »Die Tat der Vernunft. Zur Bedeutung der Kantischen

These vom ›Faktum der Vernunft‹«, in: G. Funke (1991), 455-466.

− (1992): Praktische Vernunft. Handlungstheorie und Moralbegründung bei

Kant, Stuttgart.

Wolin, S.S. (2016): Politics and Vision. Continuity and Innovation in Western

Political Thought, Princeton/Oxford.

Ziegler, J. (2018): Was ist so schlimm am Kapitalismus? Antworten auf die

Fragen meiner Enkelin, übers. von H. Kober, 4. Auflage, München.

− (2020): »›Der Kapitalismus kann nicht reformiert werden.‹ Aufstand gegen

›kannibalische Weltordnung‹: Bewegungen wie ›Fridays for Futrue‹ üben

grundsätzliche Kritik. Ein Gespräch mit Jean Ziegler«, in: Junge Welt, 35,

11. Februar. Online: https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/arti

kel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformi

ert-werden.html (Zugriff: 24. März 2020).

Žižek, S. (2000): Das fragile Absolute. Warum es sich lohnt, das christliche

Erbe zu verteidigen, übers. von N.G. Schneider, Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html


Literaturverzeichnis 283

− (2001): Die gnadenlose Liebe, übers. von N.G. Schneider, Frankfurt a.M.

− (2009): The Parallax View, Cambridge/MA.

− (2011): »Hegel and Shitting.The Idea’s Constipation«, in: S. Žižek, C. Crocket

und C. Davis (2011), 221-232.

− (2014): Weniger als nichts. Hegel und der Schatten des dialektischen Mate-

rialismus, übers. von F. Born, Berlin.

− (2015a): Psychoanalyse und die Philosophie des deutschen Idealismus, Bän-

de I und II, übers. von I. Charim und L. Marinelli, Wien.

− (2015b): »Der erhabenste aller Hysteriker«, in: S. Žižek (2015a), 13-270.

Žižek, S., C. Crocket und C. Davis (2011) (Hg.): Hegel and the Infinite. Reli-

gion, Politics, and Dialectic, New York.

Zupančič, A. (2001): Das Reale einer Illusion. Kant und Lacan, übers. von R.

Ansén, Frankfurt a.M.

− (2020): Was ist Sex? Psychoanalyse und Ontologie, übers. von C. Sökler und

M. Wünsch, 2. Auflage, Wien/Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Die konvivialistische Internationale

Das zweite konvivialistische Manifest
Für eine post-neoliberale Welt

2020, 144 S., Klappbroschur, Dispersionsbindung
10,00 € (DE), 978-3-8376-5365-6
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5365-0
 ISBN 978-3-7328-5365-6

Pierfrancesco Basile

Antike Philosophie

September 2021, 180 S., kart., Dispersionsbindung
20,00 € (DE), 978-3-8376-5946-7
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5946-1

Karl Hepfer

Verschwörungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

Juli 2021, 222 S., kart., Dispersionsbindung, 5 SW-Abbildungen
25,00 € (DE), 978-3-8376-5931-3
E-Book: 
PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5931-7

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Ashley J. Bohrer

Marxism and Intersectionality
Race, Gender, Class and Sexuality  
under Contemporary Capitalism

2019, 280 p., pb.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4160-8
E-Book: 
PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2

Jürgen Manemann

Demokratie und Emotion
Was ein demokratisches Wir  
von einem identitären Wir unterscheidet

2019, 126 S., kart.
17,99 € (DE), 978-3-8376-4979-6
E-Book: 
PDF: 15,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0

Anke Haarmann

Artistic Research
Eine epistemologische Ästhetik

2019, 318 S., kart., Dispersionsbindung
34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8
E-Book: 
PDF: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8

https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462119 - am 14.02.2026, 09:51:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	1. Einführung
	2. Das Werkzeug: Symbolisches, Imaginäres und Reales
	3. Was heißt hier Ethik?

	Kapitel I
	Ethik und Institution
	1. Das ethische Expertentum und die Trennung von Ethik und politischer Praxis
	2. Der Herr hat’s gegeben… – Die Legitimationder Institution und Expertokratie
	3. Der imaginäre Vater und seine modernen Angestellten
	4. Inkonsistenz und Konsequenzen der Vaterfunktion


	Kapitel II
	Kant und die Pflicht
	1. Das kritische Programm der Aufklärung
	2. Der kategorische Imperativ und das Faktum der Vernunft
	3. Ein wenig Moraltheologie zur Motivation
	4. Volkssouveränität und Königsmord


	Kapitel III
	Hegel und die Sittlichkeit
	1. Mit Kant über Kant hinaus (und mit Hegel über Fichte und Schelling)
	2. Hegels praktische Philosophie und der absolute Idealismus
	3. Wenn Nutzen unnütz und Tugend wahnsinnig wird
	4. Das geistige Wesen und die sittliche Substanz
	5. Es ist vollbracht! – Der Tod Gottes
	6. Die Logik der politischen (Moral‑)Theologie


	Nachwort
	Dank
	Siglenverzeichnis
	Literaturverzeichnis

