THIES MUNCHOW

KRITIK DER
ETRISCHEN
INSTITUTION

KANT, HEGEL
UND DER TOD GOTTES



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thies Miinchow
Kritik der ethischen Institution

Edition Moderne Postmoderne

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fiir meine Eltern

Thies Miinchow (Dr. phil.), geb. 1986, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an der
Europa-Universitit Flensburg. Seine Forschungsschwerpunkte sind Ethik, Wis-
senschaftstheorie der Theologie, der Deutsche Idealismus und philosophische
Theologie.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thies Miinchow

Kritik der ethischen Institution
Kant, Hegel und der Tod Gottes

[transcript]

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie

unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2022 im transcript Verlag, Bielefeld
© Thies Miinchow

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6211-5

PDE-ISBN 978-3-8394-6211-9
https://doi.org/10.14361/9783839462119
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

VOTWOTE ..ottt e et 9
T BInfORruNg .o 9
2. Das Werkzeug: Symbolisches, Imagindres und Reales.............ccooevveennn 13
3. Was heiBt hier Ethik? .....ooonee e 20
Kapitel |

Ethik und Institution.................... 27

1. Das ethische Expertentum und die Trennung von Ethik und politischer Praxis .. 27
2. Der Herr hat's gegeben... - Die Legitimation

der Institution und Expertokratie........c.eeeeviiiiiiiiiiiiiiii e 4
3. Der imaginére Vater und seine modernen Angestellten ........................ 64
4. Inkonsistenz und Konsequenzen der Vaterfunktion ............................ 72

Kapitel Il

Kantunddie Pflicht .......... ..o i 83
1. Das kritische Programm der Aufklarung.............ooooiiiiiiiiiiii i, 83
2. Der kategorische Imperativ und das Faktum der Vernunft...................... 94
3. Ein wenig Moraltheologie zur Motivation............cooiiiiiiiiiniiininnns 13
4. Volkssouveranitdt und K6nigsmord..........ooovieiiiiieiiiiie i 123

Kapitel lll

Hegel und die Sittlichkeit....................cooii 135
1. Mit Kant Giber Kant hinaus (und mit Hegel tber Fichte und Schelling) .......... 135

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Hegels praktische Philosophie und der absolute Idealismus.................... 151
3. Wenn Nutzen unniitz und Tugend wahnsinnigwird................cooeevinnnn 162
4. Das geistige Wesen und die sittliche Substanz.....................oooeeniet. 183
5. Esistvollbracht! - Der Tod Gottes........oouveeeviiiieeiiii e yAll
6.  Die Logik der politischen (Moral-)Theologie ...........evvvveneeninieninennn. 231
NaChWOIL. ... oo 259
DanK ... e 261
Siglenverzeichnis .............ccooiiiiiiii s 263
Literaturverzeichnis.................oooiiiii e 265

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Life is what happens to you while yow're busy making other plans.
— John Lennon

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

1. Einfiihrung

Dieses Buch war urspriinglich als Einfithrung in die Ethik geplant. Der vor-
liegende Text stellt nun aber zugegebenermafien eher das Gegenteil dieses
Vorhabens dar. Mit einem gewissen Augenzwinkern liefe sich nimlich sagen,
dass er weniger in die Ethik einfithren mochte, als vielmehr aus ihr heraus.
Von dem, was sich jetzt wie eine moralische Unverschimtheit anhért, soll im
Folgenden aber gezeigt werden, dass es gerade ein unbedingtes Element der
Ethik selbst bildet. Das Vorhaben ist namlich ein dialektisches, und zwar in-
sofern das Hinausfithren aus der Ethik wieder zur Ethik zuriickfithrt. Wie
gestaltet sich nun dieses Programm im Einzelnen?

Die vorliegende Studie widmet sich der Kritik der ethischen Institution. Da-
bei wird die grundsitzliche These vertreten, dass auch der ethische Diskurs
der Logik der Institutionalisierung nicht widerstehen kann. Anders gesagt,
gerade dort, wo in jene Wissenschaft, die wir Ethik nennen, eingefithrt wird,
findet zugleich eine institutionelle Unterweisung statt, die allerdings selbst
oftmals gar nicht oder in zu geringem Mafle thematisiert oder kritisiert
wird. Auf einer anderen Abstraktionsebene gilt dasselbe auch fiir elaborierte
Diskurse auf hohem akademischem Niveau. Es muss daher im metaethi-
schen Sinne gefragt werden, ob und wie die Ethik unter dem Aspekt der
Institutionalisierung nicht nur universale ethische Aussagen produzieren,
sondern selbst dem ihr inhirenten Anspruch des Universalismus gerecht
werden kann.

Um eine klare Vorstellung des Problemkomplexes zu gewinnen, muss da-
her neben dem Begrift der Ethik auch derjenige der Institution und damit
auch das Phinomen der Institutionalisierung expliziert werden. Institutio-
nalisierung im Allgemeinen gehort wesentlich zum menschlichen Sein, insofern
dieses faktisch soziales Sein ist, das seinerseits auf einer irgendwie gearteten

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

Ethik beruht bzw. auf eine ethische Reflexion angewiesen ist. Wenn der In-
stitutionalisierung im vorangehenden Satz somit Universalitit und Notwen-
digkeit attestiert wird, muss aber im Nachsatz sogleich festgehalten werden,
dass damit nicht gesagt ist, dass auch jede besondere Form der Institutio-
nalisierung automatisch dem Wesen dessen, was man lapidar als menschli-
ches Sein bezeichnen mag, entspricht. So ist es durchaus moglich, dass eine
sittliche Institution (wie beispielsweise der Staat) sich der eigenen Form der
Institutionalisierung gar nicht bewusst ist, weil deren wesentlicher Charak-
ter hinter den automatisierten Prozeduren eines als geschlossen angesehenen
(Rechts- und Verwaltungs-)Systems leicht zu verschwinden droht. Vor diesem
Hintergrund widmet sich Kapitel I der Analyse jenes Zusammenhangs von
Ethik und Institution, wobei der Aspekt des psychosozialen Seins mensch-
licher Subjektivitit und der damit verbundene Prozess der Subjektwerdung
eine entscheidende Rolle spielt.

Die Ergebnisse des ersten Kapitels fithren uns allerdings die Notwendig-
keit einer Revision des landliufigen Ethikbegriffs vor Augen. Der erste Schritt
dieser (Re-)Justierung erfolgt in Kapitel II, und zwar durch den Rekurs auf
die praktische Philosophie Immanuel Kants. Es gilt dabei, dem unsiglichen
Trend der Einfuhrungsliteratur in die Ethik (sprich: der institutionell-ethi-
schen Einfithrungsliteratur) zu widerstehen, die Kant schlicht als Theoreti-
ker der sogenannten Pflichtethik darzustellen pflegt, wobei diese — als Modell
betrachtet — neben Tugendethik und Utilitarismus platziert wird, ganz so,
als lieRRe sich die kantische Theorie auf das Niveau jener ethischen Theori-
en reduzieren. Einer solchen Konzeption wird hier ausdriicklich widerspro-
chen. Stattdessen soll auf die unhintergehbare Erkenntnis Kants hingewie-
sen werden, die sich hinter dem Begrift des kategorischen Imperativs verbirgt.
Es wird zu zeigen sein, dass Kants Einsicht die unbedingte — zweifellos: be-
dingungslose — Grundlage eines jeden ethischen Denkens bildet, das Ver-
niinftigkeit und Universalitit fiir sich beanspruchen kann. Wo nimlich die
beiden letztgenannten Begriffe ins Spiel kommen, da kann weder bestimm-
ten Institutionen, noch individueller Intuition oder Befindlichkeit die letzte
Entscheidungsgewalt zugestanden werden, denn Verniinftigkeit und Univer-
salitit werden allein in einem strengen Verfahren vor dem »Gerichtshof der
Vernunft« (vgl. KrV, B 779/A 751) ausgehandelt.

Die Explikation des kantischen Ansatzes bleibt selbst allerdings nicht
ohne Kritik. Der Formalismusvorwurf, der bereits frith und besonders durch
GW.F. Hegel an Kants Theorie der Moral herangetragen wurde, wird uns
in Kapitel III schrittweise zum hegelschen Begrift der Sittlichkeit fiithren.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Zweck und Ziel dieses Kapitels ist es dann, zu veranschaulichen, inwieweit
der Riickgriff auf Hegels Moralphilosophie ein Denken ermdglicht, in dem
Ethik und Institutionalisierung in einem freiheitlichen Prozedere aufge-
hoben sind. Nicht zuletzt sind es gerade die hegelsche Dialektik und das
spekulative Denken, wodurch der ideellen oder gar ideologischen Verklirung
der bestimmten Institution vorgebeugt werden kann.!

Bleibt die Frage, welche Rolle der im Untertitel genannte Tod Gottes dabei
spielt. Dies sei durch einen kurzen Vorgriff angedeutet: Die Analyse in Ka-
pitel I wird zeigen, dass die Frage der Institution im engen Zusammenhang
mit der Frage nach den familialen Strukturen der Verwandtschaft steht. Da-
bei ist es vornehmlich der Begriff des Vaters, der hierbei eine entscheidende,
aber alles andere als unproblematische Rolle spielt. Die Funktion des Vaterbe-
griffs bildet einen referenziellen Knotenpunkt der Institution. Denn es ist die
Vaterfunktion, die den faktischen familialen Rahmen transzendiert (und sie
tut dies, wie wir sehen werden, notwendigerweise), um sich schlieflich auf
psychosozialer, institutioneller und ethischer Ebene sowohl im patriarchalen
Bewusstsein als auch in der Explikation des Gottesbegriffs niederzuschlagen
und zu entfalten. Kapitel II und III widmen sich insofern zugleich der De-
konstruktion jener Funktion, was schlieflich auch in einer Neubestimmung
des Begriffs von der politischen Theologie resultieren wird.

AbschliefRend noch ein Hinweis zur Methode, der sich besonders an die
akademischen und philosophisch geschulten Leser*innen richtet: Die Unter-
teilung des Buchs in drei Kapitel, von denen sich gerade das Letzte mit He-
gel auseinandersetzt, mag wie ein vom Verfasser intendierter dialektischer
Streich wirken. Das ist zumindest >dramaturgisch< betrachtet auch nicht ganz
von der Hand zu weisen. Aber es sei gesagt, dass sich hinter dieser Einteilung
kein platter Hegelianismus verbirgt. Dass hier ein Hegel-Kapitel auf ein Kant-
Kapitel folgt, hat zunichst einmal historische Griinde, dann aber vor allem
systematische, nimlich insofern wir gemeinsam mit Hegel die bedeutende
moralphilosophische Erkenntnis Kants wiederentdecken und weiterdenken

1 »In Wirklichkeit ist die Dialektik eine Denkmethode oder vielmehr eine zusammen-
hiangende Folge intelligibler Methoden, welche es gestattet, gewisse starre Vorstel-
lungen aufzulésen und gegen herrschende Ideologien die Praxis geltend zu machen.«
(Brecht 2005d, 140) Mit den Worten Hegels: »Das spekulative Denken besteht nur darin,
daf? das Denken den Widerspruch und in ihm sich selbst festhilt, nicht aber, daf$ es,
wie es dem Vorstellen geht, von ihm beherrscht und durch ihn sich seine Bestimmun-
gen nur in andere oder in nichts auflésen lafst.« (WL II, 76)

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

wollen, und zwar vor allem in der Hinsicht, dass uns wiederum Hegels Ein-
sicht dabei helfen wird, mit Kant iiber Kant hinauszugehen. So werden wir im
Verlauf des zweiten Kapitels feststellen, dass die faktische Giiltigkeit des Sit-
tengesetzes in Form des kategorischen Imperativs iiber die traditionell zwei-
wertigen substanzontologischen Primissen aristotelischer Prigung hinaus-
weist, was Kant selbst aber entgeht. Jener Sachverhalt hingt dabei mit der
einfachen Tatsache zusammen, dass die Form des Sittengesetzes nicht oh-
ne Subjektivitit ist. Auf transzendentalphilosophischer Ebene bedeutet dies
aber, dass sich die Vernunft hier als Bewusstsein von sich selbst (also als Sub-
jekt) entpuppt. Wir kénnen den Sachverhalt in seinem formalen Zusammen-
hang verkiirzt etwa so darstellen: Wenn Kants Kritik der reinen Vernunft eine
Kritik der praktischen Vernunft erforderlich macht, so hingt dies mit der Tat-
sache zusammen, dass die reine Vernunft sich in ihrer (Selbst-)Kritik immer
schon als reine praktische Vernunft erweist. Als reine praktische Vernunft aber
ist die Vernunft Reflexion der Reflexion-in-sich und Reflexion-in-sich-und-
anderes, d.h. sie ist die bewusste Reflexion auf sich selbst, insofern sie sich
selbst zu ihrem Objekt macht und sich zugleich (genauer gesagt: faktisch) als
mit diesem Objekt identisch begreift. In dieser Tatsache wirkt sie, die sich
selbst setzt, einerseits als der Grund der abstrakten seins- bzw. — kantisch
gesprochen - verstandeslogischen Reflexionsbestimmungen (Sein - Nichts,
Denken/Subjekt — Objekt) und stellt daher andererseits als Bewusstsein bzw.
als Denken, das sich selbst denkt, einen Uberschuss im Verhiltnis zu dem dar,
was mit den Reflexionsbestimmungen ihrem Sinn nach eigentlich gemeint
ist. Insofern kénnen wir — mit einem Begriff Gotthard Guinthers gesprochen
- von >zwei Thematiken des Denkens« sprechen: Zum einen wire da die The-
matik, in der die Vernunft sich als gesetzt und daher auch als Quelle des (Sit-
ten-)Gesetzes (Kant spricht von der »Rechtsquelle«) erkennt, zum anderen
die Thematik, in der die Vernunft sich als setzend begreift (Kant spricht vom
»Faktum der Vernunft«). Im Register der ersten Thematik erweist sie sich als
die duflere Form des Sinns der durch sie gesetzten Reflexionsbestimmungen
innerhalb der klassischen (Seins-)Logik, im Register der zweiten Thematik
aber als innere Form des Sinns dieses Sinns.

Nun zeigt sich bereits anhand dieser duflerst gerafften Darstellung, dass
hier eigentlich eine dedizierte formallogische Erliuterung der zwei Thema-
tiken des Denkens vorausgeschickt werden miisste. Dies wiirde uns aber zu
einem enormen Umweg zwingen, der zudem innerhalb einer Studie zum Be-
griff der Ethik nur mehr die Form des Exkurses annehmen konnte, weshalb
wir die Verantwortung an dieser Stelle weiterreichen mit einem Verweis auf

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Giinthers Grundziige einer neuen Theorie des Denkens in Hegels Logik (vgl. Giinther
1978).

Fir unser Vorhaben wihlen wir nun aber einen anderen Weg, der sei-
nerseits durchaus auch Spuren der hegelschen Methode aufweist: So ist der
sinnanalytische Diskurs des Begriffs der Sittlichkeit aus reiner Vernunft hier
zugleich als Darstellung und Kritik zu verstehen.” Dies dufRert sich besonders
dahingehend, dass wir es uns erlauben, in der Darstellung der kantischen
Theorie direkt die ihr inhirenten (transzendental-)logischen Implikationen
ernst zu nehmen und anzuwenden, wodurch die Darstellung aber zugleich
die Form der Kritik im Lichte der Nachfolger Kants (mit besonderem Fokus
auf Hegel) annimmt. Wenn wir dann aber von dieser relecture fortschreiten
zur Darstellung des hegelschen Sittlichkeitsbegriffs, so wird auch diese im
Lichte jener zugleich als eine Kritik daherkommen. Es ist unsere Hoffnung,
auf diese Weise eine plastische Darstellung der Ethik Hegels zu liefern, ohne
dass dies auf Kosten der logischen und dialektischen Aspekte seines Den-
kens geht. Insofern stehen wir hier auch fiir eine Lesart Hegels, die seine
Geschichtsphilosophie von der Ethik her begreift und sich von einer teleologi-
schen Geistmetaphysik, die sich der klassischen Grundannahme der Identitit
von Denken (Idee) und Sein (Geschichte) verpflichtet weif3, distanziert. An-
ders ausgedriickt: Uns geht es darum, eine praktisch-philosophische Bresche
fir ein Hegelverstindnis zu schlagen, das es uns ermoglicht, einen kreati-
ven, kontingenten Freiheitsbegriff in Hegels Metaphysik auszumachen, der
iiber denjenigen einer gewesenen, notwendigen Freiheit, wie sie sich in der
Geschichte (Phinomenologie) des Geistes zeigt, hinausgeht. Es versteht sich,
dass es sich hierbei um einen tastenden Versuch handelt, der zu diesem Zeit-
punkt insbesondere aus methodischen Griinden noch stark der hegelschen
Terminologie verpflichtet ist.

2. Das Werkzeug: Symbolisches, Imaginares und Reales

Bevor wir uns der Kritik der ethischen Institution widmen, sind einige ter-
minologische Vorbemerkungen zu machen. Denn zum Zwecke der Plastizitit
dieser Studie wihlen wir ein spezifisches Vokabular, dessen Herkunft und
Bedeutung einer Erliuterung bedarf. Die Explikation der drei Begriffe Sym-
bolisches, Imagindres und Reales, die hier zur Anwendung kommen, ist nicht

2 Zur hegelschen Methodologie von Darstellung und Kritik vgl. Theunissen 1980, 13-19.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

zuletzt auch aus dem Grund unumginglich, weil ihr spezifischer Gebrauch
im vorliegenden Text gleichzeitig als methodische Vorbemerkung zu verste-
hen ist. Die Entscheidung fiir dieses spezielle Organon ist formaler Natur und
steht doch gleichzeitig im direkten inhaltlichen Zusammenhang mit dem For-
schungsobjekt, das wir die ethische Institution nennen. Wo nimlich die Rede
von Institution ist, finden sich drei irreduzible Elemente: Erstens zeichnet sich
die Institution durch eine mehr oder weniger offensichtliche Struktur aus, die
auch als Ordnung oder System bezeichnet werden kann. Diese Struktur ihrer-
seits induziert zweitens ein intragenerisches Geftige — auf (inter-)subjektiver,
aber auch auf technischer Ebene —, wodurch das Element der Macht ins Spiel
kommt.? Einhergehend mit diesen beiden Aspekten geht dann drittens das
Element der Verdringung, nimlich dann, wenn ein menschliches Subjekt in-
nerhalb der institutionellen Ordnung lebt und webt.* Es versteht sich dabei,
dass ein menschliches Subjekt nicht auflerhalb des institutionellen Rahmens
existieren kann, was aber gleichzeitig bedeutet, dass das Subjekt selbst als
Angelpunkt der drei Elemente wirkt und dadurch dafiir sorgt, dass sich »der
Kreis schlief3t«.> Anders ausgedriickt: Das Subjekt ist deshalb sub-iacitur, weil
es das institutionalisierte Subjekt ist; die Institution ist deshalb Institution,
weil sie die Subjektivation® des Subjekts bedingt.

Diese — durchaus stipulative — Definition der Institution wird in Kapi-
tel I genauer untersucht und erliutert. Fiir den Augenblick soll es uns genii-
gen, festzustellen, dass die drei Begriffe Struktur, Macht und Verdringung mit
denen des Symbolischen, des Imaginiren und des Realen korrespondieren, die

3 Das metaphorische Bild von dens>Hebeln der Macht<, an denen eine Person sitzen kann,
fangt sehr gut sowohl den intersubjektiven als auch den technischen Aspekt der insti-
tutionellen Machtformen ein.

4 Was ich hier als institutionelle Ordnung bezeichne, entspricht daher —wie wir im Fol-
genden sehen werden —der»signifikanten Ordnung«im Sinne der lacanschen Theorie
vom Subjekt (vgl. Zupanci¢ 2020, 90-126, bes. 105.119.122-124).

5 Bildlich gesprochen lésst sich das Verhiltnis der drei Begriffe als borromaischer Kno-
ten verstehen, bei dem die drei Elemente deshalb zusammenhalten, weil ein viertes
Element, das Subjekt, ihren Zusammenhalt garantiert. Wiirde das Subjekt entfernt,
fielen die drei anderen Elemente auseinander. (Theoretisch kdnnte auch eines der an-
deren Elemente entfernt werden und einen Zusammenbruch hervorrufen. Wir wer-
de aber im Laufe der Untersuchung sehen, dass dies praktisch nicht moéglich oder im
hochsten Mae unwahrscheinlich ist.) Was mit der>Entfernung des Subjekts< gemeint
ist, wird sich im weiteren Verlauf klaren. Siehe insbesondere Kapitel I, Anm. 89.

6 Zum Begriff der Subjektivation im Sinne der Subjektwerdung unter dem Aspekt der
Macht vgl. Butler 2001.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Jacques Lacan als »grundlegendes Klassifikationssystem« bzw. fundamentale
»Register« identifiziert, durch die sich die »Ordnung« des psychischen und
sozialen Lebens des Menschen ausdriicken l4sst (vgl. Evans 2017b, 195). Die-
se drei Begriffe bilden somit unser Werkzeug. Wenn also im Folgenden vom
Symbolischen, Imaginiren und Realen - auch in adjektivischer Form - die
Rede ist, so erfolgt dies ausnahmslos in dieser Lesart. Um daher ein explizites
Verstindnis jener Begriffstrias voraussetzen zu kénnen, wollen wir sie etwas
genauer betrachten:

Beginnen wir mit dem Begriff des Symbolischen. Zunichst lisst sich ganz
grundsitzlich festhalten: »die Strukturen der Gesellschaft sind symbolisch«
(Lacan 2016d, 154). Damit ist gemeint, dass eine menschliche Gesellschaft,
um als solche zu bestehen, notwendigerweise auf kodifizierte Austauschver-
fahren zuriickgreifen muss (vgl. auch Lévi-Strauss 1977¢; Mauss 1990). Der
Tausch - von Informationen, Giitern oder sonstigem — bedingt und befolgt zu-
gleich die Regeln, Gesetze und Konventionen, wodurch die Gesellschaft als
solche Bestand hat und funktioniert. Wire dies nicht der Fall, wiirden die so-
zialen Bande zerbrechen. Im und durch den Tausch also werden die symbo-
lischen Strukturen der Gesellschaft eingeldst, bestitigt, gegebenenfalls auch
variiert. Der Tausch selbst basiert aber auf der Kommunikation, denn schlief3-
lich sind auch Gesetze, Regeln und die generellen Strukturen in einer Gesell-
schaft nicht ohne das Element der Sprache vorstellbar. Die menschliche Gesell-
schaft ist demnach sprachlich strukturiert. Es ist dieses sprachliche Moment
des menschlichen Seins, wodurch sich zugleich ein fundamentaler Bruch mit
dem Natiirlichen zeigt. Ein Bild mag dies veranschaulichen: Ein Mensch, der
einen Fisch essen mochte, bendtigt entweder Geld oder einen Angelschein —
ein Reiher benotigt keines von beiden. Das Beispiel soll Folgendes verdeutli-
chen: Die Strukturen der menschlichen Gesellschaft mégen zwar organisch
und wie aus einem Guss wirken, sind es aber nicht. Sie bewegen sich im Re-
gister des Symbolischen,” das aufgrund seiner sprachlichen Verfassung hoch-
elaborierte Formen der Institutionalisierung hervorbringen kann.

Und dennoch stellt sich die Frage, warum die symbolische Ordnung der
Gesellschaft uns so oft als irreduzibel erscheint und in Einzelfillen sogar als

7 »Wenn man definieren soll, in welchem Augenblick der Mensch menschlich wird, so
kann man sagen, daf$ es in dem Augenblick ist, wo er, wenn auch noch so wenig, in die
symbolische Beziehung eintritt.« (Lacan 2015b, 201)

14,02.2026, 09:51:48,

15


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

snatiirlich« angesehen wird.® Hier gilt es, das Imagindre zu explizieren. Mit
dem Imaginiren ist dabei nicht einfach eine illusorische Vorstellung gemeint,
indem wir uns z.B. einbilden, kulturelle Konstrukte seien letztlich Deriva-
te der Natur oder - im religiésen Register — gottgewollt und in der Schép-
fung selbst schon angelegt. Das Imaginire bezeichnet vielmehr die Bedin-
gung der Moglichkeit dessen, dass ein denkendes Wesen auf eine Vorstel-
lung tibergeordneter/grundlegender Einheit zuriickgreifen kann. Diese Idee
der Einheit hingt mit dem psychologischen Phinomen zusammen, das man
als Spiegelstadium (vgl. Lacan 2016c; Evans 2017c) bezeichnet. Das Spiegelsta-
dium bezeichnet die Entwicklungsphase des Kleinkinds zwischen dem sechs-
ten und achtzehnten Lebensmonat. Es ist die Phase, in der das Kind eine Ich-
Vorstellung entwickelt, die wiederum das Fundament des Einheitsgedankens
bildet. Das Phinomen gestaltet sich wie folgt: Das Kleinkind zeigt sich in
jener Phase dazu fihig, sich selbst in seinem Gegeniiber zu erkennen, was
sich am auffilligsten in seiner Begeisterung fiir das eigene Spiegelbild zeigt
(aber nicht auf das eigene Bild beschrinkt ist). Es erkennt sich selbst im an-
deren (der es selbst ist bzw. mit dem es sich identifiziert).’ Dieses Erkennen
geht einher mit der Vorstellung von Einheit im Sinne der Ganzheit. In seinem
Selbstbild antizipiert(!) das Kind sich selbst als integrierte Person. Vor allem
aber erscheinen ihm die eigentlich unkoordinierten Bewegungen seines Kor-
pers als seine eigenen Bewegungen. Der >zerstiickelte Korper«wird im Bild als
ganzer und koordinierter Kérper erfahren (bleibt aber als Urangst unbewusst
erhalten). »[..][Dler blofRe Anblick der vollstindigen Form des menschlichen
Korpers verschafft dem Subjekt eine imaginire Beherrschung seines Korpers,
die gegeniiber der realen Beherrschung verfritht ist.« (Lacan 2015b, 105) In
der Wahrnehmung des Spiegelbilds findet daher eine (imagindre, nicht reale)
Selbstermichtigung statt (»ideale Herrschaft« [ebd., 191]), weshalb die Erfah-
rung auch von Jubel und der Liebkosung des Spiegelbilds begleitet wird. Es
versteht sich, dass diese Selbstliebe, der Narzissmus, auf einem Phantasma
beruht, denn nicht einmal als erwachsene Person wird das Kind jemals diese

8 Man denke nur an die Narrative der konomischen Ideologen, die eine >Natiirlichkeit«
bzw.>Naturgesetzlichkeit< der Marktmechanismen postulieren.

9 Lacan greift hier auf Arthur Rimbauds >Formel< »Je est un autre« zurtick. Wer mit Un-
verstandnis auf diesen scheinbar (lyrisch-)poetischen Aspekt der psychoanalytischen
Theorie blickt, sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass dem beschriebenen Phi-
nomen epistemologische Faktizitit zukommt, die zudem logisch koharent beschreib-
bar ist. Vgl. hierzu etwa die Darstellung bei Giinther 1976b, bes. 61-63.68.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

antizipierte (All-)Macht tiber sich selbst (oder andere) erlangen kénnen, was
sich — psychoanalytisch — in der Bahnung des Unbewussten zeigt.

Doch nur weil jene Macht nicht real ist, heifft das noch lange nicht, dass
sie nicht im Register des Imaginiren fortbesteht, denn die urspriingliche Re-
flexion ist »die wesentliche Dimension des Menschlichen, die sein ganzes
Phantasieleben strukturiert« (ebd., 105). »Der Kern des >Ich< besteht aus dem
Gefiihl der Allmacht und der Allwissenheit, welches ein unausléschlicher Rest
der Kindheitsphantasmen bleibt. Dieses Gefiihl projizieren die Menschen an-
fangs nach aufien, auf die Gotter; spiter auf die grofen Manner; und hier ist
der Ursprung jeder Form von Macht und Herrschaft.« (Lipowatz 1998, 58) Bis
zuletzt wird der Mensch vom Einheitsgedanken und der imaginiren Vorstel-
lung des schinen Ganzen dominiert. Da die (urspriingliche) Vorstellung der
Einheit aber als der andere, der ich selbst bin, erscheint, ist auch das Imagi-
nire immer ein »Bild der Polaritit, oder der Fillle ohne Mangel, des Ganzen,
das das Eine ist« (ebd., 61). Dies ist nicht zuletzt auch der Grund dafiir, dass
gerade hochkomplexe Machtstrukturen oftmals in »personalen Kategorienc
gedacht werden (vgl. Mausfeld 2018c, 148; Mausfeld 2018d, 157f.; Hein-Kircher
2007, bes. 27f.30f.). Gerade das Korperbild spielt hierbei eine entscheidende
Rolle (vgl. Widmer 2006), wenn sich in ihm zum Beispiel die Vorstellung der
politischen Macht manifestiert. Man denke nur an den plakativen Gebrauch
des Begriffs vom >Volkskérper« in seiner Verwendung durch die Nationalso-
zialisten. Subtiler noch, aber umso nachhaltiger, gestaltet sich dahingegen
die vom Imaginiren getragene (primir westliche Form der) Institutionali-
sierung der politischen Macht in jener Genealogie, die vom corpus Christi zur
Kirche, der Una sancta, als unum corpus mysticum cuius caput Christus bzw. corpus
politicum fithrt (vgl. Wolin 2016, 119f.; Foucault 2017d, bes. 247f.) (hierzu mehr
in Kapitel 1.2 und 1.3). Es versteht sich also, dass das Imaginire durchaus
symbolisiert werden kann. Und nicht nur das, die Projektion bzw. Ubertra-
gung des urspriinglichen Einheits- und Machtphantasmas findet nicht auf
der Ebene einer imaginiren Zweierbeziehung statt, sondern allein im Regis-
ter des Symbolischen: »Die Ubertragung enthilt Einwirkungen, Projektionen
imagindrer Artikulation, aber sie situiert sich vollstindig in der symbolischen
Beziehung.« (Lacan 2015b, 291)

Das Imaginire geht unbedingt mit dem Symbolischen einher wie auch
das Faktum der Symbolisierung ohne eine imaginire Referenz undenkbar
wire. Thr Verhiltnis ist mutual dependent. Dieses Verhiltnis muss aber noch
erweitert werden um die Dimension des Realen. Der Begriff des Realen, wie
wir ihn im Folgenden in Anschluss an Lacan verstehen, bezeichnet nicht ein-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

fach nur >die Wirklichkeit« (schlieflich sind ja auch das Symbolische und das
Imaginire wirk-sam [vgl. ebd., 151f.]). Gar nichts zu tun hat er mit dem Rea-
lismus der Platoniker oder Scholastiker, deren Realititsbegriff vielmehr mit
dem, was wir als Imaginires bezeichnet haben, korrespondieren wiirde. Im
hier vorliegenden Zusammenhang betrachten wir das Reale eher als das Ge-
genteil des Imaginiren und des Symbolischen — womit nicht gesagt ist, dass
es unabhingig von diesen wire. Auf eine Formel gebracht: »[D]as Reale oder
das, was als solches wahrgenommen wird, ist das, was der Symbolisierung
absolut widersteht.« (Ebd., 89) Das Reale bezeichnet mehr eine Kluft in der
durch die Sprache geprigten Welt des Menschen. »Das ganze Problem ist von
nun an das der Fuge zwischen dem Symbolischen und dem Imaginiren in der
Konstitution des Realen.« (Ebd., 98)

Mit dem Eintritt in die Sprache tritt das Menschenkind in eine
(vor-)strukturierte Welt ein, in der es selbst bereits einen Platz hat, den
es nicht selbst wihlen konnte. Sein In-der-Welt-Sein ist etwas Voraus-
Gesetztes. »Der Mensch wird im Voraus gesprochen, er findet Eingang ins
instituierte Leben.« (Legendre 2011, 33) Der Eintritt in die Sprache und die
symbolische Ordnung markiert den Eintritt ins Sein und die Ek-sistenz des
Subjekts. Dieser Eintritt ist aber bedingt durch die Herausbildung eines
Ich-Bewusstseins. Die Teilnahme an der symbolischen Ordnung setzt die
Reflexionsfihigkeit und damit das Selbstbewusstsein voraus, indem dieses
die Bedingung fiir jene liefert. Das Subjekt existiert nur im symbolischen
Raum. Der Eintritt aber ist letztlich traumatischer Natur (was sich in der
Spaltung zwischen dem Bewusstsein und dem Unbewussten manifestiert).
Wer einmal ins Bewusstsein eingetreten ist, ist dem >blanken Realititsge-
fihl entrissen worden. Wihrend der Siugling noch in der unstrukturierten
Wirklichkeit, dem »reinen Sein« (um es mit einem Wort Hegels zu sagen),
lebt, in der (noch) keine begrifflichen Differenzen vorherrschen, in der die
Begriffe der Identitit und Nichtidentitit materialiter und ohne Rest aus-
tauschbar sind, bleibt das damit verbundene Realititsgefiihl als solches dem
subjektiven Bewusstsein weitestgehend verwehrt. Es kann lediglich einen
punktuellen, ereignishaften Zugang zu ihm erlangen, etwa im hdchsten
Schmerz oder im héchsten GeniefRen (das sich selbst schon wieder auf der
Grenze zum Schmerz bewegt). Aber auch hier gilt: Nur weil sich diese blanke
Realitit nicht symbolisieren lisst, heifdt das noch lange nicht, dass sie nicht
wirklich ist. Es verbleibt etwas, das dem Sein, dem symbolischen Raum
widersteht — das Reale. Und es dufert sich als Schnitt im Symbolischen (vgl.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Lacan, 509-528).%° Als Verdringtes, das aber immer wiederkehrt, >kriimmt
es den symbolischen Raum«.™ In dieser Hinsicht ist das Register des Realen
einerseits unbedingt an das des Symbolischen und das des Imaginiren
gebunden, indem es als solches mit der Subjektwerdung bzw. der Institutio-
nalisierung auftritt. Andererseits aber hat es die Tendenz, die symbolische
Ordnung zu unterminieren. »Das Reale ist gerade nicht das Sein, sondern
dessen inhirente Sackgasse.« (Zupanéi¢ 2020, 45> Wo es als Bedingung
des unbewussten Begehrens und des Triebs wirkt, unterliuft es die insti-
tutionelle Normativitit und kann nur durch bewusste Gegenmafinahmen
gebindigt werden — und manchmal nicht einmal das.”® Wo eine symbolische
Ordnung eingesetzt wird und sich vom Imaginiren getragen weif3, da gibt es
auch immer das Element des Realen, das auf die Kontingenz jener Ordnung

10 Auch das Phinomen des Realen ldsst sich im Register der Logik prazise verorten. Inso-
fern die Logik des Symbolischen derjenigen der zweiwertigen Logik der aristotelisch
gepragten Tradition entspricht, begegnet das Reale genau an dem Punkt, wo diese Tra-
dition durch Kant, Fichte, Schelling und Hegel eine radikale Kritik erfahrt, d.h. in dem
Augenblick, wo diese zeigten, dass die bis dahin unbeanstandete These der Aquiva-
lenz von Denken und Sein vor dem Deutungshintergrund des Seinsprimats gar nicht
alles ist. Wenn nun aber die Explikation des Denkens in den Fokus gerit, erfolgt dies
notgedrungen als Reflexion des Denkens auf sich selbst. Die Analyse dieses Selbstver-
héltnisses bringt nun folgendes Problem ans Licht: Reflektiert das Denken im Register
der traditionellen Zweiwertigkeit auf sich, so versucht es, auf sich selbst als Sein zu re-
flektieren. »Dasjenige aber, mit dem das Sein tibereinstimmen soll, ndmlich das Den-
ken bleibt ein unbekanntes X, weil sich das Denken [..] v6llig aufen, von sich selbst
fort auf das Andere richtet. Das Denken hat sich auf der ersten Stufe sozusagen selbst
vergessen, denn es geht ganz in dem Auflen auf. Die Frage der Ubereinstimmung von
Denken und Sein kann also gar nicht beantwortet werden, weil (ber das, womit das
Sein eine Gleichheit bilden soll, nichts gewufRt wird.« (Glinther1978,147) »Diese Selbst-
Vergessenheit ist die logische Grundsituation, die in der zweiwertigen Aristotelischen
Logik beschrieben wird, in der sich Positives und Negatives unvermittelt gegeniiber-
stehen.« (Glinther 1991, 48) Was Giinther hier als »X« und »Selbst-Vergessenheit« be-
zeichnet, gibt uns den Hinweis auf das, was wir mit Lacan das Reale nennen.

11 Diese Metapher stammt von Slavoj Zizek.

12 »Alles Sein ist symbolisch, auer dass es das Reale gibt. Es>gibt« das Reale, das Reale
>ist¢, aber dieses Reale ist kein Sein. [...] Es existiert nur als der inhdrente Widerspruch
des (symbolischen) Seins.« (Ebd., 88) »Das sprechende Wesen ist die reale Existenz
einer ontologischen Sackgasse.« (Ebd., 188)

13 Ein niederschwelliges, aber unverkennbares Beispiel hierfiir wire etwa die Erektion
des Penis, die selbst eine rigide (Sexual-)Moral nicht zu unterbinden weif. Ein Sachver-
halt, der auch einen der einflussreichsten Kirchenvater, namlich Augustinus, umtrieb
(vgl. Augustinus 2004, 63-67).

14,02.2026, 09:51:48,

19


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Kritik der ethischen Institution

verweist. Anders gesagt, wo eine bewusste Institutionalisierung stattfindet
(sei es diejenige eines Subjekts oder einer ganzen Gesellschaft), da erfolgt
neben einem traumatischen Bruch auch die Verdringung des Unsagbaren/
Unsiglichen (im Falle des Subjekts wire dies die — mit Freud gesprochen —
spolymorphe Perversion« des Kleinkindes, im Falle der Gesellschaft wire es
jene >Un-Ordnungs, auf die etwa der relative und damit diffuse Begriff der
»Barbarei< hindeutet).

Aber was heifdt es fiir die Institutionalisierung, wenn sie selbst gerade
durch jenen Bruch zur Welt kommt? Was heifdt es fiir ihre intrinsischen
Machtstrukturen, die ihr durch das Imaginire zugesichert werden, wenn
da noch das Reale ist, das den symbolischen Strukturen widersteht? Diesen
Fragen wollen wir im weiteren Verlauf nachgehen. In jedem Fall zeigt sich,
dass das Reale eine Position jenseits der geltenden Strukturen, Normen
und Gesetze bezeichnet. Es bleibt also zu fragen, wie wir uns die ethische
Institution unter dem Aspekt des Realen vorzustellen haben. Wir wollen
uns dieser Frage annihern, indem wir zunichst den Begriff der Ethik etwas
genauer beleuchten.

3. Was heiBt hier Ethik?

Um sich dem Begriff >Ethik< anzunihern, empfiehlt es sich in jedem Fall, die
Etymologie zu bemithen und nach seiner Herkunft und Bedeutung im alt-
griechischen Sprachgebrauch zu fragen (vgl. Funke/Reiner 1972). Denn die-
ser erste Schritt wird uns sogleich auf ein fundamentales Problem der Ethik
als Diskurs der Moral aufmerksam machen. Aber eins nach dem anderen.
Schauen wir uns zunichst einmal an, was sich eigentlich hinter der Vokabel
verbirgt:

Tatsichlich bietet uns das Altgriechische zwei Begriffe an, von denen sich
der bekannte Term >Ethik« herleiten lisst. Da wire zunichst der A0, wo-
mit der >Wohnort, die >Wohnung« und der sgewohnte Aufenthalt¢, kurz der
Wohnraum im engeren Sinne bezeichnet wird. Die Verbindung zum heuti-
gen Gebrauch des Begriffs Ethik wird dann aber etwas deutlicher, wenn der
Term fB0G auch die abstrakteren Bedeutungen wie >Gewohnheits, >Sitte« und
sBrauch« transportiert, die offensichtlich auf die Spezifitit sozialer Normen
anspielen. Um so interessanter ist es, dass sich dann auch noch der >Cha-
rakter< unter die Bedeutungen von fB0¢ mischt, wodurch dem vornehmlich
sozialen Bedeutungsspektrum noch der Aspekt der Individualitit beigesellt

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

wird."* Dass der Begriff Ethik diese Doppeldeutigkeit enthilt, erscheint dabei
alles andere als iiberraschend, denn wofiir steht denn die Ethik, wenn nicht
fir die Vermittlung von sozialen bzw. gemeinschaftlichen und individuellen
Interessen? Durch die Betrachtung des zweiten altgriechischen Terms wird
die Komplexitit der Angelegenheit aber noch einmal erhéht.

Der Begriff >Ethik< geht nimlich ebenso auf den Term €00¢ zuriick, der
neben >Gewohnbheit< auch soviel wie >Gewohnung« bedeutet. Dass diese bei-
den Bedeutungen ausgesprochen dhnlich sind, ist nicht von der Hand zu
weisen. Und dennoch bedeuten sie nicht dasselbe. Denn wihrend der Be-
griff Gewohnbheit auf eine bereits bestehende Form z.B. des gesellschaftli-
chen Zusammenlebens hindeutet, impliziert die Gewdhnung offensichtlich
einen Prozess, bei dem sich Einzelpersonen oder auch Gemeinschaften ei-
ne bestimmte Gewohnheit aneignen. Dieser prozessuale Charakter des £€60¢
tritt dann noch einmal deutlicher zutage, wenn man beachtet, dass neben sei-
ner Substantivform auch ein analoges Verb existiert, nimlich €B8iCgwv, was
soviel heifdt wie »sich an etwas gew6hnen< oder — in F.D.E. Schleiermachers
Ubersetzung (vgl. Platon 1985, 469b) — >sich etwas zur Sitte machenc.

Auch ohne philologische Ausbildung kann man erkennen, dass Gewoh-
nung offensichtlich voraussetzt, dass das, woran sich gewohnt wird oder wer-
den soll, eben nicht zur aktuellen Gewohnheit gehort. Sich etwas zur Gewohn-
heit zu machen bedeutet nimlich auch, sich etwas zur Gewohnheit zu machen.
Mit anderen Worten, der Mensch hat nicht nur Teil an diesem Prozess der
Gewohnung, sondern hat auch Einfluss auf ihn. Der Begriff Ethik umfasst
somit nicht nur die Anzeige eines Zustands (das Sammelsurium an aktuellen
bzw. aktualisierten Gewohnheiten), sondern auch den Aspekt des produkti-
ven Handelns jenseits der Gewohnheit (der Ubergang von einer bestimmten
Sitte zu einer anderen).”

Diese Erkenntnis ist alles andere als eine Kleinigkeit und verschwindet
viel zu leicht hinter der Fassade wissenschaftlicher Nomenklatur. Zwei irre-
fithrende Differenzierungen miissen hier hervorgehoben werden: (1) Gerade

14  Besonders deutlich wird dies bei Aristoteles, der in seiner Nikomachischen Ethik die
grundlegende Unterscheidung zwischen Verstandestugenden (dianoetischen Tugen-
den) und Charaktertugenden (ethischen Tugenden) vornimmt.

15 Wilfried Harle (2018, 8) schlagt vor, £€0ilelv mit »tun« zu ibersetzen. Diese sehr freie
Ubersetzung hebt zwar dem aktivischen Charakter des £80¢ hervor, lisst aber seinen
transitiven Charakter unterbelichtet, auf den es uns hier ankommt.

14,02.2026, 09:51:48,

2


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Kritik der ethischen Institution

Lehrwerke zur Ethik unterscheiden in diesem Zusammenhang zumeist zwi-
schen einer >deskriptiven Ethik< und einer snormativen Ethik<. Erstgenannte
stellt dabei diejenige Wissenschaftsform dar, die sich mit den sittlichen Phi-
nomenen auseinandersetzt, wobei sie diese beschreibt und analysiert; Letzt-
genannte hingegen wird als diejenige Wissenschaft verstanden, die hand-
lungsleitende Gebote ausspricht, die im Kontext ethischer Debatten als re-
gulativer Impetus wirken sollen. (2) Eine dhnliche Unterscheidung spiegelt
auch die methodische Unterscheidung der Terme Ethik und Moral wieder —
eine Trennung, die auf Cicero zuriickgeht und sich bis heute hilt. Cicero ging
es dabei eigentlich darum, die lateinische Sprache durch die Ubersetzung der
griechischen Termini zu bereichern. Dabei stellt er selbst zunichst die Aqui-
valenz der Begriffe mores und RO0G heraus, schligt aber vor, den »Teil der
Philosophie«, der sich »mit den mores« auseinandersetzt und »gewdhnlich die
Bezeichnung de moribus« tragt, »moralis zu nennen [nominare moralem]« (Ci-
cero 2015, 6f.; vgl. ebd., 73). Diese philosophia moralis im Sinne Ciceros ist folg-
lich dem, was heutzutage als Ethik bezeichnet wird, gerade dquivalent, denn
die moderne Minimaldefinition der Ethik lautet wie folgt: >Ethik ist die wis-
senschaftlich-theoretische Reflexion des RB0¢/der Sitten.« Die analoge For-
mulierung wiirde demnach folgenden Wortlaut haben: >Die Moralphilosophie
ist die wissenschaftlich-theoretische Reflexion der mores/der Sitten.® Trotz-
dem lasst sich eine gewisse Begriffsverwirrung innerhalb moderner Ethiken
nicht von der Hand weisen. Hiufig wird dabei aus methodischen Griinden
eine Unterscheidung der Begriffe vorgenommen. Wihrend Ethik dabei als
»Reflexionstheorie der Moral verstanden wird, wird ihrerseits die Moral als
Sammelbegriff fiir Sitten, Briuche und Gewohnheiten hinsichtlich ihrer in-
hirenten Unterscheidungsvorginge von richtig/falsch, erlaubt/verboten und
gut/bose betrachtet.'” Hierbei handelt es sich aber — und das sei deutlich ge-
sagt — nur um eine nachgeordnete Differenzierung im Sinne des individuellen
Stils der jeweiligen Ethiker*innen, nicht aber um fundamentale Unterschei-
dungen auf begrifflicher Ebene.

16 Man konnte auch einen Werktitel von Christian Wolff bemiihen: »Philosophia Moralis
sive Ethica«.

17 Vgl.z.B. Leonhardt 2019, 4f,, der sich Luhmann 1989b anschlieRt. Vgl. auch Harle 2018,
10; Kortner 2008, 35f. Dieselbe Unterscheidung der hier angefiihrten theologischen
Ethiker findet sich natiirlich auch auf Seiten der Philosophie: vgl. z.B. Hibner 2018,
Kap. 1; Pieper 2017, 24.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Es mag nun so erscheinen, dass mit dieser differenzierenden Definition
doch alles Notige abgedeckt ist: Zum einen hat man die Frage nach der Wirklich-
keit der Sitten integriert, wo es um die tatsichlich, hier und jetzt vorherrschen-
den Sitten geht. Mit anderen Worten, man hat etwas Handfestes, einen >em-
pirisch-objektiven« Fall, mit dem man nun arbeiten kann. Zum anderen hat
man die Frage nach dem verniinftigen ethischen Ideal ebenfalls aufgenommen, von
dem her jene Sitten im Falle eines Falles nach >objektiv-rationalen« Kriterien
befragt und herausgefordert werden kénnen. Doch der Schein trigt, denn
ein wichtiger Punkt bleibt hier unberiicksichtigt, und zwar das Ineinander-
Aufgehen beider Aspekte im ethischen Handeln im Sinne des €8{Celv. Damit
ist nichts anderes als der reale ethische Akt gemeint.

Anders gesagt, die moderne Standarddefinition der Ethik steht vor dem
Problem, dass sie sich lediglich auf ein Ist und ein Soll ausrichtet und dar-
iiber den tatsichlichen (realen) ethischen Akt vergisst. Drastisch ausgedriickt
lsst sich sagen, dass ein solcher moralphilosophischer und -theologischer
Formalismus allein eine Ethik zeitigt, deren Anwendungsfeld durchweg jen-
seitig bleibt. Als deskriptive Wissenschaft observiert sie das, was ist, von einer
Position jenseits dessen, was ist, d.h. von der »idealen Beobachterperspektive«
aus. Als Produzentin ethisch-normativer Reflexionen und Imperative schafft
sie ein theoretisches Jenseits dessen, was ist.® Diese ethische Ratio steht so-
mit ginzlich jenseits von AB0¢ und £€60¢.

Was die moderne Ethik als Wissenschaft betrifft, haben wir es daher, me-
taphorisch gesprochen, mit einer Art Leib-Seele-Dualismus zu tun. Das We-
sen der Ethik besteht nach dieser Auffassung darin, vermeintlich ideale Dis-
kurse zu bilden - sei es hinsichtlich der deskriptiven oder normativen Di-
mension —, die vom Corpus realer Sittlichkeit durch spezifische Formen wis-
senschaftlicher und institutioneller Methodologie geschieden sind. Die Ethik
wird so reduziert auf einen abstrakten Diskurs, indem sie in die Logik ei-
nes (meta-)wissenschaftlichen Referenzfeldes eingespannt wird. Zudem be-
schrankt sich ihr Zustindigkeitsbereich dadurch lediglich auf die anerkann-

18  Harle verschleiert diesen Punkt, indem er die Ethik nicht nur als »theoretische Refle-
xion des Ethos bzw. der Moral« versteht, sondern den Begriff »auch fir das Reflexions-
produkt, das dabei entsteht, z.B. in Form eines solchen Buches« nutzt (Harle 2018, 10).
Ein »Reflexionsprodukt«ist aber nicht notwendigerweise ein realer ethischer Akt. Be-
sonders dann nicht, wenn das Reflexionsprodukt als solches (der Gedanke, die Studie
usw.) nur eine andere Form angenommen hat und nun z.B. auch als Buch vorliegt. Es
ist daher nétig, den ethischen Akt genau zu bestimmen.

14,02.2026, 09:51:48,

23


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Kritik der ethischen Institution

ten institutionellen Formen (Schulen, Universititen, Gerichte, Ethikrite etc.),
d.h. auf den Aspekt der Reflexion, wihrend der ethische Akt und die Sittlich-
keit jenseits dieser anerkannten Institutionen verbleiben — und damit auch
jenseits der von diesen gezogenen Legitimationsgrenzen.

Es gilt daher, im Folgenden niher auf das Problem dieser Institutionali-
sierung der Ethik einzugehen und es beispielhaft darzustellen und zu ana-
lysieren. Zuvor mochten wir aber noch eine Definition des Ethikbegriffs an-
bieten, die gleichzeitig als Arbeitshypothese fungieren soll. Wenn Ethik, defi-
niert als Reflexion des 00, als unzureichende Bestimmung anzusehen ist,
da ihr Anwendungsfeld nicht auf den Bereich der Theorie beschrinkt wer-
den darf, dann bietet sich stattdessen folgende Definition an, die neben dem
theoretischen Aspekt auch dem der Praxis gerecht wird: Ethik ist das Selbstbe-
wusstsein der Sittlichkeit, wobei der Begriff Sittlichkeit die Vermittlung des sittlichen
Zustands und des sittlichen Wandels umfasst.

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel |

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

1. Das ethische Expertentum und die Trennung von Ethik und
politischer Praxis

Das Phinomen der ethischen Institution hingt aufs Engste mit dem im Vor-
wort problematisierten abstrakten Ethikbegriff zusammen. Dieser Zusam-
menhang ermoglicht es uns aber auch, das Phinomen plastisch darzustellen.
Dies soll anhand von zwei Beispielen erfolgen, die es uns erlauben, die Insti-
tutionalisierung der Ethik zunichst auf der Ebene der Phinomene zu erfas-
sen. Die Beispiele dienen zugleich auch der Explikation dessen, was wir als
ethisches Expertentum bezeichnen wollen. Es lassen sich zwei markante Formen
dieses Expertentums benennen: die sogenannten Bereichsethiken und die In-
stitution der Ethikrite und -kommissionen. Beginnen wir mit den Erstgenann-
ten.

Mit dem Terminus >Bereichsethiken« ist ein streng modernes akademi-
sches Phinomen bezeichnet. Konkret steht der Gedanke der Bereichsethi-
ken dafiir, dass >ethische Fachbereiche< benannt und formiert werden (kon-
nen), die sich jeweils im Sinne der fachspezifischen Expertise mit einem be-
stimmten Teilbereich des (vornehmlich)* 6ffentlichen Lebens auseinander-
setzen. Dazu gehoren vor allem Medizinethik, Wirtschaftsethik, politische
Ethik, theologische Ethik, Beziehungsethik, Medienethik, Bioethik und Um-
weltethik, um nur einige zu nennen. Aufgrund der vorgeblichen Spezifitit
und Komplexitit der Fragen, mit denen sich in den einzelnen Teilbereichen

1 Wir sagen svornehmlich<und verstehen es zugleich im Sinne von svermeintlich¢, denn
die bereichsethische >Expertise« greift auch auf individualethische, d.h. private, Fra-
gestellungen Gber und inkludiert sie in den 6ffentlichen Diskurs. Die prominentesten
Beispiele hierfiir stammen aus der sogenannten Medizinethik und betreffen Themen
wie den Schwangerschaftsabbruch und die Sterbehilfe.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Kritik der ethischen Institution

auseinandergesetzt wird, ist das Konzept der Bereichsethiken dem Gedan-
ken des ethischen Expertentums verpflichtet. Das heifdt konkret, dass der
fachspezifische ethische Diskurs im Gewand des akademischen Diskurses da-
herkommt. Dementsprechend wird erkennbar, dass bereichsethische Debat-
ten und Diskurse nur bedingt im 6ffentlichen Raum stattfinden (obwohl sie
doch selbigen betreffen), sondern sich in elitiren Diskursriumen akademi-
scher Provenienz einrichten. Dies hat nicht zuletzt auch den Effekt, dass sich
eine Entfremdung von der praktischen Dimension der Ethik einstellt. Der
Ethikbegriff ist itberdeterminiert durch die expertokratische Struktur, in der
er Anwendung findet, was wiederum zur Folge hat, dass Ethik schlieRlich al-
lein als eine Form von Wissen(-schaft) verstanden wird und das praktische
Konzept des realen ethischen Akts ins Hintertreffen gerit. Aufgrund jener
diskursiven Hegemonie reproduziert sich der Ethikbegriff lediglich als intel-
lektuelles Konzept, wihrend der (Re-)Produktionsprozess selbst aber nicht
als realer ethischer Akt zu verstehen ist, sondern allein als Anwendung ei-
ner spezifischen Technik innerhalb der Grenzen der elitiren institutionellen
Diskursriume.

Das fiihrt uns direkt zum zweiten Beispiel: Mit besagten elitiren Diskurs-
rdaumen sind nimlich die Universititen bzw. ihre entsprechenden Fakultiten
gemeint sowie auch die sich (hauptsichlich)® aus ihnen speisenden staatli-
chen und freien Korperschaften und Institutionen, wie z.B. Gerichte, aber
auch Ethikkommissionen und -rite. Diese erfiillen die Funktion eines >Fla-
schenhalsess, itber den ausgewihlte akademische Diskurse Eingang in die
Bereiche des 6ffentlichen Lebens finden, in denen der normative Gehalt jener
wirksam werden kann. D.h. konkret, dass sie Einfluss auf die Bereiche der Ju-
dikativen und der Legislativen nehmen kénnen. Hierbei muss aber zwischen
einer integralen und einer inzidenten Partizipation am politischen Geschift
unterschieden werden, da etwa die Institution des (Deutschen) Ethikrats al-
lein eine beratende Position einnimmt und somit nur indirekt auf die Staats-
gewalt einwirkt, wihrend juristische Institutionen als unmittelbare staatliche
Kérperschaften einen direkten Einfluss nehmen.? Ein weiterer Unterschied

2 Der »Deutsche Ethikrat«, auf den wir uns im Folgenden konkret beziehen, setzt sich
ausschliefSlich aus Akademiker*innen bzw. Personen mit akademischem Hintergrund
(z.B. Vorsitzende der Landesgerichte, Vertreter*innen der Kirchen u.a.) zusammen
(vgl. Deutscher Ethikrat 2021a).

3 So diirfen etwa die Mitglieder des Deutschen Ethikrats fir die Zeit ihrer Mitgliedschaft
nichtin Parlament und Regierung tatig sein (vgl. Deutscher Ethikrat 2021b, § 4 Abs. 3).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

zeigt sich aullerdem darin, dass der Ethikrat dazu angehalten ist, als Ver-
mittler und Informant der Offentlichkeit zu fungieren (vgl. Deutscher Ethik-
rat 2021c). Dieses Element der Transparenz darf wohl als egalitires Bemithen
eingestuft werden. Auf struktureller Ebene zeigt sich dennoch, dass auch die
unabhingige Vermittlerposition letztlich nichts an der Tatsache der grund-
satzlichen Segregation von akademischer, juridischer und legislativer Urteils-
bildung auf der einen Seite und 6ffentlicher Urteilsbildung auf der anderen
indert. Uberspitzt ausgedriickt: Die eine Seite ist wesentlich unabhingig und
durch sich selbst informiert, wihrend die andere wesentlich (nimlich inner-
halb der Grenzen der Satzung der anderen) auf das Informiert-Werden >von
oben< angewiesen ist.

In dieser Differenz spiegelt sich — zwar auf einer abgestuften, aber des-
halb nicht unerheblichen Ebene - ein fundamentales Problem des modernen
Rechtsstaats wider, nimlich das, was Ingeborg Maus als »Refeudalisierung«
der modernen Industriegesellschaft« (Maus 1994, 34) bezeichnet. Der Begriff
der Refeudalisierung meint dabei den prekiren Prozess der »Verselbststin-
digung des Rechts gegeniiber dem demokratischen Prozef der Rechtserzeu-
gung« (ebd., 35). Mit anderen Worten, die Moglichkeit von Rechtsprechung,
Rechtsinderung und Rechtsbegriindung findet in einem Raum jenseits desje-
nigen Raums statt, in dem man die sogenannte Offentlichkeit* verortet und
damit jenseits des sittlichen Prinzips der Volkssouverinitit. Die Scheidung
der Sphiren hat dabei zur Folge, dass besagte Prozesse fast ausschliefilich in
der Verantwortung elitirer Akteure der entsprechenden Institutionen liegen,
wihrend der 850G, um dessen RO0OC es ja geht, nicht einfach aufRerhalb des
Prozesses steht, sondern die sehr spezifische Position auflerhalb des entschei-
dungsmichtigen Expertenkreises der sogenannten »Reprasentant*innen< und
>Vertreter*innen zugewiesen bekommt. Dies resultiert in einer »Autopoiesie
des Rechts«, d.h. in einer »rekursiven Reproduktion eines Rechtssystems, das
ausschlieflich den eigenen Anschlufdzwingen folgend sich entwickelt, seine

4 Der Begriff der Offentlichkeit ist selbst prekir, denn er verweist notwendigerweise auf
den Gegenbegriff des Privaten, wiahrend beide Begriffe unbedingt die Dimension des
Eigentums implizieren, das seinerseits dieser Trennung anheimfillt, anstatt als >syn-
thetisierendes<« Moment zu fungieren. Wir werden in Kap. 111.6 auf das Problem des
Eigentumsbegriffs zuriickkommen (siehe dort insbesondere Exkurs XIV).

5 In der Bundesrepublik Deutschland kommt hier z.B. der nachste Rat ins Spiel, namlich
der Bundesrat.

14,02.2026, 09:51:48,

29


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Kritik der ethischen Institution

Systemgrenzen gegen systemfremde Innovationen abschottet und so seine
»Souverinitit« gegen den Rest der Gesellschaft behauptet« (ebd., 41).6

Von dieser schwerwiegenden Diagnose bleibt auch die Frage der ethi-
schen Institution und des ethischen Expertentums nicht unberiihrt. Das Ar-
gument nimlich, dass doch z.B. ein Ethikrat mit der Bestimmung eingesetzt
sei, »seiner Tatigkeit unabhingig« (Deutscher Ethikrat 2021b, § 3) nachzu-
gehen, und daher diesem selbstreferenziellen Exklusivismus gerade entge-
genwirken miisse, entpuppt sich als Finte. Wir erinnern uns, dass Ethik ja
auch die irreduzible Dimension der Praxis beinhaltet. Nun beschrinkt sich
der Aufgabenbereich des Ethikrats aber allein auf die theoretische Dimensi-
on. Die Funktion der ethischen Institution reduziert sich dementsprechend
auf Konsultation und Expertise. In diesem Sinne haben wir es hier sowohl
mit einem Symptom als auch mit einem multiplikativen Effekt jener Refeu-
dalisierung zu tun: Ein Symptom ist die ethische Institution aus dem Grund,
weil der von ihr gefithrte ethische Diskurs eingeschrinkt bleibt und sich dem
vorherrschenden Rechtsdiskurs unterwerfen muss. Als multiplikativer Effekt
wirkt sie, da sie die oben genannte Scheidung der Sphiren reproduziert, in-
dem sie auf akademischer und diskursiver Ebene die kategoriale Trennung
von Laien und Expert*innen impliziert. Mag diese Trennung vordergriindig
vielleicht sogar als rechtmiRige Differenzierung erscheinen, so widerspricht
sie doch allen Errungenschaften der Aufklirung, die nichts Geringeres als das
universalistische Prinzip der Volkssouverinitit formuliert. Es handelt sich bei
der kategorialen Trennung ndmlich tatsichlich um eine ausgesprochen wirk-
michtige (weil subtile) Form der Herrschaft, da unter dem Vorwand einer ra-
tionalen, realiter aber expertokratisch verfassten >Gerechtigkeitstheorie« (vgl.
Habermas 1983b, 76f.; Steinert 1989) eine »Statussegregation« (vgl. Steinert
1973b, 14)” vorgenommen wird, wobei die aus diesem Prozess hervorgehende
Diskurselite sich dadurch in ihrem Status zu rechtfertigen weif3, da sie sich
auf die Beforderung des Gemeinwohls verpflichtet, was natiirlich auch die
Mitverpflichtung der Nicht-Elite involviert.® Da die elitire Dimension hier
strukturbestimmend ist, wird es Laien erschwert, iiberhaupt einen Zugang

6 Maus selbst verweist in diesem Zusammenhang auf Luhmann 1984, 60ff.

7 Heinz Steinert definiert diese Statussegregation wie folgt: »Sozialer Status (Reputati-
on) beruht darauf, daf} es gelingt, bestimmte Merkmale, nach denen man selbst eine
gute Position hat, als Statuskriterien durchzusetzen.« (Ebd.)

8 Hierin prasentiert sich eine moderne Variation der aufgeklart-absolutistischen Idee
vom Herrschaftsvertrag. Zu dieser Vertragsform vgl. Maus 1994, 43-61, bes. 57f.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

zum >von oben< bestimmten und aufbereiteten Diskurs zu finden, da sie dazu
gezwungen sind, sich den von anderen abgesteckten logischen Schranken des
Diskurses zu verpflichten und sich dann auch noch innerhalb dieser Grenzen
zu beweisen. Diese strukturelle Barriere erzeugt schliefilich einen intellek-
tuellen Negativeffekt, den Pierre Legendre mit Blick auf die Wissenschaft in
ihrer latenten ideologisch-expertokratischen Funktionsweise auf den Punkt
bringt: »Es ist moglich, mithilfe der Wissenschaft Unwissen zu fabrizieren
und unter Berufung auf sie geistige Regressionen zu produzieren.« (Legendre
2010b, 15) Das heifst in unserem Fall: Indem die Ethik allein als Wissenschaft
verstanden wird, deren Diskurs durch das ethische Expertentum bestimmt
wird, exkludiert sie nicht nur simtliche Subjekte, die in die Kategorie des
Nicht-Expertentums fallen, sondern verdrangt zugleich das Element des Rea-
len, also den ethischen Akt, in dem sich die sittliche Gemeinschaft als solche
bestimmt bzw. — staatsrechtlich formuliert — sich ihre Verfassung gibt. Hierin
zeigt sich aber auch ein fundamentaler Zusammenhang von Ethik und poli-
tischer Praxis an. Diesen Zusammenhang wollen wir im Folgenden genauer
nachvollziehen.

Die fundamentale Beziehung von Ethik und politischer Praxis deutet sich
bereits in der einleitenden Definition an, nach der wir die Ethik als Selbstbe-
wusstsein der Sittlichkeit verstehen. Wo nimlich Ethik als Expertendiskurs ver-
standen wird, kann unméglich von einem generellen Selbstbewusstsein der
Sittlichkeit die Rede sein. Zunichst einmal setzt nimlich das Selbstbewusst-
sein der Sittlichkeit ein Subjekt voraus, das sich selbst als sittliches Subjekt
erkennt. Soll Sittlichkeit dann noch als solche, d.h. ihrem Begriff nach, selbst-
bewusst sein, dann ist sie es allein dann, wenn garantiert ist, dass ausnahms-
los jedes Subjekt erstens zu einem unvermittelten Bewusstsein der sittlichen
Wirklichkeit kommen kann, zweitens direkten Zugang zum ethischen Dis-
kurs um die sittliche Wirklichkeit hat und drittens unmittelbaren Einfluss auf
das sittlichen Geschehens nehmen kann. Wo allerdings das Bewusstsein des
Sittlichen hauptsichlich auf Vermittlung durch Expert*innen beruht, da ist
nicht nur der direkte Zugang zum ethischen Diskurs erschwert oder gar ver-
baut, sondern die Idee sittlicher Universalitit im Grunde suspendiert. Ethik
erscheint dann in Form von spezifischen Expertendiskursen innerhalb ei-
ner gegebenen sittlichen bzw. rechtlichen Ordnung, wihrend das Sittliche
als solches nicht linger befragt wird, da sich der Expertendiskurs analog zum
Rechtsdiskurs selbst reproduziert, ohne sich dabei zu transzendieren. Der
normative Diskurs von Recht und Ethik reduziert sich somit auf die Verwal-
tung des Bestehenden. Verwaltung wird damit zum Substitut fir das Reale

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Kritik der ethischen Institution

der Sittlichkeit, also jener Kapazitit des sittlichen Subjekts, durch die es sich
selbst als sittliches bestimmt und die sich der Symbolisierung durch die Pro-
zeduren der Verwaltung entzieht.” Diese sittliche Kapazitit verstehen wir als
politische Praxis. Das sittliche Subjekt also, das diese Bezeichnung verdient,
konstituiert sich unmittelbar selbst. Der Akt der sittlichen Konstitution ist
daher - wie die Bezeichnung bereits vermuten lisst — als politischer Akt im
Geiste der (aufklirerischen) Verfassungsidee zu werten.

Es diirfte daher kaum verwundern, dass sich dasselbe strukturelle Pro-
blem im verfassungs- bzw. staatsrechtlichen Kontext wiedererkennen lisst.
Dies wird besonders mit Blick auf die verfassungsrechtliche Kategorie des
>Widerstandsrechts<deutlich. Dieses in Rechtsphilosophie und Politikwissen-
schaften lebhaft diskutierte Recht, findet sich unter § 20 Abs. 4 des Grund-
gesetzes und liest sich dort wie folgt: »Gegen jeden, der es unternimmt, die-
se Ordnung zu beseitigen, haben alle Deutschen das Recht zum Widerstand,
wenn andere Abhilfe nicht méglich ist.« (Deutscher Bundestag 2021) Die Ord-
nung, von der hier die Rede ist, bezeichnet dabei konkret die »verfassungs-
miRige Ordnung«, an welche auch die »Gesetzgebung« gebunden ist (ebd.,
§ 20 Abs. 3).° Mit anderen Worten, das Widerstandsrecht besagt, dass der
Widerstand nicht aus sich selbst heraus legitimiert sein kann, sondern nur
dann verfassungsrechtlich zulissig ist, wenn er die verfassungsmafiige Ord-
nung vor einem Widerstand schiitzt, der nicht durch das Verfassungsrecht
legitimiert ist. Bildlich gesprochen liefe sich sagen, dass das Verfassungs-
recht sich hier sum sich selbst wickelt.. Es bildet so ein juridisches Kniuel,
das jede Position auflerhalb dieses Kniuels als illegitim klassifiziert. Auf die-
se Weise »avanciert die Verfassung selbst zu einem Katalog vorentschiedener
richtiger Inhalte, aus dem im Wege verfassungsrechtlicher Interpretation die
verfassungskonformen Gesetze ohne Rest »abgeleitet« werden konnen« (Maus
1994, 35; Herv. T.M.). Maus‘ Formulierung macht deutlich, dass wir es hier mit
einem ethisch-normativen Phinomen zu tun haben: Die Verfassung gibt sich
selbst eine positive inhaltliche Bestimmung und setzt die darin einbezogenen

9 Der Gedanken der Substitution der Politik durch die Verwaltung orientiert sich an Ba-
diou 2009, 19.

10  Das Widerstandsrecht geht der Idee nach auf die amerikanischen Revolutionare des
18. Jahrhunderts zurlick und findet sich gleich im zweiten Absatz der Declaration of
Independence von 1776. lhre Version des Widerstandsrechts spricht (im Unterschied zur
Verfassung der Bundesrepublik Deutschland) konkret vom >Recht des Volks¢, in dem
Augenblick eine sneue Regierung einzusetzens, da die aktuelle Regierung Leben und
Freiheit der Menschen illegalen Einschrankungen unterwirft.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Inhalte als richtig, rechtmafiig und normativ bindend. Um aber etwas als ga-
rantiert richtig, d.h. als ethisch geboten und handlungsleitend zu bestimmen,
muss es einen Wahrheitsgaranten geben, auf den sich diese unhintergehbare
Bestimmung der Richtigkeit stiitzt. Indem der Verfassungstext nun die Le-
gitimation jeder Gesetzgebung und damit auch jede Gesetzesinderung als
an die verfassungsmifliige Ordnung gebunden festlegt, setzt er sich effektiv
selbst an die Stelle dieses Wahrheitsgaranten. Ein gediegener Zirkelschluss.
Somit bleiben zwar Variationen der Gesetzgebung méglich, allerdings ist de-
ren Prinzip, die verfassungsmifliige Ordnung, bereits im Voraus festgelegt.
Dies fithrt nun allerdings gleichzeitig dazu, dass auch die expertokratische
Deutungshoheit der exekutiven Institutionen, vom obersten Gericht bis zum
einfachen Notar, institutionell abgesichert werden und damit einer »nahezu
vollstindige[n] Entmachtung der Legislativen durch die Exekutive« (Mausfeld
2018e, 198) Vorschub geleistet wird. Die Folgen sind entsprechend drastisch,
denn diese Amalgamierung bedeutet den »faktischen Zusammenbruch]...] der
strikten funktionellen Gewaltenteilung in den politischen Systemen der Ge-
genwart, der auch die Bedingung der Moglichkeit einer partizipatorischen
Demokratie zerstort[..]« (Maus 2019, 185). Hinzuzufiigen bleibt nun noch,
dass auch die ethische Institution diese Amalgamierung und Refeudalisie-
rung beférdert, indem sie sie auf struktureller Ebene wiederholt, und das
obwohl sie ihrer Idee nach gerade das Gegenteil bewirken soll.

Tragt man den Anspruch realer Sittlichkeit an diesen Sachverhalt heran,
dann zeigt sich, dass der Begrift der Sittlichkeit Funktion und Struktur der
rechtsstaatlichen und ethischen Institution radikal, d.h. an ihrer Wurzel, in
Frage stellt. Dieses Infragestellen ist — wie wir im weiteren Verlauf noch deut-
lich erkennen werden — auch deshalb radikal, weil es auf das unmittelbare
Verhiltnis der moralphilosophischen Idee der Sittlichkeit und der juristisch-
legalistischen Idee der Verfassung abzielt, also auf jenes Verhiltnis, in dem
sich die Sittlichkeit als bewusste (und nicht allein strukturell implizierte und
inhaltlich vorgegebene) Selbstbestimmung einer sozialen Gemeinschaft ent-
faltet.

Um daher Missverstindnissen vorzubeugen: Es versteht sich, dass mit
den obigen Ausfithrungen nicht gesagt sein soll, dass die Idee der Verfas-
sung als solche schadhaft sei, sondern es soll lediglich auf die petitio principii
des modernen rechtsstaatlichen Prozederes hingewiesen werden. Damit ist
gemeint, dass die rechtsstaatliche Idee den Gedanken einer sich selbst be-
griindenden Souveranitit inhaltlich bestimmt und sich dadurch als in Wahr-
heit vormodern entpuppt und eigentlich eine sublimierte bzw. sikularisier-

14,02.2026, 09:51:48,

33


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Kritik der ethischen Institution

te Form der Theokratie praktiziert (diese steile These, die im Wesentlichen
auf Carl Schmitt [2015, bes. 43] zuriickzufiihren ist, werden wir im folgenden
Abschnitt dieses Kapitels genauer eruieren)™. Es versteht sich dennoch von
selbst, dass die Verfassung und das Verfassungsgericht eine integrale Rolle
bei der allgemeinen Freiheitssicherung im Rechtsstaat spielen. Das Problem
ist nur,

[..] diese Freiheitssicherung selbst ist nichtin freiheitlichem Prozedere, son-
dern wiederum in autoritirer Sachverwaltung einer dem Grundgesetz un-
terstellten Metaphysik der Staatszwecke, das heifdt aber: durch den Dezisio-
nismus einer Gerechtigkeitsexpertokratie zustande gekommen. Basisdemokra-
tische >Storfaktorens, die die Geschlossenheit dieses Systems von aufen in
Frage stellen wollen, werden gezwungen, sich zu Legitimationszwecken auf
das gleiche metaphysische Terrain zu begeben, und sind deshalb den Legi-
timationsexperten hoffnungslos unterlegen. (Maus 1994, 60f.)

Mit der >SchliefRung« des Systems ist daher das ganze Feld des Rechts — und
damit auch das des ethischen Diskurses — abgesteckt. Auf diese Weise wird
iiber den Weg der Verfassung selbst, die doch die Volkssouverinitit als frei-
heitliches Prinzip der Sittlichkeit sichern soll, gleichzeitig eine latente Herr-
schaftsstruktur in Form eines Prinzips sui generis eingefiihrt, das den azephal-
anarchischen Charakter der Demokratie im Sinne der Volkssouverinitit — ohne
es eigentlich zu wollen - unterminiert.'

1 In Kapitel I11.6 werden wir konkret auf Schmitts Theorie zu sprechen kommen.

12 Das Problem, das hier auf nationaler Ebene begegnet, verschirft sich noch
einmal auf der internationalen. Man betrachte nur Art. 21 Abs. 3 der UN-
Menschenrechtserklarung, wo es heift: »Der Wille des Volkes bildet die Grundlage
fiir die Autoritdt der offentlichen Gewalt; dieser Wille mufd durch regelmafige, un-
verfilschte, allgemeine und gleiche Wahlen mit geheimer Stimmabgabe oder einem
gleichwertigen freien Wahlverfahren zum Ausdruck kommen.« (UNGA 1948) Zwischen
dem, was hier als Volk, und dem, was als offentliche Gewalt bezeichnet wird, be-
steht von vornherein eine semantisch implizierte qualitative Differenz. Dariiber hin-
aus wird das Wahlverfahren, von dem der Artikel spricht, nicht spezifiziert, so dass
mithilfe dieses Rechts sich auch durchaus eine »Wahloligarchie« (vgl. Mausfeld 2018b,
8) bzw. »Grofiparteienherrschaft« (Hartung 1989) legitimieren liefe. Dass dies real-
politisch schon langst der Fall ist, zeigt etwa Paolo Flores d’Arcais, der eine Spaltung
zwischen den Biirger*innen und ihren Reprasentant*innen diagnostiziert (vgl. d’Arcais
2004). Dabei handelt sich hierbei um ein Problem, das Hannah Arendt bereits 1963
aufs Tableau brachte (vgl. Arendt 2011a). Vgl. hierzu auch die gebiindelte Darstellung
bei Dahn 2017, 110-125.

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Anstatt der basisdemokratischen Idee der Volkssouverinitit lisst sich an
diesem Punkt eine neue Hierarchie aus dem zugrunde gelegten Prinzip des
Selbstzwecks ableiten. Das Prinzip nimlich fungiert hier, wie Jacques Ran-
ciére zeigt, entsprechend der klassischen Idee einer apyry. Mit Blick auf die
etymologischen Implikationen dieser Form von Prinzipialitit wird erkennbar,
dass die Idee des Prinzips als dpX1 im direkten Zusammenhang mit der Fra-
ge der Herrschaft steht. So bedeutet &pxeLv nichts anderes als svorangehens,
»den Anfang machen, »der Erste Sein«. »Und wenn es einen gibt, der voran-
geht, dann gehen die anderen notgedrungen hinterher.« (Ranciére 2008, 12)"3
»Gibt es ein Eigenes der Politik, so macht es sich ganz und gar fest in dieser
Beziehung, die keine Beziehung zwischen Subjekten ist, sondern eine Bezie-
hung zwischen zwei einander widersprechenden Termen, durch die sich ein
Subjekt definiert.« (Ranciére 2008, 9f.) Mit anderen Worten, wo ein positi-
ves, d.h. inhaltlich bestimmtes Prinzip (voraus-)gesetzt wird, wird die Idee
einer fundamentalen Gleichheit notwendigerweise, also »>im Prinzip, verun-
moglicht, so dass sich auch die Subjektivation immer im herrschaftlich-hier-
archischen Prozedere, aber nie im egalitiren Diskursraum abspielt.

Wie wir sehen, ist es dabei von hochster Bedeutung, dass das Prinzip
selbst mit dem positiven Recht verwoben ist, denn es ist diese selbstschopferi-
sche und -erhaltende Verbindung, die nicht nur die Souverinitit des Prinzips
absichert, sie glaubhaft' macht, sondern in der Folge die Bildung eines hoch-
komplexen Kniuels des Rechts bedingt, das sich aus diesem Prinzip ableitet,
indem es durch die Hinde der Gelehrten geht, ausdifferenziert und veredelt

13 Was sich hier im sprachlich-symbolischen Register zu erkennen gibt, resultiert letzt-
lich aus dem abstrakt-formalen Diktat des Denkens durch die Axiomatik der klassi-
schen Logik: »Man will immer noch nicht sehen, daf$ das einfache Umtauschverhdlt-
nis von Affirmation und Negation, das durch die klassische Negationstafel bestimmt
wird, ein Denkzwang ausl6st, der sich in einem metaphysischen Glauben an eine fina-
le ontische Symmetrie von Subjekt und Objekt manifestiert. [..] Formal gesprochen:
Das einfache Umtauschverhiltnis von Affirmativitit und Negation, mit dem die klas-
sische Logik anfangt, wurde in seiner Anwendung auf die Welt immer als ein Rang-
oder Verzugsverhiltnis gedeutet, in dem die eine Komponente der andern unbedingt
(iber- bzw. untergeordnet wurde.« (Giinther 1991, XXIIIf.)

14 Pierre Legendre beschreibt diese vielschichtige, hier nur verkiirzt wiedergegebene Sys-
tematik hinsichtlich ihrer Technik daher auch als »Herrschaft des Glaubenmachens«
(vgl. Legendre 2016, 109) bzw. als »Propaganda des Glaubens« (ebd., 177) im »Stil der
Glaubhaftigkeit« (ebd., 235).

14,02.2026, 09:51:48,

35


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Kritik der ethischen Institution

wird.” So kommt es zur Entfaltung der im Prinzip angelegten Ordnung, die
aufgrund dieser sorganisch« anmutenden Verbindung leicht als vermeintlich
snatiirliche Ordnung (miss-)verstanden wird, wobei wir uns hier doch offen-
sichtlich im symbolischen Raum des Gesetzes bewegen. Entsprechend pro-
blematisch gestaltet sich der Begriff der Ordnung, der hier ganz im Sinne
einer >pristabilierten Harmonie« erscheint. Schauen wir uns den Sachverhalt
noch einmal mit Blick auf den Verfassungsgedanken an:

Betrachtet man das Phinomen genau, muss man sogleich feststellen, dass
die eigentliche Idee der Verfassung und die des positiv bestimmten Prinzips
einander ausschlieRen. Der Gedanke lisst sich leicht veranschaulichen: Denn
historisch betrachtet ist nicht von der Hand zu weisen, dass die Momen-
te, in denen derartige Verfassungen formuliert wurden, stets Wendepunk-
te in der Geschichte der Gesellschaft bzw. der Sozialitit darstellten, in de-
nen gegeniiber einer gescheiterten Ordnung eine neue Ordnung institutiert wur-
de, die sich als universale, (basis-)demokratische und/oder republikanische
Ordnung im Geiste der Volkssouveranitit versteht bzw. — praziser formuliert
- bestimmt. Die Rede ist natiirlich von der Aufklirung und den mit ihr ein-
hergehenden emanzipatorischen Bewegungen bis in die heutige Zeit, deren
ideengeschichtliches Epizentrum aber immer noch die Franzosische Revoluti-
on bildet. Ungeachtet der historischen, teils grausamen realpolitischen Mo-
mente dieser Revolution, bleibt die Tatsache bestehen, dass in dieser Zeit die
Idee der Volkssouverinitit nicht nur ins (Selbst-)Bewusstsein des (von nun
an modernen) Menschen eintrat, sondern auch zur Verwirklichung dring-
te und damit die ganze Idee der Gesellschaft und Demokratie neu formier-
te.!® Die Idee der universalen Freiheit und Selbstbestimmung aller Menschen
blieb nicht einfach nur Idee oder utopische Spekulation, sondern wurde in
der Tat (realiter) umgesetzt. Einen bedeutenden symbolischen Akt stellte in
dieser Hinsicht die Hinrichtung Louis XVI. am 21. Januar 1793 dar. Die sym-
bolische Wirkmichtigkeit dieser vordergriindig menschenverachtenden Tat

15 Eine bedeutende historische Rolle spielt hierbei der scholastische Diskurs des Mittel-
alters, den wir im folgenden Abschnitt noch genauer betrachten werden. Eine pro-
minente Darlegung der hier problematisierten Konzepte von Ursprung, Ordnung und
Hierarchie findet sich z.B. bei Thomas von Aquin 1985, Il, Quaestio 93; ebd., Il (Sup-
plementum), Quaestio 34; ebd., I, Quaestio 108. Vgl. auch Wolin 2016, 122f.

16  Fir eine philosophiehistorische Betrachtung unter dem Aspekt der Formierung des
modernen Demokratiegedankens vgl. Israel 2010.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

bringt Saint-Just auf den Punkt, wenn er festhilt, dass Louis nicht hinge-
richtet werden musste, weil er ein schlechter K6nig war, sondern weil er der
Konig war. Der symbolische Akt des Konigsmords hat dabei maf3gebliche Aus-
wirkungen auf die gesamte symbolische (Rechts-)Ordnung der Gesellschaft.
Er markiert den Punkt, an dem der Prozess einer Neubestimmung der ge-
sellschaftlichen (symbolischen) Ordnung einsetzt. Resultat dieses Prozesses
war die erste republikanische Verfassung Frankreichs, die am 10. August 1793
durch eine Volksabstimmung angenommen wurde (aber nie in Kraft trat und
stattdessen der Hermeneutik des Verdachts nach Art der Jakobiner um Robes-
pierre weichen musste). Das Fundament der Verfassung (und somit auch der
Verfassungsdiskussion) bildete folglich nicht ein der herrschenden Rechts-
ordnung gegeniiber kohirentes Expertenurteil, sondern ein (be-)griindendes,
basisdemokratisches Urteil des souveranen Volks, dessen neu gewonnenes
sittliches Selbstbewusstsein die herrschende Ordnung transzendiert.

Auf die Bedeutung des Kdnigsmordes werden wir an spiterer Stelle
noch einmal zuriickkommen (siehe Kapitel II.4). Fiir den Augenblick halten
wir fest, dass die geschichtsbewusste Vergegenwirtigung des Ursprungs
von Volkssouverdnitit und modernem Demokratieverstindnis auf einen
konkreten Akt verweist, der — trotz seiner historisch-kontingenten Faktizi-
tit oder vielleicht gerade aufgrund dieser — eine universale Wahrheit der
menschlichen Sittlichkeit ans Licht bringt, nimlich die Idee der Freiheit und
Gleichheit aller Menschen. Um es mit Blick auf das €6ielv auszudriicken:
Wir Mitteleuropier des 21. Jahrhunderts sind so sehr an den Gedanken
gewdhnt, in einem demokratischen Verfassungsstaat zu leben, dass das histo-
rische Bewusstsein des zugrundeliegenden Gewdhnungsprozesses, der mit der
Formulierung der Menschenrechtserklirung von 1789 und den Ereignissen
in der Folgezeit einsetzte, zu verschwinden droht und kaum noch seine
fundamentale ethische Wahrheit preiszugeben vermag: Die ethische Wahr-
heit der Franzdsischen Revolution liegt ndmlich nicht einfach darin, dass
sie den modernen Begriff der Verfassung hervorbrachte, sondern sie liegt
genau in dem Ereignis, im realen ethischen Akt, in dem sich unverbriichlich
zeigt, dass sich etwas im gesellschaftlichen (Selbst-)Bewusstsein und in der
Sittlichkeit getan hat, hinter das nicht mehr zuriickgegangen werden kann,
das es sich also unbedingt zur Sitte zu machen gilt.

Es kann daher nicht genug betont werden, dass im realen ethischen Akt
der Franzosischen Revolution Konkretes und Abstraktes bzw. Kontingentes
und Allgemeines unbedingt in Eins fallen. Die These, dass es sich z.B. bei der
Aktion vom 14. Juli 1789, dem Sturm auf die Bastille, um einen konkreten,

14,02.2026, 09:51:48,

37


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Kritik der ethischen Institution

realen ethischen Akt handelt, darf daher nicht im Sinne eines >blanken Ak-
tionismus, der einer zufilligen Laune entspringt, interpretiert werden. Dies
wire etwa dann der Fall, wenn man die hier vorliegende Folge von Monarchie,
Revolution, Republik analog zu der pervertierten Abfolge von (Weimarer) Re-
publik, Putsch, >Drittes Reich« verstehen wollte. Es liefRe sich zwar auch im
letzteren Fall behaupten, dass hier von einer Sittlichkeit in eine andere (mehr
als zweifelhafte) >Sittlichkeit« ibergegangen wiirde, doch ist dies nur ein Teil
der Wahrheit und der entscheidende Aspekt fiele unter den Tisch. Der be-
deutsame Unterschied liegt nimlich in der fundamentalen Idee, die sich im
ethischen Akt verwirklicht. Wahrend also die franzgsischen Revolutionire auf
der Basis der unbedingten, universalen Idee von Freiheit und Gleichheit aller
Menschen fiir Briiderlichkeit” einstehen, basiert die Logik des NS-Regimes
und des Hitlerismus auf einem paradigmatischen Exklusivismus, der nicht
nur bestimmte Menschengruppen ausschlief3t und im Kontext seines mono-
manen Mythos in eine neue Hierarchie der >Logik des Herrenmenschenc ein-
ordnet, sondern ihnen gar das Menschsein als solches abspricht. Kurz, der Mi-
nimalanspruch des ethischen Akts ist der sittliche Universalismus, da dieser — so pa-
radox es klingen mag — denjenigen Exklusivismus aufhebt, der sich selbst als
Prinzip ausgibt und so eine spezifische, inhaltlich bestimmte Weltanschau-
ung zur universalen Weltanschauung erhebt.'® Anders gesagt, der reale ethische
Akt realisiert die Exklusivitit des sittlichen Universalismus.

Es lohnt sich, weitere Beispiele fiir den universalen ethischen Akt anzu-
fithren, um ein Gespiir fur die Bedeutsambkeit der Ethik als Praxis zu gewin-
nen: Knapp achtzehnhundert Jahre vor der Franzosischen Revolution lisst
sich bereits ein einschneidender ethischer Akt ausmachen, der sich zudem
sehr bewusst als ethisch versteht. Der Akt, von dem hier die Rede ist, wird in
der christlichen Theologie durchaus treffend als Christusereignis bezeichnet.
Auch hier kdnnen wir eine analoge Abfolge zu derjenigen des Revolutionser-
eignisses wahrnehmen: Dekalog (legitimiert durch den Bund Gottes mit dem
Volk Israel), Christusereignis (»Ihr habt gehért [...]. Ich aber sage Euch...l«),
Neues Testament. Oder (kirchen-)politisch Formuliert: Judentum, neue Ge-
setzesauslegung, Christentum." Religi6s und christlich-theologisch betrach-

17 Zur Revision des Begriffs von der Briderlichkeit siehe Kapitel 111.4.

18  Das hier nur kurz skizzierte Problem eines vermeintlichen Universalismus wird von
Alain Badiou in seinem Ethikbuch nuanciert behandelt (vgl. Badiou 2015, bes. 79-114).

19 Diese stilisierte Darstellung der kirchen-politischen bzw. konfessionellen Deutung
darf keinesfalls verharmlosend aufgefasst werden und dient hier lediglich der Veran-

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

tet, haben wir es hier wohl mit dem ethischen Akt schlechthin zu tun. Nicht
nur wird hier eine alte Ordnung durch eine neue ersetzt, sondern es wird ein
Einschnitt in der Logik der Ordnung selbst vorgenommen, indem die abso-
lute Autoritit des alttestamentlichen Gottes durch den neutestamentlichen
Gottmenschen Jesus Christus relativiert wird. Nicht zuletzt spricht Sigmund
Freud in diesem Zusammenhang auch von einem symbolischen Vatermord
(analog zum Kénigsmord).*° Mit der Neubestimmung des géttlichen Geset-
zes findet auch eine Emanzipation vom Gedanken der apxr statt. Dies zeigt
sich in der universalistischen Idee, die Paulus im Galaterbrief prisentiert:
»Hier ist nicht Jude noch Grieche, hier ist nicht Sklave noch Freier, hier ist
nicht Mann noch Frau; denn ihr seid allesamt einer in Christus Jesus« (Gal
3,28). Kurz gesagt, »in Christus« spielen positive Inhalte und spezifische At-
tribute wie Volk, Geschlecht und gesellschaftlicher Status keine Rolle.*! Das
Christusereignis delegitimiert jeden Exklusivismus und jede Hierarchie (die
sheiligen Fithrerschaft< wird durch den Gottmenschen selbst verabschiedet).
Es ist im Prinzip an-archisch und fungiert als fundamentales Ereignis, ohne
dass es deshalb den Anfang macht, da es die traditionelle Idee der apxr auf-
hebt.?

Abschliefiend bleibt somit festzuhalten, dass uns die Frage nach der so-
zialen und politischen Ordnung jederzeit mit dem grundsitzlich ethischen
Thema der sittlichen Entwicklung der Gesellschaft konfrontiert. Heinz Steinert
bringt die Problematik auf den Punkt: »Man kann unter zwei ganz verschie-
denen Perspektiven tiber Gesellschaft und ihre Entwicklung nachdenken: Das
Problem kann sein, wie Ordnung herzustellen und aufrechtzuerhalten sei,

schaulichung. Das agonistische Verhiltnis, in das gerade das institutionalisierte Chris-
tentum gegeniiber dem Judentum eintrat, ist von historischer und politischer Bedeu-
tung und Wirkmacht, die nicht unterschitzt, geschweige denn verharmlost werden
darf. Vgl. dazu Legendre 2010b, 28f.

20  »Er [Christus; Anm. T.M.] wird selbst zum Gott neben, eigentlich an Stelle des Vaters.
Die Sohnesreligion |6st die Vaterreligion ab.« (Freud 1974€, 437)

21 Badiou stellt daher fest, dass fiir Paulus »Jude< und >Grieche<in Wirklichkeit subjekti-
ve Dispositionen« im Unterschied zur universalen Disposition des Christlichen sind, die
daher trotzdem besetzt werden kdnnen (Badiou 2009, 53).

22 Dieses Element der Aufhebung wird symbolisch im Glaubensbekenntnis formuliert,
wenn dort die Rede von Christi Abstiegin das Reich der Toten ist. Dieser mythologische
Akt des Abstiegs in die Unterwelt dient dabei der retroaktiven Heiligung des alttes-
tamentlichen Personenkreises, der schlicht und ergreifend in vor-christlichen Zeiten
lebte (vgl. Blumenberg 2017, 217). Das universale Heilsereignis ist notwendigerweise
transhistorisch.

14,02.2026, 09:51:48,

39


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Kritik der ethischen Institution

oder aber, wie man Anerkennung und Freiheit erreichen konne.« (Steinert
1989, 347) Die Schwierigkeit, vor die sich die Ethik gestellt sieht, hingt ent-
sprechend unbedingt mit der Frage der politischen Praxis und der ihr zu-
grundeliegenden gesellschaftlichen Struktur zusammen. Diese Einsicht ist
keineswegs neu: Die praktische Dimension der Ethik findet sich bereits bei
Aristoteles, wenn dieser die Ethik zum festen Bestandteil der Politik macht.
Fiir ihn ist die Ethik »p€B080G ... TIOALTIKI|« (Aristoteles 1985, 1094a 11).
Damit ist allerdings nicht gemeint, dass die Ethik zu einem Teilbereich des
bestimmten politischen Daseins einer bestimmten Gemeinschaft wird, die le-
diglich in intragenerischen Zweifelsfragen des herrschenden Diskurses kon-
sultiert witrde. Ethik und Politik sind vielmehr analoge Begriffe, da die Politik der
Polis fest mit deren |O0G verzahnt ist, was auf seine Weise natiirlich auch fiir
den modernen Verfassungsstaat gilt. Mit den Worten Joachim Ritters: »Die
praktische Philosophie ist als >Ethik« Politik.« (Ritter 2003b, 110)*3

Widmen wir uns also der Ethik, dann wenden wir uns gleichzeitig auch
der Politik zu — und dabei stehen wir vor der Frage: Wie werden wir dem
Gedanken der geschichtsbewussten Gesellschaft gerecht, die ihre konkrete
Ordnung nicht einfach als prastabiliert betrachten und durch eine jenseitige,
hohere, metaphysische Ordnung und einen entsprechenden positiven Wahr-
heitsgaranten bedingt verstehen kann, ohne bei diesem Versuch das Selbst-
bewusstsein der Sittlichkeit iiber Bord des metaphorischen >Staatsschiffs< zu
werfen? Mit anderen Worten, es geht hier konkret um die Frage der sittli-
chen Selbsterkenntnis, die nur dann als sittliche zu klassifizieren ist, wenn
sie sich nicht in institutionell-systemischer Selbstvergessenheit und inhalt-
licher Uberdeterminiertheit verliert. Um aber einer solchen Fehldeutung des
ethischen Diskurses vorzubeugen, miissen wir die Struktur und die Funktion
jener Selbstreferenzialitit der Institution genauer analysieren und nach dem
Fundament ihrer Logik suchen.

23 Esverstehtsich, dass die antike Auffassung einer modernen Revision und Modifikation
bedurfte, um dem aufklarerischen Gedanken der Autonomie standzuhalten; und nicht
zuletzt hat sich auch die Idee der Polis in etwas zu verwandeln, das man mit Ritter
als »Weltzivilisation« (vgl. Ritter 2003a, 319-354) bezeichnen kann. Siehe hierzu auch
Kapitel 111.3.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

2. Der Herr hat's gegeben... - Die Legitimation
der Institution und Expertokratie

Im bisherigen Argumentationsverlauf begegnete uns mehrfach der Begriff
des Wahrheitsgaranten. Was diesen Begriff angeht, so kénnen wir bislang auf
rein formaler Ebene feststellen, dass die Selbstreferenzialitit der Institution
unbedingt auf diese Kategorie angewiesen ist. Mit ihrer Einfithrung erfolgt
eine Absicherung der inhirenten Struktur der Institution. Der Wahrheitsga-
rant erfilllt insofern die Schliisselfunktion im Prozedere der Institutionalisie-
rung. Dieser Sachverhalt ist allerdings nicht unproblematisch: Denn da die
menschlichen Institutionen als kulturelle Artefakte sich nicht auf naturge-
setzliche Kausalzusammenhinge zuriickfithren lassen, muss die Sicherung
der symbolischen Ordnung, fiir die sie stehen, offensichtlich ihrerseits im
symbolischen Register erfolgen. Das bedeutet aber, dass wir es hier mit ei-
nem Zirkelschluss und daher erneut mit einer selbstreferenziellen Struktur
zu tun haben. Indem wir nun allerdings den Sachverhalt mit Blick auf den
Begriff des Symbolischen neu formuliert haben, ist es uns maéglich, die Fra-
ge nach dem Zusammenhang von Selbstreferenzialitit und Wahrheitsgarant
praziser zu stellen: Denn wenn wir bereits im Vorwort in Anschluss an Lacan
feststellen konnten, dass die symbolische Ordnung auf das Imaginire ange-
wiesen ist, dann scheint dasselbe auch fiir die Institution als solche zu gelten.
Es bedarf einer imaginiren Referenz, die es den Vertretern der institutio-
nellen Logik ermdglicht, die kritische Befragung der symbolischen Ordnung
abzuwehren, indem sie auf jene fundamentale Referenz und ihre legitimie-
rende Autoritit verweisen. Die Frage nach dem Wahrheitsgaranten ist also
eigentlich die Frage nach dem Imaginiren.

Bevor wir mit der Analyse beginnen, wollen wir uns diesen Zusammen-
hang kurz anhand eines Beispiels vor Augen fithren: Wenn sich im Kontext
der Franzosischen Revolution das Kénigsamt als untragbar entpuppte, dann
stellt sich die Frage, wie es bis zu diesem Zeitpunkt itberhaupt méglich war,
seine Legitimitit zu behaupten. Die Antwort diirfte bekannt sein: Der Konig
wurde durch das Oberhaupt der Kirche eingesetzt. Und da der Papst seine
Autoritit auf Gott selbst zuriickfithren konnte, wurde der Kénig tiber diesen
kleinen Umweg zum Monarchen-von-Gottes-Gnaden. Die symbolische Ord-
nung der Stindegesellschaft war kein historisch-kontingentes Gebilde, das es
hinzunehmen galt, sondern es war selbstverstindlich, da es sanktioniert war
(im wahrsten Sinne des Wortes) durch den Verweis auf die héchste Autoritit
(Gott), die als Wahrheitsgarant fungiert.

14,02.2026, 09:51:48,

4


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Kritik der ethischen Institution

Dieses Beispiel allein gibt dem Imaginiren bereits ein wenig Kontur, in-
dem es auf die Verbindung zu einem abstrakten Gottesbegriff hinweist. Als
Beispiel aus dem Feld der Politik ist es zunichst auch leicht nachzuvollziehen,
doch wir kratzen hier nur an der Oberfliche und die subtilen Implikationen
werden uns im Folgenden noch beschiftigen. Da wir uns aber auch fir die
Frage der Wissenschaft und ihre Funktion im institutionellen Rahmen in-
teressieren, miissen wir fragen, ob wir es dort nicht auch mit einem #hnli-
chen System der Selbstreferenz zu tun haben. Denn es ist nicht von der Hand
zu weisen, dass die intellektuelle bzw. intellektualisierende Institution, die
man gemeinhin lapidar als >die Wissenschaft« bezeichnet, ebenfalls in Form
einer hochkomplexen symbolischen Ordnung daherkommt. Und dabei bean-
sprucht sie nicht nur Legitimitit und Validitit, sondern fungiert selbst als
diejenige Kapazitit des menschlichen Geisteslebens, die zuallererst fundier-
te Aussagen iiber Legalitit und Validitit zu machen imstande ist. Aber kann
sich die Wissenschaft aus sich selbst heraus begriinden? Und wenn ja, wie tut
sie das? Oder provokant gefragt: Aus welchem Grund glauben wir eigentlich
zu wissen, dass wir uns auf die Erkenntnisse und Methoden der Wissenschaft
und der Expert*innen fest verlassen kénnen? Schliefilich wire es ja auch hier
moglich, auf die historische Kontingenz gewisser szientifischer Erscheinun-
gen, Methoden und Uberzeugungen zu verweisen, die sich im Nachhinein
als fehlerhaft oder gar als unwissenschaftlich erwiesen haben, um dann ei-
nen blanken Skeptizismus gegen die Wissenschaft ins Feld zu fithren. Doch
schauen wir genau hin: Jener Einwand lief3e sich namlich offensichtlich leicht
entkriften, indem man dem entgegenhielte, dass es ja nicht die Wissenschaft
sei, die sich an gewissen Punkten der Geschichte verschitzt, verrannt oder
schlichtweg geirrt hat, sondern dass diese Missgriffe eigentlich auf den Men-
schen und seine fehlbare Applikation der Wissenschaft und ihrer Methoden
zuriickzufiithren sind. Die Wissenschaft selbst ist rein, wihrend der »Prothe-
sengott« (vgl. Freud 1974d, 222) noch lernen muss, mit den wissenschaftlichen
Kriicken nicht nur zu laufen, sondern die Olympischen Spiele zu gewinnen.
Anders gesagt, die Wissenschaft wird notwendigerweise als an sich unfehl-
bar gedacht, nicht nur damit ihre jeweils kontingenten Methoden Anwen-
dung finden kénnen, sondern auch da sich andernfalls das Vertrauen in ihre
Verlisslichkeit in einen radikalen Zweifel verwandeln konnte, der das fun-
damentale Konstrukt des technisch-wissenschaftlichen Komplexes der Welt
des Menschen erschiittern witrde. Doch ein solches ultimatives und ganzheit-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

liches wissenschaftliches Bewusstsein fillt nicht einfach vom Himmel. Wir
miissen also fragen: Wie kommt es zustande?**

Esist das Verdienst Pierre Legendres, aufgezeigt zu haben, dass die »Ver-
webung allen Wissens mit der christlichen Religion« im mittelalterlich-scho-
lastischen Diskurs den »anfinglichen Sockel« des modernen wissenschaft-
lichen Systems bildet und zudem einen irreduziblen, aber »iuflerst wirksa-
me[n] Rest« hervorgebracht hat (vgl. Legendre 2010b, 20). Angesichts der Fra-
ge nach dem Wahrheitsgaranten erscheint es nur logisch, dass das religios-
theologische Moment als zentraler Faktor der Institutionalisierung der Wis-
senschaft wirke, bietet die Theologie doch die Vermittlung mit der Kategorie
des Universalen an, denn sie liefert ein systematisches Konzept des Weltgan-
zen, indem sie dieses auf seinen letzten Grund zuriickfiithrt. Nicht umsonst
ist ferner auch die Schépfung des abendlidndisch-europiischen Universitits-
wesens der systematisierenden Funktion des scholastischen Diskurses zuzu-
schreiben. In diesem Zusammenhang spielt vor allem die Verschmelzung des
theologisch-dogmatischen Kanons mit dem juristischen Kanon eine zentrale
Rolle: »das Recht und die Theologie schlossen sich damals mit dem gesamten
System der Wissenschaften zusammen« (Legendre 2016, 41). Aus dieser Al-
lianz ging schliefilich auch die expertokratische Figur par excellence hervor:
der Kanoniker, der in Personalunion den Gelehrten, den Theologen und den
Juristen verkorpert. Legendre skizziert den Sachverhalt wie folgt:

Letztlich besteht das mittelalterliche Anliegen darin, die Wissenschaft zu ei-
ner universellen Hohen Kunst zu erheben, die der Kiinstler einsetzen kann,
wenn er weif wie, d.h. durch welche Unterteilungen und in welchem Ma-
e, die Doktrinen sich voneinander unterscheiden und miteinander in Ver-
bindung stehen. Die Rhetorik, die die Logik umfasst, formuliert die Klassi-
fizierungsprinzipien, die iilberzeugen sollen, die Kategorien und die Wech-
selbeziehungen, die zusammen das gewaltige Metathesensystem bilden,

24  Hierist eine methodische Erlauterung angebracht: Wir fragen an dieser Stelle gewis-
sermaflen naiv nach dem Wissenschaftsbegriff und behandeln die Wissenschaft vor-
erst als rein>auflerliches< Phanomen, d.h. in ihrer (bereits) institutionalisierten Form.
Wir wihlen dieses Vorgehen mit Riicksicht auf unsere Methode, die die Verbindung
von Darstellung und Kritik vorsieht. Jede*r Leser*in Hegels weifR jedoch, dass gerade
der absolute Skeptizismus umschlagt in ein unbedingtes Wissen, dessen Analyse den
Ansatz fiir eine fundamentale »Wissenschaftslehre« (vgl. Fichte 1971e) bzw. Wissen-
schaftstheorie bildet.

14,02.2026, 09:51:48,

43


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4

Kritik der ethischen Institution

die Wissenschaft der Menschen als solche und als Produkt des Universums.
(Ebd., 53)%

Auch wenn dieses System konfessionell verankert ist, so zeichnet es sich doch
durch seine universale Anwendbarkeit aus: Der Kanoniker verfugt iiber den
clavis universalis (vgl. ebd., 103, Anm. 33), mit dem jedes beliebige Ereignis,
Phinomen und jeder Sachverhalt entschliisselt und somit im christlich-theo-
logischen Metathesensystem der Rechtswissenschaft verortet werden kann.
Der Universalschliissel manifestiert sich in der Technik des scholastischen
Diskurses: Die scholastische Methodologie sieht nimlich vor, Fragen (quaes-
tiones) zu stellen, wobei das Fragenstellen systematisiert und entsprechend
einer spezifischen Methode erfolgt. D.h., der Diskurs wird thematisch (d.h.
auch: dogmatisch) vorstrukturiert und konkrete Frage werden im Sinne des
scholastischen Dreischritts von These A, These B und Synthese (responsum) be-
antwortet. Dabei nimmt die Verarbeitung antiker Konzepte (besonders ver-
mittels Aristoteles, dem Philosophen) eine zentrale Rolle ein. Dem Scholastiker
geht es nicht nur um den Riickbezug auf die Tradition, sondern vor allem
darum die verstreuten Konzepte zu systematisieren und innerhalb des theo-
logisch-juridischen Kanons einzuordnen. Das Vorhaben hat daher den Effekt,
ein engmaschiges Referenznetzwerk des vorhandenen Wissens zu produzie-
ren, und zwar sub specie doctrinae Christianae. Aufgrund dieses Referenznetz-
werks entsteht dann auch der Eindruck, dass ihm keine denkbare Situation
des menschlichen Lebens entgehen kénne. Innerhalb dieses Systems hat jede
nur mogliche Frage eine Antwort. Indem jede Fragestellung in letzter Konse-
quenz auf den Kern des Wissens, die Schrift, das »Buch der Vernunft — denn
das ist die Bibel fir die abendlindische Gesellschaft« (Legendre 2010c, 99) —,
bezogen und dabei gleichzeitig im juristischen Diskurs verortet wird, bleibt
fur die Institution der Wissenschaft nichts mehr dem Zufall oder dem Zweifel
tiberlassen, nichts und niemand muss ungezihlt bleiben.

Der kanonische Umgang mit der Frage der Sexualitit vermag den Sach-
verhalt beispielhaft zu verdeutlichen (vgl. zum Folgenden ebd., 173f.): Es ver-
steht sich, dass die Frage des menschlichen Sexuallebens an die hamartio-
logische Deutung der Genesis ankniipft. Nun stellt Gratian, der >Vater des
Kirchenrechtss, in seinem einflussreichen Hauptwerk, bekannt unter dem

25  Es bedarf kaum der Erwdhnung, dass die »Logik«, die Legendre hier anspricht, allein
die zweiwertige aristotelische Logik der Tradition meint.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Namen Decretum Gratiani, fest, dass die sexuelle Siinde auf drei Weisen be-
gangen werden kann: durch Einfliisterung vom Teufel, durch den Genuss des
Fleisches oder durch die bewusste Einwilligung des Geistes. Den legitimie-
renden theologischen Riickhalt bildet folgende Analogiebildung, die sich des
biblischen Mythos vom Paradies bedient: Die Schlange (der Teufel) fliistert
Eva die verwerfliche Idee ein und bedingt damit ihr Verschulden (culpam);
Eva (das Fleisch) genief3t das Vergehen; Adam (der Geist) willigt ein (vgl. Gra-
tian 1955, 10 [Distinctio VI, Canon II]). In Riickbezug auf dieses Setup stel-
len Gratian und andere Kanoniker?® nun hochinteressante Schlussfolgerun-
gen an: Wenn die Stinde durch Einfliisterung geschieht, womit haben wir es
dann z.B. nachts zu tun, wenn im Traum die >Bilder der Unzucht« auftau-
chen? Wenn sie den Menschen gegen seinen Willen in ihren Bann ziehen,
stellt Gratian fest, dann diirfte es keine Siinde sein. Wurden sie aber durch
gewisse bewusste Gedanken heraufbeschworen, dann handelt es sich zwei-
felsohne um eine Siinde (vgl. Gratian 1955, 11 [Distinctio VI, Canon III]). Man
muss fragen: Ab wann gilt denn eine (sexuelle) Phantasie bzw. ein Phantas-
ma eigentlich schon als ein Heraufbeschworen? Die konkrete Antwort bleibt
aus und es zeigt sich, dass die Methode der universalen Wissenschaft zur
gezielten Produktion von Ambivalenzen genutzt werden kann. Die Technik
des kanonisch-juridischen Diskurses liegt schlussendlich in einer »geregelten
Perfektion der Zweideutigkeit« (Legendre 2016, 27). Das bedeutet aber, dass
ein umfingliches und spezielles kanonisches Wissen notwendig ist, um eine
konkrete Antwort formulieren zu kénnen. Den Hintergrund fiir einen solchen
Begriff des Wissens bildet aber der kanonisch-juridische Diskurs selbst. Auf-
grund seiner systematischen Geschlossenheit und vermittels seiner Methode
scheint er namlich das Ganze des méglichen Wissens zu umspannen. Und
ferner erscheint dadurch der Kanoniker als iiber jeden Zweifel erhaben, wih-
rend der auflenstehende Laie zwar mit den Fragen konfrontiert wird, selbst
aber nicht die Mittel zur Verfiigung hat, diese eigenstindig zu beantwortet.
Der Grund dafiir liegt dabei aber nicht notwendigerweise in seiner intellektu-
ellen Kapazitit, sondern in der christlich-dogmatischen Uberdetermination
der Institution des Rechts.

Das bedeutet aber auch, dass das Laien-Subjekt wesentlich zum Funk-
tionieren des Systems beitrigt. Das individuelle Exempel wird benétigt, um
das System zu inszenieren (vgl. Legendre 2011, 85-88). »Der Diskurs muss
punktuell zur Ausfithrung kommen, um durch bestimmte verschliisselte Mittel,

26  Fir die Nachweise vgl. Legendre 2016, 173, Anm. 45-48.

14,02.2026, 09:51:48,

45


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Kritik der ethischen Institution

die im Voraus festgelegt werden, einen bestimmten Einordnungsmodus zu definie-
ren, d.h. fir jedes Subjekt die Giiltigkeit seiner Handlung festzulegen.« (Le-
gendre 2016, 113f.) Auf diese Weise entfaltet das symbolische Netzwerk sei-
ne Wirksamkeit indem es den existenziellen Zweifel produziert, worin dann
auch die (un-)bedingte Notwendigkeit der Verkiindigung der Heilserwartung
griindet. Das Netz aus inhaltlicher Letztbegriindung in Form des christlichen
Kanons und der juristischen Be- und Verwertung des menschlichen Lebens
erweist sich dabei als liickenlos. Ein Auflerhalb der Ordnung gibt es nicht,
weil es ein solches nicht geben kann/darf. Extra ecclesiam nulla salus. Dass die-
ser Satz, der auf Cyprian von Karthago, einen weiteren »>Vater« der Kirche,
zuriickgeht, im 15. Jahrhundert dogmatisiert wurde, ist insofern als eine not-
wendige Konsequenz jenes Denksystems zu betrachten.

»[Ulm vom Subjekt zu erreichen, dass seine gesamte psychische Aktivitit
sich unter den Mythos und die Logik einordnet, aus denen das Gesetz her-
vorgeht, ohne die geringste Leerstelle zu lassen« (ebd., 173), muss allerdings
ein »Preis« gezahlt werden, denn dieses System bringt einen »deliranten Dis-
kurs der Selbstbeschuldigung« (ebd., 174) hervor, der seinen Kulminationspunkt
erwartungsgemifs im Buflsakrament hat. Dass es sich hierbei nicht um ein
schlichtes kirchengeschichtliches und -politisches Phinomen handelt, son-
dern um eine integrale Inbesitznahme des psychischen Lebens des abendlin-
dischen Menschen durch die Institution Kirche und Monarchie-von-Gottes-
Gnaden?7, beweist nicht zuletzt die Explosionskraft auf politischer Ebene, die
Luthers Einspruch gegen dieses System freisetzte und die, in Form von Re-
formation und Gegenreformation, das Gesicht des Abendlandes nachhaltig
prigen sollte. Und schlief3lich findet sich das Phinomen auch in den »politi-
schen Mythologien« unserer Zeit wieder.?8

27  Zur Bedeutung und Geschichte des Gottesgnadentums vgl. Kern 1980.

28  So beschreibt Elsa Dorlin den »Mechanismus ungliicklichen Handelns« (die Wortwahl
scheint ganz und gar nicht beliebig zu sein, da das Phanomen vergleichbar mit der
melancholischen Struktur des »ungliicklichen Bewufstseins« ist, das Hegel analysiert
[vgl. PhG, 163-177]): Die institutionellen Gewaltausiibung, z.B. in Form der Folter oder
sonstiger Androhung von Strafe, hat »Folgen fiir die politischen Mythologien (welches
Schicksal ist unserem Widerstand beschieden?), fir die Vorstellung von der Welt so-
wie fiir die Vorstellung von sich selbst (was kann ich tun, wenn alles, was ich zu mei-
ner Rettung unternehme, in mein Verderben fiihrt?). So erscheint die gemachte Er-
fahrung —weniger des eigenen Vermogens als des Zweifels, der Sorge, der Angst, die
seine Fehlversuche, seine Grenzen und gegenteiligen Effekte auslésen — insofern als
sinnstiftend, als diese Erfahrung nicht mehr so sehr eine Frage der dufieren Gefahr,

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Aber was genau an Bufle und Selbstbeschuldigung zeigt sich fir ihre
Wirkmacht verantwortlich? Die Antwort ist sehr einfach: Thre »Macht« be-
steht darin, »den Zweifel aufrechtzuerhalten« (Legendre 2016, 113). Denn wer
zweifelt, genauer gesagt, wer nicht nur hinsichtlich der eigenen Intentionen,
Phantasien und Gedanken, sondern auch — oder gerade aufgrund - des
autoritiren Urteils im Zweifel gehalten wird, lasst sich leicht kontrollieren.
Was sich also als Macht der scholastischen Institution zeigt, namlich ihre
Technik, bedingt zugleich die Ohnmacht desjenigen Subjekts, das nicht zum
Kreis der Wissenden gehort, zum Kreis jener sBeamten«< und >Abgeordnetenc
der Institution.

Exkurs I: Diese Technik ist auch dem 20. und 21. Jahrhundert bestens bekannt
und fallt dabei unter den Begriff der>Infantilisierung<?® So stellt Steve Fraser
fest, dass die kapitalistische Ideologie des Konsumismus durch die Kultivierung
eines Narrativs der Selbstverwirklichung zu einer Inflation des Identitdtsbe-
griffs fiihrt, da die einzelne Person jederzeit zwischen immer neuen Varianten
der Selbstinszenierung und -stilisierung umherzuirren angehalten ist, wodurch
einer Personlichkeitsbildung aber tatsichlich entgegengewirkt und stattdes-
sen einer Infantilisierung zugearbeitet wird (vgl. Fraser 2015, 305). Freudianisch
gesprochen, hiefle das, dass es im Konsumkapitalismus also zu einem Regress
und einer Perpetuierung des polymorph-perversen Charakters des Kleinkindes
kommt, d.h. seiner artifiziellen Ausweitung auf das selbstbewusste Subjekt.

Das erschreckendste Beispiel aber fiir den systematischen Einsatz der Infantili-
sierung bildet jedoch die Logik des Konzentrationslagers in der NS-Zeit. Bruno
Bettelheim, selbst Uberlebender der Konzentrationslager von Dachau und Bu-
chenwald, stellt die Frage, wie es den KZ-Aufsehern gelingen konnte, mithilfe
geringer Mittel und ohne grofden Aufwand (gewissermafien ganz im Geiste der
Eichmann-Logistik [vgl. Arendt 2011b]) Ordnung in die mit Insassen tiberfill-
ten Lager zu bringen. Dabei kommt er zu dem Ergebnis, dass es ihnen durch die
systematische Infantilisierung der Haftlinge gelang (vgl. Bettelheim 1989, 144-
148). Diese Infantilisierung wurde nicht nur dadurch erreicht, dass die Insassen

der Bedrohung oder eines Feindes ist, wie schrecklich sie auch sein mégen, sondern
ein Spiegeleffekt von der eigenen Aktion und Reaktion, von sich selbst.« (Dorlin 2020,

10f.) Aufinstitutionell-ideologischer Ebene geht es auch hier um eine Internalisierung

der institutionellen Logik, um eine »erzwungene Einverleibung dieser tédlichen Di-
mension des Vermogens des Subjekts, was auf eine Suspension hinauslauft« (ebd., 11).
Siehe auch Exkurs |.

14,02.2026, 09:51:48,

47


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Kritik der ethischen Institution

von den Aufsehern wie Kinder behandelt wurden, sondern vor allem dadurch,
dass sie stets mit Unsicherheit, Unbestimmtheit und Doppeldeutigkeit kon-
frontiert waren. Ein bestimmtes Verhalten, eine bestimmte Handlung wurde
am einen Tag belohnt, am nidchsten Tag bestraft. Auf diese Weise wurde es den
Insassen unmoglich gemacht, eine symbolische Struktur zu erkennen, wodurch
sie sich das Ordnungsprinzip des Konzentrationslagers hatten erschliefRen kon-
nen. Die Pravention jeder Routine und das durchbrechen einer nachvollzieh-
baren Kasuistik fithrte so dazu, dass die KZ-Insassen sich — ganz wie das Klein-
kind—ineinerunstrukturierten, reinen Gegenwart wiederfanden, wodurchjede
Selbsterméachtigung und Autonomie unmaglich wurde. Perfide wird die Ange-
legenheitdann endgiiltig, wenn sich das Resultat zeigt, von dem Bettelheim be-
richtet: Denn wie das Kleinkind sich an Mutter und Vater bindet (anlehntc, wie
Freud sagt), so begannen auch die Haftlinge, sich mit den Wachen bzw. deren
>Werten< und Verhalten zu identifizieren. In diesem Sinne spricht Bettelheim
zurecht von einer >Regression«. Man miisste allerdings hinzufiigen, dass diese
Regression aufs Engste verbunden ist mit der Logik des Nationalsozialismus,
dessen Herrendiskurs in eine vormoderne, voraufklarerische Weltordnung re-
grediert, deren dubioses Verstandnis eines>Naturrechts<nur die profane, pseu-
do-sdkulare Maske einerimaginaren (gott-)gegebenen (Schopfungs-)Ordnung
darstellt. Dies fithrt uns also wieder zurlick ins Mittelalter und zur Frage der
Funktion des kanonischen Rechts.

Die Macht, den Zweifel aufrechtzuerhalten, steht folglich in direkter Verbin-
dung mit der Logik der Autoritit des Expertentums. Und diese Logik sieht es
vor, das einzelne Individuum an die Autoritit zu binden und die »blinde Loya-
litiit der guten Subjekte zu gewinnen« (Legendre 2016, 157). Das Subjekt muss
sich also, dem Kleinkind vergleichbar, an die Institution binden. Der Mecha-
nismus dabei ist zirkuldr: Das Subjekt, das »>im Voraus gesprochen wirdy, ist
bereits instituiert. Es gilt allein, seinem moglichen Zweifel an der Instituti-
on prophylaktisch vorzubeugen. Der mogliche Zweifel am System wird deshalb

29 Wenn auch nicht unter demselben Begriff, so war das Phanomen der Infantilisierung
bereits den Aufklirern des 18. Jahrhunderts alles andere als fremd. So erkennt der Ra-
dikalaufklarer Paul-Henri Thiry d’Holbach bereits 1773 in seinem Systéme social die Ge-
fahr der»corruption des peuples« durch Regierungen und organisierte Religionen, die
das Leben der Menschen auf den Status einersewigen Kindheit<reduzieren (vgl. Israel
2010, 56f.).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

durch den systemischen Zweifel ersetzt, wihrend sich die Institution dann an-
bietet, diesen Zweifel zu zerstreuen. Mit anderen Worten, die >Konfirmationc
des Subjekts erfolgt nicht einfach im offiziellen Rahmen, sondern durch den
internalisierten Dialog zwischen Subjekt und Institution.

Fest steht aber, dass diesem Mechanismus bei aller Funktionalitit keine
unbedingte Notwendigkeit zugesprochen werden kann. Die Selbstreferenzia-
litdt der Institution ist jederzeit der Gefahr ausgesetzt, einen Einspruch her-
vorzurufen, der ihre Legitimitit infrage stellen wiirde. Und daher geht es um
nichts anderes als die Frage der Letztbegriindung. Genauso wie das kleine
Kind hitte schlieRlich auch jede*r Dissident*in die Moglichkeit zu fragen —
>Warum?<. Und genau wie das kleine Kind wird sie/er frither oder spater mit
dem dogmatischen Abbruch konfrontiert — sDarum!«. (Der Abbruch erfolgt
notwendigerweise auf symbolischer Eben, da auch psychische oder physi-
sche Gewaltanwendung hier als Strukturelement im symbolischen Register
fungiert.) Solche symbolischen Einschnitte dienen dabei einer Strukturie-
rung des gemeinsamen Referenzsystems von Kind und Eltern wie auch von
Dissident*in und Institution. Der Einschnitt bzw. der Abbruch legt fest, in-
nerhalb welcher Grenzen sich das >verniinftige Zusammenleben< abzuspielen
hat; er legt fest, welcher Diskurs vorherrscht und wer ihn wie fithrt bzw. zu
fithren hat. In diesem Sinne besteht die Erziehung des Kindes in einem ste-
tigen Changieren von méglicher Ubertretung einer realen oder symbolischen
Grenze und dem entsprechenden Eintreten oder Ausbleiben der elterlichen
Untersagung bzw. — mit Freud gesprochen — Versagung.

Die Grenzziehung, die hier stattfindet, zeigt sich dennoch - so paradox
es klingen mag — als befreiend, denn sie befreit vom ewigen >Warum?< und
seinem unerschopflichen regressus ad infinitum. Erst die Grenze macht den
Kosmos. Es erscheint vor diesem Hintergrund sehr treffend, wenn Lacan das
elterlich-institutionelle (familiale) Verbot nun mit dem Begriff nom-du-pére,
Name-des-Vaters bezeichnet, denn durch die phonetische Identitit mit dem
>Nein des Vaters« (non du pére) hebt er gleichzeitig auch den sakralen Charakter
dieses Neins hervor, das als strukturelle Fundamentalreferenz wirkt.

Das Nein kann sehr wohl >gnidig« sein bzw. in >gnidiger Absicht« einge-
setzt werden. Es strukturiert den gemeinschaftlichen Raum und konstituiert
so das Subjekt, indem es den modus operandi der Subjektivation bildet. Wo
also auch die Frage der Identitit in den unendlichen Zirkellauf des >Ich=Ich«
haltlos von einer spontanen Identifikation zur nichsten springen miisste, oh-
ne sich jemals wirklich festlegen zu konnen, bietet das von auflen kommende

14,02.2026, 09:51:48,

49


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Kritik der ethischen Institution

Nein-des-Vaters sich als Objekt an, das durch seinen Einspruch®® dem infini-
ten Regress ein Ende macht. Dieses Schwert ist aber zweischneidig: Denn mit
dem Menschen verhilt es sich anders als etwa mit Gertrud Steins berithm-
ter Rose (»Eine Rose ist eine Rose ist eine Rose...«), die sich selbst genug ist.
Das Nein wirke fiir das Subjekt zwar strukturierend, aber das heif3t noch lan-
ge nicht, dass es dadurch auch endgiiltig vom Warum befreit sein soll. Das
Subjekt mag nun Teil einer Gesellschaft sein, einer Gesellschaft, die gar das
sewige Heil< (modern gesprochen: >vollkommene Sicherheit und Gesundheit<)
verspricht, »[m]it diesem Triumph aber bleibt eine Frage unberiihrt, die dem
sprachbegabten Wesen keine Ruhe ldsst: Warum leben? Sie muss um jeden
Preis erstickt werden.« (Legendre 2010d, 117) Warum muss sie erstickt wer-
den? Ganze einfach: Weil sie als destabilisierendes Element den strukturier-
ten und strukturierenden Diskurs, die Kosmologie der Institution, unterlaufen
wiirde.

Die Institution und ihr dichtes Netz aus Wissenschaft und Recht kann
ein solches deviantes Element nicht einfach nur nicht akzeptieren, sondern
sie kann dieses entartete >Subjekt des Warums« gar nicht als solches erkennen,
denn dieses wird, sobald es auftritt, postwendend innerhalb des kategorialen
Netzwerks des anerkannten Wissens verortet und be- oder je nachdem auch
verurteilt, womit ihm seine reale Exzeptionalitit genommen wird. Das Sub-
jekt fragt sich zwar nach sich selbst und dem Sinn seines Lebens, »[a]ber das
Wissen der Experten hat die Frage ohne Antwort verdringt« (ebd., 111). Das
deviante Subjekt wird iiber den Weg der Kategorisierung zuriickgefithrt in
den Diskurs der Institution und iiber die Vermittlung von Ritualen — ob diese
kirchlich-religi6ser oder gerichtlich-sikularer Art sind, spielt dabei mehr eine
historische Rolle - von seinem Vergehen (es ist in institutioneller Perspektive
buchstiblich ein Ver-Gehen, in dem Sinne wie sich der verlorene Sohn oder
das verlorene Schaf ver-laufen) getrennt (vgl. Legendre 2010c, 89f.). Die In-
stitution verspricht den Segen oder die Resozialisierung dann iiber den Weg
der Bufie oder Besserungsanstalt. Maus bezeichnet diese institutionellen Ein-
richtungen bzw. Dispositive daher treffend als »Gliickseligkeitszuchthiuser«
(Maus 1994, 39) und Lacan geht sogar noch weiter, wenn er sie die »Konzen-
trationslager des Lieben Gottes« (Lacan 2013, 17) nennt.

Nun wissen wir aber spitestens seit Michel Foucault, dass besagte Ein-
richtungen alles andere als eine Besserung, geschweige denn das Heil ver-

30 Derenglische Begriff fiir den Einspruch (auch vor Gericht) lautet objection. Zur Benut-
zung des Begriffs in dem hier vorliegenden Kontext vgl. Zizek 2009, 17.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

sprechen: Foucault stellt fest, dass die Einrichtung der Gefingnisse gerade
keinen »Umerziehungserfolg« verbuchen konnten. Im Gegenteil, je linger ein
Mensch im Gefingnis bleiben musste, umso mehr wird er kriminalisiert.

Warum sind die Gefdngnisse trotz ihrer negativen Produktivitit geblieben?
Ich glaube, gerade weil sie Kriminelle produzieren und weil Kriminalitdt in
den uns bekannten Gesellschaften einen gewissen 6konomischen und poli-
tischen Nutzen hat. [...] Je mehr Kriminelle, desto mehr Verbrechen. Je mehr
Verbrechen, desto grofier die Angst in der Bevolkerung. Und je groRer die
Angst in der Bevolkerung, desto akzeptabler und wiinschenswerter das Sys-
tem der polizeilichen Kontrolle. (Foucault 2017c, 233)

Die Wirkung der exekutiven Seite der Institution ist ihr also in jedem Fall
dienlich. Ahnliches lisst sich auch hinsichtlich des BuRsakraments beobach-
ten, dessen machtpolitische Nutzbarmachung nicht auf den christlichen Dis-
kurs beschrinkt bleibt, sondern sich auch in der Psychiatrie zeigt. Erneut
macht es das Beispiel der Sexualmoral itberaus deutlich: Die Institution in-
stalliert eine »Polizei des Sexes: das ist nicht das strikte Verbot, sondern die
Notwendigkeit, den Sex durch niitzliche und 6ffentliche Diskurse zu regeln«
(Foucault 2012, 31; vgl. Foucault 2017b). Das Format der Exekutiven ist hoch-
funktional und >energieeffizients, denn innerhalb der geregelten Mehrdeutig-
keit tibernimmt das Subjekt schlieRlich selbst die (vorliufige) Prifung seines
devianten Verhaltens. Im Panoptikum ist an jeden gedacht, da jedes Subjekt
an sich selbst denkt, da es sich stets selbst priift.

Wir haben uns folglich einmal im Kreis gedreht: Wihrend das konstitu-
tive Nein zwar zunichst seine ordnende Wirkung entfaltet, mit der auch das
individuelle Subjekt auftritt, gestalten die institutionellen Mechanismen die-
se Ordnung in der Folge so, dass das Subjekt der apxn nicht gewahr werden
kann, da sich diese (als »Mysteriumc) hinter einem dichten Netz aus normati-
ven Verweisen verbirgt. Damit ist zum einen gewihrleistet, dass das Subjekt
sich dieser Ordnung nicht ermichtigen kann, zum anderen wird es durch
diese »neue Uniibersichtlichkeit« in die Abhingigkeit derjenigen Autorititen
getrieben, die fiir die Ordnung stehen, sich fiir sie verbiirgen und sich mit ihr
auskennen. Es gerit in die Abhingigkeit des angestammten Expertentums.
Unter diesen Experten steht aber einer deutlich heraus, und zwar der Pontifex,
der >Briickenbauer<, das Oberhaupt der Institution Kirche, der Papst.

Welche Rolle nimmt der Pontifex ein? Ein einfacher Vorsitzender scheint
er schliefilich nicht zu sein, denn eine solche Interpretation bliebe zweifel-
los hinter der Idee zuriick, dass wir es hier mit niemandem geringeren als

14,02.2026, 09:51:48,

51


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Kritik der ethischen Institution

dem Stellvertreter Christi auf Erden zu tun haben. Apostolisch wird seine Po-
sition auf die Einsetzung des Apostels Petrus zuriickgefithrt, wihrend Petri
Einsetzung durch Christus als dessen Vertreter wiederum biblisch begriin-
det wird (z.B. durch Mt 16,18 oder Joh 21,15-24). Die zirkulire Logik der Ver-
schmelzung von Recht und Theologie findet sich natiirlich auch im Hinter-
grund der apostolischen Sukzession wieder. Mit anderen Worten, die dog-
matische (kirchlich-juristische) Autoritit begriindet ihre Autoritit durch die
Autoritit die ihr bei der Auslegung der Schrift zukommt. Auch wenn wir es
hier erneut mit einem Zirkelargument zu tun haben, so kénnen wir an die-
sem Punkt dennoch die Funktion des strukturierenden Neins wiederfinden,
nimlich in der Kategorie der Autoritit. Die Autoritit, die sich selbst begriin-
det, tut dies, indem sie eine Grenzziehung vollzieht zwischen richtiger und
falscher Auslegung der Schrift. Inhaltlich spiegelt sich das Nein daher im ka-
nonischen Referenznetzwerk wider. Allerdings muss es, um dies zu tun, zu-
nichst seine formale Funktion erfiillen, und zwar im Sinne der Diskursbe-
griindung. Als das urspriingliche Nein ist es konstitutiv, indem es punktuell
bzw. ereignishaft wirksam wird. Aufgrund dieser Ereignishaftigkeit entzieht
es sich aber der Symbolisierung innerhalb des Diskurses, den es begriindet.
Es bleibt schlichtweg eine vorausgesetzte Formfunktion. Das bedeutet aber,
dass es selbst nicht durch das institutionelle Diskursnetzwerk abgesichert ist.
Dieser losgeloste Zustand ist aber nicht unproblematisch, denn so kénnte es
leicht durch das nichste konstitutive Nein abgelost zu werden. Aus Sicht der
Anteilseigner der Institution stellt es aber ein Risiko dar, das Nein in die-
sem Schwebezustand zu belassen. Es muss in der institutionellen Logik selbst
symbolisiert werden. Es ist die Figur des Pontifex, in der diese Symbolisie-
rung erfolgt. Das Nein wird Nein-des-Vaters im Namen-des-Vaters, fiir den
der Pontifex biirgt, indem er ihn vertritt.

Die symbolische Funktion des Pontifex stellt nimlich eine sublimierte
Form der 6dipalen Funktion dar. Dies spiegelt sich z.B. in seiner Anrede
wider. So leitet sich die Bezeichnung >Papst« vom altgriechischen Begriff
TAmmag ab, und verweist natiirlich auf den >Vater«. Mehr noch, der Papst
wird gar zum >Heiligen Vater<. Als solcher bedient er als wirkliche Person
die symbolische Position der fundamentalen Referenz, die sich ansonsten
entziehen wiirde. Er nimmt die Position des Gottes ein, der sich entzieht.
Anders ausgedriickt: Das Reale des Christusereignisses wird in seiner Figur
symbolisiert und seiner Ereignishaftigkeit entledigt, indem es innerhalb
der dogmatischen Logik des institutionellen Kanons fest verortet wird. Die
symbolische Funktion verdrangt die reale.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Innerhalb der institutionellen Symbolisierung hat sich auf diese Weise
aber eine kuriose Bedeutungskonstellation ergeben: Einerseits ist der Ponti-
fex der Vertreter Christi, d.h. er ist der Vertreter des Sohnes, aber andererseits
ist er auch der Heilige Vater. Wie passt das zusammen und wie hingt diese
mehrdeutige Begriffs- bzw. Amtsbestimmung mit der Bindung des Subjekts
an die Institution zusammen? Kurz, welche Bedeutung hat die 6dipale Funk-
tion des Pontifex, dieses heiligen Vater-Sohnes?

Um diese Fragen zu beantworten wollen wir ein wenig ausholen und zu-
nichst generell nach der Symbolfunktion des Vaters fragen. Dazu wenden wir
uns dem berithmten freudschen Mythos vom Urvater zu. Freud formuliert die-
sen Mythos in seinem sozialanthropologischen Essay Totem und Tabu. Sein
Hauptinteresse richtet sich darauf, zu zeigen, dass der Odipuskomplex nicht
nur ein individuelles, subjektives Phinomen darstellt, sondern eine anthro-
pologische Konstante bildet, die massiven Einfluss auf die Bildung und Struk-
turierung von menschlichen Gesellschaften hat. Die Grundidee des Mythos
bildet die »Darwinsche Urhorde«: »Ein gewalttatiger, eifersiichtiger Vater, der
alle Weibchen fiir sich behilt und die heranwachsenden Séhne vertreibt [...].«
(Freud 1974e, 425) Jener Urvater bildet dabei den zentralen Referenzpunkt,
um den herum sich die restlichen Mitglieder der Gemeinschaft versammeln,
indem sie sich ihm unterordnen. Thm kommt das Machtmonopol zu und er
agiert als das fleischgewordene Inzestverbot, indem er die Séhne von den
Schwestern und Miittern fernhilt, selbst aber von diesem Verbot ausgenom-
men ist. Genau wie im Odipuskomplex entwickeln die Séhne dabei ein am-
bivalentes Verhiltnis zum Vater. Einerseits ist ihre Beziehung zum Vater von
Zirtlichkeit geprigt, denn nicht nur ist er ihr Vater, sondern er ist auch das
Objekt, mit dem sie sich identifizieren; andererseits entwickeln sie gegeniiber
dem Vater ein hohes Mafl an Aggression, das mit der sexuellen Hemmung und
Versagung zusammenhaingt, die von ihm ausgeht. Und so kommt es, wie es
kommen muss:

Eines Tages taten sich die ausgetriebenen Briider zusammen, erschlugen
und verzehrten den Vater und machten so der Vaterhorde ein Ende. Vereint
wagten sie und brachten zustande, was dem Einzelnen unméglich geblieben
wire. [...] Der gewalttatige Urvater war gewif das beneidete und gefiirchtete
Vorbild eines jeden aus der Briiderschar gewesen. Nun setzten sie im Akte
des Verzehrens die Identifizierung mit ihm durch, eigneten sich jeder ein
Stiick seiner Stéarke an. (Ebd., 426)

14,02.2026, 09:51:48,

53


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Kritik der ethischen Institution

Doch diese Identifizierung mit dem Vater bringt nicht die erhoffte Versch-
nung mit sich. Die Ambivalenz im psychischen Haushalt der S6hne findet in
der Tat keinen Ausgleich. Im Gegenteil, auf den Befreiungsschlag folgt der
»nachtrigliche Gehorsam« gegeniiber dem toten Vater, den sie doch auch ir-
gendwie lieben:

Es geschah in der Form der Reue, es entstand ein Schuldbewufitsein, wel-
ches hier mit der gemeinsam empfundenen Reue zusammenfallt. Der Tote
wurde nun stdrker, als dev Lebende gewesen war; all dies, wie wir es noch heu-
te an Menschenschicksalen sehen. [..] Sie widerriefen ihre Tat, indem sie die
Totung des Vaterersatzes, des Totem, fiir unerlaubt erklarten, und verzichte-
ten auf deren Friichte, indem sie sich die freigewordenen Frauen versagten.

(Ebd.)

Das Totem, das in unterschiedlichen Gemeinschaften unterschiedliche For-
men annimmt, zeigt sich als imagindrer Vaterersatz und erfilllt — ungeachtet
seines phantasmatischen Status - eine dhnliche symbolische Funktion wie der
Urvater. Der entscheidende Unterschied besteht nun allerdings darin, dass
die viterliche Autoritit nun nicht linger als faktische, duflerliche physische
Gewalt auftritt, sondern ein Moment des psychischen Haushalts der Sohne
bildet, das an jene Kapazitit erinnert, die Freud das Uber-Ich und Lacan das
Ichideal nennt. Die Briider sind an die Stelle des Vaters getreten und stehen
nun vor dem entscheidenden Problem: Sie konnen zwar den Platz des Vaters
einnehmen, aber gleichzeitig konnen sie es auch nicht, denn sie haben fol-
genden Beweis erbracht: Erstens war der Urvater, von dem sie bislang (sym-
bolisch) kastriert wurden, selbst offensichtlich nicht nicht-kastriert. Spitestens
mit dem Mord zeigt sich, dass der bis dahin nicht-kastrierte, aber seinerseits
kastrierende Vater, d.h. der michtige und Macht ausiibende Vater, ebenfalls
kastriert, d.h. ohnmichtig, ist. Zweitens wissen sie von sich selbst eben nur
als kastrierte. Gleichzeitig wissen sie sich jetzt aber allesamt auf dem Platz
des Vaters. Mit anderen Worten, sie bilden eine Generation von kastrierten
Viter-Sohnen.3!

An dieser Stelle miissen wir uns an den Titel von Freuds Studie erin-
nern: Totem und Tabu. Denn dieser spielt primir auf den Totemismus an, den

31 Ebenso gilt die Inversion, denn jeder Vater ist auch ein (symbolisch kastrierter) Sohn.
Legendre (2011) fiihrt seine Untersuchung des Vaterbegriffs insbesondere unter die-
sem Gesichtspunkt durch.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

die Ethnologen seiner Zeit bei den sogenannten >primitiven< Vlkern beob-
achteten und studierten und der auch Freud zu jener Arbeit inspirierte. Der
Totemismus dieser Volker zeichnet sich dadurch aus, dass er hochkomplexe
Strukturen der Verwandtschaft zeitigt und entsprechend komplizierte Me-
chanismen von Heirat und sonstigen Affiliationen sowohl zwischen als auch
innerhalb der jeweiligen totemistischen Gemeinschaften hervorbringt. Da-
bei fungiert das Totem als identifikatorischer Referenzpunkt der jeweiligen
Gemeinschaft. Es entfaltet eine symbolische Wirkkraft, die es den Mitglie-
dern erlaubt, sich selbst und ihre Gruppe in einem genealogischen Verhiltnis
zu einem ersten< Ahnen zu begreifen, der in Form des Totemtiers verehrt
und gefiirchtet wird (daher das Tabu). Die identititsstiftende, genealogische
Funktion des Totems steht dabei im direkten Zusammenhang mit der Logik
der Exogamie, denn es garantiert dabei die Einhaltung des fundamentalen
Gesetzes menschlicher Gemeinschaften, also die Einhaltung des Inzestverbo-
tes. Innerhalb einer spezifischen totemistischen Gemeinschaft ist die Heirat
aufgrund des Inzestverbotes entsprechend undenkbar. Aufgrund der Tatsa-
che nun, dass die Funktion des Inzestverbotes effektiv die fundamentale (und
dabei ethische) Funktion des konstitutiven Neins symbolisiert und an den
nom-du-pére gebunden bleibt, lisst sich leicht erkennen, dass die fundamen-
tale Ordnung menschlicher Gesellschaften wesentlich patriarchal tiberdeter-
miniert ist. Ein imaginirer Vater, symbolisch vertreten durch das Totem, be-
herrscht die Gemeinschaft, indem er als erster und letzter Referenzpunkt ihre
Ordnung determiniert. Auf struktureller Ebene heif’t dies, dass das Patriarchat
dort gegeben ist, wo einer >den Anfang macht«.

Wie ordnen sich nun die kastrierten Viter-Séhne in dieser Struktur ein?
Ihr Mord am Urvater hitte doch eigentlich der Alleinherrschaft des Vaters
ein Ende machen miissen. Freuds Mythos veranschaulicht aber auch einen
Aspekt, der leicht tibersehen wird: Im gesamten Machtgefiige zwischen dem
Vater und den Sohnen spielen Miitter und Tochter keine Rolle. Vielmehr re-
duziert sich ihr Dasein darauf, dem Sieger als Belohnung zu dienen. Und das
gilt auch dann noch, wenn die Séhne die Herrschaft itbernommen haben.
Diese sind zwar nur mehr kastrierte Viter, aber sie sind es auch, die durch
nachtriglichen Gehorsam den Vater in der Gestalt des Totems erneut in seiner
symbolischen Funktion einsetzen. Und nicht nur das, denn sein Status wird
durch sie sogar ins Gottliche erhoben.3* Der Tote wird stirker als der Leben-
de, indem sie seine Gottlichkeit — biirokratisch gesprochen (und trotzdem

32 Freud beschreibt diesen Gedanken ausfiihrlich in seiner Moses-Studie: vgl. Freud 1974f.

14,02.2026, 09:51:48,

55


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Kritik der ethischen Institution

buchstiblich) - akkreditieren. Paul Verhaeghe bringt die Angelegenheit auf
den Punkt und weist dabei auf das fundamentale Problem der patriarchalen
Logik hin:

Unter dem Strich heifst das, dass jeder individuelle Vater aufgrund sei-
ner Abstammung vom Urvater eine unhinterfragte Autoritdt ererbt. [..]
Zunichst setzt der Sohn den Vater ein, indem er ihm gottlichen Status
zuschreibt. Spater, nachdem er selbst zum Vater geworden ist, bezieht
er seine Autoritdt von diesem gottlichen Vater. Offensichtlich ist dies ein
zirkuldres Argument [...]. (Verhaeghe 2017, 33.34)

Die Konsequenzen dieser Logik sind horrend. Durch die (Wieder-)Einset-
zung des Vatergottes wird diejenige Hierarchie, die sich aus der realen und
akuten Gewalt des Urvaters ableitete, amalgamiert. Dafiir sorgt die Vertau-
schung dieser realen Gewalt mit der symbolischen Machtfunktion des imayi-
niren Vatergottes, die durch die kastrierten Séhne erhalten wird. Die Séhne
sind dem Vater zwar auch untergeben, aber beide Akteure sind durch eine
nicht weniger imagindre genealogische Linie miteinander identifizierbar. So
haben die kastrierten Viter-S6hne zwar die symbolische Macht inne, wodurch
sie zu Herrschern werden, aber zugleich sind sie an den nom-du-pére gebun-
den. D.h., ihre Position steht und fillt mit seinem Nein, das immer wieder im
imaginiren Register beschworen wird. Damit einher geht folglich nicht nur
der >logische« Schluss, dass die Frauen dem Vatergott und seinen Vertretern
unterstellt sind, vielmehr kommt es sogar zur massiven Abwertung der Frau
bzw. des Weiblichen als solchem.

Unter dem Aspekt des nom-du-pére wird das Weibliche negativ besetzt, da
es mit der Kastrationsangst (auch sie ein integraler Bestandteil des Odipus-
komplexes) assoziiert wird. Durch die Errichtung des ithyphallischen Totems
wird die Leere zwischen den Beinen der Frau ihrerseits zum symbolischen
Gefahrenherd — man(n) hat Angst: die Leere ldsst sich nicht als solche ins
Imaginire iibersetzen oder gefahrlos symbolisieren, das Weibliche >ist< nicht,
hat kein >Sein< im herkémmlichen/patriarchalen Sinne —, dem mit komplexen
exogamen Gesellschaftsstrukturen, symbolischen Verzichtsleistungen (Aske-
se) oder schlicht durch chauvinistische Herabwiirdigung begegnet wird. Noch
einmal in der Zusammenfassung von Verhaeghe: »Die Rolle des Vaters besteht
darin, Regeln und Gesetze abzusichern, wihrend es die Rolle der Mutter ist,
verbotenes und potentiell gefihrliches Geniefen ... zu reprisentieren. [...] Der
Ursprung von Recht und Ordnung ist gelinde gesagt fragwiirdig.« (Ebd., 37)

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Die Bedeutsamkeit dieser Zusammenhinge kann dementsprechend gar
nicht iiberbetont werden, da sie nicht nur auf latente Missstinde in patri-
archalen Systemen aufmerksam machen, sondern vehement auf die funda-
mentale Rolle hinweisen, die der Sexualitit — genauer gesagt, der Funktion
der Sexuierung - bei der Bildung und Beherrschung von menschlichen Gesell-
schaften zukommt. Um diesen Aspekt noch einmal auf den Punkt zu bringen:
Der Eintritt in die symbolische Struktur erfolgt im Register der Sexualitit,
denn vom ersten Moment der Interaktion von Eltern und Kind an wird das
Kind in besagte Ordnung eingefiihrt, da es »zu lernen hat, was man zu tun
hat, um Liebe zu machen« (vgl. Lacan 2015d, 208f., hier 209). D.h. konkret,
dass es zu lernen hat, sich innerhalb der Strukturen der Verwandtschaft und
der Gesellschaft (selbststindig) zu orientieren und auf angemessene Weise zu
bewegen.

Exkurs I1: Bevor wir zur Frage nach dem Pontifex zuriickkehren, wollen wir noch
zwei Hinweise zur vorangehenden Passage (iber Freuds Urvater-Mythos geben,
die moglichen Missverstandnissen vorbeugen sollen. Wir haben den freud-
schen Mythos nicht ohne Grund ausfiihrlich dargestellt. Gerade die Form des
Mythos ist besonders gut geeignet, komplexe Zusammenhénge zu veranschau-
lichen.33 Freud war sich dariiber im Klaren, nicht umsonst ist seine beriihmteste
Entdeckung als Odipuskomplex bekannt. Und er selbst hlt fest, dass die »Trieb-
lehre ... sozusagen unsere Mythologie [ist]« (Freud 1969b, 529). Geschichten hel-
fen bei der Veranschaulichung, denn die narrativ illustrierten Strukturen sind
ihnenallesandereals fremd, siesind ihnen richtiggehend eingeschrieben. Auch
dies ist eine wichtige Lehre Freuds.

Zudem sei noch die Frage der Freudkritik wenigstens kurz angesprochen. So
werden gerade hinsichtlich der Studie Totem und Tabu immer wieder Stimmen
laut, die Freud einen naiven biologizistischen Glauben unterstellen und die »Lii-
ge vom Urvater« beklagen.34 Freud war sich aber des fiktiven Charakters sei-
ner mythologischen Verarbeitung der darwinschen Mutmafdung sehr wohl be-
wusst. »Dieser Urzustand der Gesellschaft ist nirgends Gegenstand der Beob-
achtung geworden« (Freud 1974e, 425), heifdt es direkt vor den entscheidenden
Stellen in seiner Untersuchung. Sicher sein konnte er sich aber hinsichtlich der-
jenigen Phanomene, deren Idee und Struktur es nachzuvollziehen galt, ndmlich
der Mannerbiinde und der Exogamie. Diesbeziiglich brachte die Ethnologie der
zweiten Halfte des zwanzigsten Jahrhunderts neue Erkenntnisse, die die Validi-
tat von Freuds These iiber die Bedeutung von Odipus- und Kastrationskomplex

14,02.2026, 09:51:48,

57


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Kritik der ethischen Institution

fiir die Bildung von menschlichen Gesellschaften bestitigen sollten.3> Nicht zu-
letzt ist Jacques Lacans Leistung, die methodischen Uberlegungen aus der Eth-
nologie und den strukturalistischen Sprachwissenschaften mit der freudschen
Psychoanalyse verbunden und dieser so einen festen wissenschaftlich-metho-
dologischen Rahmen gegeben zu haben, in diesem Kontextanzufiihren (vgl. Pa-
gel1992).

Kommen wir wieder zuriick zur Frage nach dem Pontifex: Das institutionel-
le Kniuel aus inhirenten Referenzen erweist sich als fragil, da es als solches
nicht sonderlich symboltrichtig ist. Es ist vielmehr mit dem legendiren gor-
dischen Knoten zu vergleichen, der in seiner komplexen Erhabenheit zwar
faszinieren mag, aber durchschlagen wird, wenn der entnervte Souverin sei-
ner iberdriissig wird. Durch die Einfithrung der symbolischen Figur des Pon-
tifex gelingt es den Vertretern der Institution nun, jenen Souverin (vielleicht
nicht einen Alexander, aber doch zumindest einen Heinrich IV.) von diesem
Einschnitt abzuhalten. Der Pontifex erfiillt effektiv die totemistische Funk-
tion, indem er den abwesenden Vater vertritt. Er verkorpert in persona den
symbolischen Knotenpunkt, die fundamentale Referenz des dogmatischen
Netzwerks. Psychologisch betrachtet ist die Tatsache, dass eine Person diese
Symbolfunktion einnimmt, durchaus nachvollziehbar, denn - wie wir bereits
im Vorwort sahen — der menschliche Geist tendiert dazu, Machtstrukturen,
selbst dann bzw. gerade wenn sie die Form hochkomplexer Netzwerke ha-
ben, in personalen Kategorien zu denken, wobei komplexe Zusammenhinge
auf eine monokausale Ursachenzuschreibung reduziert werden, nimlich den
einen und absoluten Willen. Der Pontifex als wirkliche Person zeigt sich so-
mit als perfekter Kandidat fiir die symbolische Position, bei der alle Stringe

33 DerMythosvom Urvateristindiesem Sinne der Mythos, der auch dem modernen Men-
schen plausibel ist und an den er gewissermafien widerspruchsfrei sglauben< kann,
denn »[e]r ermoglicht, die Wahrheit des Bezugs zum Gesetz — die Frage des Vaters—in
Worte zu fassen« (Legendre 2011, 134).

34 Vgl. z.B. die ansonsten durchaus interessante Streitschrift von Kirsten Armbruster
(2013, 15-17). lhre Freudanalyse bietet aber ein Beispiel fiir den >bdsen Blicks, der nicht
etwa selbst bdse ist, sondern tiberall nur Boses sieht und dabei dem vermeintlichen
Angeklagten vorwirft, dies und das wirklich und wahrhaftig und ohne Restzweifel zu
glauben.

35 Vgl hierzu Claude Lévi-Strauss Erkenntnisse tiber Avunkulat und Inzestverbot in Lévi-
Strauss 1977b, 60-67.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

des Netzwerks zusammenlaufen, denn bei ihm handelt es sich um eine pa-
radoxe Figur analog zu den kastrierten Viter-Sohne aus Freuds Mythos. Mit
einem Unterschied allerdings, denn die Viter-S6hne sind viele, der Pontifex
nur einer.

Der Papst ist Stellvertreter des einen Gottes. Entsprechend biirgt er fiir
dessen Wort — und vergessen wir nicht: Gottes Wort (AOy0(), das am/als An-
fang (év apxf) steht, ist die Welt (Joh 1,1-3). »Er zeigt sich darin am Platz
eines anderen; er wird darin authentisch eingesetzt, um das Abwesende zu
reprisentieren.« (Legendre 2016, 70) Er ist der Garant dafiir, dass der eigent-
liche Wahrheitsgarant als imaginirer gottlicher Vater in seiner einheitsstif-
tenden Funktion wirksam bleibt, obwohl dessen historische Prisenz (Inkar-
nation) in ferner Vergangenheit liegt und sogar dessen Tod (Kreuz) verzeich-
net wurde. Als Stellvertreter iibernimmt er — erneut analog zum freudschen
Mythos - nun sowohl die imaginire genealogisch Souverinitit, bleibt aber
auch gleichzeitig dem toten Vater, der als imaginirer michtiger ist als zuvor,
unterworfen. Er besetzt und markiert die héchste Position, bleibt aber — zu-
mindest der institutionellen Logik nach — machtlos, denn er ist auch nur Sohn
(im Sinne der Geschopflichkeit), der angesichts der viterlichen Macht, die er
symbolisiert, ein Nichts ist. »Der Pontifex erfindet itberhaupt nichts.« (Ebd.,
76) Er ist nicht der Vater, aber garantiert die Vaterfunktion. Seine symbolische
Funktion ist daher paradox: »Er stellt gleichzeitig die Omnipotenz und den
radikalen sexuellen Entzug dar. Er ist der Vater, aber er ist kastriert. Die pontifi-
kale Reprasentation ist demnach das Zeichen der Ordnung in einer absoluten
Ambivalenz [...].« (Ebd., 74)%¢

Der Aspekt der Sexualitit ist auch hier nicht zu unterschitzen. Indem
nun ausgerechnet der hochste Vater gerade nicht als der allesgeniefRende Be-
sitzer der Frauen auftritt, sondern sich noch vor jedem Kardinal, Bischof und
sonstigen Gemeindehirten dem Zélibat verschreibt und damit dem Gebot der
Enthaltsamkeit, d.h. der sublimierten Fassung der Kastrationsdrohung, un-
terwirft, wird er selbst als reale Person zum symbolischen Einschnitt, der die
Welt strukturiert. Er symbolisiert das konstitutive non-du-pere. Anders gesagt,
der Einschnitt des Neins bringt die Dichotomie von erlaubt/verboten, rich-
tig/falsch, gut/schlecht hervor, die, einmal an die Frage der Sexualitit gebun-
den, universale Giiltigkeit beansprucht, denn die Sexualitit geht schlieRlich
ausnahmslos jede*n etwas an, da die 6dipale Funktion der Sexuierung der

36  Vgl. hierzu auch Eilberg-Schwartz 1994, der das strukturell dquivalente Prinzip mit
Blick auf die Frage der Mannlichkeit im Judentum diskutiert.

14,02.2026, 09:51:48,

59


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Kritik der ethischen Institution

Strukturierung menschlicher Gesellschaften zugrunde liegt. In einem Atem-
zug wird damit folglich auch das Patriarchat legitimiert und die Herabset-
zung des Weiblichen amalgamiert: »Der omnipotente und kastrierte Vater
[...] schreibt das sexuelle Objekt auf reflexive Weise unter die Bedrohung und
anschlief}end unter das Begehren ein, das durch die dem Vater zugeftigte fik-
tive Kastration imaginir realisiert wird.« (Legendre 2016, 74) Das Weibliche
wird zur symbolischen, die Frau zur realen Bedrohung. Die Einrichtung der
Institution im Geiste der absoluten viterlichen Macht geht notwendigerweise
mit der Einrichtung eines meontischen Feldes der Devianz einher, in dem sich
das, was als Nicht-Minnliches bestimmt wird (die Frau, aber z.B. auch Homo-
sexuelle), wiederfindet und das somit der Ontologie des >reinen Mannlichen«
urviterlich-imaginirer Provenienz in der Hierarchie nachgeordnet wird. Die
Einrichtung einer Ordnung bedarf nicht nur eines sie begriitndenden Ausnah-
meelements, das seinerseits nicht dieser Ordnung unterworfen ist, sondern
sie geht auch immer mit der Produktion eines »Anteils der Anteillosen« (vgl.
Ranciére 2018, 14-32, bes. 23f.) einher, der gleichermafRen konstitutiv fiir die
Ordnung ist, indem die Ordnung im doppelten Wortsinn gegen diesen An-
teil ist. Es versteht sich, dass dieses Nicht-Verhiltnis (es ist ein Negations-
Verhiltnis, das aber nicht automatisch als solches wahrgenommen wird), da
es sich hier um ein fundamentales Strukturelement handelt, bis in die spezi-
fischsten politischen Sphiren ausstrahlt.>”

Diese latente Ungleichheit und die damit verbundene Ungerechtigkeit
lauft jedem tatsichlichen Universalismus zuwider; und es ist die Aufgabe des
Pontifex, dafiir Sorge zu tragen, die institutionelle Ordnung dennoch als uni-
versale Ordnung zu inszenieren. Er vermag dies aufgrund seiner paradoxalen
Natur zu tun, »die zwei Personen in sich vereint, die eine, die alles weif und
als Orakel spricht, die andere schwach, siindhaft (listern), unwiirdig« (Le-
gendre 2016, 76). Als der Wissende hat er »alle Archive in seiner Brust« (vgl. ebd.,
7938, verkorpert den allwissenden und allmichtigen Vater, aber als Mensch

37  Das betrifft nicht zuletzt die modernen demokratischen Staatssysteme, wie Stephan
Lessenich (2019, 17) zeigt: »Die Geschichte der Demokratisierung ist eine Geschichte
von Teilhabe durch Ausschluss.«

38  »[Olmnia scrinia habet in pectore suo[.]« (Ebd.) Vgl. auch Gratian 1955, 134 (Distinctio
XXXVI, Causa Il), wo die kirchliche Ausbildung (»ecclesiasticis disciplinis«) abgesichert
wird, indem die Anwarter zu einem ausgiebigen Studium aufgefordert werden, wih-
rend aber das, was sie in diesem Studium erfahren, gerade durch ihr Vertrauen auf
den Pontifex zum gesicherten Wissen wird, weil die Wahrheit bekanntlich in der Brust des
Pontifex sein muss (»quia in pectore pontificis manifesta debet esse cognitio ueritatis«).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

ist er genauso Siinder wie jeder®? andere. In beiderlei Hinsicht ist die ponti-
fikale Figur also vertrauenswiirdig: Zum einen ist der Pontifex der endgiiltige
Experte, zum anderen ist er ein vulgires Geschopf wie jeder andere. Und auch
wenn dies an Martin Luthers berithmtes simul iustus et peccator erinnern mag,
so gibt es doch einen entscheidenden Unterschied: denn der Papst ist der
Einzige, auf den beides zutrifft, alle iibrigen sind nur siindig, aber nicht ge-
recht, geschweige denn souveran. »Weil es nur eine pontifikale Instanz gibt,
fithrt diese das soziale Drama in seiner Gesamtheit auf, lehrt diese besonde-
re Art des Wahns, der jeder Institution zugrunde liegt, indem sie simtlichen
Subjekten dieselbe Version des Illusorischen auferlegt.« (Legendre 2016, 77)

Was genau ist hier mit dem Illusorischen gemeint? Die minnliche Person,
die den Heiligen Vater verkorpert, ist schlie3lich nicht illusorisch. Sie mar-
kiert die reale Verkorperung der gottlichen Macht. Diese bestimmte mann-
liche Person bildet die reale Oberfliche, die von der symbolischen Ordnung
iiberzogen wird und in Personalunion das Schauspiel des Ideals schlechthin
inszeniert, an dem sich alle messen miissen. Dass dieser Vergleich auch er-
folgt, ist keine Sache des Zufalls, sondern verlisslich und iberdeterminiert.
Wie Freud gezeigt hat, dient das Ideal dem gesamten Kulturkreis, dem es
entstammt, als reprisentativer Ankerpunkt, der eine narzisstische Befriedi-
gung verspricht, wobei gerade die (symbolische) Vaterfigur jenen »Fortschritt
in der Geistigkeit« (vgl. Freud 1974f, 557-561) markiert, die sie zum »Massen-
ideal« erhebt, das jede*n Einzelne*n beherrscht (vgl. Freud 1974b, 119; Freud
1974c, 146f.).

Die pontifikale Inszenierung dreht sich folglich um einen imaginiren
Kern, den géttlichen Vater bzw. den Vatergott. Wir haben aber gesehen, dass
der Verweis auf den imaginidren Vater zur Begriindung der gesellschaftli-
chen und weltlichen Ordnung schlichtweg unzureichend ist. Folgt man der
Genese der menschlichen Kultur riickwérts zu ihren >Nullpunkts, stof3t man
notwendig auf eine Aporie hinsichtlich der Legitimitit: einerseits muss es
eine Begriindung fir die herrschende Ordnung und die damit verbundene
Moralitit und auch das Rechtsverstindnis geben, aber andererseits steht
dasjenige Element, das diese Ordnung begriindet, jenseits derselben und ist

39  Wirverzichten hier bewusst auf die Inklusion der weiblichen Form, denn entsprechend
unserer vorangegangenen Ausfithrungen miissen wir davon ausgehen, dass sich auch
in dem hier beschriebenen Verhiltnis eine hierarchische Kluft zwischen Mannern und
Frauen manifestiert, die eine inhaltliche Cleichbehandlung der Terme an dieser Stelle
verbietet.

14,02.2026, 09:51:48,

61


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Kritik der ethischen Institution

seinerseits nicht an dieses Recht und diese Moralitit gebunden. Wir stellen
also fest, dass die gesellschaftliche Selbstverstindigung hier zu keiner klaren
Selbsterkenninis kommt. Diesen Mangel an Erkenntnis hat die abendlindi-
sche Gesellschaft nun mit der Einsetzung des imaginiren, allwissenden,
allmichtigen und d.h. folglich auch sich selbst vollkommen durchsichtigen
Vatergottes besetzt. Dieser bleibt natiirlich jeder Erkenntnis entzogen, aber
es ist durchaus moglich, die Leere, die der abwesende Souverin hinterlisst,
aufzufiillen. »Die fleischgewordene Macht besetzt diesen Leerraum, sie fiillt
ihn liickenlos aus und unterwirft ihn.« (Legendre 2010e, 173) Auf diese Weise
»garantiert die Inkarnation der Macht eine Unméglichkeit. Ein einziger,
zum Gott entrilckter Kérper iibernimmt die Last der Verantwortung fiir alle
anderen und birgt fir die Wahrheit allen Wissens.« (Ebd.) Kurz, der Pontifex
ist die reale Person, deren symbolische Funktion es ist, fiir die Macht des imagindren
Vaters zu biirgen. Er ist Garant des Unmdiglichen. Und in dieser Funktion garantiert
er die patriarchale Ovdnung.

Exkurs Il1: Eine Sache bleibt noch zu erganzen: Wenn bislang die pontifikal-
christliche Weltordnung im Mittelpunkt stand, reduziert sich das Phianomen
dennoch nicht auf das romisch-katholische Christentum. Im Gegenteil. Viel-
mehr ist es notwendig, die umfassende Giiltigkeit der Institutionalisierung
nachzuvollziehen (siehe hierzu auch das folgende Kapitel 1.3). Wir sahen dies
bereits beispielhaft anhand des modernen Staats und seiner Vertreter. Das
»staatliche Prinzip«ist»von ganz entscheidender Bedeutung ..., weil es die theo-
kratische Ordnung ablést, von ihr aber das Riickgrat des pontifikalen Christen-
tums libernommen hat«, wahrend es sich dariiber hinaus »als logische Instanz
[..] konstituiert, deren Bestimmung es ist, das normative Zusammenspiel des
Subjektiven und des Sozialen zu organisieren« (Legendre 2010b, 42). Der Ver-
weis auf das »pontifikale Christentum«darf nicht zu der Annahme fiihren, dass
hiermit allein auf die rémisch-katholische Kirche angespielt wiirde. Analoge
Strukturen finden sich ndmlich auch im Protestantismus. Nicht umsonst ver-
weist Legendre auch auf den Genfer Reformator Johannes Calvin, der sich fiir
eine kirchliche Dogmatik verantwortlich zeigt, die den sprechenden Titel Insti-
tutio Christianae Religionis tragt. Fiir Calvin ist der»Staat zugleich die >christliche
Institution« par excellence« (ebd.). Nicht zuletzt wurde Cenf seinerzeit durch
Calvins Einfluss in einen frithneuzeitlichen >Uberwachungsstaat< verwandeln,
in dem das kirchliche »Konsistorium« sich fiir die »Kirchenzucht« verantwort-
lich zeigt — mit Calvin selbst als dessen Vorsteher. Der totalitare Tenor jener In-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

stitution brachte eine Mesalliance von Konsistorium und Stadtrat mit sich, die
sich auf ihrem Hohepunkt nicht weniger skrupellos zeigte als die Inquisition:
So wurde am 27. Oktober 1553 der spanische Humanist Michel Servet in Genf 6f-
fentlich verbrannt. Warum? Servets Gedanken zur Trinitdtstheologie wichen zu
stark von denen Calvins ab und auflerdem hatte er es gewagt, auf theologische
Irrtimer des Reformators hinzuweisen. Der franzésische Humanist Sebastian
Castelliowird Servets Kampffortsetzen undin seiner Streitschrift Contra libellum
Calvini einen berithmt gewordenen Satz niederschreiben, der unmissverstand-
lich auf die massiven Gefahren aufmerksam macht, die aus einer Verndhung
von Dogmatismus und Institution resultieren kdnnen: »Einen Menschen toten
heifdt nicht eine Lehre verteidigen, sondern einen Menschen téten.« (Castellio
2015, 131)

An dieser Stelle muss darauf hingewiesen werden, dass hier mit keinem Wort
behauptet wird, Calvin sei in diesem Zusammenhang als Proto-Diktator aufge-
treten. Derlei Verweise auf diistere Episoden der Reformationsgeschichte und
die Kritikan einem reformatorischen Kirchenlehrer rufen jedoch leider die Apo-
logeten des institutionalisierten Protestantismus auf den Plan.*® Dabei wird
allerdings der Fokus zu leicht auf die Figur Calvin gelegt. Nach dem, was wir
oben Uber die symbolische Funktion des (Kirchen-)Vaters erfahren haben, ist
dies zwar wenig verwunderlich, nichtsdestotrotz verfehlt die Diskussion da-
durch das eigentliche Problem: die Frage der Institutionalisierung und ihre Ver-
nahung mit einer dogmatischen Orthodoxie. Es wird ganz richtig darauf hinge-
wiesen, dass Calvin sich »vergeblich«fiir eine mildernde Strafe eingesetzt habe
(vgl. Rohloff 2011, 53), allerdings beschwart dieser Verweis unfreiwillig ein wei-
teres Problem herauf, denn es ldsst sich so folgendes Bild zeichnen: Der ohn-
machtige Reformator muss mitansehen, wie die gottliche Pradestination (die-
se ist ein zentrales Element der Lehre Calvins) ihren Lauf nimmt und erkennen,
dass das Urteil der reformierten Kantone tiber Servet eigentlich ein Cottesurteil
ist—und dementsprechend auch nur gerecht.

Auch hier gilt, der reformierte Kirchenvater sichert (wie der Pontifex) die gottli-
che Ordnung ab, indem er das Konsistorium reprasentiert, aber zugleich nicht-
reprasentativ bzw. unbedeutend angesichts der Macht Gottes ist. Die Formie-
rung ambivalenter Machtverhiltnisse ist damit selbst Resultat der institutio-
nellen Logik, die er durch Negativ-Reprasentation weltlicher Macht aufrecht-
erhalt. So zeigt sich in der Logik des reformierten Kirchenlehrers auch noch an
anderer Stelle jene paradoxe Struktur, die den imaginaren Vater in einer un-
bedingten Machtposition erhilt: Denn der Calvinismus geht zwar einher mit

14,02.2026, 09:51:48, per

63


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Kritik der ethischen Institution

dem lkonoklasmus, dem Bildersturm, der jedes Bild, das der Reprasentation
des Gottlichen dient, verbietet, ruft aber auf diese Weise gerade das dialek-
tisch unverséhnliche Nicht-Bild (im Unterschied zum Unbild a la Kasimir Ma-
lewitsch)*' des absoluten, von allem Irdischen losgeldsten, allmachtigen Got-
tes hervor, das sich dann z.B. in den theologischen Spekulationen a la Karl Barth
liber Cott als den»ganz Anderen«erhilt. Derimaginare Vater kann ndmlich mit
und ohne Bild (man msste eigentlich sagen: >mit ohne Bild¢ imaginiert wer-
den.

3. Der imaginare Vater und seine modernen Angestellten

Auch geneigte Leser*innen mogen nun einwenden, dass doch die Zeiten der
reprisentativen Ubermacht des Pontifikats der Vergangenheit angehéren —
zumindest in den Augen eines Grof3teils der Weltbevolkerung. Auf der Ebe-
ne der Phinomene ist dies auch durchaus zutreffend, strukturell betrachtet
sieht die Sache allerdings anders aus. Denn wenn das abendlindische Den-
ken eine allwissende Macht imaginiert und diese fir lange Zeit allein dem
allmichtigen Gott zuschrieb, so lisst sich feststellen, dass »dessen Nachfolger
in der zeitgendssischen Vorstellungswelt die Institution Wissenschaft ist, die
wir mit einer virtuellen Allwissenheit ausstatten« (Legendre 2010b, 39). Das
Zeitalter der modernen Wissenschaften ist das Zeitalter der Technokratie*?,
in deren ultramoderner Ausprigung jede Transaktion iiber einen unendlich

40  Ein Beispiel hierfiir bildet der Umgang mit Stefan Zweigs Werk Castellio gegen Calvin
oder Ein Gewissen gegen die Gewalt. In einer lapidaren Kritik an Zweigs Thesen melden
sich unter anderem namhafte Theolog“innen zu Wort, um zu betonen, dass Calvin
kein Diktator war und Zweig somit »Calvin Unrecht getan« habe (vgl. Wolfgang Hu-
bers Kommentar zu von Biilow [0.].]). Die Argumentation geht aber am eigentlichen
Problem, der Struktur der Institutionalisierung, vollkommen vorbei.

41 Malewitsch ist nicht zuletzt bekannt als ein moderner Bilderstiirmer, was fiir einen
Maler durchaus erstaunlich ist. Aber hier kommt der Unterschied zwischen Ikonoklas-
mus als Bilderverbot und Ikonoklasmus als Bildersturm zum Tragen: Betrachtet man
Malewitschs berithmtes Werk Schwarzes Quadrat auf weifSem Grund erkennt man, dass
sein Bildersturm gerade darin besteht, das Undarstellbare selbstins Bild zu setzen. Das
Undarstellbare wird nicht entriickt, sondern als virtuelle Instanz der Bildhaftigkeit als
solcher hingestellt. Vgl. hierzu auch Boehm 1991.

42 Eineinformative und zugleich kurzgehaltene Einfithrung in das Phanomen findet sich
in Marcuse 1970b. Vgl. hierzu auch Offe 1968.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

verstrickten Datenhighway lauft und trotzdem tiberwacht werden kann, je-
der Katastrophe, ob virtuell (Finanzmarkte) oder reell (Naturgewalten), mit
technologischer Innovation begegnet wird, jeder Frieden nur vor dem Hinter-
grund einer Abschreckung aufgrund moderner Waffentechnologie bestehen
kann. Das Vertrauen in ein imaginires Wissenschaftsideal, dessen Erkennt-
nisvermogen nicht allein unbegrenzt, sondern absolut ist, entpuppt sich da-
bei realiter als Vertrauen in das Expertentum. Das Problem der Ordnung des
gesicherten und sicheren Wissens verlduft parallel zur oben nachgezeichne-
ten Entwicklung der allumfassenden ethischen Institution, die in letzter Kon-
sequenz auf ein Symbolsystem angewiesen ist, das auf eine fundamentale Re-
ferenz verweist, die es selbst auf inhaltlicher Ebene absichert. Die grundle-
gende Referenz muss daher im institutionellen Sinne fiir wahr gehalten wer-
den. Was sich iiber den kanonischen Diskurs sagen lisst, trifft also auch auf
die Idee der modernen Wissenschaft zu. Robert Musil bringt den Sachverhalt
pointiert zum Ausdruck:

Aus reiner Induktion, blo aus den Tatsachen heraus, 143t sich nicht ein-
mal in den rein rationalen Naturwissenschaften eine Theorie erbaun; nie-
mals wird aus den Einzelfillen das allgemeine, regelnde Gesetz gefunden
ohne Hilfe eines in entgegengesetzter Richtung verlaufenden Gedankens,
der anfangs immer ein Akt des Glaubens, der Phantasie, der Annahme ein-
schliefst[.] (Musil 1978, 1379f.)

Dass sich hierin die Dimension des Fiir-Wahr-Haltens bzw. des institutiona-
lisierten Glaubens zu erkennen gibt, mag ein Bonmot Eberhard Rathgebs ver-
deutlichen: »Ohne die religiése Vermutung, dass Gott und das Ubersinnliche
existieren, wiirde niemand auf den Gedanken gekommen sein, in den Dingen
nach einem Wesen zu suchen, sie wiren nur das, was sie zu sein scheinen.«
(Rathgeb 2019, 324f.)%

Auch der Pontifex hat sein modernes Aquivalent: Nehmen wir nur das Bei-
spiel der nationalstaatlichen politischen Fithrungsriege, denn hier lisst sich
ebenfalls ein Ineinanderfallen der Gegensitze wahrnehmen, das die Bindung
der (moglichen) Wihlerschaft an diese symbolischen Viter (und Miitter in Vi-
terrollen) begiinstigt. Auf der einen Seite nimlich stellen diese politischen
Fithrergestalten eine Elite dar, die als Repridsentant®innen eine gewisse Witr-
de an den Tag legen miissen, die aber auf der anderen Seite punktuell immer

43 Vgl. hierzu auch die treffliche Darstellung des logischen Positivismus in Giinther 1991,
9-13.

14,02.2026, 09:51:48,

65


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Kritik der ethischen Institution

wieder durch vulgires Gehabe konterkariert wird. Grofie und einschneiden-
de politische Entscheidungen treten dann in der 6ffentlichen »Debatte< in den
Hintergrund und verschwinden hinter den Diskussionen um das joviale Bild,
das die betreffenden Personen abgeben, wobei es keine Rolle spielt, ob die
jeweiligen Kommentator*innen diesem Fauxpas nun wohlwollend und ihrer-
seits jovial begegnen, ihrer Emporung in den sozialen Medien Luft machen
oder gleich selbst auf der Publicity-Welle eines solchen >Aufregers« reiten. So
oder so, der Fauxpas verbindet die politischen Laien und die politische Spit-
ze, denn er zeigt, dass auch die Wiirdentriger nur Menschen sind wie jede*r
andere, wahrend ihre symbolische Funktion bzw. Position sowie die damit
verbundene Machtfrage in den Hintergrund tritt. Hier herrscht die imagina-
re Dimension: Das Bild, das ein*e Machthaber*in abgibt, ist genauso vulgir
wie das, das der Laie von sich hat.

Die Macht der Bilder und die Wirkung des Imaginiren, getragen von einer vi-
terlichen Symbolfigur, hat einen mafSgeblichen Einfluss auf das politisch-iffentliche
Geschehen, weshalb sie im politisch-ethischen Diskurs auf keinen Fall vernachldssigt
werden darf. Die folgenden zwei Beispiele zeigen an, wie sehr zuletzt auch re-
volutiondrer Aktionismus und Widerstand — selbst in bester Absicht — dem
imagindren, allmichtigen Vater verhaftet bleiben kann. Wir wihlen zwei ein-
schligige Beispiele aus der theologischen Weltgeschichte, die das Problem
veranschaulichen. Dabei werden wir im ersten Beispiel dem imaginiren Va-
ter begegnen, im zweiten dem symbolischen.

Fiir das erste Beispiel wenden wir uns noch einmal der Reformationszeit
zu. Nicht nur der oben genannte Johannes Calvin stellt eine paradoxe Figur
der Reformation dar, dasselbe gilt nimlich auch fir Martin Luther selbst. Nun
wollen wir uns davor hiiten, vorschnell itber Luther zu urteilen, denn gera-
de in Hinblick auf das Paradoxe zeichnet sich Luther fiir einen erstaunlichen
Fortschritt der abendlindischen Geistesgeschichte verantwortlich: Denn in
seinem Denken umarmt Luther die paradoxe Verfassung des menschlichen
Seins (wobei wir sogleich hinzufiigen miissen, dass er das Paradoxe in seinen
Leitunterscheidungen eben nur als solches, d.h. als spezifische Ausprigungen
des fundamentalen seinslogischen Widerspruchs umarmt, die nur in einer
finalen Symmetrie von Subjekt und Objekt, also in Gott, verséhnt sind, und
keinerlei Bewusstsein fiir die Logik seines eigenen Arguments zeigt, insofern
sein Verstehen des Sinns dieser Zweiwertigkeit die axiomatische Segregation
eigentlich schon lingst aufgehoben hat). Dies kulminiert in der bereits ange-
sprochenen Bestimmung des (Christen-)Menschen als >gleichsam Gerechter,
gleichsam Stinder< (simul iustus, simul peccator). Wihrend der Pontifex noch al-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

lein eine solche paradoxe Figur darstellt und dadurch nicht einfach gleichsam
Gerechter, sondern gar gleichsam Allméachtiger und gleichsam Siinder ist, gilt
diese Verfassung, laut Luther, nun fiir jeden »Christenmenschenc.

Mithilfe des Urvatermythos lisst sich der Ubergang leicht veranschauli-
chen: Der >Sohn« (Luther) schliefdt sich mit seinen Briidern in Christo (allen
voran dem humanistischen Theologen Philipp Melanchthon und dem Kur-
fiirsten von Sachsen, Friedrich II1.) zusammen und vollbringt das scheinbar
unmogliche und begeht den symbolischen Vatermord am Papst (Leo X.). Nun
aber passiert etwas Erstaunliches: Obwohl Luther durch seine Tat und sei-
ne Resilienz (»Hier stehe ich und kann nicht anders.«) gerade den freien Akt
schlechthin vollbringt und verkérpert, entbrennt zwischen ihm und Erasmus
von Rotterdam ein polemischer Streit iiber die Frage, ob der Mensch iiber-
haupt einen freien Willen habe. Und so miissen wir erstaunlicherweise fest-
stellen, dass ausgerechnet diejenige Person, die eben noch die Freiheit un-
ter Beweis gestellt hat, auf die kleine Schrift des Erasmus Uber den freien Wil-
len (De libero arbitrio Diatribe sive collatio) mit der wesentlich umfangreicheren
Schrift Uber den unfreien Willen (De servo arbitrio) antwortet. In dieser schleu-
dert der Reformator dem Humanisten nicht nur die Behauptung entgegen,
dass der Mensch gar keinen freien Willen habe, sondern er geht sogar so weit
zu behaupten, dass der Satan den Willen des Menschen in seiner Gewalt ha-
be; aber — so schreitet die Logik des Arguments voran — da Gott nun mal der
Allmichtige ist, herrscht Gott auch iiber den Satan, so dass letztlich beide den
menschlichen Willen wie einen alten Gaul reiten (vgl. Luther 2006b, 462-465).

Lutherische Theolog*innen oder Vertreter*innen der lutherischen Ortho-
doxie mogen an dieser Stelle einwenden, dass Luther dennoch sehr wohl ei-
nen Begriff vom freien Willen hat. Innerhalb der Grenzen der lutherischen
Ontotheologie (die der klassischen zweiwertigen Logik des antiken Gewihrs-
manns der scholastischen Theologie noch so tief verpflichtet ist, dass Luthers
Abwehr des kirchlichen Aristotelismus nur mehr als rhetorisch-polemische
Figur denn als fundierte Kritik zu verstehen ist) ist das Argument auch eini-
germaflen nachvollziehbar, denn jene ermdglicht es Luther, zwischen inner-
weltlicher Freiheit und Unfreiheit gegeniiber Gott zu unterscheiden. Nichts-
destotrotz miissen wir feststellen, dass diese Differenzierung mit tiefgreifen-
den Widerspriichen verbunden ist:

(1) Es lasst sich niamlich ein entscheidender Unterschied zwischen dem
symbolischen Vatermord der Reformationszeit und dem der Franzdsischen
Revolution wahrnehmen. Denn wihrend sich im 18. Jahrhundert zeigt, dass
die Macht des Souverians ganz und gar auf das Volk und nur auf das Volk

14,02.2026, 09:51:48,

67


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Kritik der ethischen Institution

als solches, ohne irgendeine vorausgehende Attribution (Genealogie, Nati-
on etc.),** iibergeht, behilt der lutherische Ansatz des 16. Jahrhunderts das
dualistische Konzept der Macht im Sinne des mittelalterlichen kanonischen
Rechts bei: So verbleibt das Machtmonopol allein beim imaginiren Vater und
die >Macht« des Menschen bleibt beschrinkt auf den kontingenten Bereich
der Immanenz, der aber effektiv auch dem géttlichen Willen untersteht (was
sich dann in Luthers Verteidigung der Stindegesellschaft und seiner Rede von
den »zwei Regimenten« bzw. Regierweisen Gottes duflert) und letztlich nur
auf die Erlésung, d.h. seine Auflosung in ebendiesem géttlichen Willen, war-
tet. Luthers Idee erweckt zwar zunichst den Anschein, als habe man es hier
mit einer revolutioniren Einsicht zu tun, doch revolutionir sie ist héchstens
im Sinne des mittelalterlichen Verstindnisses von revolutio, womit eigentlich
mehr eine renovatio, eine Auffrischung des Alten, bezeichnet wird.*> So mo-
dern Luthers Idee an der einen Stelle ist, so vormodern zeigt sie sich an ande-
rer. Gerade der Gedanke einer >Teilbarkeit< der Freiheit ist fiir eine nachauf-
klirerische Gesellschaft (eigentlich) undenkbar, denn die Volkssouverinitit
ist »nur in >monistischer< Form zu garantieren«, so dass von einer »Unteil-
barkeit der Souverinitit« und einer »Unteilbarkeit der Freiheit« ausgegangen
werden muss (Maus 1994, 55). In gewisser Weise ist die Freiheit zwar auch bei
Luther ungeteilt. Indem sie aber schlussendlich allein als Attribut Gottes be-
handelt wird, kann sie aus innerweltlicher Perspektive nur als aufgeschoben
bzw. jenseitig vorgestellt (imaginiert) werden. Dann hitten wir es aber erneut
mit einer Teilung (Immanenz gegen Transzendenz) zu tun, so dass schlief3-
lich nur noch die Option einer Flucht in die Pridestinationslehre verbleibt,
womit intellektuell aber rein gar nichts gewonnen wire, da auf diese Weise
die Freiheit verklirt und zum gottlichen Mysterium wiirde.

(2) Indem die Ausnahmeposition des allmichtigen Vaters erhalten bleibt,
bleibt mit ihr auch die durch ihn oder durch Berufung auf sein Urteil sanktio-
nierte Ordnung die einzig legitime und legitimierbare Option fiir eine Gesell-

44 Maus verdeutlicht dies anhand der franzosischen Verfassung von 1793. Angesichts die-
ser Erklarung »kann der Franzdsischen Revolution nur der Begriff einer Nation unter-
stellt werden, die fiir die Beitrittserklarung eines jeden durch Willensakt offen ist.
Nicht eine vorausgesetzte Einheit der Nation bestimmt dariiber, wer ihr zugehéren
kann, sondern umgekehrt bestimmen die Menschen, welcher Nation sie sich anschlie-
Ren wollen« (Maus 1994, 205). Vgl. zu diesem Punkt auch Kapitel I1l, Anm. 17.

45  Das mittelalterliche Verstandnis von revolutio ist primar zyklisch zu verstehen und ori-
entiertsich an den gleichmifigen Umlaufbahnen der Gestirne (vgl. Wende 2000, 9-17;
Cohen 1994, 95-128, bes. 101-110).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

schaft. Aber nicht nur das, indem Luther die Frage der Freiheit — im Unter-
schied zu Erasmus — ginzlich an das Christliche bindet, forciert er iiber die
dadurch legitimierten und unhintergehbaren Standes- bzw. Klassenunter-
schiede hinaus noch ein psychologisches Schisma hinsichtlich des Gewissens-
entscheids. Die Uberdeterminierung durch die Riickbindung an die christli-
che Lehre macht die Position der dezidierten und zufilligen (man denke hier
z.B. an die Kindertaufe) Christ*innen zu einer elitiren Position. Juden oder
Muslime z.B. bleiben in dieser Ordnung auf der Strecke. Als Mitmenschen
konnen sie zwar als gleichberechtigt betrachtet werden, denn sie sind ja simul
peccator, aber in Fragen des Heils ist es mit der Toleranz vorbei (»Barmhertzig
hyn, barmhertzig her, Wyr reden itzt von Gottes wort [...].« [Luther 1908b,
386]). Die gottliche Gnade in Luthers Denken kennt sehr wohl eine Drinnen
und ein Draufien - drinnen ist der Christenmensch, draufien der ganze Rest.
Das Problem der lutherischen Lehre manifestiert sich an dieser Stelle in ih-
rer inhaltlichen Vernihung mit dem Christlichen. Aber was ist eigentlich das
Christliche? Luthers Taten und die ganze Reformation (und andere Schismen
in der Kirchengeschichte) zeigen, dass diese Frage alles andere als leicht zu
beantworten ist und schon gar nicht leichtfertig beantwortet werden darf.
Wer Luthers Freiheit eines Christenmenschen lesen mochte, muss daher auch
Luthers Schriften gegen die Juden, die Tiirken, die Bauern und die Frauen
(Hexen) lesen. Eine apologetische Reduktion auf einen fiktiven Zeitgeist, der
sich in diesen Gedanken Luthers widerspiegeln mag, ist ethisch unzulissig
und eine Verdringung hitte horrende Folgen. Es zeigt sich somit, dass das
lutherische Paradox noch unausgegoren ist. Der vermeintlich universalisti-
sche Zug entpuppt sich als latent chauvinistisch und wird dadurch dialektisch
unversohnlich.

Kommen wir zum zweiten Beispiel. Auch bei diesem handelt es sich um
ein Exempel aus der Reihe theologisch motivierter Widerstinde gegen sys-
temische Gewalt. Ahnlich wie Luther ist auch Dietrich Bonhoeffer iiber die
Grenzen der Theologie hinaus bekannt als Widerstandskidmpfer. Bonhoef-
fers Umgang mit dem Nationalsozialismus ist beispielhaft fiir einen friedli-
chen und auf geistige Arbeit ausgerichteten Widerstand, der nicht auf Gewalt
und puren Aktionismus beruht, sondern sich durch Vernetzungs- und Aufkli-
rungsarbeit auszeichnet, wofiir z.B. seine Finkenwalder Seminare und seine
Gedanken zum Gemeinsamen Leben stehen. Und dennoch muss man feststel-
len, dass auch Bonhoeffers theologisches Denken immer wieder in argumen-
tative Aporien hineinliuft, die angesichts der politisch-ethischen Emanzipa-

14,02.2026, 09:51:48,

69


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Kritik der ethischen Institution

tion der Aufklirung untragbar und obsolet sind (vgl. Miinchow 2020). Das
Problem bleibt dasselbe: der imaginire Vater und seine Vertreter.

Bonhoeffers Auseinandersetzung mit der Person Adolf Hitlers als Figur
des »Fithrers« bringt die problematischen argumentativen Implikationen des
theologisch motivierten Widerstands ans Licht. In seinem zunichst fiir den
Rundfunkt verfassten Vortrag »Der Fithrer und der einzelne in der jungen Ge-
neration« (Bonhoeffer 1959b) von 1933 lassen sich Motive des freudschen Ur-
vatermythos wiederfinden, die dann aber in einer bedenklichen Argumenta-
tionslogik zusammengefiigt werden. Zunichst stellen wir fest, dass Bonhoef-
fer den Fithrer ganz im Sinne der Aufklirung lediglich als kontingente Figur
versteht, der keinerlei Souverinitit zukommt, die ihr nicht durch die »Ge-
fithrten« zugesprochen wire; er ist folglich der »Diener schlechthin« (ebd.,
36). Soweit so gut. Aber worin besteht nun laut Bonhoeffer seine Funktion als
Diener der Gefithrten? »Der echte Fithrer muf? jederzeit enttduschen konnen.
Das gerade gehort zu seiner Verantwortung und Sachlichkeit. [...] Er muf3 sich
dem Reize, der Abgott, d.h. die letzte Autoritit des Gefithrten zu werden, ra-
dikal versagen.« (Ebd., 35f.) Auch dies ist vollkommen plausibel. Es bedeutet
nimlich, er solle seine symbolische Vaterfunktion nicht zugunsten einer ima-
giniren Vaterfunktion verkliren, sondern als realer Vater auftreten, von dem
jede*r — und somit auch er selbst — weif}, dass er auch nur ein Mensch wie
alle anderen ist. Wo liegt nun also das Problem in Bonhoeffers Argumentati-
on? Es steckt in den zwei Sitzen, die im vorigen Zitat ausgelassen wurden.
Fiigen wir sie also wieder ein und lesen das Zitat im Ganzen:

Der echte Fithrer muf jederzeit enttauschen kénnen. Das gerade gehort zu
seiner Verantwortung und Sachlichkeit. Er mufd die Gefiihrten von der Auto-
ritdt seiner Person weg zur Anerkennung der echten Autoritit der Ordnungen
und des Amtes fithren. Der Fithrer muf den Gefiihrten hinfithren in die Ver-
antwortlichkeit gegeniiber den Ordnungen des Lebens, gegeniiber Vater, Leh-
rer, Richter, Staat. Er mufd sich dem Reize, der Abgott, d.h. die letzte Autoritit
des Gefiihrten zu werden, radikal versagen. (Ebd.; Herv. T.M.)

Was ist denn die »echte Autoritit«? Was ist denn die »Ordnung des Lebens«?
Eines wird deutlich, beide werden bei Bonhoeffer ginzlich im patriarchalen
Modus gedacht. In dieser Ordnung ist zwar keiner dem Fithrer unterworfen,
aber dafiir der Autoritit des Amts und auch »[d]er Fithrer dient dem Amt«
(ebd., 36). Aber welche Autoritit hat nun das Amt? Jede*r ist der amtlichen
Ordnung unterworfen. »Aber dieser Dienst am Amt ist selbst nur ein vorletz-
ter. Der einzelne erfihrt in der Autoritit des Amtes seine Gebundenheit, seine

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Begrenztheit, aber doch auch seine Verantwortlichkeit.« (Ebd.) Wenn das Amt
aber »nicht letzte Autoritit« (ebd., 37) ist, auf welche Weise ist es dann fiir
den einzelnen bindend und geboten, sich ihm zu unterwerfen? Bonhoeffers
Antwort: »Nirgends als dort, wo er sieht, dafy das Amt vorletzte Autoritit ist
gegeniiber einer letzten, unsagbaren Autoritit weifd sich der einzelne ganz als
einzelner. Vor Gott ist der einzelne verantwortlich.« (Ebd.; Herv. T.M.) Und
so fithrt der lutherische Theologe, ganz im Geiste des Reformators, die Posi-
tion des imaginiren Vaters als »letzter Autoritit« ein, wahrend im gleichen
Zuge der symbolische Vater, d.h. die »Autoritit des Fithrers oder des Amtes
als letzte Autoritit«, gestiirzt wird (vgl. ebd.). Der (symbolische) Vatermord
geht hier also mit der Einsetzung bzw. Voraussetzung des umso michtigeren
imaginiren Vaters einher bis hin zu der Forderung eines »Sichunterwerfens«
(ebd.) unter dessen Autoritit.

Wie wir gesehen haben, ist das Argument eine Finte, denn auch wenn
durch diese Gegeniiberstellung von vorletzter und letzter Autoritit die vor-
letzte Autoritit um die Méglichkeit gebracht wird, sich zur absoluten Macht
zu erheben, wird im selben Atemzug eine »Ordnung des Lebens« konstatiert,
die entsprechend der Logik des Arguments nur gottgewollt sein kann. Die pa-
triarchale Logik dieser Argumentation spiegelt sich perfekt darin wider, dass
Bonhoeffer die Autoritit des Amtes nicht nur mit Blick auf Lehrer- oder Rich-

t,4¢ sondern zudem noch auf den »Vater« (und damit den Mann

teramt beton
— auch als Ehemann) verweist. Dieser Hinweis auf die Autoritit des Vaters
ist kein Zufall, denn noch zehn Jahre spiter geht Bonhoeffer von der patriar-
chalen Ordnung als der geltenden (weil géttlichen) Ordnung aus, wenn er in
der im Gefingnis abgefassten Traupredigt fur die Hochzeit von Renate und
Eberhard Bethge hervorhebt, dass es »die Ehre der Frau [ist], dem Manne
zu dienen« (Bonhoeffer 1998, 73-80, hier 76).#” Denn der Mann, als virtueller
Vater, bekleidet ein der institutionellen Logik entsprechendes hoéheres Amt.

Das ist aber alles andere als unproblematisch. Das Problem offenbart sich in

46  Zur Problematik der richterlichen Autoritét sei auf die Arbeiten Pierre Legendres ver-
wiesen. Beziiglich der Problematik der Autoritat von Lehrkérper und Schule vgl. z.B.
Dewey 2011; lllich 1995; Russell 1922.

47  Bonhoeffers Argumentation weist natirlich auch einen Relativierungsversuch auf
(den er wohl von Barth ibernimmt), indem er betont, dass der Mann, der seinerseits
jaauch dem gottlichen Gebot unterworfen ist, dazu verpflichtet sei, die Frau zu lieben.
Die gottliche Ordnung schreibt ihm vor, die Frau mit Liebe zu regieren. Diese »alte For-
mel vom Liebespatriarchat« taucht in der Kirchengeschichte immer wieder auf (vgl.
Schirmer 1988, 83). Vgl. auch Daly 1985, 3f; ebd., 19, Anm. 12.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Kritik der ethischen Institution

einem Scherz, den Hegel in seiner Rechtsphilosophie zum Besten gibt, und der
diese Artsverstindige< Logik aufs Korn nimmt: »Wem Gott ein Amt gibt, dem gibt
er auch Verstand, ist ein alter Scherz, den man wohl in unseren Zeiten nicht gar
fiir Ernst wird behaupten wollen.« (GPhR, Vorrede [22])

Zweifellos erfiillt der Vater eine auf formaler Ebene zweckdienliche, struk-
turelle Funktion. Doch bewegen wir uns hier immer noch allein im symbo-
lischen und imagindren Register. Wenn also bislang die Rede davon war, in-
wiefern die Vaterschaft eine formale Funktion innerhalb der institutionellen
Logik erfillt, dann ist damit noch nicht genug iiber die inhaltliche Bestim-
mung des Vaterbegriffs selbst gesagt. Hegels Scherz lenkt unsere Aufmerk-
samkeit nun genau auf die inhaltliche Frage: Was ist eigentlich ein Vater?
Wofiir steht die Vaterschaft, wenn sie gar als Amt bezeichnet wird? Worauf
fufdt die Annahme von der Macht und Weisheit des Vaters jenseits der sym-
bolischen Ordnung? Es wire schliefilich eine sehr unbefriedigende Antwort,
wenn sie allein auf dem symbolischen Referenznetz der Institution beruhen
wiirde. Wir kénnen die Frage also auch so formulieren: Was ist das Reale der
Vaterschaft, das vom symbolischen und imaginiren Vater verdeckt wird?

4. Inkonsistenz und Konsequenzen der Vaterfunktion

In seinem monumentalen Roman Ulysses lisst James Joyce sein literarisches
Konterfei Stephen Dedalus tiber das Wesen der Vaterschaft risonieren:

Ein Vater, sagte Stephen, gegen Hoffnungslosigkeit ankimpfend, ist ein
notwendiges Ubel. [..] Vaterschaft, im Sinne der bewuften Zeugung, ist
dem Menschen unbekannt. Sie ist ein mystischer Zustand, eine apostolische
Nachfolge, von einzig Erzeuger zu einzig Gezeugtem. Auf dieses Mysteri-
um und nicht auf die Madonna, die der gerissene italienische Intellekt
dem Pobel Europas hinwarf, ist die Kirche gegriindet und unverriickbar
gegriindet, weil gegriindet, wie die Welt, Makro- und Mikrokosmos, auf
die Leere. Auf UngewifRheit, Unwahrscheinlichkeit. Amor matris, subjektiver
und objektiver Genetiv, ist vielleicht das einzig Wahre im Leben. Vaterschaft
kann durchaus eine Legal-Fiktion sein. (Joyce 1981, 290f.)

Joyce gelingt es, in diesem Absatz das ganze Problem der Vaterschaft zusam-
menzufassen. Schliisseln wir Stephens Gedanken auf: Dass ein Vater ein »not-
wendiges Ubel« sei, ist nicht einfach biologisch zu verstehen. Der Vater ist
immerhin mehr als einfach nur der Besamer. Und dennoch ist er kein reines

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Naturphinomen. Die Vaterschaft ist vielmehr eine kulturelle Erscheinung,
genauer gesagt eine des Rechts. Im Unterschied zur Mutter erfillt der Vater
nimlich eine symbolische Funktion hinsichtlich der genealogischen Ordnung
menschlicher Gesellschaften, wobei es keine Rolle spielt, ob sich diese nun
patri- oder matrilinear strukturiert.*® Die Rolle des Vaters ist deshalb sym-
bolischer Art, weil die Vaterschaft nicht einfach naturgegeben ist, sondern
erst iibernommen werden muss — »bewufSte Zeugung« gibt es nicht. Dass die-
se Angelegenheit grundsitzlich juridischer Natur ist, lisst sich gut anhand
des romischen Rechts nachvollziehen, das gewissermafien die Blaupause fiir
das abendlandische Verstindnis der Vaterfunktion bildet.

Das rémische Prozedere zur Bestimmung der Vaterschaft ist denkbar
simpel (vgl. zum Folgenden Legendre 2011, 38-40). Wird ein Kind geboren
steht eines fest, nimlich die Mutterschaft: Mater semper certa est. Mutter
und Kind bilden in den ersten neun Monaten einen mehr oder weniger
symbiotischen Organismus. Das »Wahre« der »amor matris« ist daher von be-
sonderer Qualitit (und nicht zuletzt zentraler Aspekt des Odipuskomplexes
— »subjektiver und objektiver Genitiv«). Die Mutterschaft wire entsprechend
nur durch héchsten Aufwand geheim zu halten oder zu verleugnen. Nun
gilt aber gerade das Gegenteil fiir den Vater: Pater semper incertus est. Er ist
nicht unmittelbares Subjekt der Geburt. Wie also den Vater bestimmen?
Pater est, quem nuptiae demonstrant. Der Vater wird folglich erst durch ein
symbolisches Verhiltnis zur Mutter, nimlich durch die Hochzeit, angezeigt.
Erneut zeigt sich die Vaterschaft also als symbolische Funktion und nicht als
reale. So gilt etwa auch heute noch in der Bundesrepublik Deutschland, dass
der verheiratete Mann automatisch als Vater des Kindes, das seine Ehefrau
zur Welt bringt, gilt (vgl. BGB, § 1592) — selbst dann, wenn er es im Falle
eines Falles genetisch betrachtet gar nicht ist. Auch das szientifische Urteil
der Genetik bleibt unweigerlich nachgeordnet. Die Inanspruchnahme der
modernen Genetik bei der Bestimmung der Vaterschaft verweist insofern
auch vielmehr auf die Unhintergehbarkeit jener symbolischen Priorisierung.
Dies wird deutlich, wenn man sich z.B. den Trend der Vaterschaftstests vor
laufender Kamera am Anfang der 2000er Jahre vor Augen fithrt. Das Urteil
der Genetik lautet zwar: >Du bist der Vater.c Aber der genetische Datensatz

48  »Man gewahrte, dafl in einem mutterrechtlichen System ebenso wie in einem vater-
rechtlichen die Autoritat bei den Mannern liegt. Der einzige Unterschied bestehtdarin,
dafd sie im einen Fall von den Briidern der Miitter und im anderen von ihren Eheman-
nern ausgelibt wird.« (Lévi-Strauss 2017b, 188f.)

14,02.2026, 09:51:48,

73


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Th

Kritik der ethischen Institution

ist nur Vehikel des eigentlichen legalistischen bzw. ethischen Urteils: >Du bist
verantwortlich.< Die Vaterschaft entpuppt sich daher als »Legal-Fiktion«, wie
es bei Joyce heifdt. In diesem Sinne tritt der reale Vater erneut hinter seiner
Funktion als symbolischer Vater zuriick. Der reale Vater fungiert lediglich als
die Personifikation der fundamentalen gesellschaftlich-juridischen Referenz
und im >Namen des Vaters« (nom-du-pére) wird das Kind im symbolischen
Netzwerk verortet.

In der blofSen Tatsache, dafd ich mich in der Beziehung auf einen bestimm-
ten Herren als seinen Sohn definiere und daR ich ihn als meinen Vater de-
finiere, liegt etwas, das, so immateriell es erscheinen mag, genauso schwer
wiegt, wie die fleischliche Zeugung, die uns verbindet. Und, praktisch, in der
menschlichen Ordnung, wiegt das sogar schwerer. Denn, selbst bevor ich fa-
hig wire, die Worter Vater und Sohn auszusprechen, und selbst wenn er ver-
trotteltist und jene Worte nicht mehr aussprechen kann, definiert uns schon
das ganze menschliche System rundum, mit allen Konsequenzen, die es mit
sich fihrt, als Vater und Sohn. (Lacan 2015b, 202)

Dieser Sachverhalt hingt einmal mehr mit der uns bekannten zirkuliren
Struktur zusammen, auf die Legendre gezielt hinweist: »Ein lebendes Bild
ist er [der reale Vater; Anm. T.M.] deswegen, weil er die Referenz in der
gegebenen Ordnung der Legalitit reprisentiert, die ihm seine Qualitit als
Vater erst verleiht.« (Legendre 2011, 78)

Joyces Verweis auf die »apostolische Nachfolge« bringt dabei klar zum
Ausdruck, dass diese symbolische Ubernahme von Patriarchat und Paterna-
lismus an die Fiktion eines imaginiren »einzig[en] Erzeuger[s]« gekniipft ist.
Der reale Vater, dessen Vaterschaft eben noch vollkommen im Dunkeln lag,
wird plotzlich zum Ankerpunkt der gesamten >menschlichen Ordnung«. Das
ist aber nur eine Kleinigkeit gegen das, was noch kommt, denn mit diesem
symbolischen Einschnitt geht eine patriarchale Umdeutung von Geburt und
Zeugung einher. Wie Mary Daly zeigt, gilt nun nicht linger die Frau als die
eigentliche fruchtbare Gebirerin, sondern der Fokus wird verlegt auf die >be-
wuflte Zeugung< durch den Vater; der Mann wird zum Gebirenden, wie es
der biblische Mythos von Evas Geburt aus Adams Rippe, d.h. seinem Kor-
per, durch den ultimativen Vater (Gott) eindriicklich veranschaulicht (vgl. Daly
2009; Armbruster 2013). Von daher ist der symbolische Akt des Handauflegens
in der apostolischen Sukzession letztlich als minnlicher Geburtsakt zu verste-
hen. Auch die Taufe, wodurch das Kind erst in die >wahrhaftige Welt« gelangt,
um nicht als Ungetauftes im Limbus zu landen, ist ein symbolischer Geburts-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

akt im Geiste des Patriarchalismus. Die Institution des Patriarchats bleibt
aber letztlich — mit Joyces Worten — »gegriindet und unverriickbar gegriindet
[...] auf die Leere« der realen Vaterschaft, die ganz und gar vom imaginiren
Vater getragen wird, wihrend dieser wiederum von seinen symbolischen Ver-
tretern, den realen Viter-Séhnen getragen wird. Eine paradoxe Ordnung sui
generis, die zudem auf unhintergehbare Differenz und Hierarchisierung ab-
zielt.

Die Problematik setzt sich dann aber innerhalb der neu gewonnenen Ord-
nung fort: Denn der symbolische Charakter der Vaterschaft mag innerhalb
dieser patriarchalen Ordnung den Eindruck der Natiirlichkeit erwecken, denn
gerade iiber den Weg des Symbolischen wird die Genealogie tiberhaupt erst
reprasentierbar, wihrend die Frage nach dem Realen der Vaterschaft ins Hin-
tertreffen gerit. Hier ein etwas niederschwelliges Beispiel: Das >Geschlecht«
nicht nur eines Adelshauses, sondern auch des einfachen Tagelohners erhilt
sich traditionell iiber den Namen des Vaters, indem es sein Name ist, der von
einer Generation zur nichsten weitergegeben wird. Im Sinne des nom-du-peére
bildet diese symbolische Funktion einen Einschnitt, wodurch ein ansonsten
chaotisches >Jeder-mit-jedemc« einer patri-archalen — vom Vater ausgehenden
- Ordnungsfunktion unterworfen wird.*? Die Legitimitit des pater familias
rithrt dabei vom imaginiren Vatergott her.

Exkurs IV: Die Bedeutsamkeit dieses Einschnitts ist psychologischer Natur und
als solcher zeitigt er auch folgendes Paradox: Der nom-du-pere dient der Ein-
fithrung des kleinen Kindes in die Gesellschaft und schlieRlich auch der Ab-
sicherung ebendieser bestimmten Gemeinschaft, wobei er aber offensichtlich
im Vollzug des Einschnitts das vorgangige, universale und unstrukturierte Ge-
meinschaftliche verneint, um es durch eine minimal strukturierte symbolische
Cemeinschaft zu ersetzen. Das Paradox liegt nun darin, dass jede weitere Be-
statigung und jeder weitere Erhaltungsversuch dieser strukturierten Gemein-

49  Wenn es injiingeren Zeiten selbstverstandlich geworden ist, dass auch der Name der
Frau bei der EheschliefRung von beiden Eheleuten iibernommen wird, dann mag dies
zwar vordergriindig als Durchbrechung der traditionellen Ordnung erscheinen, effek-
tiv fungiert aber der Name der Frau hier nur als Substitut fiir den (metaphysischen)
Namen des Vaters/Mannes, wahrend sich das Prozedere nach wie vor innerhalb der
patriarchalen Struktur abspielt. Kurz, der Name der Frau erfllt hier die patriarchale
Funktion. Dies ist ein sehr einfaches Beispiel fir Lacans provokanten — und weitrei-
chenden — Gedanken, dass>Frauc einer der Namen-des-Vaters ist.

14,02.2026, 09:51:48,

75


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Kritik der ethischen Institution

schaft sich per definitionem (buchstablich >durch Abgrenzung<) von jeder ande-
ren Gemeinschaft, die dem unerschoépflichen, unstrukturierten realen Mit-Seins
ihrerseits per definitionem entspringt, unterscheiden muss. Anders gesagt, zur
>Rettung«der symbolischen Gemeinschaft muss jederzeit die allgemeine, reale
Gemeinschaftlichkeit verneint werden. Das Phanomen des Rassismus verdeut-
lichtdieses Paradox in seiner ganzen psycho-pathologischen Tiefe: Die Abgren-
zung nach Innen bzw. die Ausgrenzung >der anderen« soll gerade der Bewah-
rung der>eigenen<Gemeinschaftdienen. Die»Berufungauf die Rasse«zeigtsich
daher als »paradoxer Wunsch«, denn sie ist ein Symptom eines unbewussten
»Wunsches nach Gemeinschaft« (Mbembe 2019, 70-77, hier 73). Dieser Wunsch
ist durch den urspriinglichen Einschnitt selbst hervorgerufen worden, indem
dieser die »Ur-Teilung« (vgl. Holderlin 1962b, 226) markiert, in der sich eine Ge-
meinschaft ihrer selbst bewusst wird und dadurch die unstrukturierte Univer-
salitat der Gemeinschaftlichkeit als solcher auf den Schauplatz des Unbewuss-
ten verweist, von wo diese in Richtung des (Vor-)Bewussten drangt. So treibt
der Rassismus auch das Phanomen des »Anteils der Anteillosen«auf die Spitze:
Das Opfer des Rassismus mag zwar seine spezifische, despektierliche Bezeich-
nung haben, was den Eindruck vermitteln mag, es habe einen Platz in der sym-
bolischen Ordnung des Rassismus —wenn auch den schlechtesten —, doch tat-
sachlich steht es in seiner Ausnahmefunktion gerade aufierhalb der Ordnung

t.5° D.h. auch, dass die symboli-

und bildet die Ausnahme, die die Regel bestitig
schen Funktionen der rassistischen Ordnung vom Opfer des Rassismus nicht in
Anspruch genommen werden kann. »Geburt und Abstammung verleihen kei-
nerlei Recht auf soziale Zugehorigkeit.« (Mbembe 2019, 74) Das Opfer befindet
sichim»Status der Elternlosigkeit (kinlessness)« (ebd.). Indem ihm die anthropo-
logische und gesellschaftliche Fundamentalkategorie der Familienzugehorig-
keit aberkannt wird, wird es in die Leere verbannt. An diesem Beispiel zeigt sich
die immense Wirkmacht des Symbolischen, das sogar das Reale der Geburt zu
Ubertrumpfen imstande ist. Zugleich zeigt sich auch, dass dieses Symbolische
immer von dem gemeinsamen Glauben einer Gemeinschaft an die Wahrhaf-
tigkeit seiner Geltung getragen sein muss. Das Imaginare bildet dabei den refe-

renziellen Endpunkt dieses gemeinschaftlichen Glaubens.

50  Tatsdchlich kursiert im juristischen Diskurs das auf den Rechtswissenschaftler Giin-

ther Jakobs zurlickgehende Konzept des sogenannten »Feindstrafrechts«, dessen Lo-
gik ganz der Logik des Rassismus entspricht, mit dem Unterschied, dass das Feind-
strafrecht juristisch sanktioniert ware. Der Gedanke steckt jedoch voller Widersprii-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Um den imaginiren Vatergott vorauszusetzen, muss die Gesellschaft aller-
dings keineswegs im traditionellen Sinne religids sein, sie kann sich auch als
sdkular verstehen. Denn es lisst sich feststellen, »dass die sikulare Ordnung
den Pontifex und den Beichtvater ausléscht, dabei jedoch zur Erhaltung der
zivilen Gesellschaft zwei Biirger, zwei Stellvertreter der alten Instanzen ein-
setzt: den Staat, Herr und Meister iiber jede Polizei (im Sinne der Juristen:
iiber jede Regelung), und den Familienvater, Herr und Meister eines ande-
ren Absolutismus« (Legendre 2016, 229). Die sikulare Gesellschaft assimiliert
die »Omniprisenz eines allmichtigen Vaters« im Sinne eines polizeilich-pa-
ternalistischen Panoptikums, in dem sich in jeder Falte die patriarchalisch
strukturierte Macht finden ldsst. »Auf diesem Wege hat die sikulare Idee
die verschiedenen Bereiche der Macht buchstiblich eingenommen: Der Vater-
Vorgesetzte und der Vater-Lehrer sind dem Vater-Erzeuger nachgebildet, der wie-
derum in einem symmetrischen Verhiltnis zu diesem Staat-Souverin steht

che: Denn den Begriff des Feindes zu einem rechtsgiiltigen und das einzelne Recht
tragenden Begriff zu machen, wiirde bedeuten, gerade das Subjekt, das jenseits des
bestimmten Rechts(-systems) steht, nimlich den Feind, zum fundamentalen Refe-
renzwert dieser Rechtsordnung zu machen (vgl. Mausfeld 2019, 32-34). Dann wiirde
namlich jedes Mal das Ausnahmeelement (iber die Regel entscheiden und das gelten-
de Recht lieRe sich nur via negativa bestimmen. Der Feindesbegriff selbst ist nun aber
alles andere als eindeutig bestimmt: Das Feindstrafrecht sieht namlich vor, dem Sub-
jekt, das als Feind betrachtet wird, das Person-Sein abzusprechen, wodurch es aber
nicht langer unter das Verdikt der Menschenrechte und -wiirde fiele. Damit stellt sich
aberdiejuristische Frage, wie man liber ein Subjekt richten kdnne, das prinzipiell nicht
als Person betrachtet werden kann, denn bei der Rechtsprechung gilt es schliefSlich,
die Zurechnungsfihigkeit des Subjekts zu bericksichtigen. Ein zurechnungsfihiges
Subjekt ist aber offensichtlich dazu imstande, verninftig zu denken und die Konzepte
Recht und Unrecht zu begreifen und auch auf sich selbst anzuwenden. Dann ware es
aberim hochsten Mafde ungerecht, ihm seine Wiirde und Rechte prinzipiell abzuspre-
chen. Gleichsam problematisch ist es auch, dass Jakobs den Feind nicht klar definiert,
sondern schlichtweg zum Angstfeind macht: »Wer keine hinreichende kognitive Si-
cherheit personalen Verhaltens leistet, kann nicht nur nicht erwarten noch als Person
behandelt zu werden, sondern der Staat darf ihn auch nicht mehr als Person behan-
deln [..].« Jakobs 2004, 93) Dadurch wird dem auf eine gewaltaustibende Institution
reduzierten »Staat« die zweifelhafte Verantwortung zur Zwangsausiibung auferlegt
(vgl. ebd.). Endgtltig perfide wird dieser Gedanke Jakobs durch seine Berufung auf
Kant. Denn man muss sich dariiber im Klaren sein, dass Gewaltanwendung bei der
Umsetzung von Gerechtigkeit in Kants Augen ausgesprochen problematisch ist und
dass sie auf keinen Fall rechtlich fixiert werden kann (vgl. dazu Maus 1994, 66f.107-114,
bes. 111).

14,02.2026, 09:51:48,

71


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Kritik der ethischen Institution

[..].« (Ebd.; Herv. T.M.) Der Staat wird so selbst zum »Totemc, »dieser >wil-
den« Form des souveranen Herrschers, des genealogischen Garanten der Fi-
liation und folglich des Garanten der subjektiven und sozialen Bindung, die
itber eine Montage von Interpretationsmustern (die Hermeneutik der Ver-
bote) funktioniert« (Legendre 2010b, 42f.). Dadurch kann »[e]r ... als ein s>na-
tiirliches Objekt« gelten, aber im Sinne des >primitiven< Denkens, das man
im Mittelalter bekimpfte [..] und das durch die Moderne eigentlich beseitigt
werden sollte« (ebd., 43).

Es darf nun allerdings nicht vergessen werden, dass der symbolische Ein-
schnitt, das konstitutive Nein bzw. der nom-du-peére allerdings eine notwendi-
ge Bedingung einer wie auch immer gearteten Ordnung einer Gesellschaft ist.
Ohne die Geste eines realen Griindungsereignisses, lasst sich keine menschli-
che Ordnung herstellen. Auch Joyces Held Stephen sieht das ein, doch es stellt
sich nun die Frage, ob es sich hierbei auch um ein notwendiges Ubel handeln
muss, wie er annimmt.

Es versteht sich von selbst, dass eine menschliche Gesellschaft, gerade
wenn sie auf die eine oder andere Weise (zusammen-)wichst — und seit der
Neuzeit existiert die Idee vom globalen Kosmopolitismus —, eine gewisse Ord-
nung benétigt. Eine solche Ordnung ist jederzeit an das Symbolische gebun-
den. Und selbst wenn wir diese Ordnung im neuzeitlich-humanistischen Re-
gister eines Naturrechts oder im Sinne des modernen Gedankens der unver-
juferlichen Menschenrechte verstehen wollen, haben wir es hierbei nicht mit
einer realen Ordnung zu tun, sondern stets mit einem normativen Netzwerk,
das die Symbolisierung durchlaufen hat. Um die >Ordnung des Lebens< im
Sinne von Natur- oder Menschenrecht zu postulieren, sind wir dazu gezwun-
gen (bewusst oder unbewusst) einen fundamentalen, imaginidren Ankerpunkt
des zugrundeliegenden Welthilds vorauszusetzen. Jener muss nicht immer
mit den Termen >Gott, >Vater< oder mit einem ihrer vielen Synonyme bezeich-
net werden, so kann z.B. auch im humanistischen Duktus >der Mensch«an die
Stelle der fundamentalen Referenz gesetzt werden. Einmal mehr stellt sich
aber die Frage nach dem Realen: Was ist denn eigentlich der Mensch? Sofort
entstehen sagenhafte Probleme, denn die Anschlussfrage lisst nicht lange auf
sich warten und fithrt uns direkt wieder auf den unhintergehbaren Aspekt der
Sexuierung: Ist er wesentlich Mann? Ist er wesentlich Frau?** Miisste der Be-

51 Schon Freud stellt in seiner Vorlesung tber das »Ratsel der Weiblichkeit« fest, dass
die allererste Distinktion, die wir bei der Begegnung mit einem anderen Menschen
machen, die zwischen >mannlich<und >weiblich<ist. Kénnen wir eine Person zunachst

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

griff des Menschen nicht hermaphroditisch verstanden werden?5* Zeigt sich
die Frage nach dem Menschlichen hier nicht als noch einmal schwieriger zu
beantworten, als die Frage nach dem Gottlichen? Und wirkt diese Frage nicht
sogar auf die Frage nach dem Géttlichen zuriick? Wenn das Géttliche nicht
ratselhafter ist als das, was man unter dem Menschlichen versteht, dann emp-
fiehlt es sich vielleicht, diese Begriffe, die die Tradition siuberlich voneinan-
der getrennt wissen will, als analoge Begriffe zu behandeln.>?

Fassen wir zusammen: Die Frage nach dem Realen der Vaterschaft fithrt
uns in letzter Konsequenz zuriick zur fundamentalen Frage nach Mensch und
Gott. Mit der Problematisierung der Idee der Vaterschaft geht folglich auch
die Problematisierung des Gottesbegriffs einher. Nun haben wir aber auch
nachvollziehen konnen, dass die in Frage stehende Vaterfunktion den Kno-
tenpunkt des ethisch-politischen Diskurses bildet, wobei wir einsehen muss-
ten, dass sie in dieser Hinsicht inhaltlich iiberdeterminiert ist, und zwar ge-
rade weil sie an den institutionellen Diskurs der (politischen) Theologie ge-
bunden ist, wodurch sie in erster Linie ihren innerweltlichen Riickhalt ge-
winnt, um als >Legal-Fiktion< wirksam zu werden. Die offensichtliche Selbst-
geniigsambkeit der Kategorie der Vaterschaft und ihr fundamentaler Einfluss
auf das Ethisch-Politische, d.h. die selbstbewusste Sittlichkeit, sind daher als
hochproblematisch einzustufen und bediirfen offensichtlich einer kritischen
Revision. Gerade die Dimension des Imaginiren — genauer gesagt des ima-
giniren Vaters —, da sie als Achsenpunkt des gesamten Komplexes fungiert,
kann nicht ohne Kritik bleiben. Denn wo sie als (quasi-)dogmatische Letzt-
begriindung fir eine inhaltlich geschlossene Institutionelle Ordnung herhilt,

nicht Uber ihr Korperbild einordnen, erwischen wir uns selbst auf dem falschen Fufd
(vgl. Freud 1969b, 545).

52 Diese Logik findet sich gleich am Anfang der Geschichte des Monotheismus, ndmlich
bei dem agyptischen Pharao Echnaton, der in seiner Funktion als Pharao den einen
Gott (Aton) auf Erden vertritt. Mit der Aufhebung des dgyptischen Polytheismus durch
Echnaton wird aber auch die Trennung der Geschlechtlichkeit der Gotter aufgehoben,
was sich dann in der Selbstdarstellung Echnatons zeigt. Denn die Darstellungen des
Pharaos zeigen diesen als androgyne Figur.

53  Dieszumindest scheint Wilhelm Schapp (2004, 188) zuimplizieren—und die Logik be-
statigt es: Solange das (abendldndische) Denken ausschliefllich der zweiwertigen Lo-
gik verhaftet bleibt —und zwar in der Weise, dass auch ihre dreiwertige (trinitarische)
Logistik jener verpflichtet bleibt —, kann diese Frage gar nicht zureichend beantwortet
werden, da sie falsch gestellt wird (vgl. Ginther 1976b, bes. 31-35). »Was im dreiwerti-
gen System logisiert erscheint, ist nur der dreieinige Gott, der diese zweiwertige Welt
substantiell tragt und in ihr erscheint.« (Giinther 1991, XXVI)

14,02.2026, 09:51:48,

79


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Kritik der ethischen Institution

da verdringt sie das Reale des ethisch-politischen Prozederes der Sittlichkeit.
Anders gesagt, sie verdringt das ethische Ereignis. Sie verdringt den realen
ethischen Akt, der seinerseits als die Bedingung der Mdglichkeit der Insti-
tutionalisierung fungiert und die Einfithrung einer fundamentalen Referenz
iiberhaupt erst ermdglicht, und insofern verdrangt sie das (Selbst-)Bewusst-
sein dieses Akts. Als solcher verschwindet der ethische Akt hinter der symboli-
sierten Form des konstitutiven Neins, dem nom-du-pére. In diesem Sinne geht
es bei der anstehenden Analyse also auch um die Frage nach der Funktion des
konstitutiven Neins, nimlich im Bewusstsein davon, dass es sich hierbei um
einen Grenzbegriff im eminenten Sinne handelt.>* Wir beginnen die kritische
Revision mit dem Rekurs auf Kant.

54  Der Term Grenzbegriff mag hier an seine Verwendung bei Carl Schmitt erinnern. Das
ist durchaus beabsichtigt, da auf diese Weise die Frage der Souverdnitit im Hinter-
grund bereits auftaucht. Wir werden sehen, dass wir diese Frage im ethischen Diskurs
nicht umgehen kdnnen (siehe insbesondere Kapitel 111.6).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel Il

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

1. Das kritische Programm der Aufklarung

»Aufklirung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmiin-
digkeit.« (Kant 1983k, A 481) Das wohl berithmteste Zitat Kants bildet den
passenden Ausgangspunkt fiir unsere weiteren Uberlegungen zum Ethisch-
Politischen. Fithren wir uns niamlich im Zusammenhang mit Kants Beantwor-
tung der Frage: Was ist Aufklirung? den Sinn der imaginiren Vaterfunktion vor
Augen, werden wir sogleich einer grundsitzlichen Unvertriglichkeit der Be-
griffe gewahr. Denn wenn in der Metapher vom Vatergott die Konzepte All-
macht, Allwissenheit und Weisheit kulminieren, dann scheint der kantische
Aufklirungsbegriff dieses Verstindnis auf allen Ebenen zu konterkarieren.
Wenn es Kant hierbei nimlich um den Aspekt der Miindigkeit geht, dann kon-
nen wir auf der nichsthoheren Abstraktionsebene feststellen, dass der aufkli-
rerische Grundgedanke und das Phinomen des imaginiren Vaters sich im Be-
griff der Erziehung begegnen, diesen aber jeweils im anderen Licht erscheinen
lassen. Auf der einen Seite haben wir da nimlich den Erziehungsbegrift der
aufklirerischen Denker, der sich z.B. in Schillers berithmten Briefen iiber die
dsthetische Erziehung des Menschen, in Lessings Erziehung des Menschengeschlechts
oder auch im literarischen Genre des Bildungsromans niederschligt. Auf der
anderen Seite haben wir es aber mit einem institutionalisierten Erziehungs-
begriff zu tun, der gerade nicht auf Bildung, sondern auf Verwaltung im Sinne
von Hege und Pflege der herrschenden Ordnung abzielt. Wo es dem aufkli-
rerischen Diskurs um Erziehung im emanzipatorischen Sinne geht, da geht
es dem institutionellen Diskurs um die wohlmeinende Bevormundung infan-
tiler bzw. infantilisierter Subjekte. Wir haben es hier also mit dem Kontrast
von (Selbst-)Bildung und Kindererziehung zu tun.

Wenn Kant nun von »selbstverschuldeter Unmiindigkeit« spricht, so
macht er deutlich, dass es sich bei der aufgeklirten Idee von Erziehung

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Kritik der ethischen Institution

um einen Typus von Erziehung handelt, der sich von der Kindererziehung
mafigeblich unterscheidet (diese aber nicht ersetzt). »Unmiindigkeit«, so heiflt
es weiter bei Kant, »ist das Unvermdgen, sich seines Verstandes ohne Leitung
eines anderen zu bedienen.« (Ebd.) Das unmiindige Subjekt ist deshalb un-
miindig, weil es dem Urteilsvermégen eines anderen Subjekts unterworfen
ist bzw. sich dessen Urteil freiwillig unterwirft. Wir konnen also bereits an-
hand dieser ersten beiden Sitze jener Programmschrift erkennen, dass sich
der kantische Aufklirungsdiskurs zum einen der Verfassung des Subjekts,
zum anderen der kritischen Befragung der fundamentalen Referenz (und
damit der ultimativen Vaterfigur) widmet.

Prizisieren wir aber noch etwas: Wenn Unmiindigkeit auch bedeuten
kann, dass sich ein Subjekt freiwillig unterwirft, bedeutet dies, dass es sich
offensichtlich nicht notwendigerweise unterwerfen misste. In diesem Punkt
also unterscheidet sich die aufklarerische Erziehung von der Kindererzie-
hung. Denn wihrend das (Klein-)Kind notwendigerweise auf die Eltern oder
die entsprechenden Surrogate angewiesen ist und somit Erziehung und Vor-
mundschaft fir es unumganglich werden, ist das Subjekt der Aufklirung seiner
Bestimmung nach wesentlich autonom, d.h. selbst-bestimmt. Innerhalb der
Logik der Erziehungsmetapher finden wir das Subjekt der Aufklirung also
vielmehr in der Phase der Adoleszenz, die einsetzt mit der Emanzipation
des jugendlichen Menschen von seinen Eltern. Dass nun dieses Erwachsen-
werden allen beteiligten Akteuren einen >Kraftakt« sondergleichen abfordert,
weifd jeder pubertierende Mensch zu bestitigen (wenn auch vielleicht nicht
zuzugeben), denn der junge Mensch muss die gewohnte Welt und damit ihre
gewohnte Ordnung verlassen, um sich nach und nach das Wissen und die
Fihigkeiten anzueignen, die dazu hinreichen miissen, eigenverantwortlich
leben zu kénnen — bis hin zu dem Punkt, dass er selbst einem Kind ermég-
lichen kann, einen solchen Weg einzuschlagen. In die Logik der Aufklirung
tibersetzt: Der Kraftakt, den die aufklirerische Erziehung leisten muss,
besteht darin, die gewohnte, symbolische Ordnung neu zu denken, ohne
dabei jede symbolische Ordnung unmdglich zu machen. Die Aufklirung
muss aber zuletzt aus eigener Kraft erfolgen und nicht unter der vorstruk-
turierten Anleitung einer >hoheren Macht« iiber dem eigenen Verstand. Ihre
Aufgabe besteht also darin, zu zeigen, dass das Subjekt der Aufklirung zu
dieser Autonomie tiberhaupt befihigt ist und dariiber hinaus, dass es diese
widerspruchsfrei aus sich selbst hervorbringen kann. Aufklirung muss sich
wesentlich als Selbstaufklirung begreifen. Und das bedeutet fiir das Subjekt der
Aufklirung nichts anderes, als dass es sich als verniinftiges Wesen begreift,

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

das sich mithilfe seiner Vernunft selbst als aufgeklirtes Subjekt bestimmen
kann.

Dieses Unterfangen setzt somit einen elaborierten Vernunftbegriff vor-
aus. Und es ist Kant, der sich dieser Aufgabe annimmt und in Form seiner
Kritik der reinen Vernunft vorlegt. Vor dem aufklirerischen Hintergrund erweist
sich Kants transzendentale Methode der kritischen Philosophie — also jener Phi-
losophie, die nach der »Bedingung der Méglichkeit« von Erkenntnis fragt —
somit wesentlich als praktische Philosophie, in der es um die Freiheit im Sin-
ne von Aufklirung und Autonomie geht, d.h. also um die Freiheit, sich selbst
zu bestimmen bzw. sich selbst in die Pflicht zu nehmen. Im Folgenden wollen
wir skizzieren, wie Kant zu dieser Einsicht iiber die Aufgabe der aufgeklarten
Vernunft gekommen ist.

Dazu miissen wir uns zunichst das geistige Klima um 1780 vergegen-
wirtigen. Wie sah die gewohnte Welt des (abendlindischen) Geistes aus, in
der Kant nun mit der Forderung nach Revision und Umgewdhnung auftritt?
Vereinfacht gesprochen, sieht sich Kant mit zwei fundamentalen philosophi-
schen bzw. geistesgeschichtlichen Strémungen konfrontiert, denen er sich in
seiner ersten Kritik entgegenstellt. Da wire zum einen der philosophische Ra-
tionalismus, dessen Tradition bis zu Platon zuriickreicht. Die Erkenntnistheo-
rie des Rationalismus beruht auf der Annahme, dass Erkenntnis rein ideel-
ler Natur sei und daher unabhingig von Sinneseindriicken und -daten valide
Aussagen tber die Wirklichkeit der Dinge getroffen werden kénnen und miis-
sen. So ist z.B. der Tisch, den ein*e Tischler*in anfertigt, eigentlich nur ein
schlichtes und mangelhaftes Abbild der reinen Idee des Tisches. Das mag —
um es mit Nietzsche zu sagen' - etwas >hinterweltlerisch« klingen, allerdings
ist die Philosophiegeschichte nicht bei diesem platonischen Idealismus ste-
hengeblieben. So fillt z.B. auch das >Ich<in den Bereich des Idealismus, denn
René Descartes‘ berithmtes »cogito, ergo sum« ist auf keinerlei sinnliche Erfah-
rung angewiesen, aber als Urteil evident.

Zum anderen wire da aber auch noch der Empirismus, der seinerseits eine
lange Tradition vorweisen kann, die auf die Vorsokratiker zuriickgeht, aber
auch mit Aristoteles einen prominenten antiken Vertreter vorweisen kann.
Die Erkenntnistheorie des Empirismus ist diametral zu der des Rationalis-
mus aufgestellt: So halten etwa John Locke und G.W. Leibniz fest, dass »nichts

1 Nietzsche tbersetzt den Terminus >Metaphysiker< ironisch mit »Hinterweltler« (vgl.
Nietzsche 1999a, 35-38).

14,02.2026, 09:51:48,

85


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Kritik der ethischen Institution

im Verstand sein kann, das nicht vorher in den Sinnen war. Fiir etwas jen-
seits des Sinnlichen kann es keinen endgiiltigen Punkt der Erkenntnis geben,
da das Urteil aufgrund der Sinneserfahrung selbst keinen idealen Endpunkt
hat, der nicht schlichtweg ein beliebiges innerweltliches, subjektives Postulat
ware.

Es lisst sich leicht erkennen, dass beide Denkweisen unbestechliche Ar-
gumente liefern, aber es wird auch ersichtlich, dass beide die Wahrheit der
Erkenntnis nur garantieren konnen, indem sie sie in ein jenseitiges >Dahin-
ter< oder >Davor« verlegen. Hinter den Dingen liegt der wahre >Ideenhimmel
(Platon) und solange wir uns auf die Ideen beziehen sprechen wir vom wah-
ren Wesen der Dinge. Oder aber die Wahrheit der Dinge liegt vor dem Ver-
standesurteil, also in den Dingen selbst, und solange der Verstand sich hiitet,
endgiiltige Aussagen iiber diese zu treffen, liuft er auch nicht Gefahr, einen
ungerechtfertigten Schluss zu ziehen, ist aber mehr oder weniger dazu ver-
dammt eine skeptische oder gar skeptizistische Position einzunehmen.

In seiner ersten Kritik nimmt Kant nun seinerseits eine skeptische Posi-
tion ein, die sich allerdings maf3geblich vom Skeptizismus als solchem unter-
scheidet (vgl. Weischedel 1980, 28f.).> Als Transzendentalphilosoph nimmt
Kant ndmlich eine Position >zwischen«< Rationalismus und Empirismus ein.
Den Ankerpunkt seiner »Umanderung der Denkart« (KrV, B XVI) bildet dabei
das bereits erwihnte cogito, das >Ich denke«. Bei genauerem Hinsehen lisst
sich nimlich erkennen, dass das sIch denkes, auch wenn es als Argument des
Rationalismus ins Feld gefithrt wird, offensichtlich eine Sonderstellung ein-
nimmt, wenn es um Wahrheit und Gewissheit der Erkenntnis geht. Wenn
Kant namlich nach der Bedingung der Moglichkeit von Erkenntnis fragt, dann
setzt dies fiir ihn nicht voraus, dass es Ideen von den Dingen gibe oder dass
das aktuale Sein der Dinge einfach aus der Welt abgelesen werden konne.
Fir ihn spielt dahingegen das erkennende Subjekt die zentrale Rolle, denn
wo kein denkendes Subjekt, da auch kein Erkennen und erst recht keine Er-
kenntnis. »Das: Ich denke, muf3 alle meine Vorstellungen begleiten konnen; denn
sonst wiirde etwas in mir vorgestellt werden, was gar nicht gedacht werden kinnte [...].
Also hat alles Mannigfaltige der Anschauung eine notwendige Beziehung auf das: Ich
denke, in demselben Subjekt, darin dieses Mannigfaltige angetroffen wird.« (KrV, B
132f)

2 Hegel wird entsprechend feststellen, »daf} mit jeder wahren Philosophie der Skepti-
zismus selbst aufs innigste eins ist [...]« (Hegel 1986t, 227).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

Der Transzendentalphilosophie geht es folglich darum, mit denjenigen
Postulaten zu brechen, die die Rechnung hinsichtlich der Giltigkeit von Er-
kenntnissen ohne das erkennende Subjekt machen. Nach Kant ist es somit
nicht linger moglich, die Erkenntnisse tiber die Dinge der >Auflenwelt< zu be-
handeln, ohne dabei die konkrete Verstandestitigkeit des Subjekts zu beriick-
sichtigen. Das Subjekt erkennt diese Dinge nidmlich nicht an sich, sondern nur
dadurch, dass es diese unter dem Aspekt der allgemeinen Verstandeskatego-
rien (Quantitit, Qualitit, Relation und Modalitat) synthetisiert, d.h., dass es
ihnen »in einem Urteile Einheit gibt« (KrV, B 104). Daher spricht Kant auch von
der »Einbildungskraft«, die ganz wortlich zu nehmen ist, nimlich als diejeni-
ge transzendentale Kapazitit, wodurch die mannigfaltigen Sinnesdaten in ein
Bild gebracht werden (vgl. KrV, B 193-197/A 154-158). Mit der Erkenntnis iiber
die fundamentalen Kategorien ist es Kant dann auch méglich, die rationa-
listische Perspektive zu revidieren. Dass die Dinge erkennbar werden hingt
nicht damit zusammen, dass es fiir jedes unter ihnen ein imaginires Urbild
oder — wie im scholastischen Sprachgebrauch - eine abstrakte Realie gibt.
Abstrakter als die Verstandeskategorien wird es nicht.

Allerdings spielt das >ich denke« eine noch bedeutendere Rolle, denn es
fungiert nicht einfach nur als Katalysator des Erkenntnisprozesses. Mit der
Benennung der Kategorien ist schlieRlich noch nicht gesagt, warum und
auf welche Weise diese denn iiberhaupt im besagten Erkenntnisprozess
zur Anwendung kommen. Dass »Vorstellungen in einer Anschauung Einheit«
(KrV, B 105) gegeben wird, ist zunichst der Einheitsfunktion des Verstandes
zuzuschreiben, dessen Titigkeit in der Anwendung der Kategorien Verstan-
desbegriffe hervorbringt. Die Erkenntnis, die der Verstand so produziert
ist allerdings »nicht intuitiv, sondern diskursiv« (KrV, B 93). Diese Aussage
ist gegen den rationalistischen Positivismus einer intuitiven Erkenntnis ge-
wendet. Kant hilt diesem nun entgegen, dass die Verstandestitigkeit gerade
eine »Funktion« ist, worunter er »die Einheit der Handlung, verschiedene
Vorstellungen unter einer gemeinschaftlichen zu ordnen« (ebd.; Herv. T.M.),
versteht. Aber woher kommt nun die Einheitlichkeit dieser Handlung des
Verstandes? Damit die Kategorien zur Anwendung kommen kdénnen muss
ja schon eine Einheit vorausgesetzt werden, damit die Einbildungskraft ihr
Werk tun kann. »Die Kategorie setzt also schon Verbindung voraus. Also miissen wir
diese Einheit (als qualitative ...) noch héher suchen [...].« (KrV, B 131) Hier kommt
nun das >Ich denke« ins Spiel, um synthetisierend, d.h. einheitsstiftend, zu
wirken. Das >Ich denke< bildet den »Grundsatz der urspriinglichen synthetischen
Einheit der Apperzeption« (KrV, B 137).

14,02.2026, 09:51:48,

87


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Kritik der ethischen Institution

Die synthetische Einheit des Bewufitseins ist also eine objektive Bedingung
aller Erkenntnis, nicht deren ich bloR selbst bedarf, um ein Objekt zu erken-
nen, sondern unter der jede Anschauung stehen muf}, um fiir mich Objekt
zuwerden, weil auf andere Art, und ohne diese Synthesis, das Mannigfaltige
sich nicht in einem Bewuf3tsein vereinigen wiirde. (KrV, B 138)

Hier treffen wir auf eine weiteren Kernaspekt der Transzendentalphilosophie.
Diese kritische Philosophie fragt nimlich nicht nur nach der Bedingung der
Moglichkeit von Erkenntnis, vielmehr lautet ihre eigentliche Frage: »Wie sind
synthetische Sitze a priori moglich?« (KrV, B 19) Diese kuriose Frage ist im hochs-
ten Mafle bedeutsam, denn hinter dieser abstrakten Formulierung verbirgt
sich folgende Frage: Welche pradikativen Aussagen iiber die Dinge kénnen
wird ohne die Zuhilfenahme der sinnlichen Erfahrung (also a priori) machen?
Die Antwort auf diese Frage ist deshalb von hochster Bedeutung, da wir diese
Aussagen, also diese synthetischen Sitze a priori, als evident und damit auch
als wahr betrachten kénnen.

Was macht die synthetischen Sitze nun so besonders und ihren Wahr-
heitswert so wichtig? Die Antwort lautet: der Erkenntnisgewinn, der mit ei-
nem synthetischen Satz bzw. Urteil verbunden ist. Denn im Unterschied zu
einem analytischen Satz bringt ein synthetischer ein Mehr an Erkenntnis her-
vor. Hier ein beliebtes Beispiel:® Der Satz >Ein Schimmel ist ein weiRes Pferd«
ist analytisch. Die Pradikate des Satzes, nimlich >sweif3 und »Pferds, stellen ei-
gentlich nur eine Auflésung (AQVAAUGLG) dessen dar, was im Subjekt des Sat-
zes, dem >Schimmel, notwendig enthalten ist. Ein analytischer Satz ist daher
sehr wohl ein apriorischer Satz, bringt allerdings kein Mehr an Erkenntnis
hervor.

Mit dem synthetischen Satz verhilt es sich dahingegen so, dass das Pradi-
kat des Satzes durchaus eine Erkenntnis iiber das Subjekt zutage fordert, die
sich nicht notwendig aus dem Begriff desselben ableiten lisst. Ein Beispiel:
>Mein Nachbar ist ein pensionierter Lehrer.« Die Bedeutung des Satzes mag
zwar durchaus zutreffend sein, allerdings ist es vollkommen klar, dass der
Begriff >Nachbar« nicht notwendig oder allgemein die Information enthilt,
dass es sich dabei um einen Pensionir und/oder Lehrer handelt. Der Satz ist
eben ein synthetischer, d.h. ein zusammengefigter. Eines ist er aber nicht,
nimlich a priori giltig.

3 Die Beispiele sind der Lese-Einfithrung von Ralf Ludwig (2009, 47) entnommen.

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

Die von Kant vorgestellte Differenzierung zwischen analytischen und syn-
thetischen Urteilen entpuppt sich nun gerade dort als brisant, wo nach den
sletzten Wahrheiten« gefragt wird — anders gesagt, wo die symbolisierte Form
der fundamentalen Referenz bzw. der imaginire Vater in Frage steht. Wir
wollen uns dies anhand von Kants eigener Argumentation vor Augen fiihren,
indem wir uns folgende Frage stellen: Unter welche Kategorie von Sitzen fal-
len die Urteile iiber Gott? Handelt es sich bei dem Satz >Gott ist der allmich-
tige und allwissende Vater und Schopfer der Welt und des Menschen< um
einen analytischen oder einen synthetischen Satz? Man miisste doch anneh-
men, dass die genannten Pridikate notwendigerweise im Begriff Gott enthal-
ten sind, da andernfalls gar nicht erst von Gott die Rede sein kénnte. Dieser
Feststellung wiirde auch Kant nicht widersprechen (vgl. KrV, B 623). Da es sich
bei Gott zudem um einen Begriff handelt, den wir mit den Mitteln des Ver-
standes behandeln und fiir den wir keine empirische Anschauung vorfinden,
konnen wir auflerdem sicher sein, dass es sich um einen analytischen Satz
handelt, da er offensichtlich a priori ausgehandelt wird. Nun stellt sich aber
die Anschlussfrage: Was haben wir dann mit der obigen Aussage an Erkennt-
nis gewonnen? Nicht viel, sagt Kant, denn wir haben es hier nur mit einem
abstrakten Urteil zu tun, aber nicht mit einem definitiven iiber Dasein und
Wirklichkeit Gottes. »Die unbedingte Notwendigkeit der Urteile ... ist nicht
eine absolute Notwendigkeit der Sachen.« (KrV, B 621)

Zur Erliuterung greift Kant auf ein Beispiel aus der Geometrie zuriick.
So hat z.B. ein Dreieck notwendigerweise drei Winkel, und dies ist unbe-
dingt giiltig, auch wenn niemals ein Dreieck gezeichnet oder uns sonst wie
vor Augen gefithrt wiirde. Denn dass ein Dreieck drei Winkel hat ist not-
wendigerweise der Fall, deshalb muss es aber nicht aulerhalb des Verstandes
existieren. Mit Gott verhilt es sich nun ganz dhnlich, was Kant in seiner Kritik
des ontologischen Gottesbeweises aufzeigt (vgl. KrV, B 620-631). Laut diesem
ist Gott das hochste Sein bzw. — mit den Worten Anselms von Canterbury —
Gott ist das Sein, »iiber das hinaus Grof3eres nicht gedacht werden kann« (An-
selm von Canterbury 2005, passim). Auch fiir diese Definition gilt, dass sie
kein Mehr an Erkenntnis produziert und allein eine Verstandesiibung dar-
stellt. Allerdings beansprucht das ontologische Argument zugleich, das Sein
Gottes und damit seine Existenz zu beweisen. Der Gedankengang ist leicht
nachzuvollziehen: Wenn Gott das Sein ist, iiber das hinaus GroéfSeres nicht
gedacht werden kann, und wenn es ein existierendes Sein gibt (was notwen-
digerweise der Fall ist, denn cogito, ergo sum), dann muss doch auch dieses
hochste Sein selbst existieren. Aber so leicht ist es dann doch nicht. Kant kri-

14,02.2026, 09:51:48,

89


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Kritik der ethischen Institution

tisiert die Vertreter des ontologischen Beweises: »Riumet man euch dieses
ein, so habt ihr dem Scheine nach gewonnen Spiel, in der Tat aber nichts ge-
sagt; denn ihr habt eine blofie Tautologie begangen.« (KrV, B 625) In dem Satz
»Gott ist allmichtig usw.< nimlich stellt »das Wortchen: ist ... nicht noch ein
Priadikat« dar,

sondern nur das, was das Pradikat beziehungsweise aufs Subjekt setzt. Neh-
me ich nun das Subjekt (Cott) mit allen seinen Pradikaten (worunter die All-
macht gehdret) zusammen, und sage: Gott ist, oder es ist ein Gott, so setze
ich kein neues Pradikat zum Begriffe von Gott, sondern nur das Subjekt an
sich selbst mit allen seinen Pradikaten, und zwar den Gegenstand in Bezie-
hung auf meinen Begriff. [...] Und so enthéilt das Wirkliche nichts mehr als
das blof? Mogliche. (KrV, B 626f.)

Der Begrift von Gott driickt also, genau wie das beispielhafte Dreieck, nur eine
Moglichkeit aus. Kant erklirt auch dieses Problem mit einem berithmt gewor-
denen Beispiel: »Hundert wirkliche Taler enthalten nicht das mindeste mehr,
als hundert mogliche.« (KrV, B 627) Das Beispiel mag zunichst etwas verwir-
rend klingen, ist allerdings vollkommen plausibel, wenn wir uns nur wieder
die fundamentale Funktion der symbolischen Ordnung vor Augen fithren, in
der einem Begriff oder auch einem Zeichen ein bestimmter Wert und/oder
Sinn zugesprochen wird. Der Moglichkeit nach kann ich mit hundert ima-
ginierten Talern ohne Weiteres etwas im Wert von hundert Talern bezahlen,
denn der Sinn von >hundert Talernc ist, dass sie diesen materialen Gegen-
wert symbolisieren. Und genau das tun sie auch in meiner Vorstellung. Habe
ich nun zufilligerweise tatsichlich hundert Taler in meinem Portemonnaie,
dann kommt durch ihre sinnanalytische ZweckmifRigkeit im symbolischen
Register kein realer Mehrwert hinzu. Anders gesagt, ich habe nicht plétzlich
zweihundert Taler, nur weil ich hundert tatsichliche Taler habe und mir zu-
gleich hundert Taler vorstelle. Das werde ich spatestens dann merken, wenn
ich versuchen sollte, mit den hundert Talern etwas im Wert von zweihundert
Talern bezahlen zu wollen. SchlieRe ich analog nun allein aufgrund des Postu-
lats der gottlichen Allmacht gleich auf die Existenz des allmichtigen Gottes,
so ist dieser Schluss nichts anderes als eine »elende Tautologie« (KrV, B 625).
Um Gottes Existenz zu beweisen, miisste der Begriff von Gott eine empirische
Anschauung haben. Denn es gilt: »Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschau-
ungen ohne Begriffe blind. Daher ist es eben so notwendig, seine Begriffe
sinnlich zu machen [..].« (KrV, B 75) Dies gestaltet sich bei der Gottesvor-
stellung allerdings als unméglich, denn weder gibt es eine Anschauung der

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

Allmacht, noch der Allwissenheit und der sonstigen Pradikate, die traditions-
gemifd mit dem Gottesbegriff in Verbindung gebracht werden.

Wir kénnen nun also das Ergebnis der kantischen Kritik hinsichtlich der
Frage nach den synthetischen Urteilen a priori schon einmal im Hinblick auf
das Imaginire bzw. den imaginiren Vater beantworten und stellen fest: Der
imagindre Vater ist lediglich ein Postulat der denkenden Vernunfi, eine notwendige
Existenz kann ihm nicht zugesprochen werden. Der Verstand findet in dem Be-
griff vom imaginiren Vatergott nur das vor, was er selbst in ihn hineingelegt
hat.* Bei Urteilen dieser Art handelt es sich folglich nicht um synthetische
Sitze a priori. Stattdessen kommen wir zusammen mit Kant zu der erniich-
ternden Einsicht, dass sich die synthetischen Sitze a priori (scheinbar) ledig-
lich auf mathematische, geometrische und bestimmte physikalische Urteile
beschrinken.’ Und so stellt Kant fest, dass folglich der »Nutzen aller Philo-
sophie der reinen Vernuntft ... also wohl nur negativ [ist]« (KrV, B 823/A 795).

Das Ergebnis mag desillusionierend sein, aber da der menschliche Geist
nun einmal zum Imaginiren und zur Projektion tendiert, kommt gerade der
Kritik der reinen Vernunft in dieser Hinsicht eine unbedingte Bedeutsamkeit
zu, die Kant auch deutlich zum Ausdruck bringt: »Es ist demiitigend fiir die
menschliche Vernunft, daf sie in ihrem reinen Gebrauche nichts ausrichtet,
und sogar noch der Disziplin bedarf, um ihre Ausschweifungen zu bindi-
gen, und die Blendwerke, die ihr daher kommen, zu verhiiten.« (Ebd.) Fiir
die aufgeklirte und kritische Vernunft ist es daher unumginglich, sich im-
mer wieder die Unmoglichkeit einer Letztbegriindung vor Augen zu fithren,

4 Das hédngt formallogisch betrachtet mit der Tatsache zusammen, dass wir uns hier im
seinsthematischen Register des Denkens bewegen. Die Moglichkeit dieser Form des
Denkens ist aber an eine (quasi unbewusste) Entscheidung gebunden, in der der zu-
reichende Grund des Denkens selbst fixiert wird (vgl. Giinther 1991, 274): »Anders aus-
gedriickt: wir brauchen einen Grund fiir unser Denken, weil dasselbe nur subjektive
Form ist und wir den materialen Gegenstand nicht selberim Gedanken herstellen. Der
Grund ist es somit, der das Denken zur Sache selbst hinleitet. [...] Deshalb beschreibt
auch die seins-thematische, zweiwertige Logik das Bewufdtsein als ein handelndes,
in Entscheidungen lebendes. [..] Deshalb ist die zweiwertige Logik auch auf Postula-
ten, regulativen Prinzipien, Definitionen und begrifflichen Konventionen aufgebaut.«
(Ebd.) Indem das zweiwertige Denken sich aber auf jene Postulate usw. verlasst, abs-
trahiert es von dem Faktum, dass es selbst wesentlich Denktitigkeit und »in Entschei-
dungen lebendes«ist.

5 Ein Beispiel: Der mathematische Satz »7 plus 5 ist gleich 12<ist synthetisch, denn aus
der Zahl 12 muss nicht notwendigerweise auf die Zahlen 7 und 5 geschlossen werden,
es konnten auch 8 und 4 usw. sein (vgl. KrV, B1sf.).

14,02.2026, 09:51:48,

91


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Kritik der ethischen Institution

egal ob sich diese nun einem abstrakten philosophischen Konzept wie dem
Sein als solchem oder einem nicht weniger abstrakten theologischen Myste-
rium Gottes verpflichtet fihlt.

Gerade der letztgenannte Punkt zeigt sich in kritischer Perspektive als
pratentiés. Man denke nur an das bekannte Argument, »daf3 die Wege des
Hochsten nicht unsere Wege sein (sunt Superis sua iura)« (Kant 19831, A 201).
Dieses Argument stammt natiirlich aus dem theologisch-ethischen Diskurs
um die Frage der Theodizee und wird dort als eine Apologie der géttlichen
Gerechtigkeit und Weltlenkung genutzt, indem es das Leid der Welt auf einen
hoheren Zweck zuriickfiihrt, der der Intention der Weisheit Gottes und damit
dessen Plan entspricht, der einfachen Kreatur auf Erden aber verschlossen
ist und ihr ein ewiges Ritsel bleibt. Dieses Argument ist allerdings unhaltbar.
Wir haben bereits oben gesehen, dass die monokausale Letztbegriindung eine
imaginire Funktion darstellt und deshalb auch nicht als philosophisch zulis-
sige Begriindung herhalten kann. Dariiber hinaus miissen wir — mit Kants
Argumentation im Riicken — fragen: Steht Gott iiber der Ethik? Findet sich hier
nicht nur wieder eine Teilung der Ethik in zwei Bereiche, deren einer der ab-
solute und ultimative Expertendiskurs ist, der dem anderen, der kontingen-
ten Moralitit, ginzlich iberlegen ist? Seit Kant steht fest, dass es eine solche
Trennung nicht geben kann, denn genauso wie die Vernunft »Einheit haben
miisse« (KrV, B 826/A 798),° ist auch das, was er das »Sittengesetz« nennt, nur
eines.

Der kantischen Entdeckung und Explikation des Sittengesetzes werden
wir uns im folgenden Abschnitt zuwenden. Die Beantwortung der Frage, ob
denn Gott iiber dem Sittengesetz stehe, wollen wir aber getrost vorwegneh-
men. Kants Antwort nimlich ist unmissverstindlich: »Es [das Sittengesetz;
Anm. T.M.] schrinke sich ... nicht bloR auf Menschen ein, sondern geht auf
alle endlichen Wesen, die Vernunft und Willen haben, ja schliefilich sogar das
unendliche Wesen, als oberste Intelligenz, mit ein.« (KpV, A 57) Wird Gott

6 Vgl. auch Hegel 19865, 172: »Daf die Philosophie nur eine ist und nur eine sein kann, be-
ruht darauf, daf die Vernunft nur eine ist; und sowenig es verschiedene Vernunften ge-
ben kann, ebensowenig kann sich zwischen die Vernunft und ihr Selbsterkennen eine
Wand stellen, durch welche dieses eine wesentliche Verschiedenheit der Erscheinung
werden kénnte; denn die Vernunft absolut betrachtet und insofern sie Objekt ihrer
selbst im Selbsterkennen, also Philosophie wird, ist wieder nur eins und dasselbe und
daher durchaus das Cleiche.« Vgl. auch Giinther 1978, 122-124; R6dl 2019, 157f.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

als verniinftig vorgestellt,” dann ist auch er an das Sittengesetz aus reiner
Vernunft gebunden.® Das Postulat oder die Implikation einer Trennung von
gottlicher und menschlicher Vernunft wire daher nichts Geringeres als ein intel-
lektueller Super-GAU,® da hiermit eigentlich Folgendes postuliert wiirde: Al-
les was mithilfe der menschlichen Vernunft erkannt wiirde, wire jederzeit
dem absoluten Zweifel unterworfen, da diese Vernunft ja nicht der reigent-
lichen« géttlichen Vernunft entspricht oder gar — wie es Descartes in seinen
Meditationen schon formuliert (vgl. Descartes 2008, 68-75) — von dieser betro-
gen werden konnte. Entsprechend drastisch fillt Kants Urteil iiber die Vertei-
diger des >Die-Wege-des-Herren-sind-unergriindlich-Arguments< aus. Dem
Maf an Absurditit, das Kant in diesem Argument und seinen Implikationen
entdeckt, witrdigt der Aufklirer kein Wort mehr als unbedingt nétig: »Diese
Apologie, in welcher die Verantwortung drger ist als die Beschwerde, bedarf
keiner Widerlegung; und kann sicher der Verabscheuung jedes Menschen, der
das mindeste Gefiihl fiir Sittlichkeit hat, frei iiberlassen werden.« (Kant 1983l,
A 201)™° Wir wollen uns nun also fragen, woher die Verlisslichkeit kommt, die
Kant mit dem Sittengesetz in Verbindung bringt.

7 Man denke in diesem Zusammenhangauch an das berithmte Bonmot Albert Einsteins:
»Der Alte [Gott; Anm. T.M.] wiirfelt nicht.«

8 Vgl. auch Klemme 2004, 109: »Die Moral steht auf eigenen FiiRen, und selbst Gott ist
an ihre Gebote gebunden [...].«

9 So dufdert sich auch Kant selbstbewusst, wenn es um die Kapazitat der Vernunft geht:
»Ich behaupte nun, daf? die Transzendentalphilosophie unter alle[r] spekulativen Er-
kenntnis dieses Eigentiimliche habe: dafd gar keine Frage, welche einen der reinen Ver-
nunft gegebenen Cegenstand betrifft, fiir eben dieselbe menschliche Vernunft unauf-
16slich sei, und daf kein Vorschiitzen einer unvermeidlichen Unwissenheit und uner-
griindlichen Tiefe der Aufgabe von der Verbindlichkeit freisprechen konne, sie griind-
lich und vollstandig zu beantworten; weil eben derselbe Begriff, der uns in den Stand
setzt zu fragen, durchaus uns auch tiichtig machen muf3, auf diese Frage zu antworten
[..].« (KrV, B 505/A 477) Vgl. auch Giinther 1978, 81, Anm. 2.

10  Die »Verantwortung, von der Kant hier spricht, richtet sich nicht auf ein schlichtes
Abstraktum, sondern auf ein personalisiertes Element, namlich Gott. Dies zeigt sichim
psychoanalytischen Befund: Es wird nicht einfach eine Wahrheit unterstellt, sondern
ein Subjekt, das die Wahrheit (seiner selbst) garantiert. Lacan spricht daher vom sujet
supposé savoir, dem >Subjekt, dem zu wissen unterstellt wird< bzw. das wissen soll (vgl.
Lacan 2015d, 129-168, bes. 143f)).

14,02.2026, 09:51:48,

93


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Kritik der ethischen Institution

2. Der kategorische Imperativ und das Faktum der Vernunft

Obwohl Kant nun die Grenzen der Vernunfterkenntnis enger gezogen und
neu abgesteckt hat, resigniert er keinesfalls im Angesicht seines erniichtern-
den Ergebnisses. Im Gegenteil, er ist der festen Uberzeugung, dass mit der
Kritik der reinen Vernunft noch lingst nicht der ganze »Kanon der reinen Ver-
nunft« abgehandelt ist (vgl. KrV, B 823-859/A 795-831). Er ist iiberzeugt, dass
es neben der reinen Vernunft auch die praktische Vernunft gibt, die ihrerseits
reine Gesetze enthilt." Die Annahme ist berechtigt. Denn wir miissen uns
dariiber im Klaren sein, dass Kant die Kritik der reinen Vernunft durchaus in
praktischer Absicht verfasst, schliefilich bezeugt er damit in der Tat die Wahr-
heit der Aufklirung, indem er sie als Selbstaufklirung identifiziert.

Vor diesem Hintergrund wird auch verstindlich, dass Kants »Umdinde-
rung der Denkart« ein realer ethischer Akt ist, indem sich die Vernunft selbst
vor dem »Gerichtshof« (KrV, B 779/A 751) der reinen Vernunft verantwortet
und sich dabei das universale aufgeklirte, selbstbestimmte und miindige
Denken zur Sitte macht.

Dennirgend eine Metaphysik istimmer in der Welt gewesen, und wird auch
wohl ferner, mit ihr aber auch eine Dialektik der reinen Vernunft, weil sie
ihr natdrlich ist, darin anzutreffen sein. Es ist also die erste und wichtigs-
te Angelegenheit der Philosophie, einmal fiir allemal ihr dadurch, dafl man
die Quellen der Irrtiimer verstopft, allen nachteiligen Einfluf zu benehmen.
(KrV, B XXXI; Herv. T.M.)

Ubersetzt in unsere Begriffe lautet die Ansage: Solange es denkende Subjekte
gibt, wird es auch immer das Imaginire geben und daher auch die Aushand-
lung desselben im Register der symbolische Ordnung; umso wichtiger ist es
also, eine stetige Priifung der inhaltlich iiberdeterminierten Wechselwirkung
beider Dimensionen vorzunehmen.

Dies fithrt uns zu einem ausgesprochen wichtigen Punkt: Denn die rei-
ne Vernunft entpuppt sich ihrem Wesen nach als praktische Vernunft, weil sie
als zentraler Akteur des kritischen Programms autonom agiert. Sie hat das
praktische Element — mit Hegel gesprochen — an und fiir sich. Und als Subjekt
der Kritik (genitivus sujectivus und genitivus objectivus) erwirbt sie diese Tatsache

1 Eckart Forster (2018, bes. 53-67) bietet eine anschauliche Darstellung der Genese dieses
Gedankengangs.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

eben fiir sich. Thre praktische Seite kommt zum Bewusstsein. Das Titigwer-
den der Vernunft umfasst ihre Selbsterkenntnis — und ihre Selbsterkennt-
nis ist ihre Titigkeit. Die kritische Priifung, die sie vornimmt, ist wesentlich
Selbstpriifung und die Grenzbestimmung, die damit einhergeht, ist wesent-
lich Selbstbestimmung. Das kritische Denken zeigt sich als praktisches Den-
ken, denn da, wo die Vernunft sich selbst als autonom begreif, stellt sie ihre
unbedingte Freiheit unter Beweis.

»Praktisch ist alles, was durch Freiheit méglich ist.« (KrV, B 828/A 800)
Das praktische Denken unterscheidet sich daher von jeder simplen Technik
einer bestimmten Disziplin, die, mehr oder weniger mechanisch, spezifi-
schen inhaltlichen Vorgaben bzw. einer institutionellen Methodik zu folgen
hat. Der modus operandi der kritischen Vernunfttitigkeit kommt nicht von au-
Ben, sondern von innen. Dabei ist er nicht ibergriffig, sondern — ganz im
Gegenteil — begrenzend. Als solcher ist er universal, denn er ist an nichts an-
deres als die Vernunfttitigkeit selbst gebunden. Somit ist die Kritik der reinen
Vernunft nicht nur der Titel eines Werks des Philosophen Immanuel Kant, das
sich neben anderen philosophischen Werken einreiht, sondern als reale Kritik
ist sie allgemeine Titigkeit des Geistes. Die Kritik ist ein universaler Akt des
Denkens, zu dem jedes seiner selbst bewusste Subjekt befihigt ist, da sich
das Denken darin in seiner allgemeinen Form (als allgemeine Subjektivitit)
begreift. Sie ist universal, denn sie hebt das Entweder-Oder auf, das zwischen
unterschiedlichen positiven Verstandesbegriffen changiert. Und das kritische
Denken ist freies Denken, weil es diesen radikalen Bruch selbstbestimmt voll-
zieht. Anders gesagt, indem sich die Vernunft als reine praktische Vernunft er-
kennt, erweist sie sich nicht nur als gesetzt und damit als die duflere Form po-
sitiver Inhalte bzw. Reflexionsbestimmungen, sondern sie erkennt sich auch
in ihrer Kapazitit, als Sich-Setzende zu sein, nimlich insofern sie sich als jene
Form selbst zum Inhalt hat. Als Sich-Setzende umfasst sie also ihr Gesetzt-
Sein und ihr Selbstverhiltnis, d.h. dasjenige Verhiltnis, in dem sie als Sich-
Setzende ist.™”

Insofern begriindet die Kritik das Wesen des menschlichen Bewusstseins
und damit auch das der Diskursivitit neu und vollzieht einen radikalen ethi-

12 Indieser Feststellung sind wir bereits iiber Kant hinausgegangen, wobei wir gleichzei-
tig anzeigen, dass dieses Uber-Kant-Hinausgehen gerade in der Form der praktischen
Vernunft, wie sie Kant expliziert, angelegt ist. Kant selbst wird zu dieser Auffassung
nicht fortschreiten, da er in seinem Denken noch der traditionellen Logik verhaftet
bleibt: vgl. hierzu Giinther 1978, 108-136.

14,02.2026, 09:51:48,

95


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Kritik der ethischen Institution

schen Bruch, der ein geistesgeschichtliches Ereignis markiert. Denn »[d]er
Aktus der Freiheit oder die wahre sittliche Tat stellt immer einen Umsturz dar
[...]« (Zupanéi¢ 2001, 24). Der Eintritt in die Sittlichkeit

kann nicht durch allmihliche Reform, solange die Grundlage der Maximen
unlauter bleibt, sondern mufs durch eine Revolution in der Gesinnung im
Menschen (einen Ubergang zur Maxime der Heiligkeit derselben) bewirkt
werden; und er kann ein neuer Mensch, nur durch eine Art von Wiederge-
burt, gleich als durch eine neue Schépfung (Ev. Joh. Il1,5; verglichen mit 1.
Mose 1,2), und Anderung des Herzens werden. (RGV, B 54/A 50)

Der ethische Gesinnungswandel, den die Kritik markiert, ist ultimativ und
universal (womit nicht gesagt ist, dass er im Einzelnen auch konkret voll-
zogen wird). Es fithrt kein verniinftiger Weg hinter die hiermit gewonnene
Erkenntnis zuriick. Aus diesem Grund aber fordert die reine Vernunft auch
die Explikation der praktischen Vernunft: Kants Rede von der »Heiligkeit«
der menschlichen Gesinnung durch die Erkenntnis des Sittengesetzes macht
deutlich, welche zentrale Rolle die praktische Vernunft im Kanon der reinen
Vernunft spielt. Denn mit der Entdeckung des Sittengesetzes einher geht zu-
gleich der eindrucksvolle Beweis dafiir, dass der Mensch als Vernunftwesen
wirklich frei ist und sich selbstbestimmt auf dem Terrain der Sittlichkeit be-
wegen kann. Wie gelingt es Kant, diesen Beweis zu erbringen?

Um die Frage zu beantworten, wenden wir uns noch einmal den synthe-
tischen Sitzen a priori zu. Kant hatte in der ersten Kritik festgestellt, dass es
sehr wohl synthetische Sitze a priori gibt, aber auch erkannt, dass sich diese
auf die Bereiche von Mathematik und Geometrie beschrianken. Dass wir in der
Mathematik imstande sind durch Induktion wahre Aussagen zu formulieren,
ist bekannt. Auf dieser rein formalen Ebene lieRRe sich nun tatsichlich auch
die erste der drei fundamentalen Fragen (vgl. KrV, B 833/A 805) beantworten,
die sich Kant stellt, nimlich: »Was kann ich wissen?« Mit Blick auf Inhalte
und die existenzielle Dimension ist diese Antwort aber wenig befriedigend.
Die anderen beiden Fragen — »Was soll ich tun?« und »Was darf ich hoffen?«
— bleiben vorerst unbeantwortet. Hier aber kommt nun die praktische Ver-
nunft ins Spiel. Kant fragt sich nimlich, ob nicht auch die praktische Vernunft
synthetische Sitze a priori enthilt und kommt zu dem erstaunlichen Ergeb-
nis, dass sich sehr wohl ein unbedingt wahrer Satz der praktischen Vernunft
formulieren lisst. Die Rede ist vom kategorischen Imperativ. »Der kategorische
Imperativ ist nur ein einziger, und zwar dieser: handle nur nach derjenigen Maxi-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

me, durch die du zugleich wollen kannst, dafs sie ein allgemeines Gesetz werde.« (GMS,
BA 52)

Als synthetischer Satz a priori bildet der kategorische Imperativ das Sitten-
gesetz schlechthin. Die ethische Aussage, die hier gemacht wird, ist unbedingt
gilltig, zumal sie frei von allen kontingenten Voraussetzungen ist. »Denn rei-
ne, an sich praktische Vernunft ist hier unmittelbar gesetzgebend.« (KpV, A 55)
Diese Tatsache ist fundamental wichtig: Das kritische Paradigma verbietet
es, einem synthetischen Urteil unbedingte Gilltigkeit zuzusprechen, wenn es
nicht rein aus der Vernunft ableitbar ist und sich stattdessen z.B. dadurch
auszeichnet, dass es einer Naturbeobachtung entspringt, d.h. einer zufil-
ligen empirischen Erfahrung. Einer solchen kontingenten Erfahrung unbe-
dingte Giiltigkeit beizumessen, ist grundsitzlich unzulissig, da jede konkre-
te Erfahrung ebenso gut auch eine andere hitte sein konnen. In diesem Ver-
fahren erkennt Kant einen sich ausweitenden naturalistischen Fehlschluss, bei
dem von einem bestimmten >Sein< bzw. einer (individuellen oder kollektiven)
Wahrnehmung, Gewohnheit oder gar einem ideellen Begehren auf ein unbe-
dingtes >Sollen«< geschlossen wird. Damit wiirden Sittlichkeit und Ethik der
puren »Willkiir« unterworfen, weshalb Kant diese »sinnlichen Antriebe« auch
als »pathologisch« klassifiziert (KrV, B 830/A 802). Ein »empirisches Interes-
se« oder eine bestimmte »Neigung« — mag sie vordergriindig moralisch auch
noch so nobel wirken — »zur Wiirde eines obersten praktischen Prinzips« zu
erheben, wiirde »die Menschheit degradieren« und wire »weit gefihrlicher ...,
als alle Schwirmerei, die niemals einen dauernden Zustand vieler Menschen
ausmachen kann« (KpV, A 126). Der kategorische Imperativ zeichnet sich nun
gerade dadurch aus, dass er frei von jedem pathologischen Interesse ist. Das
individuelle Begehren oder auch eine spezifische kollektive Moralitit miis-
sen folglich zuriickstecken, da sie niemals mit der Reinheit des apriorischen
Sittengesetzes aufschliefien konnen.

Wie aber macht man sich dieses von allem Pathologischen unabhingige
und rein formale Gesetz zur Maxime des eigenen Handelns, wenn man durch
keinen natiirlichen Sachverhalt darauf gestofRen wird? Kants Antwort lautet:
mithilfe des Willens.

Es ist tiberall nichts in der Welt, ja (iberhaupt auch aufier derselben zu den-
ken méglich, was ohne Einschrankung fiir gut konnte gehalten werden, als
allein ein guter Wille. [...] Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt,
oder ausrichtet, nicht durch seine Tauglichkeit zur Erreichung irgend eines

14,02.2026, 09:51:48,

97


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Kritik der ethischen Institution

vorgesetzten Zweckes, sondern allein durch das Wollen, d.i. an sich, gut [...].
(GMS, BA1.3)

»Der Wille wird als unabhingig von empirischen Bedingungen, mithin, als
reiner Wille, durch die blofSe Form des Gesetzes als bestimmt gedacht, und dieser
Bestimmungsgrund als die oberste Bedingung aller Maximen angesehen.«
(KpV, A 55) Der reine Wille entpuppt sich daher als das Subjekt des Sittengeset-
zes. Als synthetischer Satz a priori involviert der kategorische Imperativ den
konkreten subjektiven Willen. Er bildet die Schnittstelle von allgemeinem Ver-
nunftgesetz und konkretem menschlichen Handeln. Das Verhiltnis von Sit-
tengesetz und Wille ist ein unmittelbares. Da es sich beim guten Willen folg-
lich um eine transzendentale Kapazitit des Bewusstseins handelt, ist es Kant
somit auch moglich, den naturalistischen Fehlschluss zu vermeiden. Denn
verniinftigerweise kann ich nur das wollen, was unbedingt aus dem Sitten-
gesetz ableitbar ist, denn alles andere, was ich durch die Zuhilfenahme pa-
thologischer Elemente an normativen Aussagen formuliere, brichte enorme
ethische Probleme mit sich, die ich - verniinftigerweise — nicht verantworten
kann.

Kant liefert den Nachweis dafiir anhand einiger Beispiele: Das berithm-
teste unter ihnen betrifft die Frage des Liigens. In einem kurzen Text von
1797, versehen mit dem sprechenden Titel »Uber ein vermeintes Recht aus
Menschenliebe zu liigen, setzt sich Kant mit dem folgenden Postulat ausein-
ander: »Die Wahrheit zu sagen ist eine Pflicht, aber nur gegen denjenigen,
welcher ein Recht auf die Wahrheit hat«.« (Kant 19831, A 303) Fiir Kant steckt in
dieser Aussage ein folgenschwerer Grundirrtum (>Ttp@tov Peidog« [ebd.]).
Denn wie soll man ein Recht auf Wahrheit haben kénnen, wenn wir doch wis-
sen, dass die Wahrheit, d.h. die endgiiltige und inhaltlich bestimmte Wahr-
heit tiberhaupt kein Begriff der reinen Vernunft ist. »Man muf} vielmehr sa-
gen: der Mensch habe ein Recht auf seine eigene Wahrhaftigkeit (veracitas),
d.i. auf die subjektive Wahrheit in seiner Person.« (Ebd.) Wollte man nim-
lich behaupten, dass es moglich wire »objektiv auf Wahrheit ein Recht zu
haben«, dann kime es nur noch »auf seinen Willen anc, also darauf, dass ein
Individuum willentlich anerkennt, »ob ein gegebener Satz wahr oder falsch
sein solle; welches dann eine seltsame Logik abgeben wiirde« (ebd.). Die Idee
der Wahrheit wiirde dann reduziert auf individuelle Uberzeugung und dem-
entsprechend kontaminiert durch pathologische Elemente, da die individuel-
le Uberzeugung ohnehin kontingent und interessengeleitet ist. Gilt allein das
als wahr, was ein Individuum fir wahr hilt, wiirde jedem sittlichen Diskurs,

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

jeder Rechtsprechung und jeder Méglichkeit eines universalen ethischen Akts
ein Riegel vorgeschoben. Individuelle Uberzeugung auf das Niveau des allge-
meinen (Menschen-)Rechts zu erheben, wiirde daher gerade nicht die Ge-
rechtigkeit férdern, sondern die Aushandlung von Gerechtigkeit verunmogli-
chen.’”® Wenn Kant also von der »subjektiven Wahrheit« spricht, dann meint
er damit nicht die subjektive Wahrheit des Individuums, sondern die subjek-
tive Wahrheit des Menschen als Vernunftwesen. Und diese Wahrheit ist eben
nur innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft vorzufinden.

Entsprechend muss sich der Mensch auch angesichts der Frage des Lii-
gens vom kategorischen Imperativ leiten lassen, wenn er sich seines Willens
als eines widerspruchslos guten versichern will. Dies ist aber nicht immer
ganz einfach, wie Kant anhand seines Beispiels veranschaulicht: Nehmen wir
etwa an, ein gesuchter Morder treibe sein Unwesen und eines seiner poten-
ziellen Opfer sei ein guter Freund von mir. Dieser taucht eines Nachts bei
mir auf und berichtet, dass er vom besagten Morder verfolgt wiirde. Der
Freund versteckt sich darauthin bei mir im Haus. Wenig spiter steht dann
auch der gesuchte Mdorder, der den Verbleib meines Freundes erahnt hat, vor
der Tiir und fragt mich, ob ich diesen in jiingster Zeit gesehen habe. Wie
antworten? Der erste Impuls wire sicherlich, den Freund nicht zu verraten.
Aber wire dies nicht ein interessengeleitetes und von daher ein pathologi-
sches Verhalten? Priifen wir mithilfe des kategorischen Imperativs: Kann ich
wollen, dass das Liigen zu einem allgemeinen Gesetz wird, auch wenn es im
Einzelfall eine bestimmte Person schiitzen wiirde? Die Antwort muss lauten:
Nein. Die (Not-)Liige wiirde meinen Freund wahrscheinlich retten (sicher sein
kann ich mir nicht, denn zwischen meiner Liige und den zukiinftigen Taten
des Morders besteht keine notwendige kausale Verbindung [vgl. Kant 19831,
A 306f.]), aber zugleich hitte sie eine ausgesprochen verheerende Wirkung:
»Denn sie schadet jederzeit einem anderen, wenn gleich nicht einem ande-
ren Menschen, doch der Menschheit iiberhaupt, indem sie die Rechtsquelle
unbrauchbar macht.« (Ebd., A 305) Bei der »Rechtsquelle« handelt es sich na-
tiirlich um das universale Sittengesetz aus reiner praktischer Vernunft, das
als Bedingung der Moglichkeit einer verbindlichen sittlichen Ordnung wirkt.
Ganz im Sinne des berithmten Sprichworts wiirde also die einzelne Liige jede
Verlisslichkeit und damit den Sinn jedes geltenden Rechts unterminieren.

Und dennoch ist hier Obacht geboten: Es hat sich jetzt zwar gezeigt, dass
der kategorische Imperativ unbedingt wahr ist, aber damit ist noch lange

13 Vgl. auch die anschauliche Analyse dieses Problems bei Badiou 2015, 19-21.

14,02.2026, 09:51:48,

99


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Kritik der ethischen Institution

nicht gesagt, dass der kategorische Imperativ so zu verstehen sei, dass aus
ihm absolute Wahrheiten abgeleitet werden kénnten. Das Sittengesetz ist
namlich nur als solches wahr. Es zu modifizieren und mit Inhalten zu versehen
bedeuten nimlich, pathologische Elemente hinzuzufiigen. Das heifit, das Re-
sultat dieses Vorhabens hat seinerseits keine apriorische Giiltigkeit. Zur Veran-
schaulichung: Der Satz »Handle so, daf} die Maxime deines Willens jederzeit
zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten konne« (KpV, A
54) ist a priori gilltig; der Satz >Wenn deine Maxime lautet, nicht zu liigen,
dann gilt sie als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung« ist es nicht. Anders
gesagt: In der reinen Vernunft gibt es keine Liige (d.h. auch: sie liigt nie), denn
ihre Begriffe sind entweder analytische Sitze, die notwendig wahr sind, oder
die benannten synthetischen Sitze, die tatsichlich a priori giiltig sind. Die Lii-
ge ist ein Phinomen a posteriori. Der kategorische Imperativ fungiert aber als
das universale Vernunftprinzip zur Beurteilung des Guten (»principium diiudi-
cationis bonitatis« [vgl. Henrich 2001b, bes. 17-28]) und das situative Ergebnis-
urteil, das aus seiner Anwendung resultiert, unterscheidet sich maf3geblich
von ihm, da es nicht unmittelbar gilt, sondern abgeleitet ist und nur situative
Giiltigkeit beanspruchen kann. Das Ganze wird noch einmal deutlich, wenn
wir die Formulierung des kategorischen Imperativs genauer unter die Lupe
nehmen: »[H]andle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wol-
len kannst, daB sie ein allgemeines Gesetz werde.« (GMS, BA 52; Herv. T.M.)
Durch welche Maxime bin ich denn unbedingt dazu aufgefordert, einen Wil-
len im Sinne des Sittengesetzes zu meinem (guten) Willen zu machen? Durch
keine andere als diejenige, die das Sittengesetz als kategorischer Imperativ
selbst bildet!

Um diesen wichtigen Punkt noch zu verdeutlichen, wollen wir uns zwei
Einwinde bzw. Fragen anschauen, die man an Kants Mérder-Beispiel heran-
tragen kann. Zum einen stellt sich nimlich die Frage, warum Kant von der
Frage nach dem Recht auf Wahrheit ohne Umschweife iibergeht zur Frage
nach dem Unrecht der Liige. Bin ich denn in der beschriebenen Situation nur
aufgrund der Frage, die mir der Morder stellt, dazu verpflichtet die Wahrheit
zu sagen? Reicht das kategorische Liigenverbot schon aus, meine Lippen zu
lockern? Schliefilich hitte ich ja auch die Méglichkeit, der Frage auszuwei-
chen, die Tiir zu schliefRen und die Polizei zu rufen. Das macht mich dann
vielleicht nicht zum Helden der Vernunft, aber vielleicht ist diese Alternati-
ve trotzdem nicht ginzlich unverniinftig. Wie dem auch sei, der Punkt ist
der, dass, wenn das situative Derivat des kategorischen Imperativs zwar das
kategorische Ligenverbot ausspricht, damit noch lange nicht die Alternativ-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

losigkeit hinsichtlich der Form, die die Anwendung des Sittengesetzes anzu-
nehmen hat, bewiesen ist.

Um den Sachverhalt zu priifen, konnten wir uns ja auch eine andere Si-
tuation vorstellen, in der ich »einer Beantwortung mit Ja oder Nein nicht aus-
weichen kann« (Kant 1983i, A 304). Kant erwahnt diese mogliche Disposition
und scheint sie auch in seinem Beispiel vorauszusetzen. Formulieren wir sie
trotzdem einmal aus: Wie verhilt es sich etwa, wenn ein (vermeintlicher) Spi-
on in Gefangenschaft gerdt und nun von den Organen der Staatsregierung,
auf deren Befehl hin er gefangen genommen wurde, unter Androhung von
Folter verhort werden soll. Wir setzen nun automatisch voraus, dass es im
Hintergrund ein massives Legitimationsproblem gibt, denn die ganze Situati-
on sagt aus, dass es kein gemeinsames, geschweige denn allgemein geltendes
Recht (z.B. nach Art der UN-Charta) gibt, auf das sich die beteiligten Staa-
ten zu diesem Zeitpunkt geeinigt hitten.™* So oder so, die Verlisslichkeit des
Rechts hat hier ohnehin keine Relevanz, denn angenommen, der vermeintli-
che Spion handelte nun ganz im Sinne des kategorischen Imperativs, so ist
er ja nicht einem geltenden Recht, sondern der »Rechtsquelle« verpflichtet.
Verlangt das Sittengesetz von ihm nun, dass er >seine Leute< ans Messer lie-
fert, weil er dem kategorischen Liigenverbot verpflichtet ist und der prekiren
Situation nicht ausweichen kann? Das kann unmdéglich der Fall sein, denn da-
mit wire folgendes Paradox geschaffen: Durch das vermeiden der Liige wiirde
er zum Verriter an seinen Mitmenschen. Dabei spielt es genauso wenig eine
Rolle, ob mit diesen Mitmenschen sseine Leute< oder jede*r x-Beliebige ge-
meint ist, denn das Sittengesetz spricht auch das unbedingte Verbot des Ver-
rats aus, denn andernfalls wiirde auch hier ein pathologisches Interesse (z.B.
die Selbsterhaltung im Angesicht der Folter) in den kategorischen Imperativ
aufgenommen, was unzulissig ist. Erinnern wir uns daran, was Kant iiber die
»Wahrhaftigkeit« des Menschen als verniinftiges Lebewesen gesagt hat. Die-
se Aussage fuflt nimlich auf einer alternativen (aber eben nicht im Wesent-
lichen verschiedenen) Fassung des kategorischen Imperativs, die Kant in der
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten formuliert: »Handle so, daf3 du die Mensch-
heit, sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden andern, jederzeit zugleich

14 Der Vollstandigkeit halber sei hinzugefigt, dass es natiirlich kein geltendes Recht oh-
ne Unrecht geben kann. Das hier aufgefiihrte Szenario tiberfiihrt daher den rechtli-
chen Absolutheitsanspruch perse. Darliber hinaus gibt es allerdings durchaus so etwas
wie einen »Unrechtstaat« (vgl. Radbruch 1946), in dem z.B. Angriffskrieg, Vélkermord,
Zwangs- bzw. Sklavenarbeit und Pliinderung sich im geltenden >Recht« wiederfinden.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Kritik der ethischen Institution

als Zweck, niemals blof$ als Mittel brauchest.« (GMS, BA 66f.) In der beschriebe-
nen Situation wiirde aber notwendigerweise irgendwer auf ein Mittel zum
Zweck reduziert. Davon aber einmal abgesehen, zeigt sich hier ein viel tiefer
liegendes Problem an: Es ist ndmlich gar nicht geklart, ob itberhaupt eine der
Parteien ganz grundsitzlich fir die Verwirklichung des Sittengesetzes steht
und ob die Elemente Verlisslichkeit und Autonomie in der Situation iber-
haupt auffindbar sind.

Angesichts dieses Sachverhalts lassen sich nun zwei Ergebnisse formu-
lieren: (1) Die Anwendung des kategorischen Imperativs produziert keinen
Prizedenzfall und schon gar nicht einen neuen, modifizierten kategorischen
Imperativ. (2) Allein das Sittengesetz als solches dient der Priifung der ge-
gebenen (Rechts-)Ordnung, nicht aber dient es als normative Handlungsan-
weisung innerhalb einer spezifischen zweckdienlichen und als unverriickbar
angesehenen Rechtsordnung, da es so in seiner Rolle als Rechtsquelle nicht
ernst genommen wiirde. Wo also eine spezifische Ordnung sich als Selbst-
zweck entpuppt, macht das Sittengesetz den Menschen auf seine Wahrhaf-
tigkeit aufmerksam, also auf die Vernunft(-Forderung), die das kontingente
geltende Recht iiberlagert, gerade weil sie die Rechtsquelle bildet. In diesem
Sinne wirkt der autonome Mensch zugleich als das Subjekt der Rechtsquelle,
wodurch er Zweck in sich selbst ist — oder anders gesagt, wodurch ihm die
unverduflerliche Wiirde innewohnt.

Es zeigt sich also, dass eine Tat, ein Gesetz, eine Rechtsordnung oder ei-
ne Ideologie, in der auch nur ein Mensch auf ein Mittel zur Erreichung eines
>hoheren Zwecks« reduziert wird, folglich unsittlich und ethisch im héchsten
Mafe bedenklich ist.”> Das Sittengesetz stellt einen universalen ethischen
Anspruch, der fir alle verniinftigen Wesen gilt, die sich selbst als frei be-
greifen (kdnnten). »Denn da Sittlichkeit fir uns blof3 als fur verniinftige We-
sen zum Gesetz dient, so muf sie auch fiir alle verniinftige[n] Wesen gelten
[...].« (GMS, BA 99f.) Dazu ist es unabdingbar, wie Kant feststellt, dass »die
Freiheit als Eigenschaft des Willens aller verniinftigen Wesen bewiesen wer-
de[...]« (GMS, BA 100). Auch diesem Beweis kann man sich erneut gut durch
ein Beispiel nihern, das aus der Feder Kants stammt. Dieses weist zudem
eine grofRe Ahnlichkeit zu unserem Beispiel mit der angedrohten Folter auf.
Auflerdem finden wir in ihm das Kernelement der kantischen Ethik wieder,

15 In diesem Zusammenhang sei noch einmal an das bizarre Beispiel des >Feindstraf-
rechtscerinnert. Siehe Kapitel I, Anm. 50.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

das ihr die Bezeichnung Pflichtethik bzw. deontologische Ethik eingebracht
hat. Es stammt aus der Kritik der praktischen Vernunft:

Setzet, daf jemand von seiner wollistigen Neigung vorgibt, sie sei, wenn
ihm der beliebte Gegenstand und die Gelegenheit dazu vorkdmen, fir ihn
ganz unwiderstehlich: ob, wenn ein Galgen vor dem Hause, da er diese Gele-
genheit trifft, aufgerichtet ware, um ihn sogleich nach genossener Wollust
daran zu kniipfen, er alsdenn nicht seine Neigung bezwingen wiirde. Man
darf nicht lange raten, was er antworten wirde. Fragt ihn aber, ob, wenn
sein Fiirst ihm, unter Androhung derselben unverzégerten Todesstrafe, zu-
mutete, ein falsches Zeugnis wider einen ehrlichen Mann, den er gerne un-
ter scheinbaren Vorwianden verderben mochte, abzulegen, ob er da, so grofs
auch seine Liebe zum Leben sein mag, sie wohl zu iiberwinden fiir méglich
halte. Ob er es tun wiirde, oder nicht, wird er vielleicht sich nicht getrauen
zu versichern; dafd es ihm aber moglich sei, mufs er ohne Bedenken einrdu-
men. Er urteilet also, dafs er etwas kann, darum, weil er sich bewuf3t ist, dafy
eressoll, und erkenntin sich die Freiheit, die ihm sonst ohne das moralische
Gesetz unbekannt geblieben wiare. (KpV, A 54)

Bevor wir uns der Analyse dieses Beispiels widmen, sei sogleich auf eine mog-
liche Verstindnisschwierigkeit hingewiesen, die nicht zuletzt auf Kants eige-
ne Rhetorik zuriickzufithren ist. Denn die Art und Weise, wie Kant hier die
Anwendung des kategorischen Imperativs prasentiert, kann dazu verleiten,
das Sittengesetz mit inhaltlichen Bestimmungen aufzuladen, die es aber de
jure (d.h. hier tatsichlich durch sich selbst als Rechtsquelle) gar nicht haben kann.
Damit ist gemeint, dass dieses Beispiel zu implizieren scheint, dass die se-
xuelle Lust jederzeit ein pathologisches Interesse darstellt. Wir werden aber
sogleich sehen, dass dies nicht der Fall ist. Aber der Reihe nach. Kliren wir
zunichst die Bedeutsambkeit seiner Aussagen iiber das Sollen.

Auch in Kants Beispiel geht es um Verrat. Wir konnen das Szenario also
sehr genau beurteilen und stellen mit Kant zusammen fest, dass die Person,
die hier in eine prekire Lage gebracht wurde, mit Riicksicht auf das Sitten-
gesetze zu dem Schluss kommen muss, dass der Verrat ausgeschlossen ist.
Nun setzt dieses Beispiel allerdings nicht voraus, dass diese Person sich des
kategorischen Imperativs klar bewusst ist. Die Person ist sich lediglich ei-
ner Maglichkeit bewusst, nimlich der Moglichkeit, ihr eigenes pathologisches
Interesse, d.h. ihren Drang zur Selbsterhaltung, hintanzustellen. Die Person
gerit also gerade dadurch in die prekire Lage, da sie weif3, dass sie den ehr-
lichen Mann nicht verraten soll. Dieses Sollen driickt nun eine Pflicht aus,

14,02.2026, 09:51:48,

103


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Kritik der ethischen Institution

die mit dem Komplex aus angedrohter Todesstrafe und Selbsterhaltung kol-
lidiert. Hitte die Person kein Bewusstsein von dieser Art Pflicht, geriete sie
also gar nicht erst in diese prekire Lage. Das Sollen ist allerdings kategorisch
und daher unumginglich fiir eine verniinftige Person.’® Mit dem Bewusstsein
des Sollens muss der verniinftigen Person aber auch klar sein, dass dieses Ur-
teil ein mogliches ist und tatsichlich umgesetzt werden kann. Nichts anderes
driickt die einprigsame Formel >Du kannst, denn du sollst!« aus.

Im letzten Satz des oben zitierten Abschnitts weist Kant nun darauf hin,
dass die Befihigung zu diesem Urteil nur durch die apriorische Giiltigkeit des
smoralischen Gesetzes« moglich ist. Dass die Person erkennt, dass sie den
ehrlichen Mann nicht ans Messer liefern soll, hingt daher nicht mit einer ne-
belhaften Intuition oder einem in der menschlichen Natur angelegten >Ge-
rechtigkeitssinn« zusammen, sondern fuflt auf dem a priori giiltigen Sitten-
gesetz, denn dieses gilt natiirlich auch dann, wenn ich mir seiner gar nicht
bewusst bin (oder wenn ich Kant nicht gelesen habe). Anders gesagt, das Sit-
tengesetz ist selbst die Bedingung der Moglichkeit dessen, was vordergriin-
dig wie eine Intuition oder ein natiirlicher Gerechtigkeitssinn humanistischer
Provenienz erscheinen mag. Aber man darf nicht vergessen, dass wir uns
hier nicht in einem wie auch immer gearteten >Naturzustand« jenseits allen
(Selbst-)Bewusstseins und jenseits der symbolischen Ordnung bewegen. Eine
Interpretation der kantischen Sittlichkeitslehre, die von der Dimension des
Symbolischen absieht, macht sich eines schidlichen Reduktionismus schul-

dig.

Exkurs V: Da auch dieser Punkt ausgesprochen wichtig ist, wollen wir ihn noch
etwas vertiefen. Interessanterweise lasst sich ndmlich beobachten, dass die Kri-
tik an dieser Idee von Intuition oder natiirlichem Vermogen z.B. auch von Hegel
aufgenommen und prazisiert, gleichzeitig aber von einem seiner ebenfalls sehr
einflussreichen Zeitgenossen, nimlich Schleiermacher, in den Wind geschla-
gen wurde. Hegel folgt Kant, wenn er festhilt, dass der »sogenannte gesunde
Menschenverstand«dem Menschen»verninftig durchs Leben durchhilft«, daer
»richtige Standpunkte« einnehmen kann (Hegel 1986r, 30f.). »Aber wirklich hat
auch der Mensch nur solches Zutrauen zu ihrer Wahrheit, weil ihn das Absolu-
te in einem Cefiithl dabei begleitet und dies ihnen allein die Bedeutung gibt.«

16 Wir prazisieren: Eine Person kann natirlich auch um ihr verniinftiges Bewusstsein ge-
bracht werden, indem sie z.B. noch vor der hier skizzierten Situation durch Folter ge-
brochen oder durch Rauschmittel, Manipulation und dergleichen beeinflusst wird.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

(Ebd., 31) Unter dem Absoluten versteht Hegel hier die Vernunft, die er—in An-
schluss an Kant—als diejenige Instanz interpretiert, die die Antinomien, d.h. die
Paradoxa bzw. Widerspriiche, die der Verstand produziert, aufhebt, ohne dabei
eine der beiden Positionen der anderen unterordnen zu mussen (vgl. Vieweg
2019, 185-187). Wir haben diese Aufhebung anhand des kategorischen Impera-
tivs beobachten konnen als wiraufdas Paradox von kategorischem Liigenverbot
und gleichsam kategorischem Verbot des Verrats gestofden sind. Im vernunft-
gemafien Satz des kategorischen Imperativs ist der Widerspruch beider aufge-
hoben, ohne dass eines der beiden Verbote seine Giiltigkeit angesichts des an-
deren verlieren wiirde. Wenn Hegel nun den Wert des »gesunden Menschen-
verstandes« und des »Gefiithls« durchaus wiirdigt, dann tut er dies analog zu
Kant, indem er auf die apriorische Giiltigkeit des Sittengesetzes verweist, das er
zurecht unter dem Begriff der Vernunft subsumiert. Damit ist allerdings nicht
gesagt, dass das Gefiihl per se absolute Giiltigkeit beanspruchen kann. In seiner
Zeit als Professor in Berlin wird er sich daher gegen die >Gefiihlstheologie« sei-
nes Kollegen Schleiermacher aussprechen, fiir den das »Gefiihl schlechthinni-
ger Abhangigkeit« (Schleiermacher 2008, 44) zum absoluten Angelpunkt sei-
ner Religionsphilosophie wird. Allein der Zusatz der >Abhéngigkeit< veranlasst
Hegel zu einer radikalen Polemik, wenn er Schleiermacher entgegenhalt, dass,
sofern das Gefiihl schlechthinniger Abhangigkeitdoch den frommen, religiosen
Menschen auszeichne, wohl ein »Hund der beste Christ« (Hegel 1986x, 58) sein
misse. Schleiermacher wird daraufhin den Kontakt zu Hegel abbrechen. Das ist
umso bedauerlicher, da Schleiermacher sich dadurch selbst eine valide —wenn
auch polemische — Kritik an seinem Denken vorenthilt, die mafigeblichen Ein-
fluss auf seine Religionsphilosophie hdtte nehmen kénnen. Schliefilich handelt
essich bei Schleiermacherum einen dereinflussreichsten modernen protestan-
tischen Religionsphilosophen und Dogmatiker.

Kommen wir nun also zum ersten Abschnitt des Zitats. Im »Apolog vom Gal-
gen« (Zupancéi¢ 2001, 102) bringt Kant die Androhung der Todesstrafe nicht
mit dem Verrat, sondern mit der sexuellen Lust in Verbindung. Fir Kant ist
es selbstverstindlich, dass die Person, angesichts der Todesdrohung, auf die
sexuelle Befriedigung verzichten wiirde. So selbstverstindlich, dass er bei sei-
nen Leser*innen voraussetzt, dass sie zum gleichen Schluss kommen. Aber
entspricht dies denn notwendigerweise dem kategorischen Imperativ?
Alenka Zupandi¢ hat gezeigt, dass Kant hier seiner eigenen Erkenntnis
untreu wird, weshalb es nétig ist, Kant gegen Kant zu lesen (vgl. zum Folgen-

14,02.2026, 09:51:48,

105


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Kritik der ethischen Institution

den ebd., 102-104). Das Problem ist pikant. Denn man muss doch zugeben,
dassich, wiirde ich der Liebesnacht aufgrund der Todesdrohung entsagen, ein
pathologisches Interesse — einmal mehr ist es die Selbsterhaltung — zu mei-
ner Maxime machen witrde. Ich wiirde schlief}lich dem nachgeben, was Freud
das »Lustprinzip« nennt. Dieses Lustprinzip (gelegentlich auch als Unlust-
prinzip bezeichnet) besagt, dass ein Lebewesen natiirlicherweise zur Homdo-
stase tendiert. Was ist damit gemeint? Freud versteht den psychosomatischen
Komplex gewissermaflen analog zum Energieerhaltungssatz, um auf diese
Weisen den >Haushalt< der psychischen Energie quantifizierbar und dadurch
wissenschaftlich-psychologisch handhabbar zu machen (vgl. Freud 1987b; La-
can 2015d, 182-195). Wenn nun das Gleichgewicht dieser Energie z.B. durch
Gewalteinwirkung von aufen oder innen (man denke an den Begriff des Uber-
Ichs) gestort wird, tendiert die Energie letztlich wieder zu einem Ausgleich
der Spitze, die z.B. ein starker Schmerz oder ein Schock hervorgerufen hat.
Der jeweilige Extremfall veranschaulicht dies sehr gut: Wiirde der zugefiig-
te Schmerz, z.B. bei einer (ohnehin schon mehr als fragwiirdigen) aus dem
Ruder laufenden Folter, nicht unterbrochen, sondern immer nur verstirke, re-
agiert der psychosomatische Komplex z.B. mit Ohnmacht bzw. Bewusstlosig-
keit. Beim psychischen Schock findet der Ausgleich z.B. durch Verdringung
und/oder Sublimierung statt.

Da das Lustprinzip nun auch fiir das verniinftige Lebewesen gilt, stellt
sich die folgende Frage: Handele ich dem Sittengesetz entsprechend, wenn
ich dem Lustprinzip nachgebe und auf die Liebesnacht verzichte, dafiir aber
dem Galgen entkomme? Die Antwort lautet natiirlich: Nein, tue ich nicht.
Dies lasst sich einfach iiberpriifen: Kann ich denn wollen, dass die Maxime
meines Handelns, nimlich dem Lustprinzip zu folgen, zu einem allgemeinen
Gesetz wiirde? Verniinftigerweise kann ich das natiirlich nicht wollen. Greifen
wir noch einmal auf das Beispiel mit dem Spion zuriick und stellen uns vor,
einer >seiner Leute« zu sein: Ich kann folglich verniinftigerweise nicht wol-
len, dass der gefangene Spion dem Lustprinzip nachgibt, nicht weil dadurch
mein Leben in Gefahr wire (das wire wieder nur ein pathologisches Inter-
esse), sondern weil mir das Sittengesetz vorschreibt, jeden Menschen (und
das schlief3t ihn, aber auch mich mit ein) allein als Zweck, nicht als Mittel
zu betrachten. Anders gesagt, entschldsse ich mich dementgegen zum altru-
istischen Selbstopfer, stellt sich wieder die Frage, ob dies nicht auch auf ein
pathologisches Interesse zuriickgeht: Rette ich dem anderen (méglicherwei-
se) das Leben, indem ich meines gebe, weil ich z.B. nicht mit der Schuld leben
konnte, dass er oder sie fiir mich gestorben wire? Oder opfere ich mich, weil

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

sein oder ihr Verlust fiir mich das ganze Unternehmen infrage stellen wiirde,
was nur anzeigen wiirde, dass dieses eben nicht im universalen Sinne sitt-
lich, sondern interessegeleitet wire? Das Sittengesetz fordert von mir nicht
weniger als vom Spion, nimlich dass ich das Unertragliche ertrage und dem
Lustprinzip nicht nachgebe. Zupanc¢i¢ formuliert das analoge Ergebnis fir
das Beispiel der prekiren Liebesnacht:

Entscheidet man sich lieber fiir den Tod als fir den Verzicht auf die Lust,
dann nicht etwa, weil man unfihig ist, auf die Lust zu verzichten, sondern
weil die Wahl der Lust unter den gegebenen Bedingungen die einzige Mog-
lichkeitist, seine Fahigkeiten zum Verzicht auf die Lust (das Lustprinzip) un-
ter Beweis zu stellen. Folgt man Kants Vorschlag (und verzichtet auf die Lie-
besnacht), dann entscheidet man sich fiir das Lustprinzip als letztes Prinzip
seines Handelns. [...] Man entscheidet sich also fiir die Liebesnacht nicht aus
Lust, sondern, wie es heif’t aus Prinzip oder auchsaus Pflicht«. (Zupanéi¢ 2001,
104)

ZupancCi¢s Argumentation zeigt noch einmal, worin die Wahrhaftigkeit des
kategorischen Imperativs besteht. Der Verweis auf die Pflicht ist hier ent-
scheidend. Sie erinnert daran, wie prazise die Pflicht in Anschluss an Kant
gefasst werden muss. Die Bestimmung der Pflicht ist dabei ausgesprochen
pragnant und es verwundert daher umso mehr, dass Kant sie selbst gelegent-
lich aus den Augen verliert. Auf welche Weise die Pflicht im Sinne der reinen
praktischen Vernunft verstanden werden muss, lisst sich anhand eines Ab-
schnitts aus der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten erliutern, in der Kant
den besagten Drang zur Selbsterhaltung thematisiert.

Dagegen, sein Leben zu erhalten, ist Pflicht, und (iberdem hat jedermann
dazu noch eine unmittelbare Neigung. Aber um deswillen hat die oft dngst-
liche Sorgfalt, die der grofite Teil der Menschen dafiir tragt, doch keinen in-
neren Wert, und die Maxime derselben keinen moralischen Gehalt. Sie be-
wahren ihr Leben zwar pflichtmifig, aber nicht aus Pflicht. (GMS, BA of.)

Dass Kant hier die Pflicht zur Bewahrung des eigenen Lebens anspricht,
wirkt befremdlich Angesicht unserer bisherigen Erkenntnisse tiber den
kategorischen Imperativ. Kant, der zu dem Zeitpunkt, wo er diese Zeilen
schreibt, noch relativ am Anfang seiner moralphilosophischen Arbeiten steht,
spricht hier scheinbar einem abgeleiteten Urteil absolute Giiltigkeit zu. Fiir
uns kénnen wir aber festhalten, dass das implizite naturalistische Paradigma
der Selbsterhaltung gerade nicht »aus Pflicht«, also aus dem unbedingten Be-

14,02.2026, 09:51:48,

107


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Kritik der ethischen Institution

wusstsein des Anspruchs des Sittengesetzes, hervorgeht und daher keine der
aus ihm abgeleiteten Maximen auf der Hohe des Sittengesetzes ist. Abseits
davon aber veranschaulicht die Textstelle deutlich die Analogie zwischen dem
Konzept des pathologischen Interesses und dem freudschen Lustprinzip.
Die sinnvolle und logische Kernaussage des Abschnitts aber formuliert
Zupan¢i¢: Wenn das verniinftige Wesen im Sinne des Sittengesetzes han-
deln will, dann reicht es offensichtlich nicht aus, einfach pflichtmdifSig zu han-
deln, sondern es muss pflichtmifSig und aus Pflicht handeln (wollen) (vgl. Zu-
pandi¢ 2001, 28). Natiirlich kann es sein, dass ich pflichtgemif im Sinne des
Lustprinzips, das als Agenten der Selbsterhaltung fungiert, handele. Allein
pflichtmaf3ig lasst sich ferner auch im Sinne eines geltenden, kontingenten
Rechts handeln. Aber »pflichtmifiig und aus Pflicht« (KpV, A 144; Herv. T.M.)
kann nur bedeuten, den kategorischen Imperativ als solchen zum vernunft-
gemifRen Prinzip des Handelns zu machen (vgl. MS II, A 22). Hier begegnet
uns erneut das von Hegel immer wieder hervorgehobene Vermégen der Ver-
nunft, Antinomien und Widerspriiche aufzuheben. Das Sittengesetz darf nie-
mals mit einem historisch-kontingenten, geltenden Recht verwechselt wer-
den. Als Rechtsquelle iiberlagert es jede kontingente Ordnung. »Das Sittliche
ist im Grunde ein Supplement, ein UberschufS.« (Zupanéi¢ 2001, 28) Das Sit-
tengesetz produziert einen Rest, der symbolisch nicht festgehalten werden
kann, um in einer kontingenten Ordnung ein fir alle Mal untergebracht zu
werden. Dies lisst sich wunderbar anhand eines weiteren Beispiels von Kant
erliutern, in dem dieser die »Pflicht gegen sich selbst« (KpV, A 282) thematisiert.
Gegen Ende der Kritik der praktischen Vernunft greift Kant auf das Beispiel
der Seenotrettung zuriick (eine in Zeiten der sogenannten >Fliichtlingskrise«
hochaktuelle Fragestellung). So schreibt Kant, dass »unsere Hochschitzung,
»da jemand, mit grofter Gefahr des Lebens, Leute aus dem Schiffbruche zu
retten sucht, gerade der Pflicht gegen sich selbst gilt (ebd.). Und obwohl Kant
festhilt, dass diese Pflicht »hier etwas Abbruch zu leiden scheint« (ebd.), be-
gegnen wir hier dem dialektischen Charakter des Sittengesetzes in Reinkul-
tur. Denn man muss das »gegen sich selbst« im doppelten Wortsinn verste-
hen: Der Seenotretter handelt einerseits gegen sich selbst, indem er sein Lust-
prinzip iiberwindet, aber andererseits geht die Pflicht, der gemiR er handelt,
zugleich gegen ihn selbst, d.h. diese Pflicht ist auch auf ihn gerichtet, weil er
selbst ein Vernunftwesen und damit nicht nur Subjekt, sondern auch Objekt
(Zweck) des Sittengesetzes ist. Betrachtet man diesen dialektischen Charak-
ter etwas genauer, so scheint sich darin auch - zumindest in theologischer
Perspektive — eine modifizierte und von daher dialektische Anthropologie Lu-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

thers widerzuspiegeln. Das bezeugt Kant gewissermafien selbst: »Der Mensch
ist zwar unheilig genug, aber die Menschheit in seiner Person mufd ihm heilig
sein.« (KpV, A 155) Erst unter dem Sittengesetz zeigt sich der Mensch als >Siin-
der und Gerechter zugleich<. Denn als verpflichtend ist das Sittengesetz rein
und nicht pathologisch, aber indem es den einzelnen Menschen involviert,
ist es zugleich pathologisch (wir kommen im nichsten Abschnitt auf dieses
Verhiltnis zuriick). Insofern ist dieses Verhiltnis aber nicht als substanzonto-
logische Bestimmung zweier abstrakter Seinsweisen des Menschen zu verste-
hen, vielmehr muss es als dialektische Vermittlung begriffen werden: In der
Aktualitit seiner Autonomie begreift sich der Mensch als »unheilig genug«
und »heilig« und hebt auf diese Weise die abstrakte Trennung der Relata auf.

Exkurs VI: Im Zusammenhang mit dem dialektischen Charakter des Sittenge-
setzes sei auch — noch einmal theologisch —an Jesu Imperativ in Lk 9,23-25 er-
innert: »Zu allen sagte er: Wer mein Jiinger sein will, der verleugne sich selbst,
nehme taglich sein Kreuz auf sich und folge mir nach. Denn wer sein Leben ret-
ten will, wird es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen verliert, der
wird es retten. Was nlitzt es einem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt,
dabei aber sich selbst verliert und Schaden nimmt?« Die Ethik Jesu ist radikal,
weil sie alle Strukturmerkmale des Sittengesetzes aufweist (dieser Sachverhalt
wird uns bei Hegel erneut begegnen, siehe Kapitel 111.6).

Ahnlich drastisch wie Jesu Forderung wirkt es heute, wenn Jean Ziegler sich an-
gesichts der »kannibalischen Weltordnung« des Kapitalismus unter Berufung
auf Kant an die Offentlichkeit wendet: »Die Unmenschlichkeit, die einem an-
deren angetan wird, zerstort die Menschlichkeit in mir¢, hat Immanuel Kant ge-
schrieben. Der moralische Imperativ ist in uns allen. Es geht darum, ihn wach-
zurufen, den Widerstand zu mobilisieren, den Kampfzu organisieren.« (Ziegler
2018,122)

Wie Zupanci¢ zeigt, erweist sich das Sittengesetz in diesem ganzen Komplex
als ein Uberzihliges, das weder auf das eine noch das andere Urteil reduziert
werden kann. Kein geltendes Recht kénnte die Ambivalenz dieses Uberschus-
ses, diesen >Rest, den das Sittengesetz produziert, autheben.

Indem nun das Sittengesetz diesen verniinftigen, dialektischen, iiberzih-
ligen Charakter aufweist, hat es eine drastische Auswirkung auf das Subjekt,
das sich (notwendigerweise) unter ihm wiederfindet. Das Sittengesetz bildet
in diesem Zusammenhang nimlich das Medium der echten, realen (Hegel
wiirde sagen: der wirklichen) Subjektivation: Durch die Wirkung des impe-

14,02.2026, 09:51:48,

109


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Kritik der ethischen Institution

rativischen Charakters des Sittengesetzes wird das Subjekt zum gespaltenen
Subjekt im Sinne der lacanschen Theorie (vgl. zum Folgenden Zupancic¢ 2001,
36-38). Diese Spaltung weist erneut den iiberzihligen Charakter der dialek-
tisch verfassten Vernunft auf. Denn das Subjekt ist nicht etwa aufgespalten,
weil das Sittengesetz von ihm fordert, seine >ungespaltene Seite, die dem
Lustprinzip folgen will, zu entsagen. Es verhilt sich vielmehr so, dass das sei-
ner selbst bewusste Subjekt, auf zwei Aspekte seiner selbst reflektiert: Zum
einen reflektiert es auf sich selbst als ungespaltenes Subjekt des Lustprin-
zips,”” zum anderen auf sich selbst als gespaltenes Subjekt, das durch die
Reflexion auf das ungespaltene Subjekt des Lustprinzips, mit dem es iden-
tisch ist, sich tberhaupt erst als gespaltenes erkennt. Dies mag widerspriich-
lich klingen, doch darf nicht vergessen werden, dass die Logik des Selbstbe-
wusstseins hier eine Gleichzeitigkeit und Identitit der Terme erfordert, da
andernfalls gar nicht erst von Selbstbewusstsein die Rede sein konnte.'® »Die
Spaltung des Subjekts der praktischen Vernunft ist die Spaltung zwischen
dem pathologischen Subjekt und dem gespaltenen Subjekt.« (Zupancic¢ 2001,
37)” Diese Spaltung ist von grofier Bedeutung, denn in ihr verwirklicht sich
die eigentliche Freiheit des Subjekts.

Es hat sich also gezeigt, dass der Mensch als Vernunftwesen nicht durch
snatiirliche Veranlagungen« determiniert ist. Es versteht sich von selbst, dass
er sehr wohl durch spezifische Bediirfnisse bestimmt ist (und in gewisser
Weise auch determiniert, denn ich bin z.B. nicht so frei, dass ich sagen kénn-
te, ich hdre nun auf zu atmen, aber entscheide mich einfach dafiir, trotzdem
nicht zu ersticken), aber er wird nicht notwendigerweise von ihnen diktiert.
Dadurch also, dass der Mensch fihig ist, dem Lustprinzip zu entsagen, stellt

17 Lacan macht deutlich, dass es sich bei diesem Subjekt des Lustprinzips trotzdem
um ein Subjekt handelt, allerdings haben wir es hier mit einer »azephalen Subjek-
tivierung, einer Subjektivierung ohne Subjekt« zu tun (Lacan 2015d, 193; vgl. ebd.,
177f189f).

18 Wirvertiefen die Analyse des Selbstbewusstseins in Kapitel I11.1.

19 Hier wird aufRerdem der hegelsche Charakter von Zupanci¢s Argument deutlich. Das
besagte Verhiltnis des gespaltenen Selbstbewusstseins, das sich als Einheit von »Ver-
nunft« und »Sinnlichkeit« begreift, beschreibt Hegel im Kapitel tiber die »moralische
Weltanschauung« in der Phdnomenologie des Geistes (vgl. PhG, 445f.): »Solche Einheit
erst ist die wirkliche Moralitat, denn in ihr ist der Gegensatz, wodurch das Selbst Be-
wufdtsein oder erst wirkliches und in der Tat Selbst und zugleich Allgemeines ist, ent-
halten [...].« (PhG, 446)

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

er sein Vernunftvermogen unter Beweis, wodurch er sich vom Tier mafigeb-
lich unterscheidet: »Nun findet der Mensch in sich wirklich ein Vermdgen,
dadurch er sich von allen anderen Dingen, ja von sich selbst, so fern er durch
Gegenstinde affiziert wird, unterscheidet, und das ist die Vernunft.« (GMS,
BA 107f.) Das verniinftige Wesen als gespaltenes Subjekt hat in diesem Sin-
ne »zwei Standpunkte«, deren >Synthese« es bildet. Diese Synthese bildet es
»einmal, so fern es zur Sinnenwelt gehért, unter Naturgesetzen (Heterono-
mie), zweitens, als zur intelligiblen Welt gehorig, unter Gesetzen, die, von der
Natur unabhingig, nicht empirisch, sondern blof3 in der Vernunft gegriindet
sind« (GMS, BA 108f.) und die Autonomie implizieren. Durch die Teilhabe an
beiden Standpunkten beweist sich die Freiheit des Subjekts. Denn die Frei-
heit als Autonomie wire selbst ein leeres Phinomen ohne einen Gegenstand
in der heteronomen »Sinnenwelt«. Kant selbst fasst den Gedanken in einem
pragnanten Absatz zusammen:

Und so sind kategorische Imperativen moglich, dadurch, daf? die Idee der
Freiheit mich zu einem Gliede einer intelligiblen Welt macht, wodurch,
wenn ich solches allein wire, alle meine Handlungen der Autonomie des
Willens jederzeit gemaf sein wiirden, da ich mich aber zugleich als Glied
der Sinnenwelt anschaue, gemaf sein sollen, welches kategorische Sollen ein
synthetischer Satz a priori vorstellt [...]. (GMS, BA 111)

In diesem Satz steckt aber auch noch etwas mehr, wie Slavoj ZiZek betont (vgl.
zum Folgenden Zizek 2009, 20-23): Wire ich namlich allein ein Glied der intel-
ligiblen Welt (d.h. ein Teil des »blof3 Gedachten<, dem Gebiet der Noumena bzw.
»Noumenen«, wie Kant an anderer Stelle schreibt [vgl. KrV, B 409-413]), dann
wiirde ich gerade nicht wahrhaft frei sein. Stattdessen ware ich in Wahrheit
absolut unfrei, da »alle meine Handlung« nun »der Autonomie des Willens
jederzeit gemaf} sein wiirden«. Mein Wille wire dann jederzeit im Einklang
mit dem kategorischen Imperativ. Anders gesagt, mein Wille wire durch das
Sittengesetz determiniert und demnach alles andere als ein freier Wille. De-
terminiert wire ich auch, wie wir gesehen haben, wenn ich allein Glied der
Sinnenwelt, der Phaenomena, wire. Denn das hiefe, ich wire ohne Selbstbe-
wusstsein und Vernunft dem Gesetz der Natur unterworfen. Zizek bringt es
auf den Punkt: »Our freedom persists only in a space between the phenomenal and
the noumenal .« (Zizek 2009, 23)

Man kann die Wichtigkeit dieses Sachverhalts nicht genug betonen. Mit-
hilfe der Methode der Transzendentalphilosophie, deren Weg iiber die Kritik
der reinen Vernunft zur Kritik der praktischen Vernunft fihrt, gelingt es Kant, die

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2

Kritik der ethischen Institution

Freiheit des verniinftigen Wesens zu beweisen. In dem »Du sollst« der reinen
praktischen Vernunft verwirklicht sich die Freiheit und taucht als iiberzihli-
ges Element des Vernunfturteils auf, das weder auf den Bereich der Phino-
mene (des Seins), noch auf den Bereich der Noumena (des Denkens) redu-
ziert werden kann, sondern beide synthetisiert, wodurch sie iiberhaupt erst
als solche ins Bewusstsein treten. Kant selbst ist sich seiner Entdeckung sehr
wohl bewusst, was sich darin widerspiegelt, dass er ihr einen Namen gibt.
So spricht er vom »Faktum der Vernunfi« (vgl. KpV, A 56). Mit Faktum ist hier
allerdings nicht eine Tatsache im Sinne eines »factum brutum« gemeint, son-
dern Faktum ist hier das »Wort fiir eine Tat oder Handlung« im Sinne einer
simputatio facti«, d.h. einer »Zurechnung« (Lohrer 2004, 187). »Das Faktum der
Vernunft wire daher nicht eine Tatsache, auf die die Vernunft stéf3t, sondern
eine Tat oder Handlung der Vernunft (genitivus subjectivus), die sie vollbringt.
Diese Tat ist der Akt der sittlichen Gesetzgebung, dessen Resultat das Be-
wusstsein des Sittengesetzes ist.« (Ebd.; vgl. Willaschek 1991; Willaschek 1992,
bes. 174-193)

Wir dirfen nun allerdings eines nicht aus den Augen verlieren: Das Fak-
tum der Vernunft beweist zwar die Freiheit des Menschen, aber hiermit sind
wir noch nicht iiber das reine >Du sollst< hinausgelangt. Es stellt sich schlief3-
lich die Frage, wie aus dem Sollen nun nicht nur der gute Wille, sondern auch
der reale ethische Akt werden kann, der sich nicht auf den Bereich des Aprio-
ri beschrankt. Anders ausgedriickt: Was motiviert das verniinftige Subjek,
vom Gesetzgebungsakt der Vernunft zum realen ethischen Akt itberzugehen?
Kants Argumentation scheint an diesem Punkt plétzlich etwas trige zu wer-
den, was ihm dann u.a. auch von Hegel in dessen frithen Werken vorgehalten
wird. Denn der Losungsversuch, den Kant anbietet und den wir uns als nichs-
tes anschauen wollen, weist einige Schwichen auf und die Argumentation des
Konigsbergers bleibt hinter ihrer gewohnten Schirfe zuriick.

Exkurs VII: Bevor wir zum néchsten Abschnitt iibergehen, wollen wir noch ei-
nem moglichen Missverstindnis vorbeugen, dass sich aus dem hier oft ge-
brauchten Begriff vom >verniinftigen Wesen« ergeben kann. Denn es mag die
Frage auftreten, wie es nun umdiejenigen Wesen steht, die sich nicht (oder noch
nicht, wie es z.B. fiir das Kleinkind gilt) ihrer Vernunft bedienen kénnen. Auch
hier beugt das Sittengesetz jedem Gedanken einer Abstufung der Lebewesen
vor. Kann ich verniinftigerweise wollen, dass eine Maxime die besagen wiirde,
dass das Kleinkind oder der geistig Behinderte einen sgeringeren Wert<als der

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

(schon) verniinftige Mensch haben miissten, zu einem allgemeinen Gesetz ge-
macht wiirde? Wohl kaum! Denn zum einen war ich selbst einst ein Kleinkind
und damit angewiesen auf die Fiirsorge anderer Menschen, zum anderen ist es
nicht ausgeschlossen, dass auch ich, z.B. durch einen Unfall, zu einem geistig
Behinderten werde und ein weiteres Mal auf die Fiirsorge meiner Mitmenschen
angewiesen bin. Aber ich brauche gar nicht so weit gehen und mein eventuel-
les Eigeninteresse hier ins Spiel bringen, eben weil der kategorische Imperativ
mich schon langst in die Pflicht genommen hat, wie wir oben gesehen haben.
Dariiber hinaus ist es lohnenswert, sich zu vergegenwartigen, dass Kant seine
Gedanken vor dem historischen Hintergrund formuliert, in dem die allgemei-
nen Menschen- und Biirgerrechte formuliert wurden. Entsprechend schreibt
Kant z.B. im § 18 der Metaphysik der Sitten Giber das »Elternrecht«, in dem es um
die Pflicht der Eltern gegeniiber dem Kind »als Person« geht (vgl. MS I, AB 111-
115). Vor dem aufklarerischen Diskurs der allgemeinen Menschenrechte lasst
sich dieses >Elternrecht< ausweiten: Die Pflicht gegeniiber meinem Nachsten
betrifft die ganze (mdgliche) Menschheitsfamilie. Der >Generationsvertrag< (im
weitesten Sinne des Wortes) ist daher nicht einfach eine Sache des Rechts, son-
dern der Sittlichkeit.”° Wir werden diesen Gedanken in Kapitel Il1.4 vertiefen.

3. Ein wenig Moraltheologie zur Motivation

Man muss zugeben, dass die kritische Philosophie dem Menschen einiges ab-
verlangt. Auf die Frage, was er wissen konne, gibt sie die erniichternde Ant-
wort, dass ontologische Letztaussagen schon einmal nicht dazu gehéren, er
sich aber gliicklich schitzen kénne, wenn er Freude an Mathematik hat. Auf
die Frage, was er tun solle, gibt sie die ambivalente Antwort, dass sich zwar
ein fester Halt fiir das Wissen finden ldsst, dieser sich aber als praktisch-phi-
losophischer bzw. ethischer Imperativ entpuppt, der ihn vollkommen in die
Pflicht nimmt und sich gegen seine weltlichen Neigungen richtet. Wie kann
man da erwarten, dass das Lustwesen Mensch sich diese apriorische Giltigkeit
zu Herzen nimmt und sein Leben dementsprechend gestaltet? Kant wittert
diese Problematik und wendet sich ihr bereits im letzten Teil der Kritik der

20 Entsprechendes gilt daherauch fiir dhnliche vertragsartige Rechtsphanomene wie z.B.
das Erbrecht. Die gangige Praxis des Erbrechts wiirde vor dem Sittengesetz nicht be-
stehen konnen. Siehe auch Kapitel 111, Anm. 53.

14,02.2026, 09:51:48,

3


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N4

Kritik der ethischen Institution

reinen Vernunft zu. Die Frage nach Wissen und Sollen tritt nun in den Hinter-
grund. Stattdessen stellt er sich die Frage: »Was darfich hoffen?« Diese Frage
lasst tief blicken, denn zum einen zeigt sie natirlich an, dass Kant sich tiber
die besagte Problematik im Klaren ist, zum anderen ldsst sie aber auch schon
die zugrundeliegende Logik seiner Losungsstrategie durchblicken: Dort, wo
es um Hoffnung geht und wo dieser eine motivierende Wirkung zugespro-
chen wird, da wird ganz offensichtlich auf etwas Jenseitiges verwiesen. Das
muss nicht gleich ein himmlisches oder héllisches Jenseits sein. Es reicht ja
schon die Aussicht auf ein >diesseitiges Jenseits< aus, um mich zum sittlichen
Handeln zu motivieren, weil es mir etwas Erhofftes in Aussicht stellt. Kurz,
Jenseits meint zunichst einmal jenseits der aktuellen Situation, jenseits des Hier
und Jetzt.

Das kann einen aber durchaus stutzig machen, schliefllich haben wir doch
gerade erst erkannt, dass die Wahrheit des Sittengesetzes in seiner Anwen-
dung und Faktizitit, also in actu, besteht und nicht unter dem Diktat einer wie
auch immer gearteten Zweckgebundenheit stehen darf. Bevor wir aber niher
auf diesen Einwand eingehen, wollen wir Kants Argumentation genauer be-
trachten.

Bei Kants Uberlegungen zur Frage der Hoffnung handelt es sich tatsich-
lich um moraltheologische Uberlegungen, die sich in zwei Phasen untertei-
len lassen (vgl. zum Folgenden Henrich 1971b, bes. 48-51). Sein fritherer Ent-
wurf in der ersten Kritik widmet sich dem Gedanken der Gliickseligkeit. Unter
Beriicksichtigung unserer Terminologie lautet das Argument wie folgt: Der
Mensch (des Lustprinzips) strebt das Gliick an, ist dabei allerdings stets ge-
zwungen, das Objekt zu indern (die Uberspanntheit, die unter dem Lustprin-
zip zur Homoostase tendiert, muss dabei nicht von einer dufieren Gewaltein-
wirkung herstammen, sondern kann auch der Langeweile oder dem Uber-
druss entspringen). Einen sinnvollen Begriff von Gliick kann nun, laut Kant,
allerdings nur die Vernunft hervorbringen. So muss die Vernunft zweierlei
Anforderung erfiillen: Erstens muss sie eine realistische Bedingung fiir die Er-
fullung des Gliicksstrebens sein, zweitens muss sie auch kiinftiges Gliick ver-
heifden konnen. Auf diese Weise wiirde auch das Sittengesetz zur Handlung
motivieren und nicht nur simpler »Gegenstand des Beifalls« (ebd., 48) sein,
wie Dieter Henrich bemerkt. Gleichzeitig aber verweist Henrich zurecht auf
die vernunftlogische Tatsache, dass mit dem Gedanken von der Gliickseligkeit
als Vorbedingung der Sittlichkeit alles andere als ein zureichender Grund fiir
diese geliefert wird. Kants Idee der Gliickseligkeit wiirde nimlich »die Auto-
nomie der Vernunft mit Techniken der Selbstiiberredung kompromittier[en]«

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

(ebd., 49), die sich pathologischer Elemente bedienen miisste. Hinzuzufiigen
bleibt auflerdem noch, dass wir es hier mit einer anthropologischen petitio
principii zu tun haben. Denn Kant hat hier kurzerhand die Glickseligkeit zur
Bestimmung des Menschen gemacht. Im Angesicht der kritischen Vernunft
lasst sich eine solche essenzialistisch anmutende Pramisse aber nicht ohne
Widerspriiche postulieren (was auch Kant einriumen muss [vgl. GMS, BA 101-
103]). Diese Einsicht aber fithrt ihn in die Arme der Moraltheologie.

In der spiteren Phase wird Kant sein Programm gewissermaflen auf den
Kopf stellen. Nun ist nicht mehr die Rede von einer Bestimmung des Men-
schen, die die Verwirklichung seiner Gliickseligkeit vorsieht, stattdessen ver-
lagert sich der Fokus auf eine eschatologische Dimension. Fassen wir den
Gedanken zusammen: Als Vernunftwesen unterstehen wir dem Sittengesetz.
Kraft der Vernunft ist es uns dabei moglich, darauf zu schlieRen, was wir tun
sollen, »ob es gleich niemals geschieht« (GMS, BA 62). Das impliziert aber zu-
gleich die Moglichkeit eines »hdchsten Guts«, das es »durch die Freiheit des Willens
hervorzubringen« gilt (KpV, A 203); ein hochstes Gut also, das zwar »nicht analy-
tisch erkannt werden kénne«, »sondern eine Synthesis der Begriffe sei« (ebd.),
d.h. eine Vers6hnung widerspriichlicher Terme, die im Verstand nur getrennt
gedacht werden kénnen und deren Verbindung also nur imaginiert werden
kann, wie es z.B. das Bild des jesajanischen Friedens verdeutlicht, wo >die
Wolfe bei den Limmern wohnenc« (Jes 11,6), oder dasjenige des Seenotretters,
der sein Leben gibt, um es im selben Zuge zu gewinnen. Doch auch eine solche
Aussicht hat offenbar wenig motivierende Kraft, da hier keine Garantie da-
fiir ausgesprochen werden kann, dass das ultimative Resultat etwas anderes
als blofd imaginir ist (vgl. Henrich 1971b, 50). Es muss also ein Wahrheitsga-
rant eingefithrt werden, der das verniinftige, aber zweifelnde und hadernde
Bewusstsein mit der Tatsache seiner Spaltung versohnt. So sieht sich Kant
in der zweiten Kritik dazu gezwungen, den Gottesbegriff wieder einzufithren,
den die erste Kritik doch fiir obsolet erklarte: »Folglich ist das Postulat der
Moglichkeit des hichsten abgeleiteten Guts (der besten Welt) zugleich das Pos-
tulat der Wirklichkeit eines hdchsten urspriinglichen Guts, namlich der Existenz
Gottes.« (KpV, A 226)

Kant nimmt nun aber sogleich eine Einschrinkung vor, wenn er festhilt,
dass durch diesen (vermeintlichen und zu Unrecht so bezeichneten) smorali-
schen Gottesbeweis< das »christliche Prinzip der Moral« nicht deshalb sittlich
ist, weil es christlich ist — denn rein »theologisch« genommen wire es »mit-
hin Heteronomie« —, »sondern Autonomie der reinen praktischen Vernunft
fiir sich selbst, weil sie die Erkenntnis Gottes und seines Willens nicht zum

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Kritik der ethischen Institution

Grund dieser Gesetze, sondern nur der Gelangung zum héchsten Gut, unter
der Bedingung der Befolgung derselben macht [..]J« (KpV, A 232). Kurz gesagt,
das Prinzip des Sittengesetzes bleibt der christlichen Morallehre als solcher
unbedingt vorgeordnet.

Was Kant hier beschreibt, bleibt allerdings dennoch weit hinter dem zu-
riick, was er in der Kritik der reinen Vernunft so griindlich erarbeitet hat. Denn
an dieser Stelle zeigt sich eine Eigenschaft der Transzendentalphilosophie,
die in der Folge ihrer Entdeckung erhebliche Kritik ernten wird und beson-
ders die Deutschen Idealisten Fichte, Schelling und Hegel zu der Auffassung
gelangen lasst, dass dem kantischen Programm ein zureichendes Fundament
fehle. Eine berithmt gewordenen Sentenz FW.]. Schellings spiegelt dies be-
sonders gut wider: »Kant hat die Resultate gegeben; die Primissen fehlen
noch.« (Hegel 1969a, 14) Es scheint nun auch allemal geboten, die fehlenden
Pramissen ausfindig zu machen, denn wenn wir uns daran erinnern, dass
Kant die transzendentale Methode doch gerade zur Abwehr des radikalen Em-
pirismus und Rationalismus einfiihrt, miissen wir an dieser Stelle leider fest-
stellen, dass sich in seine Philosophie doch einige Elemente eingeschlichen
haben, die den Postulaten der beiden Positionen erstaunlich ihnlich zu sein
scheinen.

In seiner umfangreichen Hegelstudie beschreibt ZiZek in klaren Worten
die hegelsche Kritik an Kant, mit der interessanten Folgerung, dass Hegel
in diesem Sinne »buchstiblich >mehr Kantianer als Kant selbst« war (Zizek
2014, 387). Gemeinsam mit Hegel argumentiert Zi%ek gegen die bereits er-
wahnte kantische Unterscheidung von Phaenomena und Noumena. Diese Dif-
ferenz bildet einen Kernfaktor der kantischen Philosophie, denn sie betrifft
nicht zuletzt die Vorstellung vom berithmten Ding an sich. Wir erinnern uns:
Der Transzendentalphilosophie geht es um die Bedingung der Maoglichkeit
von Erkenntnis. Dabei stellt sie fest, dass unsere Erkenntnis der empirischen
Welt bzw. der sAufienwelt« nicht eine Erkenntnis der Dinge (dieser Aufenwelt)
an sich ist, sondern dass sie bedingt ist durch die Einbildungskraft und die
Verstandeskategorien, die die formale Struktur unserer Erkenntnis prigen.
Kant stellt also (gezwungenermafien) fest, dass wir weder schlichtweg eine
Erkenntnis der Aufienwelt haben noch eine vorgelagerte Erkenntnis von Ide-
en, die wir dann auf die Dinge der Auflenwelt anwenden, sondern dass wir es
mit »Erscheinungen« zu tun haben, die sich aus der Be- bzw. Verarbeitung der
Dinge der Auflenwelt durch den Verstand und seine Kategorien ergeben. Die
Dinge an sich bilden so aber eine ganz eigene, mehr oder weniger abgetrenn-
te Sphire: »Die Sinnlichkeit, und ihr Feld, nimlich das der Erscheinungen,

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

wird selbst durch den Verstand dahin eingeschrinkt: dafd sie nicht auf Dinge
an sich selbst, sondern nur auf die Art gehe, wie uns, vermdge unserer sub-
jektiven Beschaffenheit, Dinge erscheinen.« (KrV, A 251) Kant ist hier rigoros,
denn er hilt fest, dass »das Wort Erscheinung schon eine Beziehung auf etwas
anzeigt, dessen unmittelbare Vorstellung zwar sinnlich ist, was aber an sich
selbst auch ohne Beschaffenheit unserer Sinnlichkeit [...], etwas, d.i. ein von
der Sinnlichkeit unabhdngiger Gegenstand sein mufi« (KrV, A 252). Wie ist das zu
verstehen? Sind Phaenomena (die Erscheinungen) und Noumena (die Dinge an
sich) zwei vollkommen unterschiedlichen Sphiren zugehérig? Kants Aussage
scheint dies wenigstens zu implizieren. Ist dem aber tatsichlich so, wie muss
man dann die Beziehung der beiden Sphiren erkliren, die ja offensichtlich
bestehen muss? Die transzendentale Methode iiberschligt sich hier, indem
sie, wie Schelling sagt, ihre Primissen nicht offenlegt. Hier nun die hegel-
sche Losung des Problems, wie sie ZiZek anbietet (vgl. zum Folgenden ZiZek
2014, 387-395)%:

Kant versteht die Noumena als positive Dinge an sich, auf die wir uns nur
via negativa beziehen konnen. Damit sagt er, dass ihnen eine Eigenstindig-
keit als transzendente Gegenstinde zukommt, wodurch sie zugleich als Ur-
sache und Grenze der Phaenomena wirken. »Der Begriff eines Noumenon ist
also blof3 ein Grenzbegriff, um die Anmafiung der Sinnlichkeit einzuschrin-
ken, und also nur von negativem Gebrauche.« (KrV, B 310f./A 255) Kant riumt
daher selbst ein, dass »[d]ie Einteilung der Gegenstinde in Phaenomena und
Noumena, und der Welt in eine Sinnen- und Verstandeswelt, ... daher in po-
sitiver Bedeutung gar nicht zugelassen werden [kann]« (KrV, B 311/A 255). Nun
behauptet er allerdings auch, dass es also gerade nicht die Noumena sind, die
unserem Verstand eine Grenze setzen, sondern dass dieser vielmehr die No-
umena beschrinkt: »Aber er setzt sich auch so fort selbst Grenzen, sie durch
keine Kategorien zu erkennen, mithin nur unter dem Namen eines unbe-
kannten Etwas zu denken.« (KrV, B 312/A 256) Mit dieser Selbstbegrenzung,
so Zizek, ist nun aber eine radikale, »reine Negativitit« bezeichnet, die iiber
die einfache Negativitit, die die schlichte Verneinung >Phaenomenon ist nicht

21 Zizeks Uberlegungen sind offensichtlich von Hegels Schulze-Rezension iiber das Ver-
hiltnis des Skeptizismus zur Philosophie inspiriert. In diesem Text behandelt Hegel das
Problem des positiv bestimmten Dings an sich, wobei er sich veranlasst sieht, auf den
Terminus »Ekel« zuriickzugreifen, wenn er (iber den Umgang des Kollegen (Gottlob
Ernst Schulze) mit diesem transzendentallogischen Philosophem spricht (vgl. Hegel
1986t, 219.234).

14,02.2026, 09:51:48,

n7


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Kritik der ethischen Institution

Noumenon< ausdriickt, hinausgeht. Diese reine Negativitit des Verstandes be-
steht in seiner »Selbstbegrenzung«: »Die Negativitit geht somit der transzen-
denten Positivitit voraus und die Selbstbegrenzung der Erscheinungen dem,
was jenseits der Grenze ist [...]: Die Grenze zwischen Phaenomena und Nou-
mena ist nicht die zwischen zwei positiven Gegenstandssphiren, denn es gibt
nur Erscheinungen und ihve (Selbst-) Begrenzung, ihre Negativitiit.« (Zizek 2014, 389)

Dies bedeutet nun aber auch, dass wir uns eines Bruchs mit der tran-
szendentalen Logik schuldig machen wiirden, wenn wir ein transzendentes
Wesen wie Gott postulieren wiirden. Um die Behauptung, es gebe eine posi-
tiv bestimmte transzendente Sphire bzw. ein positiv bestimmtes transzen-
dentes Wesen, aufrecht zu erhalten, »miisste der Verstand die Position einer
Metasprache einnehmen, die von der Begrenzung der Erscheinungen ausge-
nommen ist und iiber jener Einteilung steht« (ebd., 390). Daraus zieht Zizek
den Schluss, dass >Noumena« nur das Wort fiir das »Ansich« ist, »wie es uns
erscheint, eingebettet in die Welt der Erscheinungen« (ebd., 391). Es wire daher un-
sachlich, mit der Einfithrung des Wortes >Noumenas, zugleich einen Mangel
bzw. eine »Liicke« in dem einzufiithren, was man als das >Ganze des uns mog-
lichen Wissens, der Realitit oder der Wahrheit« bezeichnen kann. Aber nur
weil dieses Verfahren unzulissig ist, kann andererseits auch noch lange nicht
behauptet werden, dass wir im >Besitz« des >ganzen positiven oder moglichen
Wissens< wiren und uns somit eine Art >gottliche Allwissenheit< angeeignet
hitten, denn — und das impliziert die obige Lesart — die Verwendung eines
solchen abstrakten Begriffs von Allwissenheit als solcher ist itberhaupt nicht
zuldssig und ginzlich imaginir. Das Wissen aber, das wir nun tatsichlich
dazugewonnen haben, ist dennoch ufierst wertvoll: »Es gibt keine geheim-
nisvolle Liicke, die uns vom Unbekannten trennt, das Unbekannte ist einfach
unbekannt und indifferent gegeniiber dem Bekannten.« (Ebd.)** Das sich in
dieser Aussage manifestierende Nichtwissen ist kein abstraktes Nichtwissen.
Im Gegenteil! Vielmehr ist es ein konkretes (Nicht-)Wissen dariiber, dass es
kein an sich positives, d.h. inhaltlich bestimmtes, Transzendentes bzw. Jen-
seits gibt. Auch das Transzendente kdnnen wir nur formaliter bestimmen,

22 Vgl. auch WL 11, 499f.: »Sonderbarerweise ist in neueren Zeiten diese Seite der End-
lichkeit festgehalten und als das absolute Verhaltnis des Erkennens angenommen wor-
den, —als ob das Endliche als solches das Absolute sein sollte! Auf diesem Standpunkt
wird dem Objekte eine unbekannte Dingheit-an-sich hinter dem Erkennen zugeschrie-
ben und dieselbe und damit auch die Wahrheit als ein absolutes Jenseits fiir das Erken-
nen betrachtet.«

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

genauso wie es beim Sittengesetz der Fall ist (und darin steckt, wie wir sa-
hen, auch die Freiheit).

Wir kénnen uns dies auch noch einmal mithilfe des Sittengesetzes selbst
vor Augen fithren: Kann ich verniinftigerweise wollen, dass die Maxime, dass
ein Individuum sich dem Sittengesetz allein aufgrund der Hoffnung auf ein
fiktives Entgelt, das das Postulat eines Gottesbegriffs voraussetzt, unterwirft?
Vielleicht kann ich das sogar wollen, allerdings nur, wenn andere Parameter
invariant wiren: Denn es miisste garantiert sein, dass sich ausnahmslos je-
de*r diesem Gottesbegriff verpflichtet und auch, dass alle dieselbe Idee von
diesem Gott haben. Aber ist dies denn der Fall? Wohl kaum. Ich miisste schon
alle zur Orthodoxie zwingen, was selbst wiederum nicht mit dem Sittenge-
setz und der Selbstkritik der Vernunft vereinbar wire. Aber die Sache wird
noch vertrackter:

Kant selbst stellt fest, dass wir »Handlungen nicht darum fir verbindlich
halten, weil sie Gebote Gottes sind, sondern sie darum als géttliche Gebote
ansehen, weil wir dazu innerlich verbindlich sind« (KrV, B 847/A 819). Anders
gesagt, das Inhaltliche, das in diesem Fall eine religiése Verfassung hat, folgt
dem Formalen, nimlich dem Sittengesetz, und geht diesem nicht etwa vor-
an. Dieser Sachverhalt ist ausgesprochen wichtig und wird ausgerechnet von
dem Zeitgenossen Kants hervorgehoben, von dem man nicht unbedingt einen
moralischen Traktat erwarten wiirde — nimlich vom berithmt-beriichtigten
Marquis de Sade.

Bekannt ist Sade fiir seine Romane, die nicht selten der Pornographie zu-
geordnet werden, was ihrer Bildsprache vielleicht gerecht werden mag, aber
leider von der in ihnen prisentierten zugespitzten Deutung der kantischen
Moraltheologie ablenkt. In seinen Werken fithrt Sade nimlich das Desaster
vor, dass sich aus einer Vorordnung eines religiésen oder auch humanisti-
schen Begriffs von Gott vor das Sittengesetz ergibt. Dieser Gottesbegriff wi-
re schlief3lich selbst nicht durch irgendein Gesetz a priori vorgeschrieben und
brichte das Element des Zufalls und der Willkiir in das Sittengesetz. So er-
klart Sade, dass es doch auch ohne weiteres maoglich wire, sich einen dunklen
Gott, einen finsteren Fetisch vorzustellen, der fiir ein naturalistisches Para-
digma steht und der von mir fordert, unendlich zu geniefen, so dass, wie
Lacan sagt, das GeniefRen in der Pflicht, geniefen zu miissen, >versteinert«
(vgl. Lacan 2015e, bes. 299). Ein solcher Gottesbegriff konvergiert natirlich
mit der traditionellen paradiesischen Vorstellung einer entriickten und ver-
ziickten Existenz jenseits der profanen Welt. Das GeniefRen zum Prinzip zu
machen, ist aber zerstorerisch. Dies zeigt sich daran, dass auch das Genie-

14,02.2026, 09:51:48,

19


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Kritik der ethischen Institution

f3en selbst mit dem Lustprinzip kollidiert. Die Lust besteht, wie wir gesehen
haben, darin, eine aufgebaute Spannung zu senken. Das Genieflen aber be-
steht gerade darin, eine Spannung aufzubauen (vgl. Lacan 2013, 28). Der Ho-
hepunkt etwa beim Sex ist deshalb der Hohepunkt, weil sich von da an die
aufgebaute Spannung abbaut. Aber der dunkle Gott Sades fordert nun so-
gleich wieder: GeniefRe! Dieser Forderung kann aber nur noch jenseits des Lust-
prinzips (vgl. Freud 1975c)** nachgekommen werden. Der Gott nimmt mich
in die Pflicht und fordert von mir, tber mein Genief3en hinaus zu geniefRen,
eben weil er das Geniefsen im Prinzip fordert. Das Genieflen wird nun sado-
masochistisch. Genau daher rithren die Bilder der Folterorgien, mit denen
Sade seine Werke fiillt, sowie das Phantasma vom untoten Folteropfer, das
es als einziges ermoglicht, diesem Imperativ iiberhaupt nachzukommen, da
es unendlich zu leiden/geniefRen versteht. Die sadesche Logik entspricht hier
ihrer Struktur nach ganz der Logik des Imperativs im moraltheologischen
Sinne Kants. Indem der Selbstverpflichtung unter dem Sittengesetz ein in-
haltliches Prinzip vorgeordnet wird, das den >Himmel« verspricht, kann das
pflichtgemifle Handeln nicht umbhin, die Welt zur >Holle« zu machen. Denn
das Versprechen des Jenseits geht auf Kosten des Diesseits.

Es zeigt sich also, dass die Motivation an einer anderen Stelle gesucht
werden muss, da sich das moraltheologische Fundament als unzureichend

23 Es geht hier also um den »Todestrieb«. Allerdings nicht um den Todestrieb in der Ge-
stalt, wie ihn Freud — selbst unsicher tber die Zuldssigkeit seiner These — einfiihrt.
Freud selbst (iberlegt, ob es sich beim Todestrieb eben um jenen Trieb jenseits des
Lustprinzips handelt, bei dem das Organische den anorganischen Zustand — quasi die
endgiiltige Homoostase —anstrebt. Lacan wird Freud widersprechen und dessen Theo-
rie modifizieren. Fiir Lacan bezeichnet der Todestrieb dasjenige Begehren, das so wirk-
machtig ist, dass es das Subjekt dazu veranlasst, das Lustprinzip zu suspendieren. Mit
anderen Worten, das Subjekt handelt dem Todestrieb entsprechend, wenn es seinem
Begehren nachgibt (und nicht dem Lustprinzip), auch wenn dieses Nachgeben seinen
Tod bedeuten mag. Der Tod bezeichnet hier also nur jene biologische Determinan-
te, durch die das Subjekt shindurchgeht, wenn es versucht, sich den Uberschuss, der
mit seiner Spaltung einhergeht, anzueignen. Es versteht sich also, dass der Tod hier
eigentlich nur eine Chiffre ist, insofern das sprachbegabte Tier eben aufgrund seiner
Sprache immer wieder dazu gezwungen ist, durch die (toten) Worte und Signifikanten
hindurchzugehen, worin es sich aber gerade als Subjekt konstituiert (vgl. Lacan 2016b,
248-262; Evans 2017d, 282-284; Kl4ui 2015, 96-98). Es ldsst sich hier folglich eine ge-
wisse Ahnlichkeit zur Wirkung des Sittengesetzes beobachten, besonders dann, wenn
Lacan hier vom Auftauchen eines »neuen Subjekts« spricht (vgl. Lacan 2015d, 186-192).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

entpuppt. Wenn mich allerdings nur ein pathologisches Interesse dazu be-
wegen kann, mir das rein formale Motiv des Sittengesetzes zu eigen zu ma-
chen, dann stellt sich die folgende Frage, die Zupanci¢ formuliert: »Wie kann
man aus der reinen Form selbst ein >pathologisches Element< machen, d.h.
ein Element, das als Triebfeder, als Antriebskraft unseres Handelns fungie-
ren kann?« (Zupanéi¢ 2001, 28)

Zupandi¢ findet die Antwort auf diese Frage bei Kant selbst, und zwar
im Begriff der Achtung (vgl. zum Folgenden ebd., 70-76). Wir haben festge-
stellt, dass sich das Subjekt gerade darin konstituiert, dass es durch die un-
bedingte Forderung des Sittengesetzes gespalten wird. Wir erinnern uns: Ein
»Subjekt, dass bewusstlos einzig und allein dem Lustprinzip oder — genauso
bewusstlos — einzig und allein dem Sittengesetz folgt, ist kein Subjekt im ei-
gentlichen Sinne, denn es wire dem Prinzip nicht unterworfen, sondern eins
mit ihm. Von einem Subjekt kdnnen wir aber erst dann sprechen, wenn es ge-
spalten ist, d.h., wenn es sich im Bewusstsein eines heteronomen Prinzips ei-
ner moralischen Ambivalenz ausgeliefert sieht und fiirchtet, eine falsche Ent-
scheidung treffen zu kénnen.>* Ich muss die Wahl haben, andernfalls bleibe
ich ein Automat, der sein Programm mechanisch abspult. Das Besondere am
Prinzip des Sittengesetzes ist nun, dass es kein absolut heteronomes Prinzip
darstellt, das von auflen mit einer Gehorsamsforderung an mich herantritt.
Stattdessen ist das Sittengesetz etwas, das einerseits allein aus der Vernunft
selbst hervorgeht, aber andererseits dabei notwendigerweise auch das Sub-
jekt voraussetzt. »Die Form des Gesetzes ist Ursache ihrer selbst, aber das
kann sie nur im Durchgang durch das Subjekt sein, das allein ihm die Kraft
der Ursache geben kann.« (Zupanci¢ 2001, 72f.) Das Sittengesetz ist sozusa-
gen das fremde Prinzip in mir selbst. Mich ihm zu unterwerfen bedeutet daher
auch nicht, fremdbestimmt zu sein, sondern gerade das Gegenteil, nimlich
autonom zu agieren (vgl. Henrich 2001b, 33). Auf diese Weise ruft es das Ge-
fithl der Achtung hervor. Dieses Gefiihl markiert den Punkt der Subjektivie-
rung, »demgegeniiber man nicht gleichgiiltig bleiben kann« (Zupanci¢ 2001,
73). »Hier geht kein Gefithl im Subjekt vorher, das auf Moralitit gestimmt wi-
re.« (KpV, A 134) In dem Gefiihl der Achtung ereignet sich die Subjektivierung.

In seiner ausgesprochen hegelschen Lesart dieses Phinomens prizisiert
Henrich den Effekt dieses Gefiihls der Achtung mit Blick auf das, was wir mit

24 Vgl. hierzu auch die berithmte Abhandlung von Sgren Kierkegaard (2003) iber die
Angst.

14,02.2026, 09:51:48,

21


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Kritik der ethischen Institution

Zupandi¢ als Spaltung des Subjekts identifiziert haben: Unter dem Sittenge-
setz wird das Subjekt zwar gespalten, aber damit ist nicht gesagt, dass das
Subjekt des Lustprinzips und das gespaltene Subjekt auseinanderfallen. Das
Subjekt besteht eben in dem irreduziblen Grund des Selbstbewusstseins, in
dem beide Terme dasselbe, nimlich das bestimmte Subjekt, ausmachen. Auch
fiir Henrich bildet das Gefiihl der Achtung ein Schliisselelement der Subjekt-
werdung, nimlich insofern, »daf? in der Achtung die Einheit selbst nicht be-
griffen, sondern faktisch ist« (Henrich 2001b, 34; Herv. T.M.). Die Achtung sagt
nicht aus, was das Subjekt ist, sondern dass das Subjekt ist. Analog zum Fak-
tum der Vernunft stellt die Achtung als Begriff eine imputatio facti dar, nimlich
die Subjektivierung, die im Akt der reinen praktischen Vernunft, die im Sub-
jekt zu sich kommt, um fiir sich zu sein, stattfindet.

Die Subjektivierung bezeichnet also die Einheit von (ungespaltenem)
Subjekt und (gespaltenem) Subjekt, die sich faktisch in der Moglichkeit der
Selbstbestimmung herstellt, und zwar allein durch Rekurs auf das Sittenge-
setz (vgl. ZupancCi€ 2001, 36-39). Daher fithrt das Sittengesetz auch nicht zu
einer mechanistischen Uberdeterminierung des Individuums, das ihm alle
Freiheit nimmt und es um jedes seiner pathologischen Interessen und Nei-
gungen bringt. Im Gegenteil, es modifiziert das Bewusstsein des Subjekts,
insofern es diesem dadurch moéglich wird, sich selbst als autonomer Akteur
zu begreifen. Es ist dieses Selbstbewusstsein, welches das Gefithl der Achtung
aufkommen lisst. Die Achtung ist also nicht Achtung vor der Tatsache der
individuellen und kontingenten Existenz des Subjekts, sondern sie dufiert
sich als Selbstachtung im Bewusstsein der eigenen Vernunftfihigkeit jenseits
der kontingenten Neigungen, Gefiihle und Befindlichkeiten. Und so ist es die
Achtung als Selbstachtung, die wahrhaft motiviert: »Die Achtung bezeichnet
die Tatsache, daf} sich die subjektive Kausalkraft mit der Form (des Gesetzes)
verkniipft. Wenn das geschieht, so hat diese Form wirklich die Kraft, das
Subjekt zu aktivieren und >anzutreiben«<.« (Ebd., 75)

Die Motivation liegt also im Subjekt selbst, das sich in die Pflicht nimmt,
weil es diesem ihm eigenen Vermdgen, das es sich zum Motiv macht, mit Ach-
tung begegnet. Es wirkt so selbst als der Agent der Motivation, wodurch auch
die Autonomie des Subjekts gewahrt bleibt. Wollten wir diese Tatsache der
praktischen Vernunft nun trotzdem in eine moraltheologische Form bringen,
dann sieht diese entsprechend anders aus, als Kant sie uns vorstellt. Denn
wiirden wir Gott voraussetzen, wiirden wir dem Sittengesetz noch ein hete-
ronomes Prinzip vorordnen. Aber da das sittliche Prinzip zugleich das Frem-
de und das unbedingt Eigene ist, dreht sich das Verhiltnis um. Mit Hegel

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

kénnen wir dieses umgekehrte Verhiltnis benennen: »Glauben an Gottliches
ist nur dadurch moglich, daf im Glaubenden selbst Gottliches ist, welches
in dem, woran es glaubt, sich selbst, seine eigene Natur wiederfindet, wenn
es auch nicht das Bewufltsein hat, daf dies Gefundene seine eigene Natur
wire.« (Hegel 19860, 382) Was Hegel hier mit »Natur« bezeichnet, meint na-
tirlich die Vernunft. In ihr begegnen sich das Gottliche und das Menschliche.

Es lasst sich also bereits erahnen, in welche Richtung uns die Betrachtung
der hegelschen Ethik bringen wird. Bevor wir uns ihr aber zuwenden, blei-
ben wir noch einen Augenblick bei Kant, den wir nicht verlassen wollen, ohne
einen Blick auf seine Gedanken zur Politik zu werfen. Diese sind schlieflich
aufs Engste mit seinen ethischen Reflexionen verbunden und warten doch
mit ganz anderen Implikationen auf, als es seine moraltheologischen Speku-
lationen tun.

4. Volkssouveranitat und Konigsmord

Aufgrund der Tatsache, dass das Sittengesetz im Verhiltnis zu den in sich ab-
geschlossenen, seinsthematischen Verstandesurteilen einen Uberschuss bzw.
Rest produziert und sich somit als tiberzahliges Element entpuppt, sieht sich
der Kant der Kritik der praktischen Vernunft dazu veranlasst, den Gottesbegriff
einzufiithren. Das Problem liegt darin, dass der Verstand an den Antinomi-
en, die die Anwendung des Sittengesetzes mit sich bringt, scheitert, da er
ihre zwei Seiten nur als unbedingt getrennte betrachten kann, deren Versoh-
nung ihm unmoglich erscheinen muss. Die Vernunft zeigt aber, dass diese
Versohnung sehr wohl méglich ist. Sie vermag dies allerdings nur durch den
Verweis auf die apriorische, rein formale Gilltigkeit des Sittengesetzes zu tun.
Die Auflosung dieser irreduziblen Differenz von Verstand und Vernunft weifd
ein Kant dann aber nur noch durch die Flucht ins Imaginire zu bewerkstelli-
gen. Er erkennt dabei zwar sehr wohl das Problem des Phantasmas — was sich
etwa in seinen Ausfithrungen tiber die Antinomien der praktischen Vernunft
zeigt (vgl. KpV, A 204f.) -, ist aber durch das Postulat der Bestimmung des
Menschen zur Gliickseligkeit dazu gezwungen, eine transzendentalphiloso-
phische Apologie des Imaginiren vorzulegen. Die Wahrhaftigkeit des hochs-
ten Guts ist innerweltlich unvorstellbar, aber zugleich ist es »das notwendige
Objekt eines durchs moralische Gesetz bestimmbaren Willens« und muss da-
her im Sinne eines »unendlichen Progressus« verstanden werden, wobei die
Erfiilllung eben nicht im Diesseits, sondern im Jenseits angesiedelt wird (KpV,

14,02.2026, 09:51:48,

123


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Kritik der ethischen Institution

A 220). Postuliert werden muss also: das Jenseits, die »ins Unendliche fort-
dauernde Existenz«, d.h. die »Unsterblichkeit der Seele«, und schliefRlich der
Wahrheitsgarant der Erfullung (Erlésung) selbst, nimlich Gott (vgl. KpV, A
220-241).

Wir haben gesehen, dass diese Postulate letztlich das ganze Programm
der Transzendentalphilosophie untergraben. Dies wurde bereits zu Kants
Zeiten erkannt, wie z.B. Friedrich Schlegels Klage iiber das Postulieren von
letzten Griinden, Wahrheiten, obersten Grundsitzen und dergleichen zeigt.
So bilden diese Postulate den Symptomkomplex, anhand dessen Schlegel
die »Krankheitsgeschichte des gesunden Menschenverstandes« (Schlegel
1967, 175 [Atheniums-Fragment Nr. 61]), der sich ins Imaginire fliichtet,
diagnostiziert. Es ist erstaunlich, dass Kant diesen Weg der Postulate aus-
gerechnet in den Kritiken einschligt, sollte man doch meinen, dass gerade
dort von einem solchen methodischen Ausfallschritt abgesehen wiirde. In-
teressanterweise lisst sich aber feststellen, dass seine politisch-ethischen
Gedanken in geringerem Maf3e von besagten Postulaten affiziert sind und ih-
rerseits konsequenter den Gedanken der Freiheit und Faktizitit der Vernunft
weiterverfolgen.

Es muss also betont werden, dass die Umsetzung der kantischen Ethik vor
allem im politischen Kontext von statten geht, wihrend ihre (moral-)theo-
logische Adaption grofie Schwierigkeiten mit sich bringt. Bereits zu Kants
Lebzeiten wird dieses Problem erkannt und diskutiert. So versucht etwa der
Theologe Gottlob Christian Storr in seinen Bemerkungen iiber Kants philosophi-
sche Religionslehre zu begriinden, dass, sofern das Sittengesetz auf den Got-
tesglauben angewiesen ist, die Pflege und Beférderung dieses Glaubens doch
die erste Pflicht des Menschen sei (vgl. Henrich 1971b, 59). In diesem Anlie-
gen Storrs zeigt sich allerdings das von Jacques Ranciére angezeigte Problem
der apodiktischen Einfithrung einer urspriinglichen Autoritit im Sinne ei-
ner &pyxy, deren unanfechtbarem Urteil entsprechend Folge zu leisten wire.
Die kritische Philosophie wird hier theologisch assimiliert und theologischen
Pramissen nachgeordnet. »Die Theorie der Autonomie wurde zum Mittel, ei-
ne Theologie der Autoritit zu verteidigen.« (Ebd., 60) Kants politische Schrif-
ten zeigen nun aber, dass ihm alles andere als eine Theologie der Autoritit
vorschwebt. Vielmehr ist das Gegenteil der Fall. In ihrer Kantstudie zeigt In-
geborg Maus, dass sich der politische Denker Kant ganz dem Konzept der
Volkssouverinitit verschrieben hat und von einer Apologie des hochsten We-
sens absieht. Im Folgenden wird es darum gehen, die enge Verkniipfung von
Kants Moralphilosophie mit seinen politischen Ideen nachzuvollziehen.

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

Als Einstieg wollen wir uns ein zeitgendssisches ethisch-politisches Phi-
nomen vor Augen fithren, das uns bereits weiter oben begegnete: Die in den
europiischen Medien oftmals als >Fliichtlingskrise« bezeichnete Emigration
von Menschen aus Kriegs- und Krisengebieten insbesondere des Nahen Os-
tens fand und findet in vielen Fillen nicht iiber den Land-, sondern iiber den
Wasserweg, genauer gesagt das Mittelmeer, statt. Die Uberfahrt der Gefliich-
teten in improvisierten oder notdirftigen Booten birgt das hohe Risiko des
Schiffbruchs. Aus diesem Grund verpflichteten sich viele Schiffs- und Boots-
besitzer*innen der europiischen Mittelmeerstaaten freiwillig dazu, den Flie-
henden zu helfen und sie sicher ans Festland zu eskortieren. Dieser Unterneh-
mung begegnete z.B. die italienische Regierung mit einer Gesetzgebung, die
diese Seenotrettungen unter dem Aspekt der illegalen Einwanderung unter-
sagt, wodurch den entsprechenden Seenotretter*innen bei Nichtbeachtung
hohe Geld- und Haftstrafen drohen (vgl. dpa 2019). Dieses Szenario veran-
schaulicht einmal mehr, was es heifdt, wenn davon die Rede ist, dass das Sit-
tengesetz einen Rest produziert. Vor dem Hintergrund der Legalitit konnen
wir nur zwischen Legalitit und Illegalitit, zwischen Rechtmifigkeit und Un-
rechtmiRigkeit unterscheiden. In Hinblick auf das Gesetz sind meine Taten
entweder legal oder illegal, und was ich tue, das nicht illegal ist, das ist auch
nicht von Bedeutung. Entweder ich helfe den Schiftbriichigen und werde vor
dem Gesetz schuldig; oder ich unterlasse die Hilfeleistung und bewege mich
ungehindert im Raum der Legalitit. Kann ich nun wollen, dass das Verbot
der Seenotrettung aufgrund des Generalverdachts (wie und wo kann man hier
die Grenze ziehen?) der illegalen Einwanderung zu einem allgemeinen Gesetz
wiirde? Wohl kaum. Und nicht nur das, denn das Sittengesetz sagt sogar, dass
ich die Schiffbriichigen retten soll.

Anhand dieses Beispiels konnen wir erkennen, dass es zwar sehr wohl ein
AufSerhalb des Rechts gibt, dahingegen aber kein AufSerhalb der Sittlichkeit (vgl. Zu-
pancic 2001, 71). Das Sittengesetz ereignet sich in jeder Situation und spricht
sein kategorisches Sollen aus. Dabei folgt es keiner kontingenten Ordnung,
ganz gleich ob wir diese Ordnung nun als Gesetzesordnung oder natiirliche
Ordnung auffassen, sondern entspricht der Faktizitat der reinen praktischen
Vernunft. Im Vergleich mit der gesetzlichen Ordnung, die sich durch die kla-
re, zweiwertige Struktur von Legalitit und Illegalitit auszeichnet, bildet das
Sittengesetz einen Uberschuss, einen Rest. (In der Terminologie der Logik
ausgedriickt: Das Sittengesetz ist mehrwertig.) In der Perspektive der gesetz-
lichen Ordnung fillt dieser Rest weder in die Sphire der Legalitit, noch in
die der Illegalitit. Man kann sagen, er geht das Gesetz als solches schlichtweg

14,02.2026, 09:51:48,

125


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Kritik der ethischen Institution

nichts an. Das Gesetz bzw. die Rechtsprechung im Sinne des Gesetzes kann
nur dariiber ein Urteil fillen, ob meine Tat dem Recht gemif} oder ihm wi-
dersprechend ist. Woriiber es keine Aussage machen kann bzw. darf, ist ers-
tens seine eigene Legitimitit und zweitens ob mich meine Tat zum Menschen
oder Unmenschen macht. Hier begegnen wir dem entscheidenden qualitati-
ven Unterschied zwischen dem kontingenten (inter-)nationalen Recht und dem
universalen Menschenrecht. Wihrend das (inter-)nationale Recht als geltendes
Recht iiber Legalitit und Illegalitit innerhalb der Ordnung, die es garantiert
(genitivus subjectivus und genitivus objectivus), entscheiden kann, liegt es auRer-
halb seines Bereichs, ein qualitatives Urteil iiber das Wesen des Rechtssub-
jekts, d.h. iiber den Menschen als Vernunftwesen, zu fillen.

Angesichts dieses Sachverhalts kénnen wir uns nun derjenigen Situation
erneut annihern, die Kant nur allzu vertraut ist und die uns bereits im vo-
rigen Kapitel begegnete, nimlich der Franzosische Revolution in deren Kon-
text es am 26. August 1789 zur ersten Erklirung itber die Menschenrechte
kam. Neben dem Sturm auf die Bastille und der Hinrichtung Louis XVI. ist
es dieser historische Akt, in dem sich das Sittengesetz ereignet. Es versteht
sich von selbst, dass das franzgsische Volk hier gegen das seinerzeit gelten-
de Recht verstoflen hat. Im Sinne des Sittengesetzes aber handelt es sich bei
dieser Tat um einen politisch-ethischen Akt historischen Ausmafies, in dem
sich das Faktum der Vernunft unter Beweis stellt und die Volkssouverinitit
die Souverinitit des Monarchen abldst. Maus bringt den Sachverhalt auf den
Punkt:

Der Wille des Volkes ist nur dem geltenden Recht unterworfen, wahrend er
dessen Celtungsdauer selbst bestimmt. Das Prinzip der Volkssouveranitit
bricht mit der traditionalistischen Vorstellung, daf die Rechtsordnung ih-
ren Geltungsgrund in sich selber haben kénne. Gesellschaftliche Autonomie
der Gesetzgebung bedeutet in diesem strengen Sinne, daf3 Volkssouverinitdit
aufSerhalb der geltenden Rechtsordnung in ihrer Gesamtheit steht. Der rechtsan-
dernde und rechtsbegriindende Wille des Volkes kann sich nicht aus dem
Recht ableiten, weil er diesem vorhergeht. (Maus 1994, 40f.; Herv. T.M.)

Die Formulierung der unverdufRerlichen Menschenrechte ist also nur aus dem
Grund méglich, weil die Volkssouverinitit auflerhalb der geltenden Rechts-
ordnung situiert ist. Volkssouverinitit und Menschenrechte sind unbedingte Deri-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

vate des Sittengesetzes.”> Dies war bereits in derjenigen Formulierung des Sit-
tengesetzes angelegt, in der Kant festhilt, dass der Mensch nur als Zweck,
niemals als Mittel behandelt werden darf.

Hier ist noch einmal an Sebastian Castellios Satz zu erinnern, der uns in
Kapitel I schon begegnet ist: Wenn dieser festellt, dass seinen Menschen zu
toten« nicht bedeutet kann, >eine Lehre zu verteidigen<, dann handelt es sich
dabei (via negativa) um eine Formulierung des Sittengesetzes avant la lettre.
Die Formulierung impliziert dariiber hinaus institutionelle Konsequenzen,
die mit der Einsicht des Sittengesetzes einhergehen. Recht, Gesetz und mit
ihnen die Institution erscheinen nur innerhalb der gegebenen Ordnung als
selbstgeniigsam, bei genauerem Hinsehen muss man aber erkennen, dass sie
es nicht sind, sondern dass ihre Bedingung jenseits ihres Zustindigkeitsbe-
reichs liegt, denn die Institution ist kein natiirliches Produkt, sondern ein
kulturelles Artefakt innerhalb der symbolischen Ordnung der menschlichen
Welt. Verteidigt sich die Institution mit ihren eigenen Mitteln, allein um ihrer
inhidrenten, eindeutigen (d.h. zweiwertigen) Ordnung willen, dann tendiert sie
dazu, iiber Leichen zu gehen. Das heifdt aber auch, dass diese Verteidigung,
die unter das Paradigma der inhirenten Selbstgeniigsamkeit der Institution
fille, unsittlich und unmenschlich ist, auch wenn sie im Kontext der gelten-
den (Rechts-)Ordnung als rechtmifiig oder gar gerecht erscheinen mag.

Kant war sich dieser Konsequenz seiner Lehre sehr wohl bewusst. Dieses
Bewusstsein spiegelt sich vor allem in seinen Reflexionen tiber die Souveri-
nitit und den Souverin wider. Er erkennt, dass es in Anbetracht des Sitten-
gesetzes unmoglich ist, die Souverinitit als solche logisch vorauszusetzen,
geschweige denn, dass es zuldssig wire, sie als Attribut eines einzelnen Sou-
verans zu betrachten, der dadurch dem nicht-souverinen Volk vorangestellt
wiirde. Souverinitit ist wesentlich faktisch; ist sie institutionell gebunden, so
ist sie als illegitim zu bewerten. Daher ist auch die Behauptung der exklusiven
Souverinitit einer bestimmten Person, die dann den Anfang macht (GpxeLv)
und der die Ubrigen notwendigerweise nur folgen kénnen, unhaltbar: »Wo

25  Als Derivat des Sittengesetzes sind daher Menschenrechte und Menschenwiirde keine
Voraussetzungen desselben. Das Missverstindnis entsteht dann, wenn dieses Deri-
vat als ein vorgangiges Naturgesetz dargestellt wird. Diesem Missverstandnis entgeht
auch Kant selbst nicht (vgl. die Naturgesetzformel des kategorischen Imperativs in
GMS 52.81f.). Die (unbewusste) Voraussetzung einer solchen Naturgesetzlichkeit wére
allerdings aufgrund ihres utilitiren Charakters fatal, wie wir anhand von Sade gesehen
haben (siehe Kapitel 11.3). Vgl. auch Lipowatz 2005, 52.64; Lacan 2016b, 95-100.

14,02.2026, 09:51:48,

127


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Kritik der ethischen Institution

staat u. Volk zwey verschiedene Personen sind ist despotismc, notiert sich
Kant (1955b, 163). Wo nicht das ganze Volk (konsequenterweise miissen wir
Volk hier im kosmopolitischen Sinne lesen) Souverin ist, da besteht in jedem
Fall der Verdacht eines irgendwie gearteten Despotismus.

Wenn Souverdnitit faktisch ist, dann ist damit vor allem eines gesagt: sie
ist nicht ohne ein sittliches, handelndes Subjekt. Unter Zuhilfenahme lacan-
scher Terminologie lisst sich ferner sagen: Souverinitit ist real. Das Reale ist
aber das, was nicht ins Register des Imaginiren tiberfithrt werden kann und
auch der Einhegung im Register des Symbolischen widersteht. Das souverine
Subjekt lasst sich nicht in einem Bild oder einer wirklichen Person fixieren.
Und auch der Akt kann nicht »festgehalten< werden. (So besticht etwa Eugéne
Delacroix‘ berithmtes Gemailde Die Freiheit fiihrt das Volk gerade durch die Im-
plikation der Dynamik; das Werk umspielt sozusagen das Reale der Volkssou-
verinitit.)?® Der Akt ist zwar faktisch real, aber was er verwirklicht (nimlich
die ungeteilte Souveranitit des Volks) ist kein simples An-sich-Seiendes. Und
schon gar nicht ist die Souverinitit in irgendeiner Weise ein ontologischer
Term, d.h. sie hat kein Sein, das unabhingig vom Akt der Verwirklichung Be-
stand hat. Bildlich gesprochen, Souverinitit >schwebt nicht frei im Raum, so
dass man sie nur an sich nehmen briuchte.

Diese Erkenntnis wirft selbstverstindlich ein neues Licht auf die Frage
der Legitimitit des >souverinen< Monarchen. Eine kurze Wiederholung: Wir
haben gesehen, dass der Monarch nur innerhalb der zweiwertigen patriar-
chalen Logik Souverin sein kann. Allerdings verwirklicht sich die symboli-
sche Ordnung des Patriarchats als eine hereditire Logik, in der nicht nur
Gene, sondern auch Attribute wie Macht und Autoritit (bzw. Kapital) vererbt
werden. Damit Macht und Autoritit (und mit ihnen eben auch Souverini-
tit) vererbt werden konnen, bedarf die patriarchale Logik zweierlei mitein-
ander verschrankter imaginirer Narrative, mit deren Hilfe die symbolische
Ordnung legitimiert wird. Erstens bedarf sie eines imaginiren Wahrheitsga-
ranten, zweitens muss dieser als apXr der von nun an als >natiirliche Ord-
nung« bzw. »Schépfungsordnung« geltenden >Ordnung des Lebens« inszeniert
werden. Der imaginire Vater betritt die Bithne — im pseudo-transzenden-
talen Gewand. Was ihn auszeichnet, ist, dass er als eindeutiger Nullpunkt
von Macht und Autoritit erscheint und damit auch als unbedingter Souve-
ran. Das aristotelische (und scholastische) Bild vom unbewegten Beweger ver-

26  Zur Dynamik des Bildhaften vgl. die berithmte Abhandlung Laokoon von G.E. Lessing
(1998).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

anschaulicht diesen Sachverhalt nur zu gut. Hier zeigt sich ferner, dass die
surspriingliche< Souveranitit, die Vater, Pontifex und Monarch beerben, sehr
wobhl als eine imaginiert wird, die — man verzeihe uns den erneuten Riickgriff
auf das krude Bild - >frei im Raum schwebt«. Die freischwebende Souveri-
nitit wird im symbolischen Akt (z.B. des Handauflegens, der Krénung, der
Taufe etc.) ergriffen. Im symbolischen Akt verwirklicht sich der Totemismus
der patriarchalen Ordnung in Form des Rituals. Und im sich stindig wieder-
holenden Ritual findet die Riickversicherung der symbolischen Ordnung aus
sich selbst heraus statt, nimlich als ihre Selbstinszenierung.

Das Ereignis der Franzosischen Revolution bricht radikal mit dieser Logik
der sich selbst tragenden Ordnung. Die »Faktizitit der Revolution« bedeutet
eine »Zisur zwischen dem Zustand, in dem Recht auf Gewalt basiert, und ei-
ner Entwicklung zu jener eigenen Gesetzgebung des Volkes, >welches allein
urspriinglich auf Recht gegriindet ist« (Maus 1994, 87; Kant 1955b, 188). Da-
mit verbunden ist natiirlich auch die Feststellung der Illegitimitit des mon-
archisch-absolutistischen Anspruchs auf Souverinitit. Entsprechend ist der
sich daran anschlieRende Konigsmord seinerseits zugleich ein symbolischer
Akt, genauer gesagt ein symbolischer Vatermord. Es ist hier aber nicht ein-
fach der Vater der Nation, der hingerichtet wird. Konsequenterweise stirbt
mit diesem symbolischen Vater auch der imaginire Vater, der bislang als Ga-
rant der Legitimitit des »gottlichen Amtes« jenes Vaters wirkte.

Es versteht sich, dass diese Implikationen seiner These fiir Kant selbst
aber zum Teil inakzeptabel sind: Denn Kant wiirde sich selbst widerspre-
chen, wenn er die Gewaltanwendung, die den Tod des Kénigs zum Zweck
hat, gutheiffen wiirde. Die Gewaltanwendung in staatlichen Angelegenhei-
ten kann, laut Kant, niemals rechtmifiig sein. Dementsprechend missbilligt
er auch den Kénigsmord (vgl. MS I, B 207-210/A 177-180, Anm.). Allerdings
nimmt er eine Differenzierung vor: »Unter allen Greueln einer Staatsumwil-
zung durch Aufruhr ist selbst die Ermordung des Monarchen noch nicht das
Argste; denn noch kann man sich vorstellen, sie geschehe vom Volk aus Furcht,
er konne, wenn er am Leben bleibt, sich wieder ermannen, und jenes die ver-
diente Strafe fiithlen lassen, und solle also nicht eine Verfiigung der Strafge-
rechtigkeit, sondern blof3 der Selbsterhaltung sein.« (MS I, B 207f./A 178f.)
Wiirde das Volk den Monarchen allein aus Angst vor seiner moglichen Wie-
derkehr als Souverin ermorden, dann miissen wir offensichtlich davon ausge-
hen, dass dieses Volk sich noch nicht seines eigenen Verstandes bedient und
noch keinen Schimmer von seiner eigenen Souverinitit hat. Vielmehr setzt
es die Souveranitit immer noch als ein positiv gegebenes Sein voraus, das

14,02.2026, 09:51:48,

129


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Kritik der ethischen Institution

auch der Monarch einfach wiedererlangen kénnte. Angesichts dieser naiven
(offensichtlich pathologischen) Befiirchtung ermordet es den Monarchen um
der blanken Selbsterhaltung willen und bleibt damit als Ganzes das Subjekt,
dessen Gemeinwille vom Lustprinzip bestimmt wird. Dagegen dient die Hin-
richtung Louis XVI. »der ginzlichen Umkehrung aller Rechtsbegriffe« (MS
I, B 208/A 178). Nichtsdestotrotz hilt Kant fest, dass es sich hierbei um ein
Verbrechen handelt, »was ewig bleibt, und nie ausgetilgt werden kann (cri-
men immortale, inexpiabile)« (ebd.). Aber weil das souverine Volk zwar einer-
seits unter dem Recht steht, aber andererseits das geltende Recht bestimmt,
bewegen wir uns hier in der Grauzone des Ereignisses der Revolution, ih-
rem Realen. Damit ist gemeint, »daf’ das besondere Verbrechen der forma-
len Hinrichtung des Konigs nach Kant jedenfalls nicht einfach im Bruch der
geltenden Gesetze (das wire Mord), sondern in der Vernichtung des >Quells
der Gesetze, also in der Beseitigung des gesetzgebenden Souverins besteht
[...]« (Maus 1994, 65). Hier begegnen wir einer fundamentalen — und gewisser-
mafien erschreckenden — Tatsache des politischen Seins des Menschen, auf
die uns der freudsche Mythos vom Urvater bereits aufmerksam gemacht hat:
Die Griindung einer Ordnunyg ist stets mit einem (ultimativen) Gewaltakt verbunden.
Und das crimen immortale, als reale Geste jener Griindung, kriimmt den Raum
der symbolischen Ordnung und fungiert so zugleich als (primar unbewuss-
ter) Motor eines moglichen Widerstands gegen diese Ordnung. Das kantische
Programm der reinen praktischen Vernunft widmet sich nun der Entwicklung
eines ethisch-politischen Selbstverstindnisses des Menschen, das nicht den
Verzicht auf politische Revolution als solche involviert, sondern den grund-
satzlichen Gewaltverzicht im politischen und sozialen Kontext integriert.
Der Tod des imagindren Vaters wire nun eigentlich auch eine Konsequenz
der kantischen Philosophie: Kant stellt fest, dass der gesetzgebende Souve-
rin, »nach Freiheitsgesetzen betrachtet, kein anderer als das vereinigte Volk
selbst sein kann« (MS I, B 198/A 168). Sehr klar bringt er zum Ausdruck, dass
»mithin die Herrschergewalt des Monarchen ganzlich verschwand (nicht blof3
suspendiert wurde), und aufs Volk iiberging«, dessen »Gesamtwille selbst, der
Urgrund aller 6ffentlichen Vertrage ist« (MS I, B 243.244/A 213.214; Herv. T.M.).
Es versteht sich, dass Kant das, was wir als Imaginires verstehen, hier nicht
in Betracht zieht. Dennoch ldsst sich nicht verleugnen, dass seine Ausfiih-
rungen in aller Konsequenz auch auf die Sphire des Imaginiren tibergreifen
miissen. Die Macht des Monarchen wird eben nicht einfach suspendiert, son-
dern verschwindet ginzlich. Im Sinne des Sittengesetzes (»nach Freiheitsge-
setzen) ist dieses Urteil kategorisch. Angesichts der durch das Sittengesetz

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

vermittelten Autonomie kann sich eine heteronome imaginire Autoritit ge-
nauso wenig behaupten wie ihr symbolischer Reprasentant. In epigramma-
tischer Weise spiegelt sich dieser Punkt in einer Sentenz aus Kants Aufkli-
rungsschrift wider: »Caesar non est supra grammaticos.« (Kant 1983k, A 491)

So steht auch Gott nicht iiber der >Grammatik der Schépfung< und spa-
testens, wenn er sich dem Menschen als Gesetzgeber offenbart, muss er sich
der Logik dieser Grammatik notwendigerweise unterwerfen, sofern seine Ge-
setze auch nur irgendeinen Sinn haben sollen. Hier erdfinet sich aber ein
enormes theologisches Problem, mit dem sich bereits die Kirchenviter kon-
frontiert sahen. Will man nimlich trotzdem noch auf Gottes Souverinitit be-
stehen, dann steht man vor einem Paradox: Denn auf der einen Seite ist Gott
der ohnmaichtige Gott, der keinen Einfluss auf die Naturgesetze hat und, wie
wir gesehen haben, dariiber hinaus auch dem Sittengesetz unterworfen ist,
aber auf der anderen Seite soll er der allmichtige Souverin sein, der die Welt
durch seine Weisheit leitet. Giorgio Agamben hat gezeigt, dass die Theologen
der Alten Kirche, des scholastischen Mittelalters und der Renaissance diesem
Paradox mit der Ausarbeitung einer hochelaborierten Okonomie des Himmel-
reichs und einer damit verbundenen Lehre von den Engeln (Angelologie)*”, als
Beamte bzw. Verwalter dieser von Gott instituierten Okonomie, begegneten
(vgl. zum Folgenden Agamben 2010). Was hier stattfindet ist die Verlagerung
der singuliren gottlichen Souverinitit auf ein neues, erweitertes imagini-
res Panorama, nimlich das des gottlichen Hauses (0lkog) und der entspre-
chenden Hauswirtschaft (OLKOVOWLQ), wo der Vatergott regiert, indem er die
snatitrliche Ordnung«bereitstellt und erhilt, wihrend seine Angestellten bzw.
Beamten, die Engel, mit der Verwaltung der Einzelfille betraut sind, die iiber
die natiirliche, géttliche Ordnung hinausgehen. Das Bild der géttlichen Oko-
nomie dient dabei der (Wieder-)Aneignung der Grammatik der Schopfung
durch die Verwalter-von-Gottes-Gnaden. Dadurch bildet es die shimmlische
Blaupause« fiir die innerweltliche Ordnung, fiir thre Hierarchie und fiir ihre
Tendenz zur Selbsterhaltung.?®

27  Eine der einschlagigsten und zweifellos einflussreichsten Darstellungen der Angelo-
logie findet sich bei Thomas von Aquin 1985, |, Quaestiones 106-113.

28  Agamben liefert auch eine maogliche Erklarung dafir, warum Kant in seinen moralphi-
losophischen Werken den Cottesbegriff wieder aufnimmt. Laut ihm ist namlich gera-
de die kantische Tugendlehre, d.h. Kants Gleichsetzung von Pflicht und Tugend, jener
theologischen Okonomie verpflichtet (vgl. Agamben 2013, bes. 177-185). Kant sucht die
Triebfeder fiir den Willen eben in dieser Verschmelzung, die natiirlich géttlich sank-

14,02.2026, 09:51:48,

131


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Kritik der ethischen Institution

Kants Erkenntnis macht aber eine Neubewertung des Macht-, Autoritits-
und Souverinititsbegriffs im Kontext der reinen praktischen Vernunft erfor-
derlich. Und diese Forderung markiert das Scheitern jener imaginiren Oko-
nomie. Denn wenn es sich bei den Verwaltern, im Unterschied zum gottli-
chen Souverin, um eine Vielzahl von Akteuren handelt, basiert ihre vermeint-
liche Autoritit doch auf jener singuliren, imaginiren Souverinitit, die ihr
Amt sanktioniert. Das Staatsmodell der Reprisentanten-von-Gottes-Gnaden
scheitert damit an der Grundlegung der Volkssouveranitit aus der reinen Ver-
nunft.

Nun stellen sich uns trotzdem einige Fragen: Wie verhilt es sich mit dem
Imaginiren der Volkssouverdnitit? Kénnen wir einfach davon ausgehen, dass
mit den Erkenntnissen der kritischen Philosophie die Frage des Imaginiren
zu Grabe getragen werden kann? Auch wenn es sich hier um einen radikalen
Einschnitt im politisch-ethischen bzw. sittlichen Selbstverstindnis des Men-
schen handelt, so haben wir es doch auch bei der Volkssouverinitit immer
noch mit dem Begrift der Souverdnitit zu tun. Mit Maus haben wir bereits fest-
gestellt, dass auch die Volkssouverdnitit »nur in >monistischer< Forme, ver-
standen als unteilbare Einheit von Souverinitit und Freiheit, garantiert wer-
den kann (vgl. Maus 1994, 55). Laufen wir durch diese notwendige Einheits-
vorstellung nicht Gefahr, auch die Volkssouverdnitit im Register personaler,
imaginirer Kategorien begriindet zu sehen, sofern nicht stets ihr (mehrwer-
tiger) Grund in der reinen praktischen Vernunft hervorgehoben wird? Das
Imaginire bildet eine fundamentale Dimension des menschlichen Geistesle-
bens und lisst sich nicht einfach wegrationalisieren. Es wird also auch dar-
um gehen miissen, das Imaginire, dessen Relativierung das kritische Denken
fordert, als Aspekt des politisch-ethischen Diskurses zu verstehen, was aber
ein Verstindnis desselben voraussetzt, das nicht im Widerstreit zur reinen
praktischen Vernunft steht. Wenn wir uns im folgenden Kapitel dem Sittlich-
keitsbegrift Hegels zuwenden, dann werden wir sehen, dass eine dialektische
Vermittlung hier durchaus im Bereich des Moglichen ist.

tioniert ist, da die tugendhafte Pflicht in der theologischen Tradition am Begriff des
Amts hangt.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel llI

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

1. Mit Kant iiber Kant hinaus (und mit Hegel iiber Fichte
und Schelling)

Bei der Betrachtung der kantischen Moraltheologie sind wir nicht umhinge-
kommen, ihre Schwichen zu erkennen und zu kritisieren. Wenn dies sowohl
bei der Frage nach den Phaenomena und Noumena als auch beim tiberschiis-
sigen Charakter des Sittengesetzes jedes Mal durch die Zuhilfenahme hegel-
scher Termini und Denkweisen geschah, so rithrt dies daher, dass es gerade
Hegel war, der bereits um 1800 (d.h. also noch zu Lebzeiten Kants) die ent-
sprechende Kritik an der kantischen Ethik iibte und Losungsansitze prisen-
tierte. Hegel trigt damit zu einem Diskurs bei, der die Philosophengeneration
nach Kant umtrieb. Friedrich Schlegels Kritik fand in diesem Zusammenhang
bereits Erwihnung. Er missbilligt die kantischen Postulate, denn diese stellen
»aus Imperativen abgeleitete Sitze dar und taugen somit nicht als Fundament
des Wissens« (Schlegel 1963, zitiert nach Vieweg 2019, 213). Und auch der Je-
naer Philosophieprofessor Johann Baptist Schad stellt fest, dass die »Sphinx
Transzendentalphilosophie ... sich mit der Behauptung der reinen Identitit
und des nur formalen Absoluten auf die >morsche Briicke von Postulatenc
(Schad) [begibtl« (ebd., 214). Hegel teilt die Kritik an der Behauptung der
»reinen Identitit« und des »formalen Absoluten« und er ist es auch, der kon-
struktiv an der Vermeidung besagter Versiumnisse arbeiten wird. Was aber
ist hier eigentlich mit reiner Identitit und formalem Absoluten gemeint? Um die-
se Frage zu beantworten, wollen wir uns zunichst den Grundgedanken der
hegelschen Kritik an Kant anschauen und dann in den folgenden Abschnitten
Hegels Entfaltung seiner Einsicht betrachten.

Der Grundgedanke von Hegels Kritik lisst sich gut veranschaulichen,
wenn wir uns vor Augen fithren, auf welche Weise wir das Sittengesetz selbst
im Laufe der Argumentation integriert haben. Diese Integration verlief iiber

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Kritik der ethischen Institution

den Weg einer bestimmten Frageform: »Kann ich verniinftigerweise wollen,
dass..«. Diese Formulierung ist Kants Gedanken insofern verpflichtet, da er
feststellt, dass es nichts per se Gutes geben kann als allein den guten Willen
(vgl. GMS, BA 1). Stelle ich nun aber die Frage, was ich verniinftigerweise, d.h.
entsprechend des Sittengesetzes, wollen kann und tun soll, dann zeigt sich im
Ergebnis meiner vernunftgemifien Priifung des hinterfragten Sachverhaltes
die Identitit meines guten Willens mit dem Gesetz der Vernunft. Wir haben
aber auch festgestellt, dass sich das Ergebnis dieser Frage je nach Situation
durchaus dndern kann und dass sich die Ergebnisse sogar widersprechen
konnen. Hegel erkennt nun, dass der Widerspruch daher rithrt, dass in dem
Augenblick, in dem ich das Sittengesetz anwenden will, ich dazu gezwungen
bin, den kategorischen Imperativ durch eine »Bestimmtheit« bzw. eine »Ma-
terie« anzureichern (vgl. Hegel 1986v, bes. 459-464). Das ist aber aufgrund
seiner apriorischen und formalen Giiltigkeit gar nicht zulissig, da hierdurch
die praktische Vernunft eben nicht linger als die reine praktische Vernunft
fungieren wiirde. »Denn sie ist die absolute Abstraktion von aller Materie
des Willens; durch einen Inhalt wird eine Heteronomie der Willkiir gesetzt.«
(Ebd., 461) Hegel erkennt hier exakt diejenige (problematische) Eigenschaft
der kantischen Moralphilosophie, die bereits Sade aufgefallen war, aber von
diesem lediglich ironisch torpediert wurde. Wenn allein die formale Gestalt
des Sittengesetzes Giiltigkeit beanspruchen kann, haben wir es auch lediglich
mit einem formalen Absoluten zu tun, das sehr wohl apriorische Guiltigkeit
beanspruchen kann, aber deshalb auch von der Sphire der Wirklichkeit,
genauer gesagt der Verwirklichung', losgelést ist. Die Willkiir, von der Hegel
schreibt, kommt dann durch die Anwendung des Sittengesetzes zustande.
Und was Sade durch die Uberspitzung dieses Sachverhaltes veranschaulicht,
bringt Hegel auf den Punkt, wenn er feststellt, dass es »gar nichts [gibt], was
nicht auf diese Weise zu einem sittlichen Gesetz gemacht werden kénnte«
(Hegel 1986v, 461).

Hegel wirft Kant vor, die Moralphilosophie hier in einem aporetischen
Zustand belassen zu haben. Denn in kantischer Perspektive muss man offen-

1 Die Zentralstellung der Verwirklichung im hegelschen Denken der Sittlichkeit ist un-
ibersehbar. Laut Hegel hat die Rechtsphilosophie »den Begriff des Rechts und dessen
Verwirklichung zum Gegenstand« (GPhR, § 1). Das Recht aber hat seinen Grund im
Geistigen und sein Kernelement bildet der freie Wille, weshalb »das Rechtssystem das
Reich der verwirklichten Freiheit« und damit die »zweite Natur« des Geistes ist (GPhR,
§4).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

bar folgende Reduktionen des ethischen Diskurses in Kauf nehmen: zum ei-
nen die Reduktion des ethischen Subjekts auf seinen guten Willen, seine reine
Identitit mit sich selbst in seiner autonomen (Selbst-)Bestimmtheit durch das
Sittengesetz, zum anderen die Reduktion der praktischen Philosophie auf die
reine Vernunfttitigkeit, die in Form des Sittengesetzes nur erst ein formales
Absolutes bildet. Kants Ethik entpuppt sich daher als ein unvermittelter Idea-
lismus der praktischen Vernunft, »ein blofier Gedanke« (Hegel 1986u, 393),
»ein Formalismus von Rechtswissenschaft und Moral ohne Lebendigkeit so-
wie ohne Wahrheit« (ebd., 394). Hegel erkennt aber, dass neben der Faktizitit
der reinen praktischen Vernunft auch das titige Subjekt in der realen Gemein-
schaft mit anderen ihrerseits titigen Subjekten zu beriicksichtigen ist. Mit
anderen Worten, Hegel geht es um das ethische Subjekt als Ganzes. Was bei
Kant also noch auf die individualethische Ebene beschrinkt bleibt, muss laut
Hegel durch den sozialethischen Aspekt erginzt werden. Was bei jenem auf
der abstrakten und nur formalen, subjektiven Ebene des reinen Sollens ver-
bleibt, muss laut diesem dialektisch vermittelt werden und konkret, objektiv
werden.

Den Ansatz fir sein Vorhaben findet Hegel (wie seine idealistischen Weg-
gefihrten) natiirlich bei Kant selbst: So lobt er Kants Entdeckung der synthe-
tischen Urteile a priori, die »zu dem Grofden und Unsterblichen seiner Philo-
sophie« (WL I, 240) gehoren. In diesen synthetischen Urteilen a priori ist es
der Vernunft moglich, ihre eigene Struktur zu erkennen und nachzuvollzie-
hen, indem sie via Subjektivitit in den Prozess der Selbstvermittlung eintritt.
Dementsprechend liegt der Sinn der hegelschen Dialektik bzw. der ihr zugrun-
deliegenden (Wissenschaft der) Logik darin, dass sie die Methode und den Voll-
zug beschreibt, in dem sich die Form des Wissens selbst zum Inhalt wird und
sich selbst begreift. Damit eréffnet sich die Moglichkeit, die Vernunft als Gan-
ze zu erkennen, nimlich als Wissenschaft und - wie Hegel sagt - als Geist.>
Dieses Vorhaben bildet das Kerngeschift der Deutschen Idealisten, nament-
lich von Fichte, Schelling und Hegel.

Auf Schellings berithmtes Bonmot iitber die fehlenden Pramissen der kan-
tischen Philosophie wurde bereits hingewiesen. Von welchen Primissen ist

2 Hegels Wissenschaftsbegriff ist an dieser Stelle somit demjenigen Fichtes verwandt
und nicht mit dem modernen Begriff der Einzelwissenschaft zu verwechseln, ge-
schweige denn mit dem kanonisch-dogmatischen Wissenschaftsbegriff, den wirin Ka-
pitel .2 umrissen haben. Vgl. auch konkret Hegels Ausfithrungen am Ende der Phdino-
menologie des Geistes (PhG, 588-590).

14,02.2026, 09:51:48,

137


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Kritik der ethischen Institution

hier aber eigentlich die Rede? Anhand von Hegels Kantkritik konnten wir be-
reits erkennen, dass das Hauptproblem der Transzendentalphilosophie nicht
in ihrer Deduktion der Verstandeskategorien liegt, sondern in ihren Postula-
ten. Diese Postulate formulieren nur unzureichende Begriindungen des phi-
losophischen Systems. Unter den Philosophen, die Kants neue Denkart auf-
nehmen und weiterfithren, ist es Johann Gottlieb Fichte, dessen »urspriing-
liche Einsicht« (vgl. Henrich 1966) den Schritt von der kantischen Transzen-
dentalphilosophie zum Deutschen Idealismus erméglicht. Zum besseren Ver-
stindnis der hegelschen Dialektik sei diese Erkenntnis Fichtes und ihre Wei-
terentwicklung durch Schelling und Hegel im Folgenden iiberblickshaft skiz-
ziert.

Es ist Fichte, der als Erster erkannt hat, dass das Denken Kants schon
lingst diejenige unbedingte Primisse enthalt, die der Kénigsberger Philosoph
nur selbst nicht als diese erkannt hat, um stattdessen auf das Postulat eines
Gottesbegriffs zuriickzugreifen. Wir sind dieser grundlegenden Kategorie im
Verlauf der Argumentation bereits begegnet und habe dabei ihre Sonderstel-
lung schon erahnen kénnen. Die Rede ist vom >Ich denkes, das alle meine Vorstel-
lungen begleiten kinnen muss (vgl. KrV, B 131-136). Das Ich bzw. das >Ich denke«
bleibt fir Kant nur der leere, rein formale Ausgangspunkt fiir die Einheits-
funktion der Verstandestitigkeit in der Einbildungskraft. In seiner frithen
Schrift Uber den Begriff der Wissenschaftslehre hebt Fichte diese Kategorie nun
hervor und benennt ihre Zentralstellung im System der Philosophie. »Das Ob-
ject der Wissenschaftslehre ist nach allem das System des menschlichen Wis-
sens. Dieses ist unabhingig von der Wissenschaft desselben vorhanden, wird
aber durch sie in systematischer Form aufgestellt.« (Fichte 1971e, 70) Im Ich
selbst liegt ein Wissen, das dem Wissen noch vorausliegt, das durch die An-
wendung der Verstandeskategorien auf Anschauungen bedingt ist, denn bei
diesem handelt es sich lediglich um aposteriorisches Wissen, das zwar genau
den Wissensfundus produziert, mit dem die Einzelwissenschaften arbeiten,
aber niemals als ein Wissen betrachtet werden kann, dem absolute Giltigkeit
zugesprochen werden kénnte. Daher rithrt auch Fichtes Unterscheidung, die
durch den Begriff der Wissenschaftslehre angezeigt wird: Das Wissen seiner
Philosophie ist apriorischer Natur, da es sich allein auf das Ich richtet, das als
Ich notwendigerweise von sich selbst wissen muss. Auf diese Weise macht
Fichte das Selbstbewusstsein zum unbedingten Kernbegriff der Philosophie
des Deutschen Idealismus.

Fichte nimmt nun Kants Idee produktiv auf. Mit ihm teilt er die Ansicht,
dass das Selbstbewusstsein kein Objekt als solches ist, sondern sich im Akt

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

des Denkens zeigt, genauer gesagt im Akt des Urteilens (vgl. Henrich 2001c,
61). Wie fir Kant gilt auch fiir Fichte, dass dabei der Akt des Denkens nicht
vom Inhalt getrennt werden kann (vgl. ebd.). Wo Kant nun aber die einfache
Identitit des sich denkenden Ichs mit seinem Inhalt (sich selbst) behauptet,
da schaut Fichte etwas genauer hin und begegnet einigen Schwierigkeiten.
Die Reflexionstheorie des Ichs wie sie fur Kant gilt, setzt nimlich eine Iden-
titdt voraus, die scheinbar unleugbar ist, zeigt sich aber bei niherer Betrach-
tung als unzureichende Erklirung fir das Phinomen. Fichte erkennt, dass
im Selbstbewusstsein zwei Terme eine Rolle spielen, deren Identitit wir zwar
annehmen miissen, die auf semantischer Ebene aber auseinanderfallen. Das
Urteil Ich = Ich ist nimlich ungenau, denn wo Selbstbewusstsein der Fall ist,
da haben wir es, wie Henrich anhand von Fichtes Gedankengang zeigt, mit
einem Ich-Subjekt zu tun, das sich auf sich selbst als Ich-Objekt bezieht.?
Es ist aber nicht ersichtlich, warum Ich-Subjekt = Ich-Objekt gelten soll, denn
beide bezeichnen offensichtlich zwei unterschiedene Aspekte ein und des-
selben Bewusstseins. Wenn ich sage >Ich bin ich<, dann beziehe ich mich auf
mich selbst als ein Objekt. Gleichzeitig habe ich aber Wissen von mir selbst in
dem Sinne, dass sich in dieser Aussage sogar mein Wissen von meinem Von-
mir-selbst-Wissen widerspiegelt. Uber den Weg der Reflexion werde ich aber
so niemals zu einer Erkenntnis dariiber gelangen, was mit der Kopula der
Aussage (dem konkreten »ist< bzw. >bin<, das Ich-Subjekt und Ich-Objekt ver-
bindet) eigentlich inhaltlich ausgedriickt ist. Man spricht hier daher auch von
einer Selbstbewusstseinsaporie, d.h. einer Ausweglosigkeit des selbstbewuss-
ten Subjekts, in seinem Selbstbezug zu einer inhaltlichen Selbsterkenntnis zu
kommen. In kantischen Begriffen ausgedriickt: Das Ich ist kein analytischer
Begriff, aber ein synthetischer Begrift a priori. Die Gleichung Ich = Ich produ-
ziert einen Uberschuss, wie wir gleich noch genauer sehen werden.

Wenn Fichte nun einerseits erkennt, dass Kant sehr wohl die Primisse fiir
seine Resultate in Anspruch nimmt, so muss er gleichzeitig einsehen, dass
er, sofern er aus dieser Erkenntnis etwas machen will, eine Bestimmung des
Ich finden muss. In seiner Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre formu-
liert Fichte nun den Gedanken vom »absoluten Ich«. Im Unterschied zu Kant
geht er dabei nicht einfach vom >Ich denke« aus, sondern vom >Ich bin«. Ficht
nimmt an, dass das Ich sich selbst »setzt«. Bei diesem Setzen haben wir es
mit einem Aspekt zu tun, der nicht bewiesen werden kann, dem aber dennoch

3 Zu den unterschiedlichen Formen des fichteschen Gedankens vgl. Henrich 1966.

14,02.2026, 09:51:48,

139


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 Kritik der ethischen Institution

unbedingte Giiltigkeit zuerkannt werden muss, weshalb Fichte hier auch vom
»Factum des Bewusstseyns« (Fichte 1971f, 252) spricht.

Das Ich setzt sich selbst, und es ist, vermoge des blossen Setzens durch sich
selbst; und umgekehrt: das Ich ist, und es setzt sein Seyn, vermodge seines
blossen Seyns. — Es ist zugleich das Handelnde, und das Product der Hand-
lung; das Thatige, und das, was durch die Thatigkeit hervorgebracht wird;
[..] Handlung und That sind Eins und ebendasselbe; und daher ist das: Ich
bin, Ausdruck einer Thathandlung [...]. (Ebd., 96)

Da das Ich sich selbst setzt, muss es laut Fichte als »absolutes Ich« behandelt
werden. Das absolute Ich der Tathandlung garantiert die Identitit seiner Re-
lata. Dies schafft aber ein neues Problem: Soll nimlich das Ich absolut sein,
dann darf es kein selbststindiges, von ihm unterschiedenes »Nicht-Ich« ge-
ben. Es steht aber fest, dass das seiner selbst bewusste Ich sehr wohl von sich
abstrahieren kann und das Produkt dieser Abstraktion eben als ein Nicht-Ich
betrachtet. Dies gibt auch Fichte zu und liefert sogleich eine Erklirung: Das
absolute Ich bildet den »ersten Grundsatz« und ist nicht einfach »etwas«, son-
dern »es ist schlechthin, was es ist« (ebd., 109); mit dem absoluten Ich »ist
im Bewusstseyn alle Realitit« (ebd.) und »das Nicht-Ich schlechthin Nichts«,
eine »negative GrifSe« (ebd., 110). Als diese negative Grofe ist das Nicht-Ich
notwendig, denn es dient der Bestimmung des Ichs, das von sich selbst weif3
und dessen Selbstbewusstsein seinen Grund im absoluten Ich hat. Als solches
zeigt sich das Nicht-Ich als Grenzbegriff.

Mit diesem Gedanken, dass das absolute Ich als erster Grundsatz, d.h.
als apyxn, alle Realitdt in sich birgt, fithrt Fichte zugleich eine Unterschei-
dung ein, die er von Kant erbt und die Hegel kritisieren wird. »Das Ich soll
sich selbst gleich, und dennoch sich selbst entgegengesetzt seyn. Aber es ist
gleich in Absicht des Bewusstseyns, das Bewusstseyn ist einig: aber in diesem
Bewusstseyn ist gesetzt das absolute Ich, als untheilbar; das Ich hingegen,
welchem das Nicht-Ich entgegengesetzt wird, als theilbar.« (Ebd.) Die Formu-
lierung, dass das Ich sich selbst gleichen soll, ist es, woran Hegel sich stof3t.
Er erkennt, dass Fichte, wie Kant vor ihm, einen transzendentalen Idealismus
pflegt und in dieselbe Falle tappt wie dieser, lediglich auf einer anderen Ebe-
ne. »Die Einheit ist in einer nur relativen Identitit erzwungen«, wirft er Fichte
vor, »die Identitit, die eine absolute sein soll, ist eine unvollstindige« (Hegel
1986r, 48). Fichtes Entwurf verspricht, die Primissen der Transzendentalphi-
losophie zu liefern, gerit dabei aber selbst in die Aporie des Selbstbewusst-
seins, aus der er sich nur durch das Postulat des absoluten Ichs herauszu-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

winden vermag. Doch das Postulat tiuscht iiber eine latente Vertréstung auf
ein Jenseitiges hinweg, in dem das Ich sich selbst gleich ist, und, so wendet
Hegel ein, »die absolute Synthesis, zu welcher dieses gelangt, ist nicht Ich =
Ich, sondern Ich soll gleich Ich sein« (ebd., 50). Um die Ahnlichkeit zum Pro-
blem der kantischen Philosophie zu veranschaulichen, zeigt Hegel, dass auch
Fichtes Denken nur eine »formelle Philosophie« ist, wenn man sie unter dem
Aspekt ihres Imaginiren, nimlich dem »Selbstbewuf3tsein Gottes [...], in wel-
chem durch das Gesetztsein des Ich alles gesetzt wire« (ebd., 99), betrachtet.
Eine Stelle aus Fichtes Aenesidemus-Rezension weist dabei auf eine fundamen-
tale Differenz hin: Auch fiir Fichte gilt, dass die Vernunft praktisch ist. Dies ist
sie aber seiner Meinung nach nur, sofern das absolute Ich und das »Ich als In-
telligenz« vereinigt sind. In dieser Vereinigung zeigt sich aber eine qualitative
Differenz, die derjenigen entspricht, die Kant mit seinem Gottesbegriff ein-
fithrt, insofern in beiden Fillen die Verwirklichung ewig aufgeschoben bleibt:

Jene Vereinigung: Ein Ich, das durch seine Selbstbestimmung zugleich alles
Nicht-Ich bestimme (die Idee der Gottheit), ist das letzte Ziel dieses Stre-
bens; ein solches Streben, wenn durch das intelligente Ich das Ziel desselben
ausser ihm vorgestellt wird, ist ein Glaube (Glauben an Cott). Dies Streben
kann nicht aufhéren, als nach Erreichung des Ziels, d.h. die Intelligenz kann
keinen Moment ihres Daseyns, in welchem dieses Ziel noch nicht erreicht
ist, als den letzten annehmen (Glauben an ewige Fortdauer). (Fichte 1971d,
23)

In spiteren Texten wird Fichte den Gottesbegriff dann auch mit der »mo-
ralischen Weltordnung« identifizieren (vgl. Fichte 1971i, 185), wobei die Of-
fenbarung Gottes gerade der Erziehung des Menschengeschlechts dienen soll
(vgl. Fichte 1971h). Das Voraussetzen eines Ideals wird sich zuletzt auch auf
Fichtes Rechts- und Sittlichkeitsverstindnis auswirken und ihm den Vorwurf
(gerade von Seiten Hegels) einbringen, einen Polizeistaat zu legitimieren, da
das Postulat des absoluten Ichs auf imaginirer Ebene eine panoptische Kon-
trollinstanz impliziert (vgl. Vieweg 2018; Vieweg 2012, 313-315). Es zeigt sich
also, dass auch Fichtes Philosophie — wie zuvor die kantische — im reinen
(formalen) Sollen verbleibt, woriiber die Verwirklichung des realen Sittlichen
vergessen bzw. — durch ein wechselseitiges Verdachtsmoment* - stetig auf
Distanz gehalten wird. Fichtes Philosophie blendet die Frage der Realitit aus,
indem sie sie unter die Idealitit des absoluten Ichs fasst. Hegel bemingelt

4 Vgl. hierzu Fichtes Uberlegungen zum Zwangsrecht in Fichte 1971g.

14,02.2026, 09:51:48,

141


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Kritik der ethischen Institution

daher, »wie gleichgiiltig fiir diese Absolutheit des Empirischen jener formale
Idealismus ist, welcher erweist, dafy diese ganze empirische Realitit nur ein
Subjektives, ein Gefithl sei [...]« (Hegel 1986u, 396).

Vor Hegel ist es aber Schelling, der das Problem der fichteschen Lehre er-
kennt und zu lésen versucht. Schelling geht es darum, dem, was Fichte mit
dem Begriff vom absoluten Ich (und Nicht-Ich) verloren geht, gerecht zu wer-
den, weshalb er in seinem System des transzendentalen Idealismus dessen Ge-
danken um den Aspekt der Natur (des Empirischen) erganzt. Dabei mochte
Schelling zweierlei leisten: Zum einen soll die Natur als Selbststindiges, Un-
bedingtes, vom Ich Unterschiedenes dargestellt werden, zum anderen aber
soll der Grundgedanke Fichtes gelten, wonach die Natur letztlich eine Vor-
stellung des Ichs ist (vgl. Frank 2016, 84). Durch die Feststellung eines »Par-
allelismus der Natur mit dem Intelligenten« (Schelling 1985d, 399), soll jener
nun das gebithrende Recht widerfahren. Wie Fichte versteht auch Schelling
das »Unbedingte« nicht als ein bestimmtes Ding, sondern als »Seyn selbst, das
in keinem endlichen Produkte sich ganz darstellt, und wovon alles Einzel-
ne nur gleichsam ein besonderer Ausdruck ist« (Schelling 1985c, 327). Wenn
nun aber die Natur — »nach allgemeiner Meinung« — »als der Inbegriff alles
Seyns« zu betrachten wire, dann wire es »unmoglich, die Natur als ein Unbe-
dingtes anzusehen, wenn nicht im Begriff des Seyns selbst die Spur der Frei-
heit entdeckbar wire« (ebd., 329). Es gilt nun also zu zeigen, dass die Natur
ebenso unbedingt ist, wie >das Intelligentes, respektive das Ich. Die Analogie,
die Schelling nachweisen will, findet ihren Achsenpunkt nun darin, dass »das
Seyn selbst = Thitigkeit ist« (ebd.). Wir haben es also in Wahrheit nicht ein-
fach mit der Natur als solcher zu tun, sondern gerade mit einer »continuirlich-
wirksame[n] Naturthitigkeit, die in threm Produkte erloschen ist« (ebd.). Die
Produkte der Natur sind eben nur dies — Produkte. In ihnen blicken wir nicht
die Natur als Tatigkeit an. In der Naturphilosophie ist es daher unsere Aufga-
be, von der Anschauung der Produkte der Natur zu deren »ersten Ursprung«
(ebd.) zuriickzugehen. »Ueber die Natur philosophiren heift die Natur schaf-
fen«, schreibt Schelling (ebd.). »Philosophiren tiber die Natur heift, sie aus
dem todten Mechanismus, worin sie befangen erscheint, herausheben, sie
mit Freiheit gleichsam beleben [...].« (Ebd.)

Da nun auch die Naturtitigkeit dem Prinzip der Vernunft entspricht (an-
dernfalls gibe es keine Naturgesetze und schlechterdings nur das unstruk-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

turierte, aber auch undenkbare Chaos)®, ist es Schelling méglich, die Selbst-
standigkeit von Ich und Natur zusammenzudenken. Denn auch fiir ihn gilt,
dass die Vernunft nur eine ist (vgl. Schelling 1985e, 48). Da also sowohl das Be-
wusstsein als auch die Natur dem Prinzip der Vernunft folgen, findet Schel-
ling ihr Einheitsprinzip in ebendieser: »Aufler der Vernunft ist nichts, und in
ihr ist alles.« (Ebd., 47) Auf diese Weise gelingt Schelling die In-Eins-Setzung
von Subjekt und Objekt, von Bewusstsein und Natur. Hegel driickt Schellings
Gedanken wie folgt aus: »Es miissen daher beide in das Absolute oder das
Absolute in beiden Formen gesetzt werden und zugleich beide als Getrenn-
te bestehen; das Subjekt ist hiermit subjektives Subjekt-Objekt, — das Objekt
objektives Subjekt-Objekt.« (Hegel 1986r, 97) In der Vernunft sind das subjek-
tive Subjekt-Objekt (damit ist Fichtes absolutes Ich gemeint) und das objek-
tive Subjekt-Objekt (die Natur) aufgehoben. Diesen Sachverhalt hilt Hegel in
einem berithmten Bonmot fest: »Das Absolute selbst aber ist darum die Iden-
titit der Identitit und der Nichtidentitit, Entgegengesetztes und Einssein ist
zugleich in ihm.« (Ebd., 96)

Es mag nun so erscheinen, als seien sich Hegel und Schelling gerade tiber
den Weg der Fichtekritik vollkommen einig, doch der Schein triigt. Denn He-
gel wird auch in Schellings System eine Problemstellung ausfindig machen,
die uns nicht ganz unbekannt ist (vgl. zum Folgenden auch Forster 2018, 290-
295): Fiir Schelling steht nimlich fest, dass mit diesem Begrift des Absolu-

5 Man denke hier an Leibniz' beriihmte Sentenz: Natura non facit saltus. Und auch wenn
wir heutzutage um das Plancksche Wirkungsquantum und den zum gefliigelten Wort
gewordenen>Quantensprung«wissen, bleibt dersverntnftige«Naturbegriff haltbar, da
die zufélligen Phanomene des Mikrokosmos sehr wohl Teil dieser Ordnung sind. Zufall
und Gesetz sind im Naturbegriff gewissermafien dialektisch vermittelt. So stellt etwa
Manfred Eigen fest, dass die Einheit der Natur und ihre Gesetzmafigkeit nichtin einer
prastabilierten Struktur derselben besteht, sondern in der Beziehung zwischen plura-
len Strukturen (vgl. Eigen/Winkler 1975). Und auch in der modernen Quantenphysik
wird fiir eine »Physik der Beziehungen«optiert, die sich wesentlich als Physik der Infor-
mationen und Strukturen prasentiert und dabei den Begriff der Ganzheit dynamisch
versteht (vgl. Gornitz 2021, hier 50; Mann 2021). Eine plausible philosophische Erkla-
rung bietet auch Zupandi¢, die in diesem Zusammenhang konkret auf Lacans Begriff
des Realen zuriickgreift (Zupandi¢ 2020, 188-190): »Natur ist nicht als solche chaotisch,
sieist>gesetzestreu« (im wissenschaftlichen Sinn), doch diese »Gesetzestreuec<ist nichts
anderes als eine Strukturierung ihres inneren Antagonismus, Widerspruchs und >Un-
vollstandigkeit. Sie ist seine eigentliche Form. In diesem Sinne existieren Naturgesetze
genau durch die Nichtexistenz der Natur. [...] >Die Natur existiert nicht.< (Was heif3t:
Die Natur als bedeutsames Ganzes existiert nicht.)« (Ebd., 189)

14,02.2026, 09:51:48,

143


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Kritik der ethischen Institution

ten der »Indifferenzpunkt des Subjektiven und Objektiven« (Schelling 1985e,
47) bezeichnet ist. Das heif3t, dass er, im Unterschied zu Hegel, die >Identitit
von Identitit und Nichtidentitit« als eine punktuelle, urspriingliche Identitit ver-
steht, die er als Absolutes bezeichnet. Schelling geht es hier also um eine »ab-
solute Einheit des Ideellen und Reellen« (Forster 2018, 291), die entsprechend
losgelost von der ihr immanenten Differenzierung beider Relata eine Letztgiil-
tigkeit beansprucht. So tibertrigt Schelling Fichtes Prinzip des absoluten Ichs
auf den Begriff des Absoluten als solches. Genau wie der »urspriingliche Streit
des Selbstbewufitseyns«, die dynamische Beziehung von Ich und Nicht-Ich,
nie in einem »Produkt« zu einem Stillstand kommt, aber auf einem absolu-
ten Ich beruht, so gilt auch fir die Natur, dass sie »nicht in irgend einem
einzelnen Produkt, sondern nur in einem Produkt, das immer wird, und nie
ist« erkannt werden kann (Schelling 1985c, 336; vgl. Frank 2016, 91f.), nimlich
als unendliche Titigkeit, die ihrerseits durch die urspriingliche Identitat des
Subjektiven und Objektiven bedingt ist. Hiermit hat Schelling sich allerdings
in eine Aporie verstrickt: Denn einerseits hat er formuliert, dass die Naturti-
tigkeit in ihrem Produkt »erloschen«ist, andererseits aber spricht er von einer
urspriinglichen Identitit, die es zu denken gilt. So l4sst sich aber nur einge-
schrinkt vom Absoluten sprechen und der Begriff verweist vielmehr auf ein
sLosgeldstess, das die reale Einheit verfehlt. Dies zeigt sich dann auch deutlich
im Begriff des Ursprungs bzw. der urspriinglichen, absoluten Identitit, die
Schelling voraussetzen muss. Denn Schelling sieht den »Grundirrthum aller
Philosophie« (Schelling 1985e, 51) in der Annahme, »die absolute Identitit sey
wirklich aus sich herausgetreten«, um sich »begreiflich zu machen« (ebd., 52).
Dadurch hat er allerdings das Kind mit dem Bade ausgeschiittet. Denn indem
er die absolute Identitit von Subjekt und Objekt nur noch punktuell versteht,
fithrt er eine qualitative Differenz zwischen der Vernunft als Absolutes und der Ver-
nunft als Begriff von sich selbst ein, »weil nimlich nie ein erster Punkt angegeben
werden kann, wo die absolute Identitit in ein einzelnes Ding iibergegangen
ist [...]J« (ebd., 64).

Hegel durchschaut diesen Sachverhalt und erkennt, dass das, was Schel-
ling als Absolutes bezeichnet, den Namen gar nicht verdient. In seiner Jenen-
ser Logik kritisiert er Schellings Identititsphilosophie und macht darauf auf-
merksam, dass dieser eigentlich nur eine »Grenze« ausfindig gemacht habe:
»Das eine der entgegengesetzten ist nothwendig die Einheit selbst; aber die-
se Einheit ist ebendadurch nicht die absolute, und indem sie zugleich nicht
bloR als ein entgegengesetztes, sondern an sich selbst sein soll, so kann sie
als Einheit ihrer selbst und des ihr entgegengesetzten nur Grintze seyn; denn

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

als Einheit beyder hort sie auf, selbst ein entgegengesetztes zu seyn.« (Hegel
1971, 3)° Solange das Absolute als punktuelle Identitit verstanden wird, wird
es als Ideelles immer vom Reellen unterschieden sein. Als Grenze bildet es
den Scheitelpunkt, an dem ideelle und reelle Titigkeit unterschieden sind in
zwei differente Qualititen. »In dem Begriff der Grintze selbst sind so die
Einheit und Vielheit, oder die Realitit und die Negation, noch fiir sich be-
stehende [...].« (Hegel 1971, 3) Hegel erkennt also, dass auch Schelling das Ver-
sprechen des Idealismus noch nicht einlésen kann. Vernunft bzw. Absolutes
bilden auch in Schellings Denken nur abstrakte Momente, die vom Konkreten
abstrahieren. Auch er erkennt nicht die Vernunft als Ganze, als »der Begriff
von Unterschiedenem, das ebenso untrennbar ist, einem Identischen, das an ihm
selbst ungetrennt Unterschied ist« (WL I, 240). Genau wie Kant und Fichte vor
ihm bleibt seine Philosophie formaler Natur, »indem das absolute Einswer-
den nur ein Sollen bleibt, d.h. ein Jenseits gegen die Einheit der Grintze bleibt,
und beyde auseinander fallen« (Hegel 1971, 4).

Es diirfte nicht verwundern, dass sich die von Schelling eingefiihrte qua-
litative Differenz auch in seiner Religionsphilosophie und schlieflich auch in
seiner Ethik niederschligt. Die Trennung des Absoluten an der Grenze wird
darin substanzialisiert, dass Schelling die »Natur in Gott« als Gottes »Unbe-
wufltes, als »der dunkle Grund, aus dem Gott sich erhebt« deutet (Baumgart-
ner/Korten 1996, 120). An dieser >Schattenseite« seiner Selbst duflert sich die
gottliche »Begierde nach seinem Ebenbild« (ebd.). Aber Schellings Gott ist da-
bei nicht entzweit (bzw. er wird nicht, wie bei Hegel, zugleich als Subjekt be-
griffen), sondern er ist das All-Eine, das mit sich selbst identisch ist. Trotzdem
geht Schelling von einer Selbstoffenbarung Gottes aus, »worin Gott, absolut
betrachtet, verwirklicht ist, obgleich nur in ihm selbst [...]«; »sie ist im Anfang
bei Gott und der in Gott gezeugte Gott selbst« (Schelling 1860b, 361). Gott ist
also zugleich »Grund (Ureinheit)« und »Ziel (Urbild)« (ebd.) (hier bestitigen
sich also die zwei Aspekte des Imaginiren, nimlich Ganzheit und Bildlichkeit)
eines Prozesses, der in sich selbst inhaltlich schon immer beschlossen und
préstabiliert ist.

Damit ist es aber zugleich um die Freiheit des Menschen geschehen. Sei-
ne Freiheit ist in Wirklichkeit nimlich nicht die seine, sondern die Freiheit
Gottes, der sich als »Herr des Seyns« (Schelling 1861c, 260), als »absolutes Pri-
us« (Schelling 1861b, 216) selbst setzt. Der Mensch ist Moment des géttlichen

6 Forster kann nachweisen, dass diese Kritik Hegels, die zumeist als eine Kritik an Fichte
gelesen wird, sich eigentlich auf Schelling bezieht (vgl. Férster 2018, 290-292).

14,02.2026, 09:51:48,

145


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Kritik der ethischen Institution

Seins und als Subjekt diesem absoluten Sein subordiniert und seine Freiheit
eine heteronome, bedingte Freiheit. Damit fillt Schelling hinter das zuriick,
was mit Kants Theorie bereits erwiesen war, nimlich die ihrerseits urspriing-
liche Freiheit des Menschen, wodurch dieser zum wirklichen Subjekt wird.”
In Schellings Philosophie hingegen degeneriert der Mensch zum Derivat der
Freiheit Gottes: Im freien Akt Gottes, d.h. im Akt der Schopfung, geschieht
»alles in Einem magischen Schlage zugleich« und »so hat der Mensch, der hier
entschieden und bestimmt scheint, in der ersten Schopfung sich in bestimmter
Gestalt ergriffen, und wird als solcher, der er von Ewigkeit ist, geboren [...]«
(Schelling 1860b, 387; Herv. T.M.). Der Mensch findet seine Bestimmung im
freien Akt Gottes, der stets Ursprung und Ziel bezeichnet. Aber da das Absolu-
te entzogen und punktuell ist, bleibt auch die Bestimmung des Menschen als
solche entzogen und stets aufgeschoben. Ein weiteres Mal bleibt der Mensch
auf das reine Sollen und das Imaginire verwiesen. Und es ist bittere Ironie,
dass gerade Schelling, bei seiner Suche nach den Primissen, die Resultate,
die Kant gegeben hat, letztlich ignoriert.

So sind wir nun schliefilich bei Hegel angelangt. In seinem ersten grofien
Hauptwerk, der epochemachenden Phdnomenologie des Geistes, widmet sich
Hegel nun der Aufgabe, die voraufklirerischen Atavismen der Transzenden-
talphilosophien seiner Vorginger loszuwerden und einen absoluten Idealismus
zu formulieren, in dem die Forderung nach der Identitit von Identitit und

7 Bereits Schellings Zeitgenossen nehmen diese Problematik wahr. Hegel weist darauf
hin, dass es sich bei Schellings Freiheitsbegriff nur um einen besonderen und nicht ei-
nen allgemeinen Begriff handelt. Die Freiheit bei Schelling »steht ... einzeln fir sich«
und habe daher mit dem philosophischen Diskurs wenig zu tun, da er den Begriff
nicht im philosophisch-systemischen Gesamtzusammenhang ausarbeitet (vgl. VGPh
111, 453). Wenn wir Schelling an dieser Stelle kritisieren, dann erfolgt diese Kritik nun
vor allem in praktisch-philosophischer und psychoanalytischer Perspektive, namlich
mitBlickauf den Freiheitsbegriff und das Imaginére. Es soll aber nicht unerwihnt blei-
ben, dass die Intuition hinsichtlich einer positiven Philosophie, die sich in Schellings
Spatwerk dufdert, in formallogischer Perspektive als ausgesprochen tiefsinnig gewer-
tet werden muss (vgl. das positive Votum bei Glnther 1991, bes. 51f.), wenn auch die
religiose Wendung, in die er seinen Gedanken kleidet, problematisch bleibt und ei-
nen gedanklichen Regress zeitigt, indem die Trennung von (menschlicher) Reflexion
als gewesener Freiheit und (goéttlichem) Willen als wirklicher Freiheit in ein zweiwer-
tiges System eintreten, da dieser Wille, laut Schelling, allein am Ende der Geschichte,
am Jiingsten Tag, also mit dem Untergang der Reflexion, zu dem wird, was er ist (vgl.
ebd., 77-79).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Nichtidentitat verwirklicht ist. Dass er sich dabei konkret gegen das Ima-
ginire und den damit verbundenen philosophischen Formalismus wendet,
machen bereits zwei zentrale Aussagen aus der Vorrede der Phinomenologie
deutlich:

Das »Wahre«, so schreibt Hegel und wendet sich dabei gegen seine
Vorginger, muss nicht nur »als Substanz, sondern ebensosehr als Subjekt«
aufgefasst werden (PhG, 23). Diese Aussage richtet sich gegen die All-
Einheitskonzepte von Fichte und Schelling, aber auch gegen Kants Verweis
auf ein imaginires jenseitiges (transzendentales) Ideal. Die All-Einheit kann
nicht ein abstraktes Absolutes meinen. Sie muss zugleich auch das Absolute
als Konkretes umfassen, denn ansonsten wire es zwar Einheit, aber noch
lange nicht All-Einheit. Auch kann unter dem Begrift des Absoluten nicht
etwas In-Aussicht-Gestelltes verstanden werden. Wer das Absolute zu einem
transzendenten Ziel transzendentaler Provenienz macht, »das gesucht wird,
betriigt sich selbst, denn »es ist schon vorhanden — wie kénnte es sonst ge-
sucht werden?« (Hegel 1986r, 24) Wenn es das Absolute ist, dann ist es das
Ganze der Wirklichkeit. Deshalb kann Hegel auch schreiben: »Das Wahre
ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das durch seine Entwicklung sich
vollendende Wesen.« (PhG, 24) Was bei Schelling nur als »Indifferenzpunkt«
bestimmt ist, ist bei Hegel zugleich auch als ein Dynamisches definiert. Und
es ist weder das Ganze des Prozesses, noch der Prozess des Ganzen das, was
als Absolutes definiert werden kann, sondern das Absolute ist das, was das Ganze
als den Prozess und den Prozess als das Ganze begreift. Daher ist das Absolute fiir
Hegel die dialektische Vermittlung »als die sich bewegende Sichselbstgleich-
heit« (PhG, 25). Es lisst sich an dieser Aussage leicht ablesen, dass auch
Hegels Vermittlung ihren Ankerpunkt im Ich bzw. im Selbstbewusstsein hat.
Im Ich durchschaut sich die Vernunft (lies: durch-schaut, d.h. auch im Sinne
des Vorgangs des Durch-etwas-hindurch-Blickens, in der Weise, wie z.B. ein
)8 weshalb Hegels philo-
sophische Methode auch als Spekulation bezeichnet wird. »Das Ich oder das

Fenster zugleich eine Grenze und keine Grenze ist

Werden tiberhaupt, dieses Vermitteln ist um seiner Einfachheit willen eben
eine werdende Unmittelbarkeit und das Unmittelbare selbst.« (PhG, 25) Es fragt
sich nun aber, wie die Vernunft sich im Selbstbewusstsein durchschauen
soll, ohne dabei das rein ideelle Ich im fichteschen Sinne zu verabsolutie-
ren. Hegel hat darauf eine beispielhafte Antwort — verbunden mit einem
kleinen Augenzwinkern, denn er ist nicht der verklirte >Idealist« fiir den er

8 Vgl. hierzu auch Hegels Gebrauch des Wortes in PhG, 430f.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Kritik der ethischen Institution

manchmal ausgegeben wird. So dufiert er sich in einem kuriosen Abschnitt
der Phinomenologie iiber die Schidellehre® zum irreduziblen Zusammenhang
von Geist und Kérper: Ohne eine >physische Inkarnation< kann sich der Geist
nicht begreifen.’® »Der Begriff dieser Vorstellung ist, daf} die Vernunft sich
alle Dingheit, auch die rein gegenstindliche, selbst ist; sie ist aber dies im Begriffe
[..]J« (PhG, 262), d.h. aber nicht, dass die Vernunft nur als »unmittelbare,
sinnliche« (ebd.) zu verstehen ist, sondern als das dialektische Prinzip, in
dem sie den Gegensatz von Geist und Korper aufhebt. Das Absolute ist
schlieRlich die Identitit der Gegensitze. In diesem Sinne steht der Geist fur
die »Verkniipfung des Hohen und Niedrigen« (ebd.). Hegel findet hierfir
eine interessante Metapher, nimlich die der Geschlechtsorgane. Diese veran-
schaulichen den verwirklichten und den sich verwirklichenden Geist, indem
sie sich zum einen als »Organ der Zeugung«, zum anderen als »Organ des
Pissens« erweisen (ebd.). So lisst sich auch seine Formel verstehen, in der es
heifdt, »dafR das Sein des Geistes ein Knochen ist« (PhG, 260).1

In dieser Aussage spiegelt sich ferner eine fundamentale Erkenntnis He-
gels wider: Die (Selbst-)Bewegung des Geistes beruht auf der Negation. Indem
der Geist Knochen wird, wird er sich selbst zum Gegenstand (hierin zeigt sich
auch der Sinn des Titels Phdnomenologie des Geistes an). Denn indem er sich in
seiner unstrukturierten Unbeschrinktheit als reines Bewusstsein selbst eine

9 Die Idee der Schidellehre bzw. Phrenologie geht auf den Arzt Franz Joseph Gall zuriick.
Die Phrenologie widmet sich der Topologie des Gehirns und geht davon aus, dass sich
anhand von Schidel- und Gehirnform valide Aussagen (iber Charakterziige, Talente,
Fahigkeiten usw. einzelner Personen formulieren lassen. Diese aus heutiger Perspek-
tive naive Theorie wurde auch von Hegel vor allem in dem Punkt kritisiert, wo sie davon
ausgeht, gesetzmafige Beziehungen zu postulieren und von quantitativen Grofsen auf
qualitative geistige Zustande und Gefiihle zu schliefien. Nichtsdestotrotz nimmt He-
gel diese Theorie kritisch auf, da erim Gehirn so etwas wie die Mitte zwischen Korper
und Geist sieht (vgl. Siep 2000, 138-143, bes. 140f.). Galls Schadellehre ist aus heutiger
Perspektive nicht haltbar, was aber nicht den Wert des entsprechenden Kapitels der
Phinomenologie schmélert. Denn es versteht sich von selbst, dass auch die moderne
Hirnforschung an der Grenze von quantitativ-physischen (zweiwertigen) und qualita-
tiven-geistigen (mehrwertigen) Befunden arbeitet. Fiir einen Uberblick vgl. Koch 2013;
Seung 2013. Dariiber hinaus geht die moderne Kybernetik das Thema gewissermafien
»von der anderen Seite< her an (vgl. Giinther 2021).

10 Injlingerer Zeit wurde dieser Gedanke in der Philosophie erneut stark gemacht durch
Jean-Luc Nancy (2014).

11 Man denke in diesem Zusammenhang auch an den umgangssprachlichen englischen
Begriff boner, der fiir das erigierte mannliche Clied steht.

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Grenze setzt, in der seine Unbegrenztheit also negiert wird, ist es ihm iiber-
haupt erst moglich, sich selbst zu begreifen. Hegel folgt hier Spinozas Dik-
tum >determinatio est negatio. Ohne die Negation, ohne Grenzziehung, bleibt
das Bewusstsein unbegrenzt und unstrukturiert.’* Es hitte weder Sein noch
Sinn zu seinem Thema und wire insofern a-thematisch (vgl. Giinther 1991,
218). Ein unstrukturiertes Bewusstsein hat insofern auch kein Wissen von sich
selbst. In Form einer Selbstbegrenzung fithrt die Negation nun eine Struktur
ein, wodurch das Bewusstsein fiir sich, d.h. zu seinem eigenen Gegenstand
wird, was uns an die Funktion des konstitutiven Neins (nom/non-du-pére) erin-
nert, wie sie uns im ersten Kapitel begegnete. Diese Strukturierung wirkt sich
auf das ganze Feld der Erkenntnis aus. Ohne Selbstbewusstsein bliebe auch
»die Welt ein in sich Zerfallendes«, ein unstrukturiertes Chaos von Sinnesein-
driicken, das blanke Reale, weshalb Hegel auch von der »Wohltat des Selbst-
bewufitseins« spricht, das »Zusammenhang und Halt« gewihrleistet (Hegel
1986u, 309). Diese Wohltat versteht Hegel als Akt der Freiheit, in dem sich
der Geist mit jedem konkreten (Selbst-)Bewusstsein setzt. Was wir also bei
Kant bereits in Gestalt der Autonomie als Selbstbegrenzung durch Selbst-
bestimmung kennengelernt haben, wird bei Hegel somit zum grundlegen-
den Moment der gesamten Dynamik seines metaphysischen Denkens. Damit
gleichbedeutend ist die Feststellung, dass die Freiheit, im Sinne der Selbstbe-
stimmung, das Fundament der hegelschen Philosophie bildet.”* Das Ich ist
gerade deshalb frei, weil es als Sich-Setzendes zu begreifen ist und nicht in-
haltlich bestimmt ist. In diesem Sinne zeigt sich Hegel, wie Zizek feststellt,
als der konsequentere Transzendentalphilosoph, da er dem transzendentalen
Ich nicht noch ein bestimmtes (gottliches) Sein vorordnet: »Der transzenden-
tale Standpunkt ist in gewisser Weise irreduzibel, denn man kann sich nicht
sobjektiv« betrachten und in der Realitit verorten; die Aufgabe besteht darin,
ebendiese Unmaiglichkeit als eine ontologische Tatsache zu denken, nicht als episte-
mologische Beschrinkung.« (ZiZek 2014, 330)

12 Sehranschaulich wird dieser Gedanke auch von Zizek diskutiert, der das Phanomen vor
dem Hintergrund der modernen Kognitionswissenschaften und Biogenetik betrachtet
(vgl. Zizek 2001, 49-59). Da Zizek die Hegel-Passagen, auf die er sich bezieht, selbst
nicht ausweist, sei hier auf zwei pragnante Stellen hingewiesen, in denen Hegel die
»Vernunft als Leben iiberhaupt« beschreibt: vgl. PhG, bes. 198.215-224; Enz., § 299.

13 Aus diesem Grund bezeichnet Klaus Vieweg (2019) Hegel im Untertitel seiner Biogra-
phie auch als »Philosoph[en] der Freiheit«.

14,02.2026, 09:51:48,

149


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Kritik der ethischen Institution

Kommen wir schliefllich zur zweiten einschligigen Aussage aus der Vor-
rede der Phéinomenologie: »Die Philosophie aber muss sich hiiten, erbaulich
sein zu wollen.« (PhG, 17) Diese Forderung richtet sich gezielt gegen das Ima-
gindre und die von ihm abgeleiteten illusorischen Versprechen und Verhei-
3ungen. Die Philosophie der Aufklirung und allen voran Kant hat gezeigt,
dass es unsere intellektuelle und zivilisatorische Aufgabe ist, uns unseres ei-
genen Verstandes zu bedienen. Sie hat gezeigt, dass wir dies nicht nur sol-
len, sondern auch konnen, und sie hat gezeigt, dass sich die Vernunft nur
in der Autonomie verwirklicht und nicht durch Unterwerfung unter eine ir-
gendwie geartete Fremdherrschaft. Wir haben gesehen, dass sich diese Kri-
tik auch auf die Unterwerfung unter eine imaginire Hoffnung bezieht. Denn
egal was in dieser Hoffnung als jenseitige Erfiillungsphantasie gesetzt oder
festgelegt wird, wenn allein dieses Bild hinreicht, den Menschen anzutreiben,
dann wird er von diesem Bild regiert wie von den Geistern, die er eigentlich
selbst herbeirief. Nach Hegels Auffassung dienen diese Bilder lediglich der
Erbauung und dem Lustprinzip mit dem Effekt, dass sie unsere Wahrneh-
mung der Wirklichkeit — mag sie auch noch so prekir oder privilegiert aus-
fallen — verzerren und uns zu Fehlurteilen verleiten,* anstatt uns auf unsere
Sittlichkeit und unsere tatsdchliche Freiheit zu besinnen. »Wer nur Erbauung
sucht, wer die irdische Mannigfaltigkeit seines Daseins und des Gedankens in
Nebel einzuhiillen und nach dem unbestimmten Genusse dieser unbestimm-
ten Gottlichkeit verlangt, mag zusehen, wo er dies findet; er wird leicht selbst
sich etwas vorzuschwirmen und damit sich aufzuspreizen die Mittel finden.«
(PhG, 17) Das verniinftige Denken ist aber aufgefordert, sich kritisch selbst zu
priifen. Daher rithren Ernst Blochs mahnende Worte: Jede*r Leser*in Hegels
»mufd wachsame Untreue gegen einen fixen Begriff lernen« (Bloch 1962, 26).

Dieser Selbstanspruch der Philosophie und die Primissen Hegels sind ir-
reduzible Forderungen, denen jeder Mensch ausgesetzt ist, wenn es um die
sittliche Erkenntnis im Sinne einer verniinftigen und verstindigen Sozialitat
geht. Sittlichkeit ist entweder hier und jetzt verwirklicht oder es ist halt keine
Sittlichkeit, sondern nur ein Versprechen, ein Vertrag, eine Hoffnung oder ei-
ne Triumerei. Mit diesen fundamentalen Einsichten, die in jenen bedeuten-
den »25 Jahren der Philosophie« (vgl. Forster 2018) hervorgebracht wurden,
wollen wir uns nun der grundsitzlichen Struktur des hegelschen Denkens

14 Dieses Phdnomen ist in der modernen Psychologie als Status-Quo-Verzerrung (status
quo bias) bekannt (vgl. Samuelson/Zeckhauser1988; Kahnemann/Knetsch/Thaler1991).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

widmen, um zugleich auf den fundamentalen Zusammenhang von Geistphi-
losophie und praktischer Philosophie hinzuweisen.

2. Hegels praktische Philosophie und der absolute Idealismus

Der Bewegung des Geistes begegnen wir in allen Phinomenen der natiir-
lichen und menschlichen Welt. Damit sich der Geist aber in seiner Bewe-
gung selbst erkennt, bedarf es der Subjektivitit in Form des (menschlichen)
Selbstbewusstseins, denn in diesem findet die Vermittlung des Geistes mit
sich selbst statt. Dieser Prozess der Selbsterkenntnis des Geistes dufiert sich
dabei als historischer, da mit der Kategorie des Selbstbewusstseins zugleich
die Struktur der Reflexion gegeben ist, die als Bedingung der Dimension der
Zeitlichkeit des Bewusstseins wirkt.”® Als historischer Prozess ist die Selbst-
erkenntnis des Geistes aber nicht determiniert oder auf ein vorgefasstes Ziel
hin ausgerichtet, sondern jederzeit nur als Koaleszenz des Abstrakten und
des Konkreten, des Ideellen und des Reellen zu fassen.

Diese Erkenntnis ist ausgesprochen wichtig: Nur weil wir (seit Kant die
Resultate geliefert hat) wissen, dass der Geist sich im verniinftigen Selbstbe-
wusstsein zu erkennen vermag, haben wir es hier nicht mit einem teleologi-
schen Determinismus zu tun. Die Verwirklichung des sich verwirklichenden
Geistes darf nicht durch die Einfithrung einer abstrakten Teleologie serginzt«
werden, da auf diese Weise erneut eine Trennung des Abstrakten und des
Konkreten vorgenommen wiirde.'® Auferdem ist die Bewegung des Geistes
frei und nicht vorherbestimmt durch ein abstraktes Absolutes a la Schelling,

15 »Die Bewegung, die Form seines [des Geistes; Anm. T.M.] Wissens von sich hervorzu-
treiben, ist die Arbeit, die er als wirkliche Ceschichte vollbringt.« (PhG, 586) »Dies Ich =
Ich ist aber die sich in sich selbst reflektierende Bewegung; denn indem diese Gleich-
heitalsabsolute Negativitit derabsolute Unterschied ist, so steht die Sichselbstgleich-
heit des Ich diesem reinen Unterschied gegeniiber, der als der reine und zugleich dem
sich wissenden Selbst gegenstindliche, als die Zeit auszusprechen st [...].« (PhG, 586f.)

16  Vgl. hierzu auch Jameson 2017, 1-5, der zudem von einem »non-teleological Hegel«
(ebd., 50) spricht. Wir schliefRen uns dieser modernen (Re-)Lektiire des hegelschen
Denkens an und versuchen uns hier — wie bereits im Vorwort angekiindigt — an ei-
ner praktisch-philosophischen Begriindung eines nicht-teleologischen Hegels. Wir be-
haupten daher nicht, dass es keinen teleologischen Hegel gibe (Giinther stellt die-
sen problematischen Hegel dar in Giinther 1991, 90); wir sagen aber, dass diesem He-
gel — konsequenterweise gerade in hegelscher Perspektive — keine Notwendigkeit zu-
kommt.

14,02.2026, 09:51:48,

151


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Kritik der ethischen Institution

das zugleich als dpyr und Té\og fungiert und den historischen Prozess be-
herrscht und leitet. Als freie Bewegung ist der Prozess faktisch und nicht etwa
inhaltlich und ontologisch iiber- oder prideterminiert.

Die Erkenntnis der Faktizitit des Geistes und seiner weltgeschichtlich-
phidnomenologischen Wirklichkeit in der menschlichen Subjektivitit bildet
das Kernelement der praktischen Philosophie Hegels und damit auch seiner
Idee der Sittlichkeit. Es ist in der Tat so, dass seine ganze Philosophie der
Selbsterkenntnis des Geistes, so abstrakt sie manchmal auch wirken mag,
zu jedem Zeitpunkt auch ihre praktische und ethische Seite prisentiert (vgl.
Riedel 1976; Riedel 1969b, 11-41; Riedel 1973b; Bloch 1962, 419-441). Besonders
deutlich wird dies, wenn Hegel zu Beginn des Geist-Kapitels der Phéinome-
nologie eine Minimaldefinition des Geistes anbietet: »Der Geist ist das sittliche
Leben eines Volks, insofern er die unmittelbare Wahrheit ist; das Individuum, das
eine Welt ist. [...] Die lebendige sittliche Welt ist der Geist in seiner Wahrheit
[...].« (PhG, 326) Der Geist ist nicht etwas, das nur an sich ist und in sich selbst
ruht, auch ist er nicht ein Fiir-sich-Seiendes, das sich im Kontrast zur mensch-
lichen Welt als ein (gottliches) Ideal bestimmyt, vielmehr ist er an-und-fiir-sich
im »sittlichen Leben eines Volks« wirklich und wirkend.

Fiir Leser*innen im 21. Jahrhundert mag nun der Begriff des Volks hier et-
was befremdlich klingen. Man darf allerdings nicht vergessen, dass der Volks-
begriff zugleich ein Kampfbegriff der Revolutionszeit war, der gegen die mon-
archische Reichsidee ins Feld gefithrt wurde. Dieser Volksbegriff hatte dabei
keine inhaltliche Bestimmung, die die Konstitution eines Volks im Voraus
hitte determinieren kénnen,"” ganz im Gegensatz zur imaginiren Verfas-

17 So beschreibt z.B. Hans-Ulrich Thamer die revolutionare Situation mit Blick auf die
Bildung von Volk und Nation als einen Bekenntnisakt: »Nation — das war hinfort eine
Form der politischen Gemeinschaftsbildung von Menschen, die sich in einem gemein-
samen Staatsgebiet zusammenschliefSen und sich zu einer gemeinsamen Verfassung
bekennen.«(Thamer 2019, 53) Heide Gerstenberger bringt diesen Sachverhalt wie folgt
auf den Punkt: »Revolutionen werden ndmlich nicht von Strukturen gemacht, sondern
von konkreten historischen Subjekten.« (Gerstenberger1982,120) Vgl. hierzu auch die
ironische Bemerkung Jacques Lacans lber die Mai-68-Parole »Die Strukturen gehen
nicht auf die Strafle«: »Ich denke nicht, dass es in irgendeiner Weise gerechtfertigt
war, dass man geschrieben hat, dass die Strukturen nicht auf die Strafle gingen, denn,
wenn die Mai-Ereignisse etwas bewiesen haben, so genau dieses, dass die Strukturen
auf die Strafle gegangen sind.< Und er fligte hinzu, dass die Niederschrift dieses Sat-
zes genau zeigen wiirde, dass»>ein Akt sich immer selbst verkennt«.« (Lacan, zitiert nach
Roudinesco 2011, 336.) Vgl. ferner Taylor 2012, bes. 68. Siehe auch Kapitel I, Anm. 44.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

sung der Monarchie, wo das Volk eben das Volk des jeweiligen Kénigs war.
Und auch »Hegels Auffassung der Idee von 1789« ist bereits in seiner frithen
Schaffensphase durch die »Idee der Freiheit« bestimmt, wobei sein frither Be-
griff vom »Volksgeist« »nicht eigentlich die geheime Wurzel alles nationalen
Daseins« meint, sondern nur ein »Bestandteil«, ein Durchgangsstadium des-
sen ist, was der reifere Hegel als den Prozess der Selbsterkenntnis des Geistes
bezeichnet (Rosenzweig 2010, 45).

Wenn Hegel nun hinzufigt, dass der Geist das sittliche Leben ist, insofern
er »die unmittelbare Wahrheit ist«, dann spielt er damit folglich nicht auf ei-
nen zufilligen, inhaltlich bestimmten Volksbegriff an, sondern auf die freie,
selbstbestimmte Subjektivitit des Menschen, in der sich der Geist erkennt.
Im Begriff des Geistes begegnen sich ausnahmslos alle selbstbewussten We-
sen, denn obzwar sich jeder einzelne Mensch von jedem anderen als Person
(mit bestimmten Talenten, Fahigkeiten, Charakterziigen etc.) unterscheidet,
ist ihnen allen gemeinsam, dass sie sich als je ein Ich verstehen, das, wenn
es sich selbst in der Vernunft durch-schaut, als universales Ich wirkt. Deshalb
kann Hegel den Geist auch als das »Individuum, das eine Welt ist« bezeich-
nen. In der fundamentalen Kategorie von Idealismus und kritischer Philoso-
phie, dem Selbstbewusstsein, begegnet sich der Geist als universaler Begriff
des Menschen, der den einzigen Referenzpunkt fiir den Volksbegriff liefert.
Als dieser Referenzpunkt bleibt er aber ein dynamischer Begriff, der niemals
auf eine statische Bestimmung (wie z.B. in der abstrakten Aussage >Ich bin
Deutscher<) reduziert oder gar festgeschrieben werden kann. Das Ich durch-
schaut sich selbst als Sich-auf-sich-Beziehendes, weil es sich selbst als Ich nur
als das Sich-auf-sich-Beziehende Gegenstand sein kann. Es durch-schaut sich
nur als Sich-Durchschauendes.

Es ist hier also méglich, mit Hegel iitber Hegel hinaus zu gehen und den
Begrift des Volks, wie er ihn in diesem Zusammenhang verwendet, mit dem
unverfinglicheren Begriff der Gemeinschaft auszutauschen.® Der Gemein-
schaftsbegrift bietet weiterhin den Vorteil, dass er den Aspekt der Faktizitit

18 Jameson seinerseits ersetzt den Begriff von »nation, der in der englischen Uberset-
zung der Phdnomenologie an dieser Stelle gebraucht wird, durch den Begriff »collec-
tive« (vgl. Jameson 2017, 13). Der Begriff des Volks muss aber nicht perse als problema-
tisch gelten. Denn auch injiingerer Zeit lasst sich das entsprechende universalistische
Verstandnis des Volksbegriffes ausmachen. So lautete die Parole der protestierenden
DDR-Biirger*innen zwischen 1989 und 1990 »Wir sind das Volk«, wobei der bestimmte
Artikel entscheidend ist, da er auf eine wesentliche, qualitative Dimension des Begriffs
verweist. In der Folgezeit eignete sich die CDU den Slogan an, um ihn zudem zu modifi-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Kritik der ethischen Institution

auch in Hinblick auf das soziale Band hervorhebt und anders als der Begriff
des Volks nicht so sehr dazu einlidt, eine vorgingige Bestimmung jenseits
des Faktischen anzunehmen.

Wenn Hegel also von Sittlichkeit spricht, dann ist damit immer das kon-
krete Leben der Gemeinschaft bezeichnet, die sich als (objektiver) Geist selbst
in dieser Faktizitit — und nicht etwa in einem Imaginiren — begreift. In He-
gels normativer Formulierung: »[Dler Geist des Volkes, muf3 sich ewig zum
Werk werden, oder er ist nur als ein ewiges Werden zum Geiste.« (Hegel 1975,
315) Volk oder Gemeinschaft zu sein, das ist »Am-Werke-Sein des Geistes«
(Riedel 1969b, 25). Hegel spricht daher vom freien Volk im Sinne einer frei-
en Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht' . »Denn jene Allgemeinheit, die sich
nicht zu der Realitit der organischen Gliederung kommen lif3t und in der
ungeteilten Kontinuitit sich zu erhalten den Zweck hat, unterscheidet sich
in sich zugleich, weil sie Bewegung oder Bewuf3tsein itberhaupt ist.« (PhG,
436) Volk und Gemeinschaft sind keine inhaltlich bestimmten Begriffe, son-
dern konkretes Sich-Begreifen dessen, was Hegel den objektiven Geist nennt
und womit er dasjenige Moment des Geistes meint, in dem sich der subjektive
Geist der freien (individuellen) Subjektivitit zugleich als allgemeine Subjekti-
vitit begreift.>°

Damit sind wir an einem der wichtigsten Punkte des hegelschen Denkens
angelangt: Sittlichkeit ereignet sich. In dem Moment, wo das, was als Sittlich-
keit verstanden wird, durch ein spezifisches formales Sollen bestimmt ist,
kann also laut Hegel nicht linger von Sittlichkeit gesprochen werden. Daraus
ergeben sich zwei wichtige Erkenntnisse: Erstens zeigt sich hier der besonde-
re Charakter von Hegels Idealismus. Mit der Feststellung, dass die hegelsche
Sittlichkeit stets faktische Sittlichkeit meint, ist noch lange nicht gesagt, dass
das Ganze der Realitit, an der wir teilnehmen, automatisch unter die Kate-
gorie dieser Sittlichkeit fillt. Wenn Hegel schreibt, dass das >Wirkliche ver-

ziert, wobei der bestimmte Artikel nun durch das quantifizierende »ein«ersetzt wurde
(vgl. Fischer 2005).

19 Der Begriff von einer »Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht« stammt von Jean-
Luc Nancy (2018) und bildet einen wesentlichen Aspekt seiner politischen Philosophie.
Vgl. auch Nancy 2009, 28, Anm. 4.

20 Die Unterscheidung von subjektivem und objektivem Geist nimmt Hegel im dritten Teil
der Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften vor. Wahrend der objektive Geist die
Aspekte Recht, Moralitit und Sittlichkeit umfasst, untergliedert sich der subjektive
Geist in die Anthropologie, die Phianomenologie des Geistes und die Psychologie.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

niinftig und das Verniinftige wirklich®! ist, dann meint er damit nicht die
Verklirung des Status Quo, der Gegenwart, des Jetzt (so kime es nur wieder
zur bestimmten Negation, wo das Konkreten zum Abstrakten wird), sondern
dass dort, wo der Geist sich begreift, Wirkliches verniinftig ist, weil in diesem
Begreifen das Verniinftige wirklich ist, da es als Sich-Verwirklichen Wirklich-
keit (Reales) ist. Anders gesagt, Hegel zeigt, dass das Wirkliche verniinftig und
das Verniinftige wirklich sein kann, weil dem aufgeklirten Menschen jeder-
zeit alles zur Verfiigung steht, um sich selbst zu durch-schauen.** Er hat die
Kapazitit, den Unterschied zu erkennen zwischen dem, was nur dem Schein
nach, und dem, was wahrhaft wirklich ist. Dass auch der aufgeklirte Mensch
dabei fehlgehen kann, ist natiirlich méglich; aber dieser Fehler liegt bei ihm,
nicht in der Welt bzw. der Vernunft.?* Die Vernunft aber steht ihm zur Ver-
figung und damit auch die Bedingung der Méglichkeit der Selbsterkennt-
nis und Autonomie, wodurch der Mensch wieder auf Kurs kommen kann. In
diesem Bewusstsein erweist sich die Idee der hegelschen Sittlichkeit daher
als universal. Auf individualethischer Ebene haben wir dies bereits anhand
der kantischen Moralphilosophie gesehen. Wirkliches ethisches Subjekt wer-
de ich nicht, wenn ich kopf- und begriffslos dem Lustprinzip folge, sondern

21 »Was verniinftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist verniinftig.« (GPhR,
Vorrede [24])

22 Eine Anekdote Heinrich Heines iber Hegel verdeutlicht dieses Verstindnis: »Als ich
einst unmutig war tiber das Wort: >Alles, was ist, ist verniinftig, lachelte er sonderbar
und bemerkte: >Es konnte auch heiRen: >Alles was verninftig ist, mufd sein«.« (Hein-
rich Heine zitiert nach: Nicolin 1970, Dokument 363) Vieweg fiihrt eine Reihe weite-
rer Belege fiir diese von Hegel beabsichtigte Lesart an: vgl. Vieweg 2012, 23-30, bes.
24f., Anm. 10f. Dariiber hinaus sieht er in Hegels zu Unrecht skandalisierten Phrase
einen »Coup zur Tauschung der Zensoren, die >wirklich<und >existierend«als synonym
verstanden« (Vieweg 2019, 406; vgl. auch die von Vieweg angefiihrten Gegenbewei-
se zur Fehlinterpretation des Doppelsatzes ebd., 454-456.464-470). Schlieflich liefert
Hegel selbst eine unmissverstandliche Erklarung in Enz., § 6 und auch in einem Brief
an Duboc vom 29. April 1823 (vgl. Hegel 1969¢, 13; vgl. hierzu auch Vieweg 2019, 649).
Und schliefSlich muss noch auf die folgende Formulierung aus der Goschel-Rezension
hingewiesen werden: »Aber die Wirklichkeit des Menschen ist eine erst geistig zu be-
wirkende, und wesentliches Moment ist darin, dafd das Von-Natur-Gutsein nicht das
ist, wodurch er seine Wirklichkeit schon hitte, daf® dieses Gutsein von Natur fiir die-
ses sein geistiges Sein, worin allein seine Wirklichkeit ist, vielmehr das Nichtgute ist.«
(Hegel 1986z, 364)

23 »Daf aber der Anschein wirksam wird, daR also die Suche fehl geht, ist ein Ereignis
nichtin der Welt selbst, sondern in dem, der den Fehler macht, sofern er dem Anschein
verfallt.« (Henrich 1982¢, 105)

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Kritik der ethischen Institution

in der autonomen Selbstbestimmung im Sinne des Sittengesetzes, da ich hier
selbst als >Katalysator< und >Motor« der verniinftigen Rechtsquelle agiere. Mit
Hegel werden wir im Folgenden auch die sozialethische Dimension verstehen
lernen.

Zweitens zeigt sich der hegelsche Idealismus so itberhaupt als die Bedin-
gung der Moglichkeit des geschichtlichen Selbstverstindnisses des Subjekts
und der Gemeinschaft. Das Ereignis der Franzosischen Revolution konver-
giert mit dem Ereignis der aufgeklirten Selbsterkenntnis. In beiden Ereig-
nissen wird die Vernunft konkret, wird der Geist sich selbst Gegenstand, um
sogleich zu erkennen (oder erkennen zu miissen), dass die Freiheit, die sich
hier zeigt, nur durch Selbstbegrenzung bzw. Selbstbestimmung zur wirkli-
chen Freiheit werden kann. Denn andernfalls droht die Vernunft in Phan-
tasterei oder Wahn abzudriften, wihrend sich die neu gewonnene Freiheit
des Volks in den totalen Krieg der Einzelinteressen oder die Schreckensherr-
schaft der Revolutioniren (man denke an La Terreur) in ihr genaues Gegenteil
verkehrt. In seinem idealistischen Denken versucht Hegel dieser Dynamik
zu begegnen, die mit einfachen Verstandes- oder Rechtsbegriffen nicht ein-
gefangen werden kann. Genau wie die Vernunft den Verstand transzendiert
und dort, wo dieser Antinomien sieht, diese schon lingst begriffen hat, genau
wie das Sittengesetz das Recht transzendiert und immer einen Uberschuss
darstellt, genau wie das Ereignis der Franzosische Revolution die Trennung
zwischen dem monarchischen Ancien Régime und der republikanischen Mo-
derne transzendiert, da das Ereignis als solches in keiner der beiden Seiten
jemals ganz aufgehen kann, so produziert auch Hegels absoluter Idealismus
einen Rest: Denn die Form des hegelschen Denkens (im Unterschied zu sei-
nem tatsichlichen historischen Inhalt) ldsst sich nicht auf ein abstraktes Sys-
tem reduzieren, auch wenn es den Anschein einer unbedingten monistischen
Systematik erweckt; auch handelt es sich dabei nicht um einen Befund iiber
die Tatsachen und dariiber, dass diese halt so sind wie sie nun mal sind.**
Hegels Werk ist das Fanal des seiner Geschichtlichkeit bewussten Geistes. Es

24 Zizek diskutiert diesen Sachverhalt anhand der Idee eines »Bruchs«, von dem Hegels
Werk zeugt. Dabei handelt es sich um den Bruch zwischen metaphysischem und nach-
metaphysischem Denken, wobei Hegel »darin der sverschwindende Vermittler< zwi-
schen>Vorhercund sNachher, zwischen der traditionellen Metaphysik und dem nach-
metaphysischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts [ist]« (vgl. Zizek 2014, 320-332,
hier 330).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

ist dieser Geist, in dem das moderne Bewusstsein zum geschichtlichen Be-
wusstsein wird, da es hier eine Perspektive gefunden hat, in der es von einer
abstrakten Position aus auf seine eigene kontingente Wirklichkeit blickt. Als
Geist weifd das moderne Bewusstsein von sich als Abstraktes und Konkretes
gleichermafien. Dieses Wissen manifestiert sich folglich zugleich als histori-
sches (weil geschichtlich gewachsenes) und transhistorisches Bewusstsein.
Es ist diese Mehrwertigkeit, die Hegel mithilfe des Begrifts vom absoluten
Geist anzuzeigen versucht. Im absoluten Geist begreift sich die Freiheit in ihrer
universalen Giiltigkeit. Die Freiheit, die sich zunichst als absolute, abstrak-
te Freiheit im subjektiven Geist inne wurde, um sich dann im objektiven Geist
selbst konkreter Gegenstand zu werden, ist im absoluten Geist »als das Wis-
sen der absoluten Idee« (Enz., § 553) aufgehoben. Als dieses Wissen ist der
Geist iiberzeitlich und unendlich, wihrend er sich zugleich konkret als die-
ses Wissen der absoluten Idee duflert. Diese Auerung erblickt Hegel in der
Kunst, in der Religion und in der Philosophie (vgl. Enz., §$ 556-577). »Hierin ar-
tikuliert sich der Gedanke der Identitit des Endlichen und Unendlichen des
Menschen. Die >Sonntage des Lebens« — Kunst, Religion und Philosophie — be-
wahren den wahrhaften Gehalt des Sittlichen, sie sind die Tage des eigentlich
Freien, und zwar nicht jenseits der sWerktage, sondern als deren konstituti-
ve Momente.« (Vieweg 2019, 612) Der absolute Geist bezeichnet das Uberfliefen
der Wirklichkeit* , indem sich der subjektive Geist zugleich als objektiver begreift
und wodurch die Sittlichkeit in jedem Augenblick des Weltlaufs die Wahrheit
ist. Denn »[d]er Begriff des Geistes hat seine Realitit im Geiste« (Enz., § 553).
Es versteht sich also, dass der absolute Geist nicht die (V-)Erklirung der Welt
ist (wie es Marx Hegel in der elften Feuerbach-These unterstellt)?®, sondern
der Begriff der Wirklichkeit hinsichtlich des Prinzips der Freiheit und damit
der (absoluten) Negation, die die universale Idee der Selbstbestimmung bzw.
Autonomie bedingt und die als Prinzip der hegelschen Philosophie fungiert
(siehe hierzu auch Kapitel I11.5). In Hegels Worten: »Die absolute Freiheit hat
also als reine Sichselbstgleichheit des allgemeinen Willens die Negation, damit
aber den Unterschied iiberhaupt an ihr und entwickelt diesen wieder als wirkli-

25  Die Metapher kommt nicht von ungefahr, man denke nur an das Schiller-Zitat, das die
Phinomenologie beschlieRRt: »aus dem Kelch dieses Geistesreiches/schaumt ihm seine
Unendlichkeit« (Schiller, zitiert nach PhG, 591).

26  »Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kommt darauf an,
sie zu verdndern.« (Marx 1969, 7)

14,02.2026, 09:51:48,

157


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Kritik der ethischen Institution

chen Unterschied.« (PhG, 438) Oder in aller Kiirze: »Die Freiheit ist die hochste
Bestimmung des Geistes.« (A I, 134)

Im absoluten Geist zeigt sich daher, dass Hegel nicht einfach ein abstraktes
System entwirft, sondern dass er denkerisch eine systematische Ausarbeitung
der Freiheit prisentiert, die gerade nicht mit dem teleologischen Postulat ei-
ner abstrakten urspriinglichen oder finalen Einheit einhergeht. Das Denk-
system Hegels kennt keinen fundamentalen >Einheitstrieb der Vernunft« wie
er noch bei Kant auftaucht (vgl. KrV, B 825f./A 797f.), stattdessen basiert es
auf dem Prinzip Freiheit als doppelte Negation und tendiert daher grundsitz-
lich zu Entiuflerung und Offnung und nicht zur Ab- und Ausschliefiung.?”
Die Negativitit als Prinzip ist die »negativel...] Beziehung auf sich, der innerste
Quell aller Titigkeit, lebendiger und geistiger Selbstbewegung, die dialekti-
sche Seele« (WL II, 563).

Indem Hegel die Freiheit bzw. die Negation im Prinzip erkennt (wohlge-
merkt: Freiheit im Prinzip, Negation im Prinzip, Nichts im Prinzip — nicht: als
Prinzip, denn das wire Nihilismus), wendet er sich notwendigerweise (und
teilweise auch ganz bewusst) gegen jede Form der imaginiren Letztbegriin-
dung. Nicht umsonst beschreibt er in der Wissenschaft der Logik die rein lo-
gische Explikation des Denkens in der »farblosen, kalten Einfachheit ihrer
reinen Bestimmungen« (WL I, 54). Das »Denken des Denkens« (Enz., § 19)
ist — anders als es ein gefliigeltes Wort behauptet — kein >gedankenloses Den-
ken¢, sondern die Kapazitit des (Selbst-)Bewusstseins, die es ihm ermoglicht,
diese Freiheit als sein Wesen zu begreifen. Diesem Begreifen ist aber keine
inhaltliche Bestimmung vorausgeschickt, sondern sie zeigt sich gerade im
Fortschreiten des logischen Denkens, d.h., dieses Fortschreiten selbst — der
Form nach also - ist ihr Inhalt (vgl. WL 1, 35f.; VGPh I, 42-46). Als ein solches
aber braucht das Denken nicht linger auf behelfsmiflige Bilder und Meta-
phern zuriickgreifen und erfasst sich selbst rein als das, was es ist, nimlich
Denken. »Das Greifen eines Apfels beschreibt man nicht mehr als >Begreifen«
des Apfels, das Sinnlich-Bildliche ist iberschritten, die Metapher tot, »aufge-
hoben«.« (Vieweg 2019, 368) Es versteht sich von selbst, dass Hegel sehr wohl
auf Beispiele zuriickgreift und letztlich sowohl in der Phinomenologie als auch
in der Logik mit Bildern und Metaphern arbeitet, wobei aber gerade der Gang

27  Ineinem metaphorisch aufgeladenen Artikel zeigt Zizek, dass Hegels Idealismus nicht
einfach ein >allesfressendes< System ist und die Entduflerung der Idee (des Begriffs
vom Begriff) gleichsam irreduzibel ist (vgl. Zizek 2011).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

der Phinomenologie ja den Sinn der neuen Logik erweist, die den Satz vom Wi-
derspruch wie auch den vom ausgeschlossenen Dritten aufhebt (vgl. Giinther
1978, 53-107; Enz., § 119 Z[2]). Ihm geht es hier vor allem darum, dass das
Imaginire auf keinen Fall zum Substitut des Begriffs werden kann, denn das
Imaginire zeichnet sich nun einmal dadurch aus, dass es etwas im Bild fest-
halten will bzw. — in der Terminologie der Logik ausgedriickt — eine abstrakte
substanzontologische Bestimmung postuliert und als Absolutes setzt.

Hegels Argumentation gegen die Verwendung mathematischer, geometri-
scher und anderer Bilder und Symbole — Zahlen, Potenzen, das mathema-
tisch Unendliche —fiir die Beschreibung einer unendlichen Anndherung und
das exkludierte Erreichen des Ziels — Asymptote, das Jiingste Gericht, ad ca-
lendras graecas, till pigs fly, Warten auf Godot — richtet sich nicht per se ge-
gen Bilder, aber gegen die Ersetzung der Begriffsbestimmungen durch Bil-
der und Symbole. (Vieweg 2019, 382; vgl. ebd., 398)

Das Denken begreift sich nur als denkendes Denken — und darin ist es Geist.
Sich selbst denkend in ein Bild zu setzen, wire Einbildung, Selbsttiuschung.
Als einzelnes, kontingentes philosophisches Gebiude verweist Hegels Phi-
losophie auf das Unendliche der Freiheit des sich selbst begreifenden Geistes,
der als absoluter Geist das historisch-transhistorische, das physisch-metaphy-
sische, das theoretisch-praktische und das praktisch-theoretische Uberflie-
Ben seiner selbst ist. Hegels Denken iiberlappt sowohl den Bereich des abs-
trakten Wissens bzw. des Wissens vom Abstrakten als auch den Bereich des
konkreten Wissens bzw. des Wissens vom Konkreten. Seine Philosophie ist
nicht toter Buchstabe. Stattdessen ist sie kommunikativ und dialogisch, ge-
rade dort, wo wir z.B. in der Phinomenologie etwas »fitr uns« erkannt haben.
So lisst sich sagen: Hegels Philosophie ereignet sich. Als abstraktes Wort hat sie
keine Bewandtnis — wie es fiir jedes abstrakte Wort gilt, dass nicht konkret
gedacht wird, wie es fiir jeden Text gilt, der nicht gelesen und verstanden
wird. Bei seinem philosophischen Unterfangen ist aber natiirlich auch He-
gel notwendigerweise auf den toten Buchstaben angewiesen; eingeldst wird
sein Denken aber nicht in diesem allein, sondern darin, dass die Leser*innen
Hegels den Weg der Selbsterkenntnis des Geistes nachvollziehen und den Bil-
dungsroman des Geistes (die Phdanomenologie wird nicht selten mit diesem sei-
nerzeit populdren Literaturgenre verglichen) gewissermafien am eigenen Leib,
mithilfe des >Denkmuskels< (dem Geist, der ein Knochen ist), erfahren. Von
Hegel lernen heif3t also nicht >Hegel lernens, sondern begreifen lernen, was
wir immer schon haben begreifen konnen und immer wieder aufgefordert

14,02.2026, 09:51:48,

159


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Kritik der ethischen Institution

sind zu begreifen. Absoluter Geist und absoluter Idealismus sind also nicht des-
halb absolut, weil Hegel seine Gedanken zu Papier gebracht hat, wodurch sich
die Worte von der Wirklichkeit ablésen, wodurch die Theorie die Praxis ab-
l6st, sondern weil (nicht nur) seine Gedanken iiber die Freiheit des Geistes
konkret denkbar und allein im konkreten verniinftigen Denken und Handeln
wirklich sind. »[E]s gibt deswegen keine Wahrheit der isolierten Reflexion,
des reinen Denkens, als die ihres Vernichtens.« (Hegel 1986r, 30)

Exkurs VIII: Entsprechendes giltalso fiirjede Philosophie, wie Hegel selbst fest-
stellt: »Jede Philosophie ist in sich vollendet und hat, wie ein echtes Kunstwerk,
die Totalitat in sich.« (Ebd., 19; vgl. ebd., 45)%8 Und auch wenn Hegel vom >En-
de der Philosophie«spricht, betreibt er keinen eifernden Monotheismus seiner
Philosophie, denn jedem verniinftigen Denken kommt unbedingte Celtung zu.
Umso erstaunlicher ist es, dass seine Nachfolger — seien sie nun Schiiler oder
Verachter Hegels oder beides — gerade seiner Philosophie die allgemeine Giil-
tigkeit abzusprechen pflegen. Dabei lebt Hegels Philosophie von ihren Philoso-
phien—man denke hier besonders an Schelling, dem Hegel viel verdankt—und
in ihren Philosophien — so ist Karl Marx' Denken an manchen Stellen mehr im
Geiste Hegels, als dessen eigene Cedanken und vice versa.

Auch die folgende Tatsache muss man sich vor Augen fithren: In einem seiner
zahlreichen Vortrige erwihnte Zizek im Vorbeigehen, dass Hegel doch eigent-
lich nur zwei Blicher geschrieben habe, namlich die Phidnomenologie des Ceis-
tes und die Wissenschaft der Logik. Bei den brigen Texten handelt es sich um
kleinere Arbeiten und Lehrwerke, die den Studierenden als Handbuch dienen,
aberzugleich durch das gesprochene Wort des Dozenten belebt werden sollten.
Auch die Tatsache, dass Hegel seine Philosophie immer wieder in Form von Re-
zensionen (iber die neusten Werke seiner Kollegen niederlegte, zeigt, dass sein
Denken kommunikativer Art ist und sich im Diskurs vollzieht.

Dann ware da noch der sakrale Ton, den Hegel in der Vorrede der ungeheuer
technischen Logik anstimmt (vgl. Rentsch 1992). Philosophie grenzt hier an Ver-
kiindigung — doch wohlgemerkt: ohne erbaulich zu sein. Aber keine Wirklich-
keit des Verkiindeten, ohne dass die Horer*innen die Worte zugleich als téti-
ge Denker*innen aufnehmen. Kurz, Hegels Philosophie ist in der Aushandlung
wirklich, indem sie hier und jetzt wirkt —und Hegel wusste, dass dies nicht nur
fiir sein Denken gilt.

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Vor diesem Hintergrund miissen wir auch alles Kontingente, was wir bei He-
gel finden, betrachten. Denn auch jener absolute Idealismus liefd sich nur
von einem konkreten Denker ausarbeiten, bei dem es sich notgedrungen um
ein historisches Individuum handelt. Entsprechend finden wir kontingente
Kuriositaten in Hegels Werken, iiber die wir uns wundern miissen (wie z.B.
seine heutzutage mehr als befremdlichen Gedanken tiber Afrika [vgl. VPhG,
120-129]*, die so gar nicht mit seiner Kritik am Kolonialismus, Imperialismus
und dem christlichen »Eifer, sich auszubreiten« [Hegel 1986m, bes. 130-138,
hier 130]3°, zusammenpassen wollen; ferner auch seine widerspriichlichen
Auflerungen zu den Geschlechterrollen®'). Zugleich erinnern sie uns aber dar-
an, dass auch Hegel nicht der hochstilisierte >absolute Idealist, sondern ein
wirklicher Mensch ist, in dem — wie in jedem Menschen — der Geist der Zeit
und der Zeitgeist zusammenkommen, der aber das, was andere (wie z.B. Sg-
ren Kierkegaard) als Paradox stehen lassen, zum Anlass logisch-sinnanalyti-
scher Untersuchungen nimmt. »Was das Individuum betrifft«, schreibt er in
der Vorrede der Rechtsphilosophie, »so ist ohnehin jedes ein Sohn seiner Zeit; so
ist auch die Philosophie ihre Zeit in Gedanken erfaft. Es ist ebenso toricht zu
wihnen, irgendeine Philosophie gehe iiber ihre gegenwirtige Welt hinaus,
als, ein Individuum tiberspringe seine Zeit, springe itber Rhodus hinaus.«
(GPhR, Vorrede [26])** Dies ist der Hintergrund, vor dem wir uns bewegen,

28  Vgl. in diesem Kontext auch Nancys Uberlegungen zur hegelschen Hermeneutik in
Nancy 2011, 17-33. »Eine Philosophie erfordert als solche stets, um gelesen zu werden,
die Voraussetzung ihres Begriffs.« (Ebd., 27)

29 Imstarken Kontrast dazu steht allerdings Hegels eigene Feststellung aus den Vorlesun-
gen iiber die Asthetik, dass jede noch so»barbarisch«anmutende kiinstlerische Tatigkeit
des Menschen eine unbedingte Vernunftvermutung rechtfertigt (vgl. A1, 51f.). Eine in-
teressante Deutung dieser Passage bietet Zizek 2014, 465f; vgl. auch ebd., 425-427.

30  So beklagt Hegel den kolonialen »Bekehrungseifer« des christlichen Abendlands und
dass »das ganze Arsenal der gegen Heiden und Juden so siegreichen christlichen Waf-
fen«aufgebracht wird und diese nun »auch gegen den Mohamedaner«und »gegen die
Indianer und Amerikaner gerichtet sind« (ebd., 133).

31 Soenthiltallein der Zusatzzu GPhR, § 167 die Bestimmungen, dass der Mann »die Frau
als sich gleich achten und setzen« muss (sie auch »nicht hoher —wie im Rittertum seine
Religion gleichsam in der Frau haben«— stellen, d.h. sie zum absoluten Partial- bzw.
Lustobjekt machen darf) und dass der »Mann nicht mehr gelte[...] als die Frau«, wah-
rend gleichzeitig der »Stand der Frau« unverandert der der »Hausfrau« bleibt, wodurch
sie etwa um die (real-)politische Gleichstellung gebracht wird.

32 Der Verweis auf Rhodos bezieht sich auf die Beriihmte Sentenz Hic Rhodlus, hic saltus,
die Hegel mit»Hier ist die Rose, hier tanze« tibersetzt, denn die Vernunft ist »die Rose

14,02.2026, 09:51:48,

161


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Kritik der ethischen Institution

wenn wir im Folgenden etwas genauer auf Hegels Begriff der Sittlichkeit ein-
gehen wollen.

3. Wenn Nutzen unniitz und Tugend wahnsinnig wird

Die Individualitit ist auch das Stichwort, das uns den Zugang zum hegelschen
Diskurs der Sittlichkeit ermdéglicht. Wir haben gesehen, wie sich im Selbstbe-
wusstsein das einzelne Ich qua Vernunft als universales Ich begreift. Es ist sich
selbst zum Begriff geworden. Denn es muss erkennen, dass es von sich als An-
sich-Seiendem nur sprechen kann, wenn es auch fiir sich ist, d.h., wenn es auf
sich selbst als Objekt reflektiert. Diese Reflexion erméglicht es ihm, an seiner
bestimmten Individualitit festzuhalten. Gleichzeitig bildet sie aber auch die
Form des Bewusstseins, wodurch das individuelle An-sich-Sein als solches,
d.h. in seiner Allgemeinheit, ausgesprochen werden kann. Fiir das einzelne
Ich bedeutet dies zunichst, dass in der Reflexion abstrakte und konkrete In-
dividualitit begriffen sind. Es versteht sich so einerseits selbst, andererseits
aber auch jedes andere Bewusstsein als An-sich-Seiendes. Durch diese Selbst-
und Fremderkenntnis »schlief3t sich in diesem Begrifte das Reich der Sittlichkeit
auf. Denn diese ist nichts anderes als in der selbststindigen Wirklichkeit der
Individuen die absolute geistige Einheit ihres Wesens [...]« (PhG, 264). Wenn
Hegel diese Aussage im Zentrum des Vernunft-Kapitels der Phinomenologie
platziert, greift er allerdings vor und gibt einen Eindruck der Sittlichkeit, die
erst im Geist-Kapitel expliziert wird (vgl. Siep 2000, 144f.). Dementsprechend
folgt bei ihm auch zunichst eine Darstellung der Genese des sittlichen Be-
wusstseins. Diese wollen wir im Folgenden nachvollziehen, da die Stationen,
die Hegel dabei benennt, uns helfen werden, die Mingel >ethischer< Argumen-
tationsmuster der Vergangenheit und Gegenwart nachzuvollziehen.

Wir beginnen also mit dem Subjekt, das sich als Individuum begreift und
diese Erkenntnis zur allgemeinen Erkenntnis iiber die Subjektivitit auswei-
tet. Ein solches Subjekt ist noch weit davon entfernt, ein sittliches Individu-
um zu sein, das zusammen mit anderen eine sittliche Gemeinschaft bildet.

im Kreuze der Gegenwart« (ebd.). Davon abgesehen versteht es sich von selbst, dass die
Phrase vom »Sohn seiner Zeit« auch ebenso gut durch die Tochter substituiert werden
kann. Im erneuten Ausspielen Hegels gegen Hegel, werden wir den Nachweis dafiir in
Kapitel 1.4 erbringen.

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

»Diese sittliche Substanz in der Abstraktion der Allgemeinheit ist nur das gedach-
te Gesetz«, stellt Hegel fest (PhG, 264). Dieses Gesetz, das die Allgemeinheit
postuliert, ist selbst noch hoch abstrakt und zunichst einmal nur denkerisch
erfasst. Denn das Phinomen lisst sich ja auch von der anderen Seite her be-
greifen: Schliefllich ist das Subjekt selbst ein wirkliches zwischen anderen
wirklichen Subjekten. Als dieses einzelne Subjekt findet es sich also bereits
in einer Gemeinschaft (einer Allgemeinheit) wieder und somit auch konkret
unter dem abstrakten Gesetz dieser Allgemeinheit. Die vielen singuldren Sub-
jekte bilden in der Summe die abstrakte Allgemeinheit, von der jenes Gesetz
ausgeht. Die Perspektive hat sich also einmal umgekehrt. Das Gesetz, das
das Subjekt eben noch in sich selbst entdeckte, zeigt sich nun als ein duf3eres
Gesetz, dem es als Einzelnes untersteht, denn es selbst ist ja nicht die All-
gemeinheit, sondern denkt diese nur. Und so stellt Hegel fest: »Das einzelne
Bewuf3tsein ist umgekehrt nur dieses seiende Eins, indem es das allgemeine
Bewufitsein in seiner Einzelheit als seines Seins sich bewuf3t, indem sein Tun
und Dasein die allgemeine Sitte ist.« (Ebd.)

Insofern stellt das Gesetz der Allgemeinheit hier auch eigentlich nur die
bestimmte »Sitte« dar, aber eben nicht bewusste Sittlichkeit. Es bezeichnet
folglich einen €00¢, der sich auf die Dimension der Gewohnheit beschrinkt
und (zunichst einmal) unverinderlich und statisch erscheinen muss. Dies
merkt das Individuum z.B. daran, dass seine Freiheit nicht einfach seine Frei-
heit ist, sondern die Freiheit der Allgemeinheit bzw. des Volks, dem es auf-
grund der kontingenten Umstinde seiner Geburt nun einmal angehért und
die es schlichtweg vorfindet, ohne selbst einen Einfluss auf diese Sitten ge-
habt zu haben. »Es ist hier nichts, das nicht gegenseitig wire, nichts, woran
nicht die Selbststindigkeit des Individuums sich in der Auflésung ihres Fiir-
sichseins, in der Negation ihrer selbst, ihre positive Bedeutung, fiir sich zu sein,
gibe.« (PhG, 265f.) Das Individuum ist also gar nicht so frei, wie man hitte
annehmen konnen, denn »in der Selbststindigkeit des Anderen die vollstandi-
ge Einheit mit ihm anzuschauen oder diese mir vorgefundene freie Dingheit
eines anderen« erkenne ich »das Negative meiner selbst« (PhG, 264f.), eine
Grenze, die ich nicht selbst gezogen habe.

Ein Individuum ist also immer nur so frei wie das Volk, dem es zugehért
(d.h. auch, dass an diesem Punkt der Phinomenologie des Geistes der Volksbe-
griff tatsichlich ein exklusives Volk, wie etwa das der attischen Polis, oder ein
exklusives, aber inkludierendes Volk, wie das des rémischen Reiches, bezeich-
net). Dieses Volk mag zwar — nimlich im Verhiltnis zu anderen Vélkern, die
es z.B. versklavt — frei sein, aber es ist nur seiner Substanz nach frei, wie Hegel

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Kritik der ethischen Institution

sagen wiirde. Es ist noch nicht fiir sich frei, ist sich noch nicht selbst Subjekt
geworden. Seine Freiheit ist natur- oder gottgegeben, es hat sie nicht selbst
errungen. Und es versteht sich, dass diese Vorstellung auf der unbewussten
Wechselwirkung der symbolischen und imaginiren Dimension beruht, vor
deren Hintergrund das bestimmte Volk seine als substanziell verstandene
Identitit entwickelt. Dass hier die bewusste Selbstbestimmung fehlt, zeigt
sich wiederum anhand des Kontrastes von allgemeinem und individuellem
Bewusstsein. Da das Wissen um die absolute Freiheit aus der Erfahrung des
individuellen Bewusstseins in seinem Verhiltnis zu sich selbst erwichst, fin-
det es gerade in sich das Prinzip der Freiheit. Diese Erkenntnis bringt es aber
in eine missliche Lage, denn durch diese Selbsterkenntnis platziert es sich
dem bestimmten Allgemeinen (dem Volk) gegeniiber. Es entfremdet sich von
ebendieser Allgemeinheit, die es doch eigentlich mit konstituiert. Mit Freud
gesprochen, es entwickelt ein Unbehagen in der Kultur, denn »[d]ie individuelle
Freiheit ist kein Kulturgut« (Freud 1974d, 226).

Dabei kénnte es so schén sein, wenn es sich nur in die Allgemeinheit ein-
ordnen (bzw. sich dieser unterordnen) wiirde, dann wire doch eine wirkli-
che Freiheit gewonnen. Dementsprechend wirken z.B. die Hochkulturen der
entsprechenden freien Volker der Antike vordergriindig idyllisch. »In einem
freien Volke ist darum in Wahrheit die Vernunft verwirklicht; sie ist gegen-
wartiger lebendiger Geist, worin das Individuum seine Bestimmung, d.h. sein
allgemeines und einzelnes Wesen, nicht nur ausgesprochen und als Dingheit
vorhanden findet, sondern selbst dieses Wesen ist und seine Bestimmung
auch erreicht hat.« (PhG, 266) Dies ist das »Gliicke ..., seine Bestimmung er-
reicht zu haben« (ebd.), dessen nostalgischer Nachhall sich z.B. in modernen
Zeiten medial und auf imaginirer Ebene in der Verklirung der >guten alten
Zeiten< niederschlagt. Aber da das Prinzip Freiheit nun mal kein kontingen-
tes, historisches, sondern ein allgemeines, subjektives Prinzip ist, wihrt das
Gliick nicht lange:

Die Vernunft muf3 aus diesem Gliicke heraustreten; denn nur an sich oder un-
mittelbar ist das Leben eines freien Volks die reale Sittlichkeit, oder sie ist
eine seiende, und damitist auch dieser allgemeine Geist selbst ein einzelner,
das Ganze der Sitten und Gesetze, eine bestimmte sittliche Substanz, welche
erst in dem hoéheren Momente, namlich im Bewu{Stsein iiber ihr Wesen, die
Beschrankung auszieht und nur in diesem Erkennen ihre absolute Wahrheit
hat, nicht aber unmittelbar in ihrem Sein [...]. (PhG, 267)

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Dass aber ein ganzes Volk zum Bewusstsein iitber das Wesen seiner bislang
nur substanziellen Freiheit kommyt, ist alles andere als eine kleine Aufgabe,
wovon die bis in die Gegenwart reichenden Befreiungskimpfe einzelner Vol-
ker, Volksgruppen und Minderheiten ein reales Zeugnis ablegen. Dass ein
Volk sich nicht nur als abstrakte, irgendwie gegebene Entitit versteht, son-
dern als titiges Subjekt begreift, involviert einen Bildungsprozess, der als die
héchste Aufgabe anzusehen ist, der sich die (Welt-)Gemeinschaft verschrei-
ben muss, sofern sie sich rechtmafiig als sittlich und zivilisiert bezeichnen
will. Wie schwer diese Aufgabe sein kann, veranschaulicht Hegel direkt im
nichsten Abschnitt der Phinomenologie. Denn gleich der erste Schritt in Rich-
tung Sittlichkeit, bei dem das einzelne Subjekt die herrschende Sitte infrage
stellt, zeugt von der Komplexitit des Freiheitsbegriffs, die im ethisch-politi-
schen Diskurs immer wieder zu Verwirrungen und Fehldeutungen fithrt und
deshalb eine genaue Analyse erfordert.

Das einzelne Subjekt hat sich also von der Allgemeinheit entfremdet, aber
fiir sich erkannt, dass das Prinzip des Allgemeinen, die Freiheit, an ihm, dem
einzelnen Bewusstsein, selbst ist. Damit also auch die Allgemeinheit im sub-
jektiven Sinne frei werde, d.h. sich ihrer Freiheit als selbstgegebene (nicht
natur- oder gottgegebene) bewusst werden kann, macht es sich das einzelne
Bewusstsein zum »erste[n] Zweck ..., seiner als einzelnes Wesen in dem an-
deren Selbstbewuftsein bewufit zu werden oder dies Andere zu sich selbst
zu machen; es hat die Gewiftheit, daf an sich schon dies Andere es selbst ist«
(PhG, 270). Mit anderen Worten, es setzt die Individualitit als das Allgemeine
und macht die individuelle Freiheit zum Zweck der Allgemeinheit. »Es stiirzt
also ins Leben und bringt die reine Individualitit, in welcher es auftritt, zur
Ausfihrung. Es macht sich weniger sein Gliick, als daf} es dasselbige unmit-
telbar nimmt und genief3t.« (PhG, 271) Man muss sogleich einsehen, dass die-
ses Unterfangen zum Scheitern verurteilt ist. Schliefilich begegnen wir hier
demselben logischen Kurzschluss, der sich hinter dem bekannten Sophismus
verbirgt, der besagt, >dass doch an jede*n gedacht sei, wenn nur jede*r an
sich selbst denkt<. Die reine Individualitit zum Prinzip des Geistes und der
Sittlichkeit zu machen, hiefSe, »die drmste Gestalt des sich verwirklichenden
Geistes« (PhG, 272) nicht nur zum Prinzip, sondern auch zum Zweck zu ma-
chen. Denn in Wahrheit kommt das Individuum hier gerade nicht zu seinem
Begriff und kann nicht seine innere Freiheit im Sinne der Sittlichkeit verwirk-
lichen, da es hier in einen Kreislauf gerit, in dem das Allgemeine als erfiillte
Individualitit bestimmt ist, das Individuelle aber seinerseits als Erfiillung der
Allgemeinheit.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Kritik der ethischen Institution

Dieser circulus vitiosus lasst sich mithilfe des lacanschen Begriffs des Be-
gehrens (désir) wunderbar erliutern, gerade auch vor dem Hintergrund, da
Hegel selbst in diesem Zusammenhang auf den Begriff der »Begierde« zuriick-
greift.?* Lacans Formel fiir das Begehren lautet wie folgt: Das Begehren ist das
Begehren des Anderen. Dieser Satz lasst sich auf viererlei Weise verstehen: Ers-
tens ist das Begehren das Begehren von etwas anderem. Eben wollte ich noch
dies, jetzt aber das. Eben hatte ich noch Hunger, jetzt bin ich satt und will
keinen Nachschlag mehr. Zweitens ist das Begehren das Begehren der ande-
ren Person. Ich bin zwar satt, aber gerade greift mein Bekannter nach dem
letzten Stiick Pizza und sofort ist mir klar, das kriege ich nicht nur runter,
sondern das muss ich unbedingt haben. Was er begehrt, begehre ich, weil
er es begehrt. Drittens ist das Begehren das Begehren des »grofRen Anderenc,
wie Lacan sagt. Damit ist die symbolische Ordnung gemeint, auf die in jedem
Austausch, in jedem Dialog (oder auch Monolog) referiert wird. Das Begeh-
ren des Anderen kann ja auch das Begehren seines Anderen sein (womit z.B.
seine Vorstellung, sein Bild von mir gemeint sein mag); aber beide Akteure
bewegen sich nicht in einem Bedeutungsvakuum, das sie spontan auffiillen,
sondern agieren immer schon innerhalb eines sprachlich-symbolischen Re-
ferenzsystems, in dem auch immer schon Sinngehalte, Werte, Ideologie usw.
vermittelt sind, die mehr oder weniger offensichtlich bei der situativen Be-
stimmung des individuellen Begehrens mitwirken. Viertens ist das Begehren
hinsichtlich seiner Erfilllung stets aufgeschoben. Denn insofern es sich auf
sich selbst richtet, ist es formaliter so bestimmt, dass es prinzipiell auf ein
anderes gerichtet ist (oder gezielt auf ein anderes ausgerichtet wird — ein
zirkulirer Mechanismus, den moderne Werbestrategien gerne ausnutzen).
Mit Hegel gesprochen, Begierde/Begehren geht »nur auf die Form seines [des
Selbstbewusstseins; Anm. T.M.] Andersseins oder seiner Selbststindigkeit,
die ein wesenloser Schein ist« (PhG, 271).

»Was dem Selbstbewuf3tsein also in der geniefdenden Lust als sein Wesen
zum Gegenstande wird, ist die Ausbreitung jener leeren Wesenheiten, der rei-
nen Einheit, des reinen Unterschiedes und ihrer Beziehung [...].« (PhG, 273)
Dadurch, dass das Subjekt die Individualitit als das Allgemeine und das All-
gemeine als die Individualitit bestimmt, stiirzt es in den Strudel des Begeh-

33 In der franzosischen Ubersetzung von Hegels Phinomenologie ist der Begriff Begierde
mitdésir iibersetzt. Uber die Hegel-Rezeption Alexandre Kojéves (1975) fand der Begriff
Eingangin Lacans Denken. Die deutschen Ubertragungen der Texte Lacans iibersetzen
désir mit Begehren.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

rens. Die »geniefiende Lust, die es bei der Vorstellung seiner individuellen
Freiheit als Modell der allgemeinen Freiheit empfindet (»die Ausbreitung je-
ner leeren Wesenheiten, der reinen Einheit, des reinen Unterschiedes und
ihrer Beziehung«), wird zur »Notwendigkeit« bzw. zum »Schicksal« (ebd.); und
das, was eigentlich die allgemeine Verwirklichung der individuellen Freiheit
sein sollte ist nur »fofe Wirklichkeit« (ebd.). Es zeigt sich, dass das Individu-
um seine innere Freiheit selbst noch gar nicht begriffen hat und sie nur als
abstrakte Freiheit im Sinne des Lustprinzips versteht und exzessiv auslebt.
Diesem >kopflosen Subjekt« erscheint folglich seine vermeintliche Freiheit als
alternativloses Schicksal und es muss einsehen, »daf$ das Individuum nur zu-
grunde gegangen und die absolute Sprodigkeit der Einzelheit an der ebenso
harten, aber kontinuierlichen Wirklichkeit zerstiubt ist« (ebd.).

Exkurs IX: Wenn im vorangehenden Satz vom»alternativliosen Schicksal<die Re-
de ist, dann dirfte klar sein, dass bei einem analytischen Begriff wie >Schick-
salc das Hinzufiigen des Adjektivs >alternativlos« iiberfliissig ist. Schicksal ist
dem Begriff nach alternativlos, ansonsten wire es nicht Schicksal, sondern Zu-
fall. Das Adjektiv wurde dennoch hinzugefiigt, um darauf aufmerksam zu ma-
chen, dass der Cedanke, den Hegel hier dufiert, dabei helfen kann, jenes mo-
derne 6konomisch-politische Phanomen zu erklaren, bei dem die >Alternativ-
losigkeit34 der kapitalistischen Logik konstatiert wird und samtliche individu-
ellen, sozialen, kulturellen und politischen Spharen dieser Logik subordiniert
werden —was dariiber hinaus mit der Ernennung vermeintlicher Expert*innen
(den Okonom*innen) einhergeht. Eine (vermeintlich) sikulare Bevélkerung da-
von zu (iberzeugen, dass sie nicht nureinem schicksalhaften Laufder Dinge aus-
gesetzt ist, sondern dabei noch dazu verpflichtet ist, die Verantwortung an aus-
gerechnetdiejenigen Expert*innen abzutreten, die diesen fatalen Laufohnehin
schon zu verantworten haben,3® |asst sich nur mithilfe eines entsprechenden
Narrativs, einer Ideologie, bewerkstelligen.

Hier ein prominentes Beispiel: 1979 gab Milton Friedman, Okonom, ein be-
rithmt gewordenes Interview in The Donahue Show, in dem er die wagemutige
These aufstellte, dass jede menschliche Gesellschaft »runs on individuals pur-
suing their separate interests«, anders gesagt, »on greed«.3® Mit dieser Behaup-
tung antwortet Friedman auf die Frage des Gastgebers, ob er im Angesicht der
grofler werdenden Armut und der sich verstirkenden Ausbeutung armer Lan-
dersowie der Machtkonzentration elitirer Kapitaltrager*innenjemals am Prin-
zip des Kapitalismus gezweifelt habe. Ohne wirklich auf die Frage zu antworten,

14,02.2026, 09:51:48,

167


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Kritik der ethischen Institution

prasentiert Friedman stattdessen seine reduktionistische Anthropologie, die,
umschleiert von griffiger Rhetorik, zunichst sogar einleuchtend wirken mag:
Der homo oeconomicus ist von Natur aus habsiichtig (greedy) und da der Kapita-
lismus auf der Habsucht beruht, beruht er auf einer Konstante und ist entspre-
chend rational erklarbar, lenkbar und ohnehin ist die Okonomie eigentlich et-
was Natiirliches bzw. naturgesetzlich determiniert — anders gesagt, sie bildet
das Rahmenprogramm des Schicksals des modernen Menschen. Ein gediege-
ner Syllogismus, der aufgrund seiner vermeintlichen Rationalitat ausgespro-
chen resilient ist und sich bis heute in Form eines »6konomischen Schicksals-
glauben« (Vogl 2011, 116) in Anbetracht eines seinerseits 6konomischen Natu-
ralismus halt.

Bei naherem Hinsehen aber erliegt auch Friedmans These, die hier nur bei-
spielhaft fiir diese >Rasonc« steht, jener »absoluten Sprodigkeit«, von der Hegel
spricht. Erstens namlich muss das reduktionistische Menschenbild revidiert wer-
den. Denn nur der ungebildete Mensch denkt derart abstrakt, dass er konkrete
Personen auf ein einziges Pradikat reduziert.3” So scheitert auch die Behaup-
tung, dass jede menschliche Gesellschaft auf Habgier beruhe, angesichts der
fundamentalsten Parzelle einer Gesellschaft, der Familie, und der Kindererzie-
hung. Beruhte die menschliche Cemeinschaft allein auf Habgier, ware keine*r
von uns hier, da—wagen wir den absurden Gedanken — unsere Eltern sicherlich
leichtere Wege gefunden hitten, ihre Gier zu befriedigen, als ein paar Spross-
linge in die Welt zu setzen, die dann was tun? Fiir sie arbeiten, wenn sie alt ge-
nug dafiir sind? Sie im Alter versorgen (mit den Dingen, nach denensie gieren)?
Zweitens: Wollte man versuchen, den fundamentalen menschlichen (An-)Trieb
zu formulieren, dann wire Habgier wohl ein schlechter Anwarter fir den Pos-
ten des Prinzips. Viel eher kommt hier das oben genannte Begehren in Frage.
Aber das Begehren, das nur eine formale Bestimmung darstellt, kann sich in-
haltlich auf unendlich vielfiltige Weise dufern — und lingst nicht jede Aufe-
rungsform muss gleich den Charakter einer>Todsiinde<annehmen. Davon ein-
mal abgesehen ist es dem verniinftigen Wesen durchaus maglich, seine (psy-
cho-)pathologischen Interessen zu begreifen und zu lernen, mitihnen umzuge-
hen—was in sittlichen Gemeinschaften umso leichter fallt, da sie die betreffen-
den Personen nicht exkludieren, sondern auffangen. Davon abgesehen wiirde
es sich drittens als Herrschaft der reinen Unvernunft erweisen, wenn das Begeh-
ren zum Prinzip des gesellschaftlichen Seins erklart wiirde. Man hatte so nam-
lich die begriffslose Individualitidt zum Prinzip gemacht und mitihr die Willkir.
»Willkiir heifdt man zwar oft gleichfalls Freiheit; doch Willkiir ist nur die unver-

14,02.2026, 09:51:48, per


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

niinftige Freiheit, das Wahlen und Selbstbestimmen nichtaus der Vernunft des
Willens, sondern aus den zufalligen Trieben und deren Abhangigkeit von Sinn-
lichem und AuRerem.« (A I, 136) Diese »unverniinftige Freiheit« ist die Freiheit,
diesich im bellum omnium contra omnes zeigt und die sich in Form eines 6konomi-
schen Sozialdarwinismus gerade als >Raubtierkapitalismus< duRert.3® Die Frei-
heit der kopflosen Akteure wird daher auch nicht als Freiheit, sondern als Un-
freiheit, als Schicksal empfunden. Und wo man die Erfiillung vermutet (hinter
der nichsten Investition, hinter dem nachsten Shoppingtrip), zeigt sich nur die
gahnende, unbestimmte Leere des Begehrens. Die Freiheit ist hier keine wirk-
liche Freiheit, sondern genauso virtuell wie das Vermdgen eines modernen Fi-
nanzkapitalisten. Die Freiheitisteigentlich nurein Freiheitsversprechen und die
ausbleibende Einl6sung des Versprechens produziert nur wieder jenes Verhal-
ten, das die Unzufriedenheitund Unfreiheit erst hervorgerufen hat. »Denn nicht
das, was ist, macht uns ungestiim und leidend, sondern daR es nicht ist, wie es
sein soll.« (Hegel 19864, 463)

Es zeigtsich also, dass Friedmans Sophismus unhaltbarist. Aber da er seine The-
se innerhalb einer Gesellschaft dufert, die ohnehin schon die kapitalistische
Ideologie verinnerlicht hat, kann er problemlos (iberzeugen. Hegel wiederum
liefert bereits1807 eine Darstellung, Erlauterung und Auflésung dessen, was zur
kapitalistischen raison d'’étre wurde und im Neoliberalismus (siehe auch Exkurs
XIV) seinen vorlaufigen Hohepunkt findet. Wenn Joseph Vogl dies als »6kono-
mischen Schicksalsglaube«bezeichnet, aktualisiert er tatsachlich eine Erkennt-
nis Hegels: Denn im Verlauf der Phdnomenologie kommt Hegel noch einmal auf
das schicksalsglaubige Bewusstsein zuriick und identifiziert dessen »Glaube[n]
an die furchtbare Nacht des Schicksals und an die Eumenide des abgeschiedenen
Geistes«als»Religion der Unterwelt« (PhG, 495). Aber auch derjunge Hegel bringt
das Problem bereits auf den Punkt: »Dies mannigfaltige Eigentum bildet nicht
ein System von Rechten, sondern eine Sammlung ohne Prinzip, deren Inkonse-
quenzen und Verworrenheit des hochsten Scharfsinns bedurfte, um so bei vor-
kommender Kollision sie gegen ihre Widerspriiche so viel wie moglich zu ret-
ten, oder vielmehr der Not und Ubermacht bedurfte, um sich miteinander zu
vertragen; vorziiglich aber, in Riicksicht aufs Ganze, der speziellsten géttlichen
Providenz, um es notdiirftig zu erhalten.« (Hegel 1986q, 467) Dasselbe Prinzip,
das hier mit Blick aufdie staatliche Zersplitterung Deutschlands (vor dem Deut-
schen Bund) identifiziert wird, lasst sich auch innerhalb einer globalisierten ka-
pitalistischen und neoliberalen Weltordnung der Gegenwart wiederfinden.

14,02.2026, 09:51:48, per

169


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Kritik der ethischen Institution

Dass das Individuum an der »kontinuierlichen Wirklichkeit zerstiubt ist«, be-
deutet allerdings nicht die Vernichtung des Subjekts. Im Gegenteil, das Sub-
jekt ist noch da und versucht nun Herr der Lage zu werden und »sein Schicksal
in die Hand zu nehmen«. Es hat erkannt, dass die >lustige« Selbstverwirkli-
chung eigentlich individuelle Unlust bewirkt und macht nun eine Kehrtwen-
de: Statt der Selbstverwirklichung macht es nun die »Verwirklichung eines
Allgemeinen im individuellen Selbstbewuf3tsein« (Siep 2000, 152) zu seinem
Zweck. Thm geht es nun um die »Hervorbringung des Wohls der Menschheit«
(PhG, 276), zu der es sich selbst ja rechnet. Indem ihm nun das Allgemeine
zum Ersten und Letzten wird, weifd es, »unmittelbar das Allgemeine oder das
Gesetz in sich zu haben« (PhG, 275). Wir sind hier allerdings noch nicht auf
der Stufe des kantischen Begriffs vom Sittengesetz angekommen. Das macht
Hegel deutlich, indem er dieses Gesetz, das das Individuum hier entdeckt,
als das »Gesetz des Herzens« bezeichnet (vgl. PhG, 275-283). Hinter dieser Be-
zeichnung ldsst sich bereits die Naivitit erkennen, der das Subjekt auf dieser
Stufe des sittlichen Geisteslebens erlegen ist. Denn es rutscht hier vom einen
Extrem ins nichste. Es sieht sich nun in direkter Opposition zu derjenigen
individualistischen Weltordnung, fiir die es eben noch stand. Aber dadurch
verwandelt es sich nicht plotzlich in das Allgemeine als solches, denn es ist ja
immer noch ein Einzelnes, nur dass es sich jetzt als Individuum der indivi-
dualistischen Allgemeinheit gegeniiberstellt, weil es das vermeintlich wahr-
haft Allgemeine (das >Wohl der Menschheit<) eben in seinem Inneren entdeckt
zu haben meint. Aufgrund einer gefithlsmifligen Intuition, einem »ozeani-
schen Gefiihl« (vgl. Freud 1974d, 197) erklirt es, dass die Sittlichkeit nicht in

34 HAlternativloscwurde zum Unwort des Jahres 2010 gewadhlt (vgl. dpa 2011).

35 Eine einfache und erhellende Darstellung dieses Sachverhaltes, versehen mit vielen
einschlagigen Beispielen, liefert Dahn 2017, 77-101.

36  Vgl. https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3CvsWen8 (Zugriff: 18. Mdrz 2020). Die
zentrale, zitierte Stelle findet sich ca. ab Minute 21.

37  Der Gedanke stammt von Hegel: »Wer denkt abstrakt? Der ungebildete Mensch, nicht
der gebildete. [..] Dies heifdt abstrakt gedacht, in dem Mérder nichts als dies Abstrakte,
dafd erein Morder ist, zu sehen und durch diese einfache Qualitat alles iibrige mensch-
liche Wesen an ihm [zu] vertilgen.« (Hegel 1986w, 577.578) Mit anderen Worten, das
abstrakte Denken sieht ab vom Sittengesetz und vereitelt durch seinen Reduktionis-
mus jede Moglichkeit von Sittlichkeit und Verséhnung.

38 Hegel seinerseits »wendet sich scharf gegen die Ubertragung der Rede vom Fres-
sen und Gefressenwerden auf die politische Sphare — das sei eine absurde Folgerung
aus der>SupplementarVerdauung von Hayfischen<auf die Staatsgeschichte« (Vieweg
2019, 315).

14,02.2026, 09:51:48,



https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8

Hegel und die Sittlichkeit

der Erfiillung der individuellen Liiste besteht, sondern stattdessen als Ge-
setz im Herzen eines jeden Individuums schlummert. Da es aber zugleich
der »gewalthabende[n] géttliche[n] und menschliche[n] Ordnung« des selbst-
verschuldeten Schicksals entsagt, optiert es nun dafiir, »[d]iese dem Gesetz
des Herzens widersprechende Notwendigkeit sowie das durch sie vorhan-
dene Leiden aufzuheben [..]« (PhG, 276). Es missbilligt alles, was nun den
Anschein von Notwendigkeit, Zwang und Zucht erweckt und nur »[d]ie Ver-
wirklichung des unmittelbaren ungezogenen Wesens gilt fir Darstellung einer
Vortrefflichkeit und fiir Hervorbringung des Wohls der Menschheit« (ebd.).
Anders gesagt, das Gesetz des Herzens macht das Individuum zum ungezo-
genen Wesen, setzt aber darauf, dass es dabei dem allgemeinen Wohlergehen
dient.

Wie soll man sich das vorstellen? Wenn das Gesetz des Herzens frei agie-
ren soll, dann darf es nicht allgemeines, geltendes Gesetz werden, da es da-
durch schon wieder der Spontaneitit der ungezogenen, individuellen Frei-
heit entgegenwirkt (vgl. Siep 2000, 153). Offensichtlich verstricke sich das Be-
wusstsein hier erneut in Widerspriiche. Dariiber hinaus hatte es eben noch
der Lust und dem eisernen Gesetz des Schicksals entsagt, und jetzt beginnt
es damit, sich selbst in »der eigenen Vortrefflichkeit bei der Uberschreitung
desselben« (PhG, 276) zu genief3en. »Das Individuum vollbringt also das Ge-
setz seines Herzens; es wird allgemeine Ordnung, und die Lust zu einer an und
fur sich gesetzmifiigen Wirklichkeit.« (PhG, 277) Wie problematisch es ist,
die Lust zum Prinzip der Sittlichkeit zu machen, hat uns bereits der Marquis
de Sade vorgefiihrt (siehe Kapitel I1.3). Hegels Ausfithrungen sind nun etwas
niederschwelliger — allein, weil das Gesetz des Herzens etwas ganz anderes
als Sades dunkler Gott ist —, aber ebenso eindrucksvoll:

Das Individuum macht nun die paradoxe Erfahrung, dass das, was es als
»tote Wirklichkeit« des Schicksals hinter sich lassen wollte, tatsichlich ein
ausgesprochen lebendiges Miteinander von unterschiedlichen Individuen mit
ihren Sitten und Gewohnheiten ist. »Es mach die Erfahrung, dafy die Wirk-
lichkeit belebte Ordnung ist, zugleich in der Tat eben dadurch, daf} es das
Gesetz seines Herzens verwirklicht [...].« (PhG, 279) Indem es sich dem Ge-
setz des Schicksals gegeniibergestellt hat, hat es sich — ohne es zu wollen —
ebenso »fixiert« wie dieses. Die Wirklichkeit ist aber »vielmehr von dem Be-
wufltsein aller belebt« und das Gesetz des Herzens ist eigentlich das »Gesetz
aller Herzen« (ebd.). An diesem Punkt entgleitet dem Individuum die Ziigel
und es zeigt sich, dass sein edles Vorhaben der »lustvollen Weltverbesserung«

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Kritik der ethischen Institution

(Siep 2000, 153) schon an der Wurzel krankte: Die bestimmte Individualitit taugt
nicht als Basis der ethischen Institution.

Eine solche Institution auf Basis der bestimmten Individualitit, d.h. ei-
ner Individualitit, die als Allgemeines bestimmt wire, gerade indem sie mit
sich selbst absolut identisch gesetzt ist, wire als schizophren zu klassifizie-
ren: Hier erfihrt das Individuum die »innere Verkehrung seiner selbst« und
erliegt der »Verriicktheit des Bewufitseins, welchem sein Wesen unmittelbar
Unwesen, seine Wirklichkeit unmittelbar Unwirklichkeit ist«, denn »indem
sie beide fixiert sind, so ist dies eine Einheit, welche der Wahnsinn im allge-
meinen ist« (PhG, 280). Das wahnsinnige Bewusstsein weif$ aber selbst nichts
von seiner Spaltung und hilt sich tatsichlich fir unbedingt einig mit sich
selbst. Es iibersieht seine Schizophrenie. Dies hat zur Folge, dass es die in-
nere Verkehrung nach auflen projiziert: »Das Herzklopfen fir das Wohl der
Menschheit geht darum in das Toben des verriickten Eigendiinkels iiber, in
die Wut des Bewuf3tseins, gegen seine Zerstorung sich zu erhalten, und dies
dadurch, daf$ es die Verkehrtheit, welche es selbst ist, aus sich herauswirft
und sie als ein Anderes anzusehen und auszusprechen sich anstrengt.« (Ebd.)
Hier zeigt sich das Gesicht des Wahns, und zwar in Form der Paranoia: Uberall
in der Welt erblickt das Bewusstsein nun »fanatische Priester« und »schwel-
gende Despoten« (ebd.), die immer die jeweils anderen unterdriicken wollen.
Was es allerdings noch nicht entdeckt hat, ist, dass auch es selbst als genau
solch ein Fanatiker angesehen wird. »Was 6ffentliche Ordnung scheint, ist al-
so diese allgemeine Befehdung, worin jeder an sich reifit, was er kann, die
Gerechtigkeit an der Einzelheit der anderen ausiibt und die seinige festsetzt,
die ebenso durch andere verschwindet.« (PhG, 282) Der Krieg aller gegen alle ist
hier auf die nichste Stufe gehoben. Er basiert nicht linger auf der kopflosen
Subjektivitit des Lustprinzips, sondern wird durch das innere Gesetz hervor-
gerufen, dass zwar ein reflektiertes Gesetz, aber noch lange kein begriffenes
ist. Dies konnte auch einer der Griinde dafiir sein, warum Hegel vom »geisti-
gen Tierreich« spricht, sofern man dieses »als Anspielung auf den Kampf um
Ehre [..] oder gar das >Fressen und Gefressenwerden« der Intellektuellen in
der biirgerlichen Gesellschaft« verstehen will (Siep 2000, 162)*°.

39  Siep verweist hier insbesondere auf Lukics 1967, 593. Vieweg scheint eine abgemil-
derte, aber nicht undhnliche Lesart wenigstens zu implizieren, bei der die »Bewegung
der Individualitat .. als die Realitat des Allgemeinen, als Zweck an sich selbst erfah-
ren [wird]. Das Vernunftkapitel kulminiert schliellich in der Gestalt des geistigen Tier-
reichs« (Vieweg 2019, 285). Da die besagte Bewegung notgedrungen zu einem Gegen-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Diese ganze Passage der Phinomenologie lisst sich dabei wie eine Abwehr
des Utilitarismus lesen. Da es sich bei diesem um eines der prominentesten
ethischen Modelle handelt, das sich gerade in der Wirtschaftsethik grofler
Beliebtheit erfreut, wollen wir uns das utilitaristische Denken und die hegel-
sche Kritik einmal genauer anschauen:

Die Wurzeln des Utilitarismus finden sich in den Werken Jeremy Bent-
hams, einem Zeitgenossen Hegels. Ahnlich wie wir es bereits oben am Beispiel
der Okonomie sahen (die von allen méglichen ethischen Modellen hauptsich-
lich den Utilitarismus beerbt), basiert Benthams Ethik auf einem monolithi-
schen Menschenbild, das den Menschen auf dessen vermeintlich natiirlichen
Drang* zur Nutzenmaximierung reduziert. Doch in dieser Voraussetzung
sieht der Utilitarismus eine Stirke. So folgt Benthams Logik gewissermafen
dem Motto: >Wenn jede*r an sich selbst denkt, dann ist doch an jede*n ge-
dacht«. Der individuelle Drang zur Nutzenmaximierung hat, so Bentham, ei-

einander der individuellen Bewegungen fiihrt, ist ein Agonismus der Paradigmenplu-
ralitat (vgl. Lyotard 2012; Welsch 1996) durchaus denkbar.

40  Wir wahlen hier absichtlich den Begriff Drang und verzichten auf den Begriff des
Triebs. Dies hat folgenden Grund: Utilitarismus und Okonomie gehen davon aus, dass
Nutzen- und Gewinnmaximierung Konstanten der conditio humana darstellen und er-
klaren somit, dass die Produktion von »Mehrgenieflen« (plus-de-jouir) (Lacan) und
Mehrwert den Menschen kontinuierlich zum entsprechenden (naturgesetzlich-ratio-
nalen) Handeln dridngen. Dies ist allerdings mit psychoanalytischen Triebtheorien
nicht vereinbar. In psychoanalytischer Perspektive sind Drang und Trieb unbedingt zu
unterscheiden, und zwar vor allem darin, dass der Drang eine konstante Kraft im Sin-
ne einer biologischen Funktion (z.B. beim Hunger oder beim Durst) darstellt, wiahrend
der Trieb keinesfalls in diesem rein biologischen Sinn aufgeht. Der Trieb ist vielmehr
ein kulturelles Phanomen und fallt damit in das Register des Symbolischen (vgl. Lacan
2015d, 169-181, bes. 173). Daher fallen aber auch Mehrlust- und Mehrwert-Gewinnung
in den Bereich des Trieblebens und nicht in den Bereich der natirlichen Bediirfnisbe-
friedigung. So wird man z.B. in der freien Wildbahn kein Tier vorfinden, dass sich kon-
tinuierlich tiberfrisst, waihrend der Mensch (und teilweise auch das Haustier, dasin ein
gewisses symbolisches —z.B. ritualisiertes — Verhiltnis zum Menschen eintreten kann)
durchaus dazu tendiert iiber die einfache Bedirfnisbefriedigung hinaus zu geniefien.
Dies tut er nicht von Natur aus, sondern weil er als organisches und sprachbegabtes
Lebewesen zugleich die natiirliche Welt und das symbolische Universum der Sprache
bewohnt, in der sich das Begehren konstituiert. (Ein weiteres Beispiel ware das Sexu-
alleben, das bei den meisten Tieren — mit Ausnahme héher entwickelter Primaten —
zyklisch verlauft, wahrend der Mensch auch zwischendurch und aus SpafS Sex hat.) Die
fundamentalen Annahmen von Utilitarismus und Okonomie entpuppen sich somit als
héchst problematisch und diskutabel.

14,02.2026, 09:51:48,

173


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Kritik der ethischen Institution

nen positiven Trickle-Down-Effekt zur Folge, wobei alles, was ein Individuum
urspriinglich fiir sein Wohl hervorbrachte zugleich der Allgemeinheit zugu-
tekommt. Wenn eine Person z.B. aufgrund ihrer Hoffnung auf eine positive
Rendite mehr Nahrung produziert, als sie selbst benétigt, dann kann diese
Uberproduktion ja der iibrigen Gesellschaft zur Verfiigung gestellt werden.
In diesem Sinne ist auch die normative Maxime der utilitaristischen Ethik
zu verstehen, bei der es um die Herbeifithrung des >groften Gliicks fiir die
grofite Zahl« geht: »It is the greatest happiness of the greatest number that is
the measure of right and wrong.« (Bentham 1977b, 393) Man muss hier genau
lesen: Es geht um das grofite Gliick der grofiten tatsdchlichen Zahl, nicht der
grofitmoglichen Zahl. Fiir den Utilitaristen zadhlt das tatsichliche Ziel seiner
Handlung und nicht ein mégliches (wenn auch imaginires) Ideal, geschwei-
ge denn der formale Imperativ des Sittengesetzes. Nicht umsonst wird die-
se Form der Ethik daher auch als Konsequenzialismus bezeichnet, da hier der
Zweck, wenn er sich denn endlich zeigt, die Mittel zu seiner Erreichung re-
troaktiv heiligt. Dies 6ffnet nun allerdings der Willkiir Tir und Tor. Denn die
Maxime ist schlief3lich an das Gesetz des Herzens gebunden, das allzu leicht
in einen tobenden Individualismus abdriftet. Dies hingt vor allem mit der
verkiirzten naturalistischen Anthropologie und der Fehlinterpretation des Be-
gehrens im Utilitarismus zusammen. Denn die Produktion eines Mehrwerts
(der dann allen zugutekommen soll) hingt schliefdlich mit dem Begehren zu-
sammen. Anders als das natiirliche Bediirfnis, das sehr konkrete Ziele hat
(z.B. satt zu werden) und beim Erreichen des Ziels Halt macht, verschwin-
det das Begehren nicht mit seiner Befriedigung. Wie wir gesehen haben, ist
das Begehren im Prinzip auf ein anderes gerichtet, denn das >Begehren ist das
Begehren des Anderen<. Dadurch situiert es sich aber auf der symbolischen
Ebene und transzendiert das Reale der natiirlichen Bediirfnisbefriedigung.
Hier ein Beispiel: Es versteht sich von selbst, dass eine Person, die z.B. einen
Mastbetrieb fir Schlachtvieh leitet, selbst nicht alles Fleisch, das sie produ-
ziert, verbrauchen kann oder will. Vielmehr betreibt sie ohnehin darum einen
Mastbetrieb, weil sie sich einen mdglichst hohen Gewinn von der Produktion
verspricht. Hier zeigt sich nun, dass ihr Bediirfnis zwar schon x-mal befrie-
digt ist, aber das Begehren nach einem Mehrwert verlangt (inwiefern die-
ses Begehren wirklich ihr Begehren oder das Begehren des Marktes, also des
sgrofRen Andereny, ist, braucht uns hier nicht zu interessieren). Es wird deut-
lich erkennbar, dass Bediirfnis und Begehren unterschieden werden miissen.
Denn das Begehren vermittelt sich gerade im Register des Symbolischen. Im
Fall unseres Beispiels ist der Antrieb, den das Begehren liefert, nimlich kein

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

natiirlicher (die Sittigung), sondern spielt sich im symbolischen Feld der Oko-
nomie und der kapitalistischen Produktionsweise ab. Kurz gesagt, es ist nicht
der Hunger, der die Person antreibt, sondern die imaginire Hoffnung auf eine
hohe Rendite, eine kumulative Hoffnung, die sich mit jeder Investition und
jedem Verkauf erneuert und alles andere als ein natiirliches, sich selbstbe-
grenzendes Bediirfnis darstellt. Indem der Utilitarismus also Begehren und
Bediirfnis verwechselt, erliegt er einem Grundirrtum.

Fassen wir zusammen: Der Utilitarismus widerspricht sich in seiner
Grundannahme, denn er setzt darauf, dass ausgerechnet jenes Wesen, von
dem behauptet wird, dass es allein aus Eigennutz handele, sich die Maxime
vom grofiten Gliick der grofiten Zahl zu eigen macht. Da aber das indivi-
dualistische Paradigma zur notwendigen Voraussetzung der Einlosung der
Maxime gemacht wird und dariiber hinaus auch noch auf dem naiven Pos-
tulat einer reduktionistischen Anthropologie beruht, ist die utilitaristische
Ethik notwendigerweise zum Scheitern verurteilt.** Und als habe Bentham
selbst diesen fatalen Irrtum bemerkt, fithrt er sogleich ein weiteres Element
ein, mit dessen Hilfe nun das Leck im sinkenden Schiff gestopft werden soll:
das Recht. Und hier ist Bentham auch nicht zimperlich. Das Recht muss
rigoros sein und den einzelnen >Nutzenmaximierer< in das Korsett der Allge-
meinheit zwingen. Wer sich eben nicht svon Natur aus< der utilitaristischen
Maxime unterwirft, der muss eben unterworfen werden — und das funktio-
niert am besten durch die Androhung von Strafen und durch Uberwachung:
»I do really take it for an indisputable truth, and a truth that is one of the cor-
ner stones of political science — the more strictly we are watched, the better
we behave.« (Bentham 2001b, 277) Bentham sieht in dieser kurzerhand zur
unbedingten Wahrheit erhobenen These die Legitimationsgrundlage fiir das,
was er das Panoptikum nennt. Das Ideal des Panoptikums sieht die dauerhafte
Uberwachung jedes einzelnen Menschen vor - eine Idee, die inzwischen zur
Realitit geworden ist. Die Legitimierung der Uberwachung geht einher mit
der Legitimation der Arkan- bzw. Geheimpolitik, des Spitzelwesens und der
éffentlichen Achtung von Dissidenten (etwa dadurch, dass diese bestimmte

41 Was —um an das obige Beispiel anzukniipfen — der moderne Finanzkapitalismus zu
Ceniige bewiesen hat: »Zwei Milliarden Menschen, von insgesamt 7,6 Milliarden, ha-
ben keinen Zugang zu sauberem Trinkwasser. Alle fiinf Sekunden verhungert ein Kind
auf diesem Planeten. Aber die Weltlandwirtschaft, so wie sie heute ist, kdnnte pro-
blemlos zwolf Milliarden Menschen erndhren — fast das Doppelte! Das heifdt, es gibt
keine Fatalitit.« (Ziegler 2020)

14,02.2026, 09:51:48,

175


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Kritik der ethischen Institution

Zeichen zur Kenntlichmachung am Kérper tragen miissen), aber vor allem
mit der hypertrophen Ermichtigung der Exekutiven und der Konstruktion
eines Polizeistaats. Aufgrund der Tatsache, dass die Idee des Panoptikums
im massiven Widerspruch zu Volkssouverinitit, Menschenwiirde und den
Idealen der Franzdsischen Revolution (die Bentham bekanntermafien als
»nonsense upon stilts« [Bentham 2002b] abtut) steht, dass sie die Autono-
mie zugunsten eines rigorosen heteronomen Systems ablehnt und dass sie
dadurch notgedrungen die herrschende institutionelle Ordnung in ihrer
Macht stirkt, zeigt sich, dass die panoptisch organisierte Gesellschaft in
letzter Konsequenz als paranoid und schizophren einzustufen ist. Hegel
veranschaulicht diese Schizophrenie in seiner Rechtsphilosophie am Beispiel
des fichteschen Polizeistaats; seine Gedanken lassen sich aber ebenso gut
auch auf Benthams Modell @bertragen (vgl. Vieweg 2019, 531):

Die Polizei soll von jedem Biirger wissen was er jeden Augenblick thut, wo
er sei, aber seine Innerlichkeit ist nicht zu beaufsichtigen. Wenn jemand ein
Messer kauft, mufd die Polizei wissen wozu, muf daneben hergehen, damit
sie verhiithe daf$ er nicht einen todtsticht. Ein Reisender ist sogleich ver-
déchtig, ein blofler Pafs, ein bloRes Signalement reicht zu seiner Legitima-
tion nicht aus, im Pafl mufd sein Portrait sein. Wenn man so den dusseren
Verstandesstaat ausbildet, so kommt man auf solche Einzelnheiten die sich
in sich selbst zerstéren. Die Polizei muf wieder beaufsichtigt werden pp al-
le solche Dinge fiihren in der Ausfiihrung auf einen unendlichen Progref:.
(Hegel 1974, 617)

In einer solchen Gesellschaft herrscht letztlich der Generalverdacht. Jede Per-
son steht jederzeit unter dem Verdacht, ein Verbrechen auszuhecken - zu-
mindest so lange, bis sich zeigt, dass dies nicht der Fall ist. Doch sogleich
kann der nichste Verdacht erhoben werden, schliefdlich — und Hegel wird
nicht miide dies immer wieder zu betonen — bedeutet zu leben auch zu han-
deln, titig zu sein, wodurch die Situation, die man eben noch iiberblickte,
sich jetzt schon wieder als verandert und damit suspekt entpuppt. Das Reale
aber ldsst sich nicht festhalten, sondern wird stetig >aufgehoben<. Der Poli-
zeistaat und das Panoptikum (das allein durch seinen Namen bereits auf das
visuelle und bildliche Element hinweist) aber sind einem imaginiren Bild von
einer Gesellschaft verhaftet, die mehr wie eine Maschine funktionieren soll
und keine lebendige Gemeinschaft autonomer Menschen bildet. So verbleibt
das gesamte utilitaristische Programm in einem reduktionistischen und au-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

todestruktiven Formalismus gefangen, der keiner vernunftgemiflen Prifung
standzuhalten vermag.

An anderer Stelle bringt Hegel diesen Widerspruch, bei dem es sich um
den Widerspruch aller formalistischen, rein normativen Ethiken handelt, wie
folgt auf den Punkt: Wo die Herbeifithrung oder die Verwirklichung der Mo-
ralitit zum endgiiltigen Zweck einer Gemeinschaft gemacht wird, wo das
Normative der entsprechenden Ethik absolute Giiltigkeit beansprucht, hat sie
sich schon lingst in einen Selbstwiderspruch verrannt. Denn »weil das mo-
ralische Handeln der absolute Zweck ist, so ist der absolute Zweck, daf} das
moralische Handeln gar nicht vorhanden sei« (PhG, 456). In einem solchen
Fall wire nimlich die »Harmonie der Moralitit und der Wirklichkeit« (ebd.)
postuliert — was ganz offensichtlich illusorisch ist, da sich die Wirklichkeit
nun einmal in der Tat als dynamisch zeigt.

Dies fithrt uns nun direkt zur Kritik Hegels an dem nichsten ethischen
Grundmodell, nimlich der Tugendethik, der er sich im Abschnitt »Die Tugend
und der Weltlauf« der Phinomenologie widmet. In diesem Unterkapitel unter-
zieht Hegel den Gedanken der Fortschrittsideologie (die im Ubrigen auch latent
im Utilitarismus wirksam ist) einer drastischen Kritik, denn es zeigt sich,
dass das Prinzip der Tugendethik immer einen Aufschub produziert und das
Element der realen Sittlichkeit verfehlt. Schauen wir uns Hegels Argumenta-
tion einmal genauer an:

Das individuelle Bewusstsein hatte erkannt, dass die Logik vom Gesetz
des Herzens scheitern muss. Angesichts seiner Fixierung auf das eigene in-
nere Gesetz erscheint ihm das Gesetz aller Herzen als Verkehrung des Welt-
laufs, der doch eigentlich ganz dem individuellen Gesetz entsprechen soll. Auf
diese Weise zerfallen Allgemeines und Einzelnes: Der Weltlauf wird nur noch
als »Schein eines bleibenden Ganges« und als »das wesenlose Spiel der Fest-
setzung der Einzelheiten und ihrer Aufldsung« wahrgenommen (PhG, 282).
Wihrenddessen versteht sich das individuelle Bewusstsein als die wahre All-
gemeinheit, wobei es sich eigentlich »nur als ein Inneres, das nicht gar nicht,
aber doch keine Wirklichkeit ist« (PhG, 283), in sich selbst vergribt, erziirnt
iber den gnadenlosen Gang des Weltlaufs — diese Holle, die die anderen sind
(Sartre). Es ist das »ungliickliche, in sich entzweite Bewuf3tsein« (vgl. PhG, 163-
177, hier 163), welches in seiner »unendlichen Sehnsucht« sein Wesen in das
»unerreichbare Jenseits« fabuliert und dem im Angesicht der Wirklichkeit des
Weltlaufs »nur das Grab seines Lebens zur Gegenwart komm[t]« (PhG, 169).
Wir haben es hier also — psychologisch gesprochen — mit einem melancho-
lischen Bewusstsein zu tun, das etwas verloren zu haben glaubt, das es nie

14,02.2026, 09:51:48,

171


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Kritik der ethischen Institution

besessen hat (vgl. Freud 1975b). In seinem Inneren ist es nicht eins mit sich
selbst, sondern zerrissen, was noch einmal durch die Tatsache verschlimmert
wird, dass es von dieser Zerrissenheit nichts weif3. Es zeigt sich also, dass das
Individuum alles andere als selbstbestimmt ist. Es wird vielmehr von einem
Drang in seinem Inneren bestimmt, der sich in Form des Gesetzes des Her-
zens an eine imaginire Harmonie von individuellem und allgemeinem Gesetz
klammert, aber aufgrund seines Beharrens auf der reinen, ungeziigelten In-
dividualitit nur einem moralischen Pseudouniversalismus frént.

Fiir uns zeigt sich nun, dass der Geist hier offensichtlich nicht stehenblei-
ben kann. Offensichtlich taugt nimlich auch das Gesetz des Herzens nicht
zur Verwirklichung wahrer Sittlichkeit, denn es birgt in sich nur die selbstzer-
storerische Selbstgeniigsamkeit der starren Individualitit, die sich mit dem
allgemeinen Weltlauf zerworfen hat. An diesem Extrempunkt setzt nun das
Bewusstsein der Tugend ein. Wihrend dem Individuum, das dem Gesetz des
Herzens folgt, der Weltlauf und das Tun und Handeln der anderen Individu-
en als verkehrte Welt erschient, dreht sich dieses Verhiltnis unter dem As-
pekt der Tugend vollstindig um. »Dem Bewuf3tsein der Tugend ist das Ge-
setz das Wesentliche und die Individualitit das Aufzuhebende.« (PhG, 283) Es
gilt also, »die eigene Individualitit in die Zucht unter das Allgemeine [...] zu
nehmenc, denn »die wahre Zucht ist allein die Aufopferung der ganzen Per-
sonlichkeit« (ebd.). Dass die Individualitit aufgeopfert werden muss, ist fir
das tugendhafte Bewusstsein eine logisch notwendige Annahme. Es erkennt,
dass die Individualitit vom allgemeinen Weltlauf immer schon »vertilgt« wur-
de und auch immer vertilgt werden wird. Dadurch beweist das Allgemeine
(der Weltlauf als das Tun und Handeln aller) den Sieg iiber die Individualitit.
Fir die Tugend bedeutet dies, dass doch eigentlich der Weltlauf als »abso-
lute Ordnung« gelten muss, da er »gleichfalls gemeinschaftliches Moment«
ist; das Problem ist nur, dass der Weltlauf »nicht als seiende Wirklichkeit fiir
das Bewufdtsein vorhanden« ist, sondern nur als »das innere Wesen desselben«
(PhG, 284). Es kann den Weltlauf eben nie wirklich als abgeschlossenes Gan-
zes wahrnehmen. Es hat begriffen, dass die Individualitit aufzuheben ist,
und es verinnerlicht nun die neue Allgemeinheit eines vermeintlichen Gan-
zen, das sich nunmehr durch seine Dynamik auszeichnet und das es als sein
eigentliches Wesen betrachtet.

Dieses innere, subjektive Wesen gilt es nun zu verwirklichen. Es muss
objektiv werden. Das tugendhafte Individuum sieht sich genau dazu berufen
und erklart sich selbst zum »Agent[en] des Fortschritts« (Siep 2000, 156). Die
Tugend zeigt sich so als Negation der Negation: sie hebt das starre Gesetz der

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Individualitit auf, das seinerzeit als Authebung der chaotische sWeltordnung«
des Lustprinzips auftrat. Sie will nun die »wahrhafte Wirklichkeit« hervor-
bringen, indem sie »den verkehrten Weltlauf wieder zu verkehren und sein
wahres Wesen hervorzubringen« anstrebt (PhG, 285).

Aber was will das tugendhafte Bewusstsein denn eigentlich konkret ver-
wirklichen? Der Weltlauf zeichnet sich doch gerade dadurch aus, dass er sich
nicht festhalten lisst. Wie muss man sich die Vision der Tugend vorstellen,
wenn sie den Fortschritt des Weltlaufs verwirklichen will? Hier lasst sich be-
reits das fundamentale Problem erkennen: Was ist denn eigentlich mit >Fort-
schritt« gemeint? Dass sich der Weltlauf als ein Weltlauf verwirklicht, dazu
bedarf es offenbar nicht der Tugend, das passiert einfach en passant. Tatsich-
lich geht es dem tugendhaften Bewusstsein aber darum, dass das, was es fiir
das Wesen des Weltlaufs hilt, verwirklicht wird. Damit bezieht es sich auf
den Aspekt des Fortschritts im Sinne einer progressiven Entfaltung der Wahr-
heit, die im Weltlauf selbst angelegt ist. Als einzelnes, kontingentes Bewusstsein
legt sich das tugendhafte Individuum deshalb darauf fest, dem Fortschritt zu
dienen. Den Fortschritt findet es dabei natiirlich im Weltlauf selbst, z.B. in-
dem es herausragende (historische) Ereignisse als solche ausweist. Aber wo-
her weif} es eigentlich, dass sich dahinter ein Prinzip des Fortschritts ver-
birgt? Die Antwort ist erniichternd, denn das tugendhafte Bewusstsein weif3
es gar nicht. Da das Prinzip des Fortschritts nach seinem Dafiirhalten »an
dem Weltlauf nur erst als sein Ansich« besteht, aber »noch nicht wirklich« ist,
bleibt ihm nichts anderes iibrig als blinde Uberzeugung (ebd.). Der (stets aus-
stehende) Fortschritt muss sich erst erweisen »und die Tugend glaubt es daher
nur« (ebd.).

Indem sie sich also festlegt und glaubt, dem Fortschritt zu dienen, un-
terstellt sie dem Weltlauf eine notwendige inhirente Logik, die sich so oder
so entfalten wiirde und mit der sie sich in ihrem Mitwirken identifiziert. Er-
neut haben wir es also mit einem paradigmatischen Widerspruch zu tun, den
Hegel ans Licht bringt: »Wo also die Tugend den Weltlauf anfaf3t, trifft sie im-
mer auf solche Stellen, die die Existenz des Guten selbst sind [...].« (PhG, 287)
Dies widerspricht aber ihrer grundsitzlichen Uberzeugung, »denn sie will das
Gute erst ausfithren und gibt selbst es nicht fir Wirklichkeit aus« (PhG, 286).
Hier wiederholt sich also die »Verriicktheit des BewufStseins«, nur dieses Mal
im Register der Tugendethik. Das tugendhafte Bewusstsein will im vorausei-
lenden Gehorsam dem Fortschritt des Weltlaufs zuarbeiten, aber der Weltlauf
hat immer schon besorgt, was es erst hervorzubringen versucht. Seine guten
Absichten bleiben nichts weiter als das, was sie sind — Absichten. Dariiber

14,02.2026, 09:51:48,

179


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Kritik der ethischen Institution

hinaus findet es seine Vorstellung vom Fortschritt ironischerweise immer nur
in vergangenen Ereignissen. In der Dreigroschenoper liefert Bertold Brecht ein
passendes Bild, das die tragische Ironie der Tugend veranschaulicht: »Denn
alle rennen nach dem Gliick/Das Gliick rennt hinterher«, heiflt es dort im
»Lied von der Unzulinglichkeit menschlichen Strebens« (Brecht 2005c, 253).

»Die Tugend wird also von dem Weltlaufe besiegt, weil das abstrakte un-
wirkliche Wesen in der Tat ihr Zweck ist und weil in Ansehung der Wirklichkeit
ihr Tun auf Unterschieden beruht, die allein in den Worten liegen.« (PhG, 289)
Hiermit wendet sich Hegel gegen all die Advokaten der Tugend, indem er ih-
re Agenda als aufgebauschtes, rein symbolisches Unterfangen ohne Realitit
enttarnt. Die »pomphaften Reden vom Besten der Menschheit [...] sinken als
leere Worte zusammen, welche das Herz erheben und die Vernunft leer las-
sen, erbauen, aber nichts aufbauen« (ebd.). In letzter Konsequenz geht die
Tugend davon aus, dass die reale Person und die reale Gemeinschaft unwirk-
lich ist und dass der >wahre« Mensch und die swahre« Gemeinschaft erst her-
beigefithrt werden muss, was allein durch tugendhaftes Verhalten méglich
wird. Wer also nicht tugendhaft ist, wirkt der Wahrheit des Weltlaufs entge-
gen und stellt in den Augen der Tugend wenigstens ein Argernis, wenn nicht
gar eine Gefahr dar, wie es sich z.B. in der Jakobiner-Herrschaft unter Robes-
pierre zeigt, wo auf der einen Seite erhebende Reden iiber »Gaben, Fihigkeiten,
Kriifte« (PhG, 286) der Individuen und des Menschlichen an sich geschwun-
gen werden, wihrend auf der anderen Seite Generalverdacht und Guillotine
an der Tagesordnung sind. Mit anderen Worten, auf ihrem Hohepunkt be-
dingt die Tugendethik keine reale Sittlichkeit, sondern vielmehr eine ethische
Zweiklassengesellschaft.

Hierfur liefert Hegel auch sogleich ein historisches Beispiel, nimlich die
»antike Tugend«. Auch sie ist letztlich eine »wesenlose Tugend« (PhG, 290),
obwohl sie, anders als die Tugend der fanatischen Revolutionire, sich als
schon verwirklicht voraussetzt. »Die antike Tugend hatte ihre bestimmte Be-
deutung, denn sie hatte an der Substanz des Volks ihre inhaltsvolle Grundlage
und ein wirkliches, schon existierendes Gutes zu ihrem Zwecke; sie war daher
auch nicht gegen die Wirklichkeit als eine allgemeine Verkehrtheit und gegen
den Weltlauf gerichtet.« (Ebd.) Nun kénnte man doch meinen, dass man es
hier mit einer idealen Gesellschaft zu tun habe, denn offensichtlich ist diese
Gesellschaft mit sich selbst im Reinen. Was vordergriindig aber als roman-
tisches Ideal der Antike erscheinen mag, zeigt sich aber auf dieser Stufe des
Geistes als unzureichend und nicht vereinbar mit dem Begriff der (individuel-
len) Freiheit. In der antiken Gesellschaft ist ein Individuum nimlich nur inso-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

fern frei, als es zufillig in eine freie Gesellschaft hineingeboren wird. So ist es
etwa fiir Aristoteles noch selbstverstindlich, dass Biirger (TTOALTNG) nur der-
jenige sein kann, der an der Regierung des Staats beteiligt ist (vgl. Aristoteles
2012, I11 1, 1275a22); da aber Frauen, Kinder, Sklaven und Fremde de facto nicht
als Biirger galten, waren sie auch nicht an der Regierung beteiligt (vgl. ebd.,
I11 5, 1278a11). Diese Trennung folgt einer pseudo-naturalistischen Logik, da
ein Sklave, laut Aristoteles, von Natur aus ein Sklave sei (vgl. ebd., I 5,1254b20-
23.1255ai1f.), ebenso wie es fiir die vermeintlich irrationale Frau besser sei,
dem Urteil des Manns unterworfen zu sein (vgl. ebd., VII 10, 1330a20f.; ebd.,
I 5,1254b10-15; ebd., I 13, 1259a12). Vor diesem Hintergrund entwickelt Aristo-
teles u.a. den Gedanken der Aristokratie, der Herrschaft (KpaTelv, herrschen;
im Altgriechischen begegnet uns in diesem Zusammenhang natiirlich auch
die dpxr| wieder: TapaapBavewv tRv apxnyv, die Herrschaft iiberneh-
men) der Besten (4pLOTOL). Diese wird als gewissermaflen tugendethische
Alternative der Oligarchie (0Alyol), der Herrschaft der Wenigen, entgegen-
gesetzt. Wihrend die Oligarchie nimlich auf der Idee des >natiirlichen« (Ge-
burts-)Rechts der Reichen und Besitzenden beruht, basiert die Idee der Aris-
tokratie auf dem Gedanken, dass die Frage, wer zu den Besten gehore, eben
nicht mit Blick auf die Herkunft der Person, sondern anhand ihrer Tugend-
haftigkeit entschieden werden muss. Hier kommt es allerdings bei Aristoteles
zu einer Begriffsverwirrung. Zwar hilt er dem oligarchischen Naturrecht die
Idee von Tugend und Bildung entgegen, aber gleichzeitig implementiert er
selbst eine naturalistische Bestimmung, namlich die Naturwiichsigkeit des
Staats (vgl. ebd., I 2, 1253a1). Mit dieser natiirlichen Gegebenheit des Staats
ist aber auch die natiirliche Unterscheidung von Biirgern und Nicht-Biirgern
eingefithrt und damit die Unterscheidung zwischen den Individuen, die frei
sind, weil sie zufillig in eine freie Gesellschaft hineingeboren wurden, und
denjenigen Individuen, die als Anteil der Anteillosen diese freie Gesellschaft
bevolkern. Diese grundsitzliche Differenzierung kann auch durch die Idee
der Tugend nicht eingeholt werden. Und auf diese Weise reproduziert das
tugendhafte Bewusstsein das Phinomen der Zwei-Klassen-Gesellschaft, und
zwar bis hinein in die Moderne.*>

42 »Der demokratische >Geist von Athenc ist mithin zugleich der Geist der Klassengesell-
schaft—und als solcher weht er auch durch die Moderne: Auch sie kennt die Unterschei-
dung zwischen Biirgern und Nicht-Biirgern, Biirger*innen erster und zweiter Klasse.«
(Lessenich 2019, 40f.)

14,02.2026, 09:51:48,

181


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Kritik der ethischen Institution

Hier zeigt sich nun, was Hegel meint, wenn er festhilt, dass folglich auch
die antike Tugend mit dem Weltlauf kimpft, indem sie an einem Bestehen-
den festhilt. Selbst die tugendhafteste Regierung von Aristokraten, genau wie
diejenige der ambitionierten Revolutionire, besteht in nichts weiter als einer
»Leerheit der mit dem Weltlaufe kimpfenden Rednerei« (PhG, 290). Wiirde
jemand fragen, »was ihre Redensarten bedeuten«, wenn sie etwa das Wort
>Freiheit« fiir den Begriff der Freiheit ausgeben, dann wiirde sich sogleich das
Ungeniigen ihrer Idee von Freiheit zeigen; die Worte werden nicht wirklich
begriffen, »sie werden daher als bekannt vorausgesetzt« (ebd.). Und wenn nun je-
mand auf der Frage beharrt, um zum Begriff vorzudringen, dann wiirde die
Leerheit der Rednerei »entweder durch einen neuen Schwall von Redensarten
erfillt oder ihr die Berufung auf das Herz entgegengesetzt, welches innerhalb
sage, was sie bedeuten« (ebd.). So richtet sich Hegel hier zum einen gegen po-
litische Phrasendrescherei als solche und spricht sich zum anderen gegen die-
se Art Phrasendrescherei aus, die der Ablenkung vom wesentlichen ethisch-
politischen Diskurs dient. Wir haben es hier mit einer bekannten Konstel-
lation zu tun: Die institutionalisierte Selbstgeniigsamkeit des tugendhaften
Bewusstseins verbleibt innerhalb der symbolischen Ordnung, die es voraus-
setzen muss, um itberhaupt Giiltigkeit zu beanspruchen.®® Und auch seine
Begriffe — die konkreten Tugenden, die es benennt — lassen sich nur vor die-
sem kontingenten Hintergrund begreifen, jedoch nicht aus sich selbst heraus.

Hegels erneuter Verweis auf die Innerlichkeit enthilt aber noch eine wei-
tere Erkenntnis: Denn so oder so, wenn die Tugend als Agent des Weltlaufs
auftreten will, dann tut sie dies nicht, indem sie sich das abstraktes Prinzip
der Allgemeinheit nur vor-stellt, sondern indem sie erkennt, dass die kon-
kreten titigen Subjekt die wirkliche Allgemeinheit (bildend) bilden. Denn wir
haben bereits auf einer fritheren Stufe festgestellt, dass es das Ganze der
Tatigkeit der Individuen ist, wodurch der Weltlauf iiberhaupt erst verwirk-
licht wird. Einmal mehr also dreht sich das Verhaltnis von Einzelnem und
Allgemeinem um: »Es fillt mit dieser Erfahrung das Mittel, durch Aufopferung
der Individualitit das Gute hervorzubringen, hinweg, denn die Individualitit
ist gerade die Verwirklichung des Ansichseienden [des Weltlaufs; Anm. T.M.]
[...]: die Bewegung der Individualitit ist die Realitit des Allgemeinen.« (PhG,
290.291) Offensichtlich geht es also darum, dass sich die titige Individuali-
tat, die dieses Titigsein als Allgemeines versteht, darin selbst bestimmt. Der
Gedanke der Autonomie bahnt sich an.

43 Vgl. hierzu auch Lacans Kritik am Tugendbegriff in Lacan 2015c, 15-18.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Hiermit ist die Phdnomenologie des Geistes bei dem Begriff von Individua-
litit angekommen, den wir in der kantischen Moralphilosophie vorgefunden
haben und der sich Hegel dann auch als nichstes zuwendet. En passant hat
Hegel dabei die Grenzen und Probleme von Utilitarismus und Tugendethik
aufgezeigt, was er spiter in der Rechtsphilosophie noch einmal pointiert in fol-
gendem Satz zusammenfasst: »Der Grundsatz: bei den Handlungen die Kon-
sequenzen verachten, und der andere: die Handlung aus den Folgen beurtei-
len und sie zum Maf3stabe dessen, was recht und gut sei, zu machen - ist
beides gleich abstrakter Verstand.« (GPhR, § 118) Bei keinem dieser Prinzipi-
en kann die Vernunft verweilen, denn innerhalb jener Paradigmen bleibt sie
notwendigerweise auf ein Jenseits verwiesen, das aus dem Zusammenspiel
von symbolischen und imaginiren Konstellationen das Reale der Sittlichkeit
verdrangt. Und Hegel mahnt bereits in der Vorrede der Phinomenologie, dass
der vorweggenommene Zweck nur das »unlebendige Allgemeine« ist und ei-
ne Berufung auf ihn nichts mit philosophischem Denken zu tun hat (PhG,
13). Wahrend also jene Ethiken ihrerseits hinter der praktischen Philosophie
Kants zuriickbleiben, gilt es nun, die Deontologie von ihrem formalistischen
Charakter zu befreien.

4. Das geistige Wesen und die sittliche Substanz

Mit der Erkenntnis, dass die titige Individualitit, d.h. das Tatig-Sein aller In-
dividuen, die wesentliche Bestimmung des Allgemeinen ist, suspendiert He-
gel jeden (kiinftigen) Versuch, abstrakte Individualitit oder abstrakte Allge-
meinheit zum ethisch-politischen Prinzip zu machen. Ein solcher unzulis-
siger Erklirungsversuch fithrt nur zum starren, fanatischen Festhalten ent-
weder an der individuellen Selbstverwirklichung, die notwendigerweise in
Selbstzerstérung umschlagen muss, oder an der Amalgamierung des abstrak-
ten Allgemeinen, z.B. eines exklusiven Volksbegriffs und der davon abgelei-
teten Rechtsvorstellung, welche beide hinter den Grundsitzen der Franzosi-
schen Revolution, der Erklirung der Menschenrechte und dem Verfassungs-
gedanken zuriickbleiben — ganz zu schweigen vom Vernunftprinzip der Sitt-
lichkeit. Im Gegensatz zu solchen Bestimmungen vermeintlicher Moral und
Sittlichkeit, hat das individuelle Bewusstsein, das sich selbst als allgemeines,
weil titiges Bewusstsein erkannt hat, sein Wesen nicht in einer abstrakten
Verstandesvorstellung, sondern in der Vernunft. Als Subjekt der Vernunft er-
kennt sich das einzelne Ich als allgemeines Ich, insofern es sich als faktisches

14,02.2026, 09:51:48,

183


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Kritik der ethischen Institution

Bewusstsein begreift (wir verstehen die Faktizitit wie in Kapitel I1.2 als impu-
tatio facti). Das Selbstbewusstsein erkennt sich so als »reine Kategorie, die als
Bedingung der Moglichkeit der Verstandeskategorien diesen zugrunde liegt

(vgl. PhG, 178-185). Die seinslogischen Verstandesurteile, in denen nur abs-

trakte inhaltliche Bestimmungen gelten, sind in ihrer Abstraktheit enttarnt

und kénnen unmoglich als absolut oder allgemeingiiltig angesehen werden.

Exkurs X: In diesem Zusammenhang sei auf eine amiisante Bemerkung Hegels
hingewiesen, in der sich dieser Sachverhalt im Konkreten offenbart. So echauf-
fiert er sich in seinem Brief vom 9. Oktober 1814 an H.E.G. Paulus kiinstlich dar-
Uber, dass in den Verhandlungen des Wiener Kongresses ein zu hoher Wert auf
die legalistische Festlegung des Besonderen gelegt wiirde. Worum es dabei kon-
kret geht? Um nicht weniger als »die wichtigsten Dinge, namlich Kleidung —
hatt‘schier gesagt deutscher Damen und Mamsellen—vielmehraber deutscher
Frauen und Jungfern«, iber die »unter anderen Pleni- und Semi-Potentarien
auch unser Herr Gott selbst gesprochen« habe (Hegel 1969b, 42)**. Hier wird al-
so das Besondere als Allgemeines bestimmt (abgesegnet durch das >Allgemei-
ne«schlechthin in persona divina), was (rechts-)philosophisch und logisch unzu-
lassig ist. Und Hegel kommentiert nun ironisch, dass man im »gelobten Lande
des Deutschdumms« nur hoffen kann (»Gott gebe«), nicht auf solche Weise »in

die Partikularitiaten hinaus zerstreut [zu] werden« (Hegel 1969b, 43).

44

Hegel stilisiert die Aussage tiber Gott im Darauffolgenden hoch, indem er eine Analo-
gie zum Bund Gottes mit dem Volk Israel zieht: »Was derselbe [Gott; Anm. T.M.] also
eins[tlmals seinem lieben Volke erzeigte, ihm zu sagen, wo es geele Seide und braune
einnihensolle, solieb haternunauch uns.« (Ebd., 42f) Dabei bleibt aber festzuhalten,
dass sich hinter der vordergriindig humoristischen Geste durchaus ein antijidisches
Element verbirgt, wenn er die Juden etwa als »halsstarrsches Volk« (ebd., 43) bezeich-
net. Es bleibt zu priifen, inwiefern sich hier ein latenter Antijudaismus zeigt. Dabei
wird aber zu beachten sein, dass Hegel hier das konkrete logische Problem der uni-
versalen (gottgewollten) Sanktionierung des Besonderen anprangert und in der Folge
auch auf konkrete biblische Gesetze hinweist, um sein Anliegen zu verdeutlichen. So
stellt sich die Frage, ob das antijidische Element seiner Rede hier paradigmatisch ist
oder sich aus einer Ubertragung/Projektion ableitet. Vor dem philosophischen Hin-
tergrund erscheint die zweite Variante wahrscheinlicher, was den latenten Antijudais-
mus allerdings in keiner Weise entschuldigt. Zu beachten bleibt aber auch, dass Hegel
in den Asthetikvorlesungen betont, dass »das Verhiltnis der Juden in vielen Staatenc
eine angesichts des Begriffs vom Menschen nicht zu rechtfertigende »Kollision« be-
dingt, die auf ein »zur Natur gewordenes Unrecht« zuriickzufiihren ist, weshalb es nur

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

In der Vernunft begreift sich das Ich als die Kategorie (siehe Kapitel I11.1). Was
bei Kant noch als ominéses »>Ich denke« nur vorausgesetzt war, ist nun wirk-
lich erkannt. »Es [das Selbstbewusstsein; Anm. T.M.] hat die reine Kategorie
selbst zu seinem Gegenstande, oder es ist die Kategorie, welche ihrer selbst
bewuflt geworden.« (PhG, 293) In diesem Begriff kulminieren nun Allgemei-
nes und Individuelles, Objektives und Subjektives. Als Selbstbewusstsein ent-
fremdet sich das Ich zwar stets von sich selbst, aber dabei ist es zugleich im-
mer auch bei sich. Im Selbstbewusstsein ist das Ich an-und-fiir-sich, wie Hegel
sagt. Und in diesem An-und-fiir-sich-Sein ist jedes individuelle Selbst zu-
gleich das allgemeine Selbst: Wenn das einzelne Ich »in seinem Bewuf3tsein
als eine Bewegung unterschiedlicher Momente auseinander|tritt]« (ebd.), dann
tritt ihm darin nichts Fremdes gegeniiber — weder eine fremde Welt, in die es
sich zufillig hineingeworfen vorfindet und in der sich sein Schicksal abspult,
noch eine abstrakte Bestimmung seiner selbst, die gegen alle Verinderungen
antritt, um als melancholisches Ich einer imaginiren Identitit verhaftet zu
bleiben. Es hat erkannt, dass es selbst diese Momente bedingt, hervorruft,
tragt — und entsprechend auch durch seine Tatigkeit verschwinden lasst. Die
Momente treten im Ich zwar auseinander, »[alber in allen hilt es die einfache
Einheit des Seins und des Selbst fest, die ihre Gattung ist« (ebd.). Als selbstbe-
wusstes Bewusstsein begreift sich das Individuum als Gattungswesen. Diese Erkennt-
nis bildet das Fundament fir die sittlich bestimmte Intersubjektivitit. In der
Tatsache, dass das Individuum sich als Allgemeines begreift, ist die mutua-
le Anerkennung der Individuen als freie und gleiche Subjekte impliziert (vgl.
Siep 1982, 258; Honneth 2005). Hiermit schlieft Hegel nicht nur an Kants Er-
kenntnis aus der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten an (vgl. GMS, BA 99-101),
sondern liefert die zureichende Pramisse fiir dessen Resultat.

Die Bestimmungen von Einzel- und Gattungswesen fallen folglich beide
in den Begriff des Selbstbewusstseins. Das Bewusstsein, das sich selbst Ge-
genstand ist, ist das freie Bewusstsein, das »allen Gegensatz und alle Bedin-
gungen seines Tuns abgeworfen [hat]; es geht frisch von sich aus, und nicht auf
ein Anderes, sondern auf sich selbst« (PhG, 293). Als verniinftiges Bewusstsein

plausibel ist, dass er besagtes Verhiltnis in einem Atemzug mit»Sklaverei, Leibeigen-
schaft [und] Kastenunterschieden« nennt (A I, 272). (Vgl. hierzu auch den problema-
tischen volkerrechtlichen Gedanken Hegels in GPhR, § 331. Eine Deutung dieser Stelle
mit Blick auf den systematischen Gesamtzusammenhang der Rechtsphilosophie bietet
Schenk 2018, 23, Anm. 64.)

14,02.2026, 09:51:48,

185


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Kritik der ethischen Institution

begreift es sich als erhaben iiber die Antinomien, die die statischen Verstan-
desurteile hervorrufen. Als selbstbewusste Inkarnation der Vernunft ist das
einzelne Ich nicht an abstrakte Reflexionsbestimmungen und Ist-Aussagen
verwiesen, sondern erkennt sich selbst als titiges Selbsterkennen. »Das Tun
hat daher das Ansehen der Bewegung eines Kreises, welcher frei im Leeren
sich in sich selbst bewegt, ungehindert bald sich erweitert, bald verengert
und vollkommen zufrieden nur in und mit sich selbst spielt.« (Ebd.) Das Tun,
in dem sich das Ich als Allgemeines begreift, ist also frei, indem es allein
sich selbst zum Inhalt hat. »[E]s selbst ist Inhalt nur in dieser Bestimmung
der Einfachheit gegen die Bestimmung seines Ubergehens und seiner Bewe-
gung.« (PhG, 293f.) Vor diesem Hintergrund ldsst sich eine zweite Deutung
des Begriffs vom »geistigen Tierreich« formulieren: In dieser Bestimmung
des Ich als sich selbst begreifende reine Kategorie, ist es in dem ihm wesent-
lichen Reich, seiner »urspriingliche[n] bestimmte[n] Natur« (PhG, 294) situ-
iert, nimlich dem Reich der Vernunft. Wie das Tier »in einem Element oder
Biotop sich bewegt und entwickelt, dabei aber sowohl seine Individualitit wie
die Gattung erhilt und zum Ausdruck bringt« (Siep 2000, 162), so wird »[d]ie
Bewegung der Individualitit ... als Realitit des Allgemeinen, als Zweck an sich
selbst erfahren« (Vieweg 2019, 285).

Uber die Analogie zum Tierreich stellt Hegel nun die Verbindung dieser
Stufe des Geistes zur kantischen Moralphilosophie her. In der Phinomenologie
stellt er diesen Ubergang wie folgt dar: Indem sich das Selbstbewusstsein als
stuende Individualitit« (PhG, 295) erkennt, begreift es sich als »ein Wesen,
dessen Sein das Tun des einzelnen Individuums und aller Individuen [..]; das
Wesen, welches das Wesen aller Wesen, das geistige Wesen ist« (PhG, 310). Als
dieses geistige Wesen ist es die Allgemeinheit als »absolutes Sein«, d.h. alle
selbstbewusste bzw. selbstbestimmte Individualitit, was Hegel als »sittliche
Substanz« bezeichnet; diese Substanz ist aber als titige Individualitit zugleich
Subjekt, also »sittliches Bewufltsein« (PhG, 311; vgl. PhG, 325). Dem sittlichen
(Selbst-)Bewusstsein ist es daher moglich, die sittliche Substanz in sich selbst
und als sein Selbst zu erkennen. Mit anderen Worten, a priori wird es dem
Sittengesetz in Form des kategorischen Imperativs gewahr. Es erkennt sich selbst,
sein (geistiges) Wesen, in seinem Pflichtbewusstsein, dessen Doppelstruktur
(»pflichtgemafd und aus Pflicht«) auch Hegel noch einmal hervorhebt:

Die Pflicht soll ich um ihrer selbst willen tun, und es ist meine eigene Objek-
tivitat im wahrhaften Sinne, die ich in der Pflicht vollbringe: indem ich sie
tue, bin ich bei mir selbst und frei. Es ist das Verdienst und der hohe Stand-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

punkt der Kantischen Philosophie im Praktischen gewesen, diese Bedeutung
der Pflicht hervorgehoben zu haben. (GPhR, § 133 2)

Weil das Bewusstsein das apriorische Sittengesetz an sich hat, erklirt sich zu-
nichst, warum sich in jeder menschlichen Gesellschaft dieselben fundamen-
talen, aber dennoch abgeleiteten Gesetze vorfinden, wie z.B. das Tétungs-
und das Ligenverbot. Die »gesunde Vernunfi« fungiert zunichst mehr wie der
gesunde Menschenverstand, der scheinbar unmittelbar weif3, dass z.B. das Lii-
gen als solches etwas Unmoralisches ist, weshalb das Liigenverbot als Gesetz
ebenso unmittelbar gilt (PhG, 312). Hier allerdings ist das Sittengesetz vom Be-
wusstsein noch nicht erkannt. Es hat es nur an sich, aber noch nicht fiir sich.
Wo das Sittengesetz aber erkannt wurde, da zeigt sich, dass diese Annah-
me einer unmittelbaren Giiltigkeit bestimmter Gesetze unzulissig ist (siehe
Kapitel I1.2). Hegel fithrt diese Erkenntnis noch einmal auf seine Weise vor,
indem er das kategorische Liigenverbot bzw. die Pflicht zur Wahrheit priift.
So mag das Wahrheitsgebot zwar absolute Giiltigkeit beanspruchen, der Form
nach aber bleibt es hinter dem kategorischen Imperativ zuriick. Schlieflich
miissten, sofern das Gebot sinnvoll sein soll, auf der Stelle Einschrinkungen
gemacht werden. »Jeder soll die Wahrheit sprechen« — gut und schén, aber nur
machbar, »wenn er die Wahrheit weifS« (PhG, 313). Das Gebot muss also revi-
diert werden und die Klausel itber die individuelle »Kenntnis und Uberzeugung«
involvieren (ebd.). Dass das Gebot anders ausgesprochen wird, als es sinnvoller-
weise gemeint sein kann, zeigt nun aber, dass sich das »allgemein Notwendige, an
sich Geltende, welches der Satz aussprechen wollte, vielmehr in eine vollkom-
mene Zufilligkeit verkehrt [hat]« (ebd.). Mit dieser Feststellung deckt Hegel ein
auf der Ebene des Symbolischen situiertes Problem auf. Das strenge Ge- bzw.
Verbot ist nur dem Schein nach universal gilltig. Sein Wesen hat es im Sitten-
gesetz. Die humanistische Intuition, die nun jenen fundamentalen Gesetzen
eine vermeintliche Evidenz akkreditieren will, zerbrockelt daher angesichts
der Selbstpriifung (bzw. Kritik) der reinen Vernunft. Der Wortlaut des abge-
leiteten kategorischen Verbotes, d.h. seine Form innerhalb der symbolischen
Ordnung, erscheint nur dadurch als absolut, da zugleich ein Wahrheitsga-
rant unterstellt wird. Es miisste nun aber die Vernunft selbst sein, die sich
hier zum Wahrheitsgaranten macht. Das wiirde aber bedeuten, dass das sitt-
liche Bewusstsein sich auf einen letzten Grund festlegen miisste, der mit der
Vernunft identifiziert wiirde, damit — komme was wolle — die kategorische
Giiltigkeit des bestimmten Gesetzes sanktioniert wire. Damit hitte man aber
das Pferd von hinten aufgeziumt und das sittliche Bewusstsein geriete in ei-

14,02.2026, 09:51:48,

187


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Kritik der ethischen Institution

nen Selbstwiderspruch, denn als verniinftiges Bewusstsein hat es schliellich
das Sittengesetz an sich, nicht aber ein bestimmtes Gesetz.

Der Gedanke, dass bestimmten Gesetzen kategorische Geltung zukom-
men konne, bleibt angesichts der sich im geistigen Wesen selbst begreifenden
Vernunft etwas Illusorisches. Er bleibt dem Imaginiren verpflichtet, indem
er unterstellt, dass die Dialektik der praktischen Vernunft um einen positiven
inhaltlichen Kern zirkuliert. Wir haben gesehen, dass Kant diese Problema-
tik sehr wohl gespiirt hat und mit dem kategorischen Imperativ das geistige
Werkzeug liefert, um einer Subversion des Sittengesetzes im Prinzip entge-
genzuwirken. Das geistige Wesen muss namlich verniinftigerweise (an-)er-
kennen, dass es pflichtgemif? aus Pflicht handeln muss. Diese Kapazitit der
praktischen Vernunft bezeichnet Hegel passend als die »gesetzpriifende Ver-
nunft« (vgl. PhG, 316-323). Sie nimmt sich nun jedes Gesetz des geltenden
Rechts vor und priift es auf seine universale Giiltigkeit hin. Natirlich hilt kein
bestimmtes Gesetz dieser Priifung stand, denn universale Giiltigkeit kann nur
das Sittengesetz als solches beanspruchen, nicht aber ein aus ihm abgeleite-
tes, kontingentes und demnach relatives Gesetz. Indem die gesetzpriifende
Vernunft sich ans Geschift macht, droht sie, das Ganze des geltenden Rechts
infrage zu stellen. In diesem Sinne inhiriert ihr ein revolutionirer Geist. Thr
Vorgehen ist aber nicht willkiirlich und die von ihr angebotene Alternative
ist zweifellos verniinftig, schliefilich setzt sie an die Stelle der bestimmten
Gesetze das durch die Vernunft selbst sanktionierte Sittengesetz. Allerdings
ist damit herzlich wenig gewonnen, denn als »gesetzgebende Vernunft« (vgl.
PhG, 311-316) ist es ihr nicht méglich, bestimmte Gesetze zu formulieren, ohne
sich in Widerspriiche zu verstricken (siehe Kapitel I.2). »Oder solche Gesetze
bleiben nur beim Sollen stehen, haben aber keine Wirklichkeit; sie sind nicht
Gesetze, sondern nur Gebote.« (PhG, 315) Was die gesetzgebende Vernunft aus-
spricht, hat letztlich nur formale Giiltigkeit. Dieser Sachverhalt markiert, laut
Hegel, die grofie Schwiche der kantischen Ethik. Ethik und Sittlichkeit be-
stehen hier, wie wir gesehen haben, als getrennte Sphiren nebeneinander —
und ihre Verséhnung bleibt aufgeschoben.

Vor diesem Hintergrund verwundert es nicht, dass Hegel eine fundamen-
tale Kritik der kantischen Trennung von Legalitit und Moralitit vornimmt
(vgl. Ritter 2003d, bes. 288). Da es Kant nicht gelingt, den Uberschuss, den
das Sittengesetz produziert, zu denken und in seine Rechtsvorstellung zu in-
tegrieren, verbleibt er bei einer Trennung von Moral und Recht. Diese Tren-
nung bedingt aber folgendes Problem: Als verniinftiges Subjekt bin ich einer-
seits dem geltenden Recht (a posteriori) unterworfen, andererseits aber un-

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

terwerfe ich mich selbst dem apriorischen Sittengesetz. Insofern beide Sphi-
ren als getrennt vorgestellt bzw. auf abstrakter Verstandesebene festgehalten
werden, ist es mir zwar mdglich, mich angesichts eines prekiren Rechtsurteils
innerlich von diesem Urteil zu distanzieren, es sogar zu missbilligen und da-
durch das erhabene Gefithl der Moralitit zu verspiiren, in dem ich Achtung
vor mir selbst als Vernunftwesen erlange; allerdings ist es mir nicht erlaubt zu
intervenieren und dem sittlichen Unrecht entgegenzutreten.*> Indem Kant
auf dieser Trennung beharrt, bewegt sich sein Denken noch innerhalb der
Schranken des geistigen Tierreichs. Als Vernunftwesen, das sich selbst mit
dem Anspruch des Sittengesetzes konfrontieren kann, ist der Mensch in dem
ihm wesentlichen Reich der Vernunft situiert. Was er darin begreift ist aber
nur etwas Innerliches, Subjektives, dem die Objektivitit im Sinne der Wirk-
lichkeit (Hegels objektiver Geist) abgeht. Seine Gedanken sind zwar verniinf-
tig und auch ethisch, aber eben noch nicht ethisch-politisch bzw. sittlich. Eine
Ubereistimmung vom subjektiven Sittengesetz und objektiven Gesetz ist un-
ter diesen Umstidnden hdchstens zufilligerweise gegeben. Als geistiges Wesen
hat das menschliche Subjekt aber den Anspruch, dass die innere Sittlichkeit
auch eine dufiere Sittlichkeit werde. Dazu muss es titig werden. Der gute Wille
Kants muss zum freien Willen Hegels avancieren. Erst wo sich das Bewusstsein
wirklich als freier Wille begreift, weif3 es, dass jede »Bestimmtheit«, d.h. auch
die des einzelnen Gesetzes, »als die seinige und ideelle, als eine blofse Maglich-
keit, durch die es nicht gebunden ist, sondern in der es nur ist, weil es sich in
derselben setzt«, zu verstehen ist (GPhR, § 7). Erst im Bewusstsein vom Rea-
len der Willensfreiheit wird der Mensch wirklich zum autonomen Subjekt. In
seiner Rechtsphilosophie spricht Hegel daher zunichst auch nicht vom Subjekt,
sondern von der Person. Erst die Moralitit »bestimmt die Person zum Subjekte«
(GPhR, § 105). Als solches erkennt der Mensch, dass er gerade nicht aufgrund
seiner Akzeptanz oder Negation bestimmter Gesetze autonom ist, sondern
deshalb wesentlich frei ist, weil er sich selbst als allgemeines Subjekt, als geis-
tiges Wesen bestimmt. Er hat den Begriff der Freiheit an sich, dieser gehért
zu seinem Wesen, weil er ein Vernunftwesen ist — und die Freiheit ihrerseits

45  Genauan dieser Stelle erkennt Odo Marquard einen zentralen Aspekt des hegelschen
Denkens. Laut Marquard hilt Hegel dem formalen Sollen nimlich nicht die »blofie ge-
gebene Wirklichkeit« entgegen, stattdessen weist er auf die Moglichkeit der bewuss-
ten»Weigerung, das Gegebene als Instanz zu akzeptieren«, hin (Marquard 1964, 109f.).

14,02.2026, 09:51:48,

189


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Kritik der ethischen Institution

ist, wie wir seit Kant wissen, ein Vernunf"tbegriﬁ'.46 Durch diese Erkenntnis
wird er handlungsfihig, da er nun nicht mehr im erhabenen Staunen iiber
die innere Freiheit oder im ablehnenden Entsetzen iiber bestimmte Gesetze
verweilen muss, sondern erkennt, dass er sich das, was er sowohl innerlich als
auch duferlich jeweils vorfindet, zu eigen machen kann. Sowohl Sittengesetz
als auch geltendes Recht entstammen ihm selbst — genauer gesagt, das Sit-
tengesetz weif3 von sich nur vermittels der individuellen Subjektivitit, wih-
rend es die bestimmten Gesetze nur deshalb gibt, weil menschliche Subjekte
sie erlassen oder gelten lassen. Beide miissen sozusagen durch das Subjekt
hindurch. Das Subjekt nimmt sich dabei aber regelrecht selbst in Besitz.*’
Es nimmt das, was eben noch als heteronomes Element, als sein Schicksal
empfunden wurde, jetzt selbst in die Hand. Es hat das Sittengesetz und die
Freiheit nicht einfach an sich, sondern auch fiir sich.

Das Subjekt also, das erkannt hat, dass sein guter Wille auch ein freier
Wille ist, kann zur Tat schreiten und in der Tat das, was zuvor allein als sub-
jektiver guter Wille bestimmt war, der sich am innerlichen Sollen ausrichtet,
auch verwirklichen und objektiv geltend machen. Nach allem Gesagten ver-
steht es sich dabei von selbst, dass es nur dann der freie Wille ist, der sich
hier verwirklicht, wenn das Subjekt dabei das Sittengesetz verwirklicht. Die
Verwirklichung eines nur subjektiven, pathologischen Interesses witrde dem
Begrift der Freiheit zuwiderlaufen. »Was das Subjekt ist, ist die Reihe seiner
Handlungen. Sind diese eine Reihe wertloser Produktionen, so ist die Subjek-
tivitit des Wollens ebenso eine wertlose; ist dagegen die Reihe seiner Taten
substantieller Natur, so ist es auch der innere Wille des Individuums.« (GPhR,
$ 124)

Hiermit hat Hegel das Versiumnis Kants aufgezeigt. »Daf} das Gesetz-
geben und Gesetzpriifen sich als nichtig erwies, hat diese Bedeutung, daf
beides, einzeln und isoliert genommen, nur haltungslose Momente des sittli-
chen Bewuf3tseins sind [...].« (PhG, 319) Es gilt also, die beiden Momente der
praktischen Vernunft, die bei Kant noch getrennt bleiben, miteinander zu
vereinbaren. Im ersten Hauptabschnitt des Geist-Kapitels der Phanomenologie
macht sich Hegel daher daran, die kantische Trennung von Moralitit/Ethik
und Legalitit/Politik zu veranschaulichen und ihre drastischen Konsequenzen

46  »DieFreiheit reprasentiertdie einzige Bestimmung des Geistes, in ihrsind alle weiteren
Bestimmungen enthalten und zusammen-geschlossen.« (Vieweg 2012, 55f.)

47  Vgl. Hegels Gebrauch der Begriffe Besitz und Eigentum in Enz., §§ 488-492. Siehe auch
Exkurs XIV.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

aufzuzeigen (vgl. PhG, 328-342). Dazu dient ihm Sophokles‘ Tragodie Antigo-
ne. Anhand des Dramas um Antigone, die Tochter-Schwester des berithmten
Kénig Odipus, und Kreon, den Kénig von Theben, erliutert Hegel die Struk-
tur besagter Trennung. In Gestalt von Antigone und Kreon begegnen sich die
zwei Prinzipen Ethik und Politik, Moral und Gesetz, Subjektivitit und Ob-
jektivitit als voneinander getrennte Formen, die beide fiir sich den exklusiven
Anspruch auf Rechtmaifligkeit erheben. Zerworfen haben sich beide Figuren
iber die Frage, was mit dem Leichnam des Polyneikes, dem Bruder Antigo-
nes, geschehen soll, nachdem dieser in der Schlacht (gegen die eigene Stadt)
gefallen ist. In seinem Amt als K6nig von Theben und Vertreter des Gesetzes
der Polis verbietet Kreon dessen Bestattung, wihrend Antigone als Schwester
des Gefallenen auf dem Gesetz des Hades beharrt, das Polyneikes angemessene
Bestattung verordnet, so dass er in die Unterwelt fahren kann. Mit Hegels
Worten, in Antigone und Kreon begegnen sich das »menschliche und géttli-
che Gesetz« (vgl. PhG, 328-342) als unvereinbare Prinzipien.

Der Gegensatz vom gottlichen und menschlichen Gesetz dufert sich da-
bei in einem Gewissenskonflikt beider Parteien, der seinen Grund in dem
hat, was Hegel in der Rechtsphilosophie als die »unmittelbare Substantialitit des
Geistes« (GPhR, § 158) bezeichnet. Diese Substantialitit bezeichnet konkret
die Familie, indem sich diese als das fundamentale Moment des sittlichen Le-
bens des Geistes erweist. Anhand des antiken Dramas macht sich Hegel nun
daran, diesen grundlegenden Begriff zu entwickeln:

Die familidre Beziehung zwischen Antigone und Kreon fungiert als Epi-
zentrum ihres tragischen Konflikts. Das Gesetz Kreons bringt seine Nichte
Antigone in eine prekire Situation. Denn da sie den Vorsatz hat, es zu bre-
chen, setzt sie nicht nur die Verbindlichkeit des geltenden Rechts (und da-
mit die Autoritit des Gesetzgebers bzw. der symbolischen Schliisselfigur der
fundamentalen Referenz) aufs Spiel, sondern auch das familiire Verhiltnis
zum Onkel (das im Patriarchat ebenso gut auch das Verhiltnis zum Vater
sein konnte — Stichwort Avunkulat). Auf der anderen Seite ist Kreon keinen
Deut besser. Durch das bestimmte menschliche Gesetz, macht er es Antigo-
ne unmoglich, dem allgemeinen géttlichen Gesetz entsprechend zu handeln,
das sie zur Treue gegeniiber ihrer Familie, in diesem Fall gegeniiber ihrem
Onkel und ihrem Bruder, verpflichtet, ohne sich dabei an der Familie und
damit der sittlichen Substanz zu verschulden. Anders gesagt, indem Kreon
das bestimmte Gesetz iiber das allgemeine Gesetz erhebt, torpediert er die
Maoglichkeit einer sittlichen Gemeinschaft an ihrer Basis, da ausnahmslos je-
de Gemeinschaft die Familie zur Voraussetzung hat. Denn selbst wenn man

14,02.2026, 09:51:48,

191


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Kritik der ethischen Institution

von der »Beziehung der Empfindung« oder dem »Verhiltnis der Liebe« ab-
sieht (PhG, 331), steht die Familie als »natiirliches sittliches Gemeinwesen, »als
der bewufStlose, noch innere Begrift [..], als das Element der Wirklichkeit des
Volks dem Volke selbst [gegeniiber]« (PhG, 330).48 Bereits auf dieser bewusst-
losen Ebene zeigt sich, dass das menschliche Leben unbedingt — an sich - als
sittliches bestimmt sein muss, und zwar noch bevor es sich selbst als eine be-
sondere (z.B. religiése oder nationale) Gemeinschaft bestimmt. Dies wird —
vereinfacht gesprochen — besonders deutlich, wenn man sich der unbeding-
ten Angewiesenheit des Menschen gerade am Anfang und am Ende seines Le-
bens inne wird.*> »Denn der einzelne Mensch steht in der Abhingigkeit von
duferen Einwirkungen [...], welche er vorfindet und sich ihnen, mag er sie als
sein eigenes Interesse haben oder nicht, beugen muf.« (A I, 197f.) Ohne die
unbedingte familiire »Liebe [...], das heif3t die Sittlichkeit in Form des Natiir-
lichen« (GPhR, § 158 Z), ist eine Gemeinschaft unvorstellbar. Die Familie bildet
so das Kernelement, die Bedingung der Méglichkeit jeder sittlichen Gemein-
schaft.>° Die Familie sorgt dafiir, dass der kleine (oder der alte) Mensch, der
Freiheit und Selbstbestimmung an sich, aber noch nicht (bzw. nicht mehr, z.B.
im Fall der Demenz, einer Behinderung o.4.) fiir sich hat, nicht von der »be-
wufdtlose[n] Begierde« der Allgemeinheit verschlungen wird, und zwar indem
sie ihn anerkennt; »sie macht ihn hierdurch zum Genossen eines Gemeinwe-
sens« (PhG, 333).

Als iiberdeterminierte, tragische Figuren steuern Antigone und Kreon nun
allerdings notwendigerweise auf die Katastrophe zu.”* Kreon wird nicht von
seiner Position abweichen und auf der absoluten Giiltigkeit des menschlichen
Gesetzes beharren. Antigone, die dieses Gesetz bricht, wird auf Kreons Be-
fehl hin eingemauert und somit lebendig begraben. Mit ihr wird allerdings
auch das gottliche Gesetz der Familie zu Grabe getragen, was sich dann in
drei Selbstmorden manifestiert, die aufgrund von Kreons Rigorismus veriibt

48  Vgl. auch die Verarbeitung dieses hegelschen Gedankens in Marx/Engels 1969b, 29f.

49  So optiert z.B. auch der Mediziner und Ethiker Giovanni Maio fiir eine »Kultur der An-
gewiesenheit« (vgl. Maio 2012, 369-371). Siehe auch Exkurs VII.

50 Vgl auch die Platzierung des Familienbegriffs zu Beginn der jeweiligen Kapitel zur
Sittlichkeit in Enz., §§ 518-522 und GPhR, §§ 158-181.

51 Das tragische Element ist dabei natiirlich narrativ-fiktionalen Ursprungs und weist
daher auf den Charakter der antik-griechischen Religion hin, die Hegel als geistige
»Kunstreligion« (vgl. PhG, 529-544) bzw. als »Religion der Schénheit« (vgl. VPhR 11, 96-
184) charakterisiert.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

werden und sich wie eine Kettenreaktion ereignen. Zunichst nimmt sich An-
tigone selbst das Leben, darauthin Haimon, ihr Verlobter, und schlief3lich Eu-
rydike. Mit Antigone verliert Kreon zunichst seine Nichte, mit Haimon, ver-
liert er seinen Sohn und mit Eurydike schlussendlich seine Ehefrau. Bei dem
Versuch, die (bestimmte, strukturierte, bewusste) Integritit der bestimmten
Gemeinschaft zu retten, zerstért er ihre (unbestimmte, unstrukturierte, un-
bewusste) Substanz.

In diesem Versagen und Verlust Kreons zeigt sich die selbstzerstoreri-
sche Tendenz der Institution, die natiirlich auch hier die Struktur des Patri-
archats hat. Wo das paternalistische Gesetz absolute Geltung beansprucht,
frisst Kronos seine Kinder nicht allein aus Furcht davor, dass sie ihn stiir-
zen konnten, sondern er frisst sie zudem >mit Recht«. Die fundamentale Un-
gleichheit, die dem patriarchalen System inhdiriert, vermittelt sich in seiner
strukturellen Selbstgeniigsamkeit, die sich von den menschlichen Subjekten
und damit von der Subjektivitit als Komplement der Substanzialitit unab-
hingig macht. Die Vaterfunktion manifestiert sich darin, dass der Vater zum
absoluten Herrscher erklart wird, wihrend alle anderen notwendigerweise
ein Dasein als Knecht fristen — ggf. mit graduellen Abstufungen. Im berithm-
ten Kapitel der Phianomenologie itber »Herrschaft und Knechtschaft« (vgl. PhG,
145-155) zeigt Hegel nun aber, dass diese absolute Bestimmung imaginir ist
und sich realiter als unhaltbar erweist: Ein Herr, der Herr sein will, miiss-
te namlich vom Knecht verlangen, dass er ihn als Herrn anerkennt. Dies ist
aber aus unterschiedlichen Griinden nicht méglich: Einerseits nimlich hat
der Herr den Knecht gerade dadurch degradiert, da er sich selbst zum Herrn
macht und somit dem Knecht das selbststindige und freie Urteilsvermogen
in der Sache aberkennt, da ein solches ja dem Herrn vorbehalten bleibt. Wer
aber per definitionem nicht freiwillig und selbstbestimmt entscheiden kann,
wen er als Herrn anerkennt, dessen Urteil ist letztlich ohne Wert und bedeu-
tungslos. Der Herr fordert vom Knecht also etwas, das dieser gar nicht leisten
kann. Wiirde der Herr dem Knecht nun aber das freie Urteilsvermégen und
die Selbstbestimmung zusprechen, dann kénnte dieser vielleicht sogar tat-
sachlich zu dem Entschluss kommen, jenen anzuerkennen, allerdings kénn-
te er auch ebenso gut jeden anderen zu seinem Herrn wihlen oder gleich
(verniinftigerweise) sein eigener Herr werden. Die Herrschaft kann also lo-
gischerweise keine Exklusivitit beanspruchen, ohne sich selbst aufzuheben.
Herr und Knecht sind keine absoluten Begriffe, sondern nur innerhalb einer
sinnanalytischen Dialektik zu begreifen. Ein substanzieller Dualismus bleibt
somit ausgeschlossen.

14,02.2026, 09:51:48,

193


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Kritik der ethischen Institution

Die Aporie von Herrschaft und Knechtschaft hat Hegel im Hinterkopf,
wenn er nun mithilfe einer bemerkenswerten dialektischen Aufschliisselung
der Familienverhiltnisse die Logik des Patriarchats aushebelt. Zunichst
identifiziert er dazu drei familiale Relationstypen: Erstens das Verhiltnis
von Mann und Frau, zweitens das von Eltern und Kind und drittens das
Geschwisterverhiltnis (vgl. PhG, 336). In seiner Darstellung der Geschlech-
terrollen bleibt Hegel dabei allerdings der veralteten europidischen Tradition
verhaftet (vgl. Mills 1998). Fiir eine moderne und geschlechtergerechte Lesart
— die wir hier im Ansatz erproben — wollen wir auf eine strukturale Deutung
zuriickzugreifen.>?

Wenn sich Hegel an diesem Punkt der Phinomenologie den grundlegenden
familialen Relationstypen widmet, dann tut er dies in dem Bewusstsein, dass
diese sich hier noch auf der Stufe der antiken Sittlichkeit befinden. Entspre-
chend zeigt sich im Verhiltnis zwischen Mann und Frau bereits ein irredu-
zibler qualitativer Unterschied, der innerhalb des (antik-patriarchalen) Sys-
tems nicht eingeholt werden kann. Der Mann bleibt der Frau iibergeordnet
und auch die Ehe ist keine Vereinigung gleichberechtigter Subjekte. Die Frau
mag zwar das Haus (0(KOG) verwalten, aber die Welt (KOOPOG) und ihren
Lauf bestimmt der Mann. Analog zu diesem Verhiltnis ist auch die Eltern-
Kind-Relation bestimmt. »Diese beiden Verhaltnisse bleiben innerhalb des
Ubergehens und der Ungleichheit der Seiten stehen, die an sie verteilt sind.«
(PhG, 336) Allein anhand dieser Analogie lisst sich leicht erkennen, dass ein
patriarchales System aufgrund der Fixierung auf die Vaterfunktion eine in-
hirente Ungleichheit zwischen der tonangebenden regierenden Klasse und
der horigen unterworfenen Klasse einfithrt und erhilt. Tatsichlich aber wird
diese Funktionslogik durch das Geschwisterverhaltnis konterkariert. Die Kin-
der, die aus dem Elternverhiltnis hervorgehen, finden sich im Geschwister-
verhiltnis wieder, in dem sie sich auf Augenhéhe begegnen. Ihre Relation
hebt die patriarchale Ungleichheit auf. In ihr ist das verschobene Verhiltnis

52 ImZusammenhang mit der hier problematisierten Logik der patriarchalen Institution
genlgt die folgende vereinfachte strukturale Deutung. Inhaltlich entfernt sich diese
jedoch weit vom Referenztext, was allerdings auch mit dem Verweis darauf zu recht-
fertigen ist, dass Hegels Darstellung in diesem Kapitel der Phidnomenologie im Wesent-
lichen unvereinbar ist mit der Explikation der entsprechenden Begriffen (Familie, Ehe,
Mann, Frau) in seiner spateren Rechtsphilosophie. SchliefSlich darf nicht aufRer Acht ge-
lassen werden, dass Hegel an dieser Stelle der Phdnomenologie eine frithe Stufe der
Sittlichkeit und des Familienbegriffs beschreibt, wahrend er in der Rechtsphilosophie
den Familienbegriff unter dem Aspekt des aufgeklarten und freien Willens entfaltet.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

»in seine Ruhe und Gleichgewicht gekommenc (ebd.). Ein qualitativer Unter-
schied zwischen Bruder und Schwester konnte nur wieder durch einen pa-
triarchallogischen Gewaltakt eingefiithrt werden, durch den die reale Egalitit
durch eine symbolische Ungleichheit ersetzt wiirde.>> Dass Hegel an dieser Stel-
le dennoch zwischen Bruder und Schwester unterscheidet, ist der besagen
Explikation der sittlichen Stufe, aber auch der Vorlage geschuldet, die ihn
dazu zwingt, Antigones unbedingte Verpflichtung als Schwester gegeniiber
ihrem Bruder im Sinne der schicksalhaften Tragédie des griechischen Dra-
mas zu verdeutlichen. Nichtsdestotrotz zeigt sich im Geschwisterverhaltnis
der Bruch mit der patriarchalen Logik. Der Geschwisterbegriff enthilt die
fundamentale Bestimmung der wechselseitigen Anerkennung im Sinne der
Gleichheit. Nicht umsonst wurde die Briiderlichkeit zum revolutioniren Leit-
begrift. Die Logik aber gebietet, dass der Kampfbegrift der Briiderlichkeit frei
sein muss von patriarchalen Vorurteilen. Innerhalb der symbolischen Ord-
nung patriarchaler Provenienz bleibt der Begriff unausweichlich vorbelastet.
Aus diesem Grund ist es sinnthematisch betrachtet nur logisch, den Begriff
der Briiderlichkeit durch den Begriff der Geschwisterlichkeit zu substituieren.>*
Der Begriff der Geschwisterlichkeit ist nimlich struktureller Natur, indem er

53  Hegel beklagt diese Art der strukturellen Gewalt z.B. mit Blick auf das romische
Erbrecht. Das durch die patriarchale Logik sich auszeichnende Recht verdeutlicht die
fundamentale Unsittlichkeit, die sich bis in unsere Zeit fortsetzt, denn »das Festhalten
daran macht das Schwierige und Fehlerhafte in unserem Erbrecht aus« (GPhR, § 180
Z). Am Erbrecht zeigt sich auch die Kontingenz des Patriarchalismus. Die Frau wird zur
Dienerin und dem »Gebrauch des Mannes« preisgegeben, »wenn er tot ist, ist ihr Nut-
zen, ihre Stellung verloren« (GPhR, Notiz zu § 180). Hier nun zeigt sich das Erbrecht
als — gelinde gesagt — »diirftig«, da das Schicksal der Frau nun »von der Gnade ihrer
S6hne ab[hdngt]« (ebd.). »Schwestern« und »Witwen« werden dem »harte[n], unsittli-
che[n] Schicksal preisgegeben«und da die zu Vatern gewordenen S6hne dieses Schick-
sal weitervererben, bleibt die »fortdauernde Unmiindigkeit« bestehen und wird »von
Geschlecht zu Geschlecht« weitergetragen (ebd.). Indem das Testament auf der Ebene
des Vertrags zwischen Einzelpersonen verbleibt, gelangt ein Moment der Willkiirlich-
keitin das allgemeine Recht. »Mit dem Testamente ist iiberhaupt etwas Widriges und
Unangenehmes verbunden, denn ich erklare in demselben, wer die seien, denen ich
geneigt bin. Die Zuneigungist aber willkirlich [..].« (GPhR, §180 Z) Im Patriarchat wird
diese Willkir systemisch impliziert und strukturell ilberdeterminiert.

54  Innerhalb einer patriarchal strukturierten Ordnung steht Briderlichkeit auch immer
fiir die Institution. Schwesterlichkeit dahingegen steht fiir Revolution (vgl. Daly 1985,
59f.). Als dialektische Versohnung beider Terme steht die Geschwisterlichkeit fir die
substanzielle Sittlichkeit, die sich subjektiv—anerkennend — vermittelt.

14,02.2026, 09:51:48,

195


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Kritik der ethischen Institution

die wechselseitige Anerkennung aller Subjekte als freie und gleiche Menschen
bezeichnet. Als Strukturbegrift bezieht sich die Geschwisterlichkeit daher auf
die Menschheitsfamilie als Ganze. Nicht zuletzt spricht auch Hegel in diesem
Zusammenhang von der »Erweiterung der Familie« (GPhR, § 181) und von der
»allgemeinen Familie« (GPhR, § 239) als »zweite Familie« (Hegel 2009, 197). Es ist
eine Tatsache, dass jeder Mensch ein Menschenkind ist.

Es ist hier folglich méglich, mit Hegel iiber Hegel hinaus zu gehen. Auch
sein Eheverstindnis in der Rechtsphilosophie gibt hierzu Anlass. Dort nimlich
stellt er fest, dass die Ehe nicht linger im naturrechtlichen Sinne verstan-
den werden darf (dies richtet sich gegen naturalistische Interpretationen,
die biologizistischen und essenzialistischen Deutungen des Geschlechtsbe-
griffs zugrunde liegen und die Ehe auf die Funktion der Arterhaltung redu-
zieren); auch darf sie nicht als schlichter »biirgerlicher Kontrakt« gedeutet
werden (GPhR, § 161 Z) (dies richtet sich gegen Kant, der die Ehe als einen
Vertrag zwischen zwei Individuen iiber den »wechselseitigen Gebrauch ihrer
Geschlechtseigentiimlichkeiten« [MS 1, § 27] zum Zwecke der Fortpflanzung
versteht); und schliefSlich darf sie auch nicht rein auf die Liebe und die »Emp-
findung« zuriickgefithrt werden, da das Ehegelobnis nicht zuletzt auch die
gelegentliche Suspension individueller Launen zugunsten des Gemeinsamen
erfordert (GPhR, § 161 Z). Die moderne Ehe kann ihren »Ausgangspunkt« da-
her nur haben in der »freie[n] Einwilligung der Personen, und zwar dazu,
e i n e Person auszumachen, ihre natiirliche und einzelne Personlichkeit in jener
Einheit aufzugeben, welche nach dieser Riicksicht eine Selbstbeschrankung,
aber eben, indem sie in ihr ihr substantielles Selbstbewuf3tsein gewinnen,
ihre Befreiung ist« (GPhR, § 162).°> Damit ist aber nicht gesagt, dass das sitt-
liche Bewusstsein jede zufillige, d.h. >pathologische« Neigung bei der Wahl
der Ehepartnerin bzw. des Ehepartners suspendieren muss. Im Gegenteil!
Fir Hegel ist klar, dass das vermeintliche pathologische Interesse erst da-
durch zur Gefahr wird, wenn man ihm eine wesentliche Giiltigkeit als patho-
logisches Element zuerkennt. Das wiirde nimlich bedeuten, einem eigentlich
kontingenten Element eine allgemeine Giiltigkeit (ndmlich wesentlich patho-
logisch zu sein) zuzusprechen. Mit Hegel muss man also sagen, dass das kon-
tingente Element eben als solches, als dieses kontingente Phinomen anerkannt

55  Vor dem Hintergrund seiner eigenen Argumentation bleibt die von Hegel selbst teil-
weise noch in der Rechtsphilosophie vorgenommene Zuteilung der Geschlechterrollen
(vgl. GPhR, bes. §166) unhaltbar und muss entsprechend revidiert werden (vgl. Vieweg
2019, 502, Anm. 144; Vieweg 2012, 251-267).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

werden muss, so dass es nicht zu einer vernunftlosen Uberschitzung des-
selben kommt, wodurch das, was eigentlich zufillig ist, als wesentlich ver-
standen wiirde. Das pathologische Interesse darf nicht einfach aufgehoben (negiert)
werden; auch darf es nicht als Allgemeingiiltiges aufgehoben (konserviert) werden; es
muss dialektisch aufgehoben werden. »Der gegensatzlose Verzicht auf das Kon-
tingente ist dem sittlichen Bewufitsein als unbedingte Aufgabe zugemutet.«
(Henrich 1971d, 176)°¢ Verzicht bedeutet aber in diesem Zusammenhang die
»Freigabe des Zufilligen als eine sittliche Leistung« (ebd., 174). Praktisch lisst
sich dies anhand der freiheitlichen Idee von der Ehe veranschaulichen: »So ist
es z.B. das Wesen der Ehe, sich die Freiheit von der Zufilligkeit der Neigung
zu versprechen. Mit diesem Versprechen tritt sie in ihre eigene Notwendig-
keit ein, in der sie aber ohne Entgegensetzung gegen Neigung lebt.« (Ebd.,
173) Erneut bestitigt sich so die Familie als sittliche Substanz, denn in ihr
verwirklicht sich der freie Wille in dem Sinne, dass zwei gleichberechtigte
Subjekte sich im freiheitlichen Prozedere freiwillig selbst beschrinken, um
ein Subjekt der Zwei zu bilden, bei dem es sich um eines der Kernelemente der
sittlichen Gemeinschaft, genauer gesagt der »biirgerlichen Gesellschaft« (vgl.
GPhR, §§ 182-256), handelt. In diesem Sinne veranschaulicht die Ehe nichts
Geringeres als das »ethischel...] Prinzip Hegels« (Henrich 1971d, bes. 173-180,
hier 173).

Exkurs XI: Man muss fragen: Setzt diese Erkenntnis notwendigerweise den Ehe-
begriff voraus? Fiir das 21. Jahrhundert muss die»Institution<der Ehe, wie sie He-
gel hier beschreibt, offensichtlich ebenfalls einer Revision unterzogen werden.
Aberauch hierzu liefert Hegel selbst das Werkzeug: Da die Ehe substanziell auf
derInnigkeitund derfreien Willensentscheidung beruht, lasstsie sich sehrwohl
als Strukturelement denken, das jenseits der inhaltlichen und institutionellen
Bestimmung (durch den Staat bzw. seine Reprasentant*innen, die Standesbe-
amt*innen, aufdereinen Seite bzw. die Kirche und ihre Reprasentant*innen, die
Pastor*innen, auf der anderen) denkbar ist. Hier lieRRe sich z.B. Hegels —ausge-
sprochen aktuell klingender — Begriff von der »neuen Familie« zur Anwendung
bringen, »welche ein fiir sich Selbststindiges gegen die Stimme oder Hauser ist,
von denen sie ausgegangen ist« (GPhR, §172).

56  Dementsprechend muss auch die Vorstellung, der Idealismus wiirde jegliche Form von
Kontingenz in metaphysischer Notwendigkeit auflosen, revidiert werden. Gerade der
Idealismus Hegels leugnet das Kontingente nicht, sondern inkludiert es (vgl. ebd., 177).

14,02.2026, 09:51:48,

197


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Kritik der ethischen Institution

Dementsprechend muss auch das Eltern-Kind-Verhiltnis neu bestimmt wer-
den. »In den Kindern wird die Einheit der Ehe, welche als substantiell nur
Innigkeit und Gesinnung, als existierend aber in den beiden Subjekten geson-
dert ist, als Einheit selbst eine fiir sich seiende Existenz und Gegenstand, den sie als
ihre Liebe, als ihr substantielles Dasein, lieben.« (GPhR, § 173) In den Kindern
wird real, was in der freiheitlichen Ehe, und zwar in Form der gemeinsamen
Entscheidung, einen symbolischen Raum der wechselseitigen Anerkennung,
Freiheit und Gleichheit erschlossen hat. Aus dem Symbolischen geht so wie-
der das Reale hervor.>’

Das Kind gilt daher als an sich freies und gleichwertiges Geschopf, »und
das Leben ist das unmittelbare Dasein nur dieser Freiheit, sie gehoren daher
weder anderen noch den Eltern als Sachen an« (GPhR, § 175). Daraus folgt
konsequenterweise, dass die Kinder ein irreduzibles Recht auf Subsistenz und
Erziehung zur Miindigkeit haben (vgl. Vieweg 2019, 502£)%8, so dass es ih-
nen ermoglicht wird, diese Freiheit fiir sich zu erlangen, um fihig zu ein, als
freie Biirger*innen die sittliche Gemeinschaft aktiv mitzubestimmen.>® He-
gel beklagt in diesem Zusammenhang das »Sklavenverhaltnis der rémischen
Kinder« als eine der die »Gesetzgebung befleckendsten Institutionen« (GPhR,
$ 175). Dieser Hinweis ist von hoher Tragweite, denn hierbei wird deutlich,
dass die Rechte der Kinder und die realen bzw. realpolitischen Umstinde der
Kindheit ein entscheidender Indikator dafiir sind, ob ein System (oder eine
Gemeinschaft) als sittlich zu klassifizieren ist. Ein System wie das des globa-
len Finanzkapitalismus, das viele Kinder auf der einen Seite des Globus zur
Kinderarbeit zwingt, wihrend es auf seiner anderen Seite die Jugendarmut
als Normalzustand akzeptiert, ein System, das tagtiglich hunderttausende
Kinder trotz Uberproduktion verhungern lisst und dessen lukrative Kriegs-
dkonomie den Boden dafiir bereitet, dass Kindersoldaten in den Krieg ge-
schickt werden, ist nicht einfach moralisch fragwiirdig, sondern schlichtweg

57  »Essind die Gesetze der Nomenklatur, die — zumindest bis zu einem gewissen Grad —
die Allianzen bestimmen und kanalisieren, von denen ausgehend die Menschenwesen
miteinander kopulieren und schliefdlich nicht nur andere Symbole schaffen, sondern
auch reale Wesen [...].« (Lacan 2015c, 31)

58  Hegel selbst spricht von der »zweiten Geburt der Kinder, der geistigen« (Enz., § 521).

59  Diese auf der Vernunftfihigkeit beruhende Zurechnung dufiert sich juristisch in der
»Vernunftvermutunge, auf die der Term Zurechnungsfihigkeit abzielt (vgl. Legendre
2011, 49, Anm. 4). Innerhalb der Gesetzesordnung der biirgerlichen Gesellschaft ist es
also nicht moglich, einem Menschen die Vernunftfihigkeit grundsatzlich abzuspre-
chen.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

unsittlich. In einem solchen System gibt es keine Sittlichkeit — auch nicht ein
bisschen, denn hier wird die Sittlichkeit bereits an ihrer Wurzel zerstort. Mit
seinem Familien-, Ehe- und Kinderbegriff liefert Hegel somit ein begriffliches
Instrumentarium, das sich zur Priffung der Gegenwart eignet und dariiber
hinaus durch seine Plastizitit besticht (vgl. Vieweg 2012, 385; Malabou 2005).
Es wird also erkennbar, dass zwischen der griechischen Sittlichkeit, in de-
ren Kontext sich Antigone und Kreon bewegen, und der begrifflich entfalte-
ten Sittlichkeit der Aufklirung eine Kluft besteht, die erst einmal itberwunden
werden muss. Wirklichkeit hat diese Kluft dadurch, dass beide Figuren auf ih-
rem innerlichen Standpunkt beharren und eine Aufhebung im Sinne der Ver-
s6hnung fir ausgeschlossen halten. Wir haben nun bereits gesehen, welche
Konsequenzen dies fiir Kreon hat. Wie sieht es nun aber auf Seiten Antigo-
nes aus? Nur weil sich das menschliche Gesetz allein als unzureichend fiir die
sittliche Bestimmung erwiesen hat, ist noch lange nicht gesagt, dass Antigo-
ne als smoralisch iiberlegene Siegerin< aus dem Konflikt hervorgeht. Vielmehr
ist das Gegenteil der Fall, denn ihr Schicksal ist noch viel erschreckender.
Man darf nidmlich nicht vergessen, durch seine Entscheidung unterminiert
Kreon zwar die sittliche Substanz, aber niemand hat behauptet, dass eine
Gesellschaft nicht auch unsittlich sein und ihre vermeintliche Substanz in ei-
nem seins- bzw. verstandeslogischen Rigorismus finden kann. Kreon verliert
seine Familie, aber seine Machtposition bifit er nicht ein. Antigone kommt
dahingegen nicht so glimpflich davon. Auch ihr Rigorismus ist verstandeslo-
gischer Natur. Das gottliche Gesetz hat fir sie absolute, unverriickbare Gel-
tung. Strukturell betrachtet, gleicht ihre Haltung daher einem theokratischen
Schicksalsglauben, der in seiner extremsten gesellschaftlichen Form gar zum
religiésen Fundamentalismus tendiert. Aber auch auf der privaten Ebene der
Familie sind die Konsequenzen dieser Haltung drastisch. Mit dem Akt der Be-
stattung Polyneikes‘ attackiert auch Antigone die sittliche Substanz. Der Akt
ist namlich nicht allein ein Akt der Treue, sondern wirkt zugleich als symbo-
lischer Vatermord, da in ihm das Gesetz Kreons aufgehoben, negiert wird.
Die Ironie ist also bestechend: Der Versuch, die sittliche Substanz zu be-
wahren, zwingt Antigone dazu, ebendiese Substanz auf einer anderen Ebene
zu zerstoren. Dialektisch betrachtet, findet hier aber keine Aufhebung dieser
Negation statt, wo menschliches und géttliches Gesetz miteinander verséhnt
wiren, schlieflich beharren beide Figuren auf ihrer Position. Antigone gerit
so in eine bemerkenswerte Position. Sie steht »zwischen zwei Toden«, wie La-
can sagt (vgl. Lacan 2016b, 324-339). Von Kreon geichtet, ereilt sie einerseits
der soziale Tod, wodurch sie aus der Polis ausgeschlossen wird, andererseits

14,02.2026, 09:51:48,

199


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Kritik der ethischen Institution

ist da aber auch keine Familie mehr, die sie auffingt. Hier zeigen sich die Fall-
stricke des Herr-Knecht-Dualismus. Denn der Herr stellt den Knecht vor die
Wahl: >Freiheit oder Tod<. Die Tragik des Knechts besteht nun darin, dass er
die Freiheit nur im Tod erlangen kann.®® Wihlt er die Freiheit, droht die Stra-
fe, der Tod. Wahlt er aber den Tod, so ist er bereits gestorben, denn mit dieser
Wahl zeigt er, dass er seine Freiheit und damit sich, seine freie Subjektivitit,
aufgegeben hat. In diesem Sinne ist Antigone tatsichlich eine >Untote, was
sich metaphorisch darin duflert, dass Kreon sie einmauern lisst. Obwohl sie
ihre Freiheit unter Beweis zu stellen scheint, erlangt sie nicht einmal diese, da
ihre Freiheit nicht wirklich ihre Freiheit ist, sondern nur die abstrakte Freiheit
des gottlichen Gesetzes, zu dessen Instrument sie sich selbst macht.

Lacan weist darauf hin, dass hier die quasi-asketische Verhirtung des Be-
gehrens ihre (auto-)destruktive Kraft entfaltet. Das jeweilige Begehren Anti-
gones und Kreons ist ein Begehren des Anderen, wobei der Andere — wie der
sadesche Gott — nur eine Forderung stellt, die er unablissig wiederholt: Hier
heift es >Alles fiir die Gemeinschaft (Polis), dort >Alles fiir die Gemeinschaft
(Familie)«. Beide haben noch nicht erkannt, dass sie das gleiche wollen. Ei-
gentlich sagen sie das gleiche, denken aber, dass das Gegeniiber mit dem Ge-
sagten etwas anderes meint®!. Erst im Begreifen dessen, was Hegel die biirger-
liche Gesellschaft nennt, sind beide Positionen aufgehoben, d.h. dialektisch
vermittelt. Solange Antigones »Welt-Loyalitit« (vgl. Whitehead 1990, 48) noch
auf dem abstrakten gottlichen Gesetz beruht, unterscheidet sie sich nicht
von derjenigen des Patriarchen, dessen Idee von Gemeinschaft nicht weni-
ger abstrake ist. Das »Gesetz der Familie« bleibt zuriickgezogen in das »an-
sichseiende, innerliche Wesen ..., das nicht am Tage des Bewuf3tseins liegt, son-
dern innerliches Gefiihl und das der Wirklichkeit enthobene Géttliche bleibt«
(PhG, 336f.). Die Penaten, auf die Hegel in diesem Zusammenhang hinweist
(vgl. PhG, 337), sind Hausgotter und bleiben im Haus, die biirgerliche Welt
der politischen Gemeinschaft bleibt ihnen fremd, denn dort drauflen sind sie
nicht mehr zustindig. Wir haben aber oben gesehen, dass sich der Familien-
begriff gerade nicht auf die owovopia, das >Gesetz des Hausess, reduzieren

60 »Derabsolute Beweis der Freiheit im Kampfe um die Anerkennung ist der Tod.« (Enz., §
4327)

61  Fur Hegel ist die sMeinung< und das >Meinen<im Sinne des Possessivpronomens der
ersten Person Singular zu verstehen. Das Meinen ist auch immer mit einer (nur) indi-
viduellen, subjektiven Aneignung verbunden.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

lisst — zumal das Haus gerade dort zum >Reich der Frau« (und ihrem Ge-
fangnis) wird, wo die patriarchale Ordnung herrscht. Dialektisch vermittelt
hingegen strebt der Familienbegriff iiber die Grenzen der Hausgemeinschaft
hinaus, um sich in der Geschwisterlichkeit der biirgerlichen Gemeinschaft zu
begreifen. In dieser begegneten sich Kreon und Antigone folglich nicht linger
nur als Onkel und Nichte bzw. als Herr und Knecht, sondern als Geschwister
im Geist, d.h. als geistige Wesen, deren Forderungen mutual als gleichwertig
(an-)erkannt werden.

Was steht nun aber dieser Vermittlung konkret im Weg? Wie wir gesehen
haben, behilt Kreon als Patriarch einen Grof3teil seiner Macht. Doch eigent-
lich wurde er symbolisch ermordet bzw. entthront und fiir Antigone wire es
theoretisch auch méglich, dies zu begreifen. Aber es stellt sich folgende Fra-
ge: Weifd denn der Patriarch selbst itberhaupt, dass er tot ist? Was, wenn er es
nicht weif3? Und was ist eigentlich damit gemeint, dass der Patriarch wissen
muss, dass er tot ist?

Die Antwort auf diese Fragen fillt im gegebenen Kontext zunichst er-
niichternd aus. Kreon realisiert nicht, dass an ihm der symbolische Vatermord
begangen wurde und dementsprechend weif er auch nicht, dass er entthront
ist. Dariiber hinaus nutzt er seine Macht dazu, um genau die Person, die
fiir dieses Wissen steht, aus dem Verkehr zu ziehen, so dass letztlich alles
seinen gewohnten Gang gehen kann. Der €00 der Polis ist schliefilich seiner-
seits tiberdeterminiert durch die »absolute Notwendigkeit«, das »Schicksal«, die
Nemesis: »Sie selbst ist leer und ohne Inhalt, verschmiht alle Gemeinschaft
und Gestaltung und thront furchtbar iiber allem, als blinde, unverstandene,
begrifflose Macht.« (VPhR II, 109) Und so besteht auch das »Verhiltnis des
endlichen Selbstbewufitseins zu dieser Notwendigkeit« darin, dass »unter dem
Druck ihrer eisernen Macht nur ein Gehorchen ohne innere Freiheit moglich«
ist (VPhR 11, 110). Es ist ganz klar, nicht nur Antigone ist unfrei, sondern auch
Kreon bleibt der gegebenen Ordnung unterworfen. Indem die vermeintlich
naturgegebene Notwendigkeit der Polis der Entfaltung der inneren Freiheit
entgegensteht, bleibt auch ihm nichts anderes iibrig, als auf dem Status Quo
zu beharren: »Es ist so, da ist nichts dagegen zu machen, das muf3 ich mir
gefallen lassen.« (Ebd.) Das menschliche Gesetz ist als solches vom gottlichen
Gesetz des Schicksals bestimmt. Die symbolische Ordnung hat in allen ihren
Aspekten absolute Giiltigkeit, so dass sich letztlich zwei allgemeine Geset-
ze entgegenstehen. Das vermeintliche Allgemeine ist aber in sich gespalten,
denn es ist nur das Allgemeine, das sich aus der symbolischen Ordnung ablei-
tet. Daher kann der Agonismus nicht dialektisch vermittelt und begriffen wer-

14,02.2026, 09:51:48,

201


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Kritik der ethischen Institution

den. Antigone erkennt nicht ihr Reales, nimlich dass sie es ist, die die Ord-
nung aufhebt, und beide begreifen nicht, dass ein symbolischer Vatermord
stattgefunden hat. Der Kénigsmord wird nicht als solcher erkannt, denn er
ist innerhalb der herrschenden symbolischen Ordnung schlichtweg undenk-
bar. Es gibt hier ein fundamentales »Unvernehmenc (vgl. Ranciére 2018).

Im Kontrast dazu steht der Kénigsmord vom 21. Januar 1793. Zusammen
mit Hegel machen wir einen Sprung von der Antike in die Zeit der Aufklirung.
Bei der Hinrichtung Louis XVI. handelte es sich — wie wir oben (Kapitel I.1)
bereits anhand des Urteils von Saint-Just sahen — nicht einfach um einen rea-
len politischen Mord, sondern zugleich um einen Mord auf symbolischer Ebe-
ne: Louis musste sterben, nicht weil er ein schlechter Konig war, sondern weil
er der Konig war. Diese morbide Tatsache erméglicht es uns nun, zu erken-
nen, was hinter dem kuriosen Gedanken vom Patriarchen steckt, der selbst
tatsdchlich weif3, dass er als solcher eigentlich tot ist. Es lisst sich nimlich
ein mafigeblicher Unterschied zwischen den beiden Kénigsmorden erkennen.
Denn wihrend Kreon auf symbolischer Ebene quasi unangetastet bleibt, wird
Louis zugleich auf der Ebene des Realen, des Imaginiren und des Symboli-
schen ermordet. Die imaginire Wirksamkeit des Spektakels, bei dem der K-
nig zum Schafott gefithrt wird, ist nicht zu unterschitzen, denn dieses Spek-
takel stellt die Antithese zur Krénungszeremonie dar. Anders als bei dieser,
wo ein ausgewihlter (aristokratischer) Kreis von Wiirdentrigern Zeuge davon
wird, wie ein Mann zum Herrn aller Mdnner erhoben wird, zeichnet sich je-
nes dadurch aus, dass hier das Volk zeuge wird, wie es selbst dem Herrn der
Herren diese symbolische Macht nimmt.®* Die damit einhergehende Neu-
bestimmung der symbolischen Ordnung, die die Revision des Machtbegriffs
involviert, hat universale Giiltigkeit, weshalb sie auch am Monarchen nicht

62  Einanaloges imaginares Element ldsst sich bereits 1789 ausmachen, als die Deputier-
ten des Dritten Standes, die am17. Juni die Nationalversammlung proklamiert hatten,
beim monarchischen Einzug zur Gesamtsitzung der Stinde am 22. Juni darauf verzich-
teten, ihre Kopfbedeckung abzunehmen (vgl. Thamer 2019, 32). Die Wichtigkeit auch
dieser Geste ist nicht zu unterschitzen, da sie dem einzelnen Subjekt als symbolischer
Referenzpunkt fiir das Reale des Gemeinwillens dient. Zugleich kann man sich aber
auch anhand der Kontingenz dieses Beispiels klarmachen, dass eine Uberhhung die-
ser Symbolfunktion nur aufgrund einer drastischen Fehleinschitzung tiber dessen Be-
deutsambkeit vonstatten gehen kann. Anders gesagt, die Einfithrung einer Liturgie der
Revolution, die dann z.B. eine ritualisierte Schmahung oder Tétung des Monarchen be-
inhalten konnte, wiirde die reale Intention der Ceste unterminieren oder wenigstens
verschleiern.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

vorbeigehen kann. Monarch bzw. Patriarch kénnen nicht mehr so tun, als sei
nichts gewesen. Sie miissen ihren (symbolischen) Tod annehmen. Diese An-
nahme wird aber erst dann wirklich, wenn sie objektiv wird. Dabei geht es
nicht einfach darum, dass der individuelle Tod des bestimmten Monarchen
publik wird. Stattdessen muss sein Tod voll und ganz im symbolischen Re-
gister aufgehen. Anders gesagt, die symbolische Ordnung muss das Ende der
Herrscher- bzw. Vaterfunktion integrieren.

Die absolute bzw. absolutistische Macht des Einzelnen wird tiberfithrt in
die allgemeine demokratische Souverinitit. Analog zur Dialektik der Fami-
lie, wo das Geschwisterverhiltnis die gesamte Ordnung modifiziert, indem es
die Kategorie der Gleichheit dialektisch aufhebt, revolutioniert hier das Reale
der Freiheit die symbolische Ordnung als Ganze. Der Koénigsmord fungiert
dabei als Geste: Fiir einen Augenblick zeigt sich das Reale, die akute, wirkli-
che Freiheit, und im Spektakel erkennt das allgemeine Subjekt, das Volk, die
Wirklichkeit des freien Willens. Hierbei handelt es sich also nicht um die be-
sondere Freiheit (wie im Fall Antigones, die einem bestimmten Gesetz folgt),
auch handelt es sich nicht um die singulire Freiheit der Gewissensentschei-
dung (wie z.B. im Fall Luthers, der die innerliche Freiheit erkennt [vgl. VPhG,
492-508.520]). »Hiermit ist der Geist als absolute Freiheit vorhanden; er ist das
Selbstbewufltsein, welches sich erfafdt, dafd seine GewifRheit seiner selbst das
Wesen aller geistigen Massen der realen sowie der iibersinnlichen Welt, oder
umgekehrt, dafl Wesen und Wirklichkeit das Wissen des Bewufdtseins von
sich ist.« (PhG, 432) Der volonté générale ist ereignishaft, er ist »nicht der lee-
re Gedanke des Willens, der in stillschweigende oder reprisentierte Einwil-
ligung gesetzt wird, sondern reell allgemeiner Wille, Wille aller Einzelnen als
solcher« (ebd.). Der freie (Gemein-)Wille ist real und in diesem Sinne nicht in-
nerhalb einer symbolischen Ordnung zu erfassen. Entweder er ereignet sich
oder er tut es nicht. Der freie Wille ist nimlich ohne vorgingiges Prinzip,
da er selbst als Prinzip wirkt. Sein Wesen, seine Prinzipialitit ist in diesem
Sinne zugleich an-archisch (was auch der Grund dafiir ist, dass der Sturm auf
die Bastille und nicht etwa die Proklamation der Nationalversammlung zum
Symbol fiir die Revolution geworden ist, obwohl auch diese als revolutionirer
Akt gelten kann).

Dass der freie Wille Prinzip ist, zeigt sich nun genau darin, dass die Er-
kldrung der Menschen- und Biirgerrechte von 1789 und auch die nun folgenden
Verfassungen im Bewusstsein des freien Willens und im Geiste der Freiheit
formuliert wurden. Als Prinzip bewirkt der Gemeinwille die neue symbolische
Ordnung unter der Agide der Volkssouverinitit. Diese reduziert sich nun al-

14,02.2026, 09:51:48,

203


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Kritik der ethischen Institution

lerdings nicht auf eine Sammlung von Bestimmungen, Verordnungen und
dergleichen, sondern ist identisch mit ihrem Prinzip, der Freiheit. Daraus
folgt nun aber, dass sie, obwohl sie die neue Ordnung instigiert, dennoch von
deren Warte aus als ambivalent erscheinen muss. Als Ganze kann die Frei-
heit auch nicht in der neuen symbolischen Ordnung aufgehen - sie bildet
nun einmal das Reale derselben. Das bedeutet aber auch, dass diese Ambiva-
lenz zur Gefahr werden kann. Denn einerseits erscheint das Reale der Volks-
souverdnitit in der Perspektive der Agenten der symbolischen Ordnung als
chaotisches Element, was auf einen Regress zu einer traditionellen Deutung
der apxn zuriickzufithren wire. Wird aber andererseits das Reale nicht vom
Symbolischen komplementiert, verbleibt eine absolute Freiheit, die in hyper-
tropher Selbstgeniigsamkeit zur Gefahr wird. »Die absolute Freiheit und der
Schrecken« hingen eng miteinander zusammen, womit Hegel auf die Schre-
ckensherrschaft (La Terreur) Robespierres anspielt (vgl. PhG, 431-441).

Hegels Gedankengang ist leicht nachzuvollziehen: Im Akt des symboli-
schen Vatermords wird die absolute Freiheit zum bewussten Moment des
Allgemeinen. Als sie noch beim Monarchen-von-Gottes-Gnaden lag, war sie
lediglich Moment des Besonderen, des herausgehobenen Individuums. Diese
Aneignung der absoluten Freiheit kann aber auch pervertiert werden. Wir ha-
ben oben gesehen, dass sich das einzelne Selbstbewusstsein zwar einerseits
als dieses singulire, individuelle Selbstbewusstsein erkennt, aber gerade in
dem Bewusstsein, ein Ich zu sein, sich auch als allgemeines Bewusstsein ver-
steht. Wird die absolute Freiheit nun als Moment des Allgemeinen erkannt, so
kann es hier zu einer Art fatalen Kurzschluss kommen, in dem die individuel-
le Freiheit des Einzelnen mit der absoluten Freiheit des Allgemeinen identifi-
ziert wird. Anders gesagt, der innerlichen Freiheit des Individuums wird das
Attribut der Universalitit zugesprochen. Dies stellt allerdings einen Regress
auf eine frithere Stufe des Geistes dar.®® Dariiber hinaus lassen sich vor die-
sem Hintergrund gerade keine universalen Rechte und dergleichen formulie-

63  Vor diesem Hintergrund ist auch die Entscheidung des teleologischen Hegels zu re-
vidieren, da dieser mit dem Begriff der Idee am Ende doch wieder ein allgemeines
transzendentales Subjekt einfiihrt, in dem die subjektive Subjektivitit der Einzelwe-
sen aufgehoben wird. Stattdessen gilt es, die Tatsache ernst zu nehmen, dass das Sub-
jekt»zwei metaphysische Wurzeln« hat und »Sein und Denken ... nur partiell identisch
[sind]« (Giinther 1991, 85). Diese formallogische Bemerkung sei hier nur am Rande ge-
macht und muss aufgrund ihrer reichhaltigen Implikationen an anderer Stelle ausge-
fithrt und vertieft werden. Wir fithren hier zunichst das Anliegen unserer praktisch-
philosophischen Darstellung/Kritik fort.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

ren. Wo die Besonderheit — nun nicht allein des Ausnahmeindividuums, son-
dern eines jeden Individuums - zugleich ein universales Recht begriindet,
da unterminiert es gerade den Gedanken der universalen Menschenrechte,
da dieser so unter einer Lawine von konkurrierenden und agonistischen In-
dividualrechten begraben wiirde. Das pervertierte Verstindnis der absoluten
Freiheit sieht sich nimlich nur dazu imstande, den Individuen einen Sonder-
status zuzuweisen, dem dann universale Giiltigkeit zugesprochen wird. Das
hief3e aber, dass ein jedes Individuum allein aufgrund — und nicht trotz — seiner
zufilligen Attribute Subjekt der allgemeinen Menschenrechte wiirde. So wird
aber die Kontingenz zum inhaltlich bestimmenden Faktor dieser Menschen-
rechte, was in letzter Konsequenz zu einem Uberbietungswettstreit der pseu-
do-allgemeinen — weil individualistischen — Deutungen der Menschenrechte
wird. Das Wesen dieses Agonismus besteht nun darin, dass jedes besonde-
re Selbstbewusstsein »allen Unterschied und alles Bestehen des Unterschieds
in sich vertilgt« (PhG, 437) und allein seine besondere Bestimmung des All-
gemeinen geltend macht. Die bittere Ironie dieses Vorhabens jedoch beweist
seine Untauglichkeit: Das Individuum, das seine Besonderheit in absoluter
(abstrakter) Freiheit zur rechtlichen Geltung bringen will, vermag dies nur zu
tun, indem es das Recht auf jede (andere) Art von Besonderheit negiert, da
sie eben nicht seine Besonderheit ist. Und in seinem Tun negiert es daher so-
gar die Freiheit, auf die es sich selbst beruft. »Das einzige Werk und Tat der
allgemeinen Freiheit ist daher der Tod, und zwar ein Tod, der keinen inneren
Umfang und Erfiillung hat, denn was negiert wird, ist der unerfiillbare Punkt
des absolut freien Selbst [...].« (PhG, 436)

Hegels Erkenntnis ist von eminenter Wichtigkeit: Das absolut freie Selbst
ist nur ein unerfiillbarer Punkt. Das Ausleben der absoluten Freiheit wird zum
verheerenden Projekt fiir das Individuum, da es sich hier nur via negativa als
das bestimmt, was es zu sein vermeint. Eine solche >Freiheit« fithrt, um es mit
Kierkegaard zu sagen, nur mehr zu dem aussichtslosen Versuch, verzweifelt
man selbst sein zu wollen oder verzweifelt nicht man selbst sein zu wollen
(vgl. Kierkegaard 2004, 45-74), zur Verzweiflung an der Notwendigkeit oder
der Verzweiflung an der Méglichkeit (vgl. ebd., 32-39).

Mit Hegel konnen wir allerdings feststellen, dass das Bewusstsein an die-
ser Stelle durchaus noch eine Alternative hat und nicht notwendigerweise der
Verzweiflung und dem »kiltesten, plattesten Tod« (PhG, 436) der absoluten
Freiheit anheimfallen muss. Fiir Hegel ist klar, dass sich im Phinomen des
Schreckens und der Verzweiflung das abstrakte Selbstbewusstsein immer-
hin selbst betrachtet. In dieser Anschauung erkennt es aber natirlich auch,

14,02.2026, 09:51:48,

205


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Kritik der ethischen Institution

dass es die absolute Freiheit an sich hat, denn wire dem nicht so, wire es gar
nichtin dieser existenziellen Krisensituation. In diesem Selbstbewusstsein al-
so wird sich die absolute Freiheit selbst »Gegenstand; der Schrecken des Todes
ist die Anschauung dieses ihres negativen Wesens« (PhG, 437). Die absolu-
te Freiheit lisst sich also durchaus begreifen.®* Und in einer der wichtigsten
Passagen der Phdnomenologie liefert Hegel das dafiir nétige Verstindnis vom
Wesen der absoluten Freiheit:

Diese ungeteilte Substanz der absoluten Freiheit erhebt sich auf den Thron
der Welt, ohne dafd irgendeine Macht ihr Widerstand zu leisten verméchte.
Denn indem in Wahrheit das Bewufitsein allein das Element ist, worin die
geistigen Wesen oder Michte ihre Substanz haben, so ist ihr ganzes System,
das sich durch die Teilung in Massen organisierte und erhielt, zusammen-
gefallen, nachdem das einzelne Bewufitsein den Gegenstand so erfafdt, da
er kein anderes Wesen habe als das Selbstbewufitsein selbst, oder daR er
absolut der Begriff ist. Was den Begriff zum seienden Gegenstande machte,
war seine Unterscheidung in abgesonderte bestehende Massen; indem aber
der Gegenstand zum Begriffe wird, ist nichts Bestehendes mehr an ihm; die
Negativitit hatalle seine Momente durchdrungen. Er tritt so in die Existenz,
dafdjedes einzelne Bewuftsein aus der Sphare, der es zugeteilt war, sich er-
hebt, nicht mehr in dieser besonderen Masse sein Wesen und sein Werk fin-
det, sondern sein Selbst als den Begriff des Willens, alle Massen als Wesen
dieses Willens erfafst und sich hiermitauch nurin einer Arbeit verwirklichen
kann, welche ganze Arbeitist. In dieser absoluten Freiheitsind also alle Stan-
de, welche die geistigen Wesen sind, worein sich das Ganze gliedert, getilgt;
das einzelne Bewufitsein, das einem solchen Gliede angehérte und in ihm
wollte und vollbrachte, hat seine Schranke aufgehoben; sein Zweck ist der
allgemeine Zweck, seine Sprache das allgemeine Gesetz, sein Werk das all-
gemeine Werk. (PhG, 433)

Dieser komplexe und dichte Text bedarf einer eingehenden Analyse: Das Ers-
te, was auffillt, ist, dass Hegel die absolute Freiheit mit Macht assoziiert.
Sie ist die ultimative, gewissermafien skeptische Macht, der keine andere
Macht Widerstand zu leisten vermag. Metaphorisch gesprochen ist sie ei-
ne gottliche Macht, die selbst der (traditionellen) Macht Gottes Paroli bieten

64 InderTatldsstsie sich nur be-greifen, nimlich indem der Be-Griff die Leere, ihr »nega-
tives Wesen«, umschliefst. Das bleibende (wesentliche) Strukturmerkmal des Begriffs
ist die Negativitit. Hierzu mehr in Kapitel I11.5.

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

kann. Und nicht nur das, denn sie usurpiert die géttliche Macht und ver-
mag alles zu zerstoren, wovon es heifdt, dass es Werk und Wille Gottes sei.
Sie ist die Macht, die keinen Gegensatz mehr hat. Die »Teilung in Massenc,
die nun nicht mehr gilt, kann dabei entweder schépfungstheologisch oder
seins- bzw. verstandeslogisch ausgelegt werden. In beiden Fillen bezeichnet
sie die unbedingte Giiltigkeit einer (Welt-)Ordnung, die sich dem Menschen
in Form einer symbolischen, sprachlich strukturierten Ordnung offenbart. In
der symbolischen Ordnung aber wird der »Begriff zum seienden Gegenstan-
de« und sein dialektisches Wesen droht ins Hintertreffen zu geraten. Die dia-
lektische Dynamik wird nur allzuleicht @ibersehen und der Begriff wird auf
eine »bestehende Masse« reduziert. Es ist Nietzsche, der hierin ein anthropo-
logisches Grundmoment erkennt: Wo die symbolische Ordnung auftaucht, da
droht sie, das menschliche Leben zu beherrschen. Denn »wir Verewiger der
Dinge, welche sich schreiben lassen«, »[wlir verewigen, was nicht mehr lange
leben und fliegen kann, miide und miirbe Dinge allein« (Nietzsche 1999b, §
296), und bleiben damit der verfithrerischen Ewigkeit, die (sprachliche) Zei-
chen und Symbole uns vormachen, verhaftet. Miide und miirbe aber sind die
Dinge, weil sie nicht begriffslogisch bzw. sinnthematisch, sondern verstan-
deslogisch bzw. seinsthematisch gedeutet werden. Mit der Erfahrung der ab-
soluten Freiheit kehrt sich dies aber um und die Sinnanalytik iibernimmt. Der
Gegenstand wird zum Begriff und es »ist nichts Bestehendes mehr an ihm«.
Das Bewusstsein erfihrt sich als Souverdn iiber die symbolische Ordnung® und
»erhebt« sich iiber die »besonderen Massenc, indem es die dialektische (sinn-
thematische) Vermittlung als ihr Wesen erkennt. Schliefilich begreift es sich
selbst als »Begriff des Willens«. Und als Wille begreift sich das Bewusstsein
einerseits in seiner »Arbeit, in der es sich »verwirklichen kann« (und nicht
etwa, wie wir anhand von Hegels Kantkritik sehen konnten, in der Selbstge-
niigsambkeit der formalen Giiltigkeit des guten Willens). Andererseits begreift
es sich in der »Sprache«.

Gerade unter dem Aspekt Sprache lisst sich die Souverinitit des allgemei-
nen Bewusstseins nachweisen. Denn die Sprache ist »das Dasein des Geis-
tes« (PhG, 478). »Sie ist das fiir andere seiende Selbstbewufitsein, welches un-
mittelbar als solches vorhanden und als dieses allgemein ist.« (Ebd.) Man den-
ke nur wieder an den Ausdruck >Ich« Wenn ich »ich« sage, dann spreche ich

65 Anhand von Enz., §§ 556-563 kann Vieweg zeigen, dass die »Intelligenz« im Modus
des absoluten Geistes sich als »Souveran iiber die Zeichen« erweist (vgl. Vieweg 2019,
619f.).

14,02.2026, 09:51:48,

207


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Kritik der ethischen Institution

damit zugleich das Einzelne und (partiell) das Allgemeine aus. Mit der Spra-
che handele ich aber auch und durch den Sprechakt (vgl. Austin 2010) wie-
derum kann symbolische (allgemeine) Geltung generiert werden: »[D]as Aus-
sprechen, daf, was er [der Geist; Anm. T.M.] tut, er nach Uberzeugung von
der Pflicht tut, diese seine Sprache ist das Gelten seines Handelns.« (PhG,
578) Die Sprache aber bedingt auch immer die symbolische Ordnung und
tritt so als »eiserne Wirklichkeit gegen das Handeln« (ebd.) auf. Aber sie >ver-
zeiht®® auch, denn »[d]er Inhalt der Sprache des Gewissens ist das sich als
Wesen wissende Selbst. Dies allein spricht aus, und dies Aussprechen ist die
wahre Wirklichkeit des Tuns und das Gelten der Handlung.« (PhG, 479) Als
Souverin tiber die symbolische Ordnung ist das allgemeine Bewusstsein nicht
durch die sprachliche Strukturierung derselben determiniert (es ist lediglich
iberdeterminiert), sondern bestimmt mithilfe der Sprache selbst iiber de-
ren Gilltigkeit oder Obsoleszenz. Es kommt hier also zu einer Aneignung der
Sprache im Sinne einer Inbesitznahme (wie es gegenwirtig z.B. der feminis-
tische und der Genderdiskurs beweisen)®’. Symbolische Strukturen werden
aufgebrochen — und dies nicht zum Zweck einer schlichten Umdeutung oder
Ubersetzung, sondern mit der Absicht, die Souverinitit iiber die symbolische
Ordnung in der Sprache, im Zeichen selbst zu begreifen. Dies ist auch das qua-
litative Merkmal, wodurch sich die zeichengewordene Freiheit, nimlich die
Menschenrechtserklirung und die Verfassung, mafgeblich von anderen ju-
ristischen Texten unterscheidet. In der Menschenrechtserklirung und in der
Verfassung wird die allgemeine Freiheit konkret ins sprachliche Werk gesetzt.

Analog verhilt es sich auch mit der Arbeit. Worin besteht die Arbeit des
Willens im Sinne der absoluten Freiheit? Und was begreift das Bewusstsein
in seiner Arbeit? Zunichst einmal besteht seine Arbeit darin, dass es sich
die symbolische Ordnung aneignet. Anstatt die Ordnung einfach anzuneh-
men und sich ihr zu unterwerfen, erkennt es sich in seinem Handeln selbst
als Wirklichkeit der allgemeinen Freiheit.%® »Aber dies einzelne BewuRtsein

66  Vgl. Hegels Wortwahl in PhG, 578f.

67  Vgl. hierzu etwa die Frage und das Konzept des »naming« bei Daly 1985, 8.47. Gerade
der theologische Diskurs steht hier vor einer eminenten Herausforderung hinsichtlich
seiner sprachlichen Verfassung, die zur Uberdetermination neigt, da sie auf imaginare
und kontingente Konzepte zuriickgreift. Nicht umsonst verweist Hegel bereits darauf,
dass die»Volksgeister«eingehen in»ein Pantheon, dessen Element und Behausung die
Sprache ist« (PhG, 529). Siehe hierzu auch Kapitel I11.5 und I11.6.

68  »Das wahre Sein des Menschen ist vielmehr seine Tat [...].« (PhG, 241) »Sie ist dies, und
der individuelle Mensch ist, was sie ist.« (PhG, 242)

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

ist sich seiner ebenso unmittelbar als allgemeinen Willens bewuf3t; es ist sich
bewuflt, da sein Gegenstand von ihm gegebenes Gesetz und von ihm voll-
brachtes Werk ist; in Titigkeit iibergehend und Gegenstindlichkeit erschaf-
fend, macht es also nichts Einzelnes, sondern nur Gesetze und Staatsaktio-
nen.« (PhG, 434) Souverin iiber die symbolische Ordnung ist es nimlich nicht
einfach, indem es die bestehende Ordnung aufhebt und ein Triitmmerfeld zu-
riicklasst, sondern indem es die Aufhebung selbst wieder aufhebt. Diese zwei-
te, absolute Negation aber erfolgt in der Tat — und dies gilt es zu begreifen. Die
Negation der Negation als Akt bezeichnet die mit sich selbst vermittelte Unmittel-
barkeit®® des Willens, der sich selbst als Begriff bestimmt. Den Kern, also das
Unmittelbare bzw. Reale, dieser Vermittlung, d.h. der Reflexion, bildet das
konkrete Subjekt dieses freien Willens, das sich in diesem Willensakt selbst
als freies bestimmt. Sich als freies Subjekt zu bestimmen bedeutet also, sich
als Subjekt zu bestimmen, das sich als freies Subjekt nicht nur bestimmen
kann, sondern auch zu bestimmen hat. Das konkrete, einzelne Bewusstsein
setzt sich damit selbst eine Grenze, wodurch es sich als allgemeines, nimlich
als freies Bewusstsein definiert. Insofern hebt es als absolute Negation die
seinslogische Trennung des Einzelnen und des Allgemeinen auf.”® Deshalb
wohnt dem konkreten, einzelnen Bewusstsein auch die allgemeine Wiirde in-
ne. Es gehort zu seinem Sein, dass es ein bestimmtes Einzelwesen ist, aber

69 Indieser Formulierung kristallisiert sich der Kern der Wesenslogik in WL 11, 17-35. Zur
formallogischen Analyse der Negation der Negation als mit sich vermittelte Unmittelbar-
keit vgl. Henrich 1971c. Dieser schreibt zusammenfassend: »Die negierte Negation pro-
duziert sich eine Voraussetzung; und in dieser Voraussetzung setzt sie sich ferner auch
sich selbst voraus. Sieht man vom Gesichtspunkt dieser Analyse aus auf die Logik des
Seins zuriick, so wird verstandlich, wieso die Explikationsmittel einerseits wirklich ge-
eignetwaren, einen Gedankenfortschritt begrifflich zu artikulieren, —aber auch, wieso
sie ihn nicht vollstindig fassen konnten. Was in der verstandenen Reflexion die Vor-
aussetzung ihrer durch sich selber ist, mufd in der Seinslogik als Korrespondenz zwi-
schen den Explikationsmitteln und der Begriffskorrelation erscheinen, die nicht rest-
los in der Begriffsstruktur der Explikationsmittel aufgeht.« (Ebd., 145) Es ist bemer-
kenswert, dass auch Henrich an dieser Stelle implizit auf einen >Rest< verweist, der in
den Verstandesbegriffen der Seinslogik nicht eingeholt werden kann. Zum logizisti-
schen Fortschritt dieser Einsicht Hegels vgl. ferner Giinther 1991, 172.

70  »[..][Dler Gegensatz besteht also allein in dem Unterschiede des einzelnen und allge-
meinen BewufStseins; aber das einzelne ist sich unmittelbar selbst dasjenige, was nur
den Schein des Gegensatzes hatte, es ist allgemeines Bewufstsein und Willen.« (PhG,
434) Zum Schein als Begriff der Wesenslogik vgl. WL 11, 19-24; Henrich 1971¢; Theunis-
sen 1980.

14,02.2026, 09:51:48,

209


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

als konkretes Subjekt des titigen freien Willens gibt es sich den Sinn, Subjekt
der Wiirde zu sein, die qua Begrift vom freien Willen zum Allgemeinbegriff
wird.

Die Wirklichkeit des absolut freien Akts des Willens entspricht somit dem
ambivalenten Wesen der Souverinitit. Einerseits zeigt sich, dass das allge-
meine Subjekt als Souverin tiber die Ordnung verfiigen kann, andererseits ist
es aber auch auf eine allgemeine bzw. allgemeingiiltige Ordnung angewiesen,
um nicht dem Schrecken des bellum omium contra omnes oder der Verzweiflung
zu verfallen. Das allgemeine Bewusstsein kann sich nicht auf dem Gedanken
ausruhen, dass mit dem Befreiungsschlag auch die Verwirklichung und Si-
cherstellung der allgemeinen Freiheit garantiert ist. Der reale ethische Akt ist ei-
ne Singularitit, eine Zisur im Weltlauf. »Kein positives Werk noch Tat kann also
die allgemeine Freiheit hervorbringen [...].« (PhG, 435) Die allgemeine Freiheit
wird zwar in der besonderen Tat eines Individuums oder einer Gemeinschaft
verwirklicht, aber erst indem sie als solche begriffen wird, ist sie wirklich als
allgemeine Freiheit Eigentum aller. Die Dialektik der Freiheit vollzieht sich so
als Wirklichkeit des Sittengesetzes. Denn die Wirklichkeit des Sittengesetzes
ist der Begriff der Freiheit.

Die Aneignung der symbolischen Ordnung markiert nun zwar den ent-
scheidenden, aber noch nicht den letzten Schritt.”? Der reale Akt der An-
eignung ist nur eine Singularitit. Es gilt daher, jenseits seiner Besonder-
heit seine Allgemeinheit zu begreifen. Was bislang auf der Ebene des ob-
jektiven Geistes punktuelle Wirklichkeit (vergleichbar mit Schellings »Indif-
ferenzpunkt des Subjektiven und Objektiven« [siehe Kapitel I11.1]) geworden
ist, muss nun auf der Ebene des absoluten Geistes als allgemeine Wirklichkeit
erfasst werden. Es muss also gezeigt werden, warum ein besonderer, histori-
scher Akt (wie z.B. der der Reformation oder der Franzdsischen Revolution)
als ein allgemeiner, iiberzeitlicher Akt gelten kann. Denn — und diese Tatsache
ist Hegel bewusst, wie das Kapitel iber den »Schrecken« beweist — es besteht

71 Jean-Luc Nancy macht diesen Punkt sehr deutlich, indem er auf die Zentralstellung
der Aneignung (im Sinne des>Eigeneng, >Eigentlichen<oder >Ereignisses<) verweist, im
selben Atemzug aber den wesentlichen Zug der Negation bekraftigt. Die Aneignung
stellt zwar den »aktivsten Kern, das primum movens des hegelschen Denkens dar«, aber
»[d]er>Ceistcselbst ist nichts«: »Der>Ceist<ist der Name dessen, was sich selbst aneig-
net, indem es sich alles andere aneignet —sofern das»alles andere«ganz einfach »alles«
ist«, er ist »nichts anderes als die Kraft, das Verlangen, die Bewegung der Aneignung
[..].« (Nancy 2011, 9) »Hegel ist dadurch der Kronzeuge der Moderne, die in der Freile-
gung der Aneignung (iberhaupt besteht.« (Ebd.)

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

kein Grund zu der Annahme, dass einem radikalen, aber singuliren Umsturz
ein ebenso radikaler, aber allgemeiner Paradigmenwechsel mit Notwendig-
keit folgt, selbst wenn er in Form von (Verfassungs-)Texten und Begriffen wie
Wiirde und Menschenrecht schon objektive Gestalt angenommen hat. Wie
Joseph Conrad - interessanterweise gemiinzt auf den Begriff der smenschli-
chen Institutionenc« — festhilt, entspriche dies mehr »the strange conviction
that a fundamental change of hearts must follow the downfall of any given
human institutions« (Conrad 2013b, 7).

Hegels Wortwahl macht auflerdem deutlich, dass sich dieser Prozess ins-
besondere im religiés-theologischen Register des absoluten Geistes nieder-
schlagt. So erweckt der letzte Satz der oben zitierten Passage den Eindruck,
einem schopfungstheologischen Impetus im johanneischen Geiste geschuldet
zu sein: Das »einzelne BewufStsein«, das in absoluter Freiheit »alle Stinde [...]
tilgt«, »hat seine Schranke aufgehoben« und wird als allgemeines geistiges
Wesen aller zum Schépfer seiner selbst und seiner Welt. »[S]ein Zweck ist der
allgemeine Zweck« — als Geist ist es selbst sein Sinn und Zweck. Dieser be-
steht allein in der Autonomie. »[S]eine Sprache [ist] das allgemeine Gesetz«
— als Geist spricht es das Gesetz aus, das den Anfang macht, év apxij fv ©
AOYOC (Joh 1,1). Es hat sich das non-du-pére angeeignet, das so zum selbstbe-
stimmten non-des-fréres-et-sceurs avanciert. Darin setzt es sich selbst in »sein
Werke, das das »allgemeine Werk« ist. Das allgemeine Werk aber ist das Rea-
le der Sittlichkeit und kein paradiesisches, jenseitiges Imaginires. Sein Werk
ist daher auch kein in irgendeinem Punkt abgeschlossenes Werk, sondern
als work in progress abgeschlossen in seiner bewusst freiheitlich bestimmten
Offenheit. Die sittliche Gemeinschaft ist eine Gemeinschaft, die sich nicht in einem
Endpunkt verwirklicht, sondern je als sittliche wirklich ist.

5. Esist vollbracht! - Der Tod Gottes

Der Prozess der freiheitlichen Aneignung wirkt nun auch auf das religio-
se und (politisch-)theologische Symbolsystem zuriick. Die imaginire Funda-
mentalfunktion der Institution erfihrt eine drastische Revision. So fordert
das Bewusstsein des freien Willens als mit sich vermittelter Unmittelbarkeit’*
ein Umdenken hinsichtlich des traditionellen Begriffs des Jenseits, der ja auf

72 Siehe Kapitel Ill, Anm. 69f.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

eine Zweiwertigkeit rekurriert, die sich im Denken als fundamentaler Gegen-
satz und Widerspruch ausdriickt. Hegel spricht hier eine deutliche Sprache:
»Das Jenseits dieser Wirklichkeit schwebt iiber dem Leichnam der verschwun-
denen Selbststindigkeit des realen oder geglaubten Seins nur als die Aus-
diinstung eines faden Gases, des leeren étre supréme.« (PhG, 434) Tatsichlich
gibt es nimlich kein Jenseits der Wirklichkeit des realen Akts der Aneignung,
denn das sich selbst bestimmende Bewusstsein weifd sich als absoluter Geist.
Seine Wirklichkeit ist in seiner Faktizitit — und diese ist ohne Gegensatz. Die
Rede von einem Jenseits, das als transzendente Stitte des sselbststindigen«
(also abstrakt-absoluten) hochsten Wesens” verstanden wird, ist nicht mehr
als ein flatus vocis. Diese Rede bildet eine atavistische Worthiilse, die als ephe-
merer Dunst itber dem traditionellen Gottesbegriff aufsteigt, dessen Grab leer
ist. Gott ist tot und mit ihm das imaginire religiose Beiwerk. Die Annahme ei-
nes transzendenten Gottes hat sich als Schein erwiesen, als Imaginires. Aber
als Schein von was? Natiirlich als Schein des wesentlichen, freien Bewusst-
seins, das nun dazu imstande ist, die dialektische Vermittlung der Begriffe
von Gott und Mensch vorzunehmen und sein Wesen in der gottmenschlichen
Einheit zu bestimmen.

Die Bildung, die es in der Wechselwirkung mitjenem Wesen erlangt, ist da-
herdie erhabenste und letzte, seine reine einfache Wirklichkeit unmittelbar
verschwinden und in das leere Nichts iibergehen zu sehen. [..][S]eine Nega-
tionistdie erfiillte, entweder die Ehre oder der Reichtum, die es an die Stelle
des Selbsts, dessen es sich entfremdet, gewinnt, oder die Sprache des Geis-
tes und der Einsicht, die das zerrissene Bewuftsein erlangt; oder sie ist der
Himmel des Glaubens oder das Niitzliche der Aufklarung. (PhG, 439)

Die Entfremdung des (menschlichen) Bewusstseins vom Begriff des Gottli-
chen wird im Begriff des Geistes aufgehoben und »[wie] das Reich der wirk-
lichen Welt in das Reich des Glaubens und der Einsicht itbergeht, so geht
die absolute Freiheit aus ihrer sich selbst zerstérenden Wirklichkeit in ein
anderes Land des selbstbewufSten Geistes iiber, worin sie in dieser Unwirk-
lichkeit, als das Wahre gilt, an dessen Gedanken er sich labt« (PhG, 441). Der
selbstbewusste Geist ist der absolute Geist, der nicht nur den vorgestellten
Gegenstand des Bewusstseins iitberwindet und sich diesen als »verschwin-
dend« darstellt, sondern der sich sowohl als negativer (d.h. relativer) als auch

73 Wenn Hegel im vorangehenden Zitat das Attribut >real< fir das héchste Wesen ge-
braucht, so ist dieses im Sinne des scholastischen Realismus zu verstehen.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

positiver (d.h. absoluter) Akteur dieser Entfremdung weif (vgl. PhG, 575f.):
Darin - und nicht in einer schlichten Bestimmung fiir sich — hat er das ab-
solute Wissen. »[D]ieses Entlassen seiner aus der Form seines Selbsts ist die
hochste Freiheit und Sicherheit seines Wissens von sich.« (PhG, 590) In die-
sem Wissen ist seine Freiheit daher in zweifacher Weise aufgehoben, nimlich
als gewesene Freiheit, d.h. er hat ein absolutes Wissen von der Faktizitit seiner
Freiheit, wie sie hinter ihm liegt, und kreative Freiheit, d.h. er weif darum,
dass seine Freiheit je nur in der Tat reale, faktische Freiheit ist, die also in
ihm ruhend vor ihm liegt.

Hegel macht daher auch unmissverstindlich deutlich, dass hier der
»Himmel des Glaubens« und das »Niitzliche der Aufklirung« konvergieren.
Nur da, wo die sich selbst wissende Selbstbestimmung des aufgeklirten
Bewusstseins ist, lisst sich behaupten, dass das Himmelreich mitten unter
den Menschen ist (vgl. Lk 17,21). Der Glaube selbst ist gerade da wirklich
Glaube, wo er eingeldst wird. Denn wo er nicht zu seinem Ende kommt, wo
er allein als Hoffnung und Erwartung zum institutionellen Agenten eines
Aufschubs stilisiert wird, da ist er nicht mehr als bloRRes Meinen.”* Als Glaube
aber bestimmt er sich im absoluten Wissen — und die Wirklichkeit des
Glaubens, das >Himmelreich¢, besteht in der Wirklichkeit des Geistes und
seiner kreativen Freiheit (im Wissen um die gewesene Freiheit). Das absolute
Wissen zeichnet sich durch seine Form als vermittelte Unmittelbarkeit aus
und unterscheidet sich daher mafigeblich vom traditionellen Wissen der
Dogmatik, da diese auf den konkreten Inhalt rekurriert und daher sowohl
das menschliche Handeln als auch das Handeln Gottes allein im Register der
gewesenen Freiheit zu denken vermag.

Es lohnt sich, an dieser Stelle auch den hegelschen Begrift der Offenba-
rung zu explizieren. Die Offenbarung erfolgt durch den Geist fiir den Geist,
d.h. als und fiir das sich als sich bestimmend wissende Selbstbewusstsein.
Das Bewusstsein weif$ sich darin selbst als Wesen. »[D]as unmittelbare
Selbstbewusstsein ist Gottesbewusstsein und Gottesbewusstsein ist Selbst-
bewusstsein [...].« (Vieweg 2019, 299) Was in der Sprache der Theologie als

74  Dass er aber auch als dieses das Wissen wenigstens an sich haben und voraussetzen
muss, erkennt bereits Kant: »Ich darf mich niemals unterwinden, zu meinen, ohne we-
nigstens etwas zu wissen, vermittels dessen das an sich blofd problematische Urteil eine
Verknipfung mit Wahrheit bekommt, die ob sie gleich nicht vollstindig, doch mehr
als willkurliche Erdichtung ist. Das Gesetz einer solchen Verknipfung muf tiberdem
gewifd sein.« (KrV, B 850)

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

die gottmenschliche Einheit bezeichnet wird, ereignet sich somit in der
Selbstvermittlung der freien Subjektivitit. Es lasst sich hieran aber auch
Hegels grundsitzliche philosophisch-theologische Uberzeugung ablesen,
in der die Offenbarung nicht als einseitige und souverine Handlung der
transzendenten Gottheit anzusehen ist, sondern als das Wirken des Geistes
im Wissen des Menschen von sich selbst. Der Mensch begreift, dass das, was
er fiir sich als das Unbeschrinkte setzt, selbst an ihm ist und durch ihn selbst
wirkt (vgl. Henrich 1982b, 24). Im absoluten Wissen fallen der Begrift des
Menschen und der Gottesbegriff ineinander, indem sie sich wechselseitig als
Wesen bestimmen und somit die nur scheinhafte seinslogische Trennung
der Terme aufheben, und zwar auftheben als wesentlich ununterscheidbares
Unterschiedenes.

In diesem Sinne ist auch Hegels Diktum zu verstehen, dass »die gott-
liche Natur ... dasselbe [ist], was die menschliche ist« (PhG, 553) bzw. dass
»das Menschliche [...] géttliches Moment selbst ist« (VPhR II, 297). Mit die-
ser Feststellung trigt Hegel der christlichen Vorstellung von der Inkarnation
Rechnung. Die Entbergung des Goéttlichen in diesem einen Menschen Jesus
Christus ist absolut. Sie ist nicht deshalb Offenbarung, weil sie beispielhaft
ist oder weil sie einen exzeptionellen Menschen vorfiihrt, sondern weil in ihr
das Absolute als Kontingentes begreifbar ist. Hinter dem kontingenten Sein
(und damit Nichtsein) der Gottheit verbirgt sich kein tieferes gottliches Ge-
heimnis, kein Deus absconditus. Das Géttliche ist nicht linger denkbar als ein
Fremdes — und schon gar nicht als ein Geheimnis, dessen Macht in Form ei-
ner institutionalisierten Arkandisziplin verwaltet werden muss. Hegel wendet
sich entschieden gegen jede Mystifizierung des Gottlichen: »Dies Geheimsein
hort auf, in dem das absolute Wesen als Geist Gegenstand des Bewuf3tseins
ist; [...] d.h. dieses weifl unmittelbar sich darin, oder es ist sich in ihm of-
fenbar.« (PhG, 552) Der Begriff Offenbarung macht es iiberdeutlich, dass das
Gottliche nicht im Dunkel verborgen liegt: »Sein Offenbarsein besteht offen-
bar darin, dafy gewuf3t wird, was es ist.« (Ebd.)

Es versteht sich daher auch, dass Hegels Konzept des absoluten Wissens
so verstanden werden muss, dass es jeder Institutionalisierung von Macht,
die mit der Inanspruchnahme einer exklusiven Deutungshoheit einhergeht,
gerade entgegensteht. Der absolute Idealismus ist weder Philosophie fiir Kurie und
Hof, noch fiir Agora und Forum, sondern fiir alle und jede*n. Er wendet sich konkret
gegen die Geheimlehren und die Arkanpolitik, indem er zeigt, dass es kein
Geheimnis gibt. (Was natiirlich nicht ausschlieft, dass es trotzdem Geheim-
haltung geben kann. Was der absolute Idealismus aber zeigt, ist, dass die zum

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Machtmissbrauch genutzte Geheimhaltung immer schon illegitim war.) Die
Institution, die sich auf dem einen oder anderen Weg auf die géttliche Au-
toritit beruft, um nicht nur ihre Legitimitit, sondern auch ihre Exklusivitit
zu begriinden, begeht einen logisch unzuldssigen Bruch. Durch diesen Bruch
schafft sie ein Ungleichgewicht in der Macht, das dann in der Folge symbo-
lisch vermittelt und imaginir zementiert wird. Die sletzte Wirklichkeit« liegt
im Verborgenen und ist nur dem ausgewéhlten Kreis von Auserwéhlten zu-
ganglich. Eine solche letzte Wirklichkeit aber - sei diese nun das hochste We-
sen oder der (imaginire) Endpunkt der Wissenschaft — ist realiter ohne Sinn
und ohne Macht, wie Hegel deutlich macht:

Das absolute Wesen ist ... nicht in der Bestimmung erschopft, das einfache
Wesen des Denkens zu sein, sondern es ist alle Wirklichkeit, und diese Wirk-
lichkeit ist nur als Wissen; was das Bewufdtsein nicht wiifdte, hitte keinen
Sinn und kann keine Macht fiir es sein; in seinem wissenden Willen hat sich
alle Gegenstindlichkeit und Welt zurlickgezogen. Es ist absolut frei darin,
dafR es seine Freiheit weif}, und eben dies Wissen seiner Freiheit ist seine
Substanz und Zweck und einziger Inhalt. (PhG, 442)

Hegels Erkenntnis stellt eine Erweiterung seiner Kantkritik dar: Nicht nur er-
gibt es keinen Sinn, eine vermeintlich >objektive Realitit< irgendwo hinter den
Erscheinungen zu vermuten und so neben den Noumena auch gleich dem Nu-
minosen einen ontologischen Sonderstatus zuzusprechen; es ergibt erst recht
keinen Sinn, dem Unbekannten als solchem einen ontologischen Sonderstatus
zu verleihen (siehe Kapitel I1.3) und auf diese Weise gar das Epizentrum der
Macht zu erschaffen, aus dem sich die symbolisch vermittelten Machtstruktu-
ren speisen. Was dem Bewusstsein nicht offenbar ist, hat fiir es schlichtweg
keinen Sinn, keine Bewandtnis und daher auch keine Macht iiber es, denn
es ist eben einfach unbekannt und ohne ein Verhiltnis zu seinem moglichen
Offenbarwerden (weshalb aber Geheimhaltung ein Machtinstrument bleibt,
da ein solches Verhiltnis hier fingiert wird). Nun verhilt es sich aber so, dass
ausgerechnet das absolute Wesen eben nicht unbekannt ist; im Gegenteil, »als
Wissen« ist es »alle Wirklichkeit«, und zwar gerade weil das sich selbst wissen-
de Selbstbewusstsein des freien Willens sich als das Reale der »Freiheit« weif3,
wodurch es sich selbst als »Substanz und Zweck« der »einzige Inhalt«, d.h. alle
Wirklichkeit, (gzeworden) ist. Es versteht sich, dass es sich als alle verniinftige
Wirklichkeit weif3, die allein wirklich ist, weil sie verniinftig ist und vice versa.
Es geht hier also nicht um die Wirklichkeit des blo? Seienden, sondern um die

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

Faktizitit, die Wirklichkeit der freien Subjektivitit, die sich selbst bestimmt
und damit die (symbolische) Ordnung ihrer Wirklichkeit fiir sich setzt.”

Von daher steht auch fest, dass das absolute Wissen seinen Ankerpunkt im
objektiven Geist hat. »Denn das moralische Selbstbewuf3tsein ist sich das Ab-
solute, und Pflicht schlechthin nur das, was es als Pflicht weif3.« (PhG, 460) Es
ist das synthetische Urteil des Sittengesetzes, worin sich der objektive Geist
selbst begreift, und es ist der ethische Akt, in dem sich der Geist selbst die ver-
niinftige Wirklichkeit wird. Das moralische Selbstbewusstsein verbleibt aber
nicht einfach im Register des objektiven Geistes. Als Geist hat es in seiner
Konkretion das absolute Wissen gewonnen, das sich als transhistorisches Be-
wusstsein niederschligt und nun als absoluter Geist zu explizieren ist.

Kunst, Religion und Philosophie werden von Hegel als die Momente dieses
absoluten Geistes identifiziert. Unser Augenmerk liegt hier und im Folgenden
auf dem Moment der Religion, wihrend dasjenige der Kunst an dieser Stelle
nicht beriicksichtigt wird und auch dem Moment der Philosophie nur durch
den Verweis auf das Bewusstsein des Sittengesetzes Rechnung getragen wird.
Die Betrachtung des absoluten Geistes unter dem Aspekt der (offenbarten)
Religion ist dabei gerade vor dem Hintergrund der Frage nach dem Imagini-
ren von hochster Wichtigkeit. So zeigt es sich etwa, dass Hegel hier zunichst
im Anschluss an Kant argumentiert, dann aber — bewusst konsequenter als

dieser”®

— eine Neubestimmung des Gottesbegrifts vornimmt.

Als Konsequenz seines Wirklichkeitsbegriffs ergibt sich fiir Hegel eine Er-
kenntnis hinsichtlich des Gottlichen, die uns bereits bei Kant begegnete, wenn
dieser feststellt, dass auch die Gottheit sich nicht iiber die Vernunft erheben
kann und sich an das Sittengesetz zu binden hat. In der Phinomenologie hebt
Hegel diesen Gedanken noch einmal emphatisch hervor: »Es [das Bewusst-
sein; Anm. T.M.] weifd aber nur die reine Pflicht als Pflicht; was ihm nicht

heilig ist, ist an sich nicht heilig, und was an sich nicht heilig ist, kann durch

75  Der wirklich moderne Sinn des hegelschen Denkens ist also, dass die Selbstbestim-
mung des Geistes keinen Panlogismus impliziert, der dem klassischen naturwissen-
schaftlichen Weltbild ganzlich widerspriche, sondern dass die Selbstreflexion und -
abbildung (Setzung) Eigenschaften des Weltganzen sind, die aber temporir und lokal
begrenzt sind (vgl. Giinther1979b, 163). »Der Gegensatz von Ceist und Materie mit sei-
nen dualistischen Implikationen wird hier vollig gegenstandslos. Was tibrig bleibt, ist
eine reine Relationstheorie, die die alten traditionellen Begriffe restlos einschmilzt
und ginzlich neue an ihre Stelle setzt.« (Ebd.)

76  »Esist der Geist der Kantischen Philosophie, ein Bewufstsein tiber diese hochste Idee
zu haben, aber sie ausdriicklich wieder auszurotten.« (Hegel 1986t, 269)

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

das heilige Wesen nicht geheiligt werden.« (PhG, 460) Mit anderen Worten,
ein Gott der Unvernunft kann nichts heiligen, denn er ist nicht Gott. Da nun
aber »[d]as Selbstbewusstsein ... die Pflicht als das absolute Wesen [weif3]«
(PhG, 442), begreift es sich selbst als das absolute Wesen und die dialektische
Kreisbewegung der gott-menschlichen Einheit ereignet sich ein weiteres Mal.
Hierin aber »manifestiert« sich der absolute Geist als geoffenbarte, absolute
Religion, wie es die Enzyklopddie deutlich macht:

Es liegt wesentlich im Begriffe der wahrhaften Religion, d.i. derjenigen, de-
ren Inhalt der absolute Geist ist, daR sie geoffenbart und zwar von Gott ge-
offenbart sei. Denn indem das Wissen, das Prinzip, wodurch die Substanz
Geist ist, als die unendliche fiir sich seiende Form das Selbstbestimmende ist,
ist es schlechthin Manifestieren; der Geist ist nur Geist, insofern er fiir den
Geist ist, und in der absoluten Religion ist es der absolute Geist, der nicht
mehr abstrakte Momente seiner, sondern sich selbst manifestiert. (Enz., §
546)

Hiermit sind wir bei der notwendigen Kritik des Gottesbegriffs angelangt,
den wir als problematisches Kernelement der institutionellen Logik identifi-
ziert haben. Widmen wir uns also der Betrachtung des hegelschen Gottesbe-
griff, wozu wir uns seinen Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion zuwenden
wollen.

Die Frage nach Gott stellt sich fir Hegel als Frage nach dem Anfang bzw.
nach dem, womit man den Anfang zu machen hat. Soll der »eingehiillte Be-
griff der Religion« erfasst werden, so hat man beim »Unmittelbaren« zu be-
ginnen, also dem, was an sich »absolute Wahrheit« ist, d.h. bei Gott (VPhR I,
91f.). In der monotheistischen Religion wird der eine Gott als das Epizen-
trum von Wahrheit und Wahrhaftigkeit betrachtet und neben (bzw. trotz)
dieser abstrakten Bestimmung auch immer als ein Bekanntes, Offenbartes
vorausgesetzt. Diese Paradoxie lisst sich, wie die ihr analogen Paralogismen
der Vernunft, nicht innerhalb der seinslogischen Struktur Reflexionsbestim-
mungen des einfachen Verstandes aufheben. Gleichzeitig aber verbietet der
nachaufklirerische Geist eine unkritische oder blindgliubige Annahme jener
Paradoxie. Die kritische Philosophie hat dem credo quia absurdum ein fir alle
Mal einen Riegel vorgeschoben und fordert stattdessen die dialektische Expli-
kation. »Gott ist diese sehr wohl bekannte, aber wissenschaftlich noch nicht
entwickelte, erkannte Vorstellung.« (VPhR I, 92) Es wird als bekannt vorausge-
setzt, »daf’ Gott das absolut Wahre, das an und fiir sich Allgemeine, alles Befassen-
de, Enthaltende und allem Bestandgebende ist« (ebd.). Eine solche Grundhal-

14,02.2026, 09:51:48,

27


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

tung liefe aber auf einen apodiktischen Substanzialismus hinaus, wollte »man
diesen Gedanken so abstrakt fest[halten]« (VPhR I, 94). Das muss aber nicht
sein. Denn bereits zu diesem frithen Zeitpunkt der Argumentation dringt
sich ein (wenn auch zunichst abstrakter) Schopfungsgedanke auf, der auch
bei Hegel in quasi-dogmatischer Manier mit der anthropologischen Grund-
frage verkniipft wird. Schliefllich muss man feststellen, dass der Gedanke an
das gottliche An-sich-Sein nur méglich ist durch bereits geschehene Reflexi-
on: Gott wird fiir sich nimlich erst dadurch, dass er sich der Schopfung und
seinen Geschopfen entgegensetzt. Die Frage nach Gott an sich ist aber inso-
fern auch eine Frage fiir uns, da die Reflexionsbestimmung an diesem Punkt
ein einfaches Umtauschverhiltnis darstellt. Das géttliche Fir-sich-Sein er-
scheint daher seinerseits in unseren Uberlegungen iiber das Wesen des Gétt-
lichen. »Dieser Anfang ist Gegenstand fiir uns oder Inhalt in uns; wir haben
diesen Gegenstand. So ist die unmittelbare Frage: wer sind wir?« (VPhR I,
95)77 Hiermit ist die diskursive Ankniipfung der Frage nach Gott an die he-
gelsche Anthropologie und an seinen Geistbegriff erfolgt, so dass wir uns von
hier aus ohne weitere Umschweife der Dialektik des Gottesbegrifts in der ab-
soluten (geoffenbarten) Religion widmen kénnen.

In der absoluten Religion weif} sich Gott als Geist. Dies setzt aber voraus,
dass sich Gott in der gesamten Bewegung des Geistes begreift, d.h. eben in
der Aufhebung/Vermittlung. Gott muss einerseits als mit sich identisch be-
stimmt sein, andererseits aber auch als das in sich Unterschiedene. Der Ter-
minus Gott ist mit dem des Absoluten austauschbar und wie dieses zugleich
als Substanz und Subjekt bestimmt. Die absolute Religion ist folglich gerade
darin als wirkliche zu fassen, da sich der mit sich selbst vermittelte Gott in
der bzw. als Bewegung des Geistes selbst aufhebt. »Wir haben also hier die
Religion der Manifestation Gottes, indem Gott sich im endlichen Geiste weif3.
Gott ist schlechthin offenbar.« (VPhR II, 187)

Mit Gott verhilt es sich nun dhnlich wie mit dem reinen Sein zu Beginn
der Logik. Das »Reich des Vaters, d.h. des an-sich-seienden Gottes, »vor oder
aufer Erschaffung der Welt« bezeichnet wesentlich die »ewige Idee, die noch
nicht in ihrer Realitit gesetzt ist, selbst noch nur die abstrakte Idee« ist (VPhR
11, 218). In diesem Sinne besteht Gott nur in »der reinen Idealitit«, die »nicht
zur Auferlichkeit kommt« (VPhR II, 216). Will man aber den Begriff von Gott

77  Derspate Hegel bereitet hier etwas auf, das derjunge Hegel bereits zwischen 1798 und
1800 in der Schrift (iber den Ceist des Christentums (vgl. Hegel 19860) erkannt hatte.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

erfassen, ist es keinesfalls hinreichend, bei diesem abstrakten und richtig-
gehend transzendenten Gott stehenzubleiben. Dieser Gott wire undenkbar,
weil er schlichtweg nicht ist (wie sich das reine Sein am Anfang der Logik als
das Nichts entpuppt), denn er stiinde nicht im Verhaltnis zu einem moglichen
Wissen. Dass er aber denkbar ist, hingt mit seiner Begriffsstruktur zusam-
men.

Er [Gott, Anm. T.M.] ist ... wesentlich fiir den Gedanken. Dies miissen wir sa-
gen, wenn wir vom Subjektiven, vom Menschen ausgehen. Aber eben dahin
gelangen wir auch, wenn wir von Gott anfangen. Der Geist ist nur als sich
offenbarend, sich unterscheidend fiir den Geist, fir den er ist; dies ist die
ewige Idee, der denkende Ceist, Geist im Elemente seiner Freiheit. (VPhR I,
219)

Ist der Geist folglich als »der denkende« bestimmt, dann ist er in diesem Den-
ken zwar ganz bei sich, mit sich identisch, aber zugleich dazu veranlasst,
den Unterschied in sich selbst zu setzen (vgl. VPhR II, 219-221). Damit muss
auch Gott selbst als der denkende Geist verstanden werden. Wie der Geist
ist auch Gott »nicht ein triges abstraktes Allgemeines, sondern der absolu-
te Schof3, der unendliche Trieb und Quellpunkt, aus dem alles hervor- und
in den alles zuriickgeht und ewig darin behalten ist« (VPhR I, 97). Aufgrund
dieses Triebs entfremdet sich das in sich selbst ruhende Absolute von sich
selbst und in dieser Entfremdung iiberschreitet es seine eigene Grenze, die
im und durch das Moment der Uberschreitung gerade gesetzt wird und wo-
durch es sich als bestimmtes, relatives Absolutes selbst zum Objekt wird.”®
Diese (Selbst-)Begrenzung Gottes identifiziert Hegel mit der Schipfung, die
aber, da sie fiir den Geist (Gott) ist, von diesem nur dem Schein, nicht aber
dem Wesen nach unterschieden ist. In Abgrenzung zu traditionellen oder gar
dualistischen Schépfungslehren und Hamartiologien schreibt er: »Wenn wir
sagen: Gott hat die Welt erschaffen, so ist das auch ein Ubergang vom Begriff
zur Objektivitit; allein die Welt ist da bestimmt als das wesentlich Andere
Gottes, die Negation von Gott, aufier, ohne Gott, gottlos seiend.« (VPhR 1I,

78  Zur Logik des Begriffs von der Grenze vgl. WL |, 131-139. Vgl. hierzu auch Lacans vom
hegelschen Denken inspirierte Revision des freudschen Begriffs vom Todestrieb (sie-
he Kapitel I, Anm. 23): Erst im bzw. durch das Uberschreiten der Grenze konstituiert
sich das Subjekt. Reflexion setzt also die Grenze (voraus). Dasselbe gilt auch fiir das
Absolute, gerade wenn es als (personaler) Gott verstanden wird.

14,02.2026, 09:51:48,

219


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Kritik der ethischen Institution

226) Aber der »Unterschied« ist »nur ideell«: »In der absoluten Idee, im Ele-
ment des Denkens ist Gott dies schlechthin konkrete Allgemeine, d.i. sich als
Anderes zu setzen, so aber, daf} dies Andere unmittelbar sogleich bestimmt
ist als Gott selbst [...].« (Ebd.) »Indem er, wie man gew6hnlich sagt, die Welt
erschafft, entsteht nicht ein Boses, Anderes, das selbststindig, unabhingig
wire.« (VPhR I, 95)

Um nun aber Gott wirklich als Geist zu begreifen, muss aufgezeigt wer-
den, inwiefern jener den relativ-absoluten Status des Fiir-sich-Seins aufhebt,
um sich als an-und-fiir-sich-seiend zu erkennen. Damit Gott also als das Ab-
solute in diesem wirklich absoluten Sinne begriffen wird (bzw. sich selbst
begreift), muss er, der bislang als das abstrakte, relative Absolute bestimmt
ist, das alles Endliche von sich ausschliefit, selbst absolut-relativ bzw. end-
lich werden. Hier kénnen wir nun den theologischen Begrift der Inkarnation
wiedererkennen. Als mit sich selbst vermittelte Einheit des Relativen und des
Absoluten kann der ewige Gott nur verstanden werden, wenn er der zeitliche,
kontingente Gott ist. Die unendliche Singularitit des »Reiches des Sohnes«
muss als wesentliches Element des Gottesbegriffs erkannt werden. »Das An-
dere, der Sohn, ist die unendliche Besonderheit, die Erscheinung [...].« (VPhR
11, 234) Erst in der Besonderheit vermag sich das Allgemeine als Absolutes zu
setzen, und zwar in dem Wissen, dass die Besonderheit als Erscheinung un-
bedingt zum Wesen des Geistes gehort. Aus diesem Grund legt Hegel die Em-
phase auf die Kontingenz dieses trinitarischen Moments.

Gott wird selbst endliches Geschopf. Aber als Geschopf muss er notwen-
digerweise als »absolut frei« bestimmt sein, und Gott muss sich in der Weise
bestimmen, »dies Bestimmte als Freies zu entlassen, dafd es als Selbststindiges
ist, als selbststindiges Objekt« (VPhR 11, 243). Mit anderen Worten, nicht nur
muss der endliche Gott als Mensch frei sein im Sinne der Autonomie, sondern
das Ganze der Modalitit seines Daseins ist notwendigerweise im freiheitli-
chen Register zu begreifen. Das hat nicht unerhebliche Folgen (insbesonde-
re in Anbetracht traditioneller Theorien iiber die >Priexistenz< des Sohnes):
Im Prozess der géttlichen Selbstwerdung gibt es das Moment des Zufalls. Es
mag paradox erscheinen, doch gerade weil es gilt, Gott als das an sich Not-
wendige zu begreifen, wird der Zufall im Kontext seiner Selbstvermittlung
unbedingt notwendig — und nicht etwa zum okdv&aAov. »Nur wenn es ein
absolut Zufilliges gibt, ist Notwendigkeit denkbar. Das bestimmte Bedingen-
de ist in Beziehung auf das Notwendige eben deshalb absolute zufillig, weil
der Zufall selbst fiir es notwendig ist.« (Henrich 1971d, 164) In diesem Kon-
text begegnet uns dann auch Hegels dialektischer Umgang mit dem Begriff

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

der &pxn. Der apxr) inhiriert der Doppelsinn der Redewendung >zu Grun-
de gehen« (vgl. zum Folgenden ebd., 164, Anm. 7; Giinther 1991, 231-297). Erst
im Zu-Grunde-Gehen der Notwendigkeit bestimmt sich dieselbe als Grund
dessen, woran sie zugrunde gegangen ist. Und es ist (notwendigerweise) der
Zufall, an dem sie zugrunde geht. Dadurch kehrt sich aber das Verhiltnis um
und es zeigt sich, dass das Zufillige nur der Schein dessen war, was grund-
satzlich als Wesen bestimmt ist; wihrend sich zugleich das Wesen am Schein
begreift. »Die Notwendigkeit kann gerade deshalb gleichgiiltig sein dagegen,
welche besonderen Dinge an ihr zugrunde gehen, weil schon, ehe sie gesetzt
sind, es gewif? ist, daf sie ihr nicht widersprechen konnen.« (Henrich 1971d,
163f.) Damit erscheint aber auch das Phinomen des inkarnierten Gottes in
vollig neuen Licht: Gott wird (notwendig) irgendwer.” Zufillig ist er (in christ-
licher Perspektive) Jesus von Nazareth geworden, aber — und das ist das Wich-
tige an Hegels Erkenntnis - er hitte auch irgendwer anders sein konnen, z.B.
eine Frau am anderen Ende der Welt. Wichtig ist, dass Hegel klar und im vol-
len Umfang den kontingenten Charakter der Inkarnation ernst nimmt und
zum Ausdruck bringt. Die Betonung darf nicht auf diesem einen Mann Je-
sus Christus liegen, sondern wichtig ist, zu begreifen, dass Gott nur dadurch
als Absolutes zu denken ist, indem man ihn zugleich als das Zufillige, Ver-
gingliche und Nichtige begreift. Das bedeutet aber auch, dass man sich vom
abstrakten Gottesgedanken verabschieden muss. Gott ist weder der ewige ab-
solute Vater, noch sein eigener praexistenter absoluter Sohn.

Ohnehin stellen derlei Pradikationen fir Hegel ein nicht unerhebliches
Problem dar. Termini wie >Vater« und >Sohn« gehoren »bloR der Vorstellung,
nicht dem Begriffe« an und »setzen iibrigens die Momente des Begrifts ebenso
umgekehrt in das Vorstellen herab oder trigt das Vorstellen in das Reich des
Gedankens hiniiber« (PhG, 563). Sind die Begriffe aber mit der Vorstellung
belastet, tendiert die Gemeinschaft, die sie auf diese Weise gebraucht, da-
zu, die dialektische Vermittlung der Begriffe hinter dem imaginiren Element
und der damit implizierten symbolischen Ordnung der Vorstellungswelt ver-
schwinden zu lassen. »Aber das Vorstellen der Gemein[d]e ist nicht dies begrei-
fende Denken, sondern hat den Inhalt ohne seine Notwendigkeit und bringt
statt der Form des Begriffes die natiirlichen Verhiltnisse von Vater und Sohn
in das Reich des reinen Bewuf3tseins.« (PhG, 560) Zwar gibt auch Hegel zu,

79 In diesem Zusammenhang mag es hilfreich sein, sich die biblische noli-me-
tangere-Szene (Joh 20,11-31) vor Augen zu fiithren, die sehr deutlich macht, dass der
auferstandene Christus als irgendwer erscheint.

14,02.2026, 09:51:48,

221


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Kritik der ethischen Institution

dass der Nutzen der »natiirlichen< Metapher darin liegt, dass sie dem Offen-
barwerden des Geistes dient, »aber die Momente desselben treten ihm um
dieser synthetischen Vorstellung willen teils selbst auseinander, so daf} sie
nicht durch ihren eigenen Begriff sich aufeinander beziehen [...]J« (ebd.). Das-
selbe gilt natiirlich auch fiir andere Pridikationen, vor allem solche, in de-
nen die gottliche Macht mithilfe einer Metaphorik der Natur veranschaulicht
werden soll. Macht wiirde auf diese Weise als besondere Machtdemonstrati-
on oder -ausiibung gefasst, die sich in einem Phinomen oder einem Komplex
von Phinomenen ausdriickt. Allerdings impliziert dieses Bild »die schiefe An-
sicht, dafd man das, was in der Natur geschieht, als etwas Hoheres ansieht als
das Menschliche« (VPhR 1I, 249), was aber der Grundverfassung der hegel-
schen Schopfungslehre ginzlich widersprechen wiirde, da auf diese Weise ein
reines seinslogisches Substanzdenken, das ohne sinnanalytische Vermittlung
auszukommen vermeint, impliziert wiirde. Anhand einer interessanten Les-
art eines Hiobswortes stellt Hegel deutlich heraus, dass derlei metaphorische
Rede von Gott irrefithrend ist:

Die Betrachtung einer besonderen Erscheinung hatimmer dies Unangemes-
sene. Ferner sind diese besonderen Erscheinungen natiirliche; Gott soll aber
als Ceist gefafst werden, und das, worin wir ihn erkennen, muf also auch
Ceistiges sein. >Gott donnert mit seinem Donners, sagt man, >und wird doch
nicht erkannt< [Hiob 37,5; Anm. T.M.]; der geistige Mensch fordert aber et-
was Hoheres als blofd Natiirliches. Um als Geist erkannt zu werden, mufd Gott
mehr tun als donnern. (VPhR 11, 250)

In der Logik hilt Hegel zudem fest, dass der Gott, der allein als der unmit-
telbare Gott (der Natur, d.h. des Pantheismus) verstanden wird, schlichtweg
nicht Gott ist: »So ist auch Gott in seinem unmittelbaren Begriffe nicht Geist
[...]. Unmittelbar ist daher Gott nur die Natur. Oder die Natur ist nur der in-
nere, nicht als Geist wirkliche und damit nicht der wahrhafte Gott.« (WL II,
184)

Vor dem Hintergrund des sich logisch entfaltenden Gottesbegriffs wird
nun auch deutlich, warum wir an dieser Stelle mit personalen (oder naturalis-
tischen) Kategorien nicht mehr weiterkommen. Wir haben nimlich gesehen,
dass Gott, um wirklich absoluter Geist zu sein, auch ein vergingliches Wesen
sein muss. Es ist aber nicht damit getan, einfach verginglich zu sein. Anders
gesagt, eine Perpetuierung des Pridikats der Verginglichkeit wire nichts an-
deres als eine contradictio in adiecto, denn der Begriff des Verginglichen ist erst
im Ereignis und dem Vergangen-Sein wirklicher Begriff. Wir erinnern uns:

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

auch das pathologische bzw. — in diesem Fall — kontingente Moment muss als
solches begriffen werden (siehe Kapitel I11.4). So gilt auch fir das Absolute,
dass es sein eigenes Nicht-Sein umfassen muss, um wirklich Begriff des Ab-
soluten zu sein. Der absolute Gott muss seine Unmdglichkeit begreifen, wenn
er als absoluter Gott bzw. Geist erkannt werden soll. Das Vergingliche muss
also wirklich vergehen. An dieser Stelle kommt — theologisch gesprochen —
das Kreuz ins Spiel. Gott muss sterben, damit er als Geist begriffen werden kann
bzw. sich als Geist begreift.

Gott ist als Mensch erschienen; diese Menschlichkeit in Gott, und [zwar] die
abstrakteste Weise derselben, die hochste Abhangigkeit, die letzte Schwa-
che und Stufe der Gebrechlichkeitist eben der natirliche Tod.>Gott selbst ist
tots, heifst es in jenem lutherischen Liede; dies BewuRtsein drickt dies aus,
daf das Menschliche, das Endliche, Gebrechliche, die Schwiche, das Nega-
tive gottliches Moment selbst ist, in Gott selbst ist; daf das Anderssein, das
Endliche, das Negative nicht auer Gott ist, als Anderssein die Einheit mit
Gott nicht hindert. [...] Die hochste Erkenntnis von der Natur der Idee des
Geistes ist darin enthalten. (VPhR 11, 297)

In diesem Absatz muss das Augenmerk zunichst auf Hegels Hinweis auf die
»abstrakteste Weise« gelegt werden. Die abstrakteste Weise, in der Gott (das
Allgemeine) sich von sich selbst entfremdet, meint konkret, dass er ein Beson-
deres wird, namlich dieser eine Mensch Jesus Christus. Nur durch diese punk-
tuelle Endlichkeit und sein wirkliches Verenden vermag sich Gott als Geist zu
erkennen. Fiiruns steckt darin die Erkenntnis, dass das Negative Moment Got-
tes ist. Und nicht nur das, denn tatsichlich zeigt sich die Negativitit als das
Wesen Gottes. Es gibt keine sunmittelbare, substanzielle Selbstbejahung Got-
tes in seinem An-sich-Sein, die nicht mit der Subjektivitit, d.h. der Negation,
behaftet wire. Und demnach kann eine solche Unmittelbarkeit der Selbstbe-
jahung tiberhaupt nur aufgrund der naiven Ignoranz der Negation und der
dialektischen (sinnanalytischen) Vermittlung behauptet werden.° Tatsich-

80 Theologisch wird die Faktizitat dieser Negativitat zu schnell in den Hintergrund ge-
drangt, wenn nicht gar verdrangt. Hier nur eines der positiven Beispiele: In Der Mut
zum Sein spricht sich Paul Tillich vehement fiir die Selbstbejahung als das identitats-
stiftende Moment des Subjekts aus, womit er aber hinter seine eigenen Implikationen
zuriickfallt. Tillich muss die (Selbst-)Negation Gottes notwendigerweise voraussetzen,
um tberhaupt erst von der Selbstbejahung sprechen zu kénnen: »Das Nichtsein macht
Gott zum lebendigen Gott. Ohne das Nein, das er in sich und in seinem Geschopf iiber-
winden muf}, wire das gottliche Ja zu sich selbst tot.« (Tillich 2015, 122)

14,02.2026, 09:51:48,

223


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Kritik der ethischen Institution

lich ist der Gedanke aber noch tiefgriindiger, denn gerade weil die Negation
den Gottesbegriff wesentlich ausmacht, ist es mit dieser bestimmten Negation
noch nicht getan:

Dieses duferliche Negative schlagt auf diese Weise in das Innere um. Der
Tod hat einerseits den Sinn, diese Bedeutung, dafl damit das Menschliche
abgestreift wird und die gottliche Herrlichkeit wieder hervortritt. Aber der
Tod ist selbst zugleich auch das Negative, diese hochste Spitze dessen, dem
der Mensch als natiirliches Dasein und eben damit Gott selbst ausgesetzt
ist. (VPhRII, 297)

Sofort wird deutlich, dass sich die Negation (der Tod als Symbol fiir das wirk-
liche Vergangen-Sein des Verginglichen) selbst wieder negiert und als absolu-
te Negation die Selbsterkenntnis des Wesens Gottes fiir den Geist erkennbar
macht. Tatsichlich stellt sich die logische Bewegung hier aber nicht als zwei-
stufige, sondern als vierstufige dar.®! Die Negation bestimmt vier Momente
der gottlichen Selbsterkenntnis: Erstens wirkt sie als mit sich selbst identi-
scher Ursprung der dialektischen Entfremdungsbewegung, in der sich Gott
durch das Andere, das er sich entgegensetzt, selbst setzt. Zweitens tritt das
so gesetzte (Fiir-sich-)Sein durch dieselbe Negation zu sich selbst ins Verhilt-
nis, indem sie zugleich die bestimmte Negation (den Tod) fordert. Theologisch
spiegelt sich diese Zweiteilung im Begriff der KEVWoLG wider, die einerseits
als >Entdufierung, andererseits als >Leerwerden< verstanden wird. Drittens
tritt aber das Ganze des Negativen wieder ins Verhiltnis zu sich selbst, wo-
durch die Negation sich selbst authebt und der Geist sein Wesen auf subjek-
tiver Ebene erkennt. Viertens ist aber auch diese subjektive Erkenntnis als
Selbstoffenbarung des Geistes aufgehoben und wird als vermittelte Unmit-
telbarkeit objektiv darin, dass sie fir den absoluten Geist ist, d.h. fiir uns.

Im dritten Moment kénnen wir nun das theologische Element der Aufer-
stehung wiederkennen. Sie ist aber zunichst nur als subjektives Element Mo-
ment des Geistes, sie ist an ihm.3* Der Mensch am Kreuz, der mit letzter Kraft
seine Verzweiflung duflert (»Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich ver-
lassen?« [Mk 15,34]) erkennt im selben Augenblick die kenotische Wahrheit der

81 Hegel selbst macht am Ende der Logik unmissverstiandlich deutlich, dass die dialekti-
sche Bewegung eigentlich vier Schritte umfasst (vgl. WLII, 564; Jameson 2017,19, Anm.
13).

82  Biblisch spiegelt sich dies z.B. im Zwiegesprach zwischen Jesus und Petrus wider (vgl.
Joh 13,36-38).

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

gottlichen Selbstvermittlung (»Es ist vollbracht!« [Joh 19,30]). Diese subjekti-
ve Vermittlung wird aber objektiv erst in dem Augenblick, wo die Frauen (Joh
20,11-18) und Minner (Joh 20,19-30) Gott im Menschen, d.h. in (irgend-)einem
Menschen (>Der Girtner war’s!l<) erkennen. Dieses (Wieder-)Erkennen Gottes
in irgendeinem bzw. jedem maglichen Menschen ist aber die ihrerseits gott-
liche Selbsterkenntnis, in der das Gottliche am Menschlichen hervortritt. »Es
ist die Identitit des Gottlichen und Menschlichen, dafd Gott im Endlichen bei
sich selbst ist und dies Endliche im Tode selbst Bestimmung Gottes ist. Gott
hat durch den Tod die Welt mit sich versohnt und versdhnt sie ewig mit sich
selbst.« (VPhR 11, 295) Das Menschliche erfihrt sich hier nicht in der negativen
Bestimmtheit als Endliches und Kontingentes, sondern ebenso als Unendli-
ches und Absolutes. Die logisch-dialektische Aquivalenz der Begriffe von Gott
und Mensch zeigt sich darin, dass sich beide zugleich als Ich und auch als Du
begreifen. Die Aneignung des kontingenten menschlichen Daseins (seiner Be-
stimmtheit bzw. seines >Schicksals<, wenn man den Term unbedingt erhalten
will) erfolgt gerade durch die ihm eigene Kapazitit, absoluter Geist zu sein,
d.h. durch sein geistiges (Selbst-)Sein, das sich in der freien Selbstbestim-
mung und -abbildung (die als abstrakte Setzung sehr wohl eine >fatale« Fest-
legung sein kann) manifestiert. Der Mensch ist nicht linger den symbolisch
vermittelten Bestimmungen seines (Da-)Seins ausgeliefert, sondern vermag
sich zugleich im Sinne der Kategorie des (Sinns des) Seins und derjenigen
des Wesens (des Sinns des Sinns dieses Seins, also der absoluten Negation)
zu begreifen. Er begreift so, dass die Negation wesentlich auch zu ihm gehort,
ohne dass er sie deshalb als Geschick, als fatum erleidet. Daher darf die Auf-
erstehung auch nicht als (gar buchstibliche) Wiederbelebung des Gewesenen
missverstanden werden, wie Jean-Luc Nancy deutlich macht: »Die Auferste-
hung ist keine Reanimation: Sie ist die unendliche Verlingerung des Todes,
die alle Werte von Anwesenheit und Abwesenheit, von Belebtem und Leblo-
sem, von Seele und Leib verschiebt und aufier Kraft setzt. Die Auferstehung
ist die Ausdehnung eines Kérpers im Mafie der Welt und des Nebeneinanders
aller Kérper.« (Nancy 2008, 59) Das Reale dieses Nebeneinanders aller Korper
driickt sich dann im Begrift der Gemeinde aus. Im Bewusstsein der Gemein-
de ist die subjektive Selbstvermittlung Gottes objektiv geworden. Mit Hegels
Worten:

In dieser ganzen Geschichte ist den Menschen zum Bewufitsein gekommen
— und das ist die Wahrheit, zu der sie gelangt sind —, dak die Idee Gottes
fiir sie GewifRheit hat, daf? das Menschliche unmittelbarer, priasenter Cott

14,02.2026, 09:51:48,

225


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Kritik der ethischen Institution

ist, und zwar so, dafs in dieser Geschichte, wie sie der Geist auffafit, selbst
die Darstellung des Prozesses ist dessen, was der Mensch, der Geist ist: an
sich Gott und tot —diese Vermittlung, wodurch das Menschliche abgestreift
wird, andererseits das Ansichseiende zu sich zurlickkommt und so erst Geist
ist. Das Bewuftsein der Gemeinde, das so den Ubergang macht vom bloRen
Menschen zu einem Gottmenschen [..] ist es, womit die Gemeinde beginnt
und was die Wahrheit ausmacht, worauf die Gemeinde gegriindet ist. (VPhR
11, 297f)

Das Ganze dieser Bewegung ldsst sich nun also wie folgt zusammenfassen:
Hegel erkennt, dass am Kreuz nicht einfach nur der immanente Gott stirbt,
der zufilligerweise der Zimmermann Jesus von Nazareth war, sondern am
Kreuz stirbt auch der abstrakte Gott der Transzendenz, da dieser ohne jene
(Selbst-)Negation gar nicht denkbar wire. Fiir Hegel ist dieser Prozess aller-
dings mit einer enormen Aufwertung von Pfingsten verbunden, denn im Tod
Gottes begreift sich »Gott als gegenwirtiger, wirklicher Geist, Gott in seiner
Gemeinde wohnend« (VPhR II, 305), also als das Konkrete der Wirklichkeit
des Ganzen (»denn nur itber dem Tode schwebt die Einheit« [Hegel 19860,
280]), das als Begreifen bzw. Begriff eben Prozess ist. Und das geht so von-
statten, dass sich Gott, der Geist ist, sich als Geist begreift. Anders gesagt,
der Geist begreift sich als absoluter Geist. Der absolute Geist ist aber das all-
gemeine, formale und freiheitlich-verniinftige Prinzip des Ganzen der Wirk-
lichkeit, die sich je in einem konkreten (raum-zeitlich begrenzten)83 Prozess
des Begreifens befindet. In Erginzung zur berithmten Formel aus der Rechts-
philosophie lief3e sich sagen: Als dieses Sich-Begreifen ist der Geist das Reale
der Vernunft, die das Wirkliche ist, indem sie (selbst-)gesetzgebend, autonom
ist, d.h., indem sie sich als Sich-Setzende setzt. Anders gesagt, das Reale der
Vernunft entspricht ihrer Faktizitit im kantischen Sinne (siehe Kapitel II.2).
Nun ist auch der Mensch Geist, nimlich als wirkliches Vernunftwesen.
Als Einzelwesen ist er (wie Gott) das Kontingente, das Endliche, aber als sol-
ches ist er Vernunftwesen und Moment des Geistes. Und nicht nur das, denn
als Vernunftwesen ist er selbst (potenziell) absoluter Geist und kann gestal-
terisch in den Prozess eingreifen. Er ist Geist, der sich als Geist begreifen
kann, wodurch er sich die Kapazitit der aktiven Partizipation und kreativen
Freiheit iiberhaupt erschlief3t. Das Sich-Begreifen des Menschen ist in die-
sem Sinne ununterscheidbar vom géttlichen Sich-Begreifen, da es sich als

83  Siehe Kapitel Ill, Anm. 75.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

das Reale der Vernunft situiert. Dieses Reale ist die Titigkeit des Geistes in
der doppelten Reflexion, die vermittelte Unmittelbarkeit, d.h. die Substanz,
die zugleich Subjekt ist. Das Reale der Vernunft markiert daher genau die Liicke
in der (symbolischen) Ordnung der Verstandesbegriffe, die als Liicke realiter
keinen Mangel oder Verlust darstellt, sondern eine »negative Grofie« mar-
kiert,* die mit dem Auftauchen des Seins qua Symbolischen einhergeht und
deren konstitutiver, mehrwertiger Charakter philosophisch mit dem Begriff
der Vernunft signifiziert wird (und den Kant als unermesslichen Ozean, der
die Verstandesinsel umgibt, imaginiert).85

Hegel selbst bezeichnet diese Kapazitit als »Negation der Negation, ... die
konkrete, absolute Negativitit« (WL I, 124), »das wesentliche, dialektische Mo-
ment, die Negativitit« (WL II, 565). Die Negation ist »als absolute Negativi-
tit wesentliche Bestimmung des absoluten Wesens, und die héhere Bestim-
mung als die Realitit« (Hegel 1966, 76). Das Subjekt, das hinter seinem Sein
ein anderes, fremdes, abstraktes Wesen (im substanziellen oder personalen
Sinne) vermutet, erliegt der Tauschung. Allein der Reflexionsakt deutet auf
das wesentliche Moment der Negation hin. Sie ist die »Bewegung als Weg
des Wissens vorgestellt« (WL 11, 13). Das subjektive Sein, das nach der Wahr-
heit, seinem Wesen fragt, verkennt diese Bewegung, wenn es dabei in einem
Zuge sich und das Wesen absolut setzt.® »Aber dieser Gang ist die Bewegung

84  Der Begriff der »negativen Gréfie« stammt von Kant (vgl. Kant 1983e). Zum ontologi-
schen Status der negativen Grofie bzw. »negativen Quantitit« als »konstitutive Nega-
tivitat« vgl. Zupancic 2020, 71-147, bes. 86.98f.104.

85  Was wir hier als das Reale der Vernunft bezeichnen, lieRe sich ebenso gut auch als das
>Reale des Verstandes«< bezeichnen, und zwar weil die Vernunft das Reale des Verstan-
des markiert: »Die Vernunft ist keineswegs ein>Mehr<in Bezug auf den Verstand, eine
Bewegung, ein lebendiger Prozess, welcher dem toten Skelett der Verstandeskatego-
rien entgehen wiirde — die Vernunft ist der Verstand selbst, insofern ihm nichts fehlt,
insofern es nichts jenseits von ihm gibt: Sie ist die absolute Form, aufierhalb derer kein
Inhalt besteht. Man bleibt auf der Ebene des Verstandes, solange man denkt, dass es
>jenseitsc<von ihm etwas gibt, das sich ihm entzieht [...] und solange man dieses Jen-
seits sVernunft nennt.« (Zizek 2015b, 27) Wir wihlen deshalb die erste Formulierung,
da diese deutlich macht, dass wir es mit dem Verstand zu tun haben, der als Vernunft
um sein Reales weif. So lieRe sich auch sagen, dass das Subjekt der Vernunft um sein
Unbewusstes weif}, wihrend das Subjekt des Verstandes zu leicht dahin tendiert, sich
als ungespaltenes Subjekt aufzufassen.

86 »Das Wesen ist aber auf diese Weise weder an sich noch fiir sich selbst; es ist durch ein
Anderes, die duferliche, abstrahierende Reflexion; und ist fiir ein Anderes, namlich fiir

14,02.2026, 09:51:48,

221


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Kritik der ethischen Institution

des Seins selbst.« (WL II, 13) Der Gang ist bestimmt durch und als die Nega-
tivitdt. Das Sein begreift sich nun selbst als diese Negativitit, indem es die
Negativitit aufhebt, die Negation negiert, und sich darin selbst als identisch
mit seinem Wesen erkennt. »Das Wesen aber, wie es hier geworden ist, ist
das, was es ist, nicht durch eine ihm fremde Negativitit, sondern durch seine
eigene, die unendliche Bewegung des Seins.« (WL II, 14) Die Negativitat ist
dem Wesen nicht fremd, weil sie mit ihm identisch ist. Das Wesen bezeichnet
folglich die negative GréfRe, an dem das Sein haftet. »Das absolute Wesen in
dieser Einfachheit mit sich hat kein Dasein.« (WL II, 15) Insofern ist es aber —
wie Hegel sagt — »die hohere Bestimmung als die Realitit«. Denn die absolu-
te Negativitdt ist das Reale der Vernuntft, also dasjenige Moment, in dem sich
die Vernunft als Vernunft bestimmt, sprich das Moment der Subjektivitit, das
mit der Substanz in Eins fillt und in dem diese an und fiir sich ist.%” Insofern
kann Hegel auch problemlos von »Einheit« — als Identitit von Identitit und
Nicht-Identitit — sprechen. Was im Register der Seinslogik wie eine »onto-
logische Unvollstindigkeit« (vgl. Zizek 2014, 390) bzw. ein Rest erscheint, ist
in der Vernunft aufgehoben, denn das Reale der Vernunft ist wesentlich Ver-
nunft, denn die Vernunft als solche ist faktisch die reine praktische Vernunft,
die sich im autonomen Subjekt manifestiert. In ihr gilt der Gegensatz, der
aber »als Gegensatz und Widerspruch keine Geltung und Macht mehr [hat]«
(A1, 138). Hegel driickt den Sachverhalt selbst auch noch einmal anders aus:
»Die Negativitit des Wesens [also der Negativitit; Anm. T.M.188 ist die Reflexi-
on, und die Bestimmungen [sind] reflektierte, durch das Wesen selbst gesetzte
und in ihm als aufgehoben bleibende. Das Wesen steht zwischen Sein und Be-
griff und macht die Mitte derselben und seine Bewegung den Ubergang vom
Sein in den Begriff aus.« (WL II, 15f.) Das Wesen ist, kurz gesagt, die ver-
schwindende Mitte, an der das Ganze der Vernunft haftet — es ist das Rea-
le der Vernunft. Mit dieser Einsicht nimmt Hegel die von Zupanc¢i¢ betonte
Forderung Lacans vorweg, »dass der Begriff der Ontologie (als 'Wissenschaft
des Seins qua Sein<) um ein weiteres Konzept (dasjenige des Realen) erweitert

die Abstraktion und tiberhaupt fiir das ihm gegeniiber stehenbleibende Seiende.« (WL
11,14)

87 »Dieses Fiirsichsein, diese Subjektivitdt ist der Punkt, den wir deshalb wesentlich fest-
zuhalten haben. Die Subjektivitdt nun aber liegt in der negativen Einheit, durch welche
sich die Unterschiede in ihrem realen Bestehen zugleich als ideell gesetzt erweisen.«
(A1,197; Herv. TM.)

88 »Diese Negativitat, die identisch mit der Unmittelbarkeit, und so die Unmittelbarkeit,
die identisch mit der Negativitat ist, ist das Wesen.« (WL 11, 23)

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

werden miisste, das den Ort seines inhdrenten Widerspruchs/seiner Unmog-
lichkeit markiert« (Zupan¢i¢ 2020, 239)%.

Hegel gibt diesem Realen den Namen absoluter Geist. Dieser ist »im end-
lichen Geiste die Erinnerung des Wesens aller Dinge« (A I, 139) und dient so-
mit als Bezeichnung jener konstitutiven Kluft, die die absolute Negativitat ist.
»Der Geist erfafdt die Endlichkeit selber als das Negative seiner und erringt
sich dadurch seine Unendlichkeit. Diese Wahrheit des endlichen Geistes ist
der absolute Geist. — In dieser Form nun aber wird der Geist nur wirklich
als absolute Negativitit; er setzt in sich selber seine Endlichkeit und hebt sie
auf.« (A1, 130) Die absolute Negativitit ist das »innerste, objektivste Moment des
Lebens des Geistes, wodurch ein Subjekt, Person, Freies ist« (WL 11, 563).

Mit Hegel entdecken wir so im Wesen und im absoluten Geist die gott-
menschliche Einheit. Der Mensch, der Geist ist und sich als absoluter Geist
begreift, ist wie Gott bzw. geworden wie Gott (Gen 3,22), der Geist ist und sich
als absoluter Geist begreift, und wie dieser erkennt jener die dialektische Kon-
vergenz von Vernunft und Wirklichkeit, die sich in der symbolischen Ordnung
nur als Liicke oder Rest bahnt, aber aufgehoben ist in der Geistestitigkeit.”®

89 Dies fithrt uns auch noch einmal auf unsere frithere Bemerkung zurick, in der wir
das Subjekt als das (vierte) Element des borromdischen Knotens bezeichnet haben,
dendieinstitutionelle Topologie (Struktur, Macht, Verdrangung) bildet (siehe Vorwort,
Anm. 5). So stellt Zupanci¢ direkt im Anschluss an das obige Zitat konsequenterweise
fest, dass»das Subjekt ... Effekt dieses Widerspruchs [ist]. Es gibt ein Subjekt, weil es ein
Reales gibt«; »Subjektivierung«als solche und als »Effekt« (des Realen) erweist sich als
»der Inbegriff (oder der>Beweisq) eines irreduziblen Realen« (ebd.). »Es bedeutet, dass
das Subjekt der Eigenname dessen ist, was in der Sprache nicht ist, der Kluftin ihr. Das
Subjekt (des Unbewussten) [...] ist der Name der Kluft, die zum Diskurs gehort, ebenso
wie der Name des Effekts, der stattfindet, weil es eine Kluft im Diskurs gibt.« (Ebd.,
265) Um die Analogie zu verdeutlichen, kann man sagen, dass das Reale einhergeht
mit der Faktizitat der Subjektivitit. Da wir es hier also mit einer analogen Struktur zu
tun haben, bedeutet dies, auf unsere Metapher iibertragen, dass das Subjekt als das
Reale der Institution wirkt. Es ist selbst zugleich Bedingung und Resultat der institu-
tionellen Logik. Das Element der Subjektivitat haftet an der Institution als negative
Grofle und konstitutives Element.

90  Vgl. auch Rentsch 1992, 117: »Man kann die Hegelsche Anthropologie der existenti-
ellen Negativitat auch als sakularisierte Theologie lesen. [...] Dann ware das Zu-sich-
selbst-Kommen des Ceistes aus der>Nacht<und demleeren Nichts<die creatio ex nihilo
in weltimmanenter Cestalt; und das Erzeugen der sprachlichen Ordnung als Selbst-
konstitution des Ceistes entspriache der creatio continua.« Rentsch hebt dadurch her-
vor, dass diese — wie er sie nennt — »existentielle, anthropologische Negativitat ... in
ihrer Kontinuitat« auf »dreifache Weise binnendifferenziert« ist als erstens »perfek-

14,02.2026, 09:51:48,

229


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Kritik der ethischen Institution

Damit ist wohlgemerket nicht gesagt, dass das einfache Sich-selbst-Denken
schon Sich-als-Geist-Begreifen ist. Sich als Geist zu begreifen meint gerade,
sich in faktischer Autonomie selbst zu bestimmen, sich selbst in die Pflicht
zu nehmen, Geist zu sein. Das »Wesen des Geistes« besteht im Begriff als
»unendliche Negation; Negation nicht gegen Anderes, sondern Selbstbestim-
mung, in welcher er sich nur auf sich beziehende affirmative Einheit bleibt«
(A 1, 149). Dass der Mensch Geist ist, rechtfertigt keinesfalls einen phantas-
matischen Hochmut oder Allmachtsphantasien (dies gilt umgekehrt natiirlich
auch fir den Gottesbegriff). Es gilt vielmehr das Gegenteil, was Hegel mit sei-
ner Definition des Menschen, die er mehr en passant vortrigt, auch deutlich
macht: »[...] was der Mensch, der Geist ist: an sich Gott und tot [...].« (VPhR
11, 297) Macht und Ohnmacht fallen hier ineinander. Die Macht der Selbstbe-
stimmung ist die Macht, der Machtphantasie bzw. dem abstrakten Allmachts-
gedanken eine Grenze zu setzen, um sich selbst als selbstgesetzgebend und
dadurch selbstsetzend zu begreifen. Hier findet die Aneignung der Souverini-
tdt statt, und zwar in dem Sinne, dass der Mensch sich das (géttliche) Gesetz,
genauer gesagt die Gesetzgebunyg, aneignet und sich als Geist und Rechtsquel-
le erkennt. Das Gesetz ist nicht linger etwas Fremdes oder Heteronomes.
»Denn das Gebot, das ich dir heute gebiete, ist dir nicht zu hoch und nicht
zu fern. Es ist nicht im Himmel [..].« (Dtn 30,11f.) Es ist aufgehoben in der
Vernunft — als (Sitten-)Gesetz — und im Geist — als das Reale der Vernunft.
Mit dieser Erkenntnis geht folglich ein absolutes Wissen einher, das sich aber
nur als konkretes Wissen bestimmt, namlich in der (Geistes-)Tatigkeit, d.h.
der Subjektivitit, die auch Substanz ist. Die inhdrente Negativitit des Gan-
zen/Wahren®" erscheint in der Form der Subjektivitit, und zwar als konkrete
Subjektivitit in der bestimmten Situation.’* Die Identitit von Identitit und

tisch-apriorische Negativitit der sHerkunft«, zweitens »immer gegenwirtige apriorische
Negativtitit der>Nichtigkeit« dessreinen Selbst<als sleerem Nichts« und drittens »fu-
turisch-apriorische Negativitdt als je und je im Sprachhandeln der menschlichen Un-
terscheidungspraxis notwendig erfolgenden Sinn- und Bedeutungsfixierungs, d.h. als
»Entzweiung des Lebenszusammenhangs« (ebd., 121). »Der menschliche (wie auch der
gottliche) Ceist ist demnach eine Form des Nicht-Seins und des Nicht-Seienden, also
weder esse noch ens.« (Ebd., 110)

91 Dieses Konzept spiegelt sich im Ubrigen bereits in Hegels erster Habilitationsthese
wider: »Contradictio est regula veri, non contradictio falsi.« (Vgl. Rosenkranz 1963, 156-
159, hier 156)

92 Vgl. auch Zupandi¢ 2020, 244: »(Neben anderen Dingen) ist das Subjekt eine objekti-
ve Verkorperung der Widerspriichlichkeit der Realitat. [...] Natiirlich bin ich als Sub-

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Nicht-Identitit, die Identitit des Absoluten und des Werdens, die Identitit
von Vernunft und Geist bestatigt sich gerade im Realen der Vernunft, jener
negativen Grofle, die nicht symbolisierbar ist, aber als Bedingung der Mog-
lichkeit der Kategorie der Wirklichkeit wirksam ist und im spekulativen Re-
gister einsichtig wird, nimlich in dem Bewusstsein, dass das Wahre in der
Einheit von Substanz und Subjektivitit besteht.

Hegelsche Metaphysik und Ontologie sind daher untrennbar mit dem
Ethischen verbunden, das sich nun seinerseits nicht auf kontingente Mora-
litit oder normative Techniken reduzieren lisst, sondern unumginglich als
(selbst-)bewusste Sittlichkeit bestimmt ist. Vor diesem metaphysisch-moral-
philosophischen Hintergrund muss nun aber offensichtlich eine radikale Neu-
bestimmuny der politischen Theologie erfolgen.

6. Die Logik der politischen (Moral-)Theologie

Carl Schmitts bedeutende Erkenntnis iiber die mehr oder weniger unbewuss-
ten Strukturen der >sikularen« Politik, sind von ihm selbst auf die folgende
Formel gebracht worden: »Alle prignanten Begriffe der modernen Staatsleh-
re sind sikularisierte theologische Begriffe.« (Schmitt 2015, 43) Die Aussage
selbst hitte es Schmitt dabei durchaus erméglicht, das Wort »sikularisier-
te« in Anfithrungszeichen zu setzen, da die These, die Gebrauch von diesem
Wort macht, dessen Bedeutungsgehalt radikal infrage stellt. Das einschligige
Beispiel, das Schmitt dann aber zur Erliuterung seiner These anfiihrt, zeigt
jedoch, warum er nicht auf diese Idee kommt. Indem er nimlich festhilt, dass
der »allmichtige Gott zum omnipotenten Gesetzgeber wurde« (ebd.), macht
Schmitt zugleich klar, dass er einen traditionellen Gottesbegriff voraussetzt,
dessen sachliche Untauglichkeit fiir die Explikation ethisch-politischer Inhal-
te sich fir uns inzwischen deutlich gezeigt hat. Nach den Ausfithrungen in
Kapitel I kann an dieser Stelle auf eine umfingliche Kritik des schmittschen
Grundgedankens verzichtet werden. Es bleibt nur noch hervorzuheben, dass

jekt von Dingen determiniert, die unabhingig von mir existieren; doch die subjektive
Position, oder Subjektivierung, ist nicht nur eine konkrete und einzigartige Weise, in
der die Dinge mich determinieren, es ist auch und zugleich die Subjektivierung eines
Paradoxes/Widerspruchs, der in diesen Dingen, die mich determinieren, involviert ist
(dieses Paradox/dieser Widerspruch existiertsin sich selbst< nur in dieser Objektivie-
rung/Subjektivierung oder Objektivierung durch das Subjekt) .«

14,02.2026, 09:51:48,

231


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Kritik der ethischen Institution

es Schmitt hier konkret um den Begriff des Souverins geht, den er bekannt-
lich wie folgt definiert: »Souverin ist, wer iiber den Ausnahmezustand ent-
scheidet.« (Ebd., 13) Ist der Gedanke der Souverinitit z.B. durch das Bild vom
allmichtigen Souverin bestimmyt, ist es — wie wir gesehen haben — nicht ver-
wunderlich, wenn vor diesem Souveran gerade nicht alle gleich sind. Denn al-
lein die >Tatsache, dass es ein Ausnahmeindividuum gibt, impliziert ein hier-
archisches Gefille innerhalb der (vermeintlich) politischen Gemeinschaft, die
dieses Bild tradiert. Schmitts Deutung seiner eigenen These basiert folglich
auf der (zweiwertigen) Logik der Ausnahme, was sich unter anderem darin
zeigt, dass er konsequent die Explikation des Machtbegriffs vermeidet und
die Souveranitit zwar korrekt als Grenzbegriff bestimmt (vgl. ebd.), diesen
aber nicht innerhalb der Dynamik der dialektisch Vermittlung begreift. Mit
Hegel haben wir aber erkannt, dass die Rede von der Omnipotenz logisch
gar nicht zulissig ist und dass wir es stattdessen mit der Behauptung eines
Machtmonopols zu tun haben, das — mag es auch das (imaginire) Monopol
sein — dennoch nur relativ zur Ohnmacht begreiflich wird. Damit die Aus-
nahmeposition also ihr >géttliches< Recht geltend machen kann, bedarf sie
eines imaginaren Narrativs, einer ideologischen Entscheidung, in der die Ver-
kniipfung des Symbolischen mit dem Imaginiren (un-)bewusst vorgenom-
men wird. Ein solches Narrativ hilt allerdings der kritischen Vernunft nicht
stand und muss als vor-aufklirerisch gewertet werden, wo und wann auch
immer es auftritt. In diesem Sinne gehért es zum aufklirerischen Programm,
eine Neubestimmung der politischen Theologie zu forcieren. Hegel zeigt sich
hier als Theoretiker der politischen Theologie avant la lettre.

Mithilfe der (neuen, nicht-klassischen) Logik und der Dialektik gelingt es
Hegel, Begriff und Wesen des Absoluten von der Einseitigkeit der traditionel-
len Interpretation zu befreien und auf neue Weise darzustellen. So erschei-
nen nun auch Begriffe wie Gott und Allmacht in neuem Licht. Die Allmacht ist
in ihrem imagindren Charakter enttarnt. Es gibt keinen absoluten Souverin,
denn es kann keinen geben. Der Mensch, der Geist ist, der sich begreift, be-
greift in diesem Begreifen, dass er Moment des Ganzen ist, das Geist ist. Als
einzelnes Allgemeines erfasst sich das Subjekt, d.h. jedes Subjekt, in bzw. als
Gemeinschaft. Im Register des absoluten Geistes zeigt sich dies z.B. im reli-
giésen Begriff von der Gemeinde, auf den auch Hegel zuriickgreift. Die nach-
aufklirerische Gemeinde (an-)erkennt sich selbst als Geist (Gott). Sie weif3 sich nicht
von einem souverinen Vater-Gott getragen, sondern sie trigt sich selbst, weil
sie das »Menschliche« als den »unmittelbare[n], prisente[n] Gott« begreift
und an und fiir sich (selbst) erfasst. Hierin bestatigt sich die Wirklichkeit des

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

absoluten Geistes, weil sie sich als objektiver Geist ereignet, der seinerseits
durch den subjektiven Geist vermittelt ist. Diese Bewegung lasst sich leicht
anhand einer frithen Beobachtung Hegels erliutern:

In seinen Entwiirfen iiber Die Positivitit der christlichen Religion von 1795/96
analysiert Hegel den konkreten Unterschied zwischen dem »Vertrag der Kir-
che«und dem Vertrag zwischen dem Fiirsten und dem Volk (modern gewen-
det: zwischen Geldadel und Arbeitnehmer) (vgl. Hegel 1986m, 159-166). Da-
bei macht er zunichst deutlich, dass der zweitgenannten Vertragsform nicht
nur eine qualitative Ungleichheit zwischen den Akteuren vorausgeht, sondern
dass jene auch durch den wohlmeinenden Vertrag nicht aufgehoben wiirde,
da sich ihre Logik an die »Rechte der Fiirsten« (z.B. in Form des Erbrechts)
anschlief3t, die in letzter Konsequenz auf den »Rechten des Eroberers beru-
hen« (ebd., 159). Ganz anders aber verhilt es sich bei der (Ur-)Kirche: »Bei
den Rechten der Kirche als eines Staates kann es dagegen keinem Zweifel un-
terworfen sein, dafs, wenigstens bei Bildung derselben, auf der freiwilligen
Einwilligung aller Einzelnen ihr Vertrag und ihre Rechte allein sich griinde-
ten.« (Ebd., 160) In Hegels praziser Formulierung begegnet uns dieselbe Idee
von der kantischen Rechtsquelle, die sich auch im Kontext der Bildung des
Verfassungsstaats zeigte. Es ist gerade die »freiwillige Einwilligung aller Ein-
zelnen«, wodurch der Vertrag tiberhaupt erst als Recht bestimmt wird. Die
Rechtsquelle aber ist durch den subjektiven Geist bestimmt und verwirklicht
sich als objektiver Geist eben nur durch die konkrete Einwilligung aller. Es
kann hier keine vorgeschaltete Ordnung und Hierarchie geben. Ein »Vertrag
iiber Glauben [..] ist in sich selbst unmdéglich und, wenn er doch gemacht
worden ist, ganz null und nichtig« (ebd., 161).%> Gleichzeitig bringt aber die
Einwilligung aller die Kategorie des objektiven Glaubens (und somit auch die
Moglichkeit einer Glaubenslehre) hervor. Der unreflektierte (pseudo-)subjek-
tive Glaube wire somit fortan nicht mehr als blofRes Meinen.

Von daher ist in der Folge auch die systematische Explikation des Glau-
bens moglich und notwendig. Doch darf es der systematischen Theologie und
der Dogmatik dabei nicht entgehen, dass ihnen jene erste freie Entscheidung,
die Tatsache wird, vorausgeht, wodurch tiberhaupt erst die Moglichkeit der
Struktur, die jene aufschliisseln wollen, wirklich wird, niamlich als Diskurs,
auf den sie Einfluss nehmen kénnen (und nicht etwa als pristabilierter Inhalt,

93  Dies stellt natiirlich auch eine Kritik der frihprotestantischen Institutionalisierung
dar, die sich gerade nichtim individuellen Glaubensbekenntnis niederschlug, sondern
in der Massenkonversion, die dem Bekenntnis des jeweiligen Landesfiirsten folgte.

14,02.2026, 09:51:48,

233


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Kritik der ethischen Institution

den es dann blof noch zu entfalten gilt).”* Anders gesagt: Das Moment der Ge-
meinde ist das irreduzible Reale der Theologie, da es als (Rechts-)Quelle des gittlichen
Gesetzes (und der mit diesem verbundenen Mythologie, die es intellektuell zu begreifen
gilt) und der religids-theologischen Inhalte fungiert. Es ist daher kaum verwunder-
lich, dass dieses Verhaltnis auch implizit im géttlichen Gesetz selbst enthalten
ist: Das erste Gebot (»Du sollst keine anderen Gétter haben neben mir« [Ex
20,3]) impliziert die Moglichkeit der Abkehr von Gott selbst. Wenn ich den
Gottern entsagen soll, dann muss ich dies auch konnen. Kann ich den (alten)
Gotter aber entsagen, dann kann ich auch dem (neuen) Gott entsagen. Der
Vertrag Gottes, der Bund, ist ein Vertrag auf Augenhéhe — und wo er das nicht
ist, da ist er »null und nichtig«, da er die Rechtsquelle unbrauchbar macht,
d.h. die Vernunft in ihrer Wirklichkeit als Geist.

Auch der spite Hegel hat diesen Grundgedanken nicht vergessen und ver-
wertet ihn gleich zu Beginn seiner Rede zur dritten Sikularfeier der Augsburgi-
schen Konfession von 1830. Mag seine Deutung der Verhandlungen, deren Fol-
ge der Augsburger Religionsfrieden sein sollte, auch ausgesprochen wohlmei-
nend ausfallen, so ist es doch bemerkenswert, dass er an dieser Stelle noch
einmal betont, dass es nicht (allein) an den Gelehrten oder der Obrigkeit sei,
derlei Entscheidungen zu treffen:

Nun hataberin Augsburg nichtein Verband von Doktoren der Theologie und
Kirchenhduptern das denkwirdige Werk vollbracht. Es hat nicht eine Dispu-
tation von Gelehrten stattgefunden, infolge deren dann die geistliche Obrig-
keit die Bestimmung iiber die rechte Lehre getroffen und die Gemeinde der
Laien verpflichtet hitte, diese Lehre anzunehmen und sich ihr in glaubigem
Cehorsam zu unterwerfen. (Hegel 1997b, 429)

Es sind aber »die Fiirsten der deutschen Staaten und die Biirgermeister der
Freien Reichstidte[, die] durch ihr Bekenntnis zu erkennen gaben, daf} die
Lehre des Evangeliums, [...] itber die Willkiir und jede weltliche Gewalt da-
stehe und dafd die Sache der Religion von ihnen selbst in die Hand genom-
men worden ist« (ebd.). Das besagt aber auch, dass die weltliche Gewalt dort
zur Willkiirherrschaft wiirde, wo sich herausstellte, dass die entsprechenden

94  Nichtnurdie Theologie ist dieser Gefahr ausgesetzt. So mahnt Lacan, dass die Wissen-
schaftals solche mit dieser Struktur konfrontiert ist. Und er halt fest, »dass die Wissen-
schaft, sieht man sie sich genauer an, kein Ged4chtnis hat. Sowie sie konstituiert ist,
vergisst sie die besonderen Ereignisse, aus denen sie entstanden ist [..]« (Lacan 2015f,
418; vgl. Zupancic 2020, 170f.).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Reprisentant*innen ihr Amt nicht im Sinne der in der Vernunft griinden-
den Pflicht ausiibten. »Damit erklirt sich zugleich, dafd denen, die frither als
Laien galten, in Glaubenssachen ein eigenes Urteil zustehe; und diese un-
schitzbare Freiheit haben sie grundsitzlich fiir uns alle erworben.« (Ebd.,
429f.) Nur wenn dieses Ereignis also im Sinne des absoluten Geistes begrif-
fen wird, kann diese Erkenntnis fiir uns alle sein. Es ist nicht die (objektive)
Wirklichkeit der Reprisentation, die die Wahrheit des Ereignisses ausmacht.
Sie macht lediglich die konkrete Situation in ihrer Besonderheit aus, wobei sie
sich als allgemeine Form der Verwaltung des Bestehenden gibt. Sie stellt sich
so fiir die Subjekte als blofy formeller £60¢ dar: »Das Zustindliche namlich
hat teils die Gewohnheit zu seiner Form - die Gewohnheit aber entspricht
nicht der geistigen selbstbewussten Natur jener tiefsten Interessenc, die auf
(Selbst-)Bestimmtheit zielt (A I, 259). Dagegen ist es der Begriff der Freiheit,
der dieser situativen Selbstbestimmung zugrunde liegt, worin sich die Wahr-
heit als absoluter Geist ausdriickt und wodurch die besondere Situation sich
als universales Ereignis zeigt, dessen Wahrheit die Historizitit, d.h. ihre Be-
sonderheit, abgestreift hat und als transhistorisches Moment des Absoluten
im intellektuell-geistigen Sinne fiir alle und jede*n gilt.

Dementsprechend ist auch der religis-theologische Begriff vom Bund
dem Register des absoluten Geistes zuzurechnen.® Er ist dies aber deshalb,

95  Dader Bund auch das zentrale Motivim Judentum ist, sei hier —zur prophylaktischen
Abwehr von Missverstindnissen — eine differenzierende Bemerkung eingeschaltet: Es
ist einem drastischen Missverstindnis geschuldet, den Bund des Volks Israel mit Gott
als Aspekt eines vermeintlichen jidischen Suprematismus zu deuten. Das Gegenteil
ist vielmehr der Fall. Wie Freud bemerkte, griindet das jidische Ereignis auf einer ge-
waltsamen Griindungsgeste (der Mord an Moses), deren traumatische Erfahrung im
Cesetz gerade festgehalten wird. »Das Paradox des Judentums besteht darin, dafd es
genau dadurch seine Treue zu dem gewaltsamen Criindungsereignis wahrt, dafd es
dieses Ereignis NICHT eingesteht und symbolisiert.« (Zizek 2000, 125) Anders als das
traditionelle Christentum, in dem die >Opfergeste«Jesu als Versohnung und Erlésung
von der Schuld wirkt und somit die Dichotomie von Siinde und Rechtfertigung gera-
de betont, anstatt sie aufzuheben, hebt das Gesetz der jidischen Tradition die Schuld
tatsachlich auf, ohne sie zu tilgen. »Kurzum, die Juden haben den Geist nicht aufgegeben,
sondern sie haben alle ihre schweren Prifungen genau deswegen iiberlebt, weil sie
sich weigerten, ihven Ceist aufzugeben, die Verbindung zu ihrer geheimen, uneingestan-
denen Tradition zu kappen.« (Ebd.) Dieser Sachverhalt spiegelt sich dann auch in der
talmudischen Lehre wider, wenn Jahwe im Angesicht der stichhaltigen Argumentati-
on der Rabbiner lichelnd zugeben muss: »[M]eine Kinder haben mich besiegt, meine
Kinder haben mich besiegt.« (Coldschmidt 2002, 638 [Baba Metsia, 59b]) Anstatt nun

14,02.2026, 09:51:48,

235


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Kritik der ethischen Institution

weil er — um es mit Hegels poetischem Gruf an Hoélderlin zu sagen — der
Bund ist, »den kein Eid besiegelte« (Hegel 1986n, 230). Von daher bleibt Hegel
seinem Schwur von 1796 treu, hilt er doch fiir sich und den Freund fest, in
»[d]er freien Wahrheit nur zu leben« und »Frieden mit der Satzung,/[d]ie
Meinung und Empfindung regelt, nie, nie einzugehen« (ebd.).

Wie heikel die Idee der Vereidigung in Hegels Augen ist, zeigt sich deut-
lich auch in der Phdnomenologie. Im Kapitel iiber die absolute Freiheit und
den Schrecken erklirt Hegel die Unhintergehbarkeit der »Wechselwirkung
des Bewuftseins mit sich selbst, worin es nichts in der Gestalt eines freien
ihm gegeniibergetretenen Gegenstandes entlafit« (PhG, 434). Das Bewusstsein
begreift sich selbst als Sich-Setzendes, d.h. als Reales der Freiheit. In dem
Augenblick aber, wo diese alle Subjekte umfassende Kategorie ihrerseits auf-
gespalten wird — etwa durch die Wahl und Vereidigung einiger bestimmter Re-
prasentant*innen der vielen Reprasentierten —, ist Vorsicht geboten, da die
symbolische Struktur tiber das Reale der Freiheit hinwegtiuschen kann. Die
Vertretung ist selbst wieder nur eine besondere Struktur. Und »sie horte auf,
in Wahrheit allgemeines Selbstbewuf3tsein zu seing, sofern sie als unbeding-
tes »Element des Seins« gedeutet wiirde (PhG, 435). Eine derartige Fehldeu-
tung brichte die bekannten Probleme und Missverstindnisse hervor, die mit
der Verwechselung des Symbolischen und Imaginiren (im klassischen, seins-
logischen Register) mit dem Realen einhergehen. Hegel zeigt auf, inwiefern
das allgemeine Selbstbewusstsein hier tibertélpelt wiirde, sofern es die Di-
mension des Realen aus den Augen verliert:

Dieses [das allgemeine Selbstbewusstsein; Anm. T.M.] lafst sich dabei nicht
durch die Vorstellung des Gehorsams unter selbstgegebene Gesetze, die ihm
einen Teil zuweisen, noch durch seine Reprdsentation beim Gesetzgeben und
allgemeinen Tun um die Wirklichkeit betriigen, — nicht um die Wirklichkeit,
selbst das Gesetz zu geben und nicht ein einzelnes Werk, sondern das All-
gemeine selbst zu vollbringen; denn wobei das Selbst nur reprisentiert und
vorgestellt ist, da ist es nicht wirklich; wo es vertreten ist, ist es nicht. (Ebd.)

In seinem Beitrag Uber die englische Reformbill formuliert Hegel die Konsequen-
zen dieser grundlegenden Erkenntnis, und zwar mit Blick auf den verfas-

sogleich wieder dem imaginaren (und vor allem christlich inspirierten) Bild des gon-
nerischen Vaters, der beim Erziehen seiner Kinder einen Erfolg verbuchen konnte, zu
verfallen, zeigt sich hier gerade, dass Mensch und Gott sich auf Augenhdhe begegnen.
Das heifdt aber auch: Der Mensch hat eben Macht iiber die Macht Gottes.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

sungsrechtlichen Diskurs. So stellt er fest, dass dort, wo sich die politische In-
stitutionalisierung (in diesem Fall des englischen Zweikammersystems) ver-
selbststindigt hat und in der intragenerischen Logik des eigenen Symbolsys-
tems zu erstarren droht, »die frithere Basis des inneren Staatsrechts wieder
verstanden« werden miisse, und zwar dahingehend, »daf3 die realen Grundla-
gen des Staatslebens [...] auch mit Bewuf3tsein und ausdriicklich herausgeho-
ben, anerkannt und, wo von ihnen gesprochen und tiber sie entschieden wer-
den soll, sie selbst, ohne daf} dies dem Zufall iiberlassen wiirde, zur Sprache
gelassen werden sollen« (Hegel 1986y, 107). Und wenige Zeilen spater macht er
deutlich, dass hier dem politischen Realen Rechnung getragen werden muss,
indem »eine gesetzgebende Versammlung und keine Korporation von Stimmfihi-
gen, ein Unterhaus und kein neues System fiir die Konstituenten zu schaffen
seien« (ebd., 108).

Es ist eine unmissverstindliche (radikal- bzw. basis-)demokratische Hal-
tung, die das hegelsche Denken durchzieht und die Hegel auch in seinen Vor-
lesungen zum Ausdruck bringt:

In der Demokratie ist die Hauptsache, da der Charakter des Biirgers plas-
tisch, aus einem Stiick sei. Er mufd bei der Hauptverhandlung gegenwartig
sein; er muf an der Entscheidung als solcher teilnehmen, nicht durch die
einzelne Stimme blof3, sondern im Drang des Bewegens und Bewegtwer-
dens, indem die Leidenschaft und das Interesse des ganzen Mannes®® dar-
eingelegt und auch im Vorgang die Warme der ganzen Entscheidung gegen-
wartig ist. (VPhG, 312)

In das politische Vorhaben als solches muss das Ganze des Menschen ein-
flieRen, weil die Subjekte sich in diesem Akt als autonome und objektive
menschliche Gemeinschaft bestimmen. Nicht aufgrund auch nur eines be-
liebigen partikularen Elements diirfen dabei die einen zu Herrschenden und
die anderen zu Beherrschten werden. »Der Mensch gilt so, weil er Mensch ist,
nicht weil er Jude, Katholik, Protestant, Deutscher, Italiener usf. ist.« (GPhR,
§ 209)°7 Das monistische bzw. universalistische Prinzip ist hier unbedingt
gilltig, denn wo nur ein Teil der Menschen bzw. des Menschen am Akt parti-
zipiert, wird eben nicht die wahre menschliche Gemeinschaft bestimmt.

96  Wir substituieren diesen Signifikanten durch denjenigen des Menschen im Sinne der
Geschwisterlichkeit wie wir sie in Kapitel 111.4 entwickelt haben.
97  Die Referenz zu Gal 3,28 ist uniibersehbar.

14,02.2026, 09:51:48,

237


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Kritik der ethischen Institution

Es ist dieses Paradigma, in dem sich Hegels basisdemokratische Grund-
haltung zeigt (und die es auch angesichts seines Begriffs vom Monarchen zu
bedenken gilt, wie wir weiter unten noch sehen werden). Und gerade vor die-
sem Hintergrund ist es ihm dann auch méglich, den Sinn reprisentativer
Demokratie und der damit verbundenen pragmatischen Elemente aufzuzei-
gen. Denn eine grundlegend basis- oder radikaldemokratische Verfassungs-
idee kann sehr wohl auch die Strukturierung des politischen Systems in Form
einer Wahldemokratie involvieren. Wichtig ist dann, dass das Element der
Wahl jederzeit mit Riicksicht auf das basisdemokratische Prinzip zur Anwen-
dung kommt. Bei diesem Prinzip aber handelt es sich um nichts anderes als
das Prinzip der Freiheit als Autonomie, weshalb Hegel den Sinn der Wahl auch
in der Pflicht sieht. So bezieht sich das Prinzip natiirlich zunichst auf das In-
dividuum. Sollte es nun aber passieren, dass das Individuum seine Stimme
als irrelevant und angesichts der Vielzahl an Individuen vielmehr die »Ge-
ringfiigigkeit seiner Wirksambkeit [...] vor[stellt]«, dann ist es erneut einem
Imaginiren verfallen, indem es sich >dem groflen Ganzen« gegeniiberstellt
und »so mufd dasselbe sich ebensosehr des Prinzips erinnern, auf welches
seine Pflicht, das ganze Recht seiner Freiheit gebaut wird — nimlich daf} es
sich nicht durch die Betrachtung dessen, was andere tun, sondern nur durch
seinen eigenen Willen bestimmen lassen solle und daf? seine individuelle Willkiir
das Letzte und eben das Souverine ist, das ihm zukommt und zuerkannt ist«
(Hegel 1986y, 113; Herv. T.M.).

Esversteht sich, dass damit auch ein aufkldrerisches politisches Bildungs-
programm verbunden sein muss,”® das der Segregation von Regierenden
(darin inbegriffen ist der Beamtenstab als solcher, d.h. Biirger*innen, die
zufilligerweise auch Funktionire sind) und Regierten entgegenwirkt. Bleibt
dem Volk nur die Wahl, sich zwischen einer Reihe ausgewihlter Reprisen-
tant*innen zu entscheiden, dann spiegelt sich das freiheitliche demokratische
Prinzip zwar immer noch in der Wahlberechtigung aller Individuen wider,
jedoch nicht in der Struktur des Wahlsystems selbst, sofern dieses durch das
je besondere politische System eines Staats tiberdeterminiert ist. Ist das Volk
als Ganzes von der Strukturierung des Wahlsystems ausgeschlossen (und
sei es auch nur in einem kleinen Bereich), dann kann nicht die Rede von
einem wirklichen demokratischen Prinzip sein. Tatsichlich namlich findet
hier (wenigstens punktuell) eine Entfremdung des Staats vom Volk statt,
wobei doch beide Begriffe ihrem Wesen nach identisch sind. Wie wir gesehen

98  InAl,273f zum Beispiel spricht sich Hegel entschieden fiir ein solches Programm aus.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

haben, ist es gerade das Volk, das den Staat und nicht der Staat (oder die
Nation, Ethnie oder sonst eine Bestimmtheit), der das Volk bestimmt — schon
gar nicht, wenn die Staatsgewalt zufilligerweise von einer geringen Zahl von
Individuen ausgeiibt wird. Im Angesicht einer solchen Entfremdung stellt
auch Hegel entriistet die Frage, »wie tiberhaupt irgendeine Staatsgewalt
dazu komme, iiber dieses Recht der Biirger zu disponieren [..] — ein Recht,
welches seiner Bestimmung nach als souverin, urspriinglich, unverdufier-
lich, iiberhaupt als das Gegenteil davon angenommen worden, daf es erteilt
oder genommen werden koénne« (Hegel 1986y, 115). Das Bewusstsein dieser
Souverinitit bildet das Zentrum des politischen Wesens einer Gemeinschaft.
In diesem Bewusstsein ist das Wissen der Gemeinschaft aufgehoben, die
von sich weif}, dass sie sich nicht in einem finalen Status verwirklicht (hat),
sondern sich ereignet.

Exkurs XlI: Der Systemdenker Hegel konstruiert seine Rechtsphilosophie vom
Prinzip der Freiheit aus. Unterbelichtet bleiben bei dieser metaphysischen Her-
angehensweise jedoch Elemente des Staatslebens wie ein allgemeines Bil-
dungssystem und Modelle fiir eine stetige systemimmanente (und in diesem
Sinne auch institutionalisierte) Revision des modernen Reprasentativsystems
angesichts des freiheitlich-demokratischen Prinzips. Derlei Aspekte diirfen al-
lerdings zugunsten der Nachhaltigkeit des aufklarerischen und aufgeklarten
Bewusstseins keinesfalls unterbewertet werden, bilden sie doch innerhalb der
symbolisch-institutionalisierten Ordnung die ideellen Instanzen, die das Pro-
gramm der Aufklarung erst fruchtbar und nachhaltig machen. So mag z.B.
ein ausgekligeltes Ratesystem mit imperativen Mandaten (wie es z.B. Danie-
la Dahn [2017, 112-125] vorschwebt) das aufklarerische Moment innerhalb der
realpolitischen Sphare verwirklichen, doch bliebe es ohne die entsprechenden
Bildungsprogramme, die auf Selbstbestimmung zielen, erneut der Gefahr aus-
gesetzt, in den institutionellen Automatismus zu verfallen. In diesem Sinne gilt
die Devise Ingeborg Maus, dass das Politische unbedingt monistisch zu verste-
henistund von daherein Systemdenken im kritischen Geiste notwendig macht.

Fir Hegel ist der Erhalt dieses Bewusstseins mit der Idee vom absoluten Geist
verkniipft. Von daher kann auch das religiose Register innerhalb einer be-
stimmten Gemeinschaft eine zentrale Rolle bei der Pflege jenes Bewusstseins
der Souveranitit spielen. Neben der (philosophischen) Bildung und der ver-
nunftgemifen Strukturierung des realpolitischen Geschehens identifiziert
Hegel daher auch das Religiése als Modus des ethisch-politischen Bewusst-

14,02.2026, 09:51:48,

239


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Kritik der ethischen Institution

seins. Das sittliche Bewusstsein mag seine Wirklichkeit zwar in jener unper-
sonlichen Kapazitit der Vernunft haben, die wir Sittengesetz nennen, doch
ist damit nicht gesagt, dass diese Kapazitit nicht religiés gedeutet werden
diirfe. So erinnert Hegel mit Blick auf die griechische Sittlichkeit und ihr
Gotterpantheon daran, dass es zwar »ein iiber das subjektive Meinen und Be-
lieben erhabene Bestehen« des Sittengesetzes und der von ihm abgeleiteten
Institutionen gibt (GPhR, § 144), die als »sittliche Michte ..., die das Leben der
Individuen regierenc, erscheinen mégen (GPhR, § 145); gleichzeitig aber sind
diese Michte im »Kreis der Notwendigkeit, dessen Momente [sie] sind« gera-
de deshalb in dieser Position, weil sie, die das Leben der Individuen zu regie-
ren scheinen, »in diesen als ihren Akzidenzen ihre Vorstellung, erscheinende
Gestalt und Wirklichkeit haben« (ebd.). Anders gesagt, die Notwendigkeit der
Gotter haftet selbst an der Kontingenz der menschlichen Subjektivitit, wes-
halb wir es hier mit einer dialektischen Aufhebung der (imaginiren) Dualitit
zu tun haben. Diese Authebung erfolgt aber im (absoluten) Geist. Und die Fra-
ge nach den konkreten Vorstellungen von Gott und Géttern verbleibt im Mo-
dus der Kritik bzw. wird ihrerseits im kritischen Geist aufgehoben. Das heifit
aber auch, dass die kontingenten Gottesvorstellungen und ihre immanenten
(historisch-institutionellen) Konkretionen als solche (also nicht als Abstrak-
tionen) konserviert werden kénnen. So hebt auch Joachim Ritter hervor, dass
es diese »Doppelheit der Beziehung des Besonderen und Allgemeinen ist [...],
was Sittlichkeit als Bestimmung politischer und sozialer Institutionen meint«
(Ritter 2003d, 301). Als solches aber befreit das sittliche Bewusstsein von der
Versuchung, die konkrete Institution als abstrakt-absolute Institution zu fas-
sen.”?

Da die Religion Moment des absoluten Geistes ist, ist es auch wenig ver-
wunderlich, dass sie ins Register der Sittlichkeit fillt und daher auch als Mo-
ment des objektiven Geistes in seiner Wirklichkeit als Staat auftaucht. Das
religiése Bewusstsein ist so integraler Bestandteil des aufklirerischen Pro-
gramms, was den Vorteil mit sich bringt, dass die Sphiren, die traditionell als

99  Vgl. hierzu auch Hegels Ausfithrungen tber »besondere Staaten« und »besondere In-
stitutionen, die angesichts der»ldee des Staats« aufgehoben (konserviert) werden, in
GPhR, § 258 Z: »Bei der Idee des Staats mufd man nicht besondere Staaten vor Augen
haben, nicht besondere Institutionen, man muf vielmehr die Idee, diesen verwirklich-
ten Gott, fiir sich betrachten. Jeder Staat, man mag ihn auch nach den Grundsatzen,
die man hat, fiir schlecht erklaren, man mag diese oder jene Mangelhaftigkeit daran
erkennen, hat immer, wenn er namentlich zu den ausgebildeten unserer Zeit gehort,
die wesentlichen Elemente seiner Existenz in sich.«

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Staat und Kirche bezeichnet werden, hier nicht als getrennte, d.h. abstrakte,
rechtliche und politische Kérperschaften verstanden werden. Als vorteilhaft
kann diese Einheit sich aber nur dann erweisen, wenn sie im Geist vermittelt
ist, da wir es andernfalls — das diirfte klar sein — mit einer irgendwie gear-
teten Form der Theokratie zu tun hitten.'®® Doch es gibt hier eine wirkliche
Aufhebung. Diese Dialektik von Staat und Kirche erkennt bereits der junge
Hegel:

Im Geist der Kirche handelnd, handelt der Mensch als Ganzes nicht nur ge-
gen einzelne Staatsgesetze, sondern gegen den ganzen Ceist derselben, ge-
gen ihr Ganzes. [..] Will der Staat fest an seinem Ganzen hingen und mit
Gewalt die Giberstromende Kirche von seinen Ufern abhalten, so wird er un-
menschlich und ungeheuer und wird den Fanatismus erzeugen [..]. Ist aber
das Prinzip des Staates ein vollstindiges Ganzes, so kann Kirche und Staat unmog-
lich verschieden sein. (Hegel 1986p, 444)

Damit bricht der Lutheraner Hegel radikal mit der altkirchlichen Idee von der
civitas Dei wie auch mit der lutherischen Lehre von den zwei Regimenten (vgl.
Jaeschke 2003, 85). Handelt es sich bei diesen zwei Regimenten nimlich so
oder so um eine (eindeutige) gottliche Regierweise, dann ist eine (zweiwertige)
Trennung der Sphiren oder gar eine Hierarchisierung derselben mit dem
Auftreten des aufklirerischen Grundgedankens und der Explikation des
Geistbegriffs ohnehin obsolet. Damit geht fiir Hegel aber gerade keine
Schmilerung des Geistes des Christentums einher, vielmehr erfillt sich
dessen freiheitliches Prinzip in der biirgerlichen Freiheit (ganz im Sinne der
begrifflichen Einheit von Freiheit und Souverinitit).

Nicht die christliche Freiheit der Subjektivitat wird im Rechtsbegriff der biir-
gerlichen Freiheit zum Verschwinden gebracht, sondern es wird gesagt, dafs
erst dann, wenn man die biirgerliche Freiheit auf die christliche Freiheit der
Subjektivitat bezieht, zum Begriff komme, was in der Freiheit aller zur Sub-
stanz der Gesellschaft und ihres Rechts und Staates geworden ist. (Ritter
2003e, 368)

100 Vgl. auchJaeschke 2003, 85: »Dieser Begriff [des Protestantismus; Anm. T.M.] bezeich-
net zwar eine Einheit, aber nicht die einer theokratischen Verfassung. Die Entgegen-
setzung von Hegels Position sowohl gegen das geldufige Modell einer Einheit als auch
das einer Trennung des Geistigen und des Weltlichen ist deshalb nicht widerspriich-
lich, weil Hegel genauer als sonst tiblich zwischen Religion und Kirche unterscheidet.«
Vgl. auch GPhR, § 270.

14,02.2026, 09:51:48,

241


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Kritik der ethischen Institution

Was auf subjektiver Ebene in der religiosen Sphire bereits eingeldst ist und
besonders das lutherische Denken auszeichnet, wird nun allgemeine und ob-
jektive Wirklichkeit der Freiheit (vgl. ebd., 373). Das verniinftige Staatsleben
verwirklicht sich so im absoluten Geist. Anders gesagt, es verwirklicht sich
vom absoluten Geist her und auf diesen hin, indem es dem Realen der Ver-
nunft treu ist. »Diese Vernunft verwirklicht der Wille im Staatsleben.« (A
I, 136) (Es geht Hegel also keinesfalls darum, etwa den Protestantismus zur
Staatsreligion zu erkliren [vgl. Jaeschke 2003, 85].) Es ist das »Leben in dieser
Sphire« (des absoluten Geistes) aber gleichzeitig das »Leben in der Religion«
(AT, 139).

Denn die Religion ist die allgemeine Sphire in welcher die eine konkrete To-
talitit dem Menschen als sein eigenes Wesen und als das der Natur zum
Bewufstsein kommt und diese eine wahrhaftige Wirklichkeit allein sich ihm
als die hochste Macht iiber das Besondere und Endliche erweist, durch wel-
che alles sonst Zertrennte und Entgegengesetzte zur héheren und absoluten
Einheit zurlickgebracht wird. (Ebd.)

Exkurs XI1I: Damitist aber keinesfalls gesagt, dass allein das Christentum diese
Bestimmung erfiillt. Es ist an dieser Stelle geboten, mit Hegel iiber Hegel hin-
auszugehen. Denn es mag zwar sein, dass der >Hegel der Phanomenes, wie er
in der Phdnomenologie und den Vorlesungen (besonders denen iiber die Philoso-
phie der Religion) auftritt, eine systematische, dabei aber stilisierte und reali-
ter unhaltbare Genealogie eines religiosen Bewusstseins liefert, allerdings darf
dabei nicht vergessen werden, dass diese Darstellungen anhand der Phanome-
ne (des Absoluten) immer fiir uns als ideale Leser*innen und Hérer*innen, an-
ders gesagt, fiir uns als Ceist gedacht sind. Dariiber hinaus ware es eine gewagte
These, Hegel unterstellen zu wollen, eine faktische, lineare Genealogie samtli-
cher Religions-, Kunst- und Kulturformen anzunehmen. Hegel schreibt als Lo-
giker und Metaphysiker, nichtals Religions-, Kunst- oder Kulturwissenschaftler.
Davon abgesehen bietet Hegel selbst Ansatze fir interreligiose und -kulturelle
Anerkennung, wenn er z.B. darauf hinweist, dass sich saimtliche Religionen in
ihrem wesentlichen Zweck, namlich der Sittlichkeit, treffen. Natrlich erfolgt
dieses Urteil im kritischen Geist: »Dieser Zweck ist bei den Religionen aller V6l-
ker deutlich, sie haben alle das miteinander [gemein], dafS sie sich immer dar-
aufbeziehen, die Gesinnung hervorzubringen, welche kein Objekt biirgerlicher
Gesetze sein kann, — und sie sind besser oder schlechter, [...] je nachdem die
Religion [mehr] mit ihren Schrecken auf die Einbildungskraft und durch diese

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

auf den Willen, oder mehr durch moralische Triebfedern wirken will.« (Hegel
1986m, 137f.) Der Grundgedanke einer »Politik der Anerkennung« (vgl. Taylor
1997) ist keinesfalls frei von Bedingungen, genauso wenig, wie das Recht auf
Anerkennung allein dem Zufall unterliegen darf. Den Mafistab bilden hierbei
folglich keine positiven Normen oder Gesetze, sondern allein das Faktum der
Vernunft kann als solch ein Regulativ wirken. Und auch im interreligiosen Ver-
haltnis muss der gemeinsame Fokus auf die Sittlichkeit aus Vernunftgriinden
als unhintergehbar gelten. Wer also den interkulturellen und -religiésen Dia-
log fithren will, muss —mit Hegel (und Lessing) gesprochen—»Moralitat als das
Hdchste des Glaubens anerkennen und in jedem anderen Sektenglidubigen, in
dem ereinen Freund findet, einen Bruder, einen Anhanger der gleichen Religion
umarmen — und ein solcher Christ wird zu einem solchen Juden sagen wie der
Klosterbruder zu Nathan [IV, 7]: Ihr seid ein Christ! — Bei Cott, lhr seid ein Christ!/
Ein bessrer Christ war nie!/[und] einem solchen Christen entgegnet ein solcher
Jude:/Wohl uns! Denn was/Mich Euch zum Christen macht, das macht Euch mir/
ZumJuden!« (Hegel1986m,130f.) Mitdem Prinzip der Vernunftin Form der Sitt-
lichkeitist folglich auch das Prinzip der Dialogizitatauf Augenhéhe und jenseits
des (hermeneutischen oder ideologischen) Vorurteils benannt. Die vernunftge-
mafde und sittliche Kongruenz im Bewusstsein der unterschiedlichen religiésen
Subjekte ist die Bedingung der Moglichkeit des anerkennenden Dialogs.

Vor diesem Hintergrund lasst sich nun auch deutlich erkennen, warum Hegel
die kantische Trennung von Tugend und Recht bzw. Ethik und Politik revi-
diert. Gilt eine solche Trennung, dann bleibt dem realen sittlichen Subjekt
im Angesicht eines sich verselbststindigenden institutionellen Corpus von
Rechten und Gesetzen nur der Weg Antigones (siehe Kapitel III.4): »Das In-
dividuum hat so nur die heroische Moglichkeit, sich und sein Gewissen in
der Kollision mit den unsittlich gewordenen Institutionen geltend zu ma-
chen und sich zu opfern. Aber das ist die Tugend der Ausnahmen.« (Ritter
2003d, 308) Hegel geht es aber gerade darum, den ethischen Akt nicht einfach
als punktuelles Ereignis zu fassen (was ja durchaus moglich ist), sondern die
Sittlichkeit (und damit die Vernunft) im institutionellen Modus zu begreifen.
Ritter fasst Hegels Gedanken zusammen: »Er hat Moralitit und Sittlichkeit
in den Zusammenhang des Rechtssystems hineingenommen und dieses als
Grund und Bedingung der Sittlichkeit begriffen (vgl. [GPhR,] § 4): Freiheit
ohne die Voraussetzung des Rechts vermag nur als innere Moglichkeit, nicht

14,02.2026, 09:51:48,

243


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2k

Kritik der ethischen Institution

als sittliche Wirklichkeit zu bestehen.« (Ritter 2003d, 309)*°" Folglich kann
auch erst dort von Recht gesprochen werden, wo sichergestellt ist, dass die
subjektive Freiheit aller objektiv wird — und das geschieht im realen ethisch-
politischen Akt und dem Bewusstsein des eigenen sittlichen Seins/Wesens.
Das bedeutet aber, dass jedem Subjekt jederzeit die rechtliche und gesetzliche
Moglichkeit zugesichert werden muss, sich (z.B. im Falle von Zweifel oder
gar Verzweiflung angesichts institutioneller Mechanismen) wieder und wie-
der als selbstbestimmtes sittliches Subjekt begreifen zu kénnen. Hegel bringt
dies auf folgende Formel: »[I]ch habe Eigentum und es soll mir zu eigen blei-
ben; kommt es in Gefahr, so verschafft mir das Gericht mein Recht.« (A I,
136)'°% Dies kann nicht durch passives Regiert-Werden vonstatten gehen. Das
Subjekt muss selbst (Mit-)Regent sein. Hegel erkennt diesen Sachverhalt und
bringt ihn deutlich auf den Punkt, wenn er mit kritischem Blick auf die engli-
sche Reformbill schreibt, dass die nach-aufkldrerischen Menschen doch eigent-
lich »gelernt haben, was das Regieren wirklich ist, und dafl dazu noch etwas
Weiteres gehort als die Prinzipien«, worunter wir die »allgemeinen Vorstel-
lungen von der Freiheit, der Gleichheit, dem Volke, dessen Souveranitit usf.«
verstehen (Hegel 1986y, 126f.). Worum aber handelt es sich bei diesem »Weite-
ren«, wenn darunter nicht das Volk und dessen Souverinitit fillt? Gemeint ist
damit jener Uberschuss des sittlichen Aktes, den dieser im Verhiltnis zu sei-
nem objektiven Sein, d.h. der Gesetzgebung und der Rechtsprechung, bildet,
also das sich im freiheitlichen Register dieses Aktes bestimmende sittliche
Subjekt der Autonomie selbst als (Rechts-)Quelle und Autor*in der symboli-
schen Formfunktionen (Recht und Gesetz) und der entsprechenden Selbstab-
bildung (Volk und Souverinitit). Wird dieser sittliche Rest durch institutio-
nelle Selbstgeniigsamkeit minimiert (z.B. in hypertropher Verwaltung) oder
gar ausradiert (z.B. in einer Diktatur), kann das Wort >Rechtsstaat« zwar im-
mer noch Verwendung finden, allerdings zeigt die kritische Priifung, dass das
unsittliche Prozedere die Verwendung der Begriffe Recht und Staat verbietet,

101 Komplementar dazu lasst sich die Erkenntnis Manfred Riedels lesen: »Die Freiheit
kann als>ldee des Rechts< nur unter der Voraussetzung begriffen werden, dafd sie ge-
schichtlich bereits verwirklicht und dem positiven Recht und Staat immanent ist.«
(Riedel 1969b, 37) Vgl. hierzu auch Enz., §§ 483-486.

102 Esversteht sich, dass der Term »soll« in dieser Formel im Sinne des Sittengesetzes zu
verstehen ist. Der hegelsche Begriff des Eigentums ist ebenfalls an die Autonomie ge-
bunden und unbedingt von einer schrankenlosen Inbesitznahme zu unterscheiden.
Siehe hierzu auch Exkurs XIV.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

da diese als Begriffe korrekt nur im Sinne der subjektiven Freiheit (Sitten-
gesetz) und der objektiv gewordenen Freiheit aller (Sittlichkeit) Verwendung
finden konnen.

Hegel sieht dies genau, denn »eine Menge von Menschen kann sich den
Titel von Volk geben, und mit Recht, denn das Volk ist diese unbestimmte Menge«
(ebd., 127; Herv. T.M.).?®3 In der Selbstbestimmung des Volks (z.B. durch ei-
ne Verfassung) tritt es selbst erst hervor. Der Akt ist dabei konstitutiv fir die
Verfassung bzw. Bestimmung (die constitutio ist die conditio) des Volks (nicht
als populus oder gens, sondern als humana) und seines Rechtssystems; aber
als solcher ist er qua Subjekt selbst auflerhalb dieser Bestimmungen, da er
den Ubergang von subjektiver zu objektiver Freiheit markiert und als Rechts-
quelle bzw. Reales des Begriffs vom Menschen (d.h. vom Geist) wirkt.’** Mit
Pascal gesprochen: Der Mensch iibersteigt den Menschen darin unendlich,
da er sich selbst als sein Begriff bestimmt. Die Notwendigkeit, mit der dieser
Ubergang stattfinden muss, ergibt sich schlichtweg aus der Tatsache, dass die
Trennung von Ethik und Politik im Kontext eines institutionellen Narrativs
zu einer Verklirung der subjektiven Position fithren kann, in der subjektives
»Geschick< und Staatsleben als abstrakte Positionen auftreten. Und dasselbe
gilt im pseudo-liberalen (sagen wir ruhig: neoliberalen) Register. Wenn jedes
Subjekt >seines eigenen Gliickes Schmiedc ist, dann ist es entweder dem Zu-
fall oder einer elaborierten und zentralisierten Machtinstanz geschuldet, dass
ein Staat als Rechtsstaat zusammenhalt. Eine solche »Sammlung ohne Prin-
zip« bediirfe der »Not und Ubermacht ..., um sich miteinander zu vertragen;

103 Vgl. auch Hegels Gedanken zur urspriinglichen »Versammlung der Volksgeister, die
unbedingt im Plural zu denken sind und deshalb (zunichst) »unter dem Oberbefehl
mehr des Einen als seiner Oberherrschaft [stehen]« (PhG, 530).

104 Vgl. auch VGPh I, 116f.: »Ein Volk, das dieses Bewufstsein der Freiheit hat, griindet sein
Dasein auf dieses Prinzip. Die Gesetzgebung, der ganze Zustand des Volkes hat seinen
Grund allein im Begriffe, den der Geist von sich macht, in den Kategorien, die er hat. [...]
[N]Jach der praktischen Seite hingt damitzusammen, dafd wirkliche Freiheit, politische
Freiheitaufbliihe. Diese beginnt nurda, wo das Individuum fr sich als Individuum sich
weif}, als Allgemeines, als Wesentliches, welches als Individuum einen unendlichen
Wert hat [...]. Darin ist das freie Denken des Gegenstandes enthalten —des absoluten,
des allgemeinen, wesentlichen Gegenstandes. Denken heifdt, etwas in die Form der
Allgemeinheit bringen; sich denken heifdt, sich in sich als Allgemeines wissen, sich die
Bestimmung des Allgemeinen geben, sich auf sich beziehen. Darin ist das Element der
praktischen Freiheit enthalten.«

14,02.2026, 09:51:48,

245


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Kritik der ethischen Institution

vorziiglich aber, in Riicksicht aufs Ganze, der speziellsten gottlichen Provi-
denz, um es notdirftig zu erhalten« (Hegel 19864, 467). Damit aber wire das
Moment des Zufalls in seiner besonderen (abstrakten) und eben nicht allge-
meinen Form (als konkreter, realer sittlicher Akt) konstitutiv fiir den Rechts-
begriff, was natiirlich unzulissig ist.

Exkurs XIV: Ein Beispiel fiir diese »Ubermachtc, die zudem den Gedanken der
»speziellsten gottlichen Providenz« integriert, bildet der Neoliberalismus. Wie
die Bezeichnung bereits verrat, versteht sich der Neoliberalismus als eine Form
des Liberalismus und damit als freiheitliche Ideologie. Sein liberales Konzept
muss dabei deshalb als Ideologie betrachtet werden, da der Neoliberalismus
seinen Rickhalt in unterschiedlichen markt-6konomischen Narrativen findet:
Zum einen wire da das Narrativ eines 6konomischen Darwinismus, bei dem es
darum geht, dass das Subjekt, das sich am besten an das >Gesetz des Marktes«
(das seinerseits im naturalistischen Modus fehlinterpretiert wird) anzupassen
vermag, sich auch durchsetzen wird. Ganz im Ceiste der protestantischen Ar-
beitsethik a la Max Weber gilt der Verlierer dann zu Recht als Verlierer, da er als
»Schmied seines eigenen Schicksals< offenbar versagt hat. Zum anderen wirkt
der Neoliberalismus als Metaerzihlung, die den Abbau traditioneller sozialer
Kapazitaten zugunsten des grofden Ganzen jener Marktgesetzlichkeiten legiti-
miert. Dass dies mit der Verscharfung sozialer Ungleichheit einhergeht, wird
dannaber mit Verweis auf das erste Moment begriindet. Auch zu Hegels Zeiten,
in denen es zwar keinen Neoliberalismus, wohl aber einen Kapitalismus gab,
war bereits klar, dass»der Ruhm und der Reichtum ... es tiberfliissig [macht], auf
die Grundlage der vorhandenen Rechte zuriickzugehen, wozu bei den Volkern,
die den Druck derselben empfinden, die dufderliche Not und das dadurch ge-
weckte Bediirfnis der Vernunft treibt« (Hegel 1986y, 105). Es ist bemerkenswert,
dass Hegel hier eine direkte Linie zwischen Not und Vernunftbediirfnis zieht, da
dieser Zusammenhang auf eine radikalaufklarerische Haltung hindeutet. Die-
se —wenn auch etwas krude — Motivation zum Vernunftgebrauch wird im Neo-
liberalismus jedoch durch imaginare Ideologien (z.B. Konsumismus, Lifestyle,
Ich-AG, abstrakte Selbstverwirklichung etc.) verbaut. Wo sich also ein Rechts-
staat der neoliberalen Logik verschreibt, da gerat das Verhaltnis von 6ffentli-
chem und Privatrecht in eine Schieflage zugunsten des Letztgenannten. Damit
ist aber der verniinftige Staatsbegriff suspendiert. Denn wenn das Recht letzt-
lich auf abstraktem Privatrecht beruht, dann hat ein Subjekt im Staat auch nur
die Rechte, die es sich als dieses besondere Individuum erworben hat»und der

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Staat hat bei solcher Schmalerung seiner Macht keine andere Verrichtung, als
es zu bestatigen, da seine Macht ihm entrissen wurde, so daf, wenn der Staat
alle Gewaltverliert und doch der Besitz der Einzelnen auf der Macht des Staates
beruht, der Besitz derjenigen notwendig sehr schwankend sein mufs, die keine
andere Stiitze haben als die Staatsmacht, die gleich Null ist« (Hegel 19864, 468).
Im Neoliberalismus zeigt sich dieses politische Ungleichgewicht natiirlich im
Phanomen des Kapitalbesitzes bzw. — in hegelscher Terminologie — im Eigen-
tum. Wenn wir gesehen haben, dass das Objektiv-Werden der subjektiven Frei-
heit fiir Hegel immer mitdem Prozess der symbolischen Aneignung in Verbindung
steht (siehe Kapitel 111.4), dann ist leicht nachzuvollziehen, dass dieser auch ei-
ne reale Aneignung folgen muss. (Uber Sinn und Unsinn einer imaginiren Aneig-
nung unterrichtet bekanntlich Kants Beispiel von den hundert Talern.) Ein ein-
faches Beispiel fir die reale Aneignung im Sinne des Sittengesetzes bildet die
Verwandlung kirchlicher Guter in 6ffentliche Gelder in der Revolutionszeit. So
gilt auch fiir Hegel, »daf} die >reelle Seite und Wirklichkeit< aller Sachen als Ei-
gentum in dem liegt, was der Mensch im Aneignen, Verdndern und Nutzen aus
ihnen und mit ihnen macht (vgl. [GPhR,] § 59)« (Ritter 2003c, 269). Im wirkli-
chen (verniinftigen) Rechtsstaat findet dies aber natiirlich im sittlich-objekti-
ven Modus und nicht allein im willkiirlich-subjektiven Freiheitsinn statt, wie es
im Neoliberalismus der Fall ware. Der freie Wille, den Hegel zu Beginn seiner
Rechtsphilosophie nicht umsonst als konstitutiv fiir den Rechtsstaat identifiziert,
zeigt sich bei der Aneignung gerade dann als im sittlichen Sinne frei, wenn er
sichzundchstselbstin Besitznimmt, d.h. wirklich autonomer Wille ist. So unter-
scheidet Hegel zwischen dem Begriff des Besitzes und dem des Eigentums, um
damit die Differenzierung zwischen den zwei Willenskapazititen anzuzeigen.
»Daf Ich etwas in meiner selbst duferen Gewalt habe, macht den Besitz aus, so
wie die besondere Seite, daf Ich etwas aus natiirlichem Bedlrfnisse, Triebe und
der Willkiir zu dem Meinigen mache, das besondere Interesse des Besitzes ist.
Die Seite aber, dafs ich als freier Wille mir im Besitze gegenstandlich und hier-
mit auch erst wirklicher Wille bin, macht das Wahrhafte und Rechtliche darin,
die Bestimmung des Eigentums aus.« (GPhR, § 45) Einmal mehr zeigt sich hier,
wie Hegel mit Kants »Ethik der Autonomie« (Henrich 2001b) (iber Kant selbst
hinausgeht und so eine Versohnung von Ethik und Politik begreiflich macht.
Zugleich zeigt die Rechtsphilosophie aber auch den kritisch-regulativen Mafistab
des modernen Eigentumsrechts auf, welches durch die neoliberale Ideologie
verunstaltet wird. Das Scheitern des Neoliberalismus zeigt sich dabei vor allem
in dem Sachverhalt, dass die hegelsche Idee der Aneignung das 6konomisie-

14,02.2026, 09:51:48, per

247


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Kritik der ethischen Institution

rende Konzept des Naturalismus aushebelt. Dabei spielt die symbolische An-
eignung die entscheidende Rolle: »Wo ... die Sache unmittelbar als ein Natrli-
ches genommen wird, bleibt auRer Betracht, dafd die zur Sache gewordene Na-
tur keinen Halt und keine Selbststandigkeit in sich hat.« (Ritter 2003c, 269) Der
Mensch legt»einen anderen Zweck«in die Sache; »ich gebe dem Lebendigen als
meinem Eigentum eine andere Seele, als es hatte; ich gebe ihm meine Seele«
(GPhR, § 44 Z); die Natur »nehme ich mit dem Denken in Besitz« (GPhR, Notiz
zu § 44). »Daher gibt es fiir Hegel keine Moglichkeit mehr, Freiheit aus dem Na-
turzustand des Menschen oder aus einem geschichtslosen konstanten Naturbe-
griff herzuleiten.« (Ritter 2003c, 270) Damit aber scheitert der Neoliberalismus
bereits im Prinzip.

Es ist bemerkenswert, dass Hegel den sittlichen Rechtsbegriff im Register
des absoluten Geistes verortet, indem er auf religios-theologische Begriffe
zuriickgreift: »Das Recht ist etwas Heiliges iiberhaupt, allein weil es das Dasein
des absoluten Begriffes, der selbstbewufiten Freiheit ist.« (GPhR, § 30) Auch
hier zieht sich eine Linie vom jungen Hegel zum Hegel der Berliner Zeit, wenn
er bereits um 1795/96 Uberlegungen anstellt, wie das Verhiltnis von Bergpre-
digt und tberliefertem Gesetz einzuschitzen sei: Der »Zweck Jesu« sei ge-
wesen, »den Sinn fiir Moralitit wieder zu erwecken« und das »besonders im
Gegensatz gegen das, was etwa ein blof3 gesetzlicher Levite zu tun schuldig
[war]« (Hegel 1986m, 138f.). Die - teils gleichnishafte — Moralpredigt mag da-
bei durch ihren narrativen Wert bestechen, aber das Prinzip der »moralischen
Gesinnung« bleibt letztlich erhalten in der Bergpredigt, die Hegel nicht nur auf
einer Hohe mit dem Gesetz sieht, sondern auch als »das complementum der Ge-
setze« schlechthin deutet (vgl. ebd., 139). Die radikale Ethik Jesu bildet im
Verhiltnis zum institutionellen Recht (hier: dem Dekalog) einen Uberschuss.
Nicht zuletzt lisst der vierundzwanzigjihrige Hegel Jesus auch den kategori-
schen Imperativ verkiinden (vgl. Hegel 1989b, 216; Ackermann 2011).

In der Phinomenologie fithrt Hegel diesen Gedanken mit Blick auf den Ei-
gentumsbegriff (siche den vorangegangenen Exkurs XIV) weiter aus. So hingt
die Vermehrung des Eigentums (wohlgemerkt: nicht des Besitzes!) durchaus
mit dem Dienst am Néchsten bzw. der Nichstenliebe zusammen:

Ein Individuum vermehrt sein Eigentum auf eine gewisse Weise; es ist
Pflicht, dafd jeder fiir die Erhaltung seiner selbst wie auch seiner Familie,
nicht weniger fiir die Maglichkeit sorgt, seinen Nebenmenschen niitzlich zu
werden und Hilfsbedurftigen Gutes zu tun. Das Individuum ist sich bewuf,

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

daf dies Pflicht ist, denn dieser Inhalt ist unmittelbar in der Gewifsheit
seiner selbst enthalten [...]. (PhG, 473f)

Hegel fiigt sogleich hinzu, dass der Menschen in seinem »Gewissen« (lies:
seinem Selbstbewusstsein als Geist) »sich schlechthin frei weif? [...], es [Recht
und Gesetzt; Anm. T.M.] zu unterlassen sowie zu erfiillen«, da er sich selbst
dazu die »absolute Befugnis gibt« (PhG, 475). Es gibt folglich eine situative
Befugnis auch zum Gesetzesbruch, nimlich dort, wo sich das Gesetz als un-
sittlich erweist und nur noch abstrakter, statischer Selbstzweck ist. An diesem
Punkt ist es weniger geboten, das Gesetz innerhalb derselben Gesetzestraditi-
on auszulegen, als es neu zu bestimmen, und zwar aus dem Bewusstsein des
Sittengesetzes. Dabei gehort es zum »Wesen des Gewissens, dies Berechnen
und Erwiagen abzuschneiden und ohne solche Griinde aus sich zu entscheidenc
(PhG, 475f.). Was Hegel hier aus dem Freiheitsbegriff logisch ableiten kann,
entspricht aber in der Tat dem Effekt, den das »complementum der Gesetze« er-
zielt, was sich biblisch etwa in dem Samaritergleichnis oder Jesu Umgang mit
Frauen und Aussitzigen — kurz: Minderheiten — widerspiegelt. Deutlich zu-
tage tritt das analoge Verhiltnis von Bergpredigt und Sittengesetz aber im
Doppelgebot der Liebe. Da sich die Pflicht aus der Selbstgewissheit herleitet
— wodurch dementsprechend tiberhaupt erst das hervortritt, was man um-
gangssprachlich als Gewissen bezeichnet -, erfiillt das individuelle Ich in der
Pflicht gegen sich selbst als einzelnes Allgemeines auch die Pflicht gegeniiber
seinem Nichsten. »In der Erfiillung der Pflicht gegen den Einzelnen, also ge-
gen sich, wird also auch die gegen das Allgemeine erfiillt.« (PhG 475)

Hierin wird schliefdlich auch der schépfungstheologische Gedanke vom
Wissen um Gut und Bose (Gen 3,22) eingeldst. Dieses Wissen ist wesentlich
situativ und dynamisch — und darin ist es faktisches Wissen. >Gut« und
»bose« bezeichnen keine substanzontologischen Grundkategorien, es han-
delt sich bei ihnen lediglich um Adjektive, mit denen eine Situation unter
dem Gesichtspunkt des Sittengesetzes sinnvoll (also allgemeingiiltig und
-verstindlich) von einem Subjekt beschrieben werden kann. Hegel bringt
die in der sprachlichen Ausdrucksform angelegte Problematik einer Ver-
wechslung von Seins- und Sinnthematik auf den Punkt: »Die Schwierigkeit,
die in diesen Begriffen stattfindet, ist allein das Festhalten am Ist und das
Vergessen des Denkens, worin die Momente ebenso sind als nicht sind, — nur
die Bewegung sind, die der Geist ist.« (PhG, 568)

Der Mensch als solcher hat die Kapazitit jenes Wissen, das traditionell
— trotz des institutionell-ideologisch missbrauchten Narrativs vom Siinden-

14,02.2026, 09:51:48,

249


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Kritik der ethischen Institution

fall — bei Gott allein sein soll, aus sich selbst hervorzubringen und in seinen
Taten, seiner Arbeit und seinem Dienst am Nichsten zu verwirklichen. Wo
der Mensch glaubt, dieses Wissen in dem Akt der (Selbst-)Bewusstwerdung —
fir den das mythologische Motiv des Essens vom Baum der Erkenntnis steht
— gerade verloren zu haben - was kirchenpolitisch durch die Lehre von der
(Erb-)Siinde implementiert wurde —, da vermeint er, ein Wissen zu haben, das
er, entsprechend seiner kruden Logik, eigentlich gar nicht haben kénnte und
dennoch in Anspruch nimmt. Es ist die typische petitio principii, wodurch in
letzter Konsequenz eine Deutungshoheit einzelner Ausnahmeindividuen (je-
ner >heiligen Minners, deren Glauben angeblich stirker sei, als z.B. derjenige
der Laien oder der Frauen) legitimiert wird. Und es ist diese Inanspruchnah-
me, die einen sekundiren Mythos von der Siinde konstruieren muss, um sich
abzusichern. Auf der Basis einer positivistischen Offenbarungslehre meint
sman< dann zu wissen, was der gottliche Plan wenigstens im Anfang ist, ob-
wohl doch jederzeit hervorgehoben wird, dass >seine Wege unergriindlich sei-
en<. Auf diese Weise begriindet jene Inanspruchnahme die hierarchisierende
Idee einer Schafherde, die dem jenseitigen Gott gehdrt, aber von diesseitigen
Schifern gehiitet wird. Anders gesagt, die Kinder Gottes miissen ihr Leben
lang von den Vitern der Kirche erzogen werden, die sich dann auch dafir
verantwortlich zeigen, dass die Viter der Nation iiber jenes infantile Volk mit
strenger Hand herrschen. »[S]o sind durch das Prinzip der patriarchalischen
Regierung die Untertanen fiir unmiindig erklirt«, klagt Hegel (VPhG, 161).
»[Dlie freie Empfindung, der moralische Standpunkt ttberhaupt ist dadurch
griindlich getilgt.« (Ebd.)'® Gegen die Geisteshaltung, die auf diese Weise
evoziert wird, wendet sich bereits der junge Hegel mit klaren Worten. Das
Ganze sei nichts anderes als »Kindersinn«:

Die Staatsverfassungen, Gesetzgebungen und Religionen der Volker tragen
lange noch Spuren ihres urspriinglichen kindlichen Ceistes an sich, auch wenn
dieser schon langst verflogen ist. Lange ist noch die Gewalt in den Handen
eines Einzigen, von dem eine Familie als von ihrem Vater sie mit Kindersinn
ausiiben liefd — wenn das Volk langst aufgehort hat, eine Familie, und der
Fiirst, ein Vater zu sein. [...] Der kindliche Geistin den Religionen hatsich lan-
ger erhalten, und diese tragen immer Spuren desselben an sich [..]. Dieser

105 Vgl. auch die Anmerkung Karl Hegels, der darauf hinweist, dass der »moralische Stand-
punkt hierin dem strengen Sinne gemeint ist, wie ihn Hegel in der Rechtsphilosophie
bestimmt hat, als der der Selbstbestimmung der Subjektivitat [...]J« (ebd., Anm.).

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Kindersinn in der Religion sieht Gott als einen machtigen Herrn an, der im
Ubrigen Neigungen, Leidenschaften, auch gar Launen hat— Gott ruht aus —,
wie die Herrscher unter Menschen, und [der] also nicht immer nach der Re-
gel des Rechts straft oder gliicklich macht, bei dem man sich also einschmei-
cheln kann, gegen den man mehr Furcht, héchstens Ehrfurcht [empfindet],
als man ihm Liebe weiht [...]. (Hegel 19861, 54.55; Herv. TM.)

Dieser allmichtige launische Gott nach dem Bild eines rémischen Kaisers®®

wird nicht nur durch die Logik dekonstruiert, sondern durch die Schrift
selbst, die durch Christi »Bild der Vollkommenbheit« (Hegel 1986l, 46) jenes
Herrscherbild konterkariert. Und es versteht sich, dass diese Vollkommenheit
mit einer konstitutiven Liicke versehen ist, die nur dem einfachen Verstand
als okaAv8aAov erscheint. Die wirkliche Souverinitit aber integriert diese
Licke. Und der wirkliche Souverin weify um sie, ohne deshalb in Angst und
Schrecken zu geraten und sich in die Arme des imaginiren Herrschafts-
phantasmas treiben zu lassen. Mit diesem Bewusstsein geht also auch die
Entthronung simtlicher innerweltlicher Herrscher*innen einher, da deren
Macht in letzter Konsequenz auf der imaginiren Macht basiert, deren Bild
aber dem aufgeklirten Ikonoklasmus anheimgefallen ist. Und auch wenn
Hegel dafiir bekannt ist, dem Monarchen in einer aufgeklirten parlamen-
tarischen Monarchie einen Platz zuzuweisen, muss man bedenken, dass
derselbe Hegel auch weif3, dass dieser Monarch zwar einen symbolischen
Zweck erfiillt, aber als solcher keine reale Macht hat: »[S]o ist der Anteil des
Monarchen an der Regierungsgewalt mehr illusorisch als reell [...].« (Hegel
1986y, 117)'7

Es ist aber vollkommen klar, dass das Imaginire nichts ist, das sich aus
dem menschlichen Dasein einfach ausradieren liefe (wenn auch Versuche in
dieser Richtung gemacht wurden).!®® Das Imaginire ist wie das Reale und

106 Vgl. hierzu Alfred North Whiteheads formallogisch motivierte Kritik an den Vorstel-
lungen von »Cott nach dem Bild eines Reichsherrschers, Gott nach dem Bild einer
Personifizierung moralischer Energie und Gott nach dem Bild eines philosophischen
Grundprinzips« (Whitehead 1987, 612), die Hegel hier vorwegnimmt.

107 Vgl. hierzu den Zusatz aus der Rechtsphilosophie, in dem Hegel erklart, dass die mon-
archische Tatigkeit in nichts weiter bestiinde als darin, »mit seinem Namen zu unter-
schreiben« (GPhR, § 279 7).

108 Dassessich hierbei um eine transzendentallogische Tatsache handelt, zeigt sich an der
Irreduzibilitat der transzendentalen Ideale, die Kant identifiziert: »Diese Gegenstén-
de suggerieren einen objektiven Modus der Existenz, den sie schlechtweg nicht besit-
zen kdnnen. Aber trotzdem wir das wissen, bleiben wir ihrer Suggestionskraft wehrlos

14,02.2026, 09:51:48,

251


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Kritik der ethischen Institution

Symbolische fester Bestandteil der conditio humana. Auch Hegel erkennt, dass
dieses illusorische Element nur Schein ist, aber er weif auch, dass dieser
Schein in einer aufgeklirten Gesellschaft als solcher erkannt ist und begreif-
bar wird, so dass am Schein das Wesen sichtbar wird (siehe Kapitel III.5).
Allein aus diesem Grund riumt Hegel dem Imaginiren in der symbolischen
Ordnung einen Platz ein, nimlich die Vorstellung des Monarchen. Man beach-
te dabei die Mehrdeutigkeit des Begrifts Vorstellung, der einerseits das reine
Imaginire bezeichnet, andererseits auf ein Theater- bzw. Schauspiel anspielt,
das es zwar ernsthaft aufzufiihren gilt, das aber seine Geltung allein im sym-
bolischen Register entfaltet und eben nur gespielt und nicht echt« ist. Unter
die Bedeutungen des Begriffs fillt aber natiirlich auch die heikle Vor-Stellung
des Monarchen im Sinne der dpxr|. Das Imaginire dient in dieser Hinsicht
aber der Integration sowohl des Subjekts wie auch der Gemeinschaft. Mit an-
deren Worten, es dient der notwendigen Institutionalisierung der Sozialitit,
indem es den Einheitssinn der (aufgeklirten) gemeinschaftlichen Selbstabbil-
dung bedingt. Aber Hegel weif auch um die Gefahren dieses Unterfangens
und hilt mit Blick auf jenes spezifische imaginire Element des Monarchen
Folgendes fest: »Der Begriff des Monarchen ist deswegen der schwerste Be-
griff fur das Risonnement, d.h. fiir die reflektierende Verstandesbetrachtung,

ausgeliefert. [..] Nicht nur der echte (physische) Gegenstand der Reflexion, den wir
als Gegenstand erster Ordnung bezeichnet haben, ldRt sich nichtins endliche Denken
hineinziehen und in ihm auflésen. Dasselbe gilt bis zu einem gewissen Grad auch von
den Gegenstidnden zweiter Ordnung, die Produkte der Selbstsetzung des Denkens sind.
Die Reflexion entlidft sie zwar aus sich, aber wenn sie dieselben zuriickzuziehen ver-
sucht, entdeckt sie, dafd sich der urspriingliche Prozefd nur partiell riickgdngig machen
|43t. Es bleibt ein Restbestand der Reflexion sdrauflens, der sich der Zuriicknahme in
das Denken endgiiltig widersetzt. D.h., der Reflexionsprozef3 ist nur partiell reversibel und
kann nur in inzidentellen Bestinden sich selbst gegenlaufig werden. [..] Uberdies enthalt
der Bereich drei nicht-inzidentelle Objekte des Bewufitseins, die sich tiberhaupt nicht
aufldsen lassen. Kant nennt sie >Cotts, >Seele< und sWelt<. In anderen Worten: wir be-
gegnen unserers>eigenenc<Reflexion, sobald sie einmal vollzogen ist und sich als objek-
tiver Gedanke kristallisiert hat, als etwas Fremdem, das uns in der gleichen absoluten
Weise widersteht wie das tote physische Ding. Der alte Glaube der klassischen Logik,
daR alle Reflexionsvorgange in das Ich zuriickgenommen und in ihm aufgelst werden
konnen, ist deshalb irrig.« (Giinther 1991, 104.105; erste und dritte Herv. T.M.) Indem
die Vernunftals Sich-Setzende ist, zeitigt der Reflexionsprozess notwendigerweise das
Register des Imagindren; allein das urspriingliche Ereignis (der Selbst-Setzung) bildet
die Ausnahme (das Reale der Vernunft). Eine Bemerkung am Rande: Wo wir vom Rea-
len der Vernunft sprechen, spricht Giinther vom Du (vgl. ebd., 107); dieser Zusammen-
hang muss aber an anderer Stelle expliziert werden.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

weil es in den vereinzelten Bestimmungen stehenbleibt und darum dann auch
nur Griinde, endliche Gesichtspunkte und das Ableiten aus Griinden kennt.«
(GPhR, § 279; erste Herv. T.M.) Solange allein seinslogische Verstandeskapa-
zititen bemitht werden, um den Begriff des Monarchen zu bestimmen, fithrt
dies nur wieder dahin zuriick, dass sich sein Begriff in letzter Konsequenz
»nicht [als] ein Abgeleitetes, sondern [als] das schlechthin aus sich Anfangende«
(ebd.) erweist. Einmal mehr erschiene er als dpxrj: »Am nichsten trifft daher
hiermit die Vorstellung zu, das Recht des Monarchen als auf gottliche Autoritit
gegriindet zu betrachten, denn darin ist das Unbedingte desselben enthalten.«
(Ebd.; Herv. T.M.)

Exkurs XV: Das Problem, vor dem die ultramoderne, plurale bzw. pluralisti-
sche Gesellschaft steht, verhiltsich diesbeziiglich genau diametral, insofern sie
die »allgemeine Beforderung der Individuen zu Kleinstaaten« (Legendre 2011,
45) betreibt. Die Angelegenheit bleibt aber in struktureller Hinsicht analog zu
dem, was Hegel beschreibt. Wo das Subjekt unvermittelt zum Schopfer seiner
eigenen Identitat wird, wird es selbst zur apyn. Wir haben es in diesem Fall
aber nicht mit einem Ursprung, sondern mit einer unendlichen Zahl von Ur-
spriingen zu tun, die sich wechselseitig hochstens durch Zufall in einem drit-
ten Element begegnen. Der Prozess der Institutionalisierung des Subjekts ist
wildwichsig und daher in hochstem Mafe labil, geht mit ihr doch auch die
»normative Selbstbedienung«(ebd., 76) einher. Dies dufiert sich zum Beispiel in
dem Phdnomen, bei dem die Selbstattestierung der (Menschen-)Wiirde dann
in (strukturelle) Cewalt umschlagt, wenn sie etwa mit einer amalgamierten
Opfermentalitat zusammenfallt. Der vermittelnden Funktion auf symbolischer
Ebene fehlt hier die fundamentale Referenz, worin die individuelle Subjekti-
vation sich in einer allgemeinen, institutionellen Sozietit und universalen So-
zialitat aufgehoben weif. In diesem Sinne bietet der blanke Pluralismus nicht
das Heil, sondern das Wuchern allein des individuellen Begehrens. »Der sprin-
gende Punkt ist: Wir weigern uns hartnackig, ein Band zwischen dem Subjekt
und der institutionellen Ordnung anzuerkennen. Unsere ultrawissenschaftli-
chen Gesellschaften tun zuletzt noch so, als ob sie ohne jedes kulturell herge-
stellte Griindungsbild leben kénnten [...].« (Ebd., 75f.)

Hegels Problemldsungsstrategie ist nun bemerkenswert, und zwar erklirt er,
dass es durchaus bekannt ist, »welche Mifverstindnisse sich hieran gekniipft
habenc, und dass es »die Aufgabe der philosophischen Betrachtung ist, eben
dies Gottliche zu begreifen« (GPhR, § 279). Davon abgesehen, dass auf den zi-

14,02.2026, 09:51:48,

253


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Kritik der ethischen Institution

tierten Passus umgehend eine Darstellung des Begriffs der Volkssouveranitit
folgt, wird hieran unmissverstindlich deutlich, dass die Regierungsmacht in he-
gelscher Perspektive immer unter dem Aspekt des Todes Gottes, wie ihn die Religionsphi-
losophie expliziert, gefasst werden muss. Es gilt nimlich, der Irreduzibilitit des Imagi-
néven und seiner symbolischen Funktion Rechnung zu tragen, ohne dass das Bild und
dessen symbolische Funktion sich dabei verselbststindigen. Wird etwa die von allen
gefasste Entscheidung in einem symbolischen Akt durch einen zufillige Per-
son validiert, dann muss dieser Akt auch als rein reprisentativ erkannt wer-
den kénnen.' Wo die kritische Dekonstruktion jener Reprisentanz zuletzt
nicht beim Ganzen der menschlichen Gemeinschaft, sondern beim (traditio-
nellen) Gottesbegrift bzw. imaginiren Wahrheitsgaranten landet, da zeigt es
sich frither oder spiter, dass die wirkliche Volkssouverinitit verfehlt wurde.

Diese Problematik ist also nicht zuletzt auch eine Angelegenheit der Theo-
logie, denn es sind diejenigen Einrichtungen der geistigen Gemeinschaft, die
traditionell als Dogmatik bezeichnet werden, worin die imaginire Referenz
und das zugehérige Symbolsystem aufgehoben werden.”® Wir haben gese-
hen, dass es auch Hegel nicht etwa darum geht, den Gottesbegrift ein fiir
alle Mal loszuwerden, stattdessen versucht er eine philosophische Trinitits-
theologie zu entwickeln, die die Theologie der Tradition vor grofie, aber un-
abwendbare Herausforderungen stellt. Dabei gelingt es ihm, einen Gottesbe-
griff zu entwickeln, der mit dem aufklirerischen Konzept der Volkssouveri-
nitit und der Sittlichkeit aus reiner praktischer Vernunft vereinbar ist und
diese nicht durch eine unreflektierte imaginire Dimension zu unterminieren
droht. Hier gibt es kein Erstes im Sinne der dpxr|. Wo das Ganze wirklich
als das Ganze begriffen wird, da ergeben derartige Kategorien keinen Sinn

109 Wenn Hegel schreibt, dass die einzige Macht des Monarchen darin liegt, mit seinem
Namen zu unterschreiben, dann ist das nur die halbe Wahrheit: »Aber dieser Name
ist wichtig: es ist die Spitze, Gber die nicht hinausgegangen werden kann.« (GPhR, §
279 Z) Der Name ist aber deshalb unhintergehbar, weil er die reine Reprisentation
des »lch will«, das jede*r frei sagen kdnnen muss, »als Person« darstellt (vgl. ebd.). Es
verstehtsich, dass uns Hegel hier als Denker des frithen19. Jahrhunderts begegnet und
dass er aufgrund des Zensurdrucks kaum vom Begriff des Monarchen hatte absehen
konnen. Und dennoch gestaltetsich das (verniinftige) Verhaltnis Volk-Monarch analog
zum (verniinftigen) Verhiltnis Mensch-Gott, und zwar im Ceist.

110 Wir verwenden den Begriff der Dogmatik hier nicht allein im theologischen Sinne,
sondern auch in Anschluss an Legendre 2011, 145.150. Von daher ist hier nicht die Rede
von einer traditionellen (kirchlichen) Dogmatik, sondern von einer Dogmatik, die ein
bewusst>auto-ikonoklastisches Moment< aufweist (vgl. Miinchow 2018, bes. 185).

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

mehr, da sie immer eine Unterscheidung einfithren, wodurch eine Relativitit
angenommen werden miisste, die entweder per definitionem unbedeutend wire
— was die Frage aufwiirfe, wie sie dann iiberhaupt als solche Auswirkungen
haben kann (wie es z.B. im Deismus der Fall wire) — oder absolut bedeutend
sein miisste — was die Frage aufwiirfe, warum man dann tiberhaupt von eine
Relation sprechen muss (womit wir beim Paradox des Theismus wiren, so-
fern dieser beim abstrakten Gottesbegriff verbleibt). Diese ethisch-politische
Schieflage mafgeblicher theologischer Paradigmen der Tradition, darf auf
keinen Fall heruntergespielt werden, denn die damit verbundenen (mythisch-
mythologischen) Bilder fordern ihren Tribut. Will daher die Theologie ihrerseits
einen validen Beitrag zum sittlichen Dasein des modernen Menschen leisten, muss sie
nicht allein einen Gottesbegriff; sondern einen theologischen Kanon entwickeln, der mit
dem Begriff der Sittlichkeit und dem der Volkssouverinitit vereinbar ist. Das vermag
sie aber nur durch die Treue zum Realen der Vernunft zu bewerkstelligen. »Denn das
Gottliche der Religion als Handeln ist das Sittliche und die besonderen Michte
des Sittlichen. Diese Michte aber betreffen, dem reinen Himmel der Religion
gegeniiber, das Weltliche und eigentlich Menschliche.« (A I, 304) Hegel kann
sich hier als wichtiger Impuls- und Ideengeber erweisen.™

Den Tod Gottes theologisch zu begreifen, ist keine kleine Herausforde-
rung, dafiir aber umso notiger. Hegel selbst sah dies, was sich unter anderem
darin zeigt, dass der Begriff des Todes eine (buchstibliche) Zentralstellung in
der Vorrede der Phianomenologie einnimmt. Dabei wird die dialektisch-aufkli-
rerische Prozedur durch das Festhalten des Todes symbolisiert: »Der Tod, wenn
wir jene Unwirklichkeit so nennen wollen, ist das Furchtbarste, und das Tote
festzuhalten das, was die grofite Kraft erfordert. [...] Aber nicht das Leben, das
sich vor dem Tode scheut und von der Verwiistung rein bewahrt, sondern das
ihn ertrigt und in ihm sich erhilt, ist das Leben des Geistes.« (PhG, 36; Herv. T.M.)
Wo der Tod Gottes hingegen allein die absolute Freiheit (und den Schrecken)
attestiert, da wird er nicht festgehalten. Das Drama der Dialektik von Herr
und Knecht muss jedoch als Ganzes aufgefithrt werden: Das >Geschopfx, das
den Gott totet (ob absichtlich oder unabsichtlich), ermdichtigt sich erst dann
seiner selbst, wenn es sich in diesem toten Gott erkennt, »[..] denn Macht
besteht nur darin, sich im Negativen seiner zu erhalten« (A I, 234). Ganz nach
der goetheschen Devise: »Was Du ererbt von deinen Vitern hast, erwirb es,

111 »[T]he problem with any theology lacking an adequate concept of divine forgiveness
is that it lacks a proper basis in principle for that free political community of conscien-
tious individuals which is the Hegelian Idea.« (Shanks 1991, 41)

14,02.2026, 09:51:48,

255


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Kritik der ethischen Institution

um es zu besitzen.« (Goethe 2007b, 32 [Verse 682f.]; vgl. Freud 1974e, 441)
Der Mensch ist wesentlich Gott und tot — diese Erkenntnis bildet die mo-
dern-mythologische, fundamentale Referenz'** der Aufklirung. Der Begriff
des Menschen und der menschlichen Gemeinschaft ist daher nicht einfach
als Substanz vorauszusetzen, sondern eben auch als Subjekt zu verstehen.
Fir eine aufgeklirte Gesellschaft bedeutet dies aber, dass sie ihre wesentliche
Substanz immer nur voraussetzen kann, insofern sie sie wiedererkennt — und
darin die gewesene Freiheit in kreative Freiheit verwandelt. Nur im Prozess
der stetigen Wiederaneignung des eigenen Wesens bildet sich die moderne
Gesellschaft. Nur an der ontologischen Liicke, dem Realen der Vernunft, be-
stimmt sich das Wesen des Menschen.

Damit ist aber ein grundsitzlicher Aspekt der Bildung (im weitesten Wort-
sinn) der Gesellschaft bezeichnet, die gerade durch Selbstbildung zur aufge-
klirten Gesellschaft wird. Keine (bestimmte) menschliche Gesellschaft muss
zur radikalen oder gar gewaltsamen Revolution aufgefordert oder gezwungen
sein, um das aufklirerische Projekt zu verwirklichen. Vielmehr ist sie dazu
angehalten, nicht nur ihre ethisch-politische Struktur und die damit zusam-
menhingenden Prozeduren transparent und zuginglich zu gestalten; sie ist
auch dazu aufgefordert, ein aufklirerisches Bildungsprogramm zu pflegen,
wodurch sich diese Gesellschaft jederzeit in ihrem Sein/Wesen, d.h. als Geist
begreift. Erst wenn diese Prozedur gesichert ist, ist der wirkliche Staat auch
der verniinftige, weil der verniinftige Staat der wirkliche ist: »Der Staat ist
als die Wirklichkeit des substantiellen Willens, die er in dem zu seiner Allge-
meinheit erhobenen besonderen SelbstbewufStsein hat, das an und fiir sich Ver-
niinftige.« (GPhR, § 258) Als Geist begreifen die Subjekte, dass es ihre »hichste
Pflicht ... ist, Mitglieder des Staates zu sein« (ebd.), nicht weil der besonde-
re Staat oder die Regierung dies fordert, sondern weil sich der Staat gerade
in der Ausiibung dieser Pflicht, die die Autonomie seiner Biirger*innen be-
dingt, als wirklich bestimmt. Der sittliche Staat, wie ihn Hegel beschreibt, hat
nichts mehr mit dem einfachen Status zu tun. Die Idee des Staats ist ein Ereignis
- genauer gesagt: sein Ereignis. Und nur wo er sich ereignet, kann wirklich

112 Wie wir gesehen haben, ldsst sich die letzte Referenz ohnehin nicht ausléschen bzw.
toten, da Institutionalisierung bzw. Subjektivation grundsatzlich nicht ohne sie aus-
kommt (vgl. Legendre 2011, 77). Deshalb ist es wichtig, die letzte Referenz selbst als
Subjekt zu begreifen und auch das entsprechende Bild zu kultivieren, denn das Bild
kann >getétet< werden (vgl. ebd.) — ein Gedanke, der gerade dem protestantischen
Geist nicht fremd sein diirfte.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

vom Staat die Rede sein. Hegels Staatstheorie markiert das Ende jedes pseu-
do-historischen Royalismus, aber auch jeder genealogisch verklirten >Blut-
und-Boden«-Ideologie — schlieflich markiert sie auch die Neubestimmung der
politischen Theologie:

Welches nun aber der historische Ursprung des Staates itberhaupt oder viel-
mehr jedes besonderen Staates, seiner Rechte und Bestimmungen sei oder
gewesen sei, ob er zuerst aus patriarchalischen Verhdltnissen, aus Furcht oder
Zutrauen, aus der Korporation usf. hervorgegangen und wie sich das, worauf
sich solche Rechte griinden, im Bewufitsein als géttliches, positives Recht oder
Vertrag, Gewohnheit und so fort gefafdt und befestigt habe, geht die Idee des
Staates selbst nicht an [..]. (Ebd.; Herv. T.M., erste Herv. i. 0.)"3

Die Idee des Staats muss sich ereignen diirfen, wobei wir, was die konkre-
te Form betrifft, nicht notwendigerweise dem Denker Hegel folgen miissen,
der eben in und fiir seine Zeit dachte. Seine logische Herleitung des sittli-
chen Staats aus dem Begriff der Freiheit zu ignorieren hiefle aber, eine der
elaboriertesten Theorien des modernen freiheitlichen Staats in den Wind zu
schlagen. Denn, wie Klaus Vieweg betont, die Forderung nach historischen
Staaten ist obsolet; spitestens seit dem 18. Jahrhundert gilt es, die Staaten
auf dem Prinzip der Freiheit zu griinden (vgl. Vieweg 2019, 470f.).

Diese Aufgabe ist aber die Aufgabe aller und nicht allein die Aufgabe einer
auserwihlten Gruppe von Auserwihlten. Ob man es nun das aufklirerische
Programm, das Projekt der Moderne oder die Sittlichkeit nennen will - die-
se grofite aller Aufgaben des Menschen ist eine Aufgabe, vor der nicht nur
ein paar Wissenschaftler*innen, ein paar Politiker*innen oder ein paar Oko-
nom*innen, sondern nicht weniger als alle Menschen stehen.

113 Vgl. hierzu auch Hegel 1989b, 207, wo dieser Johannes den Taufer als Aufklarer zeich-
net, »der die Menschen wieder auf diese ihre Wiirde aufmerksam machte — die ihnen
nichts fremdes sein sollte, sondern die [sie] in sich selbst, ihrem wahren Selbst, nichtin
der Abstammung, nichtin dem Triebe nach Gliickseligkeit, nicht darin suchen sollten,
Diener eines grofigeachteten Mannes zu seyn [..].«

14,02.2026, 09:51:48,

257


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nachwort

Die zuriickliegenden Seiten haben uns immer wieder das Problem der ver-
klirten Jenseitsvorstellung vor Augen gefithrt: Im Register der Ethik begeg-
nete es uns als utopisches Phantasma einer besseren Welt, im Register der In-
stitution wiederum wurde diese Utopie durch das Bild vom imaginiren Vater
konsolidiert. Abschlieflend sei nun also gefragt, was wir nach dem Gesag-
ten auf die kritische, aber fundamentale ethische Frage >Was tun?« antworten
konnen.

Was sollen wir tun, wenn Ethik und Politik doch ereignishaft sind und
uns keinen festgeschriebenen Moralkatalog liefern? Was tun, wenn wir nicht
auf die phantasmatischen Bilder der Moralisten und politischen Fraktionen
zuriickgreifen sollen? Was tun, wenn wir uns nicht auf einen michtigen Sou-
veran berufen sollen, sondern allein auf die Vernunft?

Kant und Hegel helfen bei der Beantwortung dieser Fragen. Wenn He-
gel uns nimlich wissen lisst, dass allein das Verniinftige das Wirkliche ist
(und vice versa), und wir von Kant gelernt haben, was eigentlich mit dem Ver-
niinftigen im praktischen Sinne gemeint ist, dann haben wir bereits alles an
Werkzeug beisammen, um nicht nur die Frage zu beantworten, sondern auch
richtiggehend titig zu werden. Tragen wir nimlich das vernunftgemifie Ur-
teil des Sittengesetzes an die beobachtbare Wirklichkeit, an die wahrnehm-
baren Sitten und an die Realpolitik heran, dann stellen wir an so mancher
Stelle fest, dass es hier alles andere als ethisch und politisch zugeht. Die Bei-
spiele, die wir im Verlauf dieses Buchs geliefert haben, mogen dies auf ihre
Weise veranschaulichen, kratzen aber nur an der Oberfliche. Sie vermitteln
aber dennoch einen Eindruck von der Tatsache, dass so manche real- und
soziopolitische >Wirklichkeits, in der so viele Menschen leben (miissen), alles
andere als verniinftig ist und daher nicht als sittliche Wirklichkeit bezeichnet
werden kann.

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Kritik der ethischen Institution

Die sittliche Wirklichkeit gilt es folglich herbeizufiihren, allerdings ohne
dabei der Versuchung zu erliegen, sich jene Wirklichkeit im Vorweg auszu-
malen. Das Sittliche lisst sich nimlich nicht symbolisieren; vielmehr gilt es,
dem Realen der Vernunft treu zu sein, um das Sittliche jederzeit zu verwirk-
lichen. Denn eine Sache miissen wir uns immer wieder vor Augen fithren:
Die Wahrheit der Sittlichkeit, nimlich das Sittengesetz, ist wirklich und wird
fir selbstbewusste Subjekte auch immer wirklich sein. Mit anderen Worten,
das Sittliche ist lingst in der Welt, es braucht nicht gesucht werden — schon
gar nicht in abstrakten, utopischen Bildern. Statt sich der imaginiren Bild-
gewalt hinzugeben, ist dem Subjekt aufgegeben, sein sittliches Kénnen anzu-
nehmen, das sich aus dem vernunftgemiflen Sollen ableitet. Darin gewinnt
es die Achtung vor sich und seinen Nebenmenschen. Und darin verwirklicht
sich auch die mutuale Zusage der Wiirde.

Das Sittliche ist nicht zu begreifen, solange es als ein abstrakter ontolo-
gischer Status betrachtet wird — nicht einmal die Wiirde des Menschen lisst
sich so als wirklich begreifen. Die abstrakte Wiirde nimlich kann einem Men-
schen genommen werden — was so mancher Folterbericht (auch oder gera-
de aus Nationen der sogenannten Ersten Welt) beweist. Die wirkliche Wiirde
aber ist die tat-sichliche, faktische Wiirde, die Sache selbst, die mit der Wirk-
lichkeit der Sittlichkeit einhergeht. Sittlichkeit und Wiirde sind wirklich und
vernunftgemif, wo sie sich ereignen (diirfen). Ihre Unveriuflerlichkeit, Un-
endlichkeit und Unhintergehbarkeit erhilt die Wiirde mit der Wirklichkeit
der Sittlichkeit. Diese Wirklichkeit ist aber immer die konkrete Sittlichkeit. Sie
ist nicht einfach etwas, das einst war. Und sie ist auch nicht etwas, das erst
noch kommen muss. Es ist viel einfacher: Sie ist — als Unendliches in actu. Das
Erste lehrt uns Kant, das Zweite Hegel.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dank

Mein besonderer Dank gilt Jim Asmussen und Jan Hinnerk Thir dafiir, dass
sie es mir ermdglicht haben, meine Gedanken in vielen gemeinsamen Gespri-
chen zu erproben, zu revidieren und zu konsolidieren. Jim Asmussen gebithrt
dariiber hinaus ein besonderer Dank fiir die Durchsicht des Manuskripts.
Fir die stetige und langjahrige Unterstiitzung meiner Forschungsarbeit bin
ich auflerdem Professor Ralf K. Wiistenberg zu groflem Dank verpflichtet.
SchliefSlich danke ich meinen Studentinnen und Studenten, denn nicht sel-
ten waren sie die Ersten, die erleben »durften<, wie ihr Dozent neue Gedanken
erprobt.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Siglenverzeichnis

Immanuel Kant

« GMS: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten

- KpV: Kritik der praktischen Vernunft

«  KrV: Kritik der reinen Vernunft

« MS: Die Metaphysik der Sitten

- RGV: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofRen Vernunft

G.W.F. Hegel

«  A:Vorlesungen iiber die Asthetik

- Enz.: Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften
- GPhR: Grundlinien der Philosophie des Rechts

« PhG: Phinomenologie des Geistes

«  VGPh: Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie
- VPhG: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte
« VPhR: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion

«  WL: Wissenschaft der Logik

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Ackermann, F. (2011): »Kant und Hegels >Leben Jesu«, in: GW.F. Hegel (2011),
97-112..

Agamben, G. (2010): Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genealo-
gie von Okonomie und Regierung, Homo Sacer I1.2, iibers. von A. Hiepko,
Berlin.

— (2013): Opus Dei. Archiologie des Amts, ibers. von M. Hack, Frankfurt a.M.

Anselm von Canterbury (2005): Proslogion/Anrede, iibers. von R. Theis, Stutt-
gart.

d’Arcais, P.F. (2004): Die Demokratie beim Wort nehmen. Der Souverin und
der Dissident, Berlin.

Arendt, H. (2011a): Uber die Revolution, 7. Auflage, Miinchen/Berlin.

— (2011b): Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit des Bosen,
Miinchen.

Aristoteles (1985): Nikomachische Ethik, iibers. von E. Rolfes, hg. von G. Bien,
4. Auflage, Hamburg.

- (2012): Politik, ibers. und hg. von E. Schiitrumpf, Hamburg.

Armbruster, K. (2013): Gott die Mutter. Eine Streitschrift wider den patriar-
chalen Monotheismus, 2. Auflage, Norderstedt.

Augustinus (2004): Bekenntnisse, iibers. von J. Bernhart, Leipzig/Frankfurt
a.M.

Austin, J.L. (2010): Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with Words),
iibers. von E. von Savigny, Stuttgart.

Badiou, A. (2009): Paulus. Die Begriindung des Universalismus, Ziirich/
Berlin.

— (2015): Ethik. Versuch iiber das Bewusstsein des Bosen, iibers. von J. Brankel,
Wien.

Baumgartner, H.M. und H. Korten (1996): Friedrich Wilhelm Joseph Schelling,
Miinchen.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266  Kritik der ethischen Institution

Bentham, J. (1977a2): A Comment on the Commentaries and A Fragment on
Government, The Collected Works of Jeremy Bentham, hg. von J.H. Burns
und H.L.A. Hart, London.

— (1977b): »A Fragment on Government, in: J. Bentham (1977a), 391-551.

- (2001a): Writings on the Poor Laws, Vol. I, The Collected Works of Jeremy
Bentham, hg. von M. Quinn, New York.

- (2001b): »Farming Defended, in: J. Bentham (2001a), 276-290.

- (2002a): Rights, Representation, and Reform: Nonsense Upon Stilts and
Other Writings on the French Revolution, The Collected Works of Jeremy
Bentahm, hg. von P. Schofield, C. Pease-Watkin und C. Blamires, Oxford.

— (2002b): »Nonsense Upon Stilts, or Pandoras Box Opened, or The French
Declaration of Rights Prefixed to the Constitution of 1791 Laid Open and
Exposeds, in: J. Bentham (2002a), 317-397.

Bettelheim, B. (1989): Aufstand gegen die Massen. Die Chance des Individu-
ums in der modernen Gesellschaft, iibers. von H. Schroeder und P. Hors-
trup, Frankfurt a.M.

Bloch, E. (1962): Subjekt-Objekt. Erliuterungen zu Hegel, Gesamtausgabe,
Bd. 8, Frankfurt a.M.

Blumenberg, H. (2017): Arbeit am Mythos, 5. Auflage, Frankfurt a.M.

Boehm, G. (1991): »Die Lehre des Bilderverbotes«, in: H. Federle (1991), 77-93.

Bonhoefter, D. (1959a): Kirchenkampf und Finkenwalde, Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 2, hg. von E. Bethge, Miinchen.

- (1959b): »Der Fithrer und der einzelne in der jungen Generation, in: D.
Bonhoeffer (1959a), 22-38.

- (1998): Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft,
Dietrich Bonhoeffer Werke, Band 8, hg. von C. Gremmels et al., Giitersloh.

Brecht, B. (20052): Ausgewihlte Werke in sechs Binden, Bd. 1, Frankfurt a.M.

— (2005b): Ausgewihlte Werke in sechs Binden, Bd. 6, Frankfurt a.M.

- (2005¢): »Die Dreigroschenoper, in: B. Brecht (2005a), 191-284.

- (2005d): »Dialektike, in: B. Brecht (2005b), 140-141.

von Biilow, V. (0.].): »Stefan Zweigs Polemik gegen Calvin. Niederblickend er-
schrickt man...«. Online: https://www.calvin.de/wirken/zweig.html (Zu-
griff: 28. Januar 2020).

Butler, J. (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, iibers. von
R. Ansén, Frankfurt a.M.

Castellio, S. (2015): Gegen Calvin/Contra libellum Calvini, hg. von W.F. Stamm-
ler, tibers. von U. Plath, Essen.

Cicero (2015): De fato/Uber das Schicksal, iibers. von P. Calanchini, Stuttgart.

14,02.2026, 09:51:48,


https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html
https://www.calvin.de/wirken/zweig.html

Literaturverzeichnis

Cohen, 1.B. (1994.): Revolutionen in der Naturwissenschaft, iibers. von W.
Kutschmann, Frankfurt a.M. 1994.

Conrad, J. (2013a): Under Western Eyes, hg. von R. Osborne und P. Eggert,
Cambridge.

— (2013b): »Author’s Note« (1920), in: J. Conrad (2013a), 5-7.

Dahn, D. (2017): Wir sind der Staat! Warum Volk sein nicht geniigt, 4. Auflage,
Hamburg.

Daly, M. (1985): Beyond God the Father. Toward a Philosophy of Women’s Lib-
eration, Boston.

- (2009): »The Final Cause: The Cause of Causesc, in: B. Krondorfer (2009),
1-8.

Demmerlig, C. und F. Kambartel (1992) (Hg.): Vernunftkritik nach Hegel. Ana-
lytisch-kritische Interpretationen zur Dialektik, Frankfurt a.M.

Descartes, R. (2008): Mediationes de Prima Philosophia/Meditationen iiber
die Erste Philosophie, hg. und iibers. von G. Schmidt, Stuttgart.

Deutscher Bundestag (2021): Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland
(23. Mai 1949). Online: https://www.bundestag.de/gg (Zugriff: 17. Novem-
ber 2020).

Deutscher Ethikrat (2021a): Mitglieder. Online: https://www.ethikrat.org/mi
tglieder/ (Zugriff: 13. September 2021).

— (2021b): Ethikratgesetz (EthRG) (16. Juli 2007). Online: https://www.ethikrat
.org/der-ethikrat/#m-tab-o-ethikratgesetz (Zugriff: 13. September 2021).

— (20210): Der Ethikrat. Online: https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/(13.
September 2021).

Dewey, J. (2011): Demokratie und Erziehung. Eine Einleitung in die philoso-
phische Pidagogik, hg. von J. Oelkers, 5. Auflage, Weinheim/Basel.

Dorlin, E. (2020): Selbstverteidigung. Eine Philosophie der Gewalt, ibers. von
A. Hemminger, Berlin.

dpa (2011): »Unwort des Jahres ist »alternativlos«, in: Zeit Online, 18. Janu-
ar. Online: https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwo
rt-2010-alternativlos (Zugriff: 18. Mirz 2020).

— (2019): »Italien verschirft Strafen fiir Seenotretter im Mittelmeer«, in: Zeit
Online, 6. August. Online: https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotr
ettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft (Zu-
griff: 20. Februar 2020).

Eigen, M. und R. Winkler (1975): Das Spiel. Naturgesetze steuern den Zufall,
Minchen.

14,02.2026, 09:51:48,

267


https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.bundestag.de/gg
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/mitglieder/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/#m-tab-0-ethikratgesetz
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.ethikrat.org/der-ethikrat/
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2011-01/unwort-2010-alternativlos
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft
https://www.zeit.de/politik/2019-08/seenotrettung-italien-rettungsschiffe-hilfsorganisationen-geldstrafen-haft

268  Kritik der ethischen Institution

Eilberg-Schwartz, H. (1994): God’s Phallus and Other Problems for Men and
Monotheism, Boston.

Evans, D. (2017a): Worterbuch der Lacan'schen Psychoanalyse, iibers. von G.
Burkhart, 2. Auflage, Wien/Berlin.

- (2017b): Art. »Ordnungx, in: D. Evans (2017a), 195.

— (2017¢): Art. »Spiegelstadiumg, in: D. Evans (2017a), 254-256.

- (2017d): Art. »Todestriebs, in: D. Evans (2017a), 282.-2.84.

Faber, R. und G. Palmer (2003) (Hg.): Der Protestantismus. Ideologie, Kon-
fession oder Kultur?, Wiirzburg.

Federle, H. (1991) (Hg.): Wiener Succession (Ausstellungskatalog), Wien.

Fichte, J.G. (1971a): Fichtes Werke, Bd. 1, hg. von I.H. Fichte, Nachdruck, Ber-
lin.

— (1971b): Fichtes Werke, Bd. 3, hg. von I.H. Fichte, Nachdruck, Berlin.

- (1971¢): Fichtes Werke, Bd. 5, hg. von I.H. Fichte, Nachdruck, Berlin.

— (1971d): »Recension des Aenesidemus oder iiber die Fundamente der vom
Herrn Prof. Reinhold in Jena gelieferten Elementarphilosophiec, in: J.G.
Fichte (1971a), 1-25.

- (1971€): »Uber den Begriff der Wissenschaftslehre« in: J.G. Fichte (1971a), 27-
81.

- (1971f): »Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre«, in: J.G. Fichte
(1971a), 83-328.

- (1971g): »Grundlegung des Naturrechts nach den Prinzipien der Wissen-
schaftslehrec, in: J.G. Fichte (1971b), 137-149.

— (1971h): »Versuch einer Kritik aller Offenbarungx, in: J.G. Fichte (1971c), 11-
174.

- (1971i): »Ueber den Grund unseres Glaubens an eine gottliche Weltregie-
rung, in: J.G. Fichte (1971c), 177-189.

Fischer, V. (2005): »Wir sind das Volk:«. Die Geschichte eines deutschen
Rufs«, in: Deutschlandfunk Kultur, 29. September. Online: https://www.
deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_
id=155887 (Zugriff: 5. Mirz 2020).

Forster, E. (2018): Die 25 Jahre der Philosophie. Eine systematische Rekon-
struktion, 3. Auflage, Frankfurt a.M.

Foucault, M. (2012): Der Wille zum Wissen, Sexualitit und Wahrheit, Bd. 1,
tibers. von U. Raulff und W. Seitter, 19. Auflage, Frankfurt a.M.

- (20172): Analytik der Macht, hg. von D. Defert und F. Ewald, iitbers. von R.
Ansén, M. Bischoff et al., Frankfurt a.M.

14,02.2026, 09:51:48,



https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887
https://www.deutschlandfunkkultur.de/wir-sind-ein-volk.1001.de.html?dram:article_id=155887

Literaturverzeichnis

— (2017b): »Die Machtverhiltnisse gehen in das Innere der Korper iiber, in:
M. Foucault (2017a), 126-136.
— (2017¢): »Die Maschen der Macht, in: M. Foucault (2017a), 220-239.
- (2017d): »Subjekt und Macht, in: M. Foucault (2017a), 240-263.
Frank, M. (2016): Eine Einfithrung in Schellings Philosophie, 5. Auflage,
Frankfurt a.M.
Fraser, S. (2015): The Age of Acquiescence. The Life and Death of American
Resistance to Organized Wealth and Power, New York.
Freud, S. (1969a): Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse und Neue
Folge, Studienausgabe, Bd. 1, Frankfurt a.M.
— (1969b): »Neue Folge der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse,
in: S. Freud (1969a), 447-608.
— (1974a): Fragen der Gesellschaft. Urspriinge der Religion, Studienausgabe,
Bd. 9, Frankfurt a.M.
— (1974b): »Massenpsychologie und Ich-Analyse«, in: S. Freud (1974a), 61-134.
- (1974¢): »Die Zukunft einer Illusion, in: S. Freud (1974a), 135-189.
— (1974d): »Das Unbehagen in der Kultur, in: S. Freud (1974a), 191-270.
— (1974€): »Totem und Tabu, in: S. Freud (1974a), 287-444.
- (1974f): »Der Mann Moses und die monotheistische Religion. Drei Abhand-
lungen, in: S. Freud (1974a), 455-581.
- (1975a): Psychologie des Unbewufiten, Studienausgabe, Bd. 3, Frankfurt
a.M.
— (1975b): »Trauer und Melancholiex, in: S. Freud (1975a), 193-212.
- (1975¢): »Jenseits des Lustprinzipss, in: S. Freud (1975a), 213-272.
— (19872): Gesammelte Werke, Band 18, Nachtragsband. Texte aus den Jahren
1885-1938, hg. von A. Richards, Frankfurt a.M.
— (1987b): »Entwurf einer Psychologie, in: S. Freud (1987a), 375-488.
Funke, G. (1991) (Hg.): Akten des Siebenten Internationalen Kant-Kongresses
(Mainz 1990), Bd. II.1, Bonn.
Funke, G. und H. Reiner (1972): Art. »Ethos, in: ]. Ritter (1972), 813-815.
Gerstenberger, H. (1982): »Vom Ursprung biirgerlicher Staatenc, in: PROKLA.
Zeitschrift fiir Kritische Sozialwissenschaft, 47, 119-132.
Goethe, ] W. (2007a): Werke in sechs Binden, Bd. 3, hg. von A. Schéne und W.
Wietholter, Frankfurt a.M./Leipzig.
— (2007b): »Faust, in: JW. Goethe (2007a), 7-404.
Goldschmidt, L. (2002): Der babylonische Talmud, Bd. 7, iibers. von L. Gold-
schmidt, Darmstadt.

14,02.2026, 09:51:48,

269


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Kritik der ethischen Institution

Gornitz, T. (2021): »Der Weg zur Erleuchtung. Erkenntnisse der Naturwissen-
schaft«, in: F. Mann und C. Mann (2021), 41-100.

Gratian (1955): Corpus luiris Canonici. Decretum Gratiani (Leipzig 1879), hg.
von E. Friedberg, Nachdruck, Graz.

Giinther, G. (1976a): Beitrige zur Grundlegung einer operationsfihigen Dia-
lektik, Bd. 1, Hamburg.

— (1976b): »Metaphysik, Logik und die Theorie der Reflexion«, in: G. Giinther
(19762), 31-74.

— (1978): Grundziige einer neuen Theorie des Denkens in Hegels Logik, 2. Auf-
lage, Hamburg.

- (1979): Beitrage zur Grundlegung einer operationsfihigen Dialektik, Bd. 2,
Hamburg.

- (1979b): »Kritische Bemerkungen zur gegenwirtigen Wissenschaftstheoriex,
in: G. Giinther (1979a), 157-170.

- (1991): Idee und Grundrif3 einer nicht-Aristotelischen Logik. Die Idee und
ihre philosophischen Voraussetzungen, 3. Auflage, Hamburg.

- (2021): Das Bewuf3tsein der Maschinen. Eine Metaphysik der Kybernetik, 4.
Auflage, Frankfurt a.M.

Habermas, J. (1968) (Hg.): Antworten auf Herbert Marcuse, 2. Auflage, Frank-
furt a.M.

— (1983a): Moralbewuf3tsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt a.M.

— (1983b): »Diskursethik. Notizen zu einem Begriindungsprogrammg, in: J.
Habermas (1983a), 53-125.

Hirle, W. (2018): Ethik, 2. Auflage, Berlin/Boston.

Hartung, K. (1989): »Demokratie DDR. Zwischenbericht iiber die Volks-
machte, in: TAZ vom 9. Dezember, 8. Online: https://taz.de/Demokrati
e-DDR/!1788366/ (Zugriff: 17. Dezember 2021).

Hegel, GW.F. (1966): Wissenschaft der Logik. Erster Band, erstes Buch: Das
Sein, Faksimiledruck nach der Erstausgabe von 1812, Gottingen.

— (19692): Briefe von und an Hegel, Bd. I, hg. von J. Hoffmeister, 3. Auflage,
Hamburg.

— (1969b): Briefe von und an Hegel, Bd. II, hg. von ]. Hoftmeister, 3. Auflage,
Hamburg.

— (1969¢): Briefe von und an Hegel, Bd. III, hg. von J. Hoffmeister, 3. Auflage,
Hamburg. (1971): Jenaer Systementwilrfe II, Gesammelte Werke, Bd. 7, hg.
von R.-P. Horstmann und J.H. Trede, Hamburg.

14,02.2026, 09:51:48,



https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/
https://taz.de/Demokratie-DDR/

Literaturverzeichnis

— (1974): Philosophie des Rechts nach der Vorlesungsnachschrift K.G. von
Griesheims 1824/25, Vorlesungen tiber die Rechtsphilosophie 1818-1831, 6.
Binde, Bd. 4, hg. von K.-H. Ilting, Stuttgart.

— (1975): Jenaer Systementwiirfe I, Gesammelte Werke, Bd. 6, hg. von K. Dii-
sing und H. Kimmerle, Hamburg.

— (1986a): Frithe Schriften, Werke, Bd. 1, hg. von E. Moldenhauer und K.M.
Michel, Frankfurt a.M.

— (1986b): Jenaer Schriften 1801-1807, Werke, Bd. 2, hg. von E. Moldenhauer
und K.M. Michel, Frankfurt a.M.

- (1986¢): Phinomenologie des Geistes, Werke, Bd. 3, hg. von E. Moldenhauer
und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (= PhG)

- (1986d): Wissenschaft der Logik I und II, Werke, Bd. 5 und 6, hg. von E.
Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (= WL I/II)

— (1986€): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Werke, Bd. 7, hg. von E.
Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (= GPhR)

- (1986f): Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften I-I1I, Werke, Bde.
8-10, hg. von E. Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (= Enz.)

- (1986¢): Berliner Schriften 1818-1831, Werke, Bd. 11, hg. von E. Moldenhauer
und K.M. Michel, Frankfurt a.M.

— (1986h): Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, Werke, Bd. 12,
hg. von E. Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (= VPhG)

— (1986i): Vorlesungen iiber Asthetik I, Werke, Bd. 13, hg. von E. Moldenhauer
und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (= A I)

— (1986j): Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion I und II, Werke, Bd.
16 und 17, hg. von E. Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M. (=
VPhR 1/1I)

— (1986k): Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I und 111, Werke,
Bd. 18 und 20, hg. von E. Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M.
(= VGPh I/III)

— (1986]): »Fragmente iiber Volksreligion und Christentumc, in: G.W.F. Hegel
(1986a), 9-103.

— (1986m): »Die Positivitit der christlichen Religion, in: G.W.F. Hegel (1986a),
104-2.29.

— (1986n): »Eleusis«, in: G.W.F. Hegel (1986a), 230-233.

— (19860): »Der Geist des Christentums und sein Schicksalg, in: GW.F. Hegel
(1986a), 274-418.

— (1986p): »Fragmente historischer und politischer Studien aus der Berner und
Frankfurter Zeit«, in: G.W.F. Hegel (1986a), 428-448.

14,02.2026, 09:51:48,

2N


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Kritik der ethischen Institution

- (1986q): »Die Verfassung Deutschlandc, in: G.W.F. Hegel (19862), 451-610.

— (1986r1): »Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philo-
sophie«, in: G.W.F. Hegel (1986b), 7-138.

- (1986s): »Uber das Wesen der philosophischen Kritik itberhaupt und ihr Ver-
hiltnis zum gegenwirtigen Zustand der Philosophie insbesondere«, in:
G.W.F. Hegel (1986b), 171-187.

— (1986t): »Verhiltnis des Skeptizismus zur Philosophie«, in: G.W.F. Hegel
(1986b), 213-272.

- (1986w): »Glauben und Wissen, in: G.W.F. Hegel (1986b), 287-433.

- (1986v): »Uber die wissenschaftliche Behandlungsart des Naturrechtsx, in:
G.W.F. Hegel (1986b), 434-529.

- (1986w): »Wer denkt abstrakt?«, in: G.W.F. Hegel (1986b), 575-581.

- (1986%): »Vorrede zu Hinrichs< Religionsphilosophie«, in: G.W.F. Hegel
(1986g), 42-67.

- (1986y): »Uber die englische Reformbill«, G.W.F. Hegel (1986g), 83-128.

— (19862): »Aphorismen iiber Nichtwissen und absolutes Wissen im Verhilt-
nisse zur christlichen Glaubenserkenntnis. Von Karl Friedrich Géschel,
in: GW.F. Hegel (1986g), 353-389.

- (1989a): Frithe Schriften I, Gesammelte Werke, Bd. I, hg. von F. Nicolin und
G. Schiiler, Hamburg.

— (1989b): »Das Leben Jesu«, in: G.W.F. Hegel (1989a), 207-278.

— (19972): Berliner Schriften (1818-1831) voran gehen Heidelberger Schriften
(1816-1818), hg. von W. Jaeschke, Hamburg.

- (1997b): »Rede zur dritten Sikularfeier der Augsburgischen Konfession, in:
G.W.F. Hegel (19972), 429-442..

— (2009): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Gesammelte Werke, Bd.
14.1, Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse — Grundlinien der
Philosophie des Rechts, hg. von K. Grotsch und E. Weisser-Lohmann,
Hamburg.

— (2011): Das Leben Jesu, hg. von F. Ackermann, Stuttgart.

Hein-Kircher, H. (2007): »Politische Mythenx, in: Politische Psychologie, Aus
Politik und Zeitgeschichte (APuZ), 11, 26-31.

Henrich, D. (1966): »Fichtes urspriingliche Einsicht, in: D. Henrich und H.
Wagner (1966), 188-232.

- (1971a): Hegel im Kontext, Frankfurt a.M.

- (1971b): »Historische Voraussetzungen von Hegels System, in: D. Henrich
(19712), 41-72.

- (1971¢): »Hegels Logik der Reflexion, in: D. Henrich (1971a), 95-156.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

- (1971d): »Hegels Theorie iiber den Zufall, in: D. Henrich (1971a), 157-186.

- (1982a): Fluchtlinien. Philosophische Essays, Frankfurt a.M.

— (1982b): »Lebensdeutungen der Zukunft, in: D. Henrich (1982a), 11-42.

- (1982¢): »Das Selbstbewuftsein und seine Selbstdeutung. Uber Wurzeln der
Religion im bewuf3ten Leben, in: D. Henrich (1982a), 99-124.

— (20012): Selbstverhiltnisse. Gedanken und Auslegungen zu den Grundlagen
der klassischen deutschen Philosophie, Stuttgart.

— (2001b): »Ethik der Autonomie, in: D. Henrich (2001a), 6-56.

— (2001¢): »Fichtes >Ich«, in: D. Henrich (2001a), 57-82.

Henrich, D. und R.-P. Horstmann (1982) (Hg.): Hegels Philosophie des Rechts.
Die Theorie der Rechtsformen und ihre Logik, Stuttgart.

Henrich, D. und H. Wagner (1966) (Hg.): Subjektivitit und Metaphysik. Fest-
schrift fiur Wolfgang Cramer, Frankfurt a.M.

Hertel-Holst, S.C. und K. Zeller (2020) (Hg.): Bedeutsame Stunde. Impulse
Bonhoefters fiir eine Theologie der Gegenwart, Kieler Theologische Reihe,
Bd. 16, Berlin/Miinster.

Holderlin, F. (1962a): Der Tod des Empedokles, Aufsitze, Kleine Stuttgarter
Ausgabe, Bd. 4, hg. von F. Beissner, Stuttgart.

— (1962b): »Urteil und Seing, in: F. Hélderlin (1962a), 226f.

Honneth, A. (2005): Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie,
Frankfurt a.M.

Hiibner, D. (2018): Einfithrung in die philosophische Ethik, 2. Auflage, Gé6t-
tingen.

Ilich, I. (1995): Entschulung der Gesellschaft. Eine Streitschrift, itbers. von H.
Lindemann und T. Lindquist, 4. Auflage, Miinchen.

Israel, J. (2010): A Revolution of the Mind. Radical Enlightenment and the
Intellectual Origins of Modern Democracy, Princeton/Oxford.

Jaeschke, W. (2003): »Hegels Begriff des Protestantismusc, in: R. Faber und
G. Palmer (2003), 77-91.

Jakobs, G. (2004): »Biirgerstrafrecht und Feindstrafrecht«, in: Hochstrichter-
liche Rechtsprechung zum Strafrecht (HRRS), 3, 88-95.

Jameson, F. (2017): The Hegel Variations. On the Phenomenology of Spirit, Lon-
don/New York.

Joyce, J. (1981): Ulysses, iibers. von H. Wollschliger, Frankfurt a.M.

Kahnemann, D., J.L. Knetsch und R.H. Thaler (1991): »Anomalies. The Endow-
ment Effect, Loss Aversion, and Status Quo Bias, in: Journal of Economic
Perspectives, 5, 193-206.

14,02.2026, 09:51:48,

273


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 Kritik der ethischen Institution

Kant, I. (1955a): Kants gesammelte Schriften, hg. von der Kéniglich Preuf3i-
schen Akademie der Wissenschaften, Bd. XXIII, Berlin.

— (1955b): »Vorarbeiten zu Zum ewigen Frieden, in: I. Kant (1955a), 153-192.

— (1983a): Vorkritische Schriften bis 1768, Werke in zehn Binden, Bd. 1 und 2,
hg. von W. Weischedel, Darmstadt.

— (1983b): Kritik der reinen Vernunft, Werke in zehn Binden, Bd. 3 und 4, hg.
von W. Weischedel, Darmstadt. (= KrV)

— (1983¢): Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie, Werke in zehn Bin-
den, Bd. 6 und 7, hg. von W. Weischedel, Darmstadt.

— (1983d): Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und
Pidagogik, Werke in zehn Binden, Bd. 9 und 10, hg. von W. Weischedel,
Darmstadt.

— (1983e): »Versuch, den Begriff der negativen GrofRen in die Weltweisheit ein-
zufithreng, in: I. Kant (1983a), 775-819.

- (1983f): »Grundlegung der Metaphysik der Sitteng, in: I. Kant (1983c), 7-102..
(= GMS)

- (1983g): »Kritik der praktischen Vernunft«, in: I. Kant (1983c), 103-302. (=
KpV)

— (1983h): »Die Metaphysik der Sitten in zwey Theilen«, in: I. Kant (1983c),
303-634. (= MS I/II)

— (19831): »Uber ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu liigen, in: I. Kant
(1983c¢), 635-643.

- (1983)): »Die Religion innerhalb der Grenzen der blofen Vernunft, in: I.
Kant (1983c¢), 645-879. (= RGV)

— (1983k): »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirungs, in: I. Kant (1983d),
51-61.

— (1983]): »Uber das Misslingen aller philosophischen Versuche in der Theodi-
zee, in: I. Kant (1983d), 103-124.

Kern, F. (1980): Gottesgnadentum und Widerstandsrecht im frithen Mittelal-
ter. Zur Entwicklungsgeschichte der Monarchie, 7. Auflage, Darmstadt.

Kierkegaard, S. (2003): Der Begriff Angst, Gesammelte Werke und Tagebii-
cher, Bd. 7, 11. und 12. Abt., iibers. von E. Hirsch, Simmerath.

- (2004): Die Krankheit zum Tode, Gesammelte Werke und Tagebiicher, Bd.
17, 24 und 25 Abt., iibers. von E. Hirsch, Simmerath.

Kliui, C. (2015): Psychoanalytisches Arbeiten. Fiir eine Theorie der Praxis, 3.
Auflage, Bern.

Klemme, F. (2004): Immanuel Kant, Frankfurt a.M.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Koch, C. (2013): Bewusstsein. Bekenntnisse eines Hirnforschers, iibers. von
M. Niehaus und J. Wissmann, Berlin/Heidelberg.

Kojéve, A. (1975): Hegel. Vergegenwirtigung seines Denkens, hg. von I. Fet-
scher, iibers. von I. Fetscher und G. Lembruch, Frankfurt a.M.

Kortner, U.H.]. (2008): Evangelische Sozialethik, 2. Auflage, Gottingen.

Krondorfer, B. (2009) (Hg.): Men and Masculinities in Christianity and Ju-
daism. A Critical Reader, London.

Lacan, J. (2013): Ich spreche zu den Winden. Gespriche aus der Kapelle von
Sainte-Anne, iibers. von H.-D. Gondek, Wien/Berlin.

- (20152): Schriften II, iibers. von H.-D. Gondek, Wien/Berlin.

— (2015b): Freuds technische Schriften, Das Seminar, Buch I, iibers. von W.
Hamacher, Wien/Berlin.

—(2015¢): Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse,
Das Seminar, Buch II, itbers. von H.-J. Metzger, Wien/Berlin.

— (2015d): Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, Das Seminar, Buch XI,
iibers. von N. Haas, Wien/Berlin.

- (2015€): »Kant mit Sade, in: J. Lacan (2015a), 289-321.

— (2015f): »Die Wissenschaft und die Wahrheit, in: J. Lacan (2015a), 401-428.

- (2016a): Schriften I, iibers. von H.-D. Gondek, Wien.

— (2016b): Die Ethik der Psychoanalyse, Das Seminar, Buch VII, iibers. von N.
Haas, Wien/Berlin.

— (20160): »Das Spiegelstadium als Gestalter der Funktion des Ichs, so wie
es uns in der psychoanalytischen Erfahrung offenbart wird, in: J. Lacan
(2016a), 109-117.

- (2016d): »Theoretische Einfithrung in die Funktionen der Psychoanalyse in
der Kriminologiex, in: J. Lacan (2016a), 146-175.

— (2020): Das Begehren und seine Deutung, Das Seminar, Buch VI, iibers. von
H.-D. Gondek, Wien/Berlin.

Legendre, P. (2010a): Vom Imperativ der Interpretation, Schriften, Bd. 1, hg.
von G. Mein und C. Pornschlegel, iibers. von S. Hackbarth, Wien/Berlin.

— (2010b): »Die Narbe. An die Jugend, die begierig sucht... Rede vor Studenten
iiber Wissenschaft und Unwissenc, in: P. Legendre (2010a), 11-64.

- (20100): »Der mordende Menschg, in: P. Legendre (2010a), 87-100.

- (2010d): »Dominium Mundi. Das Imperium des Managementsx, in: P. Le-
gendre (2010a), 101-164.

— (2010€): »Die Juden interpretieren verriickt.< Gutachten zu einem Text, in:
P. Legendre (2010a), 165-188.

14,02.2026, 09:51:48,

275


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

— (2011): Das Verbrechen des Gefreiten Lortie. Versuch iiber den Vater, Schrif-
ten, Bd. 3, hg. von G. Mein und C. Pornschlegel, iibers. von C. Pornschle-
gel, Wien/Berlin.

— (2016): Die Liebe des Zensors. Versuch tiber die dogmatische Ordnung,
Schriften, Bd. 8, iibers. von M. Laurent, hg. von G. Mein und C. Porn-
schlegel, Wien/Berlin.

Leonhardt, R. (2019): Ethik, Leipzig.

Lessing, G.E. (1998): Laokoon oder Uber die Grenzen der Malerei und Poesie,
Stuttgart.

Lessenich, S. (2019): Grenzen der Demokratie. Teilhabe als Verteilungspro-
blem, 2. Auflage, Stuttgart.

Lévi-Strauss, C. (1977a): Strukturale Anthropologie I, iitbers. von H. Naumann,
Frankfurt a.M.

— (1977b): »Die Strukturanalyse in der Sprachwissenschaft und in der Anthro-
pologiex, in: C. Lévi-Strauss (1977a), 43-67.

- (1977¢): »Die Wirksambkeit der Symbolec, in: C. Lévi-Strauss (1977a), 204-2.25.

— (2017a): Wir sind alle Kannibalen, iibers. von E. Moldenhauer, Frankfurt
a.M.

— (2017b): »Die weibliche Sexualitit und der Ursprung der Gesellschaft«, in:
C. Lévi-Strauss (2017a), 187-197.

Lipowatz, T. (1998): Politik der Psyche. Eine Einfithrung in die Psychopatho-
logie des Politischen, Wien.

— (2005): Der »Fortschritt in der Geistigkeit« und der »Tod Gottes«, Witrzburg.

Lohrer, G. (2004): »Kants Problem einer Normativitit aus reiner Vernunft,
in: G. Schonrich (2004), 179-198.

Ludwig, R. (2009): Kant fiir Anfinger. Die Kritik der reinen Vernunft, 14. Auf-
lage, Miinchen.

Luhmann, N. (1984): Soziale Systeme, Frankfurt a.M.

- (1989a): Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie
der modernen Gesellschaft, Bd. 3, Frankfurt a.M.

— (1989b): »Ethik als Reflexionstheorie der Moralk, in: N. Luhmann (1989a),
358-447.

Lukics, G. (1967): Der junge Hegel. Uber die Beziehung von Dialektik und
Okonomie, Gesamtausgabe, Bd. 8, hg. von F. Benseler, 3. Auflage, Neu-
wied/Berlin.

Luther, M. (1908a): D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe, Bd.
18, Weimar.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

— (1908b): »Ein Sendbrief von dem harten Biichlein wider die Bauern«, hg. von
O. Brenner und W. Moéllenberg, in: M. Luther (1908a), 375-401.

— (2006a): Lateinisch-Deutsche-Studienausgabe, Bd. 1, Der Mensch vor Gott,
hg. von W. Hirle, Leipzig.

— (2006b): »De servo arbitrio/Vom unfreien Willensvermogenc, in: M. Luther
(2006a), 219-661.

Lyotard, J.-F. (2012): Das postmoderne Wissen. Ein Bericht, iibers. von O.
Pfersmann, hg. von P. Engelmann, 7. Auflage, Wien.

Maio, G. (2012): Mittelpunkt Mensch. Ethik in der Medizin, Stuttgart.

Malabou, C. (2005): The Future of Hegel. Plasticity, Temporality and Dialectic,
iibers. von L. During, Abingdon/New York.

Mann, C. (2021): »Das Geistige als Grundlage unserer Welt?«, in: F. Mann und
C. Mann (2021), 12-40.

Mann, F. und C. Mann (2021) (Hg.): Im Lichte der Quanten. Konsequenzen
eines neuen Weltbilds, Darmstadt.

Marcuse, H. (1970a): Kultur und Gesellschaft 2, 8. Auflage, Frankfurt a.M.

— (1970b): »Industrialisierung und Kapitalismus im Werk Max Webersc, in: H.
Marcuse (1970a), 107-129.

Marquard, O. (1964): »Hegel und das Solleng, in: Philosophisches Jahrbuch,
72, 103-119.

Marx, K. (1969): »Thesen iiber Feuerbach«, in: K. Marx und F. Engels (1969a),
5-7.

Marx, K. und F. Engels (1969a): Werke, Bd. 3, Berlin.

- (1969b): »Die Deutsche Ideologie, in: K. Marx und F. Engels (1969a), 9-530.

Maus, 1. (1994): Zur Aufklirung der Demokratietheorie. Rechts- und demo-
kratietheoretische Uberlegungen im Anschlufl an Kant, Frankfurt a.M.

— (2019): Uber Volkssouverinitit. Elemente einer Demokratietheorie, 2. Auf-
lage, Berlin.

Mausfeld, R. (2018a): Warum schweigen die Limmer? Wie Elitendemokra-
tie und Neoliberalismus unsere Gesellschaft und unsere Lebensgrundlage
zerstoren, 3. Auflage, Frankfurt a.M.

— (2018b): »Einleitung, in: R. Mausfeld (2018a), 7-22..

- (2018¢): »Wer das Land besitzt, der soll es auch regierenc. Reprisentati-
ve Demokratie als Mittel der Demokratievermeidungs, in: R. Mausfeld
(2018a), 137-149.

- (2018d): »Massenmediale Indoktrination. Gesprich mit Jens Wernickex, in:
R. Mausfeld (2018a), 153-172..

14,02.2026, 09:51:48,

271


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Kritik der ethischen Institution

— (2018e): »Wie sich die >verwirrte Herde« auf Kurs halten lisst«, in: R. Maus-
feld (2018a), 173-233.

- (2019): Angst und Macht. Herrschaftstechniken der Angsterzeugung in ka-
pitalistischen Demokratien, 3. Auflage, Frankfurt a.M.

Mauss, M. (1990): Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archai-
schen Gesellschaften, iibers. von E. Moldenhauer, Frankfurt a.M.

Mbembe, A. (2019): Kritik der schwarzen Vernunft, iibers. von M. Bischoff, 3.
Auflage, Frankfurt a.M.

Mendieta E. und J. VanAntwerpen (2012) (Hg.): Religion und Offentlichkeit,
iibers. von M. Adrian, Berlin.

Mills, P.J. (1998): »Hegel’'s Antigone, in: ].B. Stewart (1998), 243-271.

Miinchow, T. (2018): »Wir machen Sinn.« (Post)Moderne Bedingungen, Per-
spektiven und Grenzginge theologischer Hermeneutik, Flensburg.

- (2020): »Bonhoeffer mit Hegel und Lacan. Eine Relecture des Ethikfragments
»Die Liebe Gottes und der Zerfall der Welt«, in: S.C. Hertel-Holst und K.
Zeller (2020), 87-125.

Musil, R. (1978): Gesammelte Werke, Bd. 8, Essays und Reden, hg. v. Adolf
Frisé. Hamburg.

Nancy, J.-L. (2008): Noli me tangere, iibers. von C. Dittrich, Ziirich/Berlin.

— (2009): Die Wahrheit der Demokratie, iibers. von R. Steurer, Wien.

— (2011): Hegel. Die spekulative Anmerkung. Die Unruhe des Negativen, iibers.
von T. Laugstien und J. Etzold, Ziirich.

- (2014): Corpus, tibers. von N. Hodyas und T. Obergéker, Ziirich/Berlin

— (2018): Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht, iibers. von E.
von der Osten, Wien.

Nicolin, G. (1970) (Hg.): Hegel in Berichten von Zeitgenossen, Hamburg.

Nietzsche, F. (1999a): Also sprach Zarathustra, Kritische Studienausgabe, Bd.
4, hg. von G. Colli und M. Montinari, Miinchen.

- (1999b): Jenseits von Gut und Bose, Kritische Studienausgabe, Bd. 5, hg. von
G. Colli und M. Montinari, Miinchen

Offe, C. (1968): »Technik und Eindimensionalitit. Eine Version der Techno-
kratiethese?«, in: J. Habermas (1968), 73-88.

Pagel, G. (1992): »Lacan: Einfithrender Uberblick iiber einen schwierigen Den-
ker und Erorterungen einiger Kritiken und Kontroversens, in: B.H.F.
Taureck (1992), 32-59.

Pieper, A. (2017): Einfithrung in die Ethik, 7. Auflage, Géttingen.

Platon (1985): Der Staat, Platons Werke, Dritter Theil, iibers. von F.D.E. Schlei-
ermacher, Neuausgabe der zweiten verbesserten Auflage, Berlin.

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Radbruch, G. (1946): »Gesetzliches Unrecht und iibergesetzliches Recht, in:
Siiddeutsche Jursiten-Zeitung, 5, 105-108.

Ranciére, J. (2008): Zehn Thesen zur Politik, tibers. von M. Blankenburg, Zii-
rich/Berlin.

— (2018): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, iibers. von R. Steurer, 7.
Auflage, Frankfurt a.M.

Rathgeb, E. (2019): Zwei Hilften des Lebens. Hegel und Hoélderlin. Eine
Freundschaft, Miinchen.

Rentsch, T. (1992): »Negativitit und Vermittlung. Hegels Anthropo-Theo-
Logiks, in: C. Demmerlig und F. Kambartel (1992), 100-138.

Riedel, M. (1969a): Studien zu Hegels Rechtsphilosophie, Frankfurt a.M.

— (1969b): »Objektiver Geist und praktische Philosophie«, in: M. Riedel (1969a),
11-41.

- (19732): System und Geschichte. Studien zum historischen Standort von He-
gels Philosophie, Frankfurt a.M.

- (1973b): »Hegel und Marx. Die Neubestimmung des Verhiltnisses von Theo-
rie und Praxis«, in: M. Riedel (1973a), 9-39.

— (1976): Theorie und Praxis im Denken Hegels. Interpretationen zu den
Grundstellungen der neuzeitlichen Subjektivitit, Frankfurt a.M./Berlin/
Wien.

Ritter, J. (1972) (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 2, Darm-
stadt.

— (2003a): Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel. Erwei-
terte Neuausgabe, Frankfurt a.M.

— (2003b): »Politik« und >Ethik« in der praktischen Philosophie des Aristote-
les«, in: J. Ritter (2003a), 106-132..

- (2003¢): »Person und Eigentum. Zu Hegels >Grundlinien der Philosophie des
Rechts« §$ 34 bis 81«, in: J. Ritter (2003a), 256-280.

- (2003d): »Moralitit und Sittlichkeit. Zu Hegels Auseinandersetzung mit der
kantischen Ethike, in: J. Ritter (2003a), 281-309.

- (2003e€): »Subjektivitit und industrielle Gesellschaft. Zu Hegels Theorie der
Subjektivitit, in: J. Ritter (2003a), 357-376.

Radl, S. (2019): Selbstbewufitsein und Objektivitit. Eine Einfithrung in den
absoluten Idealismus, iibers. von C. Bose-Sprenger, Frankfurt a.M.

Rohloff, R. (2011): Johannes Calvin. Leben, Werk, Wirkung, Géttingen.

Rosenkranz, K. (1963): Georg Wilhelm Friedrich Hegels Leben, unverinderter
Nachdruck der Ausgabe Berlin 1844, Darmstadt.

Rosenzweig, F. (2010): Hegel und der Staat, hg. von F. Lachmann, Berlin.

14,02.2026, 09:51:48,

279


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

Kritik der ethischen Institution

Roudinesco, E. (2011): Jacques Lacan. Bericht iiber ein Leben, Geschichte eines
Denksystems, iibers. von H.-D. Gondek, Wien.

Russell, B. (1922): Free Thought and Official Propaganda, New York.

Samuelson, W. und R. Zeckhauser (1988): »Status Quo Bias in Decision Mak-
ing, in: Journal of Risk and Uncertainty, 1, 7-59.

Schapp, W. (2004): In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding,
4. Auflage, Frankfurt a.M.

Schelling, FW.]. (1860a): Sammtliche Werke, Abt. I, Bd. 7, hg. von K.F.A. Schel-
ling, Stuttgart/Augsburg.

— (1860b): »Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen
Freiheit und die damit zusammenhingenden Gegenstinde«, in: FW.].
Schelling (1860a), 331-416.

— (1861a): Simmtliche Werke, Abt. I, Bd. 10, hg. von K.F.A. Schelling, Stuttgart/
Augsburg.

— (1861b): »Vorrede zu einer philosophischen Schrift des Herrn Victor Cousing,
in: FW.]. Schelling (1861a), 201-224.

- (1861¢): »Darstellung des philosophischen Empirismusc, in: FW.]. Schelling
(1861a), 225-2.86.

— (19852): Ausgewihlte Schriften, Bd. 1, hg. von M. Frank, Frankfurt a.M.

- (1985b): Ausgewdhlte Schriften, Bd. 2, hg. von M. Frank, Frankfurt a.M.

- (1985¢): »Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie«, in: FW.].
Schelling (1985a), 317-336.

- (1985d): »System des transzendentalen Idealismus«, in: FW.]. Schelling
(1985a), 395-702.

— (1985e): »Darstellung meines Systems der Philosophies, in: EW.]. Schelling
(198sb), 37-75.

Schenk, S.K. (2018): Hegels Krieg. Unausweichlichkeit und Mifigung des
Krieges in den Grundlinien der Philosophie des Rechts — eine Entgegnung auf
Klaus Vieweg, Nordhausen.

Schirmer, E. (1988): Eva-Maria. Rollenbilder von Minnern fiir Frauen, Offen-
bach.

Schlegel, F. (1963): Philosophische Lehrjahre (1796-1806), Kritische Friedrich-
Schlegel-Ausgabe, Bd. 18, hg. von E. Behler, Miinchen u.a.

— (1967): Charakteristiken und Kritiken I (1796-1801), Kritische Friedrich-
Schlegel-Ausgabe, Bd. 2, hg. von H. Eichner, Miinchen u.a.

Schleiermacher, F.D.E. (2008): Der christliche Glaube nach den Grundsit-
zen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt, hg. von R.
Schifer, Berlin/New York.

14,02.2026, 09:51:48,


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Schmitt, C. (2015): Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souve-
rdnitat, 10. Auflage, Berlin.

Schénrich, G. (2004) (Hg.): Normativitit und Faktizitit. Skeptische und tran-
szendentalphilosophische Positionen im Anschluss an Kant, Dresden.
Seung, S. (2013): Das Konnektom. Erklart der Schaltplan des Gehirns unser

Ich?, ibers. von M. Niehaus, Berlin/Heidelberg.

Shanks, A. (1991): Hegel’s Political Theology, Cambridge.

Siep, L. (1982): »Intersubjektivitit, Recht und Staat in Hegels Grundlinien der
Philosophie des Rechtsc, in: D. Henrich und R.-P. Horstmann (1982), 255-
276.

— (2000): Der Weg der Phinomenologie des Geistes. Ein einfithrender Kom-
mentar zu Hegels »Differenzschrift« und »Phinomenologie des Geistesc,
Frankfurt a.M.

Steinert, H. (1973a) (Hg.): Der Prozef} der Kriminalisierung. Untersuchungen
zur Kriminalsoziologie, Miinchen.

— (1973b): »Statusmanagement und Kriminalisierung«, in: H. Steinert (1973a),
9-23.

- (1989): »Gerechtigkeit als der Versuch, Herrschaft zu kontrollieren, und das
Problem der staatlich organisierten Zufiigung von Schmerz. >Is there jus-
tice? — No, just usl«, in: O. Weinberger (1989), 341-358.

Stewart, J.B. (1998) (Hg.): The Phenomenology of Spirit Reader. Critical and
Interpretive Essays, Albany.

Taureck, B.H.F. (1992) (Hg.): Psychoanalyse und Philosophie. Lacan in der Dis-
kussion, Frankfurt a.M.

Taylor, C. (1997): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, hg. von
A. Gutmann, iibers. von R. Kaiser, Frankfurt a.M.

— (2012): »Fiir eine grundlegende Neubestimmung des Sikularismus, in: E.
Mendieta und J. VanAntwerpen (2012), 53-87.

Thamer, H.-U. (2019): Die Franzosische Revolution, 5. Auflage, Miinchen.

Theunissen, M. (1980): Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegel-
schen Logik, Frankfurt a.M.

Thomas von Aquin (1985): Die Summe der Theologie, Bd. I-I1I, iibers. und hg.
von J. Bernhart, 3. Auflage, Stuttgart.

Tillich, P. (2015): Der Mut zum Sein, 2. Auflage, Berlin/Miinchen/Boston.

UNGA (1948): Die Allgemeine Erklirung der Menschenrechte, Resolution 217
A (I1D). Online: https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?
LangID=ger (Zugriff: 16. November 2021).

14,02.2026, 09:51:48,

281


https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx?LangID=ger

282

Kritik der ethischen Institution

Verhaeghe, P. (2017): Narziss in Trauer. Das Verschwinden des Patriarchats,
tibers. von S. Seitz und A. Wieder, hg. vom Sigmund Freud Museum Wien,
Wien.

Vieweg, K. (2012): Das Denken der Freiheit. Hegels Grundlinien der Philosophie
des Rechts, Miinchen.

- (2018): »Das serste System der Freiheit< und die >Vernichtung aller Freiheit«.
Zu Hegels kritischer Einwendung gegen Fichtes Freiheitsverstindnisc, in:
Fichte-Studien, 45, 181-199.

- (2019): Hegel. Der Philosoph der Freiheit, Miinchen.

Vogl, J. (2011): Das Gespenst des Kapitals, 3. Auflage, Ziirich.

Weinberger, O. (1989) (Hg.): Internationales Jahrbuch fiir Rechtsphilosophie
und Gesetzgebung 1989, Wien.

Weischedel, W. (1980): Skeptische Ethik, Frankfurt a.M.

Welsch, W. (1996): Vernunft. Die zeitgendssische Vernunftkritik und das Kon-
zept der transversalen Vernunft, Frankfurt a.M.

Wende, P. (2000) (Hg.): Grof3e Revolutionen der Geschichte. Von der Frithzeit
bis zur Gegenwart, Miinchen.

Whitehead, A.N. (1987): Prozef und Realitit. Entwurf einer Kosmologie,
iibers. von H.G. Holl, Frankfurt a.M.

- (1990): Wie entsteht Religion?, iibers. von H.G. Holl, Frankfurt a.M.

Widmer, P. (2006): Metamorphosen des Signifikanten. Zur Bedeutung des
Korperbilds fiir die Realitit des Subjekts, Bielefeld.

Willaschek, M. (1991): »Die Tat der Vernunft. Zur Bedeutung der Kantischen
These vom >Faktum der Vernunft«, in: G. Funke (1991), 455-466.

- (1992): Praktische Vernunft. Handlungstheorie und Moralbegriindung bei
Kant, Stuttgart.

Wolin, S.S. (2016): Politics and Vision. Continuity and Innovation in Western
Political Thought, Princeton/Oxford.

Ziegler, ]. (2018): Was ist so schlimm am Kapitalismus? Antworten auf die
Fragen meiner Enkelin, ibers. von H. Kober, 4. Auflage, Miinchen.

— (2020): »Der Kapitalismus kann nicht reformiert werden.< Aufstand gegen
skannibalische Weltordnung« Bewegungen wie >Fridays for Futrue« itben
grundsitzliche Kritik. Ein Gesprich mit Jean Ziegler«, in: Junge Welt, 35,
11. Februar. Online: https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/arti
kel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformi
ert-werden.html (Zugriff: 24. Mirz 2020).

Zizek, S. (2000): Das fragile Absolute. Warum es sich lohnt, das christliche
Erbe zu verteidigen, iibers. von N.G. Schneider, Berlin.

14,02.2026, 09:51:48,



https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html
https://www.jungewelt.de/loginFailed.php?ref=/artikel/354742.widerstand-notwendig-der-kapitalismus-kann-nicht-reformiert-werden.html

Literaturverzeichnis

— (2001): Die gnadenlose Liebe, iibers. von N.G. Schneider, Frankfurt a.M.

- (2009): The Parallax View, Cambridge/MA.

- (2011): »Hegel and Shitting. The Idea’s Constipations, in: S. ZiZek, C. Crocket
und C. Davis (2011), 221-232..

— (2014): Weniger als nichts. Hegel und der Schatten des dialektischen Mate-
rialismus, iibers. von F. Born, Berlin.

— (2015a): Psychoanalyse und die Philosophie des deutschen Idealismus, Bin-
de I und II, iibers. von I. Charim und L. Marinelli, Wien.

- (2015b): »Der erhabenste aller Hysteriker, in: S. ZiZek (2015a), 13-270.

Zizek, S., C. Crocket und C. Davis (2011) (Hg.): Hegel and the Infinite. Reli-
gion, Politics, and Dialectic, New York.

Zupancic, A. (2001): Das Reale einer Illusion. Kant und Lacan, iibers. von R.
Ansén, Frankfurt a.M.

- (2020): Was ist Sex? Psychoanalyse und Ontologie, iibers. von C. S6kler und
M. Wiinsch, 2. Auflage, Wien/Berlin.

14,02.2026, 09:51:48,

283


https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Die konvivialistische Internationale

Das zweite konvivialistische Manifest
Fiir eine post-neoliberale Welt

2020, 144 S., Klappbroschur, Dispersionsbindung
10,00 € (DE), 978-3-8376-5365-6

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5365-0

ISBN 978-3-7328-5365-6

Pierfrancesco Basile
Antike Philosophie

September 2021, 180 S., kart., Dispersionsbhindung
20,00 € (DE), 978-3-8376-5946-7

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5946-1

Karl Hepfer
Verschworungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

Juli 2021, 222 S., kart., Dispersionshindung, 5 SW-Abbildungen
25,00 € (DE), 978-3-8376-5931-3

E-Book:

PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5931-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Ashley J. Bohrer

Marxism and Intersectionality
Race, Gender, Class and Sexuality
under Contemporary Capitalism

2019, 280 p., pb.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4160-8

E-Book:

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2

Jirgen Manemann

Demokratie und Emotion

Was ein demokratisches Wir

von einem identitaren Wir unterscheidet

2019, 126 S., kart.

17,99 € (DE), 978-3-8376-4979-6

E-Book:

PDF: 15,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0

Anke Haarmann

Artistic Research
Eine epistemologische Asthetik

2019, 318 S., kart., Dispersionsbindung

34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8

E-Book:

PDF: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 09:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839462119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	1. Einführung
	2. Das Werkzeug: Symbolisches, Imaginäres und Reales
	3. Was heißt hier Ethik?

	Kapitel I
	Ethik und Institution
	1. Das ethische Expertentum und die Trennung von Ethik und politischer Praxis
	2. Der Herr hat’s gegeben… – Die Legitimationder Institution und Expertokratie
	3. Der imaginäre Vater und seine modernen Angestellten
	4. Inkonsistenz und Konsequenzen der Vaterfunktion


	Kapitel II
	Kant und die Pflicht
	1. Das kritische Programm der Aufklärung
	2. Der kategorische Imperativ und das Faktum der Vernunft
	3. Ein wenig Moraltheologie zur Motivation
	4. Volkssouveränität und Königsmord


	Kapitel III
	Hegel und die Sittlichkeit
	1. Mit Kant über Kant hinaus (und mit Hegel über Fichte und Schelling)
	2. Hegels praktische Philosophie und der absolute Idealismus
	3. Wenn Nutzen unnütz und Tugend wahnsinnig wird
	4. Das geistige Wesen und die sittliche Substanz
	5. Es ist vollbracht! – Der Tod Gottes
	6. Die Logik der politischen (Moral‑)Theologie


	Nachwort
	Dank
	Siglenverzeichnis
	Literaturverzeichnis

