
457

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

7

     Zusammenfassung | Inklusion ist ein 
interpretierendes Prinzip, das die Auslegung 
der Menschenrechte leitet, kein eigenständiges 
Recht. Ob Inklusion gelingt, hängt von der Qua-
lität der sie realisierenden Praxis ab. Soll diese 
beurteilt werden, ist zu fragen, welche Handlun-
gen die Einzelne oder den Einzelnen befähigen, 
die soziale Teilhabe zunehmend eigenständiger 
aufrechtzuerhalten. Ein solches Verständnis von 
Inklusion entspricht dem Anspruch auf indivi
duelle Freiheit und Selbstbestimmung.

     Abstract | Inclusion is a principle of inter-
pretation applied to human rights, not a right 
by itself. The success of inclusion depends on 
the quality of its practical realization. An indica-
tor for success can be seen in the activities an 
individual develops independently to enable 
and increase his or her social integration. This 
concept of inclusion complies with the princip-
les of freedom and personal independency.

Schlüsselwörter  Inklusion 
 Partizipation  Menschenrechte 

 Gesellschaft  Ethik

     1 Einleitung | Mit der rechtlich-moralischen 
Verpflichtung auf Inklusion, die nicht zuletzt durch 
die Verabschiedung der Behindertenrechtskonvention 
der Vereinten Nationen deutlich verstärkt worden ist, 
werden die menschenrechtlich geschützten Ansprüche 
erheblich ausgeweitet. Ob die weitreichenden sozial-
politischen Forderungen durch einen hinreichend 
breiten gesellschaftlichen Grundkonsens, auf den die 
Menschenrechte um ihrer Wirksamkeit willen angewie-
sen bleiben, gedeckt sind, wird sich erst noch zeigen 
müssen. Die Forderung nach inklusiver Pädagogik – 
um ein Beispiel herauszugreifen – erweist sich gegen-
wärtig als äußerst umstritten: Geht es um eine Weiter-
entwicklung der Menschenrechte von „großer gesell-
schaftspolitischer Tragweite“, so Michael Krennerich 
(2013, S. 47) in seiner Dissertation über soziale 
Menschenrechte, eine „Inklusionsfalle“ (Felten 2017), 
die nach Ansicht des Lehrers und Publizisten Michael 
Felten als möglicherweise gut gemeinte Idee letztlich 

Vielfalt als Normalfall? | 
Inklusion als interpretierendes 
Prinzip
     Axel Bernd Kunze

doch das Bildungssystem ruiniert, oder gar um ein 
altbekanntes Gespenst, das nun in einem neuen 
Gewand daherkommt? „[Radikale] Inklusion ist 
Kommunismus für die Schule“ (Brodkorb 2013, 
S. 20), so Mathias Brodkorb, früher Kultus-, heute 
Finanzminister in Mecklenburg-Vorpommern. Der 
menschenrechtliche Diskurs, so befürchten Inklu
sionsskeptikerinnen und Inklusionsskeptiker, werde 
etwa zum Einfallstor, ein egalitaristisches Bildungs-
system und eine Einheitsschule durchzusetzen, 
wofür bisher der politische Wille fehlte.

     Im Folgenden sollen vier Fragen beantwortet 
werden:
▲ Wann ist jemand „inkludiert“ oder „exkludiert“?
▲ Nach welchem Maßstab lässt sich Inklusion be-
messen?
▲ Welchen systematischen Stellenwert besitzt die 
Forderung nach Inklusion?
▲ Wie lässt sich eine Praxis sozialer Inklusion reali-
sieren?
Die Überlegungen sind vorrangig aus der Perspektive 
einer Sozialethik der Bildung formuliert.

     2 Wann ist jemand „inkludiert“ oder 
„exkludiert“? | Inklusion ist zunächst einmal 
kein einheimischer Begriff der (Sozial-)Pädagogik, 
sondern entstammt der soziologisch bestimmten 
Gesellschaftstheorie. Er verdankt seinen Aufstieg der 
Systemtheorie Mitte der 1970er-Jahre des 20. Jahr-
hunderts. Dort wurde Inklusion anfangs nicht als 
Element kritischer Gesellschaftsanalyse verwendet 
(Luhmann 1975). Inklusion bezeichnete lediglich, 
dass jemand von der Organisationslogik eines ganz 
bestimmten gesellschaftlichen Funktionssystems 
erfasst war. Axel Bohmeyer hat dies folgendermaßen 
veranschaulicht: „Auch eine Person, die von ihrer 
Bank keinen Kredit mehr bekommt und überschuldet 
ist, ist in das Wirtschaftssystem inkludiert, denn sie 
ist Teil der Kommunikation des Wirtschaftssystems. 
Auch eine Person, die mit einer Klage vor ein Gericht 
zieht und ‚kein Recht bekommt’, ist in das Rechts
system inkludiert, denn sie ist bis zum Urteil (und 
im Falle einer Revision darüber hinaus) Teil der Kom-
munikation des Rechtssystems. Auch ein schlechter 
Schüler, also eine Person, deren Bildungsleistungen 
negativ benotet werden, dessen Versetzung gefähr-
det ist oder der sogar ‚sitzenbleibt’, ist in das Erzie-
hungssystem der Gesellschaft inkludiert“ (Bohmeyer 
2009, S. 72).

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:42:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457


458

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

7

     Eine funktional differenzierte Gesellschaft besteht 
aus unterschiedlichen Teilsystemen, in die jemand auf-
grund funktionsbezogener Entscheidungen einbezo-
gen sein kann oder nicht. Die und der Einzelne muss 
auswählen, welche Zugehörigkeiten sie oder er reali-
sieren will. Nicht alle Zugehörigkeiten mögen gelin-
gen, auch können sich einzelne im Blick auf persön
liche Hoffnungen oder Erwartungen als unpassend 
erweisen.

     „Exklusion“ entstand als strategisches Pendant 
erst dann, als Inklusion sich in ein Element normativer 
Gesellschaftsanalyse wandelte. Funktional differen-
zierte Gesellschaften sind in ihrer Selbstbeschreibung 
grundsätzlich auf umfassende Inklusion angelegt. Von 
Exklusion ist dort zu sprechen, wo Personen dauerhaft 
für kommunikativ irrelevant erklärt und nicht mehr 
innerhalb eines bestimmten Funktionssystems, bei-
spielsweise innerhalb des Erziehungssystems, sozial 
adressiert und als Person anerkannt werden. Zum 
sozialen Problem wird Exklusion dann, wenn sich 
diese nicht mehr allein temporär und kurzfristig 
änderbar darstellt und wenn sich Exklusionsmaßnah-
men in Bezug auf unterschiedliche Funktionslogiken 
ineinander verketten.

     Ethische Normen sind stets gemischte Urteile, die 
einen empirischen und einen normativen Anteil besit-
zen (in Lehrbüchern findet sich folgendes Beispiel: 
„Du sollst niemandem Zyankali verabreichen!“ – eine 
solche moralische Norm ist nur sinnvoll, wenn die 
toxikologische Wirksamkeit von Zyankali empirisch 
vorausgesetzt wird. Dies bedeutet in diesem Fall: Über 
die Chancen, aber auch Grenzen inklusiver Konzepte 
in der Sozialpädagogik oder Sozialen Arbeit muss 
sowohl aus fachlicher als auch ethischer Sicht reflek-
tiert werden. Dabei sind vier Verwendungszusammen-
hänge zu unterscheiden (Rekus; Mikhail 2013, S. 148 f.): 
▲ In funktionaler Betrachtung geht es um den 
pädagogischen Auftrag (sozial-)pädagogischer Insti-
tutionen, Individuen in soziale Verbände, etwa eine 
Gruppe, eine Klasse, eine Sozialeinrichtung oder die 
Gesellschaft, einzubeziehen.
▲ Aus institutioneller Perspektive geht es um die Frage, 
inwieweit verschiedene, bisher getrennt arbeitende 
Institutionen zur Ermöglichung von Inklusion zusam-
mengefasst werden sollten.
▲ Der individuelle Aspekt bezeichnet die Anforderung 
an den Einzelnen, zwischen den verschiedenen sozi
alen Erfahrungen und Erkenntnissen für sich einen 

Zusammenhang herzustellen, welcher der Einheit 
der eigenen Person gerecht wird.
▲ Der soziale Aspekt schließlich bezeichnet die 
Aufgabe, Nichtausgrenzung zu ermöglichen und 
Individuen mit besonderen Bedürfnissen in soziale 
Zusammenhänge einzubeziehen. 

     Alle vier genannten Verwendungszusammenhänge 
beinhalten bereits eine normative Lesart von Inklusion, 
die über soziologische Deskription hinausgeht: Vor-
ausgesetzt wird, dass Bildungs- oder Sozialeinrich-
tungen im demokratisch-freiheitlichen Gemeinwesen 
den Auftrag besitzen, inklusiv zu wirken, und diesem 
durch Kooperation bestmöglich entsprechen sollten. 
Auf diese Weise soll die individuelle Identitätsbildung 
sinnvoll unterstützt und dem Einzelnen soziale Entfal-
tung und Anerkennung ermöglicht werden.

     Wird „Inklusion“ in normativer Lesart (sozial-)
pädagogisch oder bildungsethisch aufgegriffen, 
bedürfen die dahinterstehenden politischen, recht
lichen, sozialwissenschaftlichen oder sozialethischen 
Handlungslogiken der „pädagogischen Rekontextu
alisierung“: Die Vorgaben, die zu Recht zunächst 
einmal einer nicht pädagogischen Handlungslogik 
gehorchen, sind mit pädagogischen Prinzipien zu 
verbinden. Die gesellschaftlichen Erwartungen müs-
sen von den pädagogischen Akteurinnen und Akteu-
ren „übersetzt“ und so bearbeitet werden, dass diese 
den Möglichkeiten und Bedürfnissen der Betroffenen 
entsprechen. Von pädagogisch Tätigen, beispiels
weise Sozialpädagoginnen und Sozialpädagogen, 
Erzieherinnen und Erziehern oder Lehrerinnen und 
Lehrern, verlangt dies, nicht allein fachliche, sondern 
auch anderweitige politische oder gesellschaftliche 
Anforderungen in Bezug auf die eigene Profession 
zu reflektieren. Bei einer solchen Reflexion geht es 
nicht nur um fachliche Kompetenzen, diese werden 
ohne Frage vorausgesetzt. Wer professionell tätig ist, 
sollte auch – jenseits einer eigenen wissenschaftlichen 
Tätigkeit – in der Lage sein, sein Fachgebiet (und 
eben auch „Inklusion“) „selber zu denken“ und so 
das eigene Arbeitsumfeld mitzugestalten, weiterzu-
entwickeln und möglichst förderlich auszugestalten.

     Einigkeit wird dabei nicht zu erwarten sein. In 
jedem Arbeitsfeld werden die einzelnen Akteurinnen 
und Akteure unterschiedliche Sichtweisen und spezi-
fische Herangehensweisen mitbringen. Abhängig 
von ihrer Rolle, dem Auftrag oder der Aufgabe stehen 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:42:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457


459

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

7

sie vor unterschiedlichen Herausforderungen und 
werden die zu lösenden Probleme jeweils unter-
schiedlich wahrnehmen. Sie werden deshalb auch 
zu unterschiedlichen Antworten kommen. Die dabei 
zutage tretenden Differenzen dürfen nicht verschlei-
ert, sondern müssen politisch bearbeitet werden. Wie 
sich die mit sozialer Inklusion verbundenen Ansprü-
che pädagogisch, sozialpolitisch oder anderweitig 
realisieren lassen, muss nach pädagogischen, sozial-
wissenschaftlichen, therapeutischen oder anderwei
tigen Prinzipien und im Rahmen politischer Verfahren 
entschieden werden. Wie Gemein- und Individualwohl 
bestmöglich verwirklicht werden können, steht nicht 
von vornherein fest, sondern muss immer wieder 
neu gefragt werden. Die Menschenrechte sichern die 
Möglichkeit, an sozialen und politischen Prozessen 
mitzuwirken, sie können die dabei zu leistenden 
Aushandlungsprozesse, in denen je neu um die best-
mögliche Verwirklichung der in ihnen enthaltenen 
Schutz- und Förderansprüche gerungen werden 
muss, aber nicht ersetzen.

     3 Nach welchem Maß lässt sich Inklusion 
bemessen? | Der früheste Beleg für „inclusion“ – 
noch vor dem Aufstieg dieses Begriffs im Rahmen 
der Systemtheorie – findet sich in der Konvention 
gegen Diskriminierung in der Bildung der UNESCO 
(Paris 1960), dann erst wieder – nach Ende des Ost-
West-Gegensatzes – in der Welterklärung über Bil-
dung für alle (Jomtien/Thailand 1990). Alfred Sander 
hat in einem Beitrag für die Zeitschrift für Heilpäda-
gogik die Geschichte der Behindertenbewegung in 
fünf Abschnitte eingeteilt (Sander 2004, S. 242 f.): 
von der Exklusion behinderter Kinder über deren 
Separation und Integration bis zum Anspruch auf 
Inklusion. Bei dieser würden individualisiertes Lernen 
und individuelle Förderung zur Aufgabe aller Schulen, 
wobei auf die pädagogischen Bedürfnisse eines jeden 
Kindes, nicht allein des behinderten, eingegangen 
wird. Sei dies in ferner Zukunft selbstverständlich 
und erscheine Vielfalt als der Normalfall, könne der 
Begriff Inklusion aufgegeben werden.

     Die Inklusionsgeschichte wird nicht selten als eine 
ungebrochene Fortschrittsgeschichte erzählt, gleich-
sam mit eingebautem „Happy End“. „Vielfalt als 
Normalfall“ markiert dann jenen Endpunkt, an dem 
sich die bleibende Spannung zwischen Gleichheit 
und Freiheit auflöst. Wer gibt uns moralisch, politisch 
oder pädagogisch aber die Gewissheit, dass es wirk-

lich so kommt? Lars Anken hat demgegenüber vor 
ein paar Jahren zu mehr „Wachsamkeit gegenüber 
der Versuchung der Gewissheit“ (Anken 2012, S. 49) 
aufgerufen: „In einem ausschließlich durch Vielfalt, 
Unterschiedlichkeit oder Heterogenität definierten 
Universum könnten wir als Menschen kaum irgend-
etwas erkennen, von dem wir annehmen könnten, 
dass es ‚Bestand‘ hätte, weil im Grunde genommen 
jede Erkenntnis über unsere Umwelt eine immer neue 
sein müsste. In einem ausschließlich durch Einheit, 
Gleichheit oder Homogenität definierten Universum 
müssten wir als Menschen im Grunde nur einmal 
erkennen, um damit gleichzeitig den Rest dieses 
Universums erkannt zu haben“ (ebd., 2012, S. 41).

     Inklusion wird prekär bleiben. Ehrlicherweise 
müsste man im aufgezeigten Phasenmodell einen 
neuen „Endpunkt“ einfügen, „der ebenfalls eine an-
dere Qualität repräsentiert“, etwa „Vielfalt als Gefahr-
fall“. Denn „Vielfalt“ an sich ist noch kein Wertbegriff, 
wie Otto Speck in seinem Band „Schulische Inklusion 
aus heilpädagogischer Sicht“ formuliert: „Dem Prinzip 
der Gleichheit, das einer Pädagogik der Vielfalt zu-
grunde liegt, entsprechen zu wollen [...], heißt noch 
nicht, dass alle Ungleichheiten unwirksam und unwich-
tig werden, wenn Vielfalt erzeugt wird“ (Speck 2010, 
S. 73; Hervorhebung im Original). Nicht jede Vielfalt 
lässt sich in eine erfolgreichere Praxis umsetzen.

     Zu warnen ist vor einem „moralischen Eifer“, 
der aus Furcht vor Grenzziehungen neue Formen 
der Repression hervorbringt. Inklusion, die jegliche 
Differenz negieren wollte, anstatt gerade diese anzu-
erkennen, würde sich zu Recht dem eingangs zitier-
ten Vorwurf Brodkorbs aussetzen. Ein intelligent ge-
führter Kampf gegen ungerechte Ausschließungen 
erfordert Kategorien und normative Kriterien, die es 
ermöglichen, zwischen repressiven und nicht repres-
siven Praktiken, zwischen ungerechter Trennung und 
erhaltenswerter Differenzierung zu unterscheiden. 
Aus diesem Grund fordert Miroslav Volf: „Angemes
sene Reflexion über Exklusion muss zwei Kriterien 
genügen: Erstens muss es dazu führen, dass Exklu
sion mit Überzeugung als böse bezeichnet werden 
kann, weil es uns in die Lage versetzt, uns nichtex-
klusive Begrenzungen vorzustellen, die nichtexklu
sive Identitäten kennzeichnen; zugleich darf es zwei-
tens unsere Fähigkeit, ausschließende Tendenzen in 
unseren eigenen Urteilen und Praktiken zu entde-
cken, nicht trüben“ (Volf 2012, S. 75).

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:42:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457


460

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

7

     Gerechtigkeit lässt sich nur im komplementären 
Zusammenspiel von Freiheit und Gleichheit verwirkli-
chen; die bleibende Grundspannung zwischen beiden 
Prinzipien kann nicht einfach aufgelöst werden. Es 
bleibt stets zu unterscheiden, wann Gleichbehandlung 
geboten ist, wann eine Ungleichbehandlung aufgrund 
unterschiedlicher Bedürfnisse oder Interessen. Und 
es bleibt zu entscheiden, wann Freiheit durch Nicht-
einmischung zu sichern ist, wann durch die aktive 
Abwendung von Zwang. Institutionelle Trennung darf 
nicht Ausdruck fehlender Anerkennung oder Wert-
schätzung sein oder das Ziel verfolgen, von Teilhabe 
auszuschließen, sondern muss vielmehr dem Willen 
entspringen, der Einzelnen oder dem Einzelnen sowie 
ihren oder seinen Bedürfnissen bestmöglich gerecht 
zu werden und ihr oder ihm das höchstmögliche Maß 
an gesellschaftlicher Teilhabe zu sichern. In diesem 
Sinne widerspricht eine institutionelle Trennung, 
wenn sie fachlich wohlbegründet ist, nicht dem Ziel 
gerechter Beteiligung.

     „Vielfalt“ stellt ein Kontinuum dar, in dem sich 
verschiedene Prozesse der Ausgrenzung und Einschlie-
ßung wechselseitig verschränken. Eine Politik der 
egalitären Differenz läuft Gefahr, an der Einzelnen 
oder am Einzelnen vorbeizugehen. Die Wertschät-
zung von „Vielfalt“ verkommt zur Gleichmacherei, 
wenn die „Einmaligkeit“ der und des Einzelnen zur 
Floskel erstarrt nach dem Motto: „Jede und jeder ist 
anders“, der und dem Einzelnen aber faktisch die 
Möglichkeit genommen wird, sich von anderen zu 
unterscheiden oder Hilfebedarf zu signalisieren, frei 
nach dem Motto „Alle anders, alle gleich“. Noch 
schwieriger wird es, wenn Inklusion auf eine Frage 
der Haltung und des richtigen Bewusstseins verengt 
wird. Dann droht eine Kontrolle sozialer Gleichheit – 
auch über Gesinnungen, denen bestehende Ungleich-
heit möglicherweise bewusst werden könnte.

     Das Maß, nach dem die Prozesse öffentlicher, 
politisch gestalteter Inklusion gemessen werden, 
kann sich von dem Maß unterscheiden, nach dem 
die und der Einzelne ihren oder seinen Grad an per-
sönlicher Einbezogenheit bemisst. Inklusion ist nicht 
allein eine Frage gerechter Strukturen, sondern auch 
der persönlichen Fähigkeiten. Unter der Perspektive 
des guten Lebens wird es darauf ankommen, nach 
der individuellen Passung beider Inklusionsperspek
tiven, nach der Vereinbarkeit von öffentlicher und 
persönlicher Einbezogenheit zu fragen. Weniger geht 

es darum, unter welchen Bedingungen ein Zustand 
„totaler“ oder „radikaler” Inklusion erreicht werden 
kann, als vielmehr darum, welche Handlungen die 
Einzelne und den Einzelnen befähigen, sich zuneh-
mend eigenständiger „einbezogen“ zu halten. Ein 
solches Maß für Inklusion würde nicht zuletzt der 
spezifischen Eigenlogik pädagogischer Prozesse 
sowie der Idee der Selbstbestimmung und der Auto-
nomie der und des Einzelnen entsprechen. Inklusion 
wäre dann weniger ein einmal erreichter, von außen 
steuerbarer Zustand als vielmehr ein beständiger, 
von der Einzelnen oder vom Einzelnen aktiv und 
selbstbestimmt zu gestaltender Prozess. Maßstäbe 
dafür, wie sich ein solches Ideal von Inklusion reali-
sieren lässt, müssen im Einzelnen erst entwickelt 
werden. Dabei wird es auf einen dynamischen, durch-
lässigen Verbund unterschiedlicher Organisationsmög-
lichkeiten und Unterstützungsangebote ankommen.

     4 Welchen systematischen Stellenwert 
besitzt die Forderung nach Inklusion? | Die 
Menschenwürde ist kein subsumtionsfähiger Rechts-
satz, sondern vielmehr ein Rechtsprinzip, das der 
Entfaltung in konkreten Rechtssätzen bedarf. Die 
Menschenwürde ist nicht „lex“, sondern „ratio legis“, 
ähnlich dem formalen Prinzip des Kindeswohls. 
Wie sieht es bei Inklusion aus?

     Ein institutionalisiertes Recht auf Inklusion gibt es 
nicht. Auch in der UN-Behindertenrechtskonvention 
ist ein solches nicht verankert; festgeschrieben sind 
Rechtsansprüche auf gleichberechtigten Zugang, die 
erst im Blick auf verschiedene Lebensbereiche konkret 
werden, etwa Mobilität, Kommunikation und Infor-
mation (Artikel 9), Justiz (Artikel 13) oder Bildung 
(Artikel 24). Dennoch wird häufig von einem „Men-
schenrecht auf (gesellschaftliche) Inklusion“ gespro-
chen. Dieser Sprachgebrauch suggeriert, dass aus 
dem Prinzip sozialer Inklusion bereits direkt material 
gehaltvolle Ansprüche abgeleitet werden könnten. 
Schon gar nicht kann Inklusion aus systematischen 
Gründen beides zugleich sein: Menschenrechtsprin-
zip und einzelnes Menschenrecht (so etwa Neuhoff 
2014). In einem solchen Fall wäre bereits von vorn-
herein entschieden, welches Prinzip bei der Realisie-
rung der Menschenrechte vorrangig zu behandeln 
wäre; einem Ausgleich konkurrierender Ansprüche, 
etwa zwischen komplementären Freiheits- oder 
Gleichheitsansprüchen, wäre im Voraus der Boden 
entzogen. Letztlich würde das Inklusionsprinzip seine 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:42:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457


461

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

7

kritische, die Menschenrechte fundierende Funktion 
einbüßen, da es mit allen möglichen materialen 
Forderungen aufgeladen werden könnte, eine for
male Regel zur Abwägung von möglicherweise mit-
einander konkurrierenden Einzelansprüchen aber 
nicht mehr zur Hand wäre.

     Die menschenrechtlichen Vorgaben müssen aus-
gelegt sowie politisch und sozialstaatlich ausgestaltet 
werden. Dies wird ein fortlaufender Aushandlungs- 
und Umsetzungsprozess sein, in dem immer wieder 
neu überlegt werden muss, wie das Menschenrecht 
unter beständig sich verändernden politisch-gesell-
schaftlichen Bedingungen bestmöglich verwirklicht 
werden kann. Die unterschiedlichen Sozial- und Bil-
dungspolitiken zeigen, dass grundsätzlich verschie-
dene Wege denkbar sind, menschenrechtliche Stan-
dards zu realisieren.

     Ein grundlegender Unterschied besteht zwischen 
dem Wesensgehalt der einzelnen Menschenrechte, 
dem universale Gültigkeit zukommt, und jenen zeit-
bedingten Interpretationen der verschiedenen Einzel-
rechte, die immer nur eine historisch-vorläufige Gültig-
keit für sich reklamieren können und über die ein 
fachlicher, wissenschaftlicher, gesellschaftlicher oder 
politischer Diskurs möglich bleiben muss. So bleibt 
zu unterscheiden zwischen der unbedingten restrik
tiven Norm eines Menschenrechts und seinen inter-
pretierenden Prinzipien. Zu diesen gehört auch das 
Prinzip sozialer Inklusion, das im gegenwärtigen 
Menschenrechtsdiskurs breiten Raum einnimmt. Der-
artige Prinzipien sind durchaus normativ gehaltvoll, 
müssen aber kontextuell präzisiert werden. Sie sind 
nicht als Gegensatz zum universalistisch gefassten 
Menschenrecht zu verstehen, sondern als dessen Aus-
differenzierung und Spezifizierung im partikularen 
Raum der verschiedenen Rechts-, Bildungs- und 
Sozialsysteme sowie Rechts-, Bildungs- und Sozial-
politiken.

     Eine solche Unterscheidung mindert nicht die 
Relevanz der Menschenrechte, sondern entspricht 
dem Anliegen, denkbar weite Spielräume für die Aus-
gestaltung und Interpretation individuell gelebter 
Freiheit zu eröffnen – und unterstreicht somit deut-
lich den Charakter der Menschenrechte als Freiheits-
rechte. Gelingende Normen entlasten davon, Freiheits-
räume beständig neu zu verhandeln, und sichern 
jenen Rahmen, in dem sich Freiheit entfalten kann. 

Normen können aber auch ausschließen: „Als mit 
Präferenzen aufgeladene Erwartungen können sie 
unserer Wahrnehmung ihre Offenheit nehmen, als 
soziale Präsenz von Bewertungen können sie Lebens-
entwürfe freudlos werden lassen, als sanktionsbe-
wehrte Befehle können sie unerwünschte Handlun-
gen verhindern“, so der Jurist Christoph Möllers 
(2015, S. 447 f.) in seinem Werk „Die Möglichkeit 
der Normen“. Es ist ein Gebot der Klugheit, bei der 
Normsetzung auf das rechte Maß zu achten. Denn 
eine „übernormativierte“ Gemeinschaft, so Möllers, 
kann sich durch das Setzen von Normen auch selbst 
einen Erwartungsdruck auferlegen, der nicht erfüllbar 
ist. Dies kann die Versuchung nach sich ziehen, Mittel 
einzusetzen, die letztlich dem widersprechen, was 
eigentlich geschützt werden soll, am Ende kann sogar 
der Fortbestand einer freien Gesellschaft selbst be-
droht sein.

     Inklusion ist als rechtlich begründetes Leitprinzip 
zu respektieren und fachlich differenziert auszulegen. 
Ob Inklusion gelingt, kann nicht allein politisch oder 
ethisch entschieden werden, vielmehr muss die Qua-
lität der sie realisierenden sozialen Praxis beurteilt 
werden. Ein wesentlicher Maßstab hierfür ist es, dass 
ein förderliches Aufgehobensein für die Einzelne oder 
den Einzelnen zu schaffen ist, also unterstützende 
Angebote vorzuhalten, die grundsätzlich darauf an-
gelegt sind, Förderbedarf zu realisieren und dabei 
gleichzeitig auf zunehmende Inklusion der oder des 
Einzelnen hinzuwirken. 

     Als wissenschaftliches Fach hat Soziale Arbeit die 
Aufgabe, die Forderung nach Inklusion im Hinblick auf 
die damit verbundenen Chancen und Hindernisse zu 
prüfen und deren praktische Umsetzung zu beglei-
ten. Wenn nötig, werden dabei auch überzogene 
„Heilserwartungen“ zu dämpfen sein. Vollmundige 
Forderungen nach Inklusion ohne Sorge um entspre-
chende Ressourcen wären für die Beteiligten sogar 
geradezu zynisch. Die Folgen würden möglicherweise 
gerade auf dem Rücken der schwächsten Glieder einer 
Gesellschaft ausgetragen. Die Frage nach der gesell-
schaftlichen Allokation stets begrenzter Ressourcen 
ist niemals neutral, sondern bleibt eine genuine 
Gerechtigkeitsfrage.

     5 Wie lässt sich eine Praxis sozialer Inklu­
sion realisieren? | Wer ungeteilte Teilhabe vorschnell 
als formale Integration versteht, flüchtet möglicher-

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:42:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457


462

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

7

weise genauso rasch in interne Differenzierung – 
was nicht per se humaner sein muss. Die praktische 
Umsetzung sozialer Inklusion muss verschiedene 
Ebenen im Blick behalten: Auf der intraindividuellen 
und intrapersonellen Ebene geht es um die Einzelne 
und den Einzelnen mit ihren und seinen Bedürfnissen, 
Interessen, Fähigkeiten und Persönlichkeitsmomenten 
und um die Wahrnehmung dieser individuellen Vor-
aussetzungen. Auf der interpersonellen Ebene kommt 
die fachlich-methodische Ausgestaltung des Inklu
sionsprozesses und der damit verbundenen Rahmen-
bedingungen in den Blick. Schließlich muss die Praxis 
sozialer Inklusion auch auf der intra- und interinstitu-
tionellen Ebene verortet und strukturell verankert 
werden. Dabei sind die Wechselwirkungen zwischen 
den Funktionslogiken unterschiedlicher Institutionen 
zu bedenken. Auf der gesellschaftlichen Ebene geht es 
um die politischen, rechtlichen, finanziellen und dis-
kursiven Rahmenbedingungen inklusiver Praxis.

     Ein moralisch aufgeladenes Gesellschaftsverständ-
nis läuft Gefahr, Freiheit zu beschneiden, auch und 
gerade im Namen eines überzogenen Inklusionsver-
ständnisses. Inklusion verkommt zur Gleichmacherei, 
wenn dieses Leitbild der und dem Einzelnen nicht 
mehr ermöglicht, ihren und seinen individuellen Grad 
sozialer Teilhabe frei zu bestimmen. Wo ein bestimm-
tes Modell von „Inklusion“ allen einfach „übergestülpt“ 
wird, wird der oben angesprochene Maßstab des 
individuellen Einbezogenseins durch kollektivierten 
Zwang ersetzt. Bestmögliche individuelle Teilhabe 
wird nicht durch Einheitslösungen zu erreichen sein. 
Was strukturell festgelegt werden kann, sind formale 
Entscheidungswege oder Begründungspflichten. In 
einem Verbund von Regel- und Förderangeboten sollte 
Ersteren eine Begründungspflicht auferlegt werden, 
wenn diese für zeitweilig separierende Maßnahmen 
der Unterstützung eintreten. Ein solches Verbund
system von Regel- und Förderangeboten könnte als 
„dual-inklusiv“ bezeichnet werden (in Anlehnung 
an Speck 2016), wobei zwingend vorausgesetzt wird, 
dass Letztere gleichfalls „intern inkludierend“ ausge-
richtet, das heißt darauf angelegt sind, der oder dem 
Einzelnen eine selbst mitzugestaltende Atmosphäre 
des förderlichen Aufgehobenseins zu bieten. Inklusion 
und Partizipation gehen an dieser Stelle Hand in Hand.

     Dabei wird jede Lösung ein Kompromiss zwischen 
verschiedenen Ansprüchen bleiben. Verschiedene 
Lösungen werden nebeneinander stehen können, 

solange aus der Verschiedenheit der Individuen nicht 
ein grundsätzlich unterschiedlicher Anspruch auf 
Teilhabe abgeleitet wird. Nicht jede bestmögliche 
Förderung wird auch die „denkbar beste“ sein können. 
So muss bessere kognitive Förderung nicht immer 
einhergehen mit besserer psychosozialer Förderung 
oder umgekehrt. Mag ein besonderer Schutzraum für 
die individuelle Entwicklung hilfreich sein, muss dies 
nicht schon die bestmögliche Vorbereitung auf einen 
leistungsorientierten Arbeitsmarkt bedeuten. Freiheit 
und Selbstbestimmung werden nur dann gesichert 
sein, wenn die einzelnen Alternativen nicht in die 
eine oder andere Richtung einseitig aufgelöst, son-
dern produktiv zueinander in Beziehung gesetzt 
werden. Damit eine „Inklusion mit Augenmaß“, die 
unterschiedliche Lösungen offenhält, gelingt, bedarf 
es der Verständigung über das rechte Maß und 
hierfür notwendige Kriterien. Diese zu finden, wird 
Aufgabe einer künftigen, nicht bereits von starken 
Vorannahmen geleiteten Inklusionsforschung sein. 
Gelingen wird dies nur im Verbund unterschiedlicher 
Forschungsperspektiven, beispielsweise allgemeiner 
Sozialer Arbeit, Heilpädagogik und Ethik.

     Dieser Beitrag wurde in einer Double-Blind Peer 
Review begutachtet und am 15.6.2017 zur Veröffent-
lichung angenommen.

Literatur
Anken, Lars: Inklusion – Kernfrage oder Kernschmelze des 
Förderschwerpunkts Lernen. In: Rauh, Bernhard; Laubenstein, 
Desirée; Anken, Lars; Auer, Hans-Ludwig (Hrsg.): Förder-
schwerpunkt Lernen – wohin? Oberhausen 2012, S. 33-52
Bohmeyer, Axel: Inklusion und Exklusion in systemtheore-
tischer Perspektive. Ausleuchtung eines soziologischen Theo-
riedesigns im Kontext des Erziehungssystems. In: Jahrbuch 
für Christliche Sozialwissenschaften 50/2009, S. 63-89
Brodkorb, Mathias: Warum Inklusion unmöglich ist. Über 
schulische Paradoxien zwischen Liebe und Leistung. In: 
Brodkorb, Mathias; Koch, Katja (Hrsg.): Inklusion – Ende 
des gegliederten Schulsystems? Zweiter Inklusionskongress 
M-V – Dokumentation. Schwerin 2013, S. 13-34
Felten, Michael: Die Inklusionsfalle. Wie eine gut gemeinte 
Idee unser Bildungssystem ruiniert. Gütersloh 2017
Krennerich, Michael: Soziale Menschenrechte. Zwischen 

PD Dr. theol. Axel Bernd Kunze, Dipl.-Pädagoge, 
lehrt als Privatdozent für Erziehungswissenschaft 
an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität 
Bonn. Er ist Schulleiter der Evangelischen Fach-
schule für Sozialpädagogik in Weinstadt. E-Mail: 
Kunze-Bamberg@t-online.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:42:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:Kunze-Bamberg@t-online.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457
mailto:Kunze-Bamberg@t-online.de


463

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

7

Recht und Politik. Bad Schwalbach 2013
Luhmann, Niklas: Evolution und Geschichte. In: Luhmann, 
Niklas (Hrsg.): Soziologische Aufklärung 2. Aufsätze zur 
Theorie der Gesellschaft. Opladen 1975, S. 150-169
Möllers, Christoph: Die Möglichkeit der Normen. Über 
eine Praxis jenseits von Moralität und Kausalität. Berlin 
2015
Neuhoff, Katja: Inklusion. Menschenrechtsprinzip und 
Menschenrecht. In: Engagement 32/2014, S. 20-28
Rekus, Jürgen; Mikhail, Thomas: Integration/Inklusion. In: 
Rekus, Jürgen; Mikhail, Thomas: Neues schulpädagogisches 
Wörterbuch. Weinheim und Basel 2013, S. 148-152
Sander, Alfred: Konzepte einer inklusiven Pädagogik. In: 
Zeitschrift für Heilpädagogik 5/2004, S. 240-244
Speck, Otto: Schulische Inklusion aus heilpädagogischer 
Sicht. Rhetorik und Realität. München und Basel 2010
Speck, Otto: Was ist ein inklusives Schulsystem? In: Viertel-
jahrsschrift für Heilpädagogik und ihre Nachbargebiete 
3/2016, S. 185-195
Volf, Miroslav: Von der Ausgrenzung zur Umarmung. 
Versöhnendes Handeln als Ausdruck christlicher Identität. 
Marburg (Lahn) 2012

     Zusammenfassung | Sozialarbeit in Kinder-
tageseinrichtungen, die neben den üblichen 
Angeboten von Familienzentren bei Bedarf auch 
Aufgaben im Sinne einer sogenannten kleinen 
Familienhilfe übernimmt, trägt entscheidend zur 
Qualitätssteigerung, Zukunftsfähigkeit und Wirk-
samkeit präventiver Angebote im Bereich früh-
kindlicher Erziehung bei. Sozialarbeiterinnen und 
Sozialarbeiter in Kindertagesstätten verstehen 
sich dabei als Mitglieder der Teams, um Zugänge 
zu ebnen, Stigmatisierungen zu vermeiden und 
themen- beziehungsweise lebenslagenunabhän-
gig für alle Familien präsent zu sein.

     Abstract | Social work in day care centres, 
which besides the usual services of family 
centres also performs tasks in terms of family 
assistance, makes a decisive contribution to 
quality improvement as well as to the sustaina-
bility and effectiveness of prevention in the field 
of early childhood education. Social workers in 
day care centres consider themselves as mem-
bers of teams who are working towards facili-
tating access, preventing stigmatisation and 
being present for all families, regardless of their 
circumstances and the nature of their concerns.

Schlüsselwörter  Kindertageseinrichtung 
 Familie  Bildung  Sozialraum  Prävention

     1 Anforderungen an die Kita der Zukunft | 
Die zentrale Herausforderung an Kindertageseinrich-
tungen sieht das Bundesjugendkuratorium (BJK) in der 
„Herstellung von Chancengerechtigkeit“ (BJK 2008, 
S. 2). Als Ansatzpunkt dafür kann die Förderung der 
Kinder, aber auch die Stärkung der Familien und die 
Öffnung der Kindertageseinrichtungen für den Sozial-
raum beziehungsweise gegenüber dem Sozialraum 
dienen. „Es stellt sich die Frage, wie das öffentliche 
Leben in die Kitas hereingeholt und welche Dienst-
leistungen entwickelt werden können“ (Wirnsberger 

Elternzentrierte Sozial­
arbeit in Kindertages­
stätten | Vom Familien
zentrum zur Kindertagesein-
richtung der Zukunft
     Berit Mühl; Daniel Kemp

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:42:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-12-457

