Unvorhergesehenes Ereignis —
unberechenbares >Punctumc«

bei Walter Benjamin und Roland Barthes

GUNTER OESTERLE

Herodots Geschichte von Kénig Psammenit,
Kleists Erzahlung vom reaktionsschnellen Bédren
und Benjamins ungewoéhnliche Sicht auf die
unberechenbaren >Einsatzstellen« Pestalozzis

Herodot erzéhlt im vierzehnten Kapitel des dritten Buches seiner »Histo-
rien< eine Geschichte, die von einer nicht leicht zu verstehenden Reaktion
des Agypterkdnigs Psammenit berichtet. Montaigne erzihlt diese Ge-
schichte nach und stellt eine Frage zum Verhaltensmotiv dieses im Krieg
geschlagenen Konigs. Walter Benjamin greift Herodots Geschichte und
Montaignes Frage und Antwort auf, um in seinem Essay >Der Erzdhler<
nicht nur eine Sequenz weiterer Antworten anzubieten, sondern auch zu-
gleich daran Keimformen des Erzdhlens zu erortern. Verbliiffend freilich
ist, dass Benjamin unter den Antwortangeboten die ihm selbst Wichtigste
verschweigt. Dieser verschwiegene Befund ist fiir uns Anlass, nach dem
Zusammenhang des von Roland Barthes konzeptionell entfalteten »Punc-
tums< und dem Peripheren und Randstindigen zu fragen. Zunichst also
Herodots Geschichte vom Psammenit in der Nacherzdhlung Benjamins:

»Als der Agypterkénig Psammenit von dem Perserkénig Kambyses geschlagen
und gefangen genommen worden war, sah Kambyses es darauf ab, den Gefange-
nen zu demiitigen. Er gab Befehl, Psammenit an der Strafle aufzustellen, durch
die sich der persische Triumphzug bewegen sollte. Und weiter richtete er es so
ein, dass der Gefangene seine Tochter als Dienstmagd, die mit dem Krug zum
Brunnen ging, vorbeikommen sah. Wie alle Agypter iiber dieses Schauspiel
klagten und jammerten, stand Psammenit allein wortlos und unbeweglich, die

https://doi.org/1014361/9783830408202-014 - am 14.02.2026, 18:18:18. Access



https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334 | GUNTER OESTERLE

Augen auf den Boden geheftet; und als er bald darauf seinen Sohn sah, der zur
Hinrichtung im Zuge mitgefiihrt wurde, blieb er gleichfalls unbewegt. Als er da-
nach aber einen von seinen Dienern, einen alten, verarmten Mann, in den Reihen
der Gefangenen erkannte, da schlug er mit den Féusten an seinen Kopf und gab
alle Zeichen der tiefsten Trauer« (Benjamin 1977a: 445).

Benjamin erortert an dieser trocken berichtenden Geschichte das narrative
Potential nicht-erkldrender Erzdhlungen. Herodots Geschichte von Psam-
menit »verausgabe« sich nicht, weil sie »nichts erkldre«. Sie bewahre
»ihre Kraft« und sei daher noch nach Jahrtausenden in der Lage, »Staunen
und Nachdenken zu erregen« (ebd., 446). Anders formuliert: diese Ge-
schichte von Psammenit hat sich ihre Faszinationskraft erhalten, weil sie
unendlich auslegbar ist. Sie ist — wiirde Bernhard Giesen sagen — ausge-
zeichnet durch »die semantische Lage des unentschiedenen Dazwischen«
(Giesen 2007: 104).

Der Frage und Antwort von Montaigne (»Warum klagt der Konig erst
beim Anblick des Dieners?« — »Da er von Trauer schon iibervoll war,
brauchte es nur den kleinsten Zuwachs, und sie brach ihre Ddmme nieder«
(Benjamin 1977a: 446)) kann Benjamin unschwer weitere antwortende
Deutungen hinzufiigen. Die Kenntnis der Druckvorlage verschafft uns so-
gar die Moglichkeit, die Urheber der Deutungsvorschlidge zu identifizie-
ren. Es sind Franz Hessel und Asja Lacis. Uberraschend ist nun, dass von
den im Essay angebotenen Deutungsmdoglichkeiten just Benjamins Urei-
genste fehlt. Sie wird im Manuskript mit »Ich« angekiindigt: »Der
Schmerz kommt nie, wo er hingehort; er ist ein Deckel, ein Hut, der nie-
mals passt« (Benjamin 1977b: 1288).

Ein Jahr nach Benjamins Tod — 1941 — hat Helmuth Plessner in der
Emigration eine fiir unser Thema und die anstehende Frage einschldgige
Abhandlung unter dem Titel >Lachen und Weinenc« publiziert. Sie tragt be-
zeichnenderweise den Untertitel »Eine Untersuchung der Grenzen men-
schlichen Verhaltens<. Die differenzierte Expertise dieses philosophischen
Anthropologen {iber affektische Ausbriiche des Weinens kann die spezifi-
sche, anders gelagerte Position Benjamins gut konturieren. Helmuth Pless-
ner, der auf vielfiltige Weise die Notwenigkeit kultureller Formung in Ge-
biarde und Haltung als »Diplomatie«, als »Takt«, als »Maske und Rolle«
beschreibt, hat parallel dazu die physiologisch bedingte Unverfiigbarkeit
eben dieser kulturellen Instrumentarien thematisiert. Im »Normalfall« be-
dient sich der Mensch »seines Leibes (bewulit oder unbewult, willkiirlich
oder unwillkiirlich) als Instrument«, um bestimmte fragende Situationen
gestisch oder sprachlich zu beantworten:

»Bald dient der Koérper als Resonanzboden und Ausstrahlungsfliche der Emotio-
nen, die zur Abreaktion dringen, bald als Sprachwerkzeug, bald als Signalisie-
rungsmittel und Organ der Gesten [...]. Uberall erlaubt die Bewandtnis der Si-

https://doi.org/1014361/9783830408202-014 - am 14.02.2026, 18:18:18.



https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS »PUNCTUM« IN LITERATUR UND PHOTOGRAPHIE | 335

tuation dem Menschen, ja sie verlangt von ihm, zur Mehrdeutigkeit seines physi-
schen Daseins als Korper im Kdrper im Hinblick auf sie ein eindeutiges Verhilt-
nis zu finden. Fehlt aber die Erfiillbarkeit der Situation, wird sie selbst unbeant-
wortbar, dann versagen Sprache und Geste, Handlung und Gebirde« (Plessner
1982: 275).

Im Zustand einer »Desorientierung« (ebd.) semiotischer Ordnung, im Ver-
lust einer »vermittelten Unvermittelbarkeit« verselbstiandigt sich der Kérper
physiologisch und affektisch und reagiert auf die »unbeantwortbare«
(ebd.) Situation entweder mit Weinen, Lachen oder mit »Schwindel«
(ebd.). Psammenits Klage und Trauer wiirde Plessner an der »unterste[n]
Stelle der Skala« (ebd., 343) zwischen Seelischem und Physiologischem
einordnen,

»da im Weinen der Trauer das Physiologische noch iiberwiegt. Sein Ausdruck
wurzelt in mehr akzidentiellen Momenten (wie innere Erregung, seelische Kapi-
tulation vor der Ubermacht des Ungliicks), nicht aber in eigentlichen Wesens-
momenten der seelischen Haltung der Trauer selbst« (ebd., 343).

Die Zitate zeigen Nihe und Differenz Benjamins zu einer »>philosophi-
schen Anthropologie« Plessnerscher Provenienz. Benjamin geht es nicht
um die Ausmessung und Fixierung einer affektischen Situation auf einer
Skala zwischen physiologischem und seelischem Ausdruck. Seine Auf-
merksamkeit gilt auch nicht einer katalogisierenden Frage wie die Pless-
ners, ob »die Unbeantwortbarkeit der Situation einen lebensbedrohenden
Charakter« (ebd., 275) habe oder nicht, d.h. ob sie im »Lachen oder Wei-
nen« kompensierbar oder im »Schwindel« bedrohlich wird. Vergleichbar
dem von Georg Biichners dargestelltem Leiden des Dichters Lenz, das
nicht im lauten Schrei, sondern im leisen »Zucken des Schmerzes« die Ka-
tastrophe signalisiert (vgl. Borgards 2007: 446f.), gilt Benjamins Augen-
merk dem Unberechenbaren, dem am Rande der Kultur Befindlichen, dem
aus der Kreuzung von Kontingenz und Kontiguitdt Unausgemachten. Die-
ses »Sich Uberraschen lassen< von Momenten, fiir die die Kultur noch kei-
nen fixierten Sinnbezug oder Sinnrahmen bereithélt, ist freilich immer mit
dem Risiko personlicher »Preisgabe« verbunden. Derrida hat dies eindriick-
lich nach dem tiberraschenden Tod Roland Barthes’ bekundet (vgl. Derri-
da 1988: 31). Der vergleichende Blick von Benjamins und Plessners philo-
sophisch ambitionierter kulturanthropologischen Analyse ldsst den Schluss
zu, dass, um Unberechenbares theoretisch einzuholen, die »philosophische
Anthropologie« sowohl eine historisch-soziologisch arbeitende Anthropo-
logie zur Ergénzung benétigtl, als auch eine >Phédnomenologie« des »Infra-
Geringen« (vgl. Didi-Huberman 1999, Lethen 2004: 187f.).

1 Die durch Helmut Lethens Lektiire von Plessners >Grenzen der Gemein-
schaft« aufgekommene Diskussion, ob Plessner sein Lob von Héflichkeit und

https://doi.org/1014361/9783830408202-014 - am 14.02.2026, 18:18:18.



https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336 | GUNTER OESTERLE

Inzwischen wissen wir, dass eine der Ausgangssicherheiten der >philoso-
phischen Anthropologie«, ndmlich ein gesichertes Wissen um die Diffe-
renz von Mensch und Tier, abhanden gekommen ist (vgl. Agamben 2003).
Eine derartige gesicherte Uberlegenheit hatte schon Heinrich von Kleist in
Frage gestellt. Wenn der griechische Geschichtsschreiber Herodot eine in-
zwischen jklassische« Geschichte von der Unberechenbarkeit menschli-
cher Affekte erzihlt, dann diirfte Kleist die kiihnste Geschichte der Unbe-
rechenbarkeit einem Tier zugeschrieben haben. Die Geschichte handelt
von einem Biren, der die virtuosesten Techniken eines Fechters mit fast
lassiger Miene und Gebédrde zum Kollabieren bringt. Es diirfte um 1800
eines der markantesten Beispiele fiir die Uberlegenheit tierischer tiber
menschliche Kultur gewesen sein. Sie steht in Kleists beriihmtesten Essay
»Uber das Marionettentheater< und lautet:

»Der Bir stand, als ich erstaunt vor ihn trat, auf den Hinterfiien, mit dem
Riicken an einem Pfahl gelehnt, an welchem er angeschlossen war, die rechte
Tatze schlagfertig erhoben, und sah mir ins Auge: das war seine Fechterpositur.
Ich wuBte nicht, ob ich triumte, da ich mich einem solchen Gegner gegeniiber
sah; doch: stolen Sie! stofen Sie! sagte Herr v. G..., und versuchen Sie, ob Sie
ihm eins beibringen konnen! Ich fiel, da ich mich ein wenig von einem Erstau-
nen erholt hatte, mit dem Rapier auf ihn aus; der Bar machte eine ganz kurze
Bewegung mit der Tatze und parierte den StoB3. Ich versuchte ihn durch Finten
zu verfithren; der Bér rithrte sich nicht. Ich fiel wieder, mit einer augenblickli-
chen Gewandtheit, auf ihn aus, eines Menschen Brust wiirde ich ohnfehlbar ge-
troffen haben: der Bér machte eine ganz kurze Bewegung mit der Tatze und pa-
rierte den StoB3. Jetzt war ich fast in dem Fall des jungen Herrn v. G... Der Ernst
des Béren kam hinzu, mir die Fassung zu rauben, Sto8e und Finten wechselten
sich, mir triefte der Schweifl: umsonst! Nicht bloB, dafl der Bir, wie der erste
Fechter der Welt, alle meine Sto8e parierte; auf Finten (was ihm kein Fechter der
Welt nachmacht) ging er gar nicht einmal ein: Aug in Auge, als ob er meine See-
le darin lesen konnte, stand er, die Tatze schlagfertig erhoben, und wenn meine
StoBe nicht ernsthaft gemeint waren, so riihrte er sich nicht« (Kleist 1983: 344f.).

Diese erstaunliche Geschichte soll den Leser provozieren, die bislang ge-
zogene Grenze zwischen >Natur< und »Kultur< in Frage zu stellen und neu
zu vermessen. Walter Benjamin hat seinerzeit diese Grenzvermessung
zwischen Kultur und Natur um 1800 vorangetrieben. Ausgerechnet am

Diplomatie historisch stirker auf Gracians »honétte homme« des 17. Jahrhun-
derts oder eher auf den sensitiven Typen des von Shaftesbury konzipierten
»fine gentlemenc« des 18. Jahrhunderts bezieht, ist wenig ergiebig, da sich die
»philosophische Anthropologie« ja gerade nicht historisch vereindeutigend
beziehen lassen, sondern in mittlerer Abstraktionshéhe verallgemeinerungs-
féhige Aussagen machen will. Vgl. hierzu Lethen (1994) und EBbach/
Fischer/Lethen (2002).

https://doi.org/1014361/9783830408202-014 - am 14.02.2026, 18:18:18.



https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS »PUNCTUM« IN LITERATUR UND PHOTOGRAPHIE | 337

damaligen Vorzeigemodell der Reformpadagogik spiirte er der destruktiv-
produktiven Kraft der Natur mitten im Herzen der Kultur nach. Benjamins
Charakteristik Pestalozzis ldsst sich als Vorgeschichte des in den Baudelai-
re-Studien entworfenen heroischen Leitbildes der Moderne, dem Bild des
Fechters, in der Figur des antiken Fechtersklaven lesen (vgl. Steiner 2004:
169). Diese erstaunliche Parallelgeschichte zwischen dem Padagogen Pes-
talozzi und dem Dichter Baudelaire diirfte ihre Pointe darin haben, dass
Benjamin nicht an einer Rekonstruktion der Personlichkeitsstruktur Pesta-
lozzis interessiert war, sondern an dessen Kreativitit. Zentral dafiir ist
Benjamins Hinweis, dass »die unberechenbare Abfolge [der] Impulse« in
»Pestalozzis Natur« (Benjamin 1972a: 348; Hervorhebung G.Oe.) bedingt
seien durch »die Unerschopflichkeit des Urgrunds«, »aus welchem seine
Worte unberechenbar mit immer wieder neuen Stofen brechen« (Benja-
min 1972b: 166; Hervorhebung G.Oe.). Bei der Lektiire derartiger Sétze
konnte man fast dazu verfiihrt sein, Pestalozzis »Natur« mit der »Grazie«
von Kleists fechtendem Béren zu vergleichen. Der Bér wire dann der Ar-
tist der schnellen Reaktion, Pestalozzi hingegen der Meister der »immer
neuen Einsatzstellen, die er im Denken und Handeln« fiir seine Lehren
»entdeckte« (Benjamin 1972b: 166). Benjamin féngt Pestalozzis »anarchis-
tische« Kreativitit allerdings nicht allein in Naturmetaphern des »rauen
Felssteins« und des unberechenbaren »Vulkans« ein (ebd., 165f.). Als dia-
lektischer Materialist weifl er auch deren soziale Wurzeln bloBzulegen.
Pestalozzis »Bild von der Personlichkeit« sei ndmlich »nicht gewonnen im
Umgang mit den privilegierten Schichten«, sondern mit den Armen:

»lhn hatten die Armen und Gebrechlichen gelehrt, wie unbequeme Ziige sie ha-
ben und vor allem in wie sehr ungelegenen Augenblicken sie sich Bahn brechen
kann. Diese unwirsche, sprode, ja bedrohliche Personlichkeit, die er so griindlich
in sich selbst zu spiiren hatte, war es, deren Hervorbrechen er mit unabléssiger
Aufmerksamkeit, ja mit Zittern erwartete« (Benjamin 1972a: 349; Hervorhebung
G.Oe.).

Frith schon ist einigen intellektuellen Zeitgenossen Benjamins iiberra-
schend unkanonische Blickweise aufgefallen. Dazu z&hlt Siegfried Kra-
cauer. Seine Charakteristik Benjamins kann als Briicke zu Roland Barthes’
Konzeption des »Punctum« dienen. Kracauer schreibt iber Walter Benja-
min:

»Stets ist es seine besondere Angelegenheit, nachzuweisen, dafl das Grof3e klein,
das Kleine grof ist. Die Wiinschelrute seiner Intuition schldgt im Bereich des
Unscheinbaren, des allgemein Entwerteten, des von der Geschichte Ubergange-
nen an und entdeckt gerade hier die hochsten Bedeutungen« (Kracauer 1963:
252).

https://doi.org/1014361/9783830408202-014 - am 14.02.2026, 18:18:18.



https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338 | GUNTER OESTERLE

Man hat lédngst begonnen, die geschichtsphilosophischen und teleologi-
schen Tendenzen der »grand récits< und »grands epoches< zu demontieren.
Diese Kritik hat allerdings nicht dazu korrespondierende, auf grof3e Pers-
pektiven und ganze Erzdhlungen setzende Verfahrensweisen erfasst, etwa
den >priagnanten Moment« wie er bei Lessing als Medienproblem diskutiert
wird oder die >unerhorte Begebenheit< der Novellentheorie oder den sozio-
logisch-symbolisch ausgerichtete auf Raumrelationen bezogenen »Dreh-
punkt« wie ihn Simmel entwirft (vgl. Simmel 1992: 706). Immer geht es
dabei um Verdichtung und Komprimierung einer geschlossen gedachten
Handlung als dramatischer Héhepunkt im Zentrum eines als bedeutsam
angesehenen Grofigeschehens. Es bietet sich an, dazu alternative Verfah-
rensweisen des unscheinbaren, dispersen, unberechenbaren >Infra-Gerin-
geng, kurz, die Vorgeschichte des »Punctum« zu erkunden. Dabei handelt
es sich um Peripheres an der Peripherie, um ein »Detail«, das »von allein
ins affektische BewuBtsein« aufsteigt (Barthes 1980: 65) und ar-tistisch so
prasentiert wird, dass die Art seines zerstreuten Auftauchens undurch-
schaut bleibt.

Die nicht zu Ende gefiihrte intermediale
Konzeption des >Punctum« der Photographie
bei Roland Barthes

Was Benjamin bei Pestalozzi als vulkanartige »Einsatzstellen« von Pro-
duktivitdt beschreibt, versucht Roland Barthes im Begriff des >Punctumc«
zu fassen. Mit dem >Punctum«< macht er »springende, ja stechende Punkte
der Wirkung aus, die nicht kulturell codiert und festgeschrieben sind. Er
sucht nicht das Unkonventionelle im Konventionellen, sondern das Unbe-
rechenbare im vermittelten Feld der Kultur. An Photographien sucht er
Momente »ohne Code, obschon Codes selbstverstdndlich ihre Lektiire
steuern« (Barthes 1980: 99). Derrida betonte, dass im »Punctumc« ein Dis-
kurs zu einem einmaligen, nicht reduzierbaren Ereignis durchstofen wer-
de, »zum Referenten als dem unersetzbaren Anderen«, dessen Authentizi-
tat keinerlei »Unterwanderung« durch die Begriffe des »Studiums< dulde
(Derrida 1988: 31). Und wie Benjamin im Falle Pestalozzis, lokalisiert Ro-
land Barthes — wenn auch nur metaphorisch — die Moglichkeit dieses Auf-
tauchens unberechenbarer Momente sozial am Rand der Gesellschaft und
der Kultur: »Ich bin ein Wilder, ein Kind oder ein Verriickter; ich lasse al-
les Wissen, alle Kultur hinter mir, ich verzichte darauf, einen anderen
Blick zu beerben« (Barthes 1980: 60). Wie ein solches »Abenteuer< ausse-
hen kann, das mitten in der modernen medial gepragten Kultur Momente
zu suchen beginnt, die von der Kultur wenig vorgeprigt und gefiltert sind,
lasst sich modellartig folgendermaBen plausibel machen.

https://doi.org/1014361/9783830408202-014 - am 14.02.2026, 18:18:18.



https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS »PUNCTUM« IN LITERATUR UND PHOTOGRAPHIE | 339

Man kann sich ein anthropologisch-semiotisches Kulturmodell vorstel-
len, in dem dessen drei Dimensionen, die soziale Kultur der Zeichenbenut-
zer, die materiale Kultur der Texte und Bilder und die mentale Kultur des
Codes, storungsfrei kommunizieren, d.h. sich wechselseitig deuten und
interpretieren. Man kann sich aber auch ein anthropologisch-semiotisches
Kulturmodell vorstellen, in dem die Aufmerksamkeit sich auf die Kontin-
genz und Inkonvertibilitdt der beteiligten Medien, auf die Liicken des Ver-
stehens, auf die nicht schon im Archiv der Bilder und Texte gespeicherten
géngigen Formen richtet. Ein solches Modell, das sich stindig auf die Lii-
cken und Reibungsflichen der Medien einldsst, konnte zu einer »Poetik
des Dazwischen« (vgl. Sombroek 2005) ausgestaltet werden. Roland Bar-
thes hat das »Abenteuer« einer »Poetik des Dazwischen« in seiner »Bemer-
kung zur Photographie« mit dem Titel »Die helle Kammer< unternommen.
Der argumentative Einsatz Barthes’ unterstreicht das Interesse an der in-
termedialen Unterscheidung der Photographie von der »Gemeinschaft der
Bilder« (Barthes 1980: 11). Die Aufmerksamkeit gilt der Differenz von
Gemiilde und Photo, Kino und Photo sowie Roman und Photo.

Roland Barthes’ Untersuchungsimpuls geht einer Selbstbeobachtung
nach, der Frage ndmlich, warum ihn viele Photographien langweilen, eini-
ge als Zeitzeugnisse interessieren, einige wenige aber, die groBenteils kei-
ne photographisch kiinstlerische Anspriiche stellen (ebd., 109), faszinieren
und »bestechen« (ebd., 53). Auf der Suche nach diesem Eigensinn be-
stimmter Photographien findet Roland Barthes, dass der Schnappschuss als
Inbegriff des Photographischen die Wiederholung einer blinden Kontin-
genz darstellt. Festgehalten wird eine »maBlose Unordnung der Dingex,
ein Zusammentreffen aus Zufall (ebd., 12f)). Die Zusammenfiihrung
zweier unterschiedlicher Verfahrensweisen (der durch den Sucher bewerk-
stelligten technisch konstruierten Perspektivitit und der chemischen Licht-
aufzeichnung, die Herstellung und Produktion trennt) fithrt zu einer ge-
spenstischen Doppelgéngerei. Das Photo entsteht in dem subtilen Moment,
in dem »das Subjekt sich Objekt werden fiihlt« (ebd., 22), was zu einer
Dissoziation des Bewusstseins von Identitét fithrt: »das Auftreten meiner
selbst als eines Anderen« (ebd., 27). Eine derartige »kulturelle Stérung,
die wir an den Reaktionen der Zeitgenossen der frithen Photographie noch
dokumentiert finden, kdnnen wir heute noch an den Automatenphotos er-
schreckend feststellen, wenn aus jeder photographierten Person unverse-
hens »ein steckbrieflich gesuchtes Subjekt« (ebd., 20) wird. Die meisten
professionellen und unprofessionellen Photographen sind bemiiht, diesen
Schreck der Dissoziation zu mildern, ja wegzuretuschieren. Roland Barthes
unterscheidet diese affirmativen Photographien mit ihren gezielten Uberra-
schungen und absichtlichen Effekten (vgl. ebd., 42f.), mit ihren aufreizen-
den und skandalisierenden >prégnanten Momenten< von den »stillen¢, auf
Schocks verzichtenden, aber subkutan umso nachhaltiger wirkenden Pho-
tographien (ebd., 49), die, obwohl Codes selbstverstindlich auch »ihre Lek-

https://doi.org/1014361/9783830408202-014 - am 14.02.2026, 18:18:18.



https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340 | GUNTER OESTERLE

tiire steuern«, gleichwohl Freirdume lassen fiir ein yPunctums, d.h. einen kul-
turell geringfiigig codierten, kaum gefilterten »Stich«, ein »kleines Loch,
»kleinen Fleck«, »kleinen Schnitt« —und »Wurf der Wiirfel« (ebd., 36).

Roland Barthes klért ab, dass das »Punctum< wenig mit Wissen und
nichts mit Moral, gutem oder schlechtem Geschmack zu tun hat (ebd., 53).
Er gesteht ein, dass ein »Punctum« nicht ohne »Betroffenheit« (ebd., 18), ja
in gewisser Wiese nicht ohne Obsession auskommt (vgl. Lethen 1996:
215f)). Aber all das ist nur der Ausgangspunkt seiner Bemiihungen, dieses
»pathetische«, existenzsetzende »Abenteuer« (Barthes 1980: 28) genauer
wissenschaftlich zu erfassen. In immer wieder neuen Anldufen versucht
Roland Barthes, das >Punctum«< metaphorisch, phinomenologisch sowie
temporal zu erfassen. Dabei schilt sich heraus, dass das Photo im Unter-
schied zum Bild durch Dinghaftigkeit, d.h. situative >Deixis< geprégt ist —
also einen Gestus wie »sieh doch, da ist es«. In dieser Eigenschaft zielt es
wie ein Andenken auf »Glaubwiirdigkeit«, auf die Bestdtigung also: »Es
ist so gewesen!«. Dieser Vorgang kann informativ, banal oder gespens-
tisch verlaufen. Diesen dreifachen, letztlich langweiligen Status kann das
Photo nur abstreifen, wenn der Betrachter eine »Wiedergeburt< der vergan-
genen Situation performativ erlebt. Die Temporal- und Latenzstruktur der
Erinnerung wird von Roland Barthes zwar angesprochen, aber nicht als
Richtungspfeil fur den Aufbau dieser »Ekmnesie« (ebd., 129) (d.h. einer
suggestiven Vorstellung in einen fritheren Lebensabschnitt versetzt zu
sein) genutzt. Stattdessen wird das mediale Element der Photographie ins
Zentrum gestellt und eine spezifische photoangemessene Autokinese an-
gestrebt. Der springende Punkt von Barthes’ Versuch ist dabei die Ab-
grenzung von Photo und Text.

Das »Punctum« des Photos unterscheidet sich allerdings vom »Punc-
tumc¢ des Textes weder in der Voraussetzung der Meditation und »Nach-
denklichkeit« (ebd., 49, 66), noch in der Suche des Springpunkts im »sub-
tilen Abseits« (ebd., 68) ephemerer kulturell wenig codierter Details. Die
Spezifizitit des photographischen >Punctumc liegt im Unterschied zum
textuellen in ithrem Versuch, ihr gegeniiber der Sprache dominant >Deikti-
sches< »ohne Reflexion« zur Evidenz zu fithren (ebd., 12, 117). Mit Gott-
fried Boehm konnte man sagen, Roland Barthes hitte vermeiden wollen,
dass »der Schatten der Sprache« sich {iber das Ikonische der Photos legt
(vgl. Boehm 2004: 33). Damit war allerdings der »>Salto mortalec in die
Metaphysik (vgl. Barthes 1980: 95) unausweichlich. Es gilt zu priifen, ob
das photographische »Punctum« nicht auch ohne Schwéchung seiner spezi-
fischen Ikonizitét aus der Interferenz von Medien erklérbar ist. Die Such-
bewegung von Barthes ist zwar dominant auf die Differenzqualitit von
Text und Photowahrnehmung ausgerichtet (ebd., 12, 127), gleichwohl las-
sen sich in seinem Essay auch Gegentendenzen erkennen (ebd., 59).

Kehren wir noch einmal zum Ausgangspunkt von Roland Barthes’
Uberlegungen zuriick. Dem photographischen >Punctum«< kommt die Auf-

https://doi.org/1014361/9783830408202-014 - am 14.02.2026, 18:18:18.



https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS »PUNCTUM« IN LITERATUR UND PHOTOGRAPHIE | 341

gabe zu, dem »Druck des Unsagbaren, das gesagt werden will« (ebd., 26)
auf eine Weise gerecht zu werden, dass es auch ohne sprachlichen Aus-
druck auskommt. Die Unmoglichkeit einer narrativen Aufklarung und die
Schwierigkeit eine Situation zu »benennen« ist die Bedingung der Mog-
lichkeit des photographischen >Punctum«. Um die Evidenz dieses photog-
raphischen »Punctum« zu erreichen, empfiehlt Roland Barthes eine Medita-
tionspraxis, namlich den Wechsel von Hinsehen und Augenschlieen. Um
dieses Wechselspiel von Schauen und imaginativem Erinnern — »gei-stiges
Auge« (ebd., 55) — zu plausibilisieren, wihlt der Literat Roland Barthes
ausgerechnet eine Anekdote aus dem Umkreis von Kafka:

mDie Vorbedingung des Bildes ist das Sehen«< sagte Janouch zu Kafka. Und
Kafka erwiderte lichelnd: »Man photographiert Dinge, um sie aus dem Sinn zu
verscheuchen. Meine Geschichten sind eine Art von AugenschlieBenc« (ebd.,
65).

Diese Gedankenfigur ldsst sich fiir das photographische »Punctumc« in pa-
radoxer Weise mit und gegen Roland Barthes fruchtbar machen. Aus-
gangspunkt ist eine von Roland Barthes selbst dargebotene These: »Dem
Bild-Minimum der Lektiire entspricht das Bild-Maximum des Photos«
(ebd., 99). Diese Korrespondenz von »Bildminimum der Lektiire« und
»Bildmaximum des Photos« ermdglicht eine Dynamik, die zum >Punctumc«
fithrt. Denn das »randvolle« photographische Bild (ebd., 100), bei dem
»nichts sich hinzufiigen« (ebd.) ldsst, muss, um ein >Punctum«< zu ermégli-
chen, »paradoxerweise« aufgebrochen werden, um eine »Expansion des
ypunctums«« durch ein vorhandenes, aber bislang nicht entdecktes Detail
geschauter Imagination zuzulassen (ebd., 55). Das >Punctumc« liegt also
exakt am Kipppunkt vom Bildmaximum des Mediums Photographie und
dem Bildminimum imagindrer meditativer Lektiire.”

Schlussbetrachtung

Die Bildwissenschaft hat sich im letzten Jahrzehnt zum Teil auf program-
matische Weise vom >linguistic turn< abgegrenzt und mit dem »iconic turn¢
die Eigenstindigkeit der Bilder betont (vgl. Mersmann 2004). Dabei ist der
Begriff der »Evidenz« einseitig den Bildern zugesprochen worden (vgl.
Mersch 2004). Diese Diskussion hat zweifelsfrei die Wahrnehmung der
Differenzqualitdt von Schrift und Bild geférdert. Vielleicht ist es nun aber
Zeit, subtile Formen der Kooperation im jeweils dominanten Feld eines
Mediums wieder zu beachten.

2 Es ist auffillig wie oft Roland Barthes in seinem Essay >Die helle Kammer«
von der »Lektiire« bzw. dem »Lesen« des Photos spricht.

https://doi.org/1014361/9783830408202-014 - am 14.02.2026, 18:18:18.



https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342 | GUNTER OESTERLE

Roland Barthes und Walter Benjamin denken beide von den Réndern
her. Beide sind auf der Suche nach der Kreativitit affektisch unberechen-
barer »Einsatzstellen« — der eine im Medium der Literatur, der andere im
Medium der Photographie. Roland Barthes spricht am Ende seines Essays
»Die helle Kammer« von dem »bizarren Medium« (Barthes 1980: 47) der
Photographie. Er beschreibt mit diesen Worten die ungeheure hallizunato-
rische Suggestion der Photographie, in Abwesenheit das Vergangene zu
simulieren. Roland Barthes beschreibt in immer neuen Anldufen, die unbe-
rechenbaren Moglichkeiten dieser Suggestivkraft Photographie, »>Ekmne-
sein« zu erfahren, d.h. sich sympathetisch in vergangene Zeiten zu verset-
zen. Roland Barthes sucht am Ende seines Essays fiir derartige Zustéinde
eine Pathosformel und wihlt im Blick auf Nietzsches Krankheitsausbruch
die Figur »Verriickt geworden aus Mitleid« (ebd., 128). Diese Formel
weist zuriick auf die eingangs erzdhlte Geschichte vom &dgyptischen Konig
Psammenit und lésst sich zugleich beziehen auf die nicht publizierte Deu-
tung der Reaktion des Konigs durch Benjamin: »Der Schmerz kommt nie,
wo er hingehort« (Benjamin 1977b: 1288).

Literatur

Agamben, Giorgio (2003). Das Offene. Der Mensch und das Tier. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Barthes, Roland (1980). Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Benjamin, Walter (1972a). »Pestalozzi in Yverdon. Zu einer vorbildlichen Mo-
nographie«. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. III. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp. S. 346-349.

Benjamin, Walter (1972b). »Heinrich Pestalozzi an Anna Schulthess«. In: Ders.:
Gesammelte Schriften. Bd. IV, 1. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 166-168.
Benjamin, Walter (1977a). »Der Erzdhler. Betrachtungen zum Werk Nikolai
Leskows«. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. II, 2. Frankfurt/Main: Suhr-

kamp. S. 438-465.

Benjamin, Walter (1977b). » Anmerkungen zu Seite 438-465. Der Erzéhler«. In:
Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. II, 3. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 1276-
1315.

Boehm, Gottfried (2004). »Jenseits der Sprache? Anmerkungen zur Logik der
Bilder«. In: Maar, Christa/Burda, Hubert (Hg.): Iconic turn. Die neue Macht
der Bilder. K6ln: DuMont. S. 28-43.

Borgards, Roland (2007). »Poetik des Schmerzes. Erzihltes, Erzéhlen«. In:
Ders.: Poetik des Schmerzes. Physiologie und Literatur von Brockes bis
Biichner. Miinchen: Fink. S. 446-450.

Derrida, Jaques (1988). »Die Tode des Roland Barthes«. In: Henschen, Hans H.
(Hg.). Roland Barthes. Miinchen: Boer. S. 31-73.

https://doi.org/1014361/9783830408202-014 - am 14.02.2026, 18:18:18.



https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS »PUNCTUM« IN LITERATUR UND PHOTOGRAPHIE | 343

Didi-Huberman, Georges (1999). Ahnlichkeit und Beriihrung. Archiologie,
Anachronismus und Modernitét des Abdrucks. K6ln: DuMont.

EfBbach, Wolfgang/Fischer, Joachim/Lethen, Helmut (Hg.) (2002). Plessners
»Grenzen der Gemeinschaft«. Eine Debatte. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Giesen, Bernhard (2007). »Der Miill und das Heilige«. In: Frank, Michael
C./Rippel, Gabriele (Hg.). Arbeit am Gedachtnis. Miinchen: Fink. S. 101-
110.

Kleist, Heinrich von (1983). »Uber das Marionettentheater«. In: Ders.: Sémtliche
Werke und Briefe. Bd. II. Miinchen: Hanser. S. 338-345.

Kracauer, Siegfried (1963). »Zu den Schriften Walter Benjamins«. In: Ders.: Das
Ornament der Masse. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 249-255.

Lethen, Helmuth (2004). »Auf dem Weg zur >Infra-Geringen< Beriihrung«. In:
Primavesi, Patrick (Hg.). AufBriiche. Theaterarbeit zwischen Text und Situa-
tion. Hans-Thies Lehmann zum 80. Geburtstag. Berlin: Theater der Zeit.
S. 187-188.

Lethen, Helmut (1996). »Versionen des Authentischen: Sechs Gemeinplitze«.
In: Béhme, Hartmut/Scherpe, Klaus R. (Hg.): Literatur und Kulturwissen-
schaft. Positionen, Theorien, Modelle. Reinbeck: Rowohlt. S. 205-231.

Lethen, Helmut (1994). Verhaltenslehren der Kélte. Lebensversuche zwischen
den Kriegen. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Mersch, Dieter (2004). »Bild und Blick. Zur Medialitdt des Visuellen«. In: Filk,
Christian/Lommel, Michael/Sandbothe, Mike (Hg.): Media Synaesthetics.
Konturen einer physiologischen Medienisthetik. KéIn: Halem. S. 95-121.

Mersmann, Birgit (2004). »Bildkulturwissenschaft als Kulturbildwissenschaft?
Von der Notwendigkeit eines inter- und transkulturellen Turn«. In: Zeiz-
schrift fiir Asthetik und Allgemeine Kunstwissenschaft 49. Jg., Heft 1. S. 91-
109.

Plessner, Helmuth (1982). »Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Gren-
zen menschlichen Verhaltens«. In: Ders.: Gesammelte Schriften Bd. VIL
Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 201-387.

Simmel, Georg (1992). »Der Raum und die rdumliche Ordnung der Gesell-
schaft«. In: Ders.: Soziologie. Untersuchungen tiber die Formen der Verge-
sellschaftung. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 687-790.

Sombroek, Andreas (2005). Eine Poetik des Dazwischen. Zur Intermedialitét und
Intertextualitit bei Alexander Kluge. Bielefeld: transcript.

Steiner, Uwe (2004). Walter Benjamin. Stuttgart: Metzler.

https://doi.org/1014361/9783830408202-014 - am 14.02.2026, 18:18:18.



https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/1014361/9783830408202-014 - am 14.02.2026, 18:18:18.



https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

