
Unvorhergesehenes Ereignis – 

unberechenbares ›Punctum‹ 

bei Walter Benjamin und Roland Barthes 

GÜNTER OESTERLE

Herodots Geschichte von König Psammenit ,  
Kleists Erzählung vom reakt ionsschnel len Bären 
und Benjamins ungewöhnl iche Sicht  auf  die 
unberechenbaren ›Einsatzstel len‹  Pestalozzis 

Herodot erzählt im vierzehnten Kapitel des dritten Buches seiner ›Histo-
rien‹ eine Geschichte, die von einer nicht leicht zu verstehenden Reaktion 
des Ägypterkönigs Psammenit berichtet. Montaigne erzählt diese Ge-
schichte nach und stellt eine Frage zum Verhaltensmotiv dieses im Krieg 
geschlagenen Königs. Walter Benjamin greift Herodots Geschichte und 
Montaignes Frage und Antwort auf, um in seinem Essay ›Der Erzähler‹ 
nicht nur eine Sequenz weiterer Antworten anzubieten, sondern auch zu-
gleich daran Keimformen des Erzählens zu erörtern. Verblüffend freilich 
ist, dass Benjamin unter den Antwortangeboten die ihm selbst Wichtigste 
verschweigt. Dieser verschwiegene Befund ist für uns Anlass, nach dem 
Zusammenhang des von Roland Barthes konzeptionell entfalteten ›Punc-
tums‹ und dem Peripheren und Randständigen zu fragen. Zunächst also 
Herodots Geschichte vom Psammenit in der Nacherzählung Benjamins: 

»Als der Ägypterkönig Psammenit von dem Perserkönig Kambyses geschlagen 

und gefangen genommen worden war, sah Kambyses es darauf ab, den Gefange-

nen zu demütigen. Er gab Befehl, Psammenit an der Straße aufzustellen, durch 

die sich der persische Triumphzug bewegen sollte. Und weiter richtete er es so 

ein, dass der Gefangene seine Tochter als Dienstmagd, die mit dem Krug zum 

Brunnen ging, vorbeikommen sah. Wie alle Ägypter über dieses Schauspiel 

klagten und jammerten, stand Psammenit allein wortlos und unbeweglich, die 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 | GÜNTER OESTERLE

Augen auf den Boden geheftet; und als er bald darauf seinen Sohn sah, der zur 

Hinrichtung im Zuge mitgeführt wurde, blieb er gleichfalls unbewegt. Als er da-

nach aber einen von seinen Dienern, einen alten, verarmten Mann, in den Reihen 

der Gefangenen erkannte, da schlug er mit den Fäusten an seinen Kopf und gab 

alle Zeichen der tiefsten Trauer« (Benjamin 1977a: 445). 

Benjamin erörtert an dieser trocken berichtenden Geschichte das narrative 
Potential nicht-erklärender Erzählungen. Herodots Geschichte von Psam-
menit »verausgabe« sich nicht, weil sie »nichts erkläre«. Sie bewahre  
»ihre Kraft« und sei daher noch nach Jahrtausenden in der Lage, »Staunen 
und Nachdenken zu erregen« (ebd., 446). Anders formuliert: diese Ge-
schichte von Psammenit hat sich ihre Faszinationskraft erhalten, weil sie 
unendlich auslegbar ist. Sie ist – würde Bernhard Giesen sagen – ausge-
zeichnet durch »die semantische Lage des unentschiedenen Dazwischen« 
(Giesen 2007: 104). 

Der Frage und Antwort von Montaigne (»Warum klagt der König erst 
beim Anblick des Dieners?« – »Da er von Trauer schon übervoll war, 
brauchte es nur den kleinsten Zuwachs, und sie brach ihre Dämme nieder« 
(Benjamin 1977a: 446)) kann Benjamin unschwer weitere antwortende 
Deutungen hinzufügen. Die Kenntnis der Druckvorlage verschafft uns so-
gar die Möglichkeit, die Urheber der Deutungsvorschläge zu identifizie-
ren. Es sind Franz Hessel und Asja Lacis. Überraschend ist nun, dass von 
den im Essay angebotenen Deutungsmöglichkeiten just Benjamins Urei-
genste fehlt. Sie wird im Manuskript mit »Ich« angekündigt: »Der 
Schmerz kommt nie, wo er hingehört; er ist ein Deckel, ein Hut, der nie-
mals passt« (Benjamin 1977b: 1288). 

Ein Jahr nach Benjamins Tod – 1941 – hat Helmuth Plessner in der 
Emigration eine für unser Thema und die anstehende Frage einschlägige 
Abhandlung unter dem Titel ›Lachen und Weinen‹ publiziert. Sie trägt be-
zeichnenderweise den Untertitel ›Eine Untersuchung der Grenzen men-
schlichen Verhaltens‹. Die differenzierte Expertise dieses philosophischen 
Anthropologen über affektische Ausbrüche des Weinens kann die spezifi-
sche, anders gelagerte Position Benjamins gut konturieren. Helmuth Pless-
ner, der auf vielfältige Weise die Notwenigkeit kultureller Formung in Ge-
bärde und Haltung als »Diplomatie«, als »Takt«, als »Maske und Rolle« 
beschreibt, hat parallel dazu die physiologisch bedingte Unverfügbarkeit 
eben dieser kulturellen Instrumentarien thematisiert. Im »Normalfall« be-
dient sich der Mensch »seines Leibes (bewußt oder unbewußt, willkürlich 
oder unwillkürlich) als Instrument«, um bestimmte fragende Situationen 
gestisch oder sprachlich zu beantworten: 

»Bald dient der Körper als Resonanzboden und Ausstrahlungsfläche der Emotio-

nen, die zur Abreaktion drängen, bald als Sprachwerkzeug, bald als Signalisie-

rungsmittel und Organ der Gesten […]. Überall erlaubt die Bewandtnis der Si-

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS ›PUNCTUM‹ IN LITERATUR UND PHOTOGRAPHIE | 335 

tuation dem Menschen, ja sie verlangt von ihm, zur Mehrdeutigkeit seines physi-

schen Daseins als Körper im Körper im Hinblick auf sie ein eindeutiges Verhält-

nis zu finden. Fehlt aber die Erfüllbarkeit der Situation, wird sie selbst unbeant-

wortbar, dann versagen Sprache und Geste, Handlung und Gebärde« (Plessner 

1982: 275). 

Im Zustand einer »Desorientierung« (ebd.) semiotischer Ordnung, im Ver-
lust einer ›vermittelten Unvermittelbarkeit‹ verselbständigt sich der Körper 
physiologisch und affektisch und reagiert auf die »unbeantwortbare« 
(ebd.) Situation entweder mit Weinen, Lachen oder mit »Schwindel«
(ebd.). Psammenits Klage und Trauer würde Plessner an der »unterste[n] 
Stelle der Skala« (ebd., 343) zwischen Seelischem und Physiologischem 
einordnen, 

»da im Weinen der Trauer das Physiologische noch überwiegt. Sein Ausdruck 

wurzelt in mehr akzidentiellen Momenten (wie innere Erregung, seelische Kapi-

tulation vor der Übermacht des Unglücks), nicht aber in eigentlichen Wesens-

momenten der seelischen Haltung der Trauer selbst« (ebd., 343). 

Die Zitate zeigen Nähe und Differenz Benjamins zu einer ›philosophi-
schen Anthropologie‹ Plessnerscher Provenienz. Benjamin geht es nicht 
um die Ausmessung und Fixierung einer affektischen Situation auf einer 
Skala zwischen physiologischem und seelischem Ausdruck. Seine Auf-
merksamkeit gilt auch nicht einer katalogisierenden Frage wie die Pless-
ners, ob »die Unbeantwortbarkeit der Situation einen lebensbedrohenden 
Charakter« (ebd., 275) habe oder nicht, d.h. ob sie im »Lachen oder Wei-
nen« kompensierbar oder im »Schwindel« bedrohlich wird. Vergleichbar 
dem von Georg Büchners dargestelltem Leiden des Dichters Lenz, das 
nicht im lauten Schrei, sondern im leisen »Zucken des Schmerzes« die Ka-
tastrophe signalisiert (vgl. Borgards 2007: 446f.), gilt Benjamins Augen-
merk dem Unberechenbaren, dem am Rande der Kultur Befindlichen, dem 
aus der Kreuzung von Kontingenz und Kontiguität Unausgemachten. Die-
ses ›Sich Überraschen lassen‹ von Momenten, für die die Kultur noch kei-
nen fixierten Sinnbezug oder Sinnrahmen bereithält, ist freilich immer mit 
dem Risiko persönlicher ›Preisgabe‹ verbunden. Derrida hat dies eindrück-
lich nach dem überraschenden Tod Roland Barthes’ bekundet (vgl. Derri-
da 1988: 31). Der vergleichende Blick von Benjamins und Plessners philo-
sophisch ambitionierter kulturanthropologischen Analyse lässt den Schluss 
zu, dass, um Unberechenbares theoretisch einzuholen, die ›philosophische 
Anthropologie‹ sowohl eine historisch-soziologisch arbeitende Anthropo-
logie zur Ergänzung benötigt

1
, als auch eine ›Phänomenologie‹ des »Infra-

Geringen« (vgl. Didi-Huberman 1999, Lethen 2004: 187f.). 

                                             
1 Die durch Helmut Lethens Lektüre von Plessners ›Grenzen der Gemein-

schaft‹ aufgekommene Diskussion, ob Plessner sein Lob von Höflichkeit und 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336 | GÜNTER OESTERLE

Inzwischen wissen wir, dass eine der Ausgangssicherheiten der ›philoso-
phischen Anthropologie‹, nämlich ein gesichertes Wissen um die Diffe-
renz von Mensch und Tier, abhanden gekommen ist (vgl. Agamben 2003). 
Eine derartige gesicherte Überlegenheit hatte schon Heinrich von Kleist in 
Frage gestellt. Wenn der griechische Geschichtsschreiber Herodot eine in-
zwischen ›klassische‹ Geschichte von der Unberechenbarkeit menschli-
cher Affekte erzählt, dann dürfte Kleist die kühnste Geschichte der Unbe-
rechenbarkeit einem Tier zugeschrieben haben. Die Geschichte handelt 
von einem Bären, der die virtuosesten Techniken eines Fechters mit fast 
lässiger Miene und Gebärde zum Kollabieren bringt. Es dürfte um 1800 
eines der markantesten Beispiele für die Überlegenheit tierischer über 
menschliche Kultur gewesen sein. Sie steht in Kleists berühmtesten Essay 
›Über das Marionettentheater‹ und lautet: 

»Der Bär stand, als ich erstaunt vor ihn trat, auf den Hinterfüßen, mit dem  

Rücken an einem Pfahl gelehnt, an welchem er angeschlossen war, die rechte 

Tatze schlagfertig erhoben, und sah mir ins Auge: das war seine Fechterpositur. 

Ich wußte nicht, ob ich träumte, da ich mich einem solchen Gegner gegenüber 

sah; doch: stoßen Sie! stoßen Sie! sagte Herr v. G…, und versuchen Sie, ob Sie 

ihm eins beibringen können! Ich fiel, da ich mich ein wenig von einem Erstau-

nen erholt hatte, mit dem Rapier auf ihn aus; der Bär machte eine ganz kurze 

Bewegung mit der Tatze und parierte den Stoß. Ich versuchte ihn durch Finten 

zu verführen; der Bär rührte sich nicht. Ich fiel wieder, mit einer augenblickli-

chen Gewandtheit, auf ihn aus, eines Menschen Brust würde ich ohnfehlbar ge-

troffen haben: der Bär machte eine ganz kurze Bewegung mit der Tatze und pa-

rierte den Stoß. Jetzt war ich fast in dem Fall des jungen Herrn v. G… Der Ernst 

des Bären kam hinzu, mir die Fassung zu rauben, Stöße und Finten wechselten 

sich, mir triefte der Schweiß: umsonst! Nicht bloß, daß der Bär, wie der erste 

Fechter der Welt, alle meine Stöße parierte; auf Finten (was ihm kein Fechter der 

Welt nachmacht) ging er gar nicht einmal ein: Aug in Auge, als ob er meine See-

le darin lesen könnte, stand er, die Tatze schlagfertig erhoben, und wenn meine 

Stöße nicht ernsthaft gemeint waren, so rührte er sich nicht« (Kleist 1983: 344f.). 

Diese erstaunliche Geschichte soll den Leser provozieren, die bislang ge-
zogene Grenze zwischen ›Natur‹ und ›Kultur‹ in Frage zu stellen und neu 
zu vermessen. Walter Benjamin hat seinerzeit diese Grenzvermessung 
zwischen Kultur und Natur um 1800 vorangetrieben. Ausgerechnet am 

                                                                                                                         

Diplomatie historisch stärker auf Gracians ›honêtte homme‹ des 17. Jahrhun-
derts oder eher auf den sensitiven Typen des von Shaftesbury konzipierten 
›fine gentlemen‹ des 18. Jahrhunderts bezieht, ist wenig ergiebig, da sich die 
›philosophische Anthropologie‹ ja gerade nicht historisch vereindeutigend 
beziehen lassen, sondern in mittlerer Abstraktionshöhe verallgemeinerungs-
fähige Aussagen machen will. Vgl. hierzu Lethen (1994) und Eßbach/ 
Fischer/Lethen (2002).

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS ›PUNCTUM‹ IN LITERATUR UND PHOTOGRAPHIE | 337 

damaligen Vorzeigemodell der Reformpädagogik spürte er der destruktiv-
produktiven Kraft der Natur mitten im Herzen der Kultur nach. Benjamins 
Charakteristik Pestalozzis lässt sich als Vorgeschichte des in den Baudelai-
re-Studien entworfenen heroischen Leitbildes der Moderne, dem Bild des 
Fechters, in der Figur des antiken Fechtersklaven lesen (vgl. Steiner 2004: 
169). Diese erstaunliche Parallelgeschichte zwischen dem Pädagogen Pes-
talozzi und dem Dichter Baudelaire dürfte ihre Pointe darin haben, dass 
Benjamin nicht an einer Rekonstruktion der Persönlichkeitsstruktur Pesta-
lozzis interessiert war, sondern an dessen Kreativität. Zentral dafür ist 
Benjamins Hinweis, dass »die unberechenbare Abfolge [der] Impulse« in 
»Pestalozzis Natur« (Benjamin 1972a: 348; Hervorhebung G.Oe.) bedingt 
seien durch »die Unerschöpflichkeit des Urgrunds«, »aus welchem seine 
Worte unberechenbar mit immer wieder neuen Stößen brechen« (Benja-
min 1972b: 166; Hervorhebung G.Oe.). Bei der Lektüre derartiger Sätze 
könnte man fast dazu verführt sein, Pestalozzis »Natur« mit der »Grazie« 
von Kleists fechtendem Bären zu vergleichen. Der Bär wäre dann der Ar-
tist der schnellen Reaktion, Pestalozzi hingegen der Meister der »immer 
neuen Einsatzstellen, die er im Denken und Handeln« für seine Lehren 
»entdeckte« (Benjamin 1972b: 166). Benjamin fängt Pestalozzis ›anarchis-
tische‹ Kreativität allerdings nicht allein in Naturmetaphern des »rauen 
Felssteins« und des unberechenbaren »Vulkans« ein (ebd., 165f.). Als dia-
lektischer Materialist weiß er auch deren soziale Wurzeln bloßzulegen. 
Pestalozzis »Bild von der Persönlichkeit« sei nämlich »nicht gewonnen im 
Umgang mit den privilegierten Schichten«, sondern mit den Armen: 

»Ihn hatten die Armen und Gebrechlichen gelehrt, wie unbequeme Züge sie ha-

ben und vor allem in wie sehr ungelegenen Augenblicken sie sich Bahn brechen 

kann. Diese unwirsche, spröde, ja bedrohliche Persönlichkeit, die er so gründlich 

in sich selbst zu spüren hatte, war es, deren Hervorbrechen er mit unablässiger 

Aufmerksamkeit, ja mit Zittern erwartete« (Benjamin 1972a: 349; Hervorhebung 

G.Oe.).

Früh schon ist einigen intellektuellen Zeitgenossen Benjamins überra-
schend unkanonische Blickweise aufgefallen. Dazu zählt Siegfried Kra-
cauer. Seine Charakteristik Benjamins kann als Brücke zu Roland Barthes’ 
Konzeption des ›Punctum‹ dienen. Kracauer schreibt über Walter Benja-
min: 

»Stets ist es seine besondere Angelegenheit, nachzuweisen, daß das Große klein, 

das Kleine groß ist. Die Wünschelrute seiner Intuition schlägt im Bereich des 

Unscheinbaren, des allgemein Entwerteten, des von der Geschichte Übergange-

nen an und entdeckt gerade hier die höchsten Bedeutungen« (Kracauer 1963: 

252).

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338 | GÜNTER OESTERLE

Man hat längst begonnen, die geschichtsphilosophischen und teleologi-
schen Tendenzen der ›grand récits‹ und ›grands epoches‹ zu demontieren. 
Diese Kritik hat allerdings nicht dazu korrespondierende, auf große Pers-
pektiven und ganze Erzählungen setzende Verfahrensweisen erfasst, etwa 
den ›prägnanten Moment‹ wie er bei Lessing als Medienproblem diskutiert 
wird oder die ›unerhörte Begebenheit‹ der Novellentheorie oder den sozio-
logisch-symbolisch ausgerichtete auf Raumrelationen bezogenen »Dreh-
punkt« wie ihn Simmel entwirft (vgl. Simmel 1992: 706). Immer geht es 
dabei um Verdichtung und Komprimierung einer geschlossen gedachten 
Handlung als dramatischer Höhepunkt im Zentrum eines als bedeutsam 
angesehenen Großgeschehens. Es bietet sich an, dazu alternative Verfah-
rensweisen des unscheinbaren, dispersen, unberechenbaren ›Infra-Gerin-
gen‹, kurz, die Vorgeschichte des ›Punctum‹ zu erkunden. Dabei handelt 
es sich um Peripheres an der Peripherie, um ein »Detail«, das »von allein 
ins affektische Bewußtsein« aufsteigt (Barthes 1980: 65) und ar-tistisch so 
präsentiert wird, dass die Art seines zerstreuten Auftauchens undurch-
schaut bleibt. 

Die nicht  zu Ende geführte intermediale 
Konzept ion des ›Punctum‹ der  Photographie 
bei  Roland Barthes 

Was Benjamin bei Pestalozzi als vulkanartige »Einsatzstellen« von Pro-
duktivität beschreibt, versucht Roland Barthes im Begriff des ›Punctum‹ 
zu fassen. Mit dem ›Punctum‹ macht er »springende«, ja stechende Punkte 
der Wirkung aus, die nicht kulturell codiert und festgeschrieben sind. Er 
sucht nicht das Unkonventionelle im Konventionellen, sondern das Unbe-
rechenbare im vermittelten Feld der Kultur. An Photographien sucht er 
Momente »ohne Code, obschon Codes selbstverständlich ihre Lektüre 
steuern« (Barthes 1980: 99). Derrida betonte, dass im ›Punctum‹ ein Dis-
kurs zu einem einmaligen, nicht reduzierbaren Ereignis durchstoßen wer-
de, »zum Referenten als dem unersetzbaren Anderen«, dessen Authentizi-
tät keinerlei »Unterwanderung« durch die Begriffe des ›Studiums‹ dulde 
(Derrida 1988: 31). Und wie Benjamin im Falle Pestalozzis, lokalisiert Ro-
land Barthes – wenn auch nur metaphorisch – die Möglichkeit dieses Auf-
tauchens unberechenbarer Momente sozial am Rand der Gesellschaft und 
der Kultur: »Ich bin ein Wilder, ein Kind oder ein Verrückter; ich lasse al-
les Wissen, alle Kultur hinter mir, ich verzichte darauf, einen anderen 
Blick zu beerben« (Barthes 1980: 60). Wie ein solches ›Abenteuer‹ ausse-
hen kann, das mitten in der modernen medial geprägten Kultur Momente 
zu suchen beginnt, die von der Kultur wenig vorgeprägt und gefiltert sind, 
lässt sich modellartig folgendermaßen plausibel machen. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS ›PUNCTUM‹ IN LITERATUR UND PHOTOGRAPHIE | 339 

Man kann sich ein anthropologisch-semiotisches Kulturmodell vorstel-
len, in dem dessen drei Dimensionen, die soziale Kultur der Zeichenbenut-
zer, die materiale Kultur der Texte und Bilder und die mentale Kultur des 
Codes, störungsfrei kommunizieren, d.h. sich wechselseitig deuten und 
interpretieren. Man kann sich aber auch ein anthropologisch-semiotisches 
Kulturmodell vorstellen, in dem die Aufmerksamkeit sich auf die Kontin-
genz und Inkonvertibilität der beteiligten Medien, auf die Lücken des Ver-
stehens, auf die nicht schon im Archiv der Bilder und Texte gespeicherten 
gängigen Formen richtet. Ein solches Modell, das sich ständig auf die Lü-
cken und Reibungsflächen der Medien einlässt, könnte zu einer »Poetik 
des Dazwischen« (vgl. Sombroek 2005) ausgestaltet werden. Roland Bar-
thes hat das ›Abenteuer‹ einer ›Poetik des Dazwischen‹ in seiner »Bemer-
kung zur Photographie« mit dem Titel ›Die helle Kammer‹ unternommen. 
Der argumentative Einsatz Barthes’ unterstreicht das Interesse an der in-
termedialen Unterscheidung der Photographie von der »Gemeinschaft der 
Bilder« (Barthes 1980: 11). Die Aufmerksamkeit gilt der Differenz von 
Gemälde und Photo, Kino und Photo sowie Roman und Photo. 

Roland Barthes’ Untersuchungsimpuls geht einer Selbstbeobachtung 
nach, der Frage nämlich, warum ihn viele Photographien langweilen, eini-
ge als Zeitzeugnisse interessieren, einige wenige aber, die großenteils kei-
ne photographisch künstlerische Ansprüche stellen (ebd., 109), faszinieren 
und »bestechen« (ebd., 53). Auf der Suche nach diesem Eigensinn be-
stimmter Photographien findet Roland Barthes, dass der Schnappschuss als 
Inbegriff des Photographischen die Wiederholung einer blinden Kontin-
genz darstellt. Festgehalten wird eine »maßlose Unordnung der Dinge«, 
ein Zusammentreffen aus Zufall (ebd., 12f.). Die Zusammenführung 
zweier unterschiedlicher Verfahrensweisen (der durch den Sucher bewerk-
stelligten technisch konstruierten Perspektivität und der chemischen Licht-
aufzeichnung, die Herstellung und Produktion trennt) führt zu einer ge-
spenstischen Doppelgängerei. Das Photo entsteht in dem subtilen Moment, 
in dem »das Subjekt sich Objekt werden fühlt« (ebd., 22), was zu einer 
Dissoziation des Bewusstseins von Identität führt: »das Auftreten meiner 
selbst als eines Anderen« (ebd., 27). Eine derartige »kulturelle Störung«, 
die wir an den Reaktionen der Zeitgenossen der frühen Photographie noch 
dokumentiert finden, können wir heute noch an den Automatenphotos er-
schreckend feststellen, wenn aus jeder photographierten Person unverse-
hens »ein steckbrieflich gesuchtes Subjekt« (ebd., 20) wird. Die meisten 
professionellen und unprofessionellen Photographen sind bemüht, diesen 
Schreck der Dissoziation zu mildern, ja wegzuretuschieren. Roland Barthes 
unterscheidet diese affirmativen Photographien mit ihren gezielten Überra-
schungen und absichtlichen Effekten (vgl. ebd., 42f.), mit ihren aufreizen-
den und skandalisierenden ›prägnanten Momenten‹ von den ›stillen‹, auf 
Schocks verzichtenden, aber subkutan umso nachhaltiger wirkenden Pho-
tographien (ebd., 49), die, obwohl Codes selbstverständlich auch »ihre Lek-

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 | GÜNTER OESTERLE

türe steuern«, gleichwohl Freiräume lassen für ein ›Punctum‹, d.h. einen kul-
turell geringfügig codierten, kaum gefilterten »Stich«, ein »kleines Loch«, 
»kleinen Fleck«, »kleinen Schnitt« – und »Wurf der Würfel« (ebd., 36). 

Roland Barthes klärt ab, dass das ›Punctum‹ wenig mit Wissen und 
nichts mit Moral, gutem oder schlechtem Geschmack zu tun hat (ebd., 53). 
Er gesteht ein, dass ein ›Punctum‹ nicht ohne »Betroffenheit« (ebd., 18), ja 
in gewisser Wiese nicht ohne Obsession auskommt (vgl. Lethen 1996: 
215f.). Aber all das ist nur der Ausgangspunkt seiner Bemühungen, dieses 
»pathetische«, existenzsetzende »Abenteuer« (Barthes 1980: 28) genauer 
wissenschaftlich zu erfassen. In immer wieder neuen Anläufen versucht 
Roland Barthes, das ›Punctum‹ metaphorisch, phänomenologisch sowie 
temporal zu erfassen. Dabei schält sich heraus, dass das Photo im Unter-
schied zum Bild durch Dinghaftigkeit, d.h. situative ›Deixis‹ geprägt ist – 
also einen Gestus wie »sieh doch, da ist es«. In dieser Eigenschaft zielt es 
wie ein Andenken auf »Glaubwürdigkeit«, auf die Bestätigung also: »Es 
ist so gewesen!«. Dieser Vorgang kann informativ, banal oder gespens-
tisch verlaufen. Diesen dreifachen, letztlich langweiligen Status kann das 
Photo nur abstreifen, wenn der Betrachter eine ›Wiedergeburt‹ der vergan-
genen Situation performativ erlebt. Die Temporal- und Latenzstruktur der 
Erinnerung wird von Roland Barthes zwar angesprochen, aber nicht als 
Richtungspfeil für den Aufbau dieser »Ekmnesie« (ebd., 129) (d.h. einer 
suggestiven Vorstellung in einen früheren Lebensabschnitt versetzt zu 
sein) genutzt. Stattdessen wird das mediale Element der Photographie ins 
Zentrum gestellt und eine spezifische photoangemessene Autokinese an-
gestrebt. Der springende Punkt von Barthes’ Versuch ist dabei die Ab-
grenzung von Photo und Text. 

Das ›Punctum‹ des Photos unterscheidet sich allerdings vom ›Punc-
tum‹ des Textes weder in der Voraussetzung der Meditation und »Nach-
denklichkeit« (ebd., 49, 66), noch in der Suche des Springpunkts im »sub-
tilen Abseits« (ebd., 68) ephemerer kulturell wenig codierter Details. Die 
Spezifizität des photographischen ›Punctum‹ liegt im Unterschied zum 
textuellen in ihrem Versuch, ihr gegenüber der Sprache dominant ›Deikti-
sches‹ »ohne Reflexion« zur Evidenz zu führen (ebd., 12, 117). Mit Gott-
fried Boehm könnte man sagen, Roland Barthes hätte vermeiden wollen, 
dass »der Schatten der Sprache« sich über das Ikonische der Photos legt 
(vgl. Boehm 2004: 33). Damit war allerdings der ›Salto mortale‹ in die 
Metaphysik (vgl. Barthes 1980: 95) unausweichlich. Es gilt zu prüfen, ob 
das photographische ›Punctum‹ nicht auch ohne Schwächung seiner spezi-
fischen Ikonizität aus der Interferenz von Medien erklärbar ist. Die Such-
bewegung von Barthes ist zwar dominant auf die Differenzqualität von 
Text und Photowahrnehmung ausgerichtet (ebd., 12, 127), gleichwohl las-
sen sich in seinem Essay auch Gegentendenzen erkennen (ebd., 59). 

Kehren wir noch einmal zum Ausgangspunkt von Roland Barthes’ 
Überlegungen zurück. Dem photographischen ›Punctum‹ kommt die Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS ›PUNCTUM‹ IN LITERATUR UND PHOTOGRAPHIE | 341 

gabe zu, dem »Druck des Unsagbaren, das gesagt werden will« (ebd., 26) 
auf eine Weise gerecht zu werden, dass es auch ohne sprachlichen Aus-
druck auskommt. Die Unmöglichkeit einer narrativen Aufklärung und die 
Schwierigkeit eine Situation zu »benennen« ist die Bedingung der Mög-
lichkeit des photographischen ›Punctum‹. Um die Evidenz dieses photog-
raphischen ›Punctum‹ zu erreichen, empfiehlt Roland Barthes eine Medita-
tionspraxis, nämlich den Wechsel von Hinsehen und Augenschließen. Um 
dieses Wechselspiel von Schauen und imaginativem Erinnern – »gei-stiges 
Auge« (ebd., 55) – zu plausibilisieren, wählt der Literat Roland Barthes 
ausgerechnet eine Anekdote aus dem Umkreis von Kafka: 

»›Die Vorbedingung des Bildes ist das Sehen‹ sagte Janouch zu Kafka. Und 

Kafka erwiderte lächelnd: ›Man photographiert Dinge, um sie aus dem Sinn zu 

verscheuchen. Meine Geschichten sind eine Art von Augenschließen‹« (ebd., 

65).

Diese Gedankenfigur lässt sich für das photographische ›Punctum‹ in pa-
radoxer Weise mit und gegen Roland Barthes fruchtbar machen. Aus-
gangspunkt ist eine von Roland Barthes selbst dargebotene These: »Dem 
Bild-Minimum der Lektüre entspricht das Bild-Maximum des Photos« 
(ebd., 99). Diese Korrespondenz von »Bildminimum der Lektüre« und 
»Bildmaximum des Photos« ermöglicht eine Dynamik, die zum ›Punctum‹ 
führt. Denn das »randvolle« photographische Bild (ebd., 100), bei dem 
»nichts sich hinzufügen« (ebd.) lässt, muss, um ein ›Punctum‹ zu ermögli-
chen, »paradoxerweise« aufgebrochen werden, um eine »Expansion des 
›punctums‹« durch ein vorhandenes, aber bislang nicht entdecktes Detail 
geschauter Imagination zuzulassen (ebd., 55). Das ›Punctum‹ liegt also 
exakt am Kipppunkt vom Bildmaximum des Mediums Photographie und 
dem Bildminimum imaginärer meditativer Lektüre.

2

Schlussbetrachtung

Die Bildwissenschaft hat sich im letzten Jahrzehnt zum Teil auf program-
matische Weise vom ›linguistic turn‹ abgegrenzt und mit dem ›iconic turn‹ 
die Eigenständigkeit der Bilder betont (vgl. Mersmann 2004). Dabei ist der 
Begriff der ›Evidenz‹ einseitig den Bildern zugesprochen worden (vgl. 
Mersch 2004). Diese Diskussion hat zweifelsfrei die Wahrnehmung der 
Differenzqualität von Schrift und Bild gefördert. Vielleicht ist es nun aber 
Zeit, subtile Formen der Kooperation im jeweils dominanten Feld eines 
Mediums wieder zu beachten. 

                                             
2 Es ist auffällig wie oft Roland Barthes in seinem Essay ›Die helle Kammer‹ 

von der »Lektüre« bzw. dem »Lesen« des Photos spricht. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342 | GÜNTER OESTERLE

Roland Barthes und Walter Benjamin denken beide von den Rändern 
her. Beide sind auf der Suche nach der Kreativität affektisch unberechen-
barer »Einsatzstellen« – der eine im Medium der Literatur, der andere im 
Medium der Photographie. Roland Barthes spricht am Ende seines Essays 
›Die helle Kammer‹ von dem »bizarren Medium« (Barthes 1980: 47) der 
Photographie. Er beschreibt mit diesen Worten die ungeheure hallizunato-
rische Suggestion der Photographie, in Abwesenheit das Vergangene zu 
simulieren. Roland Barthes beschreibt in immer neuen Anläufen, die unbe-
rechenbaren Möglichkeiten dieser Suggestivkraft Photographie, ›Ekmne-
sein‹ zu erfahren, d.h. sich sympathetisch in vergangene Zeiten zu verset-
zen. Roland Barthes sucht am Ende seines Essays für derartige Zustände 
eine Pathosformel und wählt im Blick auf Nietzsches Krankheitsausbruch 
die Figur »Verrückt geworden aus Mitleid« (ebd., 128). Diese Formel 
weist zurück auf die eingangs erzählte Geschichte vom ägyptischen König 
Psammenit und lässt sich zugleich beziehen auf die nicht publizierte Deu-
tung der Reaktion des Königs durch Benjamin: »Der Schmerz kommt nie, 
wo er hingehört« (Benjamin 1977b: 1288). 

Literatur

Agamben, Giorgio (2003). Das Offene. Der Mensch und das Tier. Frank-

furt/Main: Suhrkamp. 

Barthes, Roland (1980). Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie. 

Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Benjamin, Walter (1972a). »Pestalozzi in Yverdon. Zu einer vorbildlichen Mo-

nographie«. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. III. Frankfurt/Main: Suhr-

kamp. S. 346-349. 

Benjamin, Walter (1972b). »Heinrich Pestalozzi an Anna Schulthess«. In: Ders.: 

Gesammelte Schriften. Bd. IV, 1. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 166-168. 

Benjamin, Walter (1977a). »Der Erzähler. Betrachtungen zum Werk Nikolai 

Leskows«. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. II, 2. Frankfurt/Main: Suhr-

kamp. S. 438-465. 

Benjamin, Walter (1977b). »Anmerkungen zu Seite 438-465. Der Erzähler«. In: 

Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. II, 3. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 1276-

1315.

Boehm, Gottfried (2004). »Jenseits der Sprache? Anmerkungen zur Logik der 

Bilder«. In: Maar, Christa/Burda, Hubert (Hg.): Iconic turn. Die neue Macht 

der Bilder. Köln: DuMont. S. 28-43. 

Borgards, Roland (2007). »Poetik des Schmerzes. Erzähltes, Erzählen«. In: 

Ders.: Poetik des Schmerzes. Physiologie und Literatur von Brockes bis 

Büchner. München: Fink. S. 446-450. 

Derrida, Jaques (1988). »Die Tode des Roland Barthes«. In: Henschen, Hans H. 

(Hg.). Roland Barthes. München: Boer. S. 31-73. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS ›PUNCTUM‹ IN LITERATUR UND PHOTOGRAPHIE | 343 

Didi-Huberman, Georges (1999). Ähnlichkeit und Berührung. Archäologie,  

Anachronismus und Modernität des Abdrucks. Köln: DuMont. 

Eßbach, Wolfgang/Fischer, Joachim/Lethen, Helmut (Hg.) (2002). Plessners 

›Grenzen der Gemeinschaft‹. Eine Debatte. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Giesen, Bernhard (2007). »Der Müll und das Heilige«. In: Frank, Michael 

C./Rippel, Gabriele (Hg.). Arbeit am Gedächtnis. München: Fink. S. 101-

110.

Kleist, Heinrich von (1983). »Über das Marionettentheater«. In: Ders.: Sämtliche 

Werke und Briefe. Bd. II. München: Hanser. S. 338-345. 

Kracauer, Siegfried (1963). »Zu den Schriften Walter Benjamins«. In: Ders.: Das 

Ornament der Masse. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 249-255. 

Lethen, Helmuth (2004). »Auf dem Weg zur ›Infra-Geringen‹ Berührung«. In: 

Primavesi, Patrick (Hg.). AufBrüche. Theaterarbeit zwischen Text und Situa-

tion. Hans-Thies Lehmann zum 80. Geburtstag. Berlin: Theater der Zeit.  

S. 187-188. 

Lethen, Helmut (1996). »Versionen des Authentischen: Sechs Gemeinplätze«. 

In: Böhme, Hartmut/Scherpe, Klaus R. (Hg.): Literatur und Kulturwissen-

schaft. Positionen, Theorien, Modelle. Reinbeck: Rowohlt. S. 205-231. 

Lethen, Helmut (1994). Verhaltenslehren der Kälte. Lebensversuche zwischen 

den Kriegen. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Mersch, Dieter (2004). »Bild und Blick. Zur Medialität des Visuellen«. In: Filk, 

Christian/Lommel, Michael/Sandbothe, Mike (Hg.): Media Synaesthetics. 

Konturen einer physiologischen Medienästhetik. Köln: Halem. S. 95-121. 

Mersmann, Birgit (2004). »Bildkulturwissenschaft als Kulturbildwissenschaft? 

Von der Notwendigkeit eines inter- und transkulturellen Turn«. In: Zeit-

schrift für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft 49. Jg., Heft 1. S. 91-

109.

Plessner, Helmuth (1982). »Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Gren-

zen menschlichen Verhaltens«. In: Ders.: Gesammelte Schriften Bd. VII. 

Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 201-387. 

Simmel, Georg (1992). »Der Raum und die räumliche Ordnung der Gesell-

schaft«. In: Ders.: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Verge-

sellschaftung. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 687-790. 

Sombroek, Andreas (2005). Eine Poetik des Dazwischen. Zur Intermedialität und 

Intertextualität bei Alexander Kluge. Bielefeld: transcript. 

Steiner, Uwe (2004). Walter Benjamin. Stuttgart: Metzler. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408292-014 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

