
Sabine Schielmann 1 

ETHISCHE FRAGEN IN DER ARBEIT FÜR UND MIT 
INDIGENEN VÖLKERN 

Reflexionen einer Aktionsethnologin (?) 

Einleitung 

Kurze Zeit nach Beginn meiner Tätigkeit in einer Mapuche-Organisation in 
Temuco, Chile, erreichte mich im Juli 2004 die Einladung, an dieser Fest­
schrift für Professor Hermann Ambom zum Thema ,Ethnologie und Ethik' 
mitzuwirken. Da saß ich nun, als ,Aktionsethnologin' (?) und ,Entwicklungs­
helferin' und fragte mich, was ich wohl zu diesem Thema beitragen könnte. 
Bin ich als ehemalige Schülerin von Hermann Ambom dabei, das, was er uns 
gelehrt hat, in die Tat umzusetzen? Oder muss ich mir eingestehen, den theore­
tischen Ansprüchen, von denen wir während des Studiums überzeugt waren, in 
der Praxis nicht gerecht werden zu können? Was hat meine Arbeit seitdem mit 
Ethnologie und der Relevanz ethischer Fragen für die Ethnologie zu tun? 

Als eher praktisch veranlagte Person interessierte mich schon zu Beginn 
meines Studiums die Frage, welchen Nutzen das theoretisch erworbene Wissen 
über andere Völker und Kulturen einmal haben könnte. Sollte dieses Wissen 
einmal in eine Form der Zusammenarbeit mit diesen Völkern münden und 
wenn ja, wie? Dies führte mich zur Beschäftigung mit Ansätzen in der Ethno­
logie, die sich selbst-kritisch mit dem Verhältnis zwischen Ethnologen und ih­
ren ,Forschungssubjekten' auseinandersetzen. Da ich in München studierte, 
besuchte ich Vorlesungen und Seminare von Professor Hermann Ambom, in 
denen das Verstehen fremder Kulturen, ethische Fragen sowie die mögliche 
Rolle von Ethnologen in der Entwicklungszusammenarbeit und vor allem der 
Ansatz der Aktionsanthropologie Themen waren. 

Die Autorin ist Mitglied des INFOE-Instituts für Ökologie und Aktionsethnologie 
und arbeitet zurzeit als vom Evangelischen Entwicklungsdienste. V. (EED) ver­
mittelte Fachkraft mit einer Mapuche-Organisation in Chile zum Thema Biodi­
versität und traditionelles Wissen. Ich danke Wemer Aron, Patricia Borraz, 
Claudia Kissling, Esther Krumbholz, Brigitte Leyenberger-Schiel, Lioba Ross­
bach de Olmos und Daniel Zapata für ihre konstruktiven Kommentare und Kor­
rekturen zum Entwurf dieses Artikels sowie insbesondere meinen Mapuche­
Kollegen und -Freunden für die Prüfung der ,ethischen Vertretbarkeit' der wider­
gegebenen Informationen. 

107 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHIELMANN 

"Action Anthropology ist am häufigsten charakterisiert worden als eine Form prakti­
scher Ethnologie, die ,helfen und lernen' verbindet und nicht über sondern für und 
mit den betroffenen Menschen arbeitet" (Seithel1990: 48)2

• 

"Es erschien mir einleuchtend, ja fast selbstverständlich, dass, wenn Ethnologen 
schon unaufgefordert in anderen Gesellschaften und Kulturen forschten, dies nur mit 
dem Einverständnis der Betroffenen geschehen sollte. Außerdem sollte diese ,Einmi­
schung' von Nutzen für die Betroffenen sein" (Huizer 1979a: 8-10). 

Vor diesem Hintergrund kann man die Universität nicht verlassen, ohne sich 
ernsthaft zu fragen, wie das Gelernte und Erfahrene nun in eine sinnvolle und 
ethisch verantwortungsvolle berufliche Tätigkeit übersetzt werden kann. War 
die theoretische Beschäftigung mit diesen Themen während der Studienzeit 
schon spannend und komplex, so tauchten nun vor allem Zweifel ob all der 
Sensibilisiemng, Hinterfragung und Selbst-Reflexion auf. Jedoch sehe ich die­
se Zweifel und Fragen als fruchtbar und notwendig an auf der Suche nach 
Sinn, Methode und Zweck ethnologischer Arbeit und meiner Rolle als Ethno­
login. Ich fühle mich hier Gerrit Huizer verbunden, wenn er schreibt "Being a 
rather shy and modest person, [ ... ] and insecure ab out my owu abilities, proved 

2 Als Beginn der ,Action Anthropology' gilt das ,Fox-Projekt', ein Feldfor­
schungsprojekt bei den Mesquakie oder Fox-Indianern in Iowa, das von 1948 bis 
1958 dauerte (Seithel 1990: 48f). Unter der Leitung von Sol Tax, Professor am 
Department of Anthropology der Universität von Chicago, sollten Studenten sich 
mit Kulturwandel und Akkulturation bei den Fox beschäftigen. Die von wirt­
schaftlicher und sozialer Unterdrückung gekennzeichnete Situation der Fox führte 
aber dazu, dass sich die Studenten weniger um wissenschaftliche Probleme 
kümmerten, sondern ihre Aufmerksamkeit auf die akuten Probleme der Fox lenk­
ten. Sie wollten ,irgendwie helfen' (Seithel 1986: 62). Begriffe wie ,helfen' sind 
dabei nicht ganz unproblematisch, und schon die Studenten im Fox-Projekt stell­
ten sich Fragen nach dem Ob und Wie ihres möglichen Eingreifens. Die beteilig­
ten Studenten entwickelten dabei eine Reihe von Grundsätzen (auf die später 
noch kurz eingegangen wird), die sie aber nicht in die Tat umsetzten, was zum 
,Scheitern' des Projekts führte (Seithel1990: 49). 
Der Beginn der Action Anthropology muss vor dem Hintergrund der Diskussion 
in den 1950er und 60er Jahren um die Verantwortung der Ethnologen gesehen 
werden. Auch Sol Tax befand sich, wie andere Wissenschaftler, in einer "in­
tellektuellen Krise", die eine "Folge der Kriegsereignisse und der Rolle der 
Wissenschaft im Krieg war" (Seithel1986: 41). Im Zuge dieser Krise suchte man 
nach anderen Feldforschungsformen, die einem veränderten und "verstärkten 
Bewusstsein gegenüber politischen und sozialen Problemen" gerecht werden 
konnten (ebd.). In der Folge von Ereignissen wie dem Einsatz der Atombombe 
und dem Vietnamkrieg entbrannte die Diskussion um die Ethik in der Wissen­
schaft, als man erkannte, wozu eine ,wertfreie' Wissenschaft führen konnte. Es 
war nicht länger tragbar, dass Ethnologen in einem so genannten , wertfreien Va­
kuum' arbeiteten, und es wurde deutlich, dass sie einen expliziten Wertestand­
punkt einnehmen mussten, wenn sie weiterhin humanistische Wissenschaft 
betreiben wollten. 

108 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHE FRAGEN IN DERARBEIT FÜR UND MIT INDIGENEN VöLKERN 

(I realized much later!) to be of great help in ,entering' the village" (Huizer 
1979a: 398). Rückblickend wird mir bewusst, dass es letztendlich ethische 
Fragen waren, die meine Entscheidungen auf diesem Weg bestimmt haben, 
und ohne die Sensibilisierung durch Hermann Amborn hätte ich mir viele Fra­
gen vielleicht so nie gestellt. Sensibilisierung alleine ist sicher noch keine Ga­
rantie, um vertretbare Entscheidungen zu treffen, aber ein Anfang. 

Die Suche beginnt 

Bereits die Wahl der ethnologischen Tätigkeit, ob Forschung, Museums- oder 
Lehrtätigkeit, ein Engagement in der Entwicklungszusammenarbeit oder etwas 
anderes, ist eine ethische Entscheidung, impliziert sie doch ein Stück weit eine 
Definition dessen, was man persönlich als ,sinnvolle' und ,ethisch vertretbare' 
Ethnologie erachtet. Ethnologie, die sich mit lebenden Zeitgenossen anderer 
Kulturen beschäftigt, darf meines Erachtens nicht auf das Erforschen, Doku­
mentieren und Darstellen fremder Gesellschaften, ihrer Kulturen und Entwick­
lungen beschränkt bleiben. Sie muss im Kontext heutiger multiethnischer und 
multikultureller Gesellschaften mit all ihrer Vielfalt und den existierenden 
Spannungen ihren Beitrag zu interkulturellem Dialog und Verständigung leis­
ten. Welche Formen dieser Beitrag annimmt, wird von persönlichen Neigun­
gen und Qualitäten bestimmt. Er sollte aber nach einem kritischen und sensib­
len Engagement im Kontext der gegenwärtigen Situation der ,Forschungssub­
jekte' und ihrem Verhältnis zu unserer Gesellschaft streben. 

So begann meine Suche nach Betätigungsmöglichkeiten, "bei denen die 
über's Studium hinübergeretteten politischen Ziele und Ideale verfolgt werden 
können[ ... ]; nach einer Form praktischer Wissenschaft bzw. wissenschaftlich 
fundierter Praxis[ ... ], die nicht ,Teil des Problems, sondern der Lösungen ist'" 
(Seithel 1990: 48). Meine Betätigung sollte sich- ,irgendwie'- mit indigenen 
Völkern und ihrer von kultureller und ökologischer Zerstörung, Diskriminie­
rung, von Landrechtskonflikten und Menschenrechtsverletzungen gekenn­
zeichneten Situation beschäftigen. Warum gerade indigene Völker? Diese 
Wahl erschien nach der (theoretischen) Beschäftigung mit der Situation, den 
Anliegen und dem Verstehen indigener Völker und ihrer Kulturen sowie mit 
kulturökologischen und aktionsanthropologischen Themen während des Studi­
ums der nahe liegende Schritt. Während diese Wahl sicher auch von einer ge­
wissen Neugier auf Menschen anderer Kulturen geleitet war, entsprang sie 
doch vorwiegend meiner zunehmenden Erkenntnis von der V erknüpfung unse­
res Handeins in den Industrienationen mit den akuten Problemen indigener 
Völker. Da ich daraus meine eigene Verantwortung ableitete, war mein Ziel 
zunächst weniger, in die weite Welt hinauszuschweifen. Ich wollte vielmehr 
nach Möglichkeiten der Beschäftigung in Deutschland suchen. 3 

3 Ich orientiere mich bei der Verwendung der Bezeichnung ,indigene Völker' an 
den von den Vereinten Nationen (VN) und dem ,Übereinkommen der Intematio-

109 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHIELMANN 

Engagement im Rahmen einer NRO 

Nach dieser ersten Richtungswahl war die Frage nun: Wie und wo kann sich 
eine in der Praxis noch unerfahrene Ethnologin für die Belange indigener Völ­
ker einsetzen? Mein Weg führte zunächst zu einem Engagement im Rahmen 
einer Nicht-Regierungs-Organisation (NRO), um erste Erfahrungen zu sam­
meln und mich zu orientieren. Hierbei fiel die Wahl auf das Institut für Ökolo­
gie und Aktions-Ethnologie (INFOE), mit dessen aktionsanthropologischem 
Ansatz ich mich identifizieren kaun. INFOE steht in den Grundlagen seiner 
Arbeit für ein verantwortliches politisches Handeln und Forschen für die Res­
pektierung der Menschernechte und die Erhaltung der natürlichen Lebens­
grundlagen indigener Völker. Es bildet damit eine Schnittstelle für die Themen 
Menschemechte, indigene Völker und Umweltschutz und integriert in seiner 
Strategie Aktionsforschung, Öffentlichkeits- und Lobbyarbeit, wie sie nach 
meinem Wissen in dieser Form von keiner anderen deutschen NRO besetzt 
und praktiziert werden. 

nalen Arbeitsorganisation zu indigenen und in Stännnen lebenden Völkern in un­
abhängigen Gebieten' (ILO Konvention Nr. 169) gebräuchlichen Beschreibun­
gen: "Indigene Gemeinschaften, Völker und Nationen sind solche, die eine histo­
rische Kontinuität besitzen mit den Gesellschaften, die sich auf ihren Territorien 
vor der Eroberung und Kolonialisierung entwickelten. Sie erachten sich selbst als 
verschieden von anderen Gruppen der Gesellschaften, die jetzt auf ihren Territo­
rien - oder Teilen davon -herrschen. Sie stellen gegenwärtig machtlose gesell­
schaftliche Gruppen dar und sind fest entschlossen, das Land ihrer Vorfahren und 
ihre ethnische Identität zu bewahren, weiter zu entwickeln und an zukünftige Ge­
nerationen zu überliefern als Grundlage ihrer kontinuierlichen Existenz als Völ­
ker und in Übereinstimmung mit ihren eigenen kulturellen Strukturen, sozialen 
Institutionen und Rechtssystemen" (UN Doc. E/CN.4/Sub.2/1986/7/Add. 4, zi­
tiert in Burger 1994: 64). Indigene Völker zeichnen sich durch eine gemeinsame 
Kultur und spirituelle Vorstellungen sowie durch eine eigene Sprache, traditionel­
le Lebensweise und Gebräuche und eine bestimmte Wirtschaftsform aus (Kres­
sing 1994: 10, ILO Konvention 169: Artikel 1.1.). Weiterhin wird ihnen von ih­
ren eigenen Vertretern sowie Unterstützern und Organisationen und in Deklarati­
onen und Konventionen eine besondere Beziehung zum Land und ihrer natürli­
chen Mitwelt zugeschrieben (siehe Kressing 1994: 21, ILO Konvention 169: Ar­
tikel 13.1., Konvention über die biologische Vielfalt: Präambel, UNDraft Decla­
ration on the rights of indigenous peoples: Artikel 25). Die Verwendung der Be­
zeichnung ,indigene Völker' ist dennoch nicht ganz unproblematisch, wird sie 
doch von Ethnologen mitunter als "nicht präzise definierbar" und damit unwis­
senschaftlich abgelehnt (Seithel 1994: 231). Vertreterinnen indigener Völker 
selbst bevorzugen es häufig, mit der Eigenbezeichnung ihres Volkes - das Volk 
der Saami etc. - benannt zu werden, benutzen den Begriff ,indigene Völker' je­
doch auch explizit als "politischen Kampfbegriff' (ebd.). 

110 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHE FRAGEN IN DERARBEITFÜR UND MIT INDIGENEN VöLKERN 

Aktionsforschung und das INFOE 

Nach wie vor orientiert sich die Arbeit des INFOE an den zunächst von Sol 
Tax formulierten und später von Karl Schlesier und anderen weiter entwickel­
ten und neu definierten Prinzipien und Postulaten der Aktionsanthropologie. 4 

"Nach dem Konzept von Tax haben Aktionsanthropologlnnen zwei gleichran­
gige Ziele: Sie wollen eine bestimmte Gruppe von Menschen bei der Lösung 
ihrer Probleme unterstützen, und sie wollen in diesem Prozess wissenschaftli­
che Erkenntnisse gewiunen" (Seithell990: 50). ,Helfen und lernen' als ein di­
alektischer Prozess von Forschung und Handlung, Theorie und Praxis hat da­
bei das Ziel, gemeinsam mit den ,Betroffenen' für Veränderungen zu arbeiten 
und neue Erkenntnisse in die ethnologische Theorie- und Methodendiskussion 
einzubringen ( e bd.). 

Dabei stellt die Aktionsforschung im Dienst der Betroffenen für das 
INFOE die Grundlage der Öffentlichkeits- und Lobbyarbeit dar und beinhaltet 
"interdisziplinäre Studien und Gutachten über Ursachen, Auswirkungen und 
Zusammenhänge von Natur- und Kulturzerstörung auf allen Kontinenten. So­
weit wie möglich werden sie auf Anfrage indigener Völker und in enger Zu­
sammenarbeit mit ihnen erstellt. Ihre Ergebnisse sollen in erster Linie den be­
troffenen Menschen und der Erhaltung ihres traditionellen Lebensraumes nut­
zen" (INFOE Webseite). 5 Der Schwerpunkt liegt auf der Erforschung der Ver-

4 Diese Prinzipien und Postulate sind meiner Meinung nach am besten im Artikel 
Action Anthropology von Friderike Seithel (1990) kritisch dargestellt worden, an 
dem ich mich im Weiteren orientiere. Stichwortartig lassen sie sich wie folgt zu­
sammenfassen: a) Zusammenarbeit bzw. Einmischung findet auf Anfrage derbe­
troffenen Gruppe als ,Auftraggeber' statt, denen gegenüber wir (Ethnologen) ver­
antwortlich sind; b) keine Wertfreiheit, d. h. Aktionsanthropologen nehmen eine 
explizite Wertposition auf Seiten der Betroffenen, Beforschten etc. ein; c) das 
Machtverhältnis/-gefälle zwischen Ethnologe/Forscher/,Unterstützer' und den 
,Betroffenen' wird kritisch reflektiert, thematisiert und konstruktiv bearbeitet; d) 
Verlassen des Mittel-Zweck-Schemas oder -Denkens: Methoden, Wege und Ziele 
zur Lösung von Problemen werden in einem gemeinsamen Aktionsforschungs­
prozess (Dialektik zwischen Theorie und Praxis) kontinuierlich erarbeitet und 
sind nicht von vomeherein vorgegeben; e) Ergebnisse sollen in erster Linie den 
Betroffenen dienen; und f) der Ethnologe hält sich zurück, trifft keine Entschei­
dungen sondern bietet aufgrund seines Wissens Alternativen an (,Law of Parsi­
mony', siehe Seithel 1990: 51) bzw. fungiert als ,nicht-richtungsgebender Bera­
ter' (Schlesier 1974). Zu Karl Schlesier sei gesagt, dass es im Wesentlichen seine 
Vorträge, Seminare und Veröffentlichungenaufgrund seiner Arbeit mit den südli­
chen Cheyenne waren, "die Ende der 70er/Anfang der 80er Jahre die Diskussion 
über Action Anthropology in der deutschsprachigen Ethnologie in Gang brach­
ten" (Seithell990: 47). 

5 Wenn es heißt, dass Studien "soweit wie möglich auf Anfrage indigener Völker" 
erstellt werden, so bedeutet dies, dass wir in Deutschland auch auf Zusammen­
hänge stoßen können, die den betroffenen indigenen Völkern vor Ort nicht be-

111 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHIELMANN 

knüpfung deutscher bzw. europäischer Politik und dem Handeln deutscher, 
trans- und multinationaler Konzerne mit der Vertreibung von Menschen aus 
ihren angestammten Territorien, mit Umweltzerstömng, Menscheurechtsver­
letzungen und deren kulturellen Auswirkungen auf indigene Völker. Diese 
Form eines "studying-up"6 macht den größeren Teil der Forschungsaktivitäten 
aus, während die teilnehmende Aktionsforschung mit den Betroffenen vor Ort 
von den einzelnen Fällen, bestehenden Kontakten und Kommunikationsmög­
lichkeiten sowie den vorhandenen Materialien und Mitteln abhängt. Anfragen 
und Zusammenarbeit kommen oftmals durch Begegnungen mit Vertreterinnen 
indigener Völker während der Arbeitsgruppe der Vereinten Nationen (VN) zu 
indigenen Bevölkerungen in Genf zustande. Auch Kontakte über andere NROs 
spielen eine Rolle. Gemeinsame Schritte werden während diesen Begegnungen 
abgesprochen und im weiteren Verlauf der Zusammenarbeit häufig durch e­
lektronische Kommunikation koordiniert. Die Einladung von V ertreterlnnen 
nach Deutschland und Europa macht dabei einen wesentlichen Bestandteil der 
Lobbyarbeit des INFOE aus, um den Betroffenen die Möglichkeit zu geben, 
ihre Anliegen selbst den verantwortlichen Politikern oder Konzernen gegen­
über darzulegen. 

Zwischen den Fronten 

Mein erstes Engagement, mit dem ich mich im Rahmen meiner INFOE-Arbeit 
direkt für die Belange eines indigenen Volkes einsetzen wollte, machte mir 
gleich die Grenzen einer sinnvollen Aktionsforschung bewusst. Ich stieß näm­
lich auf den Konflikt verschiedener Interessengruppen (Fraktionen) innerhalb 
einer indigenen Gemeinschaft und die Auswirkungen, die eine Einmischung 
von außen hierbei haben kann: 

Ich engagierte mich in einer Kampagne gegen die Zwangsumsiedlung der 
Dineh (auch bekannt als Navajo) in Arizona. Es ging um die Vertreibung von 
10.000 Dineh von ihrem angestammten Land auf Black Mesa, um dem 
Kohletagebau Platz zu machen. Der Grund für das Engagement des INFOE lag 
in der Beteiligung der Rheinbraun AG am Kohletagebau in Arizona. Vertreter 
der Dineh hatten sich an das INFOE gewandt mit der Bitte um Unterstützung 
und Lobbyarbeit 

Wir arbeiteten mit traditionellen Vertretern der Ältesten (,elders') sowie 
mit jüngeren V ertretem der Dineh zusammen, die wiederum, angeleitet durch 
diese Ältesten, für den Verbleib auf ihrem Land kämpften. Für diese Gruppe 

kannt oder bewusst sind, und dann die Initiative auf unserer Seite liegt, um die 
Betroffenen über diese Zusammenhänge zu informieren und, falls gewünscht, 
gemeinsame Schritte zu erörtern. 

6 Der Begriff des "studying-up" wurde von Laura Nader (1974) geprägt, die Ethno­
logen aufforderte, den Blick nach oben auf die Hierarchien im eigenen Land zu 
richten- "Up the anthropologist" (siehe Ambom 1993: 140). 

112 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHE FRAGEN IN DERARBEIT FÜR UND MIT INDIGENEN VöLKERN 

war der politische Kampf gegen die Zwangsumsiedlung und gegen die Um­
weltzerstörung durch den Kohletagebau gleichbedeutend mit einem Kampf um 
ihr kulturelles Überleben. 

Meine Aufgabe bestand darin zu übersetzen, aber auch in der Organisation 
von Treffen zwischen Dineh-Vertretern und Mitgliedern anderer NROs oder 
von Lobbygesprächen mit Bundestagsabgeordneten und Vertretern bestimmter 
VN-Gremien. Des Weiteren verfasste und übersetzte ich Berichte über diese 
Treffen und stellte Arbeitsmaterialien zusammen. 

Als ich für vier Wochen nach Arizona reiste, um über eine Gerichtsanhö­
rung Bericht zu erstatten, hatte ich Gelegenheit, die mir aus Deutschland und 
Genf bekannten Dineh in ihrem eigenen Land zu erleben und eine Reihe von 
Familien, Ältesten und jungen Dineh sowie andere Unterstützer kennen zu ler­
nen. Hierbei konnte ich erstmals erleben, welche Rolle die Fraktionierung in­
nerhalb einer indigenen Gemeinschaft und Bewegung spielen kann. 

Besonders deutlich wurde mir dabei der potenziell negative Einfluss au­
ßenstehender Unterstützer und NROs, die sich aufgrund unterschiedlicher Hin­
tergründe, Überzeugungen, Ansätze und Strategien - wenn auch alle mit dem 
Ziel, die Dineh in ihrem Kampf für den Verbleib auf ihrem Land zu unterstüt­
zen -bisweilen mit unterschiedlichen Vertretern und Führungspersönlichkei­
ten verbünden. Dadurch stärken sie einzelne Vertreter, Persönlichkeiten oder 
Fraktionen, was Neid und Misstrauen in einer Gemeinschaft säen und zu Spal­
tungen führen kann. Dies wird mitunter noch durch Faktoren wie den Zugang 
zu finanziellen Ressourcen und fehlender Transparenz verschärft. Es wurde 
mir bewusst, wie schnell eine vermeintliche Unterstützung der Betroffenen zu 
einer negativen Einmischung werden kann. Ich bekam Zweifel, ob meine Rolle 
und mein Handeln wirklich zur Lösung des Konflikts beitragen konnte, und 
wollte keine so genannte Unterstützerin sein, die durch ihr Eingreifen nur zu 
weiteren Zersplitterungen in der Gemeinschaft beitragen würde. Auch auf­
grund mangelnder Kenntnis der komplexen Situation sah ich mich außer Stan­
de, mögliche Folgen meiner Stellungnahme und Einmischung sowie der Ver­
wendung meiner Berichte und Protokolle abzuschätzen. Mein Gefühl sagte 
mir, dass ich hier nichts zu suchen habe. 

Aktionsethnologie für und mit wem? Das Fraktionierungsproblem 

Erst in der Retrospektive wurde mir bewusst, dass ich in eine geradezu klassi­
sche Situation für gutmeinende Ethnologen geraten war, die mitunter eine red­
liche Umsetzung aktionsethnologischer Grundsätze schwer und manchmal 
unmöglich macht. 

Der Aktionsethnologie wird mitunter vorgeworfen, dass sie über keine Kri­
terien verfüge, mit welchen Gruppen, Völkern oder Gemeinden zusammenge­
arbeitet werden soll, dass das Engagement der Aktionsethnologen auf persön­
lichen Neigungen und Entscheidungen beruhe und somit willkürlich sei (Am­
born 1993: 134). Welcher ,Fälle' das INFOE sich letztendlich annimmt, hat in 

113 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHIELMANN 

der Tat mit persönlichen Neigungen, (Vor-)Kenntnissen und Kontakten der 
Mitarbeiter zu bestimmten Regionen und indigenen Gemeinschaften zu tun, 
aus denen sich ein Engagement entwickeln kann. Jedoch ist dies weder eine 
willkürliche Entscheidung noch das einzige Motiv, da eine Zusammenarbeit 
auf Anfrage der Betroffenen initiiert wird, zumindest aber nur mit ihrem Ein­
verständnis stattfindet und sich meist auf Fälle beschränkt, in denen deutsche 
Politik und/oder Konzerne involviert sind. 

Nun sind diese Leitlinien weder ausreichende Rechtfertigung für eine 
,Einmischung' - deun jedwede Form des Engagements und der Zusammenar­
beit stellt eine Einmischung dar - noch lösen sie das Problem der Fraktionie­
rung indigener Gemeinschaften und der Entscheidung, mit welcher Fraktion 
zusammengearbeitet wird. Eine Anfrage auf Zusammenarbeit, die prakti­
scherweise meist von einigen V ertretem einer indigenen Gemeinschaft aus­
geht, bedeutet noch nicht, dass alle Vertreter dieser Gemeinschaft diese Zu­
sammenarbeit wollen. Auch muss man sich darüber im Klaren sein, dass die 
Vertreterinnen indigener Völker und Gemeinschaften, die an der VN­
Arbeitsgmppe in Genf teilnehmen oder zu einem Besuch nach Deutschland 
eingeladen werden, möglicherweise keine homogene Gemeinschaft oder Kon­
sens-Position repräsentieren, so dass man sich nicht hinter einem "Gesamtbe­
troffenen" verstecken kann (Münzel1980: 64). 

Das Einnehmen einer expliziten Werteposition ,der Betroffenen' bedeutet 
in der Praxis, Stellung zu beziehen zu Gunsten einer bestimmten Gruppe und 
ihrer Interessen. Hierbei kann das einmischende Engagement einer NRO -
wenn auch ,gut gemeint' - zur Schaffung oder Verschärfung bereits bestehen­
der gegensätzlicher oder gar konkurrierender Haltungen und Prioritäten unter 
verschiedenen Fraktionen einer Gemeinschaft führen. 

Wichtig ist es, die eigene Position zu klären und den Partnern gegenüber 
offen zu legen. Im gemeinsamen Dialog gilt es herauszufinden, ob die beste 
Form des Engagements ein Nicht-Engagement ist, um den verschiedenen Frak­
tionen einer Gemeinschaft die Möglichkeit zu geben, ihre internen Konflikte 
zu lösen, anstatt diese zu verschärfen und damit zur Schwächung der Gemein­
schaft beizutragen. Eine andere Möglichkeit besteht darin, als Vermittler in 
Konflikten zu dienen, indem wir als Außenstehende helfen, Konflikte sichtbar 
zu machen und gemeinsam mit den Gruppen versuchen, diese zu analysieren 
und zu lösen - wenn dies das Einverständnis der Betroffenen findet. Eine ein­
deutige Handlungsanweisung gibt es für diese Fälle nicht. Entscheidend ist, die 
persönlichen Gründe und Interessen für ein Engagement offen zu legen und im 
Diskurs mit den Betroffenen kreativ nach Wegen zu suchen. Dabei gilt es, die 
Wünsche und Entscheidungen der Gemeinschaft zu respektieren und sich, falls 
dies gewünscht wird, zurückzuziehen (Ambom 1993: 142; Münzel1980: 66). 

Grundvoraussetzung für jedwede Form der Zusammenarbeit sind gemein­
same Interessen. Nur wenn die grundsätzlichen Ziele und Werte der indigenen 
Gemeinschaft und der NRO oder der Aktionsethnologen übereinstimmen, 
kann es zu einer fruchtbaren Zusammenarbeit bei der Lösung von Problemen 
kommen. Aktionsethnologen werden sich dabei, wie Hermann Ambom 

114 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHE FRAGEN IN DERARBEIT FÜR UND MIT INDIGENEN VöLKERN 

schreibt, "aufgrund ihrer Vorüberlegungen vornehmlich den Traditionalisten 
anschließen wollen, sei es, weil sie es üblicherweise sind, die der ökologischen 
Zerstörung ihrer Umwelt (insbesondere durch unsere Zivilisation) entgegen­
wirken wollen, sei es, dass Ethnologen zusammen mit den Hütern der Traditi­
onen der Ansicht sind, dass kulturelle Entwurzelung und Ethnozid nicht durch 
die Seguungen westlicher Kultur aufgewogen werden können" (Ambom, 1993: 
142). In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, ob Aktionsethnologen 
sich grundsätzlich mit der ,traditionellen Führerschaft' assoziieren sollten, wie 
es Karl Schlesier getan hat. Damit würde eine Zusammenarbeit mit ganz oder 
teilweise assimilierten Gruppen oder progressiveren Vertretern einer Gemein­
schaft von vomeherein ausgeschlossen. Friderike Seithel meint hierzu, es gehe 
nicht darum, "dass bei aktionsanthropologischer Arbeit ausschließlich kulturell 
traditionelle Wege beschritten werden (müssen)", sondern dass vielmehr 
"[j]ede ethnische o. a. Gruppe bestimmen können [muss], inwieweit sie tradi­
tionelle Elemente ihrer Kultur beibehalten, modifizieren oder aufgeben will" 
(Seithel 1990: 62). Für die Unterstützungsarbeit des INFOE besteht das ver­
bindende Element im gemeinsamen "Widerstand gegen die fortschreitende 
ökologische und kulturelle Zerstörung in den Ländern, in denen indigene Ge­
meinschaften leben", und in Deutschland selbst, denn "[a]n der weltweiten 
Kultur- und Naturzerstörung sind politische und wirtschaftliche Interessen in 
Deutschland maßgeblich beteiligt" (INFOE Webseite ). 

Konsequenzen 

Meine Erfahrungen bei den Dineh führten dazu, dass ich mich aus derartigen 
Konflikten zunächst einmal heraushalten wollte. Ich versteckte mich also zu­
nächst doch einmallieber hinter den , Gesamtbetroffenen'. 

Ich wendete meine Aufmerksamkeit verstärkt einer anderen INFOE­
Kampague zu, an der ich bereits zuvor mitgearbeitet hatte: Angeregt von Ver­
tretern der COICA (Coordinaci6n de Organizaciones ludigenas de la Cuenca 
Amazonica) bemühte sich das INFOE, gemeinsam mit anderen NROs, um die 
Ratifizierung der ILO-Konvention 169 durch die deutsche Bundesregierung. 
Es ging hier um ein weniger strittiges Thema: eine Stellunguahme seitens der 
indigenen Völker für die Anerkennung ihrer Rechte. Es musste also nicht zu 
einem konkreten Konflikt explizit Stellung genommen werden. 

Argument und Überzeugung in der Kampague für die Ratifizierung der 
ILO-Konvention Nr. 169 (kurz ILO 169) war und ist, dass die deutsche Au­
ßen-, Wirtschafts- und Entwicklungspolitik auf vielfache Weise mit der Situa­
tion indigener Völker verknüpft ist. Deutschland sollte deshalb aus Solidarität, 
Verantwortung und auf Grund seiner Leitlinien in der Menschenrechtspolitik 
die Konvention ratifizieren. 

Unsere Aufgabe als Aktionsethnologen sehen wir nach wie vor in der Rolle 
der Vermittler oder kulturellen Übersetzer. Es geht uns darum, die Anliegen 
indigener Völker an die deutsche Regierung und Öffentlichkeit zu tragen und 

115 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHIELMANN 

im Rahmen unseres Mandats und unserer Möglichkeiten für deren Umsetzung 
einzutreten. Des Weiteren ist ein Engagement für die Anerkennung und 
Durchsetzung von völkerrechtlichen Minimalstandards, wie sie die ILO 169 
und auch der Deklarationsentwnrf der VN zu den Rechten indigener Völker 
darstellen, ein Versuch, indigene Völker in ihren Forderungen auf interna­
tionaler Ebene zu unterstützen. Dabei wurde ich von der persönlichen Er­
kenntnis und Überzeugung geleitet, dass mein Engagement als Ethnologin in 
meiner eigenen Gesellschaft und Kultur beginnen sollte. Und so sehe ich auch 
die Aufgabe des INFOE in der kritischen Analyse und im Beitrag zur Verände­
rung von gesellschaftlichen, wissenschaftlichen, wirtschaftlichen, rechtlichen 
und politischen Paradigmen und Strukturen hin zu einer Anerkennung indige­
ner Völker und der Respektiemng ihrer Rechte. 

Forschungsassistentin in internationalen Organisationen 

Noch während mein ehrenamtliches Engagement im INFOE andauerte, ent­
stand der Kontakt zu den Vereinten Nationen. Ich führte ein Praktikum im 
VN-Menscheurechtszentmm (heute Büro des Hochkommissars für Menschen­
rechte) durch und wurde als Forschungsassistentin für die Internationale Ar­
beitsorganisation (ILO) und die UNESCO tätig. In zeitlich begrenzten Recher­
che- und Publikationsprojekten zum Thema ,Indigene Völker' hatte ich Gele­
genheit, Einblick in die Arbeit einiger Abteilungen und Sonderorganisationen 
der VN zu erhalten. 

Ich habe mich während dieser Tätigkeit nicht als Aktionsethnologin ver­
standen. Die Projekte waren nicht von indigenen Vertretern in Auftrag gege­
ben und kaum mit ihrer Beteiligung durchgeführt worden. Jedoch boten diese 
Tätigkeiten die Möglichkeit eines ,studying-up' dieser Institutionen. Ich lernte 
internationale Rechtsinstrumente und Deklarationen kennen, was für meine 
weitere Arbeit im INFOE und mit indigenen Organisationen hilfreich war und 
ist. Ich hatte außerdem den Eindruck, durch die Mitarbeit an den Publikationen 
auch zu einem besseren Verständnis und zur Anerkennung der spezifischen 
Bedürfnisse, Situationen und Rechte indigener Völker beizutragen, wobei der 
Nutzen solcher Publikationen sicher begrenzt ist. Allerdings waren sie als Re­
ferenz und Werkzeug nützlich, und ein möglicher Missbrauch erschien mir ge­
ring.7 

7 Meine Mitwirkung an Publikationsprojekten umfasst: Erstellung eines Confer­
ence Room Paper für die WGIP 1996: E/CN.4/Sub.2/AC.4/1996/CRP.2: A short 
guide to environmental and intellectual property issues relating to indigenous 
peoples; Mitwirkung an der Publikation des UNESCO Instituts für Pädagogik: 
Linda King (Hg.): Rejlecting Visions: New Perspectives an Adult Education for 
Indigenous Peoples. Harnburg 1998; Erarbeitung des ersten Entwurfes eines 
Handbuches zur ILO-Konvention 169: ILO: ILO Convention an Indigenous and 
Tribat Peoples, 1989 [No. 169]: A Manual. Geneva 2000; und Linda King/ 

116 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHE FRAGEN IN DERARBEIT FÜR UND MIT INDIGENEN VöLKERN 

Iudigene Völker und die Vereinten Nationen 

Vertreter indigener Völker selbst haben sich in den letzten 20 Jahren zuneh­
mend an internationale Organisationen gewandt, insbesondere dann, wenn 
Wege und Mechanismen zur Anerkennung ihrer Rechte in ihren jeweiligen 
Ländern erfolglos blieben. Sie fordern ein Mitspracherecht an internationalen 
Verhandlungen zu Themen, die sie betreffen. Ein Ergebnis sind die Verhand­
lungen über den Entwurf einer Deklaration zu den Rechten indigener Völker 
der Vereinten Nationen. Eine 1982 eingerichtete Experten-Arbeitsgruppe der 
VN zu ,indigenen Bevölkerungen' erarbeitete in einem zwölfjährigen Prozess 
unter Beteiligung indigener Vertreter diesen ,Deklarationsentwurf zu den 
Rechten indigener Völker', der 1994 von der Unterkommission der Menschen­
rechtskommission zur Förderung und dem Schutz der Menschenrechte verab­
schiedet wurde. Seit 1995 liegt er der von der VN-Menschenrechtskommission 
eigens dafür eingerichteten Arbeitsgruppe vor, in der nun erstmals Regie­
rungsvertreter den Text unter Anhörung indigener Vertreter verhandeln. 

Warum eine eigene Deklaration zu den Rechten indigener Völker? 

Die Erarbeitung einer speziellen Deklaration zu den Rechten indigener Völker 
wirft Fragen auf: Zum Beispiel: Sind die Rechte indigener Völker nicht dnrch 
bereits bestehende Menschenrechtsinstrumente wie die Allgemeine Erklärung 
der Menschenrechte und die beiden Internationalen Pakte geschützt? Haben 
indigene Völker aufgrund ihrer kultnrellen (und historischen) Andersartigkeit 
im Vergleich znr übrigen Bevölkerung der Länder, in denen sie leben, spezielle 
Rechte, die nach einem besonderen Schutz verlangen? Ein indigener Vertreter 
sagte mir in diesem Zusammenhang einmal in einem Interview: "Es gibt eine 
,Allgemeine Erklärung der Menschenrechte' und diese spezielle Deklaration 
für Iudigene Völker ist für mich fast wie ein Schlag ins Gesicht [,a slap in the 
face']. Es sieht so aus, als ob wir keine Menschen sind, weil die Allgemeine 
Erklärung der Menschenrechte auf uns nicht zutrifft" (Infoe-Magazin 1996: 
37). 

Warum also eine Deklaration zu den Rechten indigener Völker? Diese Fra­
ge berührt auch die Diskussion über die Universalität der Menschenrechte 
bzw. ihren universellen Geltungsanspmch, dem ein ,kultnreller Relativismus' 
gegenübergestellt wird. Ohne näher auf diese Diskussion eingehen zu wollen, 

Sabine Schielmann (Hg.): The Challenge of Indigenous Education: Practice and 
Perspectives. UNESCO. Paris 2004. Die weiteren Ausführungen zum Deklarati­
onsentwurf zu den Rechten indigener Völker basieren hauptsächlich auf meinen 
Erfahrungen aus dem Praktikum im Menschenrechtszentrum der VN und der 
Teilnahme als NRO-Beobachterin in den beiden Arbeitsgruppen der VN, wäh­
rend die Erfahrungen aus den Forschungstätigkeiten in der ILO und UNESCO 
hier nur bedingt einfließen. 

117 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHIELMANN 

denke ich, dass der Entwurf einer spezifischen Deklaration zu den Rechten in­
digener Völker weniger die Universalität der Menschenrechte in Frage stellt, 
als vielmehr Ausdruck der fehlenden konsequenten Durchsetzung der Men­
schenrechte auf nationaler Ebene ist. Denn es bedeutet zum einen, dass indi­
gene Völker eine besondere Gruppe von Menschen repräsentieren, die auf­
grund ihrer spezifischen Situation nicht in den vollen Genuss ihrer Menschen­
rechte kommen, so wie beispielsweise auch Kinder, Folteropfer, Flüchtlinge 
oder andere, und deshalb explizit ihre Rechte einfordern. Zum anderen ist der 
entscheidende Punkt- und dies stellt eher das aktuelle (westliche und Nach­
kriegs-)Menscheurechtskonzept an sich als seine Universalisierbarkeit in Fra­
ge-, dass sie nicht als Völker anerkannt werden und damit nicht in den Ge­
nuss von Gruppenrechten kommen, die ihnen ihrer Meinung nach aufgrund ih­
rer kulturell-historisch spezifischen Situation zustehen. Sie sind schließlich 
nicht nur Bürger der Länder oder Nationalstaaten, in denen sie heute leben, 
sondern sie sind Nachfahren der Bevölkerungen, die das Land oder die geo­
graphische Region, zu der ihr Land gehört, zur Zeit der Eroberung oder Kolo­
nisierung oder vor dem Errichten der heutigen Staatsgrenzen bewohnt haben. 
Und sie haben unabhängig von dem ihnen national oder international zuer­
kannten Rechtsstatus einige oder alle ihre sozialen, ökonomischen, kulturellen 
und politischen Institutionen bewahrt. Deshalb nehmen sie einen speziellen 
Platz in der Gesellschaft der heutigen Nationalstaaten ein (vgl. ILO-Kon­
vention 169: Artikel1(b)). 

In diesem Kontext sind denn auch die Argumente und Forderungen indige­
ner Völker anzusiedeln: 

1. Der Bedarf an einer spezifischen Deklaration gründet zunächst in der Kritik 
am westlichen individualistischen Menschenbild und Menschenrechtskon­
zept und der Forderung indigener Völker nach kollektiven Rechten als Völ­
ker. Denn aus ihrer Sicht war die Einnahme ihres Landes zu Zeiten der Ko­
lonialisierung eben nicht ein Eindringen in ,terra nullius', in ein Niemands­
land, sondern eine widerrechtliche Landnahme, d. h. eine Usurpation. Da­
raus ergibt sich 

2. zum einen die Einforderung des Prinzips der Gleichheit, demzufolge den 
Vertretern indigener Völker die gleichen Rechte wie allen anderen Gruppen 
und Menschen zustehen. Aus diesem Grund orientiert sich der Deklarati­
onsentwurf, insbesondere in Bezug auf das Selbstbestimmungsrecht, an der 
Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte, den beiden Internationalen 
Pakten sowie der VN Charta und übernimmt stellenweise den entsprechen­
den Wortlaut. Ähnliches gilt für universal anerkannte Rechte, wie das 
Recht auf (mehrsprachige und interkulturelle) Bildung etc. 

3. Zum anderen enthält der Deklarationsentwurf eine Reihe von Rechten, die 
sich aus dem Kontext der kulturhistorisch spezifischen Situation indigener 
Völker ergeben. Das bedeutet, dass sie im Gegensatz zu anderen Bevölke­
rungsgruppen der Länder, in denen sie leben, spezifische kollektive Rechte 
als Völker beanspruchen: Dies sind insbesondere Rechte auf Land, Territo-

118 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHE FRAGEN IN DERARBEIT FÜR UND MIT INDIGENEN VöLKERN 

rium und kulturelles Eigentum. Es bedeutet aber nicht - wie fälschlicher­
weise häufig angenommen wird -, dass indigene Völker spezifische Land­
rechte mit Eigenstaatlichkeit in Verbindung bringen. Während ihnen Eigen­
tumsrechte nicht ausreichend erscheinen, wird häufig ein gewisser Auto­
nomiestatus als durchaus geeignet angesehen. 

Ausall dem ergeben sich Schwierigkeiten für die Arbeitsgruppe zur Verhand­
lung des Deklarationsentwurfes, denn die unterschiedlichen Konzepte von 
,Mensch' und ,Volk' ebenso wie die ethisch-moralischen Grundsätze der Re­
gierungsvertreter auf der einen und der indigenen Vertreter auf der anderen 
Seite scheinen dafür verantwortlich zu sein, dass es in diesem Bereich keinen 
Konsens und praktisch keinen Fortschritt gibt. 8 

Es lässt sich natürlich grundsätzlich der Sinn und Zweck internationaler In­
strumente, sei es einer Deklaration zu den Rechten indigener Völker oder einer 
Konvention zum Erhalt der biologischen Vielfalt, in Frage stellen. Einige indi­
gene Vertreter sehen im System der Vereinten Nationen, ihrer Organisationen 
und Instrumente keinen aussichtsreichen Weg zur Verbesserung ihrer Situation 
und der Anerkennung ihrer Rechte. Dies scheint nachvollziehbar, wenn man 
bedenkt, wie langatmig manche Verhandlungen sind, wie viel Zeit manche 
noch so kleinen positiven Entwicklungen benötigen und mit welcher Ge­
schwindigkeit auf der anderen Seite täglich Menscheurechtsverletzungen, kul­
turelle und ökologische Zerstörungen weitergehen. Doch haben die Diskussio­
nen auf der internationalen Ebene sicher zu mehr Bewusstsein und Sensibilität 
gegenüber der Situation, den Bedürfnissen und Forderungen indigener Völker 
beigetragen, und in manchen Instanzen können kleine Erfolge verbucht wer­
den. Des Weiteren bietet die Schaffung von Normen und Minimalstandards 
auf der internationalen Ebene einen Rückhalt und ein Werkzeug für die Arbeit 
und die Forderungen indigener Völker auf der nationalen Ebene. 

Ich sehe es dabei als eine Aufgabe von Aktionsethnologen an, in ihren je­
weiligen Gesellschaften und Systemen einen Beitrag zur Schaffung solcher in­
ternationaler Plattformen und Standards zu leisten und indigene Vertreter in 
den entsprechenden Verhandlungen zu unterstützen. Vielleicht können wir, 
von einer interkulturellen Solidarität, einem emanzipatorischen Menschen­
rechtskonzept und dem Prinzip der Toleranz ausgehend, zu einem interkultu­
rellen Dialog im internationalen Diskurs beitragen; als Übersetzer von Rechts­
konzepten und unterschiedlichen ethischen und moralischen Ansprüchen. 

8 Die Frage der Universalisierbarkeit der Menschenrechte in Bezug auf die Ver­
handlungen des Deklarationsentwurfes könnte genauer betrachtet werden: Ist es 
die Nicht-Universalisierbarkeit der Menschenrechte, die für die Schwierigkeiten 
in den Verhandlungen verantwortlich ist, oder handelt es sich im Fall indigener 
Völker ,nur' um einen besonders komplexen Einzelfall, der bei kontextbezogener 
Anwendung der Menschenrechte deren Universalisierbarkeit durchaus möglich 
erscheinen lässt? 

119 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHIELMANN 

Der Wert internationaler Instrumente liegt vor allem in ihrer Akzeptanz 
und Umsetzung auf nationaler Ebene. Nur wenn die international errungenen 
Fortschritte in der Anerkennung indigener Positionen und Forderungen unter 
Beteiligung indigener Vertreter in eine konkrete Praxis auf der nationalen 
Ebene münden, tragen sie zu einer Verbesserung der lokalen Situation bei. 
Von dieser Erkenntnis ausgehend, habe ich mich von der internationalen Ar­
beit im Rahmen von VN -Organisationen und der Erarbeitung von Dokumenten 
hin zur Zusammenarbeit mit einer indigenen Organisation gewandt, um diese 
bei der lokalen Umsetzung der Konvention über die biologische Vielfalt und 
ihrer damit verbundenen Rechte zu unterstützen. 

Im Dienste einer indigenen Organisation 

Meine Tätigkeit im Rahmen der Vereinten Nationen brachte mich letztendlich 
doch wieder , back to the roots': Der Kontakt zu V ertretem der Mapuche­
Organisation mit Sitz in Temuco, Chile, kam bei Sitzungen der oben erwähn­
ten VN-Arbeitsgmppen und insbesondere bei Konferenzen der Konvention 
über die biologische Vielfalt zustande. An letzteren habe ich als Vertreterin 
des INFOE teilgenommen und gemeinsam mit anderen NRO-Vertretem die 
teilnehmenden indigenen Vertreter in organisatorischen, logistischen und 
technischen Belangen unterstützt. Währendzweier Aufenthalte in der Organi­
sation entwickelten wir gemeinsam die Idee eines Projekts zur Umsetzung der 
Konvention der biologischen Vielfalt (CBD) in Chile bzw. der für die Mapu­
che relevanten Artikel und Arbeitsprogramme, insbesondere hinsichtlich des 
Erhalts und Schutzes ihres traditionellen Wissens. Dank der Unterstützung und 
Vermittlung des Evangelischen Entwicklungsdiensts (EED) ist es mir nun 
möglich, für drei Jahre mit den Mapuche an der Realisierung des Projekts zu 
arbeiten. 

Entwicklungshelferin? 

Mein offizieller Status dabei ist der einer ,Entwicklungshelferin', doch verste­
he ich meine Rolle und Aufgabe eher als die einer begleitenden, aber nicht­
richtungsgebenden Beraterin, wie es Karl Schlesier genannt hat (Schlesier 
197 4). 9 Meine beratende Funktion gründet dabei auf meinen Erfahrungen und 

9 Die Bezeichnung ,Entwicklungshelferin' erscheint mir unangebracht, denn meine 
Aufgabe ist es nicht, den Mapuche zu helfen, sich zu entwickeln; das tun sie auch 
ohne mich. Indigene Vertreter haben wiederholt ihr Recht auf Entwicklung einge­
fordert, gemäß ihrer eigenen kulturellen Vorstellungen von Entwicklung und 
ihren Prioritäten. Als Außenstehende und Unterstützer, Berater oder Vermittler ist 
es vielmehr unsere Aufgabe, bestehende Entwicklungen oder sich entwickelnde 
Prozesse durch Wissen und Erfahrungen, die wir beitragen können, zu stärken 

120 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHE FRAGEN IN DERARBEIT FÜR UND MIT INDIGENEN VöLKERN 

Kenntnissen der internationalen Verhandlungen der Konvention über die bio­
logische Vielfalt (CBD), meinem Basiswissen über die Kultur und Situation 
der Mapuche, das ich während der beiden Aufenthalte erwarb, sowie aufmei­
ner allgemeineren Kenntnis aus dem ,studying-up' der VN-Organisationen und 
Instrumente. Obwohl ich nach meinem Studium und aufgmnd der Teilnahme 
an Diskussionen zur möglichen Rolle von Ethnologen in der Entwicklungszu­
sammenarbeit zu dem Schluss gekommen war, dass es kaum sinnvolle, d. h. 
ethisch vertretbare Aufgaben für Ethnologen in diesem Bereich gibt, bin ich 
nun doch zu einer Tätigkeit im Rahmen der Entwicklnngszusammenarbeit ge­
langt. Grnnd hierfür ist der Ansatz des EED, Fachkräfte nur auf Anfrage von 
lokalen Organisationen in von diesen initiierten Projekten zu vermitteln, die 
dann als Angestellte dieser Organisationen arbeiten. 

Ein weiterer entscheidender Punkt ist, dass das Projekt nnd die damit ver­
bundenen Schritte, Entscheidungen, Methoden und Ziele in einem gemeinsa­
men Prozess der Kommunikation, Identifikation nnd Absprache zwischen der 
Mapuche-Organisation und mir entwickelt werden. Dies bedeutet auf der einen 
Seite Flexibilität nnd Raum für Gestaltung, auch meiner Aufgaben. Auf der 
anderen Seite ist es nicht immer leicht, die Rolle einer nicht-richtungs­
gebenden Beraterin einzunehmen. Mein Anspruch besteht darin, keine Ent­
scheidungen zu treffen, sondern Impulse, Auregnngen und Hintergrnndinfor­
mationen zu liefern, ohne dabei einem Laissez-faire zu verfallen, das für kei­
nen der Beteiligten fruchtbar ist. Dies bedeutet, aktiv an V erändemngsprozes­
sen teilznnehmen (Huizer 1979b: 10), ohne diese Prozesse zu initiieren oder 
zu leiten, dabei aber eine Balance zwischen der persönlichen Dynamik und der 
Dynamik der Organisation und der Gemeinden zu finden. 

Die Beschäftigung mit dem Thema Erhalt, Revitalisiernng und Schutz des 
traditionellen Wissens und die Erarbeitung von Wegen und Methoden hierzu 
unter Rückgriff auf die Konvention zur biologischen Vielfalt und andere In­
strumente wirft für mich die Frage auf, inwieweit ich dieses Wissen der Mapu­
che kennen nnd verstehen muss, um zwischen den Konzepten der Mapuche 
und den internationalen Konzepten vermitteln zu können. Wie viel muss ich 
wissen, um zu verstehen? Ich sehe meine Aufgabe nicht darin, herauszufinden, 
worin beispielsweise das traditionelle Heilpflanzenwissen der Mapuche oder 
die Wissensinhalte bestehen, die sie traditionell auf bestimmte Art an ihre 
Kinder weitergeben. Meine Aufgabe ist es, daran mitzuwirken, dass dies (von 
Mapuche und Nicht-Mapuche) als wichtig anerkannt wird und Respekt ver­
langt; und zwar nicht nur Respekt auf dem Papier oder lediglich verbal artiku­
liert, sondern effektiv, politisch, praktisch. Das heißt, mit Mapuche an der 
Schaffung des Raumes und der Möglichkeiten zu arbeiten, damit sie dieses 
Wissen erhalten und weitergeben können, gemäß ihren eigenen Werten und 
Prioritäten. Die gemeinsame Ausgangsbasis ist und muss sein, dass wir, meine 
Mapuche-Kollegen nnd ich, uns einig sind, dass dieses Wissen wichtig nnd 

und zu fördern. Der Begriff ,Entwicklungshelfer' bezeichnet letztendlich einen 
rechtlichen Status und die damit verbundenen Absieherungen in Deutschland. 

121 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHIELMANN 

entscheidend ist für die Mapuche und das Überleben ihrer Kultur. Mit Men­
schen, die diese Überzeugung nicht teilen, könnte ich persönlich nicht zusam­
menarbeiten. Hier ist also die Assoziation des Aktionsethnologen mit den 
, Traditionalisten' (siehe oben) gegeben. 

In diesem Zusammenhang stoßen wir erneut auf das Problem der Fraktio­
nierung, denn das Volk der Mapuche und die Mapuche-Bewegung sind, wie 
wohl die meisten Bewegungen indigener Völker, nicht homogen. Meine Ent­
scheidung, mit einer bestimmten Organisation zusammenzuarbeiten, bedeutet 
eine klare Stellungnahme. Sie geht von gemeinsamen Überzeugungen und Zie­
len aus, ohne dabei kritiklos zu sein, und schließt eine Kooperation und Koor­
dination mit anderen Organisationen nicht aus. Es gibt in den Bewegungen in­
digener Völker immer unterschiedliche Ansätze, Wege und Prioritäten, aber 
diese Vielfalt muss nicht notwendigerweise als Zerrissenheit betrachtet wer­
den, sondern kann konstruktiv und kreativ zur Lösung von Konflikten einge­
setzt werden (Ambom 1993: 143). 

Ich stehe in meiner Arbeit mit der Mapuche-Organisation nach acht Mona­
ten noch relativ am Anfang. Im Laufe der Zeit werden sich gewiss noch einige 
Zweifel, Fragen und persönliche Probleme ergeben und ethische Entscheidun­
gen zu treffen sein. Ich denke dabei beispielsweise an die Verwertung oder 
Verwendung des von mir erworbenen Wissens und der Ergebnisse aus der Ak­
tionsforschung oder an Interessenkonflikte auf Grund des Machtverhältnisses 
(Stichwort: ,reiche Europäerin'). Auch werde ich den Wert meines Beitrags 
wohl erst am Ende meiner Zeit bei den Mapuche einschätzen können. Es ist 
nicht möglich, von vomherein alles abzuwägen und mögliche Folgen meiner 
Tätigkeit abzuschätzen. Wichtig ist vor allem, "konstant das Bewusstsein und 
die Sensibilität für die unerwarteten Probleme und Bedürfnisse zu schulen" 
(Ambom 1994: 199). 

Schlussbemerkung 

Im Titel meines Beitrages steht ein Fragezeichen hinter Aktionsanthropologin, 
denn ich habe mich selten explizit als solche definiert. Natürliche begreife ich 
meine Tätigkeit als ethnologische Arbeit und mich selbst als ethnologisch sen­
sibilisiert. Aus meinen Erfahrungen heraus kann ich sagen: Ja, ethische Fra­
gen in der Ethnologie sind relevant. Es sind ethische Fragen, die Ethnologie 
sinnvoll machen, und die Bedeutung von Ethik für die gegenwärtige Ethnolo­
gie stellt sich für mich eher als Frage nach der Bedeutung der Ethnologie in 
der gegenwärtigen Ethik. Doch diese Diskussion wird von anderen Köpfen zu 
führen sein. 

Ich habe versucht, die Leser dieses Beitrags ein Stück an meinem Weg als 
ethisch denkende Ethnologin teilhaben zu lassen, auf den mich Hermann Am­
born gebracht hat. Er hat uns Studentinnen das Denken in ethischen Katego­
rien und die (wissenschaftliche) Selbstreflexion gelehrt. Und er hat uns die Ak­
tionsanthropologie näher gebracht. Ohne dies wäre mein Weg bestimmt ganz 

122 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHE FRAGEN IN DERARBEIT FÜR UND MIT INDIGENEN VöLKERN 

anders verlaufen. Ich hoffe, dass es mir gelungen ist, Hermann Amboms Leh­
ren in eine ethisch vertretbare ethnologische Praxis umzusetzen. Vielleicht ha­
be ich nicht immer das Richtige getan oder die richtige Entscheidung getrof­
fen. Aber ich habe versucht, meine Position und mein Handeln in den jeweili­
gen Situationen und Stadien immer wieder zu hinterfragen und gegebenenfalls 
zu ändern. Hierbei haben mich nicht zuletzt Vertreter indigener Völker mit Rat 
und Kritik bei der Orientierung unterstützt. Und wie eingangs erwähnt, hilft 
mir auch ein gewisses Maß an Zurückhaltung, Schüchternheit und Unsicher­
heit bzgl. meiner eigenen Fähigkeiten, um mich mit Vorsicht in neuen oder 
schwierigen Situationen zu bewegen. Man mag auf diese Weise in der Zu­
sammenarbeit langsamer vorankommen, doch erscheint es mir wichtiger, in 
kleinen, wohl durchdachten und gemeinsam erarbeiteten Schritten voranzu­
kommen, statt aus einem unreflektiertem Aktionismus heraus Initiativen zu er­
greifen, die nicht nachhaltig und letztendlich ethisch nicht zu vertreten sind. 
Deshalb schätze ich die institutionellen Rahmenbedingungen meiner jetzigen 
Arbeit: als vom EED vermittelte Fachkraft und als ,nicht-richtungsgebende 
Beraterin' und Angestellte einer indigenen Organisation. Sie geben mir die 
Möglichkeit, aus ,der Sicht von innen und unten' ("the view from within and 
from below" Huizer 1979b: 35), gemeinsam mit meinen indigenen Kollegen, 
diskursiv und aktiv teilnehmend, Schritte und Alternativen zur Lösung von 
Problemen zu entwickeln. In einem von außen konzipierten und vorgeplanten 
,Entwicklungsprojekt' könnte ich nicht arbeiten. 

Aktions-Ethnologie stellt für mich eine echte Möglichkeit für eine ethische 
und praktische Ethnologie dar. Ihr Potential sollte weiter ausgeschöpft und 
verstärkten Eingang auch in die ethnologisch-wissenschaftliche Theoriendis­
kussion finden. Sicher birgt sie auch ein KonfliktpotentiaL Doch aus einer sen­
siblen, selbstreflexiven und kritischen Position heraus, asymmetrische Macht­
verhältnisse thematisierend und dabei eine gemeinsame Gesprächsbasis schaf­
fend, können wir nach einem "handlungsfähigen Diskurs" streben (Ambom 
1993: 14 7). In einen solchen Diskurs fließen indigenes und nicht-indigenes 
Wissen ein, nicht-westliche und westliche Konzepte. Auf der Suche nach We­
gen und Formen eines partnerschaftliehen und emanzipatorischen Verhältnis­
ses zwischen ,Forschungssubjekten' und Ethnologen können wir unseren Bei­
trag zur interkulturellen Verständigung leisten. Und, wenn es denn unser An­
liegen ist, können wir so vielleicht am besten zur Anerkennung indigener Völ­
ker, ihrer Kulturen und Rechte beitragen. 10 

Ich werde immer das Gefühl haben, dass ich auf dieser Suche noch ganz 
am Anfang stehe. Aber Ethnologin zu sein und gar zu versuchen, eine ,gute' 
Aktionsethnologin zu sein, ist für mich eben kein ,Job', sondern eine Beru­
fung, in der das Persönliche mit der Arbeit verschmilzt. Ich würde immer wie-

10 Hiermit möchte ich weder sagen, dass ein solcher Beitrag nur von Ethnologen 
bzw. Aktionsethnologen geleistet werden kann oder soll, noch dass sie in dieser 
Hinsicht unbedingt ethisch sensibilisiertere Menschen sind. Ich habe einige ,gute 
Aktionsethnologen' kennen gelernt, die keine Ethnologen sind. 

123 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHIELMANN 

der Ethnologie studieren, vor allem so, wie Hermann Ambom sie nns nahe ge­
bracht hat. 

Literatur 

Ambom, Hermann (1993): Handlungsfähiger Diskurs: Reflexionen zur Akti­
onsforschung. In: Schmied-Korwarzik/Stagl (Hg.), Grundfragen der Eth­
nologie: Beiträge zur gegenwärtigen Theorie-Diskussion. Berlin. 

Ambom, Hermann (1994): Ethik in der Ethnologie: Die Verantwortung der 
Wissenschaft. In: Muth/Seithel (Hg.), lndigene Völker zwischen Vernich­
tung und Romantisierung. Mönchengladbach. 

Burger, Julian (1994): lndigene Völker: Über Rechtslage und internationale 
Aktivitäten im UNO-Jahr der lndigenen Völker - und danach. In: Muth/ 
Seithel (Hg.), lndigene Völker zwischen Vernichtung und Romantisierung. 
Mönchengladbach. 

Huizer, Gerrit (1979a): Research-Through-Action: Practical Experiences with 
Peasant Organizations. In: Huizer, Gerrit/Mannheim, Bmce (Hg.), The 
Palilies of Anthropology. The Hague. 

Huizer, Gerrit (1979b): Die verantwortungslose Rolle der Sozialwissenscha.f 
ten in den unterentwickelten Ländern: Einige Überlegungen zur Ethik. In: 
Trickster 3, 6-12. 

INFOE-Magazin (1996): lndigene Völker, ihre Rechte und die Vereinten Nati­
onen: Interview mit Jay Mason. INFOE-Magazin 11. 

INFOE Webseite: www.infoe.de 
ILO (1989): Convention No.l69 on Indigenous and Tribai Peoples in inde­

pendent countries. Genf 
Kressing, Frank (1994): Wer sind indigene Völker? Eine Begriffsklärung. In: 

Muth/Seithel (Hg.), lndigene Völker zwischen Vernichtung und Romanti­
sierung. Mönchengladbach. 

Münzel, Mark (1980): Aktions-Ethnologie: Sich verstecken hinter dem abs­
trakten Gesamt betroffenen? In: Ethnologische Absichten 6. 

Muth, Hannelore/Seithel, Friderike (Hg.): lndigene Völker zwischen Vernich­
tung und Romantisierung. Mönchengladbach. 

Nader, Laura (1974): Up the Anthropologist. In: Hymes, Dell (Hg.), Reinvent­
ing Anthropology. NewYork. 

Nuscheler, Franz (1995): Universalität und Unteilbarkeit der Menschenrechte. 
Zur Kakophonie des Wiener Wunschkonzerts. In: INEF Report, Heft 11. 

Schlesier, Karl (1974): Action Anthropology and the Southern Cheyenne. In: 
Current Anthropology 15 (3) (deutsch in: Trickster 4/5, 1980). 

Schmied-Korwarzik, Wolfdietrich & Stagl, Justin (Hg.) (1993): Grundfragen 
der Ethnologie: Beiträge zur gegenwärtigen Theorie-Diskussion. Berlin. 

Seithel, Friderike (1986): Zur Geschichte der Action Anthropology am Bei­
spiel ausgewählter Projekte aus den USA und Kanada. Mainz. 

124 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHISCHE FRAGEN IN DERARBEIT FÜR UND MIT INDIGENEN VöLKERN 

Seithel, Friderike (1990): Action Anthropology. In: Gehling, A. (Hg.), Ethno­
reader 1. Emsdetten. 

Seithel Friderike (1994): In die Schule der kleinen Gesellschaften gehen. In: 
Muth/Seithel (Hg.), lndigene Völker zwischen Vernichtung und Romanti­
sierung. Mönchengladbach. 

UN (1994): Document E/CN.4/Sub.2/1994/56: UN Drafl Declaration an the 
rights of indigenous peoples. Genf. 

125 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839404904-005 - am 14.02.2026, 19:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

