Teil I1: ZUGANGE

19


https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20.01.2028, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Entfaltung der Zugangsweise

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

Der Denkvollzug und die Gegensténdlichkeit des Objekts, auf den
sich der Vollzug bezieht, kdnnen nicht zur Deckung gebracht wer-
den. Dies ist die erste Lektion, die der Widerstand lehrt. Die Gegen-
standlichkeit des Objekts leistet dem erkennenden Subjekt Wider-
stand. Dieser Widerstand, den die Gegenstindlichkeit des Objekts
gegeniiber dem Vorgang des Denkens aufweist, ist ein zweifacher:
Zum einen leistet er Erkenntnismoglichkeiten dahingehend Wider-
stand, dass wir nie vollkommen sicher ob der »Passfahigkeit« des
Erkenntnisgegenstands zur Erkenntnisart sein kdnnen. Zum ande-
ren leistet er Widerstand in der Weise, dass er nur dann ein Er-
kenntnisgegenstand sein kann, wenn er als solcher unabhingig von
personlichen Vorlieben und Erkenntniswiinschen anerkannt bleibt.

Auf beide Punkte hat Kant hingewiesen. Er betont sowohl, dass
der Erkenntnisgegenstand unabhéngig von personlichen Vorlieben
zu betrachten ist, indem er einer kategorial bestimmten Erkenntnis-
art unterworfen wird, aber Kant betont auch, dass der Erkenntnis-
gegenstand »an sich« sinnliche Einfliisse und damit ihre Erkenntnis-
moglichkeiten tibersteigt. Beide Annahmen - dass Widerstand sich
sowohl auf den Gegenstandsbereich als auch auf die Art und Weise
des Erkennens bezieht - sind grundlegend fiir einen transzendenta-
len Deutungsrahmen.’

Auch fiir Hegel konnen der Erkenntnisvollzug und das Objekt,
auf den sich der Vollzug bezieht, nicht zur Deckung gebracht wer-
den. Daraus leitet er aber keine vom Subjekt unabhingige Beschaf-
fenheit des Gegenstandsbereichs ab. Mafigebend ist fiir ihn weni-
ger der Umstand, dass sich der Gegenstand dem Erkennen auch
entzieht, als die Frage, in welcher Weise Subjekte im Vorgang des
Erkennens auf den Gegenstandsbereich angewiesen sind. In diesem

9 Weiterfithrend, siehe unten Kap. 2.

21



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Entfaltung der Zugangsweise

Deutungsrahmen ist nicht vorrangig, wie sich der Erkenntnisgegen-
stand zur Erkenntnisart verhalt, sondern was der Erkenntnisgegen-
stand fiir das Erkenntnissubjekt bedeutet. Es geht um die Situie-
rung und die Kontextgebundenheit des Erkenntnisgegenstandes,
mit anderen Worten darum, was und auf welche Art und Weise
der Erkenntnisgegenstand etwas mit dem Subjekt zu tun hat. Fiir
Hegel ist nicht ausschlaggebend, was ein Ziegelstein unabhéngig
vom Menschen, bedeutet, ausschlaggebend ist vielmehr, was ein
Ziegelstein fiir den Menschen bedeutet. Bedeutung verlangt nach der
Erforschung der rdumlichen, zeitlichen, modalen und relationalen
Verfasstheit des Erkenntnisgegenstandes. Er schreibt dazu in der
Enzyklopddie des Geistes: »Ein Ziegelstein fiir sich erschligt einen
Menschen nicht, sondern bringt diese Wirkung nur durch die erlang-
te Geschwindigkeit hervor, d.i. der Mensch wird durch Raum und
Zeit totgeschlagen.«!® Bewegung ist fiir Hegel ein Vorgang, der sich
sowohl in naturaffinen als auch in vernunftbasierten Vorgiangen be-
obachten lésst, und begriffliches Wissen ist jener gedankliche Voll-
zug, der beansprucht, die unterschiedlichen Zuginge in ein Entspre-
chungsverhiltnis zu bringen.

Es gibt aber noch eine weitere Variante, den Erkenntnisgegen-
stand mit Blick auf den Faktor Widerstand zu betrachten, ndmlich
nicht tiber den Vorgang des Begreifens, sondern iiber die Bezugnah-
me auf sinnliche Einfliisse. Sie betrifft das Denken und das Handeln
auf unterschiedliche Weise. Schematisch betrachtet ist die Bezugnah-
me des Denkens auf sinnliche Einfliisse minimal und die Bezugnah-
me auf sinnliche Einfliisse fiir das Handeln maximal. In beiden Fal-
len ist die Bezugnahme auf sinnliche Einfliisse widerstdndig verfasst.
Eine Versenkung in sinnliche Einfliisse ersetzt weder den Vorgang
des Denkens noch des Handelns. Sinne unterstiitzen zwar Denk-
und Handlungsvorginge, jedoch haftet dieser Angewiesenheit in
beiden Fillen - wenn auch mit unterschiedlichen Schwerpunkten
- etwas Widerstindiges an, das sich in eine begriffliche Operation
nicht oder nur teilweise integrieren lasst. Um die widerstandige Be-
zugnahme auf sinnliche Einfliisse zu erkunden, gilt es die Form der
Bezugnahme genauer zu betrachten.

10 Hegel, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften II, 57-8 = Werke in
zwanzig Binden, Bd. 9. Hegels Schriften werden im Folgenden aus den Werken
in zwanzig Binden mit Nennung des jeweiligen Bandtitels zitiert.

22

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

Sowohl das Denken als auch das Handeln finden vermittels der
Sinne und gleichzeitig in Abgrenzung von diesen statt. Sinne verbin-
den mit der Welt und gleichzeitig trennen sie von dieser. Diese
Konstellation gilt es genauer zu untersuchen. Eingerahmt wird diese
Fragestellung von der Einsicht, dass es weder in einem moralischen
noch in einem funktionellen Sinn eine »niedere« oder eine »héhe-
re« Sinnestitigkeit gibt. Das nach Erkenntnis strebende Subjekt klet-
tert nicht auf einer Leiter der Erkenntnis, wo Sinnestitigkeiten die
Voraussetzung fiir ein gestuftes Verstdndnis von Erkenntnis bilden.
Sinne bilden nicht den Vorhof der Erkenntnis. Sie stellen nicht ein
Material zur Verfiigung, das im Vorgang der Erkenntnis zu einer
Erkenntnis gemacht wird. Bereits auf sinnlichen Einfliissen beru-
hende Wahrnehmungen sind mit den Vorgingen des Denkens und
Handelns verwoben. Sie unterstiitzen sie und leiten sie ebenso an.
Sinnliche Einfliisse beziehen sich auf die Vorgénge des Denkens und
Handelns und grenzen sich gleichzeitig von diesen ab. Auch Kant,
der in der Kritik der praktischen Vernunft von einem »oberen« und
einem »niederen« Begehrungsvermégen gesprochen hat, behauptet
mit dieser Zweiteilung nicht, dass das obere Begehrungsvermégen
ein funktional besseres Vermdgen wire, das durch eine bessere
Funktionalitit das niedere Begehrungsvermdgen ersetzen wiirde.!

Wie ist also diese Doppelstellung zu verstehen? Francois Julli-
en hat von den Faltungen des europdischen Denkens gesprochen,
welche von der »beunruhigende[n] Randstindigkeit der Beeinflus-
sung«,'? der das Wissen ausgesetzt ist, durch deren Begrifflichkeit
verdeckt werden. So schreibt er:

»In diesen Faltungen blieb der Begriff der Beeinflussung in Euro-
pa eingeklemmt; sie verhinderten, das Phinomen in seiner ganzen
Dimension zu bedenken, selbst wenn man, wie eben auch Freud,
gezwungen war, ihm so ganz beildufig einen Platz einzurdumen.«!3

Was versteht nun Jullien unter Beeinflussung? Sie ist ihm zufolge
»eine Modalitit der Heraufkunft jeglicher Realitit sowohl im Bereich
dessen, was wir >Natur< nennen, als auch in dem der Moralitdt«.*
Eine »Heraufkunft jeglicher Realitit«, die auf Prozesse des Wahr-
nehmens, Denkens und Handelns trifft, eroffnet eine Interaktion

11 Weiterfithrend, siehe unten Kap. 2.
12 Jullien, Vom Sein zum Leben, 89.
13 Jullien, Vom Sein zum Leben, 91.
14 Jullien, Vom Sein zum Leben, 92.

23

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Entfaltung der Zugangsweise

mit offenem Ausgang. Diese Interaktion ist in beiden Richtungen
zu denken: Wovon Personen angezogen und beeinflusst werden,
ist nicht nur ein passiver, sondern ebenso ein aktiver Vorgang. In-
dem Personen von Einfliissen beeinflusst werden, sei dies in Form
von Wahrnehmen, Denken oder Handeln, widerstehen sie anderen
gleichzeitig. Es gelingt mit Wahrnehmung ausgestatteten Personen
nicht, die Vielfalt von sinnlichen Einflissen in ihrer Vielfalt einzu-
verleiben. Wahrnehmung ist auf Konstrukte und Filter angewiesen,
die auch das Denken und das Handeln bestimmen. Eine wahrneh-
mende Bezugnahme ist gleichzeitig eine widerstehende Bezugnah-
me. Im Vorgang des Wahrnehmens nehmen wir Bezug auf duflere
Einflusse, indem wir anderen Einfliissen widerstehen.

Uber unterschiedliche Voraussetzungen und in unterschiedlichen
Lebensphasen stellt sich jede Person immer wieder aufs Neue einer
widerstdndigen Bezugnahme. Diese Allgegenwart des Widerstands
zeigt sich beinahe mustergiiltig bereits zu Beginn des Lebens: Eine
Vielfalt von Widerstinden stellt sich den Bediirfnissen, Fantasien
oder Wiinschen entgegen. Die Brust ist nicht immer so, wie sie sein
soll, die Hand, die trégt, hat nicht immer die gleiche Festigkeit oder
Wirme, die Stimme, die spricht, nicht immer den gleichen Klang.
Mit anderen Worten: Neugeborene lernen und entwickeln sich in
einer Welt von Widerstdnden, die sie teilweise iiberwinden, teilwei-
se zu respektieren lernen. Was Personen im Laufe ihres Lebens be-
greifen, ist, dass es unterschiedliche Arten und Erscheinungsweisen
von Widerstand gibt, die sie zunehmend lernen auseinanderzuhalten
oder von denen sie mitunter auch lebenslang in Beschlag genommen
sind. Sie lernen, dass der Widerstand nicht nur ein korperliches
Phidnomen ist, der sie ein Leben lang begleitet, sondern dass es auch
Phinomene gibt, die ihren Bediirfnissen und Erwartungen trotzen
und sie zu Widerstand nétigen. Sie lernen aber auch, dass Wider-
stand nicht einfach einer Naturgewalt gleicht, sondern auch etwas
sein kann, dass sie bewusst entwickeln und einsetzen konnen, sei es
durch Priferenzen, durch Verstand oder durch sprachlich basierte
Vernunft. Wenn sie die Einsicht erlangt haben, dass Widerstand
nicht nur ein dufleres Geschehen ist, sondern auch ein Vermégen,
ist es nicht mehr weit zu der Einsicht, dass die Frage nach dem
Widerstand auf das Engste mit Einsicht und intrinsischer Motivation
verkniipft ist.

24

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

Dass Personen Widerstand ausiiben, wie und warum sie Wider-
stand ausiiben, erfolgt in Abhdngigkeit von inneren und aufleren
Konstellationen. Widerstand spricht in einer Vielfalt von Perspekti-
ven. Sie iiben den Widerstand aus, um inneren Einsichten Ausdruck
zu verleihen, sie {iben ihn auch aus, um sich abzugrenzen, eine
Entscheidung zu treffen oder diese zu verhindern. Entscheidend
ist hier nicht nur die motivationale Ausstattung des Widerstands,
sondern auch die Frage, wie eine naturhafte und damit eine leibliche
Ausstattung des Widerstands auf den Bereich des Wahrnehmens, Er-
kennens, Handelns und das damit assoziierte Verstindnis von Ethik
{ibergreift. Dieses Ubergreifen ist manchmal wortwdrtlich, manch-
mal sprachlich komplex zu verstehen. Bei all diesen Vorgingen spielt
die Art und Weise, wie Personen das Verhéltnis zwischen Natur
(bzw. Leib) und Sprache begreifen, eine nicht vernachléssigbare
Rolle und der Widerstand ist in diesem Ubergreifen ein Nadelohr,
eine Gelenkstelle und eine Projektionsfldche, in denen leibbezogene
Verhiltnisse zum Sprechen kommen. Manchmal scheint es so, als
wiirden sich das Schwergewicht und der Larm dieser Welt auf indi-
viduelle Einstellungen, Absichten und Neigungen iibertragen und
durch diese Ubertragung einen Widerstand entfalten. Manchmal
scheint es so, als wiirden logische und sprachliche Gebilde einen
Widerstand entfalten, der das Verstdndnis von Natur und Umwelt
durch disziplinspezifische Zuginge pragt und diese in diesen ein-
schliefit. Die Vielschichtigkeit, die der Widerstand aufweist, verweist
auf ein Fundament, das sich einer begrifflichen Analyse auch immer
wieder entzieht. Es entzieht sich deswegen, weil dieses Fundament
mit Fantasien, aber auch mit Leiblichkeit verkntpft ist, die sich nicht
eins zu eins in den Vorgang des Denkens und Handelns iibersetzen
lassen. Es bleibt ein Rest, der das Denken und Handeln immer
wieder aufs Neue herausfordert.

Die Vielfalt der Betrachtungsweisen des Widerstands ldsst sich
miihelos in Betrachtungsweisen wiederfinden, denen es aber nur
teilweise gelingt, die Vielfalt und die sich daraus ergebende Problem-
stellung in den Blick zu bekommen. Vielmehr umrundet und unter-
wandert der Widerstand unterschiedliche Wissenschaftsdisziplinen
und entschliipft ebenso diesen unterschiedlichen Betrachtungswei-
sen, sodass eines seiner hervorragenden Merkmale jenes ist, dass er
in erstaunlich viele Disziplinen und Betrachtungsweisen eindringen

25

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Entfaltung der Zugangsweise

und sich in bestehenden Wissenslandschaften auf vielféltige und
bisweilen widerspriichliche Weise etablieren konnte.!®

Seine Deutungsvielfalt stellt auch ein hermeneutisches Verfahren
vor schier unlosbare Aufgaben. Widerstand ist ein Instrument, das
Betrachtung ermdglicht, aber auch eine Erscheinungsweise, die eine
Verlaufsform aufweist. Mit dem Widerstand konnen Personen wahr-
nehmen, er verhindert aber auch, dass sie wahrnehmen, und er
kann ihnen ebenso eine bestimmte Wahrnehmung aufdréngen. Sei-
ne Streuung ldsst sich in unterschiedliche Betrachtungsweisen auf-
fachern, die fachspezifisch und schulspezifisch geprigt sind. Mit
diesen Eingrenzungen wollen wir uns hier nicht begniigen.

Zur Diskussion steht mehr, als auf den ersten Blick zu vermu-
ten ist. Behauptet wird erstens, dass, wenn es uns gelingt, die Viel-
falt, die der Widerstand aufweist, zu beschreiben, wir ein volleres
und reichhaltigeres Verstindnis von der Mannigfaltigkeit unserer
Betrachtungsweisen gewinnen und ebenso wie diese auf korperliche,
ethische und soziale Einsichten {ibergreifen. Ein genaueres Verstand-
nis des Widerstands hilft uns ferner die Besonderheit menschlicher
Existenz zu verstehen, und iber welche Mechanismen es ihr ge-
lingt, in Beziehung zu einem von ihr unterschiedenem Anderen
zu treten, mit dem Ziel Beziehungen zu beschreiben, zu gestalten,
zu verdndern oder sich von diesen abzugrenzen. So gewinnen wir
durch den Widerstand nicht nur ein genaueres Verstindnis von dem
Denken und Handeln, sondern ebenso, wie dieses Selbstverstindnis
mit dem Verstandnis der/s anderen interagiert und wie diese biswei-
len widerstreitenden Einfliisse auf ethische und soziale Einsichten
tibergreifen. Behauptet wird zweitens, dass Widerstand ein nicht im-
mer in der wiinschenswerten Deutlichkeit explizit gemachtes Bedeu-
tungselement fiir das Erlangen von Uberzeugungen ist. Um zu einer
Uberzeugung zu gelangen, ist es erforderlich, sich auf einen Gegen-

15 Die »verwickelte Begriffsgeschichte« (weiterfithrend bezogen auf den Medienbe-
griff: Mersch, Medientheorien, 12), die den Widerstand kennzeichnet, hat eine
gedankliche Nahe zu einer Vielzahl weiterer Grenzbegriffe. Es wiirde aber den
Rahmen dieser Untersuchung bei Weitem sprengen, diese Verflechtungen zu
erkunden. Die Annahme von einer »verwickelten Begriffsgeschichte« verweist
auch auf die historischen Grenzen der Darstellung und der Interpretierbarkeit,
die ein Begriff als solcher hat. Levinas hat aus der Bedingtheit der Begriffe das
Primat der Sprache und der Ethik abgeleitet, worauf noch zuriickzukommen
sein wird.

26

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

standsbereich in einer Weise zu beziehen, die den Gegenstandsbe-
reich des Widerstands in seiner Vielfalt aufrechterhilt. Behauptet
wird drittens, dass durch diese Beriicksichtigung vormals getrennt
gehaltene gedankliche Einsichten in einen Dialog gebracht werden.
Um den Widerstand zu denken, gilt es nicht nur sein Erscheinen
zu beriicksichtigen, sondern auch die Verhiltnisse, in die diese Er-
scheinung eingebunden ist, und die Konsequenzen, die sich daraus
ergeben.

Die Vielfalt, die Widerstand in einer ersten oberflichlichen Be-
trachtung aufweist bzw. kennzeichnet, hat, wie eingangs darauf
hingewiesen, damit zu tun, dass Widerstand in unterschiedlichen
Disziplinen und Konzepten anzutreffen ist. In naturphilosophisch-
gegenstandlicher Betrachtung ist Widerstand sowohl ein Bestim-
mungsmerkmal einer (leblosen) Materie als auch ein Bestimmungs-
merkmal von lebenserhaltenden biologischen Vorgingen. Ebenso ist
Widerstand mit finalen Zwecksetzungen ausgestattet, die mit Hand-
lungsabsichten, Erwartungen und Emotionen einhergehen. Sie wei-
sen einen Anspruch auf und bediirfen einer Rechtfertigung. Ferner
kann Widerstand sowohl ein Bestimmungsmerkmal von einzelnen
Subjekten oder Gruppen und sozialen Gebilden sein. Widerstand,
der nicht nur in sprachlich reflexiven, sondern auch in naturnahen
und leiblich basierten Vorgingen ein Bestimmungsmerkmal bildet,
beinhaltet eine Mehrfachstellung, deren Status und Implikationen
hier zur Diskussion stehen. Damit ist auch die Frage angesprochen,
wie das Verhdltnis zwischen Empfindungen und den damit ver-
kniipften leiblichen Vorgéngen auf der einen Seite und sprachlich
vermittelten und vernunftbasierten Vorgangen auf der anderen Seite
zu begreifen ist.

Mit dieser Frage beginnt eine theoretisch-reflexive Auseinander-
setzung. Hier ist zundchst einmal die Kluft auffallend, die zwischen
kérperlichen Sensationen und sprachlich-reflexiven Vorgiangen vor-
herrscht. Es gelingt dem Wahrnehmen und Denken nicht, in den
Widerstand in seiner natiirlichen Verfasstheit hineinzuschliipfen und
mit seinen Augen und mit seinen Sinnen die Besonderheit seiner
Erscheinungsweise zu begreifen. Zwischen Natur und Sprache gibt
es keine Begegnung von Angesicht zu Angesicht. Das Sprechen zur
Natur ist immer auch ein Sprechen von Natur, mit und durch Natur.
Diese Vielfalt rechtfertigt eine philosophische Herangehensweise.
Das Sprechen iiber Natur erfolgt in Abgrenzung von Natur und

27

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Entfaltung der Zugangsweise

bleibt ihr doch verhaftet. So kann im Vorgang der sprachlichen Er-
kundung Natur - und damit Materie und Korperlichkeit — nicht ein-
fach zuriickgelassen werden. Natur wird im Vorgang des Sprechens
und Handelns durch den Leib erfahren und in der sprachlichen
Bezugnahme verdndert. Die sprachliche Bezugnahme auf Natur ist
immer auch sprachliche Bezugnahme durch Natur und gleichzeitig
gegen diese. Diese Besonderheit préagt auch das Verstandnis iiber den
Widerstand. Widerstand wird durch und gegen etwas bestimmt: Er
bezieht sich auf etwas und wendet sich gleichzeitig gegen etwas.

Der Gegenstandsbereich des Widerstands kann sich auch darin
zeigen, dass es Personen nicht gelingt, sich in andere Personen oder
Objekte so hineinzuversetzen, dass sie diese mit deren Sinnen oder
in deren Perspektiven wahrnehmen. Zwischen der Selbst- und der
Fremdwahrnehmung besteht eine uniiberwindbare Kluft, die auch
im Vorgang des Wahrnehmens nicht tiberbriickt werden kann. In
dieser Kluft liegt der Gedanke des ethischen Widerstands verbor-
gen. Auf diesen Aspekt hat Levinas hingewiesen. Angelegt ist die-
ser Gedanke allerdings bereits bei Kant, worauf noch einzugehen
sein wird. Alle drei Denker (Kant, Hegel und Levinas) stimmen
darin iberein, dass wir auf unmittelbare oder prireflexive Weise
mit personen- und objektbezogenen anderen nicht verbunden sind.
Zwischen Personen gibt es eine uniiberbriickbare Kluft, und der Wi-
derstand ist ein entscheidender Faktor, der das Erkennen gestaltet.

Der Widerstand bezieht sich aber nicht nur auf die Besonderheit
des Gegenstandsbereichs, er bezieht sich auch auf das Medium,
vermittels dessen es Personen moglich ist, sich iiber diesen Gegen-
standsbereich zu verstindigen, namlich die Sprache. Verstindigung
ist ein Vorgang des Entwerfens und des sich Ausdriickens, der im
Medium Sprache erfolgt.!® Die Bezogenheit auf Sprache ist absolut
und nicht weiter hinterfragbar. Die zweite Lektion, die der Wider-

16 Eugen Fink beschreibt den Stellenwert der Sprache im Vorgang des Erkennens
folgendermaflen: »Sprache ist weder primdr ein Verstindigungsmittel, noch ein
Ausdrucksphinomen, sondern der wesentliche Grundcharakter der Sprache ist,
daf sie ein ontologischer Entwurf ist, ein Vorwegdenken von Gedanken, in denen
das Seiend-sein alles Seienden gedacht wird. Nur ein Lebewesen, das nur so
existieren kann, dafs es sich im Vorhinein ein Geriist von Begriffen vorgibt, gemdifs
denen es dann zu den Dingen sich verhdlt, nur ein solches von einem Seinsbegriff
gefiihrtes Lebewesen kann iiberhaupt eine Sprache haben. Die Moglichkeit der
Sprache griindet in der Natur des Menschen, Sein zu verstehen. Sprache aber
ist wesentlich ein ruhender, d.i. aus der urspriinglichen Bewegtheit des Denkens

28

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

stand lehrt, ist daher, dass der Widerstand, den Sprache wahrneh-
menden und denkenden Personen entgegenbringt, absolut ist. Abso-
lut in dem Sinn, dass wir durch das Wahrnehmen und Denken mit
Sprache so unmittelbar verflochten sind, dass aus dieser Nahe die
Unmoéglichkeit einer Distanz folgt. Diese greift tiber auf die Vorgan-
ge des Lebens. Ohne Sprache kénnen wir mit anderen Worten nicht
oder nur duflerst eingeschrinkt leben, sie ist untrennbar mit den
Vorgangen menschlicher Existenz verflochten.

Der Widerstand gegen die Sprache kann nur der Tod sein. Wider-
stand als ein Bestimmungsmerkmal menschlicher Existenz ist dage-
gen an die Lebendigkeit dieser Existenz gekniipft. Die Sprache ist
der unverzichtbare Ausgangspunkt, in dem ein leibliches und damit
lebendiges Verstindnis von Widerstand eingebettet ist. Vermittels
der Sprache werden wir im Leben und am Leben gehalten; sie ist
so etwas wie eine zweite Haut, die sich auf die erste, die biologische
Haut legt. Die unmittelbare Wirkung, die Sprache fiir das Verstdnd-
nis von Leben hat, macht es schwer, iiber Sprache nachzudenken.
»Gedanken iiber Sprache zu vermitteln ist ein Versuch, aus der Haut
des eigenen BewufStseins herauszutreten, jener Haut, die ein noch
engeres Futteral unserer Identitit ist als die Korperhaut«, schreibt
George Steiner. Auch Linguistik oder Sprachanalyse, Logik und
andere Sprachtheorien genieflen demnach keine »extraterritoriale
Immunitdt«. Auch sie bleiben Mitglieder im Verbund der Sprache,
die sie vorgeben zu analysieren. Steiner folgert daraus: »Der einzige
mittelbare, wirklich von auflen her auf sie gerichtete Blick, der sich
denken ldfst, setzt den totalen Ausbruch aus der Sprache voraus — der
nur der Tod sein kann.«!

zum Stillstand abgeglittener Entwurf. Das bedeutet hier kein Vorrechnen einer
Unzulinglichkeit, sondern eine wesentliche Unvermeidbarkeit. Sprechend siedelt
der Mensch sich an inmitten des Seienden, richtet sich ein im Ganzen der
Welt. Eine Sprache aber lebt. Das besagt, sie ist nicht starr und unbeweglich.
Sie verharrt nicht in einem materiellen Sinne, bleibt nicht stehen als ein starres
Geriist von syntaktischen Regeln, sondern ist in einem stindigen, langsamen
Umbildungsprozess begriffen. Einer Sprache wachsen nicht nur neue Worte zu,
wenn das menschliche Dasein in seinen Gegebenheiten sich dndert, wie z. B. in der
technischen Revolution der Neuzeit, sondern alle Grunderfahrungen, die es mit
dem Seienden macht, wirken zuriick in die Sprache bis in den Bau ihrer Syntax.«
(Fink, Philosophie des Geistes, 186-87).

17 Steiner, »Wort wider Gegenstand«, 130-31. Im widerstdndigen Verhaltnis zwi-
schen Sprache und Tod spielt auch der Vorgang des Denkens eine Rolle. So

29

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Entfaltung der Zugangsweise

Der Widerstand, den Sprache enthdlt, zeigt sich nicht nur in

einem von auflen auf sie gerichteten Blick, er zeigt sich auch in
einer Innenperspektive der Wahrnehmung. Diese Innenperspektive

ist

leiblich fundiert, die vom Widerstand gestaltet wird. Sprache,

die im Medium des Leibes zu sprechen beginnt, ist, um sprechen

zu

konnen, auf ein Ich-Bewusstsein angewiesen,’® und ebenso baut

Sprache auf leiblichen Prozessen auf,’® die sich auf ein Ich-Bewusst-
sein nicht reduzieren lassen.?’

18

19

20

30

kann auch das »Stattfinden der Sprache« dem Vorgang des Denkens Widerstand
leisten, besonders dann, wenn das Denken sich rationalen Eindeutigkeiten ver-
pflichtet weif3, die zwar in einer Binnenperspektive des Denkens nachvollzieh-
bar sind, aber diese letztlich doch einer Eindeutigkeit verpflichtet sind, die
dem Gedanken der sprachlich vermittelten Pluralitit Widerstand leistet. Steiner
schreibt dazu: »Je ungestiimer der Druck des Denkens, desto widerstrebender die
Sprache, in die es eingeschlossen ist. Die Sprache, so liefle sich sagen, steht dem
monochromen Ideal der Wahrheit feindselig gegeniiber. Sie ist mit Mehrdeutigkeit,
vielstimmiger Gleichzeitigkeit gesdttigt.« (Steiner, Warum Denken traurig macht,
47-8). Dass »sprachphilosophische Problemstellungen keineswegs der Ethik du-
Serlich sind, sondern die Ethik selbst die Frage aufwirft, ob und unter welchen
sprachlichen Bedingungen sich iiberhaupt iiber ethische Gegenstinde sprechen
ldsst, ob und wie diese in der Sprache angemessen ausgedriickt werden konnen,
hat den Anlass fiir einen Schwerpunkt zu Sprache und Ethik in der DZPhil 2010
gebildet: Esser, »Schwerpunkt: Sprache und Ethik«.

Jiirgen Trabant beschreibt den Zusammenhang zwischen Ich und Sprache als
einen der »Spaltung, eine ganz offensichtlich unaufhebbare Trennung, die einen
Besitz dieser Sprache unmdéglich macht« (Trabant, Was ist Sprache, 232).

Die korperliche Gebundenheit der Sprache ist eine Zuschreibung, die Gold-
schmidt in besonderer Weise fiir die deutsche Sprache gelten ldsst. So schreibt
er in der bemerkenswerten Studie Als Freud das Meer sah: »Beim Vergleich
des Deutschen mit dem Franzésischen wird deutlich, daf§ das Deutsche bis in
sein Innerstes an die Gebdrden und Begierden des Korpers gebunden ist. [...]
Das Deutsche ist auf der Stimme aufgebaut: Allem Sprechen liegt Muskelarbeit
zugrunde, durch welche jenes zutiefst im Korper verankert ist.« (Goldschmidt,
Als Freud das Meer sah, 21).

Das Selbstverstandnis der Psychoanalyse hat sich entlang dieses Dualismus
organisiert. Dabei ging es Freud nicht nur um den Widerstand gegen die psy-
choanalytische Befragung im psychoanalytischen Vollzug, es ging ihm auch
um den Widerstand gegen die psychoanalytische Befragung, die vom kulturell
und geografisch vermittelten Auflen an diese herangetragen wurde. Blumenberg
schreibt dazu: »Indem eine Theorie sich eine spezifische Paratheorie ihrer Wir-
kungsohnmacht zulegt, bestimmt sie zugleich, wo und wie die Entscheidung iiber
ihren Erfolg fallen mufS, ndamlich dort, wo der Widerstand am deutlichsten die
Merkmale der Prognose trigt, also die Uberwindung desselben den Bedingungen
der Theorie geniigt. So zeigt sich Freud iiber seinen Erfolg in Amerika wenig

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

Ein Denken, das auf Bedingungen aufbaut, in denen die Sinne
»ideal« sind, beeintrachtigt Wittgenstein zufolge das Denken, da
in diesem keine »Reibung« gegeben ist. Solchem Denken fehlt der
»rauhe Boden«. Das Motto des Denkens miisse demnach lauten:
»Zuriick auf den rauhen Boden!«?! Das Kornige des Gegenstandsbe-
reichs ist im Vorgang des Denkens in sich aufzunehmen. Es stellt
im Deutungskreis meiner Uberlegungen ein widerstindiges Element
dar, das im Vorgang des Denkens bereits enthalten ist. Es kann auch
im gedanklichen Prozess nicht {iberwunden und sprachlich auch
nicht entkriftet werden, sondern es ist substanziell mit dem Vorgang
des Denkens, Sprechens, Handelns, Urteilens verflochten.

Nicht nur das Denken, sondern bereits die Stimme, worauf Ro-
land Barthes hingewiesen hat, enthélt in sich eine Materialitét, eine
»Rauheit«, die seine kornige Widerstandigkeit horen ldsst.?? Eine
leibliche Widerstindigkeit, die den Vorgang des Sprechens durch-
zieht, ist Garant dafiir, dass es nicht gelingen kann, in die Sprach-
tiefe des Erkennens vorzustoflen. Die Leiblichkeit des Widerstands
unterstiitzt und gestaltet den sprachlichen Vollzug. Sprachlich und
leiblich wendet der Widerstand sich gegen ein ideales Denkszenario
und gegen die Annahme einer harmonischen Ubereinkunft von un-
terschiedlichen Kréften und Fahigkeiten. Widerstand ist also nicht
nur mit den Vorgidngen des Denkens und des Sprechens verwoben,
er hat auch eine Materialitit und eine Leiblichkeit und diese bildet
nicht nur die Voraussetzung fiir sprachliche Vorginge, sie gestaltet
diese auch mit.

Widerstand hat nicht nur eine leiblich-phdnomenologische, her-
meneutisch-kritische und eine sprachliche Bedeutung, er hat auch

begliickt. Er halt allein die Entscheidung in den Ldndern alter Kulturen fiir
ausschlaggebend: die Widerstinde gegen seine Theorie miifiten auf ihren Mutter-
boden iiberwunden werden. So konnte er 1925 in Die Widerstinde gegen die
Psychoanalyse den Widerstand samt seiner Therapie als die Evidenz der Theorie
bilanzieren.« (Blumenberg, Genesis der kopernikanischen Welt 3, 763).

21 Das Zitat stammt aus den Philosophischen Untersuchungen, in denen Wittgen-
stein schreibt: »Wir sind aufs Glatteis geraten, wo die Reibung fehlt, also die
Bedingungen in gewissen Sinn ideal sind, aber wir eben deshalb noch nicht
gehen kénnen. Wir wollen gehen; dann brauchen wir die Reibung. Zuriick auf
den rauhen Boden.« (Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, §107) Wei-
terfithrend: Alloa / Fischer, »Leib und Sprache, 7-14.

22 Vgl. Barthes, »Die Rauheit der Stimme«, 269-78; und Keintzel, »Spiiren, Horen
und Verstehen der Stimme«.

31

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Entfaltung der Zugangsweise

eine rdumliche und damit eine auf das Konkrete, auf das »Hier und
Jetzt« bezogene Bedeutung. Dies ist die dritte Lektion, die der Wi-
derstand lehrt. Verstirkt wird eine rdumlich-konkrete Betrachtung
auf den Widerstand durch den Verlust eines einheitlichen Weltbil-
des. In der Umbruchzeit der Moderne, wo die Bereiche Denken,
Erleben und Beurteilen auseinandergefallen sind, ist es genau dieser
Bruch, der die Weichen dafiir gestellt hat, die Bedeutungslosigkeit
des Menschen als singuldres Wesen in den Mittelpunkt der Betrach-
tung zu riicken. Durch den Untergang des geozentrischen Weltbildes
ist nicht nur der Mensch selbst bedeutungslos geworden, sondern
auch seine Stellung und sein Platz im Universum. Es sind vielleicht
diese leeren Rdume, die Pascals Schrecken hervorgerufen?* und
dann auch weiterfithrend den Anstof3 fiir Kants spitere édsthetische
Uberlegungen gebildet haben. In der Schrift »Allgemeine Naturge-
schichte und Theorie des Himmels« (1755) formuliert Kant diese
Uberlegungen an der Schnittstelle zwischen Philosophie und Physik
und demonstriert an dieser die Ohnmacht und die gleichzeitige
Widerstandskraft, die der Fahigkeit menschlicher Begriffe zu eigen
sei. Das vollstandige Zitat dazu lautet:

»Es ist hier kein Ende, sondern ein Abgrund einer wahren Unermef3-
lichkeit, worin alle Fahigkeit der menschlichen Begriffe sinkt, wenn
sie gleich durch die Hiilfe der Zahlwissenschaft erhoben wird. Die Weis-
heit, die Gute, die Macht, die sich offenbart hat, ist unendlich und in
eben der Mafle fruchtbar und geschiftig; der Plan ihrer Offenbarung
mufd daher eben wie sie unendlich und ohne Grenzen sein.«**

Die Wahrnehmung der raumgebundenen Natur und die Beobach-
tung ihrer Gesetzméfligkeiten verleihen dem erkennenden Subjekt

23 Manfred Geier beschreibt diesen Schrecken als einen solchen, der durch die
»kopernikanische Wende der Erkenntnistheorie« herbeigefiihrt wird: »Die ko-
pernikanische Revolution hatte zu einer Umstrukturierung des Weltgebiudes ge-
fiihrt, die mit einer bedngstigenden Selbstverkleinerung des Menschen verbunden
war. Durch die Niederlage des geozentrischen Weltbildes schien auch der Mensch
unbedeutend geworden zu sein. Er nahm nur noch einen winzigen, dezentrierten
Platz in einem unendlichen Universum ein. Der Mensch drohte in den >Abgrund
einer wahren UnermefSlichkeit« (I, 267) zu stiirzen.« (Geier, Kants Welt, 90).

24 Kant, Akademie-Ausgabe, Bd. 1, 256 (im Folgenden AA 1). Aufler bei der Kritik
der reinen Vernunft, die nach der Originalpaginierung der A- und B-Ausgabe
zitiert wird, werden Kants Werke hier und im Folgenden nach der Akademie-
Ausgabe zitiert.

32

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

nicht nur einen Einblick in seine Grenzen, sondern auch in seine
Erkenntnismoglichkeiten. An der Schnittstelle zwischen Philosophie
und Physik stellt sich fiir Kant hier die Frage, wie sich ein physika-
lischer Widerstand in ein philosophisches erkennendes Verstandnis
von Widerstand iibersetzen lasst. Er spricht damit einen zu seiner
Zeit bereits beliebten Topos wissenschaftlicher Debatten an. Entziin-
det hat er sich an der Frage nach der Umgebung des Widerstands
und damit der, ob es einen leeren oder einen bereits gestalteten
Raum gibt.?> Kants Stellungnahme dazu ist eindeutig: Im wider-
standsfreien Raum lasst sich weder erkennen noch handeln. Diese
Stellungnahme weist rein physikalische Debatten in jhre Grenzen.
Denn selbst wenn es gelinge, mit Hilfe des physikalischen Wider-
stands zu denken, hiefSe das nicht, den Widerstand zugleich in der
Weise zu instrumentalisieren, dass eine begriffliche Leere entstiinde,
die es erlauben wiirde, eine neue Bedeutung, die unabhingig von
bereits vorhandenen Sinnfragmenten zu betrachten wire, sozusagen
aus dem Nichts zu schaffen.

In der bereits erwdhnten Schrift »Allgemeine Naturgeschichte
und Theorie des Himmels« vertritt ebenso Kant die Auffassung,
dass es eine »Ausgangsverteilung in der Materie« gebe, die dyna-
misch und kosmisch geschichtlich zu betrachten sei. Die Annahme
von einem »leeren Raum« sei demzufolge zu relativieren, auch
wenn dieser nur indirekt widersprochen werden konne. Wogegen
er sich aber in seinen frithen Schriften wendet, ist, dass ein »leerer
Raum«2® mit einem widerstandsfreien Raum gleichzusetzen sei. Sin-
ne beschrianken und gestalten das Verstdndnis von Raum, sie liefern
einen notwendigen Hinweis, jedoch nicht einen Maf3stab. Durch die
Bezogenheit der Sinne auf den Raum im Vorgang der Wahrnehmung
sind Empfindungen durchdrungen von widerstindigen Konstellatio-
nen, die zwar keine Plausibilitit dafiir bieten, in welcher Weise,

25 Eine Debatte, die ich hier nicht einmal im Ansatz wiedergeben kann, greift
sie doch auf wissenschaftshistorische und philosophiehistorische Debatten tiber,
die den Rahmen der vorliegenden Untersuchung bei Weitem sprengt.

26 Zum Stellenwert des »leeren Raums« in Kants Schriften, vgl. u. a. Strobach, s. v.
»Raum, leerer«. Dass der »leere Raum« als Anschauungsschema bereits mit Ma-
terie gefiillt ist, verkniipft Waldenfels unter Bezugnahme auf Edmund Husserl
und Maurice Merleau-Ponty mit der Uberlegung, dass ein »Orientierungsraum«
von einem »homogenen Raume« zu unterscheiden ist. Weiterfithrend: Walden-
fels, Das leibliche Selbst, 116-17. Vgl. dazu auch unten, Anm. 28.

33

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Entfaltung der Zugangsweise

aber doch, dass mittels leiblicher Empfindung eine Orientierung im
Raum moglich ist.?

In Fortsetzung zur widerstandsbasierten Wahrnehmung ist auch
der Vorgang des begrifflichen Erkennens leib- und damit raumge-
bunden: Eine Gebundenheit, die auf einer Widerstandserfahrung
beruht. In der Kritik der reinen Vernunft wahlt Kant dafiir ein
Gleichnis, ndmlich das einer Taube, die sich in der falschen Annah-
me befindet, es ginge mit ihrem Flug leichter vonstatten, wenn sie
sich in einem luftleeren und damit rdumlich unbestimmten Raum
befinde. Die Schlussfolgerung, die Kant daraus zieht, ist klar: Er-
kennen ist raumgebunden und die Erfahrung des raumgebundenen
Widerstands eine notwendige Voraussetzung fiir den Vorgang des
Erkennens. Die Schlussfolgerung, die andererseits Hegel daraus
zieht, ist, dass Erkennen eine Verlaufsform aufweist, und wenn wir
den Widerstand verstehen wollen, ist es notwendig, diese Verlaufs-
form sowohl im Hinblick auf seine Entstehung als auch im Hin-
blick auf seine Resultate zu betrachten. Levinas wiederum folgert,
dass Widerstand sich in einer Differenz zwischen raumlicher Nahe
und Distanz entfaltet, die personenbezogene Deutungen erforderlich
macht. Auf diese Zusammenhénge wird in den jeweiligen Kapiteln
noch zuriickzukommen sein.

Die vierte Lektion, die der Widerstand lehrt, ist, dass Widerstand
als eine sprachlich-reflexive und raumgebundene leiblich-materiale
Grofle auf sprachlicher und korperlicher Ebene an der Herstellung
von Sinn beteiligt ist. Sprache bildet gesellschaftliche Verhiltnisse
ab und gestaltet sie gleichzeitig. Ein Widerstand dagegen wiirde
bedeuten, sich gegen sprachlich erzeugte Realititen zu wenden und
dadurch Sinnméglichkeiten bewusst auszuschlieflen. Auch ein Wi-
derstand gegen den Korper erweist sich als nicht sinnvoll, da dies
in letzter Konsequenz zum Tod eben dieses Korpers fithren wiirde.

27 So findet sich in der Schrift » Trdume eines Geistersehers« der Hinweis: »Wir
finden bei dem Gebrauch der dufSeren Sinne, dafS iiber die Klarheit, darin die
Gegenstinde vorgestellt werden, man in der Empfindung auch ihren Ort mit be-
greife, vielleicht nicht allemal mit gleicher Richtigkeit, dennoch als eine nothwen-
dige Bedingung der Empfindung, ohne welche es unmoglich wire, die Dinge als
aufSer uns vorzustellen. Hiebei wird es sehr wahrscheinlich, dafs unsere Seele das
empfundene Objekt dahin in ihrer Vorstellung versetze, wo die verschiedenen
Richtungslinien des Eindrucks, die dasselbe gemacht hat, wenn sie fortgezogen
werden, zusammenstofien.« (AA 2, 344).

34

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

In beiden Fillen ist der Widerstand notwendig, um Sinn herzustel-
len. Unter sprachlichen und korperlichen Gesichtspunkten ist der
Widerstand aber nicht nur eine Erméglichungsbedingung, er enthilt
auch Kriterien der Unterscheidungen. In der Trias Korper, Sprache
und Sinn hat der Widerstand sowohl einen bestimmenden als auch
einen bestimmten Stellenwert. Der Widerstand zeigt sich sowohl
durch die Art, wie Sprache und Leib miteinander verflochten sind,
als auch durch die Art, wie sprachliche Inhalte wahrgenommen und
in Beziehung zur Auflenwelt gesetzt werden. Diese Zusammenhénge
gilt es genauer zu erkunden. Zunéchst ist festzuhalten, dass das
Verhiltnis zwischen Leib und Sprache nicht hierarchisch verfasst ist.
Sprache ist nicht einfach ein Behelfsmittel, ein Werkzeug, dessen
man sich bedient, um Gedanken zu versprachlichen. Sprache selbst
baut nicht nur symbolisch, sie baut auch konkret auf leiblichen
Vorgingen auf. Durch den Korper gelingt es Subjekten, Sprache
und Denken aufeinander zu beziehen. Der Korper ist dabei keine
zugrunde liegende, ausgedehnte, passive oder beliebig formbare Ma-
terie.?8 Er ist vielmehr eine iiber Sinneskandle - Nervenbahnen
und Muskelstringe — verknotete Tragersubstanz, die dem Subjekt
eine Raumwahrnehmung ermaglicht, die grundlegend bzw. riickwir-
kend giiltig fiir den Vorgang des Denkens und Sprechens ist. Seine
Empfindungs- und Wahrnehmungsweisen geben eine Spur und eine
Richtung vor, in die sprachliche Elemente sich einschreiben und da-
durch Sinn herstellen. Kant beschreibt die Verschrankung zwischen
der leiblichen und der rdumlichen Orientierung in der Schrift »Was
heif3t: Sich im Denken orientieren« (1786).2° Er verweist darauf, dass
es leibliche Unterscheidungen gibt, und er bringt dazu die Unter-
scheidung zwischen dem linken und dem rechten Auge ins Spiel, die

28 Was das Verhiltnis zwischen Leib und Sprache anbelangt, weisen Alloa und
Fischer unter Bezug auf Nietzsche darauf hin, dass Kérperbewegungen als Ge-
danken »zuriick gelesen« werden: »Das bedeutet, dass Korperlichkeit nicht blofs
als ausgedehnte, daruntergelegte Sub-Stanz zu denken ist, sondern als operative
oder auch >fungierende« Korperlichkeit.« (Alloa / Fischer, »Leib und Sprachex,
9).

29 Vgl. AA 8,131-47.

35

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Entfaltung der Zugangsweise

fir das wahrnehmende Subjekt eine Voraussetzung fiir raumliche
Orientierung? bietet.’!

Dieses Beispiel macht plausibel, dass das Unterscheidungsvermo-

gen zwischen der linken und der rechten Korperhilfte eine Matrix
oder eine Voraussetzung dafiir schafft, dass der Korper vermittels
widerstandsbasierter Empfindung eine Differenz zu sich ausbildet,
die gleichzeitig eine Orientierung im Raum ermdglicht. Ein korper-
liches Schema kann noch weitergedacht werden. Namlich dahinge-

30

31

36

Waldenfels schreibt dazu: »Zur menschlichen Existenz und zur menschlichen
Leiblichkeit gehort der aufrechte Gang, so daf$ »oben< (dort wo der Kopf und
die Augen sind) keine blofSe relative Raumdifferenz angibt, sondern eine, die den
Raum mitbildet, die ihn iiberschaubar macht. Ahnliches gilt fiir Prdpositionen wie
>nebens, >in< oder »vor<«. Diese Differenzen setzen leibliche Differenzen voraus.«
Der Autor folgert daraus, dass von der leiblichen »Bewohnbarkeit des Raums«
die materielle und raumliche Ausstattung des Hauses eine besondere Bedeutung
erlangt. Detaillierter: Waldenfels, Das leibliche Selbst, 116-17; vgl. dazu auch
oben, Anm. 24.

Das vollstandige Zitat dazu lautet: »Sich orientiren heifst in der eigentlichen
Bedeutung des Worts: aus einer gegebenen Weltgegend (in deren vier wir den
Horizont einteilen) die tibrigen, namentlich den Aufgang zu finden. Sehe ich nun
die Sonne am Himmel und weifs, daf§ es nun die Mittagszeit ist, so weifS ich Siiden,
Westen, Norden und Osten zu finden. Zu diesem Behuf bedarf ich aber durchaus
das Gefiihl eines Unterschiedes an meinem eigenen Subject, ndmlich der rechten
und linken Hand. Ich nenne es ein Gefiihl: weil diese zwei Seiten dufSerlich in
der Anschauung keinen merklichen Unterschied zeigen. Ohne dieses Vermogen:
in der Beschreibung eines Cirkels, ohne an ihm irgendeine Verschiedenheit der Ge-
genstinde zu bediirfen, doch die Bewegung von der Linken zur Rechten von der
in entgegengesetzter Richtung zu unterscheiden und dadurch eine Verschiedenheit
in der Lage der Gegenstinde a priori zu bestimmen, wiirde ich nicht wissen, ob
ich Westen dem Siidpunkte des Horizonts zur Rechten oder zur Linken setzen
und so den Kreis durch Norden und Osten bis wieder zu Siiden vollenden sollte.
Also orientire ich mich geographisch bei allen objectiven Datis am Himmel doch
nur durch einen subjectiven Unterscheidungsgrund; und wenn in einem Tage
durch ein Wunder alle Sternbilder zwar iibrigens dieselbe Gestalt und ebendiesel-
be Stellung gegen einander behielten, nur daf§ die Richtung derselben, die sonst
dstlich war, jetzt westlich geworden wire, so wiirde in der ndchsten sternhellen
Nacht zwar kein menschliches Auge die geringste Verdnderung bemerken, und
selbst der Astronom, wenn er blofS auf das, was er sieht und nicht zugleich, was
er fiihlt, Acht gibe, wiirde sich unvermeidlich desorientiren. So aber kémmt ihm
ganz natiirlich das zwar durch die Natur angelegte, aber durch dftere Ausiibung
gewohnte Unterscheidungsvermaigen durchs Gefiihl der rechten und linken Hand
zu Hiilfe; und er wird, wenn er nur den Polarstern ins Auge nimmt, nicht allein
die vorgegangene Verdnderung bemerken, sondern sich auch ungeachtet derselben
orientiren konnen.« (AA 8, 134-35).

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

hend, dass eine Erweiterung auf das Verstdndnis von Leib notwendig
ist. Der Korper ist nicht einfach ein Instrument des Denkens, er
ist bereits mit einem Ausdruckvermdgen? ausgestattet, vermittels
dessen es dem Korper méglich ist, in Differenz zu seiner Korperlich-
keit zu treten. Eine Differenzerfahrung, die im phanomenologischen
Sprachgebrauch als Leib bezeichnet ist. Dass mit dem Begrift Leib
eine Vielzahl sprachlicher Konnotationen einhergehen, die nicht zu-
letzt auf die Physik, Biologie oder Anthropologie bezogen sind, son-
dern ebenso in die gesellschaftlichen Dimensionen hineinreichen,
ist letztlich als Indiz dafiir zu werten, dass der Leib eine umfas-
sendere Bedeutung hat, die weit iiber ein naturhaftes Verstindnis
vom Korper hinausreicht.?* Dieser Bedeutungsiiberschuss, den Leib
hat, ist aber auch als Indiz dafiir zu werten, dass es zwischen Leib
und Sprache Beriithrungspunkte gibt, die es erlauben, leiblich-bewe-
gungsbasiertes und gedanklich-zeichenbasiertes Sprechen in einen
Zusammenhang zu bringen. Wie stellt sich dieser Zusammenhang
dar?

Ein sprachliches Ereignis kommt zustande durch eine Transfor-
mationserfahrung, genauer gesagt durch eine Beriihrung. Diese Be-
rithrung ist auf leiblichen Empfindungen aufgebaut, aber gleichzeitig
mit einem Mitteilungscharakter ausgestattet. Gedanken in Sprache
auszudriicken heifit nicht, einen Gedanken an eine sprachliche
Form anzupassen, sondern den Gedanken in Sprache zu verwan-
deln, also ein Bewusstsein von etwas in Leib zu verwandeln, sodass

32 Anne Reichold hilt hier zu Recht fest, dass es »zwischen Korper und Moral
auch genuin moralische Normativitdt gibt, die ihre Quelle im Kérper hat«. Diese
These untermauert die Autorin mit Blick auf den Kérper anderer. Weiterfiih-
rend: Reichold, »Die Korper anderer als Quelle moralischer Normativitat«.
Ein kérperliches Ausdrucksvermdégen beschreiben Alloa und Fischer als einen
»Vektor von Sinn« und halten auf die Differenz zwischen dem Korper und
dem Leib fest: »Wihrend kérperliche Dinge prinzipiell erschliefbar sind (etwa,
wenn man um sie herumgeht), bleibt der Leib grundsdtzlich unerschopflich, nicht
allerdings, weil in seinem Inneren etwas Verborgenes lige, sondern weil er weniger
Gegenstand als Vektor von Sinn ist.« (Alloa / Fischer, »Leib und Sprache«, 9-10).

33 Dazu detaillierter Waldenfels, Das leibliche Selbst, 14-22. Mit Nietzsche fiihrt
der Autor aus, dass Vernunft am Leitfaden des Leibes gedacht zu einer Revisi-
on der Unterscheidung zwischen »Ordnung des Lebens« und »Ordnung der
Vernunft« fithrt. Diese Revision verweist auf die enge Verflochtenheit zwischen
Leben und Vernunft, und damit auch zwischen Sprache.

37

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Entfaltung der Zugangsweise

dieses von anderen mit Augen gesehen und mit Ohren gehort wer-
den kann.

Wilhelm von Humboldt, der auf den Gedanken bestanden hat,
Sprache weise eine individuelle Kennzeichnung auf, formuliert be-
ziiglich des Gedankens eines leiblich basierten Verstandnisses von
Sprache Folgendes:

»Der Mensch lebt mit den Gegenstinden hauptséichlich, ja, da Empfin-
den und Handeln in jhm von seinen Vorstellungen abhidngen, sogar
ausschliefilich so, wie die Sprache sie ihm zufiihrt. Durch denselben
Act, vermoge dessen er die Sprache aus sich herausspinnt, spinnt er
sich in dieselbe ein, und jede zieht um das Volk, welchem sie angehort,
einen Kreis, aus dem es nur insofern hinauszugehen mdoglich ist, als
man zugleich in den Kreis einer andren hiniibertritt.«3*

Dass »jeder Mensch seine eigene Sprache besitzt«, darf also nicht
in der Weise missverstanden werden, diese Vielfalt von Sprachen
leite sich von einem leiblichen (z. B. einem ontisch-geschlechtlichen)
Ursprung ab. Es ist vielmehr die Nichturspriinglichkeit des Leibes,?
die vorgibt, wie sich der Leib in Sprache iibersetzt. Es gibt auch
keinen leiblich oder naturhaft begriindeten verborgenen Plan, der
das Verstindnis von Sprache anleiten konnte. Ebenso wenig gilt,
dass Sprache bestehende gesellschaftliche Verhéltnisse abbildet oder
im Sprechen zum Ausdruck bringt. In der Art und Weise, wie wir
Sprache benutzen, beginnt Gesellschaft zu sprechen. So wie gilt,
dass wir mit Gesellschaft verwoben sind, und sie nicht einfach im
Vorgang des Sprechens (Denkens und Handelns) erzeugen konnen,
gilt, dass Sprache nicht einfach ein Werkzeug des Denkens ist. Bis
zu einem gewissen Grad widerfiahrt’® uns Sprache. Wir benutzen
nicht nur Sprache, wir werden auch von ihr benutzt und berihrt.

34 Zit. n. Wohlfart, Denken der Sprache, 198-99.

35 In einem Artikel habe ich 2017 in kritischer Replik auf Platons Geschlechtermo-
dell und unter Bezugnahme auf Levinas darauf hingewiesen, dass Geschlechter
nicht als eine Dualitdt zu begreifen sind, die sich als Dualitdt komplementar
erganzen, sondern dass durch eine Nichturspriinglichkeit des Leibes auch die
Geschlechter sich in einem leiblich randunscharfen Verhiltnis zueinander befin-
den. Vgl. Keintzel, »Like a Virgin«.

36 »Widerfahrnis« und Widerstand beruhen meiner Auffassung zufolge auf einem
gemeinsamen Zusammenhang. Zum Widerfahrnisbegriff in der Phanomenolo-
gie hat Jens Bonnemann 2016 eine Studie verfasst. Widerfahrnis begreift der
Autor als einen »pathischen Begriff«, »der die Einwirkungen bezeichnet, die ich
selbst erleiden muss«. Widerfahrnis unterscheidet er von dem Widerstand, den

38

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

Beriithrung setzt eine leibliche Erfahrung voraus, vermittels derer
eine Spracherfahrung gebildet wird. Leibliche Vergewisserung setzt
mit anderen Worten ein Verstdndnis von Sprache voraus, die sich
standig neu herstellt. Dieser Vorgang verlduft nicht koérperlos, er
baut auf korperliche Vorginge auf und spricht vermittels dieser.
Und doch unterscheidet sich der Widerstand des Leibes von einem
Widerstand, der mittels Sprache vollzogen wird. Wie gelingt es uns,
zwischen diesen unterschiedlichen Formen des Widerstands zu un-
terscheiden? Zunichst einmal in der Weise, dass man die Form,
die Leib und Sprache miteinander verbindet, ndher betrachtet. Ein
Ausbruch aus dem Verweisungszirkel zwischen Leib und Sprache ist
nur dann mdéglich, wenn ihre Ungleichwertigkeit durch eine formale
Betrachtung auf den Widerstand anerkannt wird. Diese Ungleich-
wertigkeit, die zwischen Leib und Sprache vorherrscht, ist die Vor-
aussetzung fiir die Entstehung von Sinn. Diese Ungleichwertigkeit
gilt es genauer zu betrachten.

Die fiinfte Lektion, die der Widerstand lehrt, ist, dass Widerstand
auf zweifache Weise zu sprechen beginnt, durch das Primat der
Form und durch das Primat der Materie. Innerhalb dieser Positio-
nierung gibt es mehrere Gelenkstellen. So ist die Zuschreibung des
Widerstands gegenstindlich und sprachlich verfasst. Die Konjunk-
tion und meint hier, dass der Widerstand sich weder auf seine
materiale-leibliche Gegensténdlichkeit noch ausschlieflich auf die
Sprache reduzieren lédsst. Ebenso gilt, dass der leiblich sprechende
Widerstand sich genauso in einen reflexiv-sprechenden Widerstand
tibersetzt wie umgekehrt der reflexiv-sprechende in einen leiblich
sprechenden. Eine andere Gelenkstelle zeigt sich darin, dass die

er ausschliefllich als einen Handlungsbegriff begreift. Vgl. Bonnemann, Das
leibliche Widerfahrnis, 175. Das komplexe Verhiltnis zwischen Widerfahrnis
und Widerstand hat Burkhard Liebsch unter Bezugnahme auf Paul Ricceur
und Maine de Biran herausgearbeitet. Der Kerngedanke besteht darin, wie
der Autor festhalt, »dass das rezeptiv Vorgegebene im Lichte einer Theorie des
»fihigen Subjekts< vor allem als Quelle des Widerstands gegen dessen Projekte
in Betracht kommt« (Liebsch, Verletztes Leben, 38). In meiner Lesart wird es
darum gehen, Widerstand sowohl transitiv als auch intransitiv zu begreifen. Er
erschliefit sich in der Perspektive des wahrnehmenden Subjekts, ebenso in einer
Auflenperspektive der Betrachtung, und ist an der Schnittstelle zwischen dem
»Innen« und dem »Auflen« angesiedelt: Widerstand wird sowohl vollzogen als
auch erfahren. Seine Reichweite kann weder auf den Vorgang einer Empfindung
reduziert noch mit einer bloflen Handlungsweise gleichgesetzt werden.

39

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Entfaltung der Zugangsweise

gegenstandliche Erscheinungsweise des Widerstands in eine formge-
bende Sprachstruktur eingebettet ist. Sie ist mit der Sterblichkeit der
Existenz verkniipft. Sie ist nicht zeitlos, die Form lebt mit dieser
Existenz und durch diese. Der formgebenden Struktur der Sprache
Widerstand zu leisten, wiirde, wie bereits festgehalten, langfristig
nicht nur den Tod bedeuten, es wiirde kurz- und mittelfristig auch
bedeuten, die Kohdrenz des Denkens und Wahrnehmens zu ver-
lieren. Des Weiteren erfolgt die Betrachtung dieser formgebenden
Struktur in Abhéngigkeit von einem Denken, das unterschiedliche
Kennzeichnungen aufweist. Welcher Art diese Kennzeichnungen
sind, darauf wird noch zuriickzukommen sein.

Die sechste Lektion, die der Widerstand lehrt, folgt aus den vori-
gen Lektionen. Es gibt namlich kein Metanarrativ, von dem aus Er-
scheinungsformen des Widerstands vollumfanglich erschlossen wer-
den kénnten. Er ldsst sich weder iiber physikalische noch iiber onto-
theologische Zusammenhénge metanarrativ beschreiben. Auch eine
leibliche Erfahrung erfolgt nicht iiber eine Metaperspektive. Mein
Leib ist nicht einer, der sich in einen iibergeordneten Leib integrie-
ren liefle; dazu wiéren Zusatzannahmen erforderlich, die allerdings
nicht zwingend aus leiblichen Vorgéngen abgeleitet werden kénnen.
Auch sprachlich-reflexive Erfahrungen deuten auf keine Metaper-
spektive, von der aus sie beobachtet oder gar systematisiert werden
kénnten. Sie weisen eine Eigenstindigkeit und eine Unabhéngigkeit
auf, die ihre widerstindige Kennzeichnung plausibel machen. Dass
wir tiber kein Metanarrativ eines umfassenden Widerstands- und
Wissensdispositivs verfiigen, das alle Bereiche der Erscheinungswelt
durchdringt, hat damit zu tun, dass Widerstand in einer Vielfalt von
Perspektiven in Erscheinung tritt, die kontext- und konstellationsab-
héngig sind.

Die Vielfalt der Artikulationsformen ist die siebte Lektion, die der
Widerstand lehrt. Er zeigt seine Erscheinung in unterschiedlichen
Gegenstandsbereichen: in der Natur, in Einstellungen, Haltungen
sowie in unterschiedlichen Verhiltnissen und realgeschichtlichen
Konstellationen. Diese Vielfalt, die Widerstand aufweist, ist aber
nicht nur im Lichte eines philosophischen Erkenntnisinteresses ver-
wirrend. Auch im alltiglichen Sprachgebrauch ist es nicht immer
einfach, von »dem« Widerstand zu sprechen. Widerstand ist ein Ge-

40

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

schehen, das allgegenwirtig, »immer und iiberall«¥ ist. Seine Vielfalt
bezieht sich sowohl auf disziplinspezifische (naturwissenschaftliche,
medizinische, soziologische, historische, psychologische, anthropo-
logische, rechtliche etc.) Deutungsstrange als auch auf alltigliche
Erfahrungsweisen. Auch im politischen, kiinstlerischen und im 4s-
thetischen Bereich weist Widerstand eine lebhafte und durchwegs
unterschiedliche Verwendungsvielfalt auf.

Widerstand zeigt sich nicht nur in vielféltigen Artikulations- und
Darstellungsformen, in denen er beobachtet, imaginiert, herbeige-
sehnt und gedacht wird. Widerstand méchte auch erlebt, gehandelt
und vollzogen werden. Dies impliziert ein existenzielles Bedeutungs-
moment, das auf die Bestimmung bzw. das Selbstverstindnis der
Person ibergreift. Das ist die achte Lektion, die der Widerstand
lehrt. Widerstand zeigt sich nicht nur als etwas und durch etwas,
er bewirkt auch etwas und ist daher mit einem als hochst indivi-
duell wahrgenommenen Verstindnis vom Selbst verkniipft. Er ist
nicht nur ein Element oder ein Mittel, dessen sich der Mensch
bedient, um sich in der Welt zu orientieren und seinen Zielen
und Wiinschen Ausdruck zu verschaffen, sondern Widerstand selbst
ist ein Bestimmungsmerkmal menschlicher Existenz. Widerstand,
der nicht nur etwas erreichen, sondern auch als etwas gelten will,
beansprucht ein Sinngeschehen, das intersubjektiv mit anderen ge-
teilt werden mdchte. Dieses Sinngeschehen erschlief3t sich nicht in
einer iibergeordneten Perspektive, es erschliefft sich mitten unter
den Existenzen. In diesem Deutungsrahmen konnte Alain Badiou
festhalten, dass der Mensch von allen das »widerstindischste und
paradoxeste aller Tiere«® sei. Der lebensweltliche Anspruch, den
Widerstand hat, verweist ebenso auf die imaginative Ebene. Das
imaginative Potenzial, das der Widerstand aufweist, hilft Personen
nicht nur die Sprache zu sprechen, es hilft ihnen auch Gesellschaft
zu bilden. Ein Gedanke, auf den Toni Morrison hingewiesen hat.*
Mit angesprochen ist in diesen Uberlegungen ein Sinnpotenzial,

37 Zur politischen und interdisziplindr vielschichtigen Brisanz des Widerstands,
vgl. u. a. die Anthologie von Bargetz et al., Kritik und Widerstand.

38 Vgl. Badiou, Ethik, 28.

39 Toni Morrison talks to Peter Florence, 2022, https://www.youtube.com/watch?
v=vtJFK_HtlQk (16:50-17:26) (30.1.2023). Morrison spricht in diesem Interview
von einem »imaginativen Widerstand«, den sie von einem »vollzogenen Wider-
stand« unterscheidet.

41

026, 01:58:45.



https://www.youtube.com/watch?v=vtJFK_HtlQk
https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=vtJFK_HtlQk

1Entfaltung der Zugangsweise

das mit einem Verstindnis von menschlicher Freiheit einhergeht.
Schematisch ausgedriickt: Das Selbst ist nicht nur aufgrund seiner
anthropologisch-sprachlich-reflexiven Verfasstheit gewohnt, Wider-
stand auszuiiben bzw. sich mit diesem zu arrangieren, es mochte
auch Widerstand vorstellen, erleben und erfahren, weil sich damit
ein Sinn- und Anerkennungsanspruch verbindet, der unverzichtbar
ist fiir ein gelingendes Verstdndnis eines sozialen Miteinander.

In der sinnorientierten Frage nach dem Widerstand treten Recht
und Existenz in ein Naheverhiltnis, das auf den Themenkomplex
der Menschenrechte iibergreift. Menschenrechte sind nicht nur et-
was, was formal festgelegt wird, Menschenrechte mdchten auch ge-
lebt und in konkreten Konstellationen des Sprechens und Handelns
wiederentdeckt werden. Bei diesem Anspruch handelt es sich um
existenzielle und rechtliche Freilegungen. Personen als Trégerinnen
von Menschenrechten mochten Widerstand nicht nur leben und
erleben, sie mochten auch, dass er wahrgenommen und damit er-
kannt und beurteilt wird. Der Mafistab fiir die Gestaltung dieser
existenziellen und rechtlichen Fragen ist im Deutungsrahmen der
Menschenrechte angesiedelt. In Abhédngigkeit davon bemisst sich die
Interpretation des Gestaltungspotenzials von Widerstand.

Widerstand weist aber nicht nur einen Inhalt auf, der im Deu-
tungsrahmen der Menschenrechte gelesen und verstanden werden
mochte, er ist ebenso ein Gestaltungsfaktor mit dem Anspruch, die
Anliegen der Menschenrechte zum FEinsatz zu bringen und zu vertei-
digen. Spitestens hier stellt sich die Frage nach den Kriterien der Be-
urteilung: Wodurch unterscheidet sich gerechtfertigter Widerstand
von ungerechtfertigtem?

Die neunte Lektion, die der Widerstand hier lehrt, ist dann nicht
nur, dass Widerstand ein Bestimmungsmerkmal menschlicher Exis-
tenz in der Besonderheit seines Vollzugs ist. Er lehrt auch, dass
Widerstand verstanden, anerkannt und damit auch kommuniziert
werden mdchte. Die Besonderheit des Vollzugs kniipft sich nicht nur
an die Besonderheit der Situation, sie ist auch bezogen auf einen
Maf3stab, der den Anspruch von Dauerhaftigkeit aufweist. Dieser
Maf3stab ist das sprachlich vermittelte Verstindnis von Gerechtig-
keit. Das Thema der Gerechtigkeit ist das letzte Glied einer Be-
griindungskette, auf das die explorative Erfassung des Widerstands
hinauslduft. Warum das so ist, mochte ich unter Beriicksichtigung
der vorgeschlagenen Philosophen zeigen. Festgehalten werden kann,

42

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Voraussetzungen

dass mit den Lektionen, die der Widerstand dem philosophischen
Denken erteilt, eine Dramaturgie erdffnet wird, welche die europai-
sche Philosophie spétestens seit den revolutiondren Ereignissen der
franzésischen Aufklarung in Atem gehalten hat.

Dass dieser lange Atem der Franzdsischen Revolution méglicher-
weise auch dazu gefithrt hat, dass auflereuropéische Errungenschaf-
ten und Begebenheiten zu Unrecht ins Abseits des europiischen
Denkens geraten sind, darf meines Erachtens nicht als blofles
Versaumnis betrachtet werden. Die Bruchlinien des Denkens, die
der Widerstand offenbart, enthiillen gleichzeitig eine sozialphiloso-
phische Problemlage, die von Hobbes im Leviathan unter metho-
dischen Gesichtspunkten beschrieben wurde. Diese Schrift bietet
einen Einstieg in eine Debatte, was unter einer normativ-prakti-
schen und einer politisch-anthropologischen Kennzeichnung des
Widerstands in der Umbruchsituation einer beginnenden Moderne
zu verstehen ist. Jedoch wire es verfehlt, Hobbes als Ikone (oder
Griindergestalt) der modernen politischen Philosophie zu begreifen.
Denn es gibt divergierende Sichtweisen, auch zum Widerstand in
der Interpretation von Hobbes. In meiner Lesart bietet Levinas’ Ver-
standnis vom Widerstand eine methodische Brille, mit der das kri-
tisch-emanzipatorische Potenzial des Widerstands entfaltet werden
kann, und die auch Hobbes  Verstandnis des Widerstands auf eine
neue Ebene der Betrachtung bringt. Es beruht auf Voraussetzungen,
die den Gegenstand des nichsten Kapitels bilden.

1.2 Voraussetzungen

Emmanuel Levinas hat den philosophischen Gedanken des Wider-
stands radikalisiert und phdnomenologisch vertieft. Widerstand be-
ruht auf einer Abstoflungsbewegung, die er unter Berufung auf
Franz Rosenzweig als einen »Widerstand gegen die Idee der Totali-
tdt« bezeichnet hat.s*® Dieses Kapitel ist ein Versuch, diese Formu-

40 Es handelt sich bei dieser Formulierung um Levinas’ Interpretation der Philo-
sophie von Rosenzweig. Das vollstindige Zitat lautet: »Der Widerstand gegen
die Idee der Totalitdt hat uns im Stern der Erlésung von Franz Rosenzweig
frappiert; diese Schrift ist zu haufig in diesem Buch gegenwirtig, um zitiert
zu werden. Die Darstellung und Entwicklung der verwendeten Begriffe aber

43

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Entfaltung der Zugangsweise

lierung vom Widerstand gegen eine Idee der Totalitdt zu verstehen,
und damit die Voraussetzungen zu beschreiben, mithilfe derer der
weitere Gang der Untersuchung und die damit verkniipften Dialoge
bewerkstelligt werden. Fiir ein erstes Verstindnis eines Widerstands
gegen die Idee der Totalitit fasse ich Levinas’ Interpretation der Phi-
losophie von Rosenzweig zusammen.* In dieser geht es um philo-
sophiegeschichtliche Vorbehalte gegen eine Philosophie des Geistes
und um das Verstandnis von Rationalitdt, welches damit verkniipft
ist. Daran anschliefSend frage ich, wie Levinas diese Vorbehalte mit
einem ethischen Widerstand verkniipft hat.*?

Was philosophiegeschichtliche Vorbehalte anbelangt, sprechen
sich beide dagegen aus, von einem iibergeordneten Standpunkt aus
zu denken. Mit einem Generalverdacht ausgestattet ist eine Reihe
von philosophischen Zusammenhéngen, die nach Rosenzweig und
Levinas die abendldndische Tradition dominiert haben. Als beson-
ders fragwiirdig galt beiden der Zusammenhang zwischen Sein und
Denken: Weder kann das Denken im Sein Fuf$ fassen noch kann
die Kluft zwischen Sein und Denken durch eine wie auch immer ge-
artete gedankliche Operation geschlossen werden. Im Gegenteil, das
Verstindnis vom Denken darf durch keine impliziten Vorannahmen
beeinflusst werden. Im Besonderen diirfen implizite Vorannahmen
nicht dazu verwendet werden, um eine bestehende Differenz zwi-
schen dem Sein und dem Denken zu verfalschen: Das Denken darf
weder als eine semantische Verlingerung von Sein noch das Sein als
eine semantische Erweiterung von Denken begriffen werden.

Nach Levinas handelt es sich bei einer impliziten Vermischung
zwischen dem Sein und dem Denken um eine »bestimmte Form
von Rationalitit«, die beansprucht »die Totalitit der Natur- und
Gesellschaftserfahrung zu durchmessen, daraus die Kategorien abzu-

verdankt alles der phdnomenologischen Methode.« (Lévinas, Totalitat und Un-
endlichkeit, 31) Vgl. auch Einfithrung.

41 Die folgenden drei Seiten enthalten leicht veranderte Ausziige aus einem bereits
von mir publizierten Artikel, vgl. Keintzel, »Dauer und Augenblick«, 243-56.

42 Die beiden Verkniipfungen von unterschiedlichen Konstellationen des Wider-
stands erachte ich als grundlegend, um weiterfithrend die Verkniipfung zwi-
schen Widerstand und phidnomenologischen Konzeptionen der Verletzbarkeit
zu erkunden. Einen Einblick dazu gibt der Sammelband Butler et al., Vulnerabi-
lity in Resistance, insbesondere Butler, »Rethinking Vulnerability and Resistan-
ce«.

44

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Voraussetzungen

leiten und miteinander zu verbinden und schliefSlich ein System auf-
zubauen, das sogar das Religiose einschliefit«.*> Problematisch ist
diese Vorgangsweise deswegen, weil damit ein Herrschaftsanspruch
verkniipft ist, der die Mannigfaltigkeit von Erfahrungen rational
einengt, indem eine bestimmte Form von Rationalitdt verfochten
wird, die nicht nur sinnliche Anspriiche, sondern auch bestimmte
Formen von Geschlecht, Ethnie, Kultur und Religion ein- und ande-
re ausschlief3t. Dieser Form von Rationalitit haben Rosenzweig und
Levinas widersprochen.

Thre Vorbehalte gegeniiber dieser Form der Rationalitdt haben
sich an dem Umstand entfacht, dass sich daraus ein systematisches
Verstindnis von Philosophie und Wissenschaft etabliert hat, das
mit grundlegenden Begriffen operiert, ohne sie auf ihre erfahrungs-
orientierte Kompatibilitit zu tiberpriifen.** Der Verstand oder die
Vernunft soll nicht »etwas« (Natur, Materie, Realitat, Geist, Idee)
hinter dem Wirklichen suchen, vielmehr ist »Erkennen« »in jedem
Augenblick gebunden«.* Das denkende Ich besitzt keine tiber den
Augenblick hinausweisende Referenz. Denken erfolgt in der Zeit
und nicht durch Zeit:

»der Zusammenhang zwischen dem, was ich gestern war, mit dem, was
ich heute bin, oder vielmehr mit irgend einem Erlebnis, das ich grade
erlebe, wird ebenso unfafibar wie der Zusammenhang mit dem, was ich
morgen sein oder auch nur erleben werde.«*

Der Mensch, so Rosenzweig, ist »Trédger all dieser wechselnden Ge-
sichte«, die »von Augenblick zu Augenblick« wechseln.?

In Abgrenzung zur transzendentalen Perspektive*® betont Levinas,
dass das Ich nicht nur durch eine begriffliche Begrenzung bestimmt
ist, sondern durch die Zeitlichkeit seiner Existenz. Gerade durch

43 Lévinas, »Vorwort« [zu: Moses, System und Offenbarung], 10.

44 Vgl. und weiterfithrend, Rosenzweig, Biichlein vom gesunden und kranken Men-
schenverstand, 54.

45 Rosenzweig, »Das neue Denkenc, 107.

46 Rosenzweig, Biichlein vom gesunden und kranken Menschenverstand, 80.

47 Rosenzweig, Biichlein vom gesunden und kranken Menschenverstand, 85.

48 Rosenzweigs Verhaltnis zu Kant ist Gegenstand komplexer Untersuchungen, die
weit {iber das Thema des Widerstands hinausreichen. Sie sind nicht Gegenstand
dieser Untersuchung. Exemplarisch verweise ich auf Disse, »Die Philosophie
Immanuel Kants im >Stern der Erlosung<«; Cohen, »Franz Rosenzweig’s Star of
Redemption and Kant«.

45

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Entfaltung der Zugangsweise

diese zeitlichen Begrenzungen, die menschliches Denken auszeich-
nen, formiert sich fiir Rosenzweig eine Erkenntnis, die als existen-
zielle Keimzelle seines Hauptwerks Stern der Erlosung gedeutet wer-
den kann: »Das Selbst ist der einsamste Mensch im hdrtesten Sinn des
Worts. Das s>politische Tier< ist die Persénlichkeit.«*® Die Trostungen,
die das philosophische Unternehmen zu diesen epistemischen und
existenziellen Krankungen, die Mensch-Sein auszeichnen und kenn-
zeichnen, bereithalt, sind rar, aber dennoch vorhanden. Die erste
Lektion besteht nach Rosenzweig darin, zu akzeptieren, dass zeitlose
Erkenntnistheorien in zeitgebundenes Erkennen - das Rosenzweig
»Verstehen zur rechten Zeit«’® nennt - zu iiberfithren ist. Nicht
der panoptische Blick auf das Ganze ist erkenntnisleitend, sondern
der zeitgebundene. Dieser Standpunkt verlangt zugleich danach, die
zeitliche Verfasstheit des Denkens wiederzuentdecken.

Levinas bezeichnet diesen Vorgang als eine »Entformalisierung
der Zeit«, der Riickwirkungen auf das Verstindnis von Sprache,
Ethik und Subjektivitit besitze. »Entformalisierung der Zeit« be-
schreibt Levinas als einen produktiv-schopferischen Vorgang der
Trennung und Entwerfung: » Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft
lassen sich von den Ereignissen, die sie entwerfen, nicht trennen.«’!
Entformalisierung bedeutet, dass es keinen zeitlich neutralen Ort
gibt, von dem aus ein Denk-Akt vollzogen werden kann.

In diesem Deutungsrahmen vollzieht sich das Verstandnis des Wi-
derstands gegen die Idee der Totalitét. Er ist durch eine Absetzung
gestaltgebend, mit dem Anspruch, Vergangenheit und Gegenwart in
ein lebendiges Verhaltnis zueinander zu bringen, das Zukunftsoffen-
heit nicht ausschlieft, sondern tiberhaupt erst ermdglicht. Dieses
Zusammenwirken von unterschiedlichen zeitlichen Dimensionen
wird nicht in der Perspektive eines unbeteiligten Dritten sprachlich
erschlossen, sondern durch subjektive Beteiligung und Partizipation.
Die zeitlich-sprachliche Verfasstheit betriftt nicht nur das Verstdnd-
nis vom Denken und vom Widerstand, sie betriftt auch das Ver-
stindnis von der Person. Als sprachlich verfasste Entitét ist die Per-
son »Girstoff«>? bzw. »Ferment«, »das die philosophische Einheit des

49 Rosenzweig, Stern der Erlosung, 77.

50 Rosenzweig, »Das neue Denken, 107.

51 Lévinas, »Franz Rosenzweig. Ein modernes jiidisches Denken, 111.
52 Rosenzweig, Stern der Erlosung, 17.

46

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Voraussetzungen

Seins aufbricht«,> indem es Widerstand gegen die Idee der Totalitat
leistet. Die Metaphern vom »Garstoff« oder vom »Ferment« machen
deutlich, dass das Subjekt bzw. die Person nicht als Zustand, Einheit
oder Prinzip zu begreifen ist, sondern als Widerstand, der sprachli-
che Unterstiitzung durch Verkniipfungen mit den unterschiedlichen
Dimensionen der Zeit erhilt.

Die von Rosenzweig angelegten Einsichten hat Levinas fortge-
setzt, vertieft und durch ein Verstandnis vom ethischen Widerstand
weiterentwickelt.>* 1906 im litauischen Kaunas geboren, hat Levinas
als Zeitzeuge der totalitiren Bewegungen des 20. Jahrhunderts und
als Betroffener und Uberlebender der nationalsozialistischen Ge-
waltverbrechen seine personlichen Erfahrungen mit einem philoso-
phischen Denken verwoben, das meines Erachtens tiber Rosenzweig
hinausfithrend nicht nur eine Antwort auf die Begebenheiten des
20. Jahrhunderts gibt, sondern auch richtungsweisend fiir Fragen
und Herausforderungen des 21. Jahrhunderts ist. Seine gedankliche
Errungenschaft besteht in der Einsicht, dass der individuelle Wille
nicht mit einem programmatischen Verstandnis von Vernunft, Fort-
schritt und/oder einer Idee des Guten gleichgeschaltet werden kann.
Widerstand ist fiir Levinas weder ein Schrittmacher fiir Geschichte
noch ein Schrittmacher fiir individuelle Handlungen, die tiber eine
Idee des Fortschritts gedeutet werden konnen. Vielmehr hat ein
Widerstand gegen eine Idee der Totalitdt eine mehrfache Herkunft,
er wendet sich nicht nur gegen ein teleologisches Verstindnis von
Geschichte, sondern ebenso gegen naturrechtliche Begriindungen.
Hobbes” Leviathan ist in meiner Lesart hier ein wichtiges Stichwort.
Nicht in der Perspektive eines allmachtigen Widerstands erlangt die
Person ihr soziales Sein, wie von Hobbes vertreten. Die Person selbst
ist durch ihr Antlitz widerstdndig verfasst. Denken begriindet sich
nicht iiber Sein bzw. Natur, sondern in Absetzung davon.

Denken ist primir kein Vorgang, der sich in Bezogenheit auf
etwas, sondern in Abgrenzung zu etwas entfaltet. Davon abgeleitet
definiert sich das personale Selbstverstindnis. Es findet keine Veran-
kerung im Sein. Es gibt auch keinen kulturell/religios privilegierten
Zugang von einzelnen Personen zu einem bestimmten Verstandnis

53 Moses, System und Offenbarung, 51.
54 Weiterfithrend: Gibbs, Correlations in Rosenzweig and Levinas; Cohen, Eleva-
tions. The Height of the Good in Rosenzweig and Levinas.

47

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Entfaltung der Zugangsweise

vom Sein. Sein und Denken sind nicht mit einer Idee der Totalitét
verschmolzen. Auch das Selbe und das Andere sind nicht mit einer
Idee der Totalitdt verschmolzen. Sie ermdglicht keine Perspektive
auflerhalb einer »Korrelation von Selbem und Andere«.> Wir sind
in der Welt bzw. in Gesellschaft und haben keinen Standpunkt au-
Rerhalb, ober- oder unterhalb, sondern innerhalb dieser Welt. Um
sich gegen einen ganzheitlichen Standpunkt, der auf einer Idee der
Totalitdt beruht, zu wenden, ist ein Widerstand erforderlich, den
Levinas dynamisch denkt. Er findet unendlich, immer wieder aufs
Neue statt und hat ein ethisch-endliches Anliegen.

Wichtig ist hier die Unterscheidung zwischen einem ethischen
und einem handlungsbezogenen Widerstand. Der ethische Wider-
stand beruht auf dem Nichttétungsgebot und ist unabhingig von
konkreten Handlungsformen zu betrachten. Vermittels eines ethi-
schen Widerstands gelingt es Personen, einen Zugang zu einer ge-
meinsamen, intersubjektiv deutbaren, Wirklichkeit zu erlangen. Er
hat eine imperative Ausstattung, die dhnlich wie Kants Zweck-an-
sich-Formel nicht anhand seiner Konsequenzen, sondern durch die
Form der Adressierung zu bestimmen ist. Durch die Gestalt des Sol-
lens und nicht des Wollens oder des (wirklichen) Konnens®® wendet
sich der ethische Widerstand gegen die Idee der Totalitdt. Dieser Wi-
derstand zeichnet sich nicht nur durch eine Absetzbewegung aus, er
beinhaltet auch ein ethisches Begehren nach dem nicht objektivier-
baren Anderen (»Begehren des absolut Anderen«). Dieses Begehren
ist zwar unendlich, aber dennoch endlich.5” »Endlich« meint hier,
dass ethische Inhalte bedingt sind und in Raum und Zeit stattfinden.
Wenn Levinas schreibt, dass Freiheit darin besteht zu wissen, dass
Freiheit in Gefahr ist,”® so verweist diese Formulierung auf die End-

55 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 39.

56 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 38.

57 Levinas schreibt dazu: »Wiire der im Antlitz lesbare Widerstand gegen den Mord
nicht ethisch, sondern wirklich, so hétten wir Zugang zu einer sehr schwachen
oder zu einer sehr starken Wirklichkeit. Sie wiirde vielleicht unseren Willen in
Schach halten. Der Wille wiirde sich selbst fiir unverniinftig und willkiirlich erach-
ten. Aber wir hitten keinen Zugang zum dufleren Sein, zu dem, was absolut
uneinverleibbar und unbesitzbar ist, zu der Dimension, wo unsere Freiheit auf
ihren ichlichen Imperialismus verzichtet, wo sie sich nicht nur willkiirlich findet,
sondern ungerecht.« (Lévinas, Spur des Anderen, 199-200).

58 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 38.

48

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Voraussetzungen

lichkeit des ethischen Begehrens. Ein normativer Bezugspunkt des
endlichen Begehrens ist die Nichtobjektivierbarkeit der anderen. Die
anderen sind durch ihre Andersheit absolut, sie entziehen sich dem
»Besitz und dem Vermogen«.*® Durch ihr Antlitz bedeuten sie einen
Widerstand, der nicht auf einem Vollzug basiert, sondern auf einem
Widerstehen, das durch das Antlitz - Augen- und Muskelbewegun-
gen des Gesichts — spricht.®

Mithilfe des ethisch verfassten Widerstands gelingt es Personen
nach Levinas aber nicht nur, Gesichter und Geschichten zu deu-
ten und in diesem Deutungsvorgang einen Zugang zu einer sozial
verfassten Realitdt zu erlangen, es gelingt diesen auch, individuelle
Handlungsweisen im Zeichen einer nicht einfachen, sondern einer
komplexen »schwierigen Freiheit«®! zu erlangen, die in Absetzung
von einer Idee der Totalitdt erfolgt, welche Homogenitdt, Hierarchie
und autokratische Bestrebungen zu Ungunsten einer kulturellen und
geschlechtlichen Vielfalt definiert.®?

Ein ethischer Widerstand, der performativunendlich durch und mit
dem Antlitz wirkt, beschreibt eine normative Adressierung, die Le-
vinas als Totungsverbot ausbuchstabiert. Es entspringt nicht einer
hoheren Ordnung,® weder in religidser, sozialer oder staatlicher
Gestalt.

Als negative Kontrastfolie fiir das Verstandnis des ethischen Wider-
stands erweist sich in meiner Lesart der Leviathan von Thomas
Hobbes. Die von Hobbes verfochtene Allmachtigkeit des Widerstands
basiert auf einer staatsphilosophischen Grundlage, die diametral dem
ethischen Widerstand im Verstdndnis von Levinas entgegengesetzt ist.
Wie im nichsten und den darauffolgenden Kapiteln zu zeigen ist,
bildet dessen Hauptschrift Der Leviathan einen Ausgangspunkt, von
dem aus sich das weiter oben beschriebene Spannungsverhéltnis
zwischen Levinas und der idealistischen Philosophie entfalten lasst.

59 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 283.

60 Werner Stegmaier bemerkt hier, dass der ethische Widerstand im Kreuzen der
Blicke von Angesicht zu Angesicht einen empirischen Ankniipfungspunkt hat und
gleichzeitig nicht darauf reduziert werden kann. Weiterfithrend, vgl. Stegmaier,
Levinas zur Einfiihrung, 104-5. Zum Verhaltnis von Antlitz und ethischem
Widerstand vgl. auch Strasser: »Antlitz und ethischer Widerstand«, 228-29.

61 Vgl. Lévinas, Schwierige Freiheit.

62 Vgl. Lévinas, Spur des Anderen, 199-200.

63 Vgl. Bedorf, Verkennende Anerkennung, 140.

49

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20.01.2028, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen:

Widerstand im Leviathan

Was Hobbes mit dem Vertragsmodell, wie im Leviathan dargelegt,
verfochten hat, war die Verschiebung von einer stindisch-monarchi-
schen zu einer vertragsbasierten Begriindung des Rechts.®* Diese
Verschiebung hat ebenso Riickwirkung auf das Verstindnis vom Wi-
derstand: Als politisch gestaltgebender Faktor® ist der Widerstand

64

65

Durch die Verschiebung von einem monarchisch-absolutistisch begriindeten
gottlichen Recht zu einer politisch reprisentativen Gesellschaftsform entwickel-
te sich eine begriffliche Umdeutung von einem individualisierten standisch-fak-
tischen Widerstand zu einem gesellschaftlich allméchtigen Souverdn, der mit
einem kumulativen Verstindnis von Macht und Gewalt ausgestattet war, sodass
jeder individuelle Widerstand verunmdglicht wurde. Zur Verschiebung von
einem »gottlichen Recht« zur Allmacht des Souverdns, wie im Leviathan ver-
fochten, vgl. u.a. Schmitt, Leviathan, 50-1. Weiterfiihrend zur Begriffsgeschich-
te des Widerstands: Selk, »Resisto«.

Habermas weist hier darauf hin, dass der Gedanke der Vergesellschaftung eines
Naturzustands auf fiktiven Annahmen beruht. Die Erfahrung von »faktischen
Widerstdnden« verhilft den Subjekten ndmlich nicht zu einer wechselseitigen
Anerkennung: »Sie miifiten jene soziale Perspektive einer ersten Person Plural
einnehmen kénnen, die der Autor Hobbes und dessen Leser stillschweigend immer
schon eingenommen haben, die aber den Subjekten im Naturzustand vorenthal-
ten ist. Unter Hobbesschen Prdmissen ist ihnen versagt, genau den Standpunkt
einzunehmen, von dem aus ein jeder erst beurteilen konnte, ob die Reziprozitit
des Zwangs, der die Willkiir eines jeden nach allgemeinen Gesetzen einschrinkt,
im gleichmdfSigen Interesse aller liegt und daher von allen Beteiligten gewollt wer-
den kann. Die Sorte von moralischen Griinden, die damit ins Spiel kommt, hat
Hobbes zwar beiliufig anerkannt, wo er auf die Goldene Regel [...] als natiirliches
Gesetz rekurriert. Eine solche moralische Imprignierung des Naturzustandes steht
aber im Widerspruch zu den naturalistischen Voraussetzungen des Beweiszieles,
das sich Hobbes gesetzt hat, ndmlich die Errichtung eines Systems des wohlgeord-
neten Egoismus allein aus dem aufgekldrten Selbstinteresse aller Einzelnen zu
begriinden.« (Habermas, Faktizitit und Geltung, 120-21). Die Schwachstelle
eines moralisierten Naturzustands zeigt sich nach Daniel Loick auch an der
nicht auszuschliefenden »Resistenz gegen den Souveran«. Sie basiert auf einem
»Makel der Fiktivitat«, der Freiheit und Furcht als einen notwendigen Zusam-

51

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

nicht Bestandteil eines gottlichen Rechts, das qua Geburt auf den je-
weiligen sozialen Stand iibertragen wird. Im Rechtsverstindnis von
Hobbes ist der Widerstand von stindisch-monarchischen Zweckset-
zungen befreit. Er wird unter naturphilosophischen und triebpsy-
chologischen Gesichtspunkten als eine permanente Widerstands-
und Kampftbereitschaft gedeutet, die gerade durch ihre Permanenz
und Unvorhersehbarkeit den »reinen Naturzustand« kennzeichnet.
Da damit Todesgefahren verbunden sind, die entweder das eigene
Leben oder das Leben der anderen bedrohen, folgert Hobbes daraus,
dass der Widerstand eine Bezugsgrofie ist, die zu lenken und in
eine soziale Form zu bringen ist, sodass Menschen miteinander in
Frieden und in Sicherheit leben.

Hobbes kommt es darauf an, Bedrohungen durch Kontrollmecha-
nismen der Sichtbarkeit und der politischen Macht so weit wie
moglich zu entschirfen.®® Ausschlaggebend fiir die Schaffung eines
gesellschaftlichen Zustands ist ein Herrschaftsvertrag, der mit einer
absoluten Macht ausgestattet ist, und der auch nicht mehr riickgin-
gig gemacht werden kann. Einmal vollzogen, erfolgt das weitere

menhang begreift, vgl. Loick, Kritik der Souverdnitit, 66. Auf das Verhiltnis von
Freiheit und Furcht werde ich noch zuriickkommen.

66 Der auf einer Verschrankung zwischen Macht und Widerstand basierende Zu-
sammenhang zwischen staatlichen Kontroll- und Regulierungsmechanismen
war fiir Michel Foucault insofern problematisch, da Gesetze nicht einer Produk-
tionslogik folgen und vermittels dieser erzeugt werden. Andreas Oberprantacher
bemerkt dazu: »Der Gedanke einer Hypostasierung des Gesetzes zum absoluten
Nullpunkt, von dem aus sich Machtverhdltnisse konzentrisch entfalten, ist fiir
Foucault insofern problematisch, als ein solcher Gedanke iiber jene subtilen und
komplexen Mdchte hinwegsieht, die Subjekte tiberhaupt erst in Erscheinung tre-
ten lassen.« (Oberprantacher, »Génélycologie«, 36, und weiterfithrend 31-54)
Macht und Widerstand bilden fiir Foucault nicht einfach Kréfteverhiltnisse ab,
die vom Subjekt benutzt werden kénnen, sie erzeugen ebenso Subjekte und
dieser Vorgang einer wechselseitigen Beeinflussung trigt dazu bei, dass Subjekte
eine wie auch immer fragmentierte Identitdt in einer gesellschaftlichen Idee des
Ganzen erlangen. In diesem Sinn konnte Foucault sagen: »Wo es Macht gibt,
gibt es Widerstand. Und doch oder vielmehr gerade deswegen liegt der Widerstand
niemals auflerhalb der Macht.« (Foucault, Der Wille zum Wissen 1, 116) Unter
Bezugnahme auf Foucault und Nietzsche folgert Judith Butler daraus, dass das
Subjekt auf »normative Fesseln« angewiesen ist, und dass es nicht gelingt, das
Somatische und das Psychische wechselseitig aufeinander zu beziehen. Vielmehr
gilt es festzuhalten, dass »es keine Subjektbildung ohne ein leidenschaftliches
Verhaftetsein mit der Subjektivation gibt« (Butler, »Zirkel des schlechten Gewis-
sens«, 67, weiterfithrend: 66-9).

52

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Leben im Bann dieses Vertrags. Verkniipft ist mit diesem der An-
spruch, die Kampf- und Widerstandsbereitschaft, die der Mensch
im »reinen Naturzustand« hat, in einer Weise zu lenken, sodass
die soziale Funktion des Naturzustandes fiir gesellschaftsbildende
Zwecke genutzt werden kann. Hobbes verkniipft dieses Anliegen mit
einem instrumentellen Verstandnis von Rationalitat, das die Mittel
zur Hand gibt, um Gesellschaft nach dem Modell eines panopti-
schen Ganzen zu organisieren. Sichtbarkeit ist in diesem Modell ein
wichtiges Merkmal. Es bestimmt die Struktur des Zusammenlebens
und ebenso abstrakte Konzepte wie Wahrheit, Gerechtigkeit, Friede
und Freiheit.”

Um dieses gesellschaftliche Modell umzusetzen, geht Hobbes
zweistufig vor:%® Im ersten Teil erklart Hobbes die triebpsychologi-
sche Verfasstheit des Menschen als zentralen Ausgangspunkt fiir das
Wahrnehmen, Denken und Handeln. Im zweiten Teil leitet er da-
raus die Notwendigkeit eines gesellschaftlichen Modells ab, in dem
die individuelle Widerstandsbereitschaft unter Kontrolle gebracht
wird. Erforderlich ist es Hobbes zufolge, die Natur des Menschen
in einer Weise zu durchleuchten, sodass das Potenzial, das sich
dahinter verbirgt, fiir soziale Zwecke genutzt werden kann. Der
Autor Hobbes ldsst sich von einem mechanistischen Menschen- und
Gesellschaftsbild leiten, das eine verborgene Textur bildet, die indi-
viduelle und gesellschaftliche Zwecksetzungen miteinander mit dem
Ziel verkniipft, die Triebnatur des Menschen nach maximaler Trieb-
befriedigung so weit wie moglich zu unterstiitzen und durch kollek-
tive Interessen gleichzeitig zu beschranken. In dieser Biindelung
der Zuginge kiindigt sich ein liberales Verstindnis von Individuum
und Gesellschaft an; ein Verstindnis, das Hobbes nicht iiber die
Eigendynamik von dkonomischen und gesellschaftlichen Kriften,
sondern im Zeichen eines moglichst grofSen Schutzes des Individu-
ums gedeutet hat. Die zentrale Frage, die Hobbes im Leviathan stellt,
lautet: Wie kann ein Zustand der Sicherheit und der Friedfertigkeit
hergestellt werden? Die Antwort, die Hobbes gibt, ist iberraschend
einfach: Sicherheit ist dann vorhanden, wenn personenbezogene
Konstellationen des Empfindens, Wahrnehmens, Denkens und Han-

67 Unsichtbarkeit hingegen ist bei Hobbes eine problematische Grofie, da sie nicht
operationalisierbar und damit nicht kontrollierbar ist. Darauf werde ich noch
zurtickkommen.

68 Zum Autbau des Leviathan, vgl. Gehring, »Hobbes: Leviathan«, 81-99.

53

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

delns der gesellschaftlichen Eintracht nicht zuwiderlaufen. Er folgert
daraus ein Verstindnis von Gesellschaft und Gerechtigkeit, das nur
dann stimmig ist, wenn die Gegensitze zwischen individuellen und
gesellschaftlichen Interessen so weit wie moglich aufgehoben sind.

Sich daraus ergebende widerstreitende Einheitsvorstellungen be-
schreibt Hobbes als eine Bruchlinie innerhalb des Naturzustands,
aus der heraus der Gesellschaftszustand geschaffen wird. Es geht
Hobbes also nicht darum, den Naturzustand zu verlassen: Die
menschliche Natur ist fiir Hobbes nicht verdnderbar, jedoch form-
bar. Zwecksetzungen der Natur und der Gesellschaft sind zu ver-
kntipfen, und die Disziplin, die dazu imstande ist, ist die Kunst.
Die Feststellung, dass Natur durch Kunst nachgeahmt wird, sodass
Kunst zur Natur werden kann, bildet den ersten Satz, mit dem
Hobbes den Leviathan beginnt: »Die Natur (das ist die Kunst, mit
der Gott die Welt gemacht hat und lenkt) wird durch die Kunst des
Menschen wie in vielen anderen Dingen so auch darin nachgeahmt,
dafS sie ein kiinstliches Tier herstellen kann.«%® In diesem Satz ist eine
wichtige Kernaussage des Leviathan priagnant zusammengefasst:
Natur und Kunst sind miteinander verschrankt. Es kommt darauf
an, diese Verschrankung zu erklaren und zu belegen. Wechselseitig-
keit ist dafiir ein wichtiges Kriterium. Natur und Kunst ergénzen
sich und erst, wenn es gelingt, diese Zusammenhinge angemessen
zu beschreiben, erlangen wir ein ebenso angemessenes Verstindnis
von Gesellschaft und Staat.

Eine Verschrankung zwischen Natur und Kunst, die Hobbes auch
als »Stoff« und »Form« bezeichnet, bildet das Material, aus dem
»Gewalt«, aber auch Wissenschaft und Politik zusammengesetzt
sind.”® Erste Hinweise finden sich bereits im Untertitel der Schrift,
der lautet: »oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und biir-

69 Hobbes, Leviathan, 5.

70 Nach Hobbes bringen Macht und Gewalt ebenso wie Widerstand ein relatio-
nales Geschehen zum Ausdruck, das {iber systemimmanente Zusammenhéinge
erfasst werden kann. Macht und Gewalt sind aber auch Begriffe, die sich in
ihrem Kernverstidndnis auf ein personales Geschehen beziehen, das ein Datum,
einen Ort und benennbare Akteure hat. Eine intentionale Zuspitzung gelingt
beim Widerstand nur bedingt. Er bringt vorrangig ein reaktives Geschehen zum
Ausdruck, das sowohl in der Perspektive der Erméachtigung oder in jener der
Abwehr oder Reaktion erfolgt. Hier ist ein Zusammenhang zu Phidnomenen
der Macht und Gewalt gegeben, kann darauf aber nicht reduziert werden.
Widerstand als ein Grenzbegriff zu Phanomenen der Macht und Gewalt hat

54

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

gerlichen Staates«. Was aus dieser Verschriankung resultiert, ist ein
Verstandnis von einem »kiinstlichen Leben«, das mit gemeinschafts-
bildenden und politischen Zielsetzungen einhergeht. Kiinstlichkeit
ist hier eng mit Konstruktion verkniipft und basiert auf einer funk-
tionalen Ordnungsvorstellung, in der das natiirliche Leben mit dem
kiinstlichen Leben verflochten ist:

»Denn da das Leben nur eine Bewegung der Glieder ist, die innerhalb
eines besonders wichtigen Teils beginnt — warum sollten wir dann nicht
sagen alle Automaten (Maschinen, die sich selbst durch Federn und
Rader bewegen, wie eine Uhr) hitten ein kiinstliches Leben?«”!

»Kiinstliches Leben« deutet Hobbes sowohl naturhaft als auch me-
chanistisch: Der kiinstliche Mensch ist ein naturaffines Tier, indem
er bewegtes Leben ist; er ist ebenso ein bewegter Automat, deren
Bestandteile sich mit lebenserhaltenden Organen vergleichen lassen.

Eine Verschriankung zwischen »Natur« und »Kunst« bzw. »Stoft«
und »Form« findet durch eine bewegende Nachahmung statt.
Hobbes schreibt dazu in den darauffolgenden Sitzen in der Einlei-
tung:

»Die Kunst geht noch weiter, indem sie auch jenes verniinftige, hervor-
ragendste Werk der Natur nachahmt, den Menschen. Denn durch Kunst
wird jener grofle Leviathan geschaffen, genannt Gemeinwesen oder
Staat, auf lateinisch civitas, der nichts anderes ist als ein kiinstlicher
Mensch, wenn auch von grofSerer Gestalt und Stérke als der natiirliche,
zu dessen Schutz und Verteidigung er ersonnen wurde.«”?

eine begriffliche Struktur, die »anders gebaut« ist als anwendungsorientierte
Kennzeichnungen, die durch Macht und Gewalt verursacht werden. Vgl. dazu
Rottgers, Spuren der Macht, 490-91.

71 Hobbes, Leviathan, 5.

72 Hobbes, Leviathan, 5. Den Zusammenhang zwischen Kunst und Philosophie
beschreibt der Autor folgendermafien: »Die Philosophie ist Tochter deines Den-
kens und der ganzen Welt und wohnt in dir selbst; zwar noch nicht in klarer
Gestalt, doch dhnlich der Erzeugerin Welt in ihrem gestaltlosen Anfang. Du mufst
verfahren wie die Bildhauer, die durch Bearbeitung der gestaltlosen Materie mit
dem MeifSel die Gestalt nicht bilden, sondern aus ihr herausholen. Ahme der
Schépfung nach. Uber den verworrenen Abgrund deiner Spekulationen und Ex-
perimente maige (wofern du willens bist, dich ernstlich um die Philosophie zu
miihen) dein Denken emporgetragen werden. Das Verworrene mufS zerteilt und
unterschieden werden und jegliches, nachdem es die ihm zukommende Bezeich-
nung erhalten hat, seinen festen Platz bekommen, d. h. es bedarf einer Methode,

55

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Bemerkenswert an der Formulierung ist, dass der » Kunst« ein Urhe-
berstatus zugesprochen wird. Sie ist sowohl ein fiir sich bestehendes
Vermdgen, das darin besteht »weiterzugehen«, als auch eine Tech-
nik, die den Regeln der Wahrnehmung und der Nachbildung folgt.
Bemerkenswert ist auch, dass der Autonomiegedanke der Kunst bei
Hobbes nicht weiter ausgefithrt wird. Unklar ist dadurch, worin
genau dieses Vermdgen der Kunst besteht und welches Subjekt
sich dahinter verbirgt. Erst gegen Ende der Einleitung gibt Hobbes
einen Hinweis dazu. Kunst besteht namlich darin, »in sich selbst
[zu] lesen«. Durch diese Riickbindung auf die Innenperspektive des
Subjekts schaftt Hobbes einen gedanklichen Zirkel: Namlich einer-
seits ist der kiinstliche Mensch bereits vorhanden, andererseits muss
er erst geschaffen werden. Diese Fahigkeit bleibt diesen Menschen
vorbehalten, denen es gelingt, »nicht in diesen oder jenen einzelnen
Menschen, sondern in der menschlichen Gattung« zu lesen.”?

Das Motiv, das Natur und Kunst, aber auch Individuum und Ge-
sellschaft, in einen Zusammenhang bringt und zu einer iibergeord-
neten Einheit verbindet, basiert auf dem Gedanken der Bewegung.”
Die umfassende Reichweite, die Hobbes dem Bewegungsgrundsatz
gibt, kann nicht hoch genug eingeschitzt werden. Dennoch ist auch
fiir Hobbes nicht immer leicht, die Frage zu beantworten, wie sich
eine Bewegung in eine andere Bewegung iibersetzt, sodass auch
abstrakte Konzepte wie Freiheit oder Macht eine Plausibilitat erlan-
gen. Der existenzielle Kern dieser Zusammenhinge bildet, wie zu
zeigen sein wird, die Furcht.”> Diese und eine damit einhergehende

die der Schépfung der Dinge selbst entspricht.« (Hobbes, Grundziige der Philoso-
phie: Vom Kérper, 7).

73 Hobbes, Leviathan, 7.

74 Die umfassende Reichweite, die der Bewegungsgrundsatz im Leviathan hat,
streicht Otfried Hoffe hervor. Er schreibt dazu: »Nach dem revolutiondr neuen
Bewegungsgesetz, dem Beharrungsgesetz, beharrt jeder Korper in seinem Zustand
der Ruhe oder der gleichformigen geradlinigen Bewegung, solange er nicht durch
Krifte, die auf ihn einwirken, zu einer Zustandsdinderung gezwungen wird. |...]
Hobbes gibt diesem Bewegungsgrundsatz eine umfassende Reichweite. Er iiber-
nimmt es von der Mechanik, iibertragt es zundchst auf seine Erkenntnistheorie
und Geistphilosophie, dann auf die weiteren Elemente der Anthropologie, um es
schliefSlich noch auf die Philosophie des Staats anzuwenden.« (Hofte, Hobbes, 83).

75 Furcht als ein grundlegendes Merkmal menschlicher Existenz zieht sich als
Leitmotiv durch den gesamten Leviathan. Diese Schrift ist, wie Petra Gehring
hervorhebt, »eine Theorie des Einzelmenschen und keine Theorie des sozialen

56

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

permanente Widerstands- und Kampfbereitschaft sind fiir Hobbes
wichtige Ausgangspunkte, die fiir das Verstindnis der »Natur« des
Menschen zu beachten sind.”® Er deutet diese Natur zweideutig.

76

Bandes oder der Gemeinschaft« (Gehring, »Hobbes: Leviathan«, 84). Auch
Freiheit erklart Hobbes, wie zu zeigen ist, als ein individuelles und nicht als
ein gesellschaftsbildendes Phdnomen. Es ereignet sich in Abhéngigkeit von indi-
viduellen Gefiihlen der Furcht. Furcht und Wissen bilden fiir Hobbes einen
Zusammenhang. Er schreibt dazu: » Diese stindige Furcht, die die Menschheit in
ihrer Unwissenheit in Bezug auf Ursachen stets begleitet, als wire sie im Dunkeln,
muf§ notwendigerweise etwas zum Gegenstand haben.« (Hobbes, Leviathan, 83)
Nicht immer in der wiinschenswerten Deutlichkeit driickt Hobbes aber aus,
worin dieser Gegenstand im gesellschaftlichen Handlungsfeld besteht. Vielmehr
liegt die Vermutung nahe, dass Furcht als impliziter Faktor in dessen vertrags-
theoretischen Ausfithrungen mitzulesen ist. Ansonsten wiirde unverstdndlich
bleiben, warum die Alternative zu gegenseitiger Vernichtung die gegenseitige
Unterwerfung sein soll. In Hobbes Formulierung heifit es dazu: »Aus dieser
Gleichheit der Fihigkeiten entsteht eine Gleichheit der Hoffnung, unsere Absichten
erreichen zu konnen. Und wenn daher zwei Menschen nach demselben Gegen-
stand streben, den sie jedoch nicht zusammen genieffen konnen, so werden sie
Feinde und sind in Verfolgung ihrer Absicht, die grundsitzliche Selbsterhaltung
und bisweilen nur GenufS ist, bestrebt, sich gegenseitig zu vernichten oder zu
unterwerfen.« (Hobbes, Leviathan, 94-5) Um diese Zusammenhiénge zu entwir-
ren, fithrt Gehring den Begrift der Praventivgewalt ein. Aus »der permanenten
Drohung der Gewalt folgt — erlebt man, dass jemand sie tatsdchlich nutzt - das
permanente Misstrauen. [...] Praventivgewalt wird zu einem schieren Gebot der
Vernunft« (Gehring, »Hobbes: Leviathan, 87).

Foucault bemerkt dazu, dass das hervorstechende Merkmal im reinen Naturzu-
stand psychologischer Natur ist, das mit taktischen Uberlegungen einhergeht:
»Ich stelle mir die Kraft des anderen vor, ich stelle mir vor, daf$ der andere
sich meine Kraft vorstellt, usw. Zum zweiten aus emphatischen und zielbewufSten
Bekundungen: Man macht deutlich, daf§ man den Krieg will, man zeigt, dafs
man auf den Krieg nicht verzichtet. Drittens greift man zu einem Geflecht von
Abschreckungspraktiken: Ich fiirchte mich derartig vor dem Krieg, daf§ ich nur
beruhigt wire, wenn du dich zumindest ebenso sehr vor dem Krieg fiirchtest wie
ich — und wenn mdglich sogar ein wenig mehr.« Foucault folgert daraus: »In
dem elementaren Kriegszustand von Hobbes stoffen nicht wilde und entfesselte
Krifte aufeinander, werden keine Waffen gekreuzt oder Fiuste geschwungen. In
dem elementaren Krieg von Hobbes gibt es keine Schlachten, kein Blut, keine
Leichen. Es gibt Vorstellungen, Bekundungen, Zeichen, emphatische, listige, liigen-
hafte Ausdrucksformen; es gibt Lockungen und Willensduferungen, die in ihr
Gegenteil verkehrt werden, UngewifSheiten, die als GewifSheiten ausgegeben wer-
den. Wir befinden uns auf dem Theater des Austauschs von Reprdsentationen, in
einem zeitlich unbestimmten Angstverhdltnis; wir sind nicht wirklich im Krieg.«
(Foucault, In Verteidigung der Gesellschaft, 105).

57

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Der Mensch ist nicht nur ein furchtsames Wesen, der Mensch ist
auch ein furchtbereites und ein furchtverhinderndes Wesen. Mit
anderen Worten: Der Mensch ist nicht nur Opfer, der Mensch ist
auch Téter. Aus einer konstitutiven Zweideutigkeit, die Menschsein
auszeichnet, folgt, dass der Mensch sowohl »Werkstoff« als auch
»Konstrukteur«”” ist. Als »Werkstoff« ist der Mensch abhéngig von
Leidenschaften und Impulsen, und als »Konstrukteur« gelingt es
ihm, diese Leidenschaften und Impulse in einer iibergeordneten
Perspektive zu betrachten und fiir gemeinschaftsbildende Zwecke zu
nutzen.

Was sich in dieser Differenz ankiindigt, ist der grundlegende
Gedanke, der sich wie ein Leitmotiv durch Hobbes’ Uberlegungen
zieht: Namlich, dass ein etwas immer ein etwas zu einem anderen
etwas ist. Mit anderen Worten: Ein etwas ist nie ein etwas fiir sich, es
ist ein etwas, das auf ein etwas bezogen ist. Diese relationale Betrach-
tung kennzeichnet dem Autor zufolge auch zentrale Fahigkeiten, wie
Empfindungen, Vorstellungen, Wahrnehmungen, Furcht, etc., und
ebenso abstrakte Konzepte, wie Freiheit, Wissenschalft, aber auch das
Verstdndnis von Gesellschaft und Staat.

In dieser relationalen Betrachtung spielt der Widerstand eine
wichtige Rolle: Er ist entweder ein korperlich vermittelter Gegen-
druck oder eine Abgrenzung von einem prozesshaften Geschehen.
Anders formuliert: Widerstand ist ein Faktor, der etwas ermdglicht
oder etwas behindert. Gemafy der geometrischen Methode denkt
Hobbes diese Vorginge nach dem Schema des Vergrofierns und
des Verkleinerns (Addieren und Subtrahieren) mit dem Ziel, ein
tibergeordnetes Ganzes zu schaffen, in dem individuelle und soziale
Bewegungsverhiltnisse kontrolliert und reguliert werden. Eigentum
und materielle Besitzverhdltnisse sind integrale Bestandteile, die das
Verstindnis des Menschen und ebenso abstrakte Konzepte wie Frei-
heit, Recht und Gerechtigkeit mitgestalten. Die Entfaltung dieser
Zusammenhénge beschreibe ich im folgenden Teil (Kap. 2.1) und
damit einhergehend auch die Frage, welche Rolle Frauen, aber auch
vulnerable Gruppen (wie kranke, alte, versorgungsbediirftige und
korperlich eingeschrankte Personen) in diesem Verstindnis spielen.
Im daran anschlieffenden Teil (Kap. 2.2) beschreibe ich Hobbes’

77 Hobbes, Leviathan, 5.

58

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

Philosophie der Gesellschaft und des Staates und welche Rolle der
Widerstand als sozialer und politischer Faktor dabei spielt.

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

Eine relationale Sichtweise demonstriert Hobbes zundchst an der
Empfindung und der Wahrnehmung. Sie beschreiben Vorginge, die
nach etwas streben und nicht (wie bei Kant) durch eine kognitive
Instanz, etwa eines »Ich denke«, erzeugt oder gesteuert werden.
Empfindung entsteht durch Bewegungen, die sich beeinflussen, und
dadurch Inhalte erzeugen: Farben, Tone etc. sind nicht nur einfach
im Korper, sie konnen als Bewegungsablauf »durch Reflexion mit
Hilfe von Spiegeln und als Echo«’® rekonstruiert werden. Das Emp-
findungsmaterial, aus dem sich die physiologischen Sinneseinfliisse
speisen, wird durch physiologische Bewegungsablaufe im Korper
verarbeitet, und der Inhalt einer Empfindung ist das Ergebnis dieses
Verarbeitungsprozesses. Um die Besonderheit dieser Verarbeitung
zu beschreiben, ist zwischen einem Empfindungsmaterial, fiir das
es Instrumente bzw. Organe bedarf, und der Interpretation dieser
Empfindungsinhalte zu unterscheiden. Im Vorgang des Empfindens
findet eine wechselseitige Durchdringung zwischen dem Inneren
und dem Aufleren statt. In der Innenperspektive der Betrachtung ist
Empfindung eine » Einwirkung«. Empfindung ist ein Streben, das als
eine Bewegung im Raum vollzogen wird. Was daraus resultiert, ist
eine Zustandsidnderung,” die Hobbes durch eine Aufeinanderfolge
von »Druck« und »Gegendruck« beschreibt. Ein sich daraus bilden-
der korperlicher »Widerstand«3° ist die Voraussetzung dafiir, dass

78 Hobbes, Leviathan, 12.

79 Vgl. Hoffe, Hobbes, 83.

80 Vgl. dazu das komplette Zitat: »Ursache der Empfindung ist der duflere Korper
oder Objekt, der auf das jeder Empfindung entsprechende Objekt driickt, entweder
unmittelbar wie beim Schmecken und Fiihlen, oder mittelbar wie beim Sehen,
Horen und Riechen. Dieser Druck setzt sich durch die Vermittlung der Nerven
und anderer Stringe und Membranen des Korpers nach innen bis zu dem Gehirn
und Herzen fort und verursacht dort einen Widerstand oder Gegendruck oder
ein Bestreben des Herzens, sich davon freizumachen.« Dass sich Empfindung
als eine Bewegung nach auflen richtet, wertet Hobbes als eine Bewegung, die
von einem Bild oder einer Vorstellung zu unterscheiden ist. In der Empfindung

59

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

ein Bewusstseinsgegenstand in ein Bewusstsein eindringen kann:
Ein dufleres Ding wirkt auf »Augen, Ohren und andere Teile des
menschlichen Korpers ein und bringt durch die Verschiedenheit der
Einwirkungen Verschiedenheit der Erscheinungen hervor«3' Dieses
Hervorbringen ist taktil-sensuell gesteuert. Empfindung ist Ergeb-
nis einer wechselseitigen Beriithrung: Physiologische Abldufe, Krifte
und die damit einhergehenden »antagonistischen Bewegungsablau-
fe« akkordieren sich wechselweise, woraus sich ein Empfindungsin-
halt ergibt.®? Diese Zusammenhénge beschreiben den Vorgang einer
Bewusstwerdung, die als Inhalte des Wahrnehmens, Vorstellens, Er-
fahrens, Erinnerns und sogar in Trdumen zum Ausdruck gebracht
werden.

Auch Denken begreift Hobbes relational nach dem Bewegungs-
grundsatz. Es hat seinen Ursprung in der Erfahrung, vermittels der
wir » Tatsachenwissen« und » Wissen von Folgen« unterscheiden kon-
nen.3 Denken ist ein Vermdgen, sich zu vergréfiern oder sich zu
verkleinern. Hobbes beginnt seine Uberlegungen dazu im Abschnitt
»Vernunft und Wissenschaft« im Leviathan wie folgt: » Denken heifst
nichts anderes als sich eine Gesamtsumme durch Addition von Tei-
len oder einen Rest durch Subtraktion einer Summe von einer an-
deren vorstellen.«3* Denken ist demzufolge nichts anderes als eine
Aufeinanderfolge von Wortern, mit dem Anspruch Namen zusam-

konkretisiert sich eine » Bewegung von dufSeren Dingen auf unsere Augen, Ohren,
oder andere dazu bestimmte Organe« (Hobbes, Leviathan, 11-2).

81 Hobbes, Leviathan, 12.

82 Unter philosophiehistorischen Gesichtspunkten schreibt Michael Hampe dazu:
»Nach Hobbes sind die Bewegungen, die in unserem Organismus ablaufen, wenn
ein Gegenconatus zu einem conatus gebildet wird, von gleicher Natur wie die Be-
wegungen, die auflerhalb unseres Korpers passieren.« (Hampe, »Thomas Hobbes.
Empfinden und Konstruieren, 132) Anstelle der von Hampe verwendeten For-
mulierung eines »conatus« verwende ich der deutschsprachigen Ubersetzung
folgend das Wort »Streben«, das der Formulierung im Original »endeavor«
nahekommt. Was die Bezogenheit eines inneren Bestrebens nach einem &ufie-
rem anbelangt, weist Hoffe darauf hin, dass wechselseitige Bewegungsabldufe
- wie von Hobbes beschrieben - nur teilweise das psychische und kognitive
Verméogen charakterisieren, vgl. Hofte, Hobbes, 82-7. Mehr noch: »Auch der
menschliche Geist ist laut Hobbes nichts anderes als Materie in Bewegung, obwohl
seine Bewegungen und mit ihnen die Materie weit komplexer als im Fall subhu-
maner Wesen sind.« (Hoffe, Hobbes, 87).

83 Vgl. Hobbes, Leviathan, 63.

84 Hobbes, Leviathan, 32.

60

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

menzuzihlen. Davon leitet Hobbes dann auch das Verstdndnis von
Vernunft® ab. Auch diese addiert und subtrahiert.3¢ Addieren und
Subtrahieren sind Bewegungen, die auf Gegenstinde bezogen sind.
Gegenstiande sind nicht leere Gedankendinger, sie haben einen Kor-
per. Eine Bezogenheit auf in Raum und Zeit befindliche Kérper
ermdglicht es einer philosophischen Gedankenbildung, nicht ins
Spekulative abzudriften. »Der Gegenstand oder die Materie der Phi-
losophie, die sie behandelt, ist jeglicher Korper, dessen Erzeugung wir
begrifflich erfassen und den wir mit Riicksicht hierauf mit andern
Kdorpern vergleichen kénnen; oder auch, bei dem Zusammensetzung
und Auflosung statt hat; d. h. jeder Kérper, von dessen Erzeugung und
Eigenschaften wir Kenntnis haben«, fasst Hobbes den Aufgabenbe-
reich der Philosophie zusammen.?” Bewegung, als ein Bestimmungs-
merkmal von Korpern, beschreibt den Untersuchungsgegenstand
der Philosophie. Denken als Vorgang des Addierens und Subtrahie-
rens beschreibt einen Vorgang, in dem das denkende Subjekt in

85 Das sich daraus ergebende zwiespiltige Selbstverstindnis der Vernunft kom-
mentiert Gehring folgendermaflen: »Die Sdtze der Vernunft miissen durch eine
Macht hinter den Worten getragen werden. Schon in der hobbesschen Sprachphi-
losophie steckt damit der Grundsatz, der fiir seine politische Philosophie bestim-
mend ist. Auctoritas non veritas facit legem. Die Wahrheit allein, heifst dies, macht
noch kein Gesetz. Auch kein Vernunfigesetz. Jedes allgemeine (geschriebene) Wort
bedarf einer auctoritas, einer zusdtzlichen Autoritit, um - zumal als Vernunft-
regel, als Gesetz ohne Ausnahme - geglaubt zu werden.« (Gehring, »Hobbes:
Leviathan, 86).

86 Das komplette Zitat dazu lautet: »Denn Vernunft in diesem Sinne ist nichts
anderes als Rechnen, das heifit Addieren und Subtrahieren, mit den Folgen aus
den allgemeinen Namen, auf die man sich zum Kennzeichnen und Anzeigen
unserer Gedanken geeinigt hat.« (Hobbes, Leviathan, 32).

87 Philosophie als die Wissenschaft vom Korper basiert nach Hobbes auf einem
technisch-rationalen Kalkiil: »Wie grof§ aber der Nutzen der Philosophie, beson-
ders der der Naturphilosophie und der Geometrie ist, wird am besten eingesehen,
wenn man sich die mogliche Forderung des menschlichen Geschlechts durch sie
vergegenwdrtigt und die Lebensweise derer, die ihrer sich erfreuen, mit anderen
vergleicht, die sie entbehren. Die grofite Forderung verdankt das menschliche
Geschlecht der Technik, d.h. der Kunst, Korper und ihre Bewegungen zu mes-
sen, schwere Lasten zu bewegen, zu bauen, Schiffahrt zu treiben, Werkzeuge zu
jeglichem Gebrauch herzustellen, die Bewegungen am Himmel, die Bahnen der
Gestirne, den Kalender und so weiter zu berechnen.« (Hobbes, Grundziige der
Philosophie: Vom Korper, 13 und 15).

61

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Differenz zu den Gegenstinden der Erkenntnis tritt.®8 Rechnen be-
schreibt eine gedankliche Operation, in der die Gegenstinde im
Vorgang des Denkens eine fiir sich bestehende Einheit bilden. Dieser
Vorgang erfolgt durch Symbolisierung. Vermittels dieser werden die
Gegenstande in ein Verhiltnis zueinander gebracht, sodass sich da-
raus eine neue Bezugsgrofle entwickeln kann, die als Summe grofier
ist als die Bestandteile, aus denen sie zusammengesetzt ist. Ein rech-
nendes Denken beansprucht eine iibergeordnete Gréfle zu schaffen,
die tiber die einzelnen Bestandteile hinausweist. Ein rechnendes
Denken setzt Hobbes in Analogie zu einem politischen Denken. So
wie die Summe grofSer ist als die einzelnen Bestandteile, aus denen
sie sich zusammensetzt, weist ein politisches Denken ein Streben
nach Macht auf, deren Wirksambkeit eine tibergeordnete Grofie ist,
die tiber individuelle Geltungsanspriiche hinausweist.?

Wirksam ist ein Bestreben nach Macht dann, wenn es das Vor-
stellungsvermdgen eines einzelnen Menschen iibersteigt. Erst durch
eine kumulative Wirkung der Vorstellung erlangt politische Macht
ihre Legitimation. Macht ist nicht nur ein Handlungsbegrift, sie
ist auch ein Moglichkeitsbegriff. Ihre Wirkdoméne beschreibt einen
Handlungsspielraum, indem die Biirger ihre politische Identitat und
ihre soziale Zugehorigkeit erlangen. Protektive Mafinahmen wie
Vorteilsbeschaffung, Gunstbeweise und andere Zeichen des offentli-
chen Wohlwollens spielen dabei eine wichtige Rolle. »Gunst«, die
vom Staat verliehen wird, ist »Macht«.*® Um von Macht zu sprechen,
ist es im Verstandnis von Hobbes nicht erforderlich, dass diese be-
reits vollzogen sein muss. Es geniigt auch, dass eine Person im »Ruf
von Macht« steht, weil bereits ein Ruf Konsequenzen und »Anhdn-

88 Hobbes behauptet damit, dass im Vorgang des Rechnens iibertragen werden
kann. Er schreibt dazu: »Man darf also nicht meinen, dafs das eigentliche Rech-
nen nur bei Zahlen stattfindet, als ob der Mensch von den iibrigen Lebewesen
(wie nach den Berichten Pythagoras angenommen hat) allein durch die Fihigkeit
des Zdihlens unterschieden wire; denn auch GrifSen, Korper, Bewegungen, Zeiten,
Qualititen, Handlungen, Begriffe, Verhdltnisse, Sdtze und Worte (worin jegliche
Art Philosophie enthalten ist) konnen addiert und subtrahiert werden. Wenn wir
aber hinzufiigen oder wegnehmen, d.h. aufeinander beziehen, so nennen wir
dies >denkens, griechisch logizesthai, das also berechnen oder rationell erkennen
bedeutet.« (Hobbes, Grundziige der Philosophie: Vom Kérper, 11).

89 Weiterfithrend, siehe unten Kap. 2.2.

90 Hobbes, Leviathan, 70.

62

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

gerschaft von Schutzbediirftigen« nach sich zieht.”! Mit anderen Wor-
ten: Macht ist eine tibergeordnete Grofle, die durch ihr kumulatives
Bestreben eine Grofie ist, die ins Unendliche reicht, und die Hobbes,
wie im nédchsten Kapitel zu zeigen ist, mit politischen Zielsetzungen
in Verbindung bringt.

Gegenldufig zum Begrift der Macht deutet Hobbes Freiheit. Frei-
heit ist nicht ein unendliches Streben nach etwas. Sie ist bezogen
auf etwas und grenzt sich gleichzeitig von etwas ab. In dieser Bezie-
hung driickt sich eine Dynamik aus, die Hobbes analog zur Empfin-
dung nach dem Bewegungsgrundsatz konzipiert.”? Anders aber als
Empfindung, die durch einen Gegendruck oder einen Widerstand
zu einem Bestimmungsinhalt gelangt, erlangt Freiheit ihr genuines
Bestimmungsmoment durch ihr Recht auf Leben. Das Verstindnis
vom Widerstand leitet sich davon ab. So gilt das unbedingte Recht
eines Menschen, denen Widerstand zu leisten, die ihn mit Gewalt
angreifen und ihm nach dem Leben trachten, wie Hobbes wieder-
holt betont.”* Anders als Macht, die sich auch auf Vorstellungen
beziehen kann und damit ein Moglichkeitsbegriff ist, ist Freiheit ein
Handlungsbegriff.

91 Hobbes, Leviathan, 66.

92 Vgl. Hoffe, Hobbes, 83.

93 Hobbes, Leviathan, 101. Umstritten ist in der Forschung die Frage, wie weitge-
hend das Widerstandsrecht gegeniiber dem Souverdn im Leviathan zu deuten
ist. Damit verkniipft ist auch die Frage, ob Hobbes als ein absolutistischer oder
als ein liberaler Staatstheoretiker zu betrachten sei. Hoffe beantwortet diese
Frage zugunsten Ersteren. Denn entscheidend sei, inwiefern der Widerstand
als eine antizipierte Gefahr gedeutet wird und in welchem Umfang: »Da der
Widerstand die Stellung des Souverdns gefiahrdet, sogar sein Leben bedroht, sei der
>kluge< Souverin zugleich ein >aufgeklirter< Souverdn, der sich aus Eigeninteresse
fiir die maglichst freie Selbsterhaltung seiner Untertanen sorge.« Hofte folgert
daraus: »Entweder besitzt der Souverdn die iiberragende Macht, um seine Aufga-
be zu erfiillen, ndmlich Lebensbedrohungen, von welcher Seite auch immer sie
kommen, zu jeder Zeit zu sanktionieren; dann kann er seine iiberragende Macht
auch jederzeit mif$brauchen. Oder der Widerstand hat gute Erfolgschancen, dann
reicht aber die Staatsgewalt nicht aus, jedermann auf die wechselseitige Achtung
von Leib und Leben zu zwingen. Infolgedessen kann man nicht beides gleicherma-
Sen wollen, einen absoluten, hinreichend mdchtigen Souverin und ein wirksames
Widerstandsrecht seiner Untertanen: Omnipotenter Staat und Widerstandsrecht
schliefSen sich aus.« (Hofte, Hobbes, 155-56).

63

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Freiheit zeigt sich als eine Handlung, die in widerstdndiger Ab-
héngigkeit von Handlungssituationen erfolgt.”* Im 14. Kapitel des
Leviathan heif3t es dazu:

»Unter Freiheit versteht man nach der eigentlichen Bedeutung des Wor-
tes die Abwesenheit duflerer Hindernisse. Diese Hindernisse konnen
einem Menschen oftmals einen Teil seiner Macht wegnehmen, das zu
tun, was er mochte, aber sie konnen ihn nicht daran hindern, die
verbliebene Macht so anzuwenden, wie es ihm sein Urteil und seine
Vernunft gebieten.«

Freiheit ist demnach dann vorhanden, wenn der Widerstand eines
Hindernisses, das der Anlass der Furcht ist, nicht vorhanden oder
zumindest abwesend ist.

Die Verkniipfung zwischen Furcht und Freiheit erfolgt in der
Perspektive eines »natiirlichen Gesetzes«. Aus dem Anspruch, sein
eigenes Leben zu erhalten, resultiert das Bediirfnis, das eigene Leben
zu erhalten. Was daraus resultiert, ist ein Verstandnis von Freiheit,
das nachtréglich definiert wird. Denn ob es sich um Freiheit handelt
oder nicht, entscheidet die zeitliche Perspektive in Wahrnehmung
der kiinftigen Ereignisse. Gleiches gilt fiir die Wahrnehmung eines
Hindernisses und der damit einhergehenden Furcht: Ob ein Hinder-
nis lebensbedrohlich ist oder nicht, entscheiden die Konsequenzen
einer Handlungssituation. Die Unklarheit, wie eine Handlungssitua-
tion zu beurteilen ist, ob ein Morder oder Riuber wirklich ein

94 Der Historiker und Politikwissenschaftler Quentin Skinner hat den relationalen
Charakter der Freiheit bei Hobbes als einen negativen Freiheitsbegriff gedeutet.
Vgl. u. a. Skinner, »Die Idee der negativen Freiheit«. Skinner ist recht zu geben,
dass ein Gutteil der Debatte, die zwischen Anhéngern einer Konzeption von ne-
gativer Freiheit und jenen, die einen sozialen Begriff von Freiheit befiirworten,
auf die »tieferliegende Kontroverse iiber die menschliche Natur« zuriickzufithren
ist. Diese Debatte wiederum hat eine Anschlussféhigkeit an Kants »autonomes«
und Hegels »soziales« Verstindnis von Freiheit. In beiden Fillen ist der Wi-
derstandsbegrift ein wichtiger Indikator in der Bezogenheit und Abgrenzung
auf Natur, wie zu zeigen ist. Eine Anschlussféhigkeit an Kants deontologische
Ethik darf aber nicht in der Weise verstanden werden, dass bereits bei Hobbes
Theorie vom Menschen der Baustein fiir ein moralisches Selbstbestimmungs-
recht angelegt sei. Dazu schreibt Thomas Nagel u.a.: »Von einer moralischen
Verpflichtung kann prinzipiell nur dann die Rede sein, wenn die Moglichkeit eines
Konflikts mit dem Eigeninteresse besteht.« (Nagel, »Moralische Verpflichtung
und rationales Selbstinteresse«, 163).

95 Hobbes, Leviathan, 99.

64

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

solcher ist, kann erst dann festgelegt werden, wenn diese ihre Ta-
ten vollfithren, die ihn als solche bestimmen. Dass sowohl Furcht
als auch Freiheit eng mit vorgestellten Gefahren verkniipft sind,
bildet fiir Hobbes eine wichtige Voraussetzung fiir die Schaffung
von Gesetzen. Sie bieten zwar nicht Klarheit {iber die Motivlage
einer Handlungssituation, aber so weit wie mdglich Sicherheit im
Sinne einer grofitmoéglichen Einschrdnkung von méglichen Bedro-
hungen.®

Ein vertragsbasiertes Gesetz betrachtet Hobbes als eine semanti-
sche Verlingerung des Anspruchs des natiirlichen Gesetzes, das bio-
logische Leben so weit wie moglich zu erhalten. Erforderlich dafiir
ist, dass sich die Vertragsparteien an den Vertrag gebunden oder die-
sem verpflichtet fithlen.”” Ein aus dem Verbinden hervorgehender
Anspruch bezeichnet Hobbes als Verpflichtung. Sie besteht in der
Bereitschaft, den eigenen Freiheitsbereich einzuschridnken, indem
individuelle Rechte aufgegeben und iibertragen werden, um dadurch
neue Freiheiten zu gewinnen.

Was sich aus dieser Form der Verpflichtung und der damit ein-
hergehenden Rechtsiibertragung ergibt, ist ein relationaler Zusam-
menhang zwischen einem personlichen Freiheitsstreben und dem
Giiltigkeitsanspruch des Gesetzes. Relational ist aber nicht nur der
Entstehungshorizont, relational ist auch die Bewertung, was nun
unter einem personlichen Freiheitsbestreben zu verstehen ist und
wie diese in ihrer Bezogenheit auf normative Komponenten zu be-
werten ist. Generell gilt eine wechselseitige Verflochtenheit. Freiheit
ist abhéngig von den Bindungen gegeniiber dem Gesetz, wie um-
gekehrt der Legitimitdtsanspruch des Gesetzes aus dem Freiheits-
und Sicherheitsbestreben der Biirger resultiert. Jedoch unklar bleibt,
was nun das normative Geriist dieses Verstindnisses von Freiheit
ist. Auch die Riickbindung der Freiheit an Vorstellungen von Sicher-
heit kann alles andere als selbstverstdndlich bezeichnet werden. Sie
gehen mit Bedrohungsszenarien einher, die, wie weiter oben schon
festgehalten wurde, vorgestellt oder real erfahren, aber auch dann
unterschiedlich erlebt und gedeutet werden koénnen. Hobbes war
sich dieser Problematik bewusst. Sein Losungsvorschlag besteht in

96 Uber diesen Zusammenhang begriindet Hobbes auch Gerechtigkeit und nicht
nur Gesetze, vgl. Hobbes, Leviathan, 110.
97 Vgl. Hobbes, Leviathan, 100.

65

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Strategien der Sichtbarkeit als politische Mittel der Machtausiibung:
Eine »sichtbare Gewalt« und die »Furcht vor der Strafe« miisse den
Gedanken des Friedens unterstiitzen, wie Hobbes im zweiten, gesell-
schaftsbezogenen Teil des Leviathan ausfithrlich darlegt.”® Sichtbar-
keit als politisches Gestaltungsmittel hat aber nur dann Erfolg, wenn
auch abstrakte Konzepte wie Freiheit, Furcht oder Gerechtigkeit
vorstellungs- und wahrnehmungsbasiert begriffen werden. Dafiir be-
darf es einer Konkretisierung von Bewegungsabldufen, damit diese
gesehen oder zumindest vorgestellt werden kdnnen.

Demzufolge formuliert Hobbes auch das Verhiltnis zwischen Frei-
heit und Gesetz nach dem Bewegungsgrundsatz: Freiheit folgt dem
Grundsatz, »etwas zu tun oder zu unterlassen«, sofern sie durch
duflere Hindernisse nicht eingeschrankt wird,” wohingegen das Ge-
setz dem Beharrungsgrundsatz folgt, ndmlich »eine Verbindlichkeit,
etwas zu tun oder es zu unterlassen«!%0 Freiheit kann sowohl das
eine (das Tun) oder das andere (das Unterlassen) bedeuten, wohin-
gegen Gesetz eine Verbindlichkeit verlangt, die sich entweder auf das
eine oder auf das andere bezieht. Freiheit zeigt sich also in einer
Vielfalt von Bewegungsvorgingen, wohingegen sich das Gesetz in
der Eindeutigkeit eines Beharrungsvermdogens zeigt.

Aus einem bewegungsbasierten Verstindnis der Freiheit leitet
Hobbes das Verstandnis vom Recht ab. Das Recht, etwas zu tun oder
zu unterlassen, ist gleichzusetzten mit dem Gedanken der Freiheit:
Das »Recht besteht in der Freiheit, etwas zu tun oder zu unterlassen
[...]«.101 Als Abwesenheit von Hindernissen ist Freiheit nicht ein
blofies Phanomen, es hat auch einen Rechtsstatus. Hobbes, der Frei-
heit nicht iiber eine innere Konfliktnatur begriindet und damit auch
nicht aus widerstreitenden Legitimitatsressourcen ableitet, aber auch
nicht aus einem inneren Gesetz, das an der Vielfalt der empirischen
Herausforderungen sich zu bewéhren hat, definiert Widerstand als
Hindernis. Als Hindernis beeinflusst der Widerstand auch geistige
Zusammenhinge. Als negativer Bezugspunkt definiert Widerstand
den Geltungsanspruch von Freiheit. Freiheit ist dann Freiheit, wenn
Widerstand abwesend ist, und die Abwesenheit von Widerstand be-
griindet gleichzeitig das Recht der Freiheit.

98 Vgl. Hobbes, Leviathan, 131. Vgl. Gehring, »Hobbes: Leviathan«, 90.
99 Vgl. Hobbes, Leviathan, 99.

100 Hobbes, Leviathan, 99.

101 Hobbes, Leviathan, 99.

66

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

Die Abwesenheit von einem wahrnehmungsbasierten Widerstand
findet ihre Fortsetzung in einem sichtbaren, und nicht (wie etwa
bei Kant) in einem inneren, unsichtbaren Gesetz. Die Sichtbarkeit
der Gesetzesbildung bezieht sich auf duflere und nicht auf innere
Widerstdnde. Wenn aber die Legitimitit eines Gesetzes nicht durch
die »innere Natur« eines Subjekts begriindet wird, bedarf es zusitz-
licher Kriterien. Sichtbarkeit als eine Form der Eindeutigkeit und
davon abgeleitet Erfahrbarkeit spielen hier eine wichtige Rolle. Ein
Gesetz ist dann wirksam, wenn es von anderen Personen gesehen,
gehort oder erfahren wird. Hobbes kennt keine Beschrankungen, die
aus inneren Notwendigkeiten, wie Gewissen oder inneren Verpflich-
tungen, hervorgerufen werden. Worauf es ihm zufolge ankommt, ist
vielmehr, die Rahmenbedingungen zu formulieren, vermittels derer
Gesetze zum Einsatz kommen.1??

Eine wichtige Rolle spielen vorgestellte oder real erlebte Bedro-
hungsszenarien, und Furcht ist der Grund, warum diese Szenarien
funktionieren. Als Vermdgen ist Furcht ein integraler Bestandteil
der »Leidenschaften«.!%® Sie sind eng mit Todesgefahren verknipft.
Unter den drei Leidenschaften, die den Menschen nach Hobbes
auszeichnen, hat die Furcht einen herausragenden Stellenwert. To-
desfurcht nennt Hobbes an erster Stelle der menschlichen Leiden-
schaften und alle anderen Leidenschaften folgen daraus:

»Die Leidenschaften, die die Menschen friedfertig machen, sind Todes-
furcht, das Verlangen nach Dingen, die zu einem angenehmen Leben
notwendig sind und die Hoffnung, sie durch Fleif3 zu erlangen zu kon-
nen.«!%* Die Fortsetzung zu diesem Zitat lautet: »Und die Vernunft
legt die geeigneten Grundsitze des Friedens nahe, auf Grund derer die
Menschen zur Ubereinstimmung gebracht werden kénnen.«!%>

102 Uber Hobbes hinausgehend weist Elsa Dorlin unter Bezugnahme auf Judith
Butler darauf hin, dass unter methodischen Gesichtspunkten ein Feld der
Sichtbarkeit geschaffen wird, das mit rassistischen, genderspezifischen und an-
deren kulturellen Werten und Vorurteilen einhergehen kann. Im Lichte dieser
Uberlegungen ist meines Erachtens auch Hobbes’ Verstindnis von Furcht und
das davon abgeleitete Verstandnis von Freiheit zu deuten und kritisch auf ihre
Alltagstauglichkeit zu tiberpriifen. Vgl. Dorlin, Selbstverteidigung, 14; Butler,
»Endangered/Endangering«.

103 Vgl. Hobbes, Leviathan, 98.

104 Hobbes, Leviathan, 98.

105 Hobbes, Leviathan, 98.

67

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Hobbes behauptet damit, dass Leidenschaften im Kern auf Vorstell-
ungen basieren und den Boden bilden, auf dem Vernunft aufbaut.
Vorstellungsgebunden ist beispielsweise die zentrale Annahme
von Hobbes, dass sich das Individuum im »reinen Naturzustand«
in Permanenz durch Todesgefahren bedroht sieht, und stindig von
Furcht und einer daraus resultierenden Kampf- und Widerstands-
bereitschaft betroffen sei.!® Es handelt sich um Bedrohungen, de-
ren Bedrohlichkeit sich bereits aufgrund ihrer Vorstellungsfahigkeit
einstellt.'”” Der Gegenstand des Vorstellens beschreibt Inhalte der
Furcht und nicht der Freude, des Hoffens oder des Vertrauens.
Auch das Narrativ »eines jeden gegen jeden«'%8 ist nicht eines, das
im Naturzustand tagtéglich mit der gleichen Intensitdt andauernd
erfahren wird.!” Vorrangig ist hier der Gedanke, dass ein Krieg
bzw. ein Kampf, der auf dem Grundgedanken eines »gegenseitigen
Widerstandes«''0 basiert, jederzeit entstehen kann, aber nicht zwin-
gend entstehen muss. Enthalten ist in dem Narrativ des »gegensei-
tigen Widerstandes« die Bedeutung, dass eine imaginierte Furcht
mit einer realen Furcht und vermutete Bedrohungen mit realen Be-
drohungen gleichzusetzen sind. Mit anderen Worten: Bereits im Na-

106 Dieses Bedrohungsszenario kennzeichnet den Naturzustand, und der Kriegs-
zustand ist eine logische Konsequenz daraus. Der Krieg macht die Gefahren,
die im Naturzustand mehr oder minder implizit vorhanden sind, deutlich. Im
Sinne dieser Logik wird dann im Krieg auf einer gesellschaftlichen Ebene ein
Bedrohungsszenario konkretisiert, das im Naturzustand durch die allgegen-
wirtige Kampfbereitschaft bereits vorhanden ist. Hobbes schreibt dazu, dass
»im reinen Naturzustand die Ungleichheit der Macht nur an dem Ausgang eines
Kampfes festgestellt wird« (Hobbes, Leviathan, 108).

107 Vgl. dazu u. a. folgende Textstelle: »Im Kriegszustand, wo jedermann auf Grund
des Fehlens einer allgemeinen, sie in Schranken haltenden Gewalt jedermanns
Feind ist, kann niemand darauf hoffen, durch eigene Stirke oder einen Verstand
ohne Hilfe von Verbiindeten sich vor Vernichtung zu bewahren.« (Hobbes, Le-
viathan, 112).

108 Hobbes, Leviathan, 99.

109 Elsa Dorlin ergénzt dazu: »Dieser in Kapitel XIII des Leviathan definierte
Kriegszustand bezieht sich nicht ausschliefllich auf »tatsichliche Kriegshandlun-
gens, sondern auf die bekannte Bereitschaft zum Kampf, die jene Zeit beschreibt,
>in der die Menschen ohne andere Sicherheit leben als die, mit der ihre eigene
Kraft und ihre eigene Erfindungsgabe sie ausstatten<.« (Dorlin, Selbstverteidi-
gung, 106).

110 Vgl. dazu auch die Ergdnzung aus der lateinischen Fassung: Hobbes, Levia-
than, 273.

68

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

turzustand gibt es bei Hobbes eine Differenz zwischen Vorstellung
und Erfahrung, die Gefahren eine zweifache Dimension verleihen,
namlich vorgestellte und real erfahrene Gefahren. Diese zweifache
Bedrohung gilt es zu beachten, um den Naturzustand in den Gesell-
schaftszustand zu lenken. Um den Bedrohungen des Naturzustands
entgegenzuwirken, sind sowohl die Schaffung von sichtbaren und
gesetzesbasierten Realitaten als auch die Beriicksichtigung von vor-
stellungsbasierten, psychologischen Komponenten, die in der Natur
des Menschen liegen, notwendig. Ersteres wird erreicht durch die
Errichtung eines Herrschaftsvertrags und einer »biirgerlichen Ge-
walt, die die Biirger zur Einhaltung des Vertrags zwingt,!"! Letzteres
erfolgt durch die Nutzung der Furcht fiir soziale Zwecke. Furcht
ist nicht nur eine Ressource fiir das Austragen von realen Konflik-
ten (wie Kampf oder Krieg), sie enthélt auch das Potenzial, sich
gegen die eigene Furcht zu wenden und den Zustand der Furcht zu
beenden. Anders als bei der Angst, die eine gréfiere Unabhingigkeit
zum Gegenstand hat und die auch grundlos auftreten kann, benétigt
Furcht eine Konkretisierung, sei es in vorgestellter oder in real er-
lebter Form. Ein Gegenstand, zu dem sich Furcht verhilt, kann ent-
weder innerer Natur sein, die sich einer Erfahrung widersetzt, wie
Geister oder Gottesvorstellungen, oder duflerer Natur, die auch von
anderen gesehen und gehort werden kann. Von sozialer Bedeutung
sind vor allem Furchtquellen, die auch von anderen Personen erfah-
ren werden kénnen und dadurch eine Anschlussfihigkeit an soziale
Interessen aufweisen."? Sie kénnen mit jenen von anderen Personen
verglichen und in ein Verhiltnis gebracht werden. Indem also der

111 Vgl. Hobbes, Leviathan, 110-11. Fiir eine detailliertere Darstellung siehe unten
Kap. 2.2.

112 Carl Schmitt deutet den Leviathan entlang der Achse Sichtbarkeit/Unsicht-
barkeit und deutet den weiteren Verlauf der geschichtlichen Entwicklung als
einen zweideutigen Triumph des Unsichtbaren gegeniiber dem Sichtbaren. Vgl.
Schmitt, Leviathan, bes. 94-6. Er hat diese Achse dahingehend interpretiert,
dass die innere Furchtquelle eine Bedrohung auch fiir das von ihm favorisierte
Staatsmodell der absoluten Macht darstellt. »Der absolute Staat kann alles
verlangen, aber eben nur dufSerlich. Das >cujus regio ejus religio< ist verwirk-
licht, aber die >religio« ist inzwischen unter der Hand in einen ganz anderen,
unerwartet neuen Bereich abgewandert, namlich in die private Freiheitssphdre
des frei denkenden, frei fithlenden und in seiner Gesinnung absolut freien Indi-
viduums.« (Schmitt, Leviathan, 92) Zu Schmitts Staatsmodell, weiterfithrend:
Holzleithner, »Shklar versus Schmitt, bes. 85, 87, 89.

69

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Mensch sich in seinem Furchtempfinden nicht allein erfihrt, wei-
sen erfahrungsgebundene Furchtquellen eine soziale Dimension auf.
Das Furchtempfinden des Menschen und der damit einhergehende
Widerstand »jeder gegen jeden« sind eine vergleichbare Erfahrung,
die Menschen dazu bringt, sich mit anderen Menschen zusammen-
zuschlieflen und sich vermittels eines Herrschaftsvertrags freiwillig
zu unterwerfen.!

Die gesellschaftsbildende Bedeutung, die Furcht hat, kann nach
Hobbes nicht hoch genug geschétzt werden. Furcht ist ein grundle-
gendes Merkmal menschlicher Existenz. Sie stellt keinen Ausnahme-
zustand dar. Auch Willensduflerungen (und damit auch Vertrage),
die aus Furcht geschlossen werden, gelten. Sie stellen den freien Wil-
len nicht infrage, sie ergdnzen und bekraftigen ihn. Etwas aus freiem
Willen zu machen, und das Bediirfnis, das eigene Leben zu bewah-
ren und sich vor Tod, Verletzung und Gefangenschaft zu schiitzen,
weisen fiir Hobbes einen Zusammenhang auf." Durch diese leibbe-
zogene Zuspitzung der Freiheitskonzeption konnte Hobbes nicht
nur Freiheit und Furcht,''> er konnte auch Furcht und Gesetz in
einen Zusammenhang bringen.!®

Was aber versteht Hobbes unter Todesfurcht? Welche Bestim-
mungsgriinde gibt es, damit jemand um sein eigenes Leben fiirch-
ten muss? Hobbes behauptet hier nicht, dass es zur Natur des
Menschen gehort, grundlos dem anderen nach dem Leben zu trach-
ten. Todesfurcht ist vielmehr eingebettet in einen iibergeordneten
Bezugsrahmen, den er drei Konkurrenzursachen zuordnet: »Erstens
Konkurrenz, zweitens MifStrauen, drittens Ruhmsucht.«" Auch hier
ist die Reihenfolge mit einer Wertung verbunden und nicht zufallig
gewihlt. So schreibt er dazu:

»Die erste fiihrt zu Ubergriffen der Menschen des Gewinnes, die zweite
der Sicherheit und die dritte des Ansehens wegen. Die ersten wenden
Gewalt an, um sich zum Herrn {iber andere Manner und deren Frau-

113 Vgl. Hobbes, Leviathan, 273.

114 Vgl. Hobbes, Leviathan, 106-7.

115 Vgl. dazu Moses Mendelssohn: »Alles Recht griindet sich, nach seinem
[Hobbes’] System, auf Macht und alle Verbindlichkeit auf Furcht.« (Mendels-
sohn, »Jerusalem oder iiber religiése Macht und Judentumg, 355).

116 Vgl. Hobbes, Leviathan, 163-64. Zum Verhiltnis von Furcht und Freiheit vgl.
weiterfithrend den Sammelband Bermbach / Kodalle, Furcht und Freiheit.

117 Hobbes, Leviathan, 95.

70

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

en, Kinder und Vieh zu machen, die zweiten, um dies zu verteidigen,
und die dritten wegen Kleinigkeiten wie ein Wort, ein Lécheln, eine
verschiedene Meinung oder jedes andere Zeichen von Geringschitzung,
das entweder direkt gegen sie selbst gerichtet ist oder in einem Tadel
ihrer Verwandtschaft, ihrer Freunde, ihres Volks, ihres Berufs oder ihres
Namens besteht.«!18

Hobbes gibt mit der Konfliktursache, die darin besteht, dass Biirger
Gewalt anwenden, um sich zum Herrn iber »Frauen, Kinder und
Vieh«! von anderen Herren zu machen, freimiitig einen Beleg fiir
ein patriarchales Denken:!?° »Frauen, Kinder und Vieh« sind Teil

118 Hobbes, Leviathan, 96.

119 Hobbes, Leviathan, 96.

120 In welcher Weise und ob Hobbes’ politische Theorie einem patriarchalen
Denken zuzuordnen ist, ist in der feministischen Literatur umstritten. Im
Vorwort der Anthologie Feminist Interpretations of Thomas Hobbes schreiben
die Herausgeberinnen Nancy Wright und Joanne Hirschmann: »[...] at his
best, he offers a vision of strong, powerful women who can contract with men,
raise children independently (maternity being the first political right), and pro-
tect their own interests in the state of nature. At the very least, he offers an
opportunity to engage and analyze some of the most provocative, problematic,
and challenging arguments of Western modernity concerning the place of women
in the family which, admittedly, are highly ambiguous - and the meaning
of gender itself.« (Hirschmann / Wright, Feminist Interpretations, 5) Eine pré-
gende Rolle in dieser Debatte hat seit Beginn der feministisch politischen
Theorie Carole Patemans Schrift The Sexual Contract. Thre Behauptung von
einem geschlechtsspezifischen Vertrag, der bereits vor der Einrichtung eines
Herrschaftsvertrags wirksam gewesen sei, hat den Boden fiir die Frage bereitet,
wie patriarchalische Aspekte in Hobbes’ Theorie mit geschlechteregalitiren As-
pekten in einen Zusammenhang zu bringen seien. Patemans Schlussfolgerung,
dass Hobbes einer modernen Form des briiderlichen Patriarchats verpflichtet
blieb, auch wenn er die ltere, véterliche Variante abgeschafft habe, hat in
der feministischen Debatte zu Kontroversen gefiihrt, die ich hier im Detail
nicht wiedergeben kann. Meines Erachtens ist in dieser Debatte der Faktor un-
terbelichtet geblieben, dass Hobbes’ briiderliche Begriindung des Patriarchats
nicht nur die Unterwerfung unter den allméchtigen (viterlichen) Souverin
zur Folge gehabt hat, sondern durch diese Unterwerfung ebenso eine Aufwer-
tung eines instrumentellen Verstdndnisses von Rationalitat einhergegangen ist,
das die Anerkennung von patriarchalen Besitzverhiltnissen zu einer tragen-
den Sdule erkldrt hat, auf deren Basis Konzepte von Freiheit, Furcht, Gleich-
heit, menschliche Natur, individuelles Wohlergehen, Autoritit, Zustimmung,
Zwang, politische Verpflichtung, Sichtbarkeit und Staatsbiirgerschaft abgeleitet
wurden. »Frauen, Sklaven und Vieh« bleiben als Teil dieser Besitzverhéltnisse
in diesem Konzept von instrumenteller Rationalitét eingeschlossen und erlan-

71

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

eines Besitzes und die Verletzung dieses Besitzrechtes beschreibt
eine Konfliktursache, die den Kriegszustand auslésen kann.”! Da-
raus ldsst sich ableiten, dass die biirgerliche und im vorliegenden Fall
auch patriarchal strukturierte Gesellschaft zwar ihren » Ursprung in
der wechselseitigen Furcht«1?? hat, gleichzeitig ist diese Furcht aber
nicht nur eine Todesfurcht um das eigene Leben, sondern sie ist
ebenso verkniipft mit Verlustingsten, den eigenen Besitz, »Frauen,
Kinder und Vieh«, und damit - so lasst sich hier folgern - die An-
nehmlichkeiten einer patriarchal gepragten Bediirfnisokonomie zu
verlieren.!?3 Es handelt sich, wie aus diesen Zeilen gefolgert werden
kann, nicht nur um die Todesfurcht um das eigene Leben, sondern
auch um die Furcht, den eigenen Besitz, zu denen »Frauen, Kinder
und Vieh« gehoren, zu verlieren. Diese soziale und rollenbezogene,

gen nur dann einen Zugang zu kulturellen und ¢konomischen Ressourcen,
wenn es ihnen auf individuelle Weise gelingt, ihren Status einer Besitzlosen zu
einem Status der Besitzenden zu dndern. Dieser Anspruch kann jedoch nur
mit erheblichem gedanklichem Zusatzaufwand als Akt einer weiblichen Eman-
zipation gelesen werden. Vgl. Pateman, The Sexual Contract; Hirschmann /
Wright, »Hobbes, History, Politics and Gender«.

121 Hobbes erginzt hier: »Daraus ergibt sich klar, daf§ die Menschen wihrend der
Zeit, in der sie ohne eine allgemeine, sie alle im Zaum haltende Macht leben,
sich in einem Zustand befinden, der Krieg genannt wird, und zwar in einem
Krieg eines jeden gegen jeden. Denn Krieg besteht nicht nur in Schlachten oder
Kampfhandlungen, sondern in einem Zeitraum, in dem der Wille zum Kampf
geniigend bekannt ist.« (Hobbes, Leviathan, 96).

122 Vgl. Hobbes, Grundziige der Philosophie: Vom Biirger, 287, zum Eigentum 114.

123 Brigitte Hansen bemerkt dazu, dass »die Domestizierung des weiblichen Ge-
schlechts im Akt der Staatsgriindung bereits logisch unterstellt« sei, wohingegen
im ersten Stadium des Naturzustandes eine geschlechtsspezifische Hierarchi-
sierung zwar auch anzutreffen sei, aber noch nicht auf institutioneller Basis
(Hansen, »Geschlechterverhiltnis und politische Philosophie«, 78, vgl. auch
65-80). Dass Furcht im Verstdndnis von Hobbes nicht nur auf das biologische
Leben, sondern ebenso auf Verlustdngste, die auf Besitz und davon abgeleitet
auf Personen, die in diesem Besitzverhiltnis inkludiert sind, bezogen ist, kann
einerseits mit Carole Patemans Annahme eines sexuellen Vertrags argumen-
tiert werden. Vgl. dazu weiterfithrend Boucher, »Male Power and Contract
Theory«. Mit Levinas kann auch argumentiert werden, dass diese Bezogenheit
auf einem unklaren Subjektbegriff beruht, demzufolge Identitit als eine Bezo-
genheit auf ein materielles Verstandnis von Sein erfolgt. Auf den von Levinas
eingebrachten ethischen Widerstand, der sich gegen eine »Idee der Totalitdt«
wendet und sich in meiner Lesart auf eine beinahe mustergiiltige Weise im
Leviathan wiederentdecken ldsst, wird noch zuriickzukommen sein.

72

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

genderspezifische Erweiterung des Furchtgedankens ist wichtig, um
den Gedanken der Macht im Sinne von Hobbes zu beschreiben.

Die Unterwerfung unter einem Herrschaftsvertrag geht zwar ei-
nerseits mit einem personlichen Machtverlust einher, durch die
ebenso damit einhergehende Erweiterung des Herrschaftsgedankens
erlangen minnlich gelesene Biirger jedoch eine moglichst umféng-
liche Freiheit zugesprochen, ihre 6konomischen und sexuellen Be-
diirfnisse auszuleben. So sind es nicht nur die Motive der Furcht, die
die Biirger dazu motivieren, den reinen Naturzustand zu verlassen,
es sind auch die Motive der Lust- und Sicherheitsoptimierung, die
sie dazu veranlassen, sich einer grofieren Macht zu unterwerfen. Was
daraus entsteht, ist ein Biindnis, das vom Biirger Gehorsam, und
vom Souverdn Unterweisung der Biirger, aber auch Sicherstellung
ihres Schutzes und ihrer Bediirfnisokonomie verlangt. Was durch
dieses Biindnis bzw. durch diesen Herrschaftsvertrag entsteht, ist
Hobbes zufolge ein verdichtetes Verstindnis von politischer, aber
auch von sexuell-patriarchaler und 6konomischer Macht. Die Un-
tertanen und Biirger partizipieren von dieser Macht dann, wenn
sie bereit sind, ihren im Naturzustand begriindeten Widerstand mit-
tels eines Vertrages unter gesellschaftlichen Zwecksetzungen neu zu
deuten: An die Stelle eines imaginierten oder realen duferen Wider-
stands (in Gestalt eines Hindernisses) ist ein Herrschaftsvertrag ge-
treten, mit dem Ziel dufSere Bedrohungsszenarien, die sich entweder
auf das eigene Leben oder den eigenen Besitz beziehen, so weit wie
moglich zu beseitigen.

Dieser Anspruch erfordert aber nicht nur einen Herrschaftsver-
trag, er erfordert ebenso einen Kraftaufwand, den Hobbes als eine
Verkniipfung von Wissen und Macht deutet. In fast prafreudiani-
scher Schwerpunktsetzung lassen sich die Motive, den Gesellschafts-
zustand zu bilden, folgendermafien zusammenfassen: Wo Furcht ist,
da ist Widerstand, wo kein Widerstand und keine Furcht sind, da
sind Freiheit, Triebbefriedigung und materieller Wohlstand, und wo
Furcht und Widerstand sind, da soll Wissen und Macht werden,
damit Freiheit sein kann. Wissen und Macht bedingen sich wech-
selseitig, und vor dem Hintergrund dieser Wechselwirkung konnte
Hobbes sagen, dass Wissenschaft eine Form von Macht ist.!24

124 Gleichzeitig betont Hobbes die mangelnde Anerkennung der Macht. Dies wie-
derum ist darauf zuriickzufithren, dass nur wenige die Fahigkeit besitzen in

73

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Ahnlich wie Empfindung, Furcht und Freiheit erschliefit sich
auch Macht sowohl in einer Innen- als auch in einer Auf8enperspek-
tive der Betrachtung. Als »urspriingliche« oder »zweckdienliche«
Macht beschreibt Macht die Fahigkeit eines Menschen, seine Ziele
zu erreichen. Auch Macht weist ein Streben auf, sich zu vergréfiern
oder zu verkleinern. Je grofier eine Macht ist, desto wirksamer ist sie.
Wirksam heifSt hier, dass sie imstande ist, den Widerstand, der das
individuelle Freiheitsstreben behindert, aufler Kraft zu setzen. Als
eine Fahigkeit ist Macht sowohl korperlicher oder geistiger Natur,
da, wie bereits festgehalten, auch Denken und Wissenschaft nach
Hobbes Formen der Macht sind.

Was mich im Folgenden und letzten Teil dieses Kapitels interes-
siert, ist die soziale, gemeinschafts- und gesellschaftsbildende Funk-
tion, die nach Hobbes Macht hat. Sie legt die Grundlage fiir eine
Politik der Sichtbarkeit, im Rahmen derer Menschen zu Biirgern
mit Rechten und Pflichten gemacht werden. Sie kommt dann zur
Anwendung, wenn ein Handlungsfeld geschaffen wird, das vom Biir-
ger Gehorsam und vom Souverdn Schutz der Rechte der Biirger
verlangt.!?>

sie, also die Wissenschaft, einzudringen. (Vgl. Hobbes, Leviathan, 67). Bemer-
kenswert ist, dass Hobbes die Fahigkeit zu denken mit der Féhigkeit gleich-
setzt, in den Gegenstand der Wissenschaft »einzudringen«. Auch hier folgt
Hobbes dem Druck-Gegendruck-Modell: Der Gegenstand der Wissenschaft
leistet dem denkenden Subjekt Widerstand, und die Fahigkeit des Eindringens
ist gleichzeitig ein Mafistab fiir das Voranschreiten des wissenschaftlichen
Denkens.

125 Die Komplementaritit der Beziehung, die zwischen dem Souverdn und den
Biirgern vorherrscht, basiert auf einer Idee der sozialen Ganzheit, die ich im
Levinas-Kapitel mit einer »Idee der Totalitdt« in Verbindung bringen werde
(siehe unten, Kap. 4). Ein Wechselverhiltnis zwischen Schutz und Gehorsam
begriindet u.a. Schmitt historisch, wenn er schreibt: »Fiir Hobbes kommt
es darauf an, durch den Staat die Anarchie des feudalen, stindischen oder
kirchlichen Widerstandsrechts und den daraus fortwdhrend neu entbrennenden
Biirgerkrieg zu iiberwinden und dem mittelalterlichen Pluralismus, den Herr-
schaftsanspriichen der Kirchen und anderer >indirekter< Gewalten die rationale
Einheit einer eindeutigen, eines wirksamen Schutzes fihigen Macht und eines
berechenbar funktionierenden Legalititssystems entgegenzusetzen. Zu einer sol-
chen rationalen staatlichen Macht gehért vor allem immer die volle politische
Gefahriibernahme und in diesem Sinne die Verantwortung fiir Schutz und Si-
cherheit der Staatsunterworfenen. Hort der Schutz auf, so hort auch der Staat
selber auf und jede Gehorsamspflicht entfdllt. Dann gewinnt das Individuum

74

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

Ein bestehendes Doppelverhiltnis von Schutz und Gehorsam de-
finiert bereits die Struktur des Herrschaftsvertrags. Er ist nicht nur
ein neutrales Instrument, um die individuellen Interessen zu regulie-
ren und in eine Ordnung zu bringen, es ist auch ein Instrument, um
die Biirger an die Person des Souverdns zu binden. Der Herrschafts-
vertrag kommt dann zur Anwendung, wenn er durch umfassen-
de Machtbefugnisse, die sich in unterschiedlicher Ausformulierung
dann auch auf die Biirger erstrecken, erginzt wird. Diese Macht-
befugnisse und die damit einhergehenden Machtdemonstrationen
verfolgen das Ziel, den Menschen in grofitmoglichem Ausmaf an die
Erfordernisse des Staates und eines gesellschaftlichen Zusammen-
halts zu binden. Grofitméglich heifit hier, dass auch die individuell
psychologischen Ressourcen einer Furcht- und Kamptfbereitschaft so
weit wie moglich fiir politische Zwecke eines gemeinschaftsbilden-
den Zusammenbhalts dienstbar gemacht werden.'?® Sowohl der Kor-
per als auch geistige Zwecksetzungen werden in Abhangigkeit von
tibergeordneten Perspektiven begriffen, wobei verbindliche Kriteri-
en, die unabhingig von fiktiven oder realen Bedrohungsszenarien
formuliert werden, nicht ausschlaggebend fiir Legitimitatsanspriiche
sind.

Die Frage, die sich hier stellt, ist, wer oder was die Deutungsmacht
hat zu entscheiden, was als verbindlich und als legitim anerkannt
werden kann und was nicht. Daraus ergibt sich ein Dilemma, dem
Hobbes begegnet, indem er zwischen Worten und Handlungen un-
terscheidet. Erst wenn Worte und Handlungen aufeinandertreffen,

seine >natiirliche« Freiheit wieder. Die >Relation von Schutz und Gehorsam«
ist der Angelpunkt der Staatskonstruktion des Hobbes.« (Schmitt, Leviathan,
113) Gehring folgert daraus eine eigentiimliche Mischung zwischen »absoluter
Macht und absoluter Bindung, durch die der Souverin gleichsam mit dem
Staatszweck und dem Bestand seines Sicherheitsstaates verschmilzt« (Gehring,
»Hobbes: Leviathan«, 92).

126 Leander Scholz weist hier darauf hin, dass sich daraus ergebende Konstel-
lationen der Handlungsmacht mit einer verstirkten Polarisierung der Kor-
per-Geist-Differenz einhergehen. Ein Merkmal dieser Spaltung ist seine Ur-
sprungslosigkeit. Scholz schreibt dazu: »Das Entscheidende an der neuen Form
der Spaltung bei Hobbes ist, dass diese Spaltung nicht von einem »>Subjekt-SUB-
JEKT< ausgeht und wie im Fall des Siindenbocks auf einer wiederholenden
Absonderung des Opfers basiert, sondern dass diese Spaltung als Selbstdifferenz
jeden Einzelnen zum Subjekt seiner Selbstreferenz macht.« (Scholz, Der Tod der
Gemeinschafft, 51).

75

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

ergibt sich eine bindende Verpflichtung. Das Band, das Worte und
Handlungen verbindet, ist die Furcht.!””” Furcht ist der Grund, war-
um gegebene Worte nicht gebrochen werden, und Furcht ist der
Grund, warum Rechte iibertragen werden. Durch Ubertragung sol-
len die eigene Furcht minimiert und die Chancen auf Lebenserhalt
erhoht werden. Durch Ubertragung werden ebenso eigene Rechte
aufgegeben, um Sicherheit zu erhalten. Aufgegeben werden damit
aber nicht nur Elemente der Furcht, sondern auch Kompetenzen
der eigenen Handlungsmacht, die dann aber auch Riickwirkungen
auf die Interpretation von Furchtquellen haben und darauf, wie mit
diesen umzugehen ist. Denn, wie wir bereits festgehalten haben, gilt
im Gesellschaftszustand zwar das Recht auf Verteidigung, jedoch
unterliegt dieses Recht auch einem Interpretationsrahmen, der nicht
mehr wie im Naturzustand individuell und willkiirlich entschieden
werden kann, sondern nach Regeln erfolgt, die nach Mafigabe von
ibergeordneten Zielsetzungen, die der Staatenbildung und dem ge-
sellschaftlichen Zusammenhalt dienen, entschieden werden.

Wie im nichsten Kapitel zu zeigen ist, konnen abstrakte Konzep-
te, wie politische Macht, Recht und Gerechtigkeit, erst in der {iber-
geordneten Perspektive eines Souverdns vollumfénglich erschlossen
werden. Es bedarf dafiir eines Rahmens, in dem das Rollenverhalten
der Biirger und die damit einhergehenden Rollenerwartungen auf
sichtbare Weise festgelegt sind. Fiir diese Festlegungen spielt Hobbes’
Verstindnis von Macht eine entscheidende Rolle. Macht ist nicht
nur das Bindemittel, um einmal geschlossene Vertrage durch sicht-
bare Zeichen der Macht immer wieder aufs Neue zu festigen, es ist
auch das Lockmittel, das die (méannlichen) Biirger motivieren soll,
die sozialen Spielregeln einzuhalten und durch wechselseitige Kon-
kurrenzmechanismen zu vertiefen und fortzusetzen. Durch Zeichen
der Macht (wie z.B. Rituale und Symbole) erfahren diese Biirger
ihre politische Zugehorigkeit und Identitdt immer wieder neu, wo-
durch das gesellschaftliche Ganze sowohl umspannt als auch von
Neuem bestitigt wird.

127 Vgl. Hobbes, Leviathan, 101.

76

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

Hobbes’ bewegungsbasiertes Verstdandnis von Philosophie beruht auf
dem Anspruch, Bedrohungen auf Leben, Leib und Besitz durch
gesellschaftliche Kontrollmechanismen entgegenzuwirken. Eine frei-
willige Bindung an das Gesetz ist Hobbes zufolge nicht ausreichend.
Es bedarf zusatzlicher und wiederholter Kriterien, die nach Zeichen
der Sichtbarkeit verlangen. Sichtbarkeit als Gestaltungsmittel hat
hier eine strategische Aufgabe.!?

Nach Hobbes weisen Urteile und Vorstellungen, Wahrsprechen
und Fiirwahrhalten, Wollen und Verpflichten einen Zusammenhang
auf. Es handelt sich um Fahigkeiten, deren Inhalte dann Giiltigkeit
haben, wenn sie auch von anderen gesehen (und gehort) werden.
Gleiches gilt fiir die Aussagekraft des Gesetzes. Gesetz ist nach
Hobbes eine verdichtete Form des Willens. Es bedarf sprachlicher
Ausdrucksformen und sichtbarer Zeichen der Macht, um individu-
elle Willensvorstellungen in eine verdichtete Form des Willens zu
bringen. Wille und Gesetz weisen einen relationalen Zusammen-
hang auf: Ein Wille zeichnet sich dadurch aus, mehr zu wollen,
und Gesetz ist eine Moglichkeit, einem Wollen nach Mehr geeignete
Voraussetzungen zu bieten. Die Schlagkraft eines solchen Gesetzes
ist aber nur dann gegeben, wenn es einen Filter der Wahrnehmung
gibt, vermittels derer die Vielfalt von Rollen- und Ordnungsvorstel-
lungen!?” gebiindelt und an eine sowohl vorstellungs- als auch hand-
lungsbezogene Macht einer personengebundenen Autoritét riickge-
bunden werden: Diese Riickbindung verfolgt den Zweck, sowohl das

128 Loick hebt hier hervor, dass Hobbes die jeweilige Autorschaft als »die Quelle
des Befehls« festlegt: »Deshalb legt Hobbes so viel Wert darauf, dass fiir die Un-
tertanen (etwa durch Siegel und Herolde) eindeutig ersichtlich gemacht werden
muss, dass ein Erlass auch wirklich vom Souverdn stammt.« Loick erganzt hier,
dass bereits Gewalt unterschiedliche, ndmlich legitime und illegitime Ressour-
cen hat. Daraus resultiert auch fiir Hobbes das Problem der Sichtbarmachtung
der legitimen Gewalt (vgl. und weiterfithrend: Loick, Kritik der Souverdnitit,
81-6). Auf das Thema der Sichtbarmachung der Gewalt als Quelle der Recht-
sprechung komme ich in diesem Kapitel weiter unten zuriick.

129 Diese aus dem Autorititsgedanken abgeleitete Ordnung und die damit ver-
kniipften Metaphern erfuhren historische Wandlungen, die Michael Stolleis in
seiner Studie Das Auge des Gesetzes herausgearbeitet hat. Ich danke Nikolaus
Benke fiir die Literaturempfehlung.

77

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Vorstellungs- als auch das Denkvermdgen der Biirger zu erreichen,
aber auch dieses zu begrenzen.1*0

Fiir die Darstellung eines solchen Verstdndnisses von autoritétsge-
bundener Macht bemiiht Hobbes das biblische Bild des Leviathan.
Es hat seinen Ausgang in einem mythologisch aufgeladenen Darstel-
lungsmotiv eines Seeungeheuers, das Hobbes zu einem représenta-
tiven Kompositionsbild umwertet, und das dem Souverdn zugespro-
chen wird. Dass der Leviathan als »sterblicher Gott« ein Mensch
ist, der sehen und der auch zurtckblicken kann, ist fur Hobbes’
Philosophie von Gesellschaft wichtig.”¥! Sie basiert ndmlich nicht auf
abstrakten Prinzipien, vielmehr legen Blickachsen auf den sozialen
Korper die Relation zu Gesetz, Macht und Gestaltungswille frei. Der
Leib des Souverdns begrenzt und gestaltet diese Blickachsen, dessen
schematischer Umriss sich in die Landschaft fortsetzt. Der Erschei-
nungsraum, der sich daraus ergibt, ist ein solcher, in dem lediglich
vom Souverin die gesellschaftlichen Handlungsweisen in ihrer Tota-
litat vollumfanglich erschlossen sind. Der Souveran ist sowohl mit
einem Mehr an (sichtbarem) Wissen als auch mit einem Mehr an
Macht ausgestattet. »Allmacht« und »Allwissenheit« erganzen sich
wechselseitig. Gleichzeitig weist dieses Verstindnis von Allmacht
eine Relationalitdt auf, in der sich Gottdhnlichkeit und Menschlich-
keit randunscharf zueinander verhalten.!*

Da begriffliche Festlegungen in einem relationalen Verstindnis
von Macht alles andere als festgelegt sind, sind gedankliche Zusatz-
elemente notwendig, damit Eindeutigkeit eindeutig ist (und bleibt).
Hobbes stellt diese Verbindung durch den von ihm postulierten
Zusammenhang zwischen Sichtbarkeit, Wahrheit und Gerechtigkeit
her: Ein Wahrheitsanspruch ist dann gegeben, wenn dieser ein sicht-
bares Geschehen in Raum und Zeit abbildet. Wahrheit und Gerech-

130 Gehring hebt die instrumentelle Rolle der Bildung im Leviathan hervor. Sie
schreibt dazu: »Nach Hobbes gehoren bestimmte Ausbildungselemente zu den
Staatsaufgaben — aber auch an den Universitéten ist die Pflicht zum Gehorsam
die Grenze der Wissensbildung.« (Gehring, »Hobbes: Leviathan, 94).

131 Wie weit dieser Anspruch eingelost wurde, ist in der Forschungsliteratur
vor allem in Auseinandersetzung mit feministischen Zielsetzungen diskutiert
worden. Exemplarisch verweise ich auf die Skinner-Pateman-Debatte: Hirsch-
mann / Wright, »Hobbes, History, Politics and Gender«.

132 Vgl. dazu detaillierter, auch in historischer Perspektive: Stolleis, Das Auge des
Gesetzes, bes. 68-72.

78

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

tigkeit sind demzufolge visuell gestiitzt und nicht ideenbasiert. Da
aber auch sichtbare Wahrheiten einen Interpretationsbedarf haben,
folgt daraus eine Uneindeutigkeit, die die Voraussetzung fiir die
Herstellung von Eindeutigkeit bietet: Sie sind ndmlich abhangig von
der Deutungsmacht des Souverdns und von dem Deutungsrahmen,
der von dem Souverdn geschaffen wird. Der Souverdn als oberste
Autoritit in der Anerkennung von gesellschaftlichen Wahrheiten ist
gleichzeitig oberste Autoritdt in der Anerkennung von politischen
Wahrheiten. Nur die Allmacht und souverdne Gewalt des Souverans
ist eine Garantie dafiir, dass die Rechte der Biirger »in ihrer Gesamt-
heit« erhalten bleiben.!3?

Sichtbarkeit, und das kann hier nicht oft genug betont werden,
darf nicht als dekoratives Element verstanden werden. Sie ist mit
politischen Funktionen ausgestattet. Ebenso ist das als Frontispiz
der Schrift des Leviathan vorangestellte Kompositionsbild nicht als
ein dekoratives Element zu verstehen. Es unterstiitzt und ergénzt
die gedankliche Argumentation der Schrift. Die gedankliche und
die bildliche Strategie bilden zwei Zugangsweisen im Verstindnis
von »kiinstlicher« (politischer und naturaffiner) Wirklichkeit, die
sich wechselseitig unterstiitzen, mit dem Ziel eine {ibergeordnete
Ordnungsvorstellung zu finden, die beide Bereiche miteinander ver-
bindet. Dass Text und Bild im Denken von Hobbes eine Komplizen-
schaft aufweisen,'® kann beispielgebend am Verstdndnis der Macht
gezeigt werden. Nach Hobbes ist Macht nicht ein abstraktes Prinzip,
sondern erlangt erst durch die Person des Herrschers Gestalt und
Form. Es ist die Einheit der Untertanen, welche die Macht des Herr-
schers ausmacht, schreibt Hobbes.!3>

133 Vgl. Hobbes, Leviathan, 255.

134 Besonders Horst Bredekamp betont die hermeneutische Aussagekraft und
Eigenstandigkeit des Frontispizes. Er schreibt dazu: »Der >Leviathan< argu-
mentiert auf zwei Ebenen. Wihrend sein Frontispiz eine der Inkunabeln der
politischen Ikonographie bildet [...], gehort sein Text zu den Grundschriften
der modernen Staatstheorie. Im Gegensatz zu zahllosen Abhandlungen, die den
Text durch Texte auszulegen suchten, soll hier das Bild des »>Leviathan< im
Mittelpunkt stehen, mit dem der Nutzer konfrontiert wird, noch bevor er auch
nur einen Buchstaben gelesen hat.« (Bredekamp, Hobbes, 15).

135 »Die grofite menschliche Macht ist diejenige, welche aus der Macht sehr vieler
Menschen zusammengesetzt ist, die durch Ubereinstimmung zu einer einzigen
natiirlichen oder biirgerlichen Person vereint sind, der die ganze Macht dieser
Menschen, die ihrem Willen unterworfen ist, zur Verfiigung steht, wie z. B. die

79

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Abraham Bosse, Leviathan. Frontispiz aus Thomas Hobbes,
Leviathan, London 1651

Macht eines Staates.« (Hobbes, Leviathan, 66) Der daraus resultierende Ge-

80

danke eines »wechselseitigen Souveranitétsverzicht der Individuen« begriindet
nach Kersting das »Geburtsereignis des Leviathan«. Dieses kommt zustande
vermittels einer »Ubertragung des Selbstbestimmungsrechts«, die mit dem Au-
torisierungsakt der Herrschaftsiibertragung verkniipft ist. Was daraus entsteht,
ist ein Verstindnis vom Subjekt, das dem »Modell der personalen Einheit«
nachgebildet ist und den Verzicht des Rechts- und Widerstandsgebrauchs zur
Folge wie zur Voraussetzung hat. Vgl. Kersting, »Vertrag, Souveranitat, Repra-
sentation«, 178-79.

2028, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

Unterstiitzt wird ein personengebundenes Verstindnis von Macht
durch die Bildkomposition des Frontispizes. Macht ist im Frontispiz
bildlich als eine Vereinigung von vielen Personen zu einer Person
dargestellt. Das darin festgehaltene Zusammenspiel von Bild und
Schrift kann als der Versuch gelesen werden, eine neue, iibergeord-
nete Form von sozialer und politischer Wirklichkeit herzustellen.
Die personenbezogene Darstellung der Macht korrespondiert mit
dem titelgebenden Schriftzug »Keine Macht ist grofier als seine«. Als
eine gedanklich gesittigte Rahmenbildung entfaltet das Frontispiz
ein Verstdndnis von politisch wirksamer Macht in einem Feld der
Sichtbarkeit, in dem die Subjekte so gut wie keine individuellen
Nischen als Riickzugs- und Entfaltungsmaéglichkeiten finden.
Angeleitet wird die bildliche Komposition des Frontispizes durch
eine geometrische Anordnung der einzelnen Bildsegmente, die
durch ihr Zusammenwirken ein Gesamtbild von Kernaussagen erge-
ben. Drei Bildelemente sind zu unterscheiden: ein linker, ein rechter
Bildteil und eine Bildmitte, die in den rechten Bildteil hineinragt.
Dominiert wird das Bildgeschehen von der Bildmitte. In dieser
spreizt sich die riesige Gestalt des Herrschers auf, die zur Hilfte
des Leibes bis ungefahr oberhalb des Nabels abgebildet ist. Der diese
Arme verbindende Rumpfleib ist eingekleidet in eine Art netzartiges
Panzerhemd, das sich bei genauerer Betrachtung aus unterschiedli-
chen individuellen, schematisch dargestellten Leibern der Unterta-
nen zusammensetzt. Sie sind in Kleider eingehiillt, die den sozialen
Status und das jeweilige Betitigungsfeld erahnen lassen. Wieweit
gegenstindliche und symbolische Anordnung im und durch den
Leib des Souverdns sich iiberlappen, ist in der bildlichen Aussage
bewusst offengelassen. Vielmehr scheint beides zu gelten: Der Leib
des Souverins ist der Staat und er représentiert ihn auch. Er existiert
durch die Biirger und Untertanen und der Leib des Regenten repri-
sentiert diese ebenso. Durch diese Verdichtung erweitert Hobbes
den Gedanken der Reprisentation. Der Herrscher, den Hobbes auch
den »sterblichen Gott« nennt, reprasentiert nicht nur den Staat, er
begriindet auch eine bestimmte Erscheinungsform des Staates. Diese
ist anschauungsgebunden, sei es durch die Rituale bzw. Zeichen der

81

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Macht oder durch das Gesicht als représentatives Korperteil des
Herrschers.!3

Letzteres wird von Hobbes geschickt fiir die Beschreibung einer
politischen Dramaturgie genutzt. Der sterbliche Gott Leviathan ist
ndmlich nicht das allméchtige Auge, das sieht und selbst unsichtbar
bleibt. Er ist nicht der grofie Werkmeister, der iiber unsichtbare
Faden den Lauf der Geschichte anleitet. Der sterbliche Gott ist ein
Mensch, der sieht und angesehen wird. Er erlangt seine Souveranitat
nicht durch eine von Gottes Gnaden eingesetzte Macht, sondern
aufgrund eines vertraglichen Beschlusses, der mit der Korperlichkeit
des Souverdns, die im Gesicht ihre Fortsetzung findet, verkniipft
ist. Das personengebundene Verstandnis des Herrschers scheint die
schriftliche Signatur des Herrschers zu dominieren. Einen Hinweis
dafiir gibt auch die bildliche Darstellung im Frontispiz, in dem der
von den Biirgern unterschriebene Vertrag als Gestaltungselement
nicht auftaucht. Nicht mit der schriftlichen Signatur der Biirger, son-
dern mit der Korperlichkeit des Souverdns steht und fallt dort das
Verstindnis von souverdner Gewalt: Die bildliche Anordnung der
korperlichen Souverinitit gibt ein Schema vor, {iber das die Biirger
und Untertanen ihre politische Zugehérigkeit erfahren. Die Biirger
sind mit dem Korper des Souverdns verbunden'®” und gleichzeitig
durch das Gesicht des Herrschers von diesem auch unterschieden.
Diese Unterscheidung zwischen dem Korper und dem Gesicht des
Herrschers gilt es in meiner Lesart zu beriicksichtigen, um das Dop-
pelverhiltnis zwischen Handlungsmacht und Ohnmacht in Hobbes’
Philosophie vom Staat zu verstehen. Die Handlungsmacht ist dann
gegeben, wenn die Einheit zwischen Gesellschaftskorper und den-

136 Bredekamp bemerkt dazu: »Hobbes [sic!] Versuch hat trotz seines Scheiterns
das ProblembewufStsein dafiir, daf$ auch Staatliches in Bildern zu denken ist,
bewahrt. Vor allem aber hat er mit der Bestimmung des Zusammenhanges
von Moment, Dauer und Bild eine Dimension erschlossen, die alle politischen
Handlungen und Theorien einfafst: eine politische Ikonographie der Zeit.« (Bre-
dekamp, Hobbes, 134).

137 Inwiefern die Besonderheit dieser Verbindung gleichzeitig die jeweiligen Auf-
gabenbereiche der Biirger definiert und die Struktur der politischen Beziehung
definiert, ist in der Forschung umstritten. Reinhard Brandt vertritt die These,
dass durch die geometrische Bildkomposition ersichtlich sei, dass der Herr-
scher durch das Herz, nicht durch den Kopf symbolisiert wird, und dass
das Herz das Symbol sei, vermittels dessen die Biirger mit dem Herrscher
verbunden seien. Weiterfithrend: Brandt, »Titelblatt des Leviathan«, 36-7.

82

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

kendem Kopf und sehendem Gesicht des Herrschers hergestellt ist,
und sie ist dann gefahrdet, wenn diese Einheit zu brockeln beginnt.
Um einer Gefahr eines mangelnden Zusammenhalts zu begegnen,
erweitert Hobbes seine politische Dramaturgie im Hinblick auf
einen visuell gestiitzten Rahmen eines mit politischen Symbolen
versehenen Herrschaftsbereichs, der das gesellschaftliche Ganze um-
spannt und fortschreibt. Schwert und Zepter als Insignien der poli-
tischen und religidsen Macht beziehen sich auf einen Herrschaftsbe-
reich, der seinerseits das Ergebnis einer Verschrinkung zwischen
dem sozialen Kérper der Gesellschaft und dem Leib des Herrschers
ist. Hobbes beansprucht mit dieser Verschrankung zu erkldren, wie
Individuen zu Biirgern werden, und gleichzeitig ihnen einen sozia-
len Spiegel vorzuhalten, in dem das Bild einer idealen Gesellschaft
enthalten sei. Er soll den Blick auf eine spezielle Sicht auf die
»Natur« (bzw. die »Kunst«) und die damit verknlipfte Moral des
Menschen freilegen, die ihren imaginaren Fluchtpunkt in einer Idee
von Allmacht hat. Indem in der bildlichen Anordnung des Frontispi-
zes die Individuen sich in den Leib des Souverdns einfiigen, sind
sie Teil einer politischen Gemeinschaft. In den gesellschaftlichen
Rollen sind diese als Biirger einander mehr oder minder gleichge-
stellt. Durch die bildlich zum Ausdruck gebrachte Integration der
Untertanen und Biirger in den Leib des Souverdns wird ebenso
bildlich ihre gesellschaftliche Teilhabe zum Ausdruck gebracht, dass
diese an seiner Macht partizipieren konnen. Diese Form der visuell
gestiitzten Identifikation beinhaltet Moglichkeiten und ebenso Gren-
zen. Als (ménnliche) Biirger sind Individuen an die Leiblichkeit
des Souverins imaginir gebunden und werden durch diese Vorstell-
ungen gleichzeitig begrenzt. Auch in dieser Strategie der wechsel-
seitigen Erméchtigung und Ohnmacht ist das Zusammenspiel zwi-
schen Bild und Text ausschlaggebend. Eine Deutungsvariante dieses
Zusammenspiels konnte darin bestehen, dass die Untertanen als
nicht weiter verdnderbare Subjekte in einen imaginédr-vorgeburtlich
gedachten Zustand festgehalten sind, aus dem es kein Entrinnen
und auch keine weitere politische Verdnderung geben wird. Eine
individuelle Vielfalt der Untertanen und Biirger bleibt mehr oder
minder panzerhaft in einen Korper eingebunden, der schon allein
durch seine bildlich angeleitete Starre und Unbeweglichkeit die Be-
wegungsfreiheit seiner Untertanen korperlich-bildlich einschréankt.
Zwar sind in diesem Darstellungsmotiv die Untertanen im Leib des

83



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Korpers des Souverins sicher aufgehoben, gleichzeitig sind sie ihrem
widerstandsbasierten Bewegungsvermdgen, das ihnen Hobbes im
Naturzustand attestiert hat, beraubt. Die Untertanen sind im Leib
des Souverdns, wenn iiberhaupt, nur eingeschriankt bewegungsfihig.
Jeder hat in diesem Leib eine ihm zugewiesen Position, die auch
nicht weiter verdnderbar ist, da die jeweilige Positionierung einen
Beitrag zur Aufrechterhaltung des politisch-sozialen Koérpers und
der damit verkniipften souverdnen (All-)Macht leistet.

Die Starre und Unbeweglichkeit, die das Frontispiz liber weite
Strecken zum Ausdruck bringt, enthilt aber auch Bruchlinien, die
Veranderung, Geschichte und die Relation zu Raum und Zeit erah-
nen lassen. Sie besteht in der bereits erwdhnten Unterscheidung
zwischen dem Korper und dem Gesicht des Souverdns. Zwar be-
steht das Hauptgestaltungsmerkmal des Frontispizes darin, dass der
Korper des Souverdns aus iiber 300 Ménnern zusammengesetzt
ist. Jedoch finden diese vielen einzelnen Korper in diesem Herr-
schaftskorper ihr bildgebendes Ende in einem Kopf, der ein Gesicht
hat. Diese personen- und gesichtsbezogene Darstellung verkniipft
Hobbes bzw. Abraham Bosse als der Hersteller des Bildes mit einer
politischen Strategie, die eine religiose ersetzen oder gedanklich ver-
dichten soll. Die Autoritit des Souverdns wird ndmlich nicht von
»Gottesgnaden« legitimiert, sondern legitimiert sich in Abgrenzung
zu einer religiosen Macht als Autoritat. Dass der Souverdn die einzi-
ge Person ist, die sichtbar mit einem Gesicht ausgestattet ist, darf
dabei nicht einfach als ein Kompositionselement gedeutet werden.
Anders als das standespolitische Bild einer Lehnspyramide,”®® in
der jedem sozialen Stand eine bestimmte Position zugewiesen wird,
die bildlich dargestellt werden kann und nicht mehr verriickbar
ist, verficht Hobbes zur Illustration eines gesellschaftlichen Ganzen
ein personenbezogenes Bild eines Souveréns, das eine Individuali-

138 Schmitt weist darauf hin, dass, anders als im stdndischen Prinzip einer Lehns-
pyramide, in welcher der Widerstand als Standesrecht einen integralen Be-
standteil bildet, der Widerstand in Hobbes™ Staatsmodell die Konzeption des
Staates durch den personengebundenen Herrschaftsvertrag als Ganzes infrage
stellen wiirde: »Gegen den unwiderstehlichen, allen in gleicher Weise seinem
>Gesetz< unterwerfenden Leviathan »Staat« gibt es weder einen unterscheidbaren
>Stands, noch gar einen >Wider-Stand«.« (Schmitt, Leviathan, 71) Zum vormo-
dernen Widerstandsbegriff und dessen Wandel zum modernen Widerstands-
begriff, vgl. Selk, »Resisto«, bes. 9-11.

84

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

tat, ein Geschlecht und vor allem ein Alter hat. Dass das Gesicht
des Souverins eine jugendliche Person darstellt, verweist auf den
diesseitigen und sterblichen Charakter einer personengebundenen
Herrschaft. Durch das Gesicht wird nicht nur die Jugendlichkeit
des Herrschers zum Ausdruck gebracht, sondern ebenso eine schon
erwihnte Schnittfliche zwischen Sehen und Gesehen-Werden als
Gestaltungsmittel fiir politische Herrschatft.

Dieses Verhiltnis zwischen personengebundener Darstellung und
politischen gestaltgebenden Verhiltnissen gilt es genauer zu betrach-
ten. Auffallend ist zundchst, dass die Untertanen und Biirger in
dem Frontispiz spiegelbildlich komplementdr auf die Person des
Herrschers bezogen sind. Die Untertanen blicken den Herrscher an,
der Herrscher blickt nicht zuriick und nimmt eine davon unterschie-
dene Perspektive ein. Das Gesicht als dramaturgisches Gestaltungs-
element spielt dabei eine doppelte Rolle.* Einerseits dominiert das
Gesicht des Herrschers das Bildgeschehen, andererseits leitet es die
Dramaturgie des Bildes auch an. Dabei ist es nicht nur die Fahig-
keit des Herrschers, vermittels seines Gesichts sein Herrschaftsge-
biet zu iiberblicken und in diesem durchzublicken, es ist auch das
demonstrative Wegschauen von den anerkennungsbediirftigen Bli-
cken der Untertanen, das den Grundgedanken der Asymmetrie im
Herrschaftsverhiltnis zwischen Herrscher und Beherrschten bildlich
unterstreicht. Es gibt noch ein weiteres Element, welches das Ge-
sicht des Herrschers als politisches Gestaltungsmittel auszeichnet:
Die durch das Gesicht zum Ausdruck gebrachte Souverdnitdt ist
eine solche, die einem gesellschaftlich begriindeten Gedanken der
Repriasentation eine neue Dimension verleiht. Nicht der Herrscher

139 Auch wenn Hobbes’ Bezugnahme auf Bilder und Metaphern als ambivalent
bezeichnet werden kann, ist die gesamte Schrift von gedanklichen Bildern und
Metaphern durchzogen. Der visuell gesteuerte Gedanke lasst sich an zahlrei-
chen Stellen der Schrift wiederentdecken. Metaphorische Bilder durchziehen
wie ein roter Faden den argumentativen Aufbau und tragen mafigeblich zu
einem Bild des Staates als einer »kiinstlichen Maschine« bei. Dieses Bild vom
Staat ist durchgéngig bildlich-metaphorisch strukturiert. Diese bildlichen Ver-
gleiche gehen u. a. so weit, dass er das Strafen und Belohnen der Untertanen
mit »Nerven und Sehnen« vergleicht, »die die Glieder und Gelenke eines Staa-
tes bewegen« (Hobbes, Leviathan, 244; weiterfithrend: Hoffe, Hobbes, 107).

85

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

reprasentiert das Volk, sondern der Kopf des Herrschers!? reprisen-
tiert sich selbst, und durch diese Form der Selbstrepréasentation ist
ebenso gesellschaftliche Représentation gewdhrleistet. Das Gesicht
ist dafiir ein wichtiges Element. Die bildliche Anordnung ist so
angelegt, dass die Blicke des Souverdns sich mit dem Blick der
Betrachtenden kreuzen. Uns als die Betrachtenden und nicht die
Biirger und Untertanen blickt der Souverdn an.!*! Ein solcherart
hergestelltes Blickregime legt die Vermutung nahe, dass durch die
im Bild angelegte Bilddramaturgie ein Biindnis zwischen den Be-
trachtenden und dem Souverdn hergestellt werden soll. So wie der
Souverdn allumfassend - panoptisch - iiber sein Herrschaftsgebiet
und seine Untertanen und Biirger blicken kann, so allumfassend
kénnen auch wir als die Betrachtenden diesen Zusammenhang im
Vorgang des Erblickens erkennen. Die Augen des Herrschers, die auf
die Betrachtenden gerichtet sind, und die Gesichter der Biirger, die
ihrerseits auf die Augen des Herrschers gerichtet sind, machen die
enge Bezogenheit dieser asymmetrischen Herrschaftsbeziehung'?
deutlich. Unterstiitzt wird die Asymmetrie dieser Beziehung durch
ein weiteres visuelles Element: Die Sehmdglichkeiten des Herrschers
tbersteigen auf stark tiberhthte Weise den Gesichtskreis der Unter-

140 Foucault, der diesen Zusammenhang klar hervorstreicht, leitet daraus die
Schlussfolgerung ab, dass zundchst dem Souverdn der Kopf genommen wer-
den muss, damit es gelingt, die dahinter verborgene Wahrheit zu erkennen.
Er schreibt dazu: »In diesem Schema ist der Leviathan als kiinstlich hergestell-
ter Mensch nichts anderes als die Zusammenballung einer gewissen Anzahl
getrennter Individualititen, die sich durch eine gewisse Anzahl von fiir den
Staat konstitutiven Elementen vereint finden; doch am Kopf des Staates existiert
etwas, das ihn als solchen konstituiert, und dieses Etwas ist die Souverdnitit,
die Souverdnitit, von der Hobbes sagt, sie genau sei die Seele des Leviathan.
Nun glaube ich allerdings, dass man, anstatt das Problem dieser zentralen Seele
zu stellen, eher versuchen sollte - was ich auch zu leisten versucht habe -, die
peripherischen und vielfiltigen Korper zu untersuchen, diese als Subjekte durch
die Machtwirkungen konstituierten Korper.« (Foucault, Analytik der Macht,
113-14).

141 Zu den weiblichen und genderspezifischen Ziigen der Person des Herrschers
vgl. Bredekamp, Der Behemoth. Zu genderspezifischen Aspekten des Fronti-
spizes, vgl. u.a. Fang Ng, »Hobbes and the Bestial Body of Sovereignty«;
Boucher, »Masculine Power?«.

142 »Der widerspriichliche Charakter des Staatskirpers, Produkt der Menschen zu
sein, die sich ihm unterwerfen, dufSert sich bereits im Wechselspiel der Blickfor-
men zwischen den Biirgern, dem Leviathan und dem Betrachter.« (Bredekamp,
Hobbes, 17-8).

86

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

tanen und Biirger. Was durch diese Konstellation geschaffen wird,
ist eine Moglichkeitsbedingung, die auf fiktionalen, aber auch auf
totalitiren Elementen aufbaut. Gerade indem der Souverdn und die
Biirger sich nicht wechselseitig aufeinander beziehen konnen, wird
der Allmachtanspruch des Herrschers unterstrichen, und gleichzeitig
werden seine Gestaltungsmoglichkeiten illusionar verklart.

Auch dass der Leib des Herrschers im Frontispiz die Grundlage
fir die Gestaltung eines gesellschaftlichen Korpers gibt, weist {iber
die Zwecke der bloflen Darstellung hinaus. Abstrakte Zusammen-
hénge, wie Freiheit, Vernunft etc., bilden ein Pradikat dieses Kor-
pers. Was daraus folgt, ist ein randunscharfes Verhiltnis zwischen
Natur und Gesellschaft, Vorstellung und Urteil. Kunst ist ein Ver-
mogen, dieses Verhdltnis zu gestalten und zu betrachten, worauf
zu Beginn dieses Kapitels schon hingewiesen wurde. Kunst ist also
nicht eine Gegenmacht, welche die Naturhaftigkeit des Widerstands
in ihre Schranken weist, sie ist vielmehr die Brille und Lupe, mit
der Natur erblickt werden soll. Mit dieser Einsicht betritt Hobbes
den gedanklichen Boden der Moderne. Politische Ordnungen bilden
fir ihn nicht Natur- oder von Gott gegebene Verhiltnisse nach.
Denn Natur ist bereits in sich widerstdndig verfasst.*? Das Verstand-
nis von Natur setzt sich aus antagonistischen Bewegungsabldufen
zusammen, die nicht eine nach teleologischen Zielsetzungen form-
bare Materie sind, sie weisen bereits in sich eine Dynamik auf, die
vom Menschen nur als Kunstprodukt begriffen werden kann. Indem
Hobbes die Natur im Hinblick auf ihren kiinstlichen Charakter ver-
einseitigt und Kunst und Recht gleichzeitig renaturalisiert,!*4 verlasst
Hobbes den Boden der Moderne.

143 Hobbes denkt den Naturzustand »frei von Normativitdit«, worauf u. a. Bernard
Willms hinweist. Hobbes’ Verstandnis von menschlicher Natur bleibt gleichzei-
tig widerspriichlich konzipiert. Angst resultiert aus dieser Widerspriichlichkeit:
Der »Mensch hat ein >Recht< auf alles, aber niemand kann mit Sicherheit damit
rechnen« (Willms, »Die Angst, die Freiheit und der Leviathan, 86, vgl. auch
81-2).

144 Eine andere Form der Renaturalisierung zeigt sich in Hobbes™ beriihmter
Feststellung iiber die angebliche Wolfsnatur des Menschen. Ernst Tugendhat
schreibt dazu: Dass der »Mensch fiir den Menschen ein Wolf ist, [ist] eine
Beschreibung, mit der zwar etwas Richtiges gemeint ist, aber eine Beleidigung
fiir die Wolfe darstellt, denn weder Wolfe noch andere Tiere einer Gattung —
aufer eben den Menschen — bringen sich gegenseitig um« (Tugendhat, Ethik
und Politik, 116).

87

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Die im fiinfzehnten Kapitel des Leviathan postulierten »natiir-
lichen Gesetze« beanspruchen eine zeitlose, ewige und dauernde
Giiltigkeit. Das Ziel eines vertragsbasierten Verstandnisses von Ge-
rechtigkeit besteht darin, das herzustellen, was ohnehin schon in
der »Natur« des Menschen angelegt ist.!*> Eine Korrelation zwischen
den »natiirlichen Gesetzen« und der » Natur« des Menschen begreift
Hobbes anschauungsgebunden, und zwar in dreifacher Hinsicht.
Die »natiirlichen Gesetze« sind erstens jedermann einsichtig. Sie
werden unmittelbar empfunden und unmittelbar wahrgenommen.
Die Sichtbarkeit der »natiirlichen Gesetze« bewirkt zweitens, dass
diese so weit wie mdglich nicht auf intrinsische (unsichtbare) Motive
zuriickgefithrt werden.!#6 Indem drittens mittels Betrachtung und
anschauungsgebundener Urteilsbildung der eigene Standpunkt ge-
genstandsgebunden bleibt (und nicht iiber logische Prinzipien oder
abstrakte Ideen angeleitet wird), ist ein tibergeordneter Standpunkt
notwendig, der die Beschranktheit der individuellen Perspektive in
ein panoptisches Verstindnis von einem politischen Gemeinwesen
und der damit einhergehenden Kontrolle integriert. Ein geometri-
sches Verstandnis von Wissenschaft, Gesellschaft und Politik ist fiir
Hobbes die bevorzugte Methode, die beansprucht, im Riickgang
auf »sichere Grundlagen« Annahmen tiber Wirklichkeit zu bewahr-
heiten."” Vorziige einer geometrischen Methode lobt Hobbes an
unterschiedlichen Stellen. Hat sie doch, wie er im vierten Kapitel

145 In fast prahegelianischer Formulierung hélt Hoffe hier fest, dass die Naturge-
setze, die im eigentlichen Sinn noch keine Gesetze sind, erst im Staatszustand
zu »wirklichen Gesetzen« werden. Vgl. weiterfithrend Hoffe, Hobbes, 163.

146 Leidenschaften, zu denen auch die Furcht zéhlt, bilden sich nach Hobbes
unabhingig von sozialen Interessen aus. Sie stehen in Abhingigkeit von le-
benserhaltenden Interessen, und in dieser Perspektive sind auch unsichtbare
Furchtquellen zu deuten. Vgl. und weiterfithrend: Hoffe, Hobbes, 116-17.

147 Hobbes schreibt dazu: »Weil nur die Wahrheit in der richtigen Zusammenset-
zung der Worte, womit wir etwas bejahen wollen, besteht, so muf§ der Wahr-
heitsfreund sich der Bedeutung seiner jedesmaligen Worte bewufSt sein und sie
regelmdflig ordnen; sonst wird er sich ebenso verwickeln wie ein Vogel, der
sich auf der Leimrute desto fester anklebt, je emsiger er sich davon losmachen
will. Deshalb macht man in der Geometrie, die vielleicht die einzige griindliche
Wissenschaft ist, den Anfang des Unterrichts damit, daf$ man die Bedeutung der
dabei zu gebrauchenden Worter genau bestimmt, das heifst mit anderen Worten:
man schickt die Definition derselben voran.« (Hobbes, Leviathan, 28) Auch
Sprache ist unter geometrischen Gesichtspunkten zu betrachten. Erforderlich
ist es an einmal bereits festgelegten Wortern festzuhalten, damit sich das Sub-

88

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

schreibt,® durch die bildgebenden Mittel der Anschaulichkeit auch
den Vorteil, den Unkundigen zu einer schnellen Einsicht zu verhel-
fen.

Ein anschauungsgebundenes Verstindnis von Gerechtigkeit und
Wahrheit, die seinen Giiltigkeitsanspruch iiber die Schaffung von
moglichst dauerhaften Verhiltnissen und den damit einhergehenden
Besitzverhaltnissen festmacht, hat nicht zuletzt Riickwirkungen auf
das Verstindnis vom Widerstand. Widerstand ist fiir Hobbes ein
sozialer und triebpsychologischer Faktor, den es zu kontrollieren
und zu lenken gilt. Widerstand erfolgt auch bei Hobbes in Berufung
auf ein Gesetz, namlich auf ein »natiirliches Gesetz«, das immer
dann zum Sprechen kommt, wenn das eigene Leben oder eigene
Besitzangste zur Diskussion stehen. Wie aber bereits festgehalten
wurde, ist die Giiltigkeit eines solchen Anspruches nicht leicht zu
entscheiden. Sie ist durchzogen von fiktionalen Anspriichen, die
Interpretationen sowohl ermdglichen als auch begrenzen. Hobbes
begegnet diesem Dilemma, indem er Macht, Wissenschaft und Poli-
tik als einen Zusammenhang erkldrt. Thr Aufgabenbereich besteht
darin, menschliche Natur und das damit einhergehende Widerstand-
spotenzial zu entkriften und fiir politische Zielsetzungen so weit wie
moglich dienstbar zu machen. Grundelemente eines Verstandnisses
von Gemeinschaft und Gesellschaft sind {iber die Dichotomie zwi-
schen Freiheit und der Abwesenheit von Widerstand konstituiert.

Die Bedeutung, die Hobbes fiir aktuelle Theoriezuginge auch
fachiibergreifend hat, ist nicht hoch genug einzuschitzen, und der
Leviathan ist eine verborgene Urschrift, die ihre Spuren in der politi-
schen Philosophie bis in die jiingste Gegenwart auf vielféltige Weise
hinterlassen hat.!*® Die vielschichtige Interpretation des Leviathan
ist meiner Auffassung zufolge auch darauf zuriickzufiihren, dass er

jekt nicht in Wortern verstrickt, »wie ein Vogel [...] auf der Leimrute« (Hobbes,
Leviathan, 28; vgl. Hoffe, Hobbes, 99).

148 Vgl. Hobbes, Leviathan, 36.

149 Elisabeth Holzleithner weist darauf hin, dass Hobbes’ Annahme von der
Gefahrlichkeit des Menschen zu héchst unterschiedlichen Zugéngen in der
politischen Theorie gefithrt hat. Exemplarisch lassen sich diese in ihrer Lesart
im Vergleich zwischen Carl Schmitt und Judith Shklar nachweisen. Ihre Zwi-
schenbilanz lautet: »Die vorangegangenen Ausfiihrungen zeigen, dass Schmitt
und Shklar, ausgehend von der Diagnose der Gefdihrlichkeit von Menschen,
praktisch an jedem Punkt Abzweigungen in diametral verschiedene Richtungen
nehmen. [...] gibt keine eindeutigen Richtungen vor [...]. Die so unterschiedli-

89

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

vielleicht einer der ersten in der Geschichte war, der den Widerstand
anschauungsgebunden und nicht religids-standespolitisch gedeutet
hat. Er beruht auf Vorstellungen, die mindestens ebenso dazu beitra-
gen konnen, das Verstdndnis von Freiheit und davon abgeleitet ethi-
sche Konstellationen zu unterstiitzen oder diese infrage zu stellen.
Als Herausforderung iiber Hobbes hinausfiihrend hat sich daraus
der Anspruch ergeben, wie es gelingen kann, den Widerstand un-
abhingig von psychologisch-anthropologischen Uberlegungen einer
menschlichen Triebnatur zu deuten.

Dieser Herausforderung haben sich Kant, Hegel und Levinas auf
hochst unterschiedliche Weise gestellt. Grob verkiirzt kann hier fest-
gehalten werden, dass Kant einem anschauungs- und vorstellungsge-
bundenen Verstindnis von Widerstand, Gerechtigkeit und Wahrheit
ein formales Verstdndnis entgegengehalten hat. Damit verschiebt
sich aber auch der Fokus der Betrachtung. Widerstand ist nicht
verkniipft mit Bedrohungen, die wahrzunehmen und im Hinblick
auf tibergeordnete Interessenlagen zu deuten sind, er bildet ein inne-
res Geschehen ab, das eng mit der Struktur des Denkens und des
Handelns verkniipft ist. Aus der sterblichen Macht des Leviathan,
die gesehen und durch offentliche Zeichen, Rituale und Loyalitits-
kundgebungen gefestigt wird, wird die Stimme des Gesetzes. Mit
einer normativen und nicht vorstellungsgebundenen Riickbindung
an das Gesetz gelingt es Kant nicht nur den Bereich zwischen Innen
und Auflen, Glauben und Wissen zu trennen, sondern auch den
Gegensatz zwischen Fantasie und Nichtfantasie neu zu vermessen.
Die inneren Furchtquellen, die Hobbes in einen engen und nicht
immer klaren Zusammenhang zu Wahrnehmung und Vorstellungen
gebracht hat, bringt auch Kant mit der Triebnatur des Menschen
in Verbindung. Anders aber als bei Hobbes ist bei Kant Widerstand
nicht einfach eine Quelle der Furcht, sondern auch eine Quelle der
Lust. Damit verschiebt sich der Fokus der Betrachtung. Widerstand
ist sowohl eine Mdglichkeit als auch eine Grenze fiir lebenserhalten-

chen Denkwege von Shklar und Schmitt kénnten damit zusammenhdngen, dass
Schmitt mehr auf die Schlechtigkeit der Menschen ganz generell fokussiert, wih-
rend Shklar deren Problematik primdr als Ergebnis der Verfithrung durch die
Innehabung von Macht ansieht. Die Anforderungen von Schmitt und Shklar an
die Legitimitdt staatlicher Macht und ihre Uberlegungen zu deren Grenzen — bei
Schmitt: Grenzenlosigkeit — kénnten dann jeweils unterschiedlicher nicht sein.«
(Holzleithner, »Shklar versus Schmitt«, 92).

90

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

de Interessen, er ist in dieser doppelten Ausrichtung eng mit der
Konfliktnatur des Menschen verkniipft, deren Interpretation sowohl
in Abhéngigkeit von inneren Bediirfnissen, aber auch in Abhingig-
keit von sozialen Erfordernissen erfolgt. Indem der Schauplatz der
Freiheit sich nicht in Abhéngigkeit von dufleren Hindernissen, son-
dern ebenfalls in Abhéngigkeit von inneren Hindernissen vollzieht,
erlangt der Widerstand fiir das Denken und Handeln eine neue
strategische Ausrichtung. In der Erdrterung dieser Zusammenhange
spielt die Korperlichkeit des Subjekts und die Materialitat der Dinge
eine wegweisende Rolle, die meines Erachtens in der bisherigen
Forschungsliteratur {iber Kant zu Unrecht vernachldssigt wurde.

In Hegels Phinomenologie des Geistes wiederum finden sich Spu-
ren von Kernaussagen des Leviathan, die in der Forschung kontro-
vers diskutiert werden. Fiir Hegel, der den Widerstand dialektisch
deutet, ist Widerstand eine wissensbasierte Kategorie und keine
anthropologische Konstante. Sowohl Annahmen iiber die Natur
des Menschen und ebenso iiber den Naturzustand beinhalten Teil-
wahrheiten, die philosophisch zu entkriften sind. Es kommt darauf
an, den Widerstand gegeniiber dogmatischen oder einseitigen Posi-
tionen zu iiberwinden, damit sich neues und komplexeres Wissen
bilden kann. Als wissensbasierte Kategorie bildet der Widerstand ein
Geschehen ab, das mit einem individuellen Sprechen beginnt und in
intersubjektiven Konstellationen des gewissensbasierten Sprechens
seine Fortsetzung findet. Ein Widerstand ist dann ein erfolgreicher
Widerstand, wenn es gelungen ist, seine Inhalte zu {ibersetzen und
in einen wissensbasierten Dialog zu bringen.!>® Nach Hegel ist der
Widerstand ein Geschehen, das in intersubjektiven Konstellationen
des Wissens zu deuten und durch diese auch zu verandern ist.>!

150 Vgl. und weiterfithrend Kap. 5.

151 Dimensionen der Ubereinstimmung zu Hegels Verstindnis von Gerechtigkeit
zeigen sich in meiner Lesart in Simon Critchleys Publikation Unendlich for-
dernd. Ethik der Verpflichtung, Politik des Widerstands. Critchleys Zeitdiagnose
setzt mit der Einschitzung Hobbes™ an, wenn er schreibt: »In diesem Buch
wird es jedoch um die andere Form der Enttduschung gehen, die politische
Enttduschung. Dabei entsteht das Gefiihl des Mangels oder des Versagens durch
die Erkenntnis, dass wir in einer hochst ungerechten Welt leben, einer Welt,
die durch den Schrecken des Krieges definiert ist [...].« (Critchley, Unendlich
fordernd, 9) Daraus leitet der Autor eine Frage und einen Anspruch ab, der
sich meines Erachtens auch in Hegels Verstandnis von Normativitit und Ethik

91

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

Anders als bei Hobbes ist fiir Levinas »Gott nicht das grofie Auge,
das sieht und selbst unsichtbar bleibt. Er ist nicht die Vorhersehung,
die alles vorhersieht. Er ist eher der Unvorhersehbare, das Unsichtbare,
an das man sich durch die Nidhe zum Andern anndhern kann«, wie
Ephraim Meir bemerkt.!>? Davon abgeleitet ist der Widerstand ein
ethischer und nicht ein politisch gestaltgebender Faktor. Der allge-
genwartige Widerstand wird nicht durch das Gesicht des Herrschers
reprasentiert, er beginnt als ethischer Widerstand im Gesicht der
anderen zu sprechen. Mit Sprechen meint Levinas ein »Sagen«, das
anstelle einer visuellen Ordnung des Sehens und Gesehen-Werdens
ein Gesprach meint, das in einer Ordnung des Wissens (und des Be-
sitzens) nicht erschopfend erortert wird. Fiir Levinas ist der Appell,
andere nicht zu t6ten, und nicht die Angst um den eigenen Tod der
Beginn des ethischen Sprechens: »Das >Du sollst nicht totenc< ist das
erste Wort des Antlitzes.«!>3

Dass wir Levinas zufolge schwanger und besessen vom anderen
sind, sind Behauptungen, die im Lichte des gesunden Menschenver-
stands hochst merkwiirdig anmuten. Jedoch nicht die unbefleckte
Empfangnis, oder wie bei Hobbes die gedankliche Zusammenset-
zung von Individuen zu einer iibergeordneten Person, steht fiir Le-
vinas hier zur Diskussion, sondern der Gedanke einer nicht abweis-
baren Verantwortung fiir andere. Der (personenbezogene) andere ist
nicht mein Feind, wie Levinas unter Bezugnahme auf Hobbes und
Hegel festhalt,'>* sein Anspruch ist durchzogen von einer unabweis-
baren Verantwortung, die mich in eine Verantwortung zwingt.

Ahnlich wie Hobbes (und Kant) geht auch Levinas davon aus,
dass ein aus dem Verbinden hervorgehender Anspruch eine Ver-
pflichtung bezeichnet. Verpflichtung resultiert aus der Struktur der
Beziehung, die Subjekte miteinander nicht in einem »unsichtbaren
Wir« verbindet, sondern aufeinander bezieht. Diese Beziehung ist,
anders als bei Hobbes, nicht symmetrisch im Gedanken der wech-

entdecken ldsst: »Wie konnte Gerechtigkeit in einer hochst ungerechten Welt
aussehen? Aus dieser Frage erwdchst das Bediirfnis nach einer Ethik oder, wie
es andere vielleicht nennen wiirden, nach normativen Prinzipien, die uns in
den Stand setzen konnten, der gegenwirtigen Situation zu begegnen und sie zu
iiberwinden.« (Ebd.).

152 Meir, Differenz und Dialog, 25.

153 Lévinas, Ethik und Unendliches, 68.

154 Lévinas, Spur des Anderen, 176.

92

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

selseitigen Furcht, sondern asymmetrisch strukturiert. Das Subjekt
ist anderen in einer Weise verpflichtet, ohne dass diese Verpflichtung
auf Gegenseitigkeit beruht. Es ist also nicht die Logik des Verstan-
des, die ein Ich und Du, ein Mein und Dein wechselseitig vermisst,
und davon abgeleitet ein Verstindnis von Gerechtigkeit schaftt. Die-
ses Verstandnis hat phanomenologische Implikationen.

Es ist namlich die Leiblichkeit in ihrer geschlechtsspezifischen,
sprachlich-kulturell und sozial vermittelten Besonderheit und Wi-
derstandigkeit, die fiir ein anderes steht, das den Abstand zu einem
Selben »durchmisst«1> Ein solches Verstindnis von Andersheit ist
nicht im Auslegungsspektrum des Selben beheimatet, es entzieht
sich dieser Deutungsmacht. Was damit geschaffen wird, ist ein
Freiraum der Wahrnehmung und der Beurteilung. Levinas behaup-
tet damit auch, dass leiblicher Widerstand nicht ein zu vermeiden-
des Hindernis, sondern ein ethisch gestaltgebender Faktor ist. Der
ethisch-sprachlich-leiblich vermittelte Widerstand der anderen ent-
hélt eine ontologische Dimension, in der das Verantworten mit
dem Antworten zusammentfillt: »Die Einzigkeit des Ich liegt in der
Tatsache, dass niemand an meiner Stelle antworten kann.«!>¢ Das
Gesicht ist nicht ein funktionaler oder représentativer Bestandteil
des Korpers, das sehen und gesehen werden kann. Es entzieht
sich per se operationalen Kategorien einer instrumentellen Ratio-
nalitdt. Unter phdnomenologischen Gesichtspunkten unterwandert
und durchkreuzt Levinas ebenso die hobbessche Frage des Lebens
und des Uberlebens. Die andere Person ist nicht mein Feind, die
mein Leben und meinen Besitz bedroht, sondern der Stachel der
Freiheit, an dem die normativen Komponenten der Demokratie und
der zivilrechtlichen Errungenschaften sich zu bewédhren haben.

155 Lévinas, Spur des Anderen, 203.
156 Lévinas, Spur des Anderen, 224.

93

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20.01.2028, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen:
Der personale, der soziale und der
vernunftbasierte Widerstand

3.1 Einfiihrende Uberlegungen

Thema des letzten Kapitels war es zu zeigen, dass fiir Hobbes der
Widerstand ein triebpsychologisches Geschehen abbildet, das unter
machttheoretischen Vorzeichen zu deuten ist. Der Mensch ist nach
Hobbes so konstruiert, dass er danach trachtet, den eigenen Stand-
punkt oder die eigenen Wiinsche so weit wie moglich zu vermehren.
Als trieb- und angstgesteuertes Wesen ist er nicht imstande, das eige-
ne Streben unabhingig von dufleren Einfliissen oder Hindernissen
zu definieren. Erst in der zwischenmenschlichen Begegnung erfahrt
dieses Streben eine Grenze. Der Mensch befindet sich zu anderen
Menschen in einem wechselseitigen Widerstand. Hobbes’ Losungs-
vorschlag bestand darin, einen iibergeordneten und allméchtigen
Widerstand einzufithren, an dem die Vielzahl von individuellen
Widerstandskonstellationen widerstandslos gemacht wird. Im hob-
besschen Naturzustand ist auch ein gesellschaftlicher Urzustand ent-
halten. Daraus resultieren widerstreitende Ordnungsvorstellungen.
Erst durch die Bildung eines Urvertrags und durch die Herrschaft
eines Souverdns werden diese in eine Einheit gebracht und ebenso
gesellschaftliche Rollenzuschreibungen definiert und legitimiert.
Kants Philosophie vom Widerstand unterscheidet sich davon
erheblich. Kant beginnt seine Uberlegungen mit der Annahme
einer moralischen Freiheit. Diese war sowohl notwendig »fiir eine
bestimmte Art von Selbsterkenntnis« als auch fur das praktisch-an-
wendungsorientierte Erkenntnis- und Handlungsinteresse.” Meiner
Auffassung zufolge verschiebt sich damit auch der Fokus der Be-

157 Die Annahme einer moralischen Freiheit verkniipft Gabriel Motzkin mit
Uberlegungen von einem natiirlichen Zwang. Der Autor schreibt dazu: »Wenn
es fiir die Moralitit natiirliche Zwdnge gibt, dann heifst das, daf$ diese Zwinge

95



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

trachtung auf den Widerstand. Nicht die Entkraftigung des individu-
ellen Widerstands durch die Errichtung eines Gesellschaftsvertrages,
wie Hobbes es vorgeschlagen hat, sondern ein antagonistisches, al-
so widerstandsbehaftetes Verstandnis der Gesellschaft und der Per-
son bildet die Voraussetzung dafiir, dass Freiheit sich verwirklichen
kann. Wahrheit wird nicht durch einen Vertrag hergestellt, sondern
der Ort der Wahrheitsfindung ist auf den Natur- und Gesellschafts-
zustand gleichermafien bezogen.

Ein antagonistisches Verstdndnis von Gesellschaft ist mit einem
widerstandsbasierten Verstindnis der Person verkniipft. Nach Kant
fordern und beschrinken die natiirlich-kérperlichen Anlagen das
vernunftbasierte Vermdgen der Person und der Gesellschaft. Wider-
stand ist in dieser doppelten Beziehung zwischen Natur und Ver-
nunft nicht nur ein Hindernis, er ist auch ein wichtiger Faktor, die
verniinftigen Anlagen des Menschen im Erscheinungsraum Gesell-
schaft zu verwirklichen bzw. zum Ausdruck zu bringen.

Durch diese Doppelstellung trigt Widerstand dazu bei, die ver-
niinftigen Anlagen des Menschen im Erscheinungsraum Gesellschaft
zu verwirklichen bzw. zum Ausdruck zu bringen. Nicht die perma-
nente Kampf- und Widerstandsbereitschaft, die bei Hobbes ein Dau-

zugleich gegenwirtig und doch fiir das moralische Selbst unsichtbar sind. Unter
dieser Voraussetzung wiren wir jedoch grundlegend hinsichtlich dessen einge-
schrankt, war wir iiber uns selbst wissen konnen.« (Motzkin, »Wissenschaft,
Sékularisierung und Entsdkularisierung«, 154) Anstelle des Begriffs »Zwang«
schlage ich jenen des »Widerstands« vor und deute den auf das Denken und
das Handeln bezogenen Widerstand in Relation zu einem gesellschaftlichen
Antagonismus. Meines Erachtens schliefit Kants Verstindnis von der Person
und ihrer moralischen Verfasstheit den Widerstand ein. Der Widerstand gibt
in methodischer Hinsicht die Gangart vor, um Binnendifferenzen des Subjekts
als auch intersubjektive Konstellation unter methodischen Gesichtspunkten
zu verstehen — und damit auch ein gingiges Problem, das Kritiker bis in die
Gegenwart an der kantischen Auffassung beméngeln. Tugendhat fasst dieses
Problem pointiert zusammen: »Was die zeitgendssischen Kritiker an der Kanti-
schen Auffassung bemdngelt haben, insbesondere Schiller und dann auch der
junge Hegel, ist, daf$ Kant die menschliche Natur in zwei Teile auseinandergeris-
sen habe, und das ist nicht nur ein philosophisches Problem, sondern bedeutet
moralisch gesehen, daf$ es nicht mehr der ganze Mensch ist, der moralisch
handelt. Wenn ich nur so handle, weil es mir geboten ist, bin es dann iiberhaupt
noch ich, dieses affektive Wesen, der handelt?« (Tugendhat, Vorlesungen iiber
Ethik, 116) Zur Entfaltung dieser Problemstellung auch in Hegels und Levinas’
Perspektive, siche unten Kap. 5.

96

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Einfuhrende Uberlegungen

ernarrativ menschlicher Natur beschreibt, sondern die widerstan-
dige Selbstbezogenheit als Grundmerkmal fiir die Verfasstheit der
Person ist bei Kant ein wichtiger Dreh- und Angelpunkt fiir das
Verstindnis des Menschen, sowohl in seiner individuellen als auch
in seiner gesellschaftlichen Pragung: In beiderlei Hinsicht ist der Wi-
derstand ein Faktor, der sinnlich-empirische und intelligible Anteile
des Menschen in ein Verhdltnis zueinander und auch gegeneinander
bringt.

Widerstand deutet Kant aber nicht nur unter sozialphilosophi-
schen, sondern ebenso unter epistemischen und unter ethischen
Gesichtspunkten. Generell gilt fiir Kant, dass ein Standpunkt erfor-
derlich ist, um einen Widerstand zu beschreiben bzw. diesen fiir
das Denken einzusetzen.!®® Es bedarf eines Standpunktes, damit das
Subjekt denken, Handlungen vollfithren, diese verstehen und beur-
teilen kann. Wie aber wird ein solcher Standpunkt erworben?

Im Gegensatz zu Hobbes behauptet Kant, dass die widerstindige
Bezogenheit auf andere nicht ausreichend ist, um Urteile auszubil-
den. Es bedarf zunéchst Klarheit dartiber, worin der Standpunkt
besteht, damit es mdoglich ist, sich auf andere zu beziehen. Dieser
Standpunkt ist nicht standespolitischer Natur, der aufgrund der Ge-
burt verliechen wird: er wird vom Menschen hergestellt. Darin waren
sich Hobbes und Kant einig. Uber Hobbes hinausweisend beruht
jedoch bei Kant ein individueller Standpunkt nicht auf einer mehr

158 Ein Standpunkt-Denken stellt Kant gefiihlten Eindriicken gegeniiber. Auch der
Widerstand der Natur hat sich diesem Standpunkt unterzuordnen. Er schreibt
dazu in der Schrift gegen den vornehmen Ton in der Philosophie (1796): » Hier
ist nun das, was Archimedes bedurfte, aber nicht fand: ein fester Punkt, woran
die Vernunft ihren Hebel ansetzen kann, und zwar, ohne ihn weder an die gegen-
wartige, noch eine kiinftige Welt, sondern blof§ an ihre innere Idee der Freiheit,
die durch das unerschiitterliche moralische Gesetz als sichere Grundlage darliegt,
anzulegen, um den menschlichen Willen selbst beim Widerstande der ganzen
Natur durch ihre Grundsdtze zu bewegen. Das ist nun das Geheimnifs, welches
nur nach langsamer Entwickelung der Begriffe des Verstandes und sorgfiltig
gepriiften Grundsdtzen, also nur durch Arbeit, fithlbar werden kann. - Es ist
nicht empirisch (der Vernunft zur Auflosung aufgestellt), sondern a priori (als
wirkliche Einsicht innerhalb der Grinze unserer Vernunft) gegeben und erwei-
tert sogar das VernunfterkenntnifS, aber nur in praktischer Riicksicht, bis zum
Ubersinnlichen: nicht etwa durch ein Gefiihl, welches Erkenntnifi begriindete
(das mystische), sondern durch ein deutliches Erkenntnifs, welches auf Gefiihl
(das moralische) hinwirkt.« (AA, 8, 403; vgl. Baumanns, Kants Philosophie der
Erkenntnis, 82).

97

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

oder minder willkiirlichen Kampf- und Widerstandsbereitschaft, er
muss verallgemeinerbar und intersubjektiv deutbar sein. Mit dieser
Einsicht betritt Kant gedankliches Neuland. Er behauptet namlich,
dass wir sowohl Voraussetzungen als auch Anwendungskriterien be-
notigen, damit ein Erkenntnisinhalt als solcher erfasst werden kann.
Diesen Zusammenhang macht Kant iber eine Lagebeschreibung
geltend. Sowohl Erkenntnissubjekte sind in eine Perspektive zu brin-
gen als auch die zu erkennenden Gegenstinde: Das Subjekt benétigt
fir die Gewinnung einer Perspektive sowohl Voraussetzungen als
auch Kriterien, die dazu fithren, dass das Subjekt einen Standpunkt
ausbilden kann.

Auf welchen Voraussetzungen beruht ein solcher Standpunkt?
Diese Frage stellt Kant in seinem Brief an Marcus Hertz vom 21. Fe-
bruar 1772: »Ich frug mich nemlich selbst: auf welchem Grunde beru-
het die Beziehung desienigen, was man in uns Vorstellung nennt, auf
den Gegenstand?«1> Die Antwort dieser Frage gibt gleichzeitig Aus-
kunft fiir die Hauptschwierigkeiten, die Kant als Autor beim Verfas-
sen und Entwerfen der Kritik der reinen Vernunft hatte: Wie es dem
Subjekt ndmlich aufgrund widerstreitender Erkenntnisvoraussetzun-
gen gelingen kann, sich auf den zu erkennenden Gegenstand zu
beziehen. Und genau hier kommt der Widerstand ins Spiel. Sich auf
etwas beziehen, um erkennen zu kénnen, bedeutet namlich nicht,
worauf Kant in dem Brief an Hertz hingewiesen hat, nach einer
verborgenen Matrix zu suchen,'®® die entweder in der Welt oder im

159 AA, 10, 130.

160 Eine verborgene Matrix des Wissens ist nach Kant ein Wissen, das in die
menschliche Seele eingepflanzt ist, vermittels dessen ein verborgener Ursprung
von einer pristabilisierten intellektuellen Ordnung bereits als gedanklicher
Keim im menschlichen Begreifen angelegt sei. Er schreibt dazu in dem bereits
erwahnten Brief an Hertz: »Plato nahm ein geistiges ehemaliges Anschauen
der Gottheit zum Urqvell der reinen Verstandesbegriffe und Grundsdtze an.
Mallebranche ein noch daurendes immerwdihrendes Anschauen dieses Urwesens.
Verschiedene Moralisten eben dieses in Ansehung der ersten moralischen Gesetze
Crusius gewisse eingepflantzte Regeln zu urtheilen und Begriffe, die Gott schon
so wie sie seyn miissen, um mit den Dingen zu harmoniren, in die Menschliche
Seelen pflantzte, von welchen systemen man die erstere den influxum hyper-
physicum das letzte aber die harmoniam praestabilitam intellectualem nennen
konte. Allein der Deus ex Machina ist in der Bestimmung des Ursprungs und
der Giiltigkeit unsrer Erkentnisse das ungereimteste was man nur wdihlen kan
und hat aufler dem betriiglichen Zirkel in der Schlusreihe unsrer Erkentnisse

98

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Einfuhrende Uberlegungen

Subjekt verborgen liege, es bedeutet vielmehr, wie er festhilt, »im
Stande« zu sein, eine Kritik der reinen Vernunft zu schaffen.'! »Im
Stande« zu sein, ist eine andere Formulierung dafiir, sich selbst zu
ermichtigen, etwas erkennen zu konnen. Ermichtigung wiederum
ist mit einer Anstrengung verbunden, die auf widerstindige Kon-
stellationen bezogen ist. Auch die Gewinnung eines Standpunktes
ist mit einer Anstrengung verbunden.!'? Das erkennende Subjekt
passt sich nicht an die duflere Erkenntnisumgebung an, es leistet ihr
insofern Widerstand, als es sich zuvorderst auf eine innere Erkennt-
nisstruktur, die abhédngig von der dufleren Erkenntnisumgebung
ist, konzentriert. In dem bereits erwdhnten Brief an Marcus Hertz
beschreibt Kant seine {iberwundenen Schwierigkeiten folgenderma-
Ben: »[...] ich itzo im Stande bin eine Critick der reinen Vernunft,
welche die Natur der theoretischen so wohl als practischen Erkentnis,
so fern sie blos intellectual ist, enthdlt vorzulegen.«1

noch das nachtheilige dafs er ieder Grille oder anddchtigem oder griiblerischem
Hirngespinst vorschub giebt.« (AA, 10, 131).

161 AA, 10, 132.

162 Mit Gewinnung eines Standpunktes meine ich, dass das Subjekt sich zuvor-
derst in eine Lage versetzen muss, um iiberhaupt etwas erkennen zu konnen.
Standpunkt in diesem Verstindnis hat eine Kennzeichnung mit einer sowohl
theoretischen als auch einer praktischen Ausrichtung. Er hat sowohl eine ko-
gnitive als auch eine voluntative Herkunft. Nach Friedrich Kaulbach kommt
der Standpunkt »auf dem Boden [...] der allgemeinen praktischen Vernunft«
durch ein Zusammentreffen von »Wollen und Denken« zustande (Kaulbach,
Ethik und Metaethik, 32). In seiner Einfithrung zu Kant fasst der Autor die
Gewinnung eines Standpunktes folgendermaflen zusammen: »Das subjektive
BewufStsein gewinnt Kenntnis von den Dingen seiner Welt durch eine bestimmte
Art und Weise, wie sie ihm seinem Stande und Zustande gemdf$ begegnen. Sie
kommen ihm >zur Erscheinung<. Der Beobachter, der sich iiber seinen eigenen
subjektiven Stand reflektierend erhebt und dabei den Bezug zwischen seiner
Subjektivitit und den Dingen zum Gegenstand macht, sieht die Welt im Subjekte
subjektiv gespiegelt an.« (Kaulbach, Kant, 72-3) Mit dieser Kennzeichnung
weist der Autor auf eine phanomenologische Haltung hin, die sich in der
Methode Kants wieder entdecken lésst. Er schreibt dazu: »Kant will mehr
das Auge des Beobachters als des philosophischen Theoretikers auf dieses Feld
lenken. Es ist vor allem um diejenige Subjektivitit zu tun, die sich nicht im
blofSen GenufS der Dinge erschipft. Es geht um das dasjenige Subjekt, welches
sich einen Weg zu allgemeineren Erfahrungen der Welt bahnt.« (Kaulbach,
Kant, 73).

163 AA,10,132.

99

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

»Im Stande sein« verlangt nach einem Standpunkt, der, wie Kant
weiter ausfiihrt, ein solcher ist, der sowohl auf die Erfahrungsge-
genstinde der Natur bezogen als auch von dieser Bezogenheit auf
diese im Vorgang der Erkenntnisbildung frei ist. In diesem Stand-
punkt verschrianken sich zwei Zugangsweisen. Namlich ein indivi-
dueller Standpunkt (»Gesichtskreis von einer mikroscopischen Beob-
achtung«'%*) als auch eine tibergeordnete Betrachtung, die eine »all-
gemeine Aussicht« ermoglicht: Das Ergebnis dieser Verschrankung
ist: »wechselsweise einer das optische Urtheil des andern verificire.«1%
An dieser Formulierung ist interessant, dass Kant einen aufs Erken-
nen bezogenen mit einem korperbezogenen und damit phdnomeno-
logischen Standpunkt verkniipft. Er schreibt dazu weiter:

»Dafl nun Veranderungen etwas wirkliches seyn leugne ich eben so
wenig, als dal Korper etwas wirkliches sind, ob ich gleich darunter nur
verstehe, dafl etwas wirkliches der Erscheinung correspondire.«!®

Die Gewinnung eines solchen Standpunktes erfolgt durch eine Ver-
kntipfung zwischen der Wirklichkeit der Verdnderung mit der Wirk-
lichkeit der Korperlichkeit, sofern beide nicht substanziell gedeutet
werden. In den Formulierungen der Kritik der reinen Vernunft deu-
tet Kant die Gewinnung eines Standpunktes weiterfithrend nicht
auf korper- und wahrnehmungsbezogene Verdnderungen, sondern
aufgrund von Gesetzen, die der Verstand ausbildet. Damit eine
Erkenntnis zustande gebracht werden kann, sind es nun Gesetze
als »Vermagen der Regeln«, die den leitenden Gesichtspunkt in der
Kritik der reinen Vernunft bilden:

»Wenn der Verstand tiberhaupt als das Vermogen der Regeln erklart
wird, so ist Urtheilskraft das Vermdgen unter Regeln zu subsumieren,
d.i. zu unterscheiden, ob etwas unter einer gegebenen Regel (casus
datae legis) stehe, oder nicht. Die allgemeine Logik enthilt gar keine

164 AA,10,132.

165 Das komplette Zitat dazu lautet: »Die Aufmunterungen u. Zerstreuungen miis-
sen die Krifte desselben in der Geschmeidigkeit und Beweglichkeit erhalten,
wodurch man in Stand gesetzt wird den Gegenstand immer auf andren Seiten
zu erblicken und seinen Gesichtskreis von einer mikroscopischen Beobachtung
zu einer allgemeinen Aussicht zu erweitern, damit man alle erdenkliche Stand-
punkte nehme, die wechselsweise einer das optische Urtheil des andern verifici-
re.« (AA, 10,132).

166 AA,10,132.

100

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Einfuhrende Uberlegungen

Vorschriften fiir die Urtheilskraft und kann sie auch nicht enthalten.
Denn da sie von allem Inhalte der ErkenntnifS abstrahiert; so bleibt
ihr nichts tibrig als das Geschifte, die blofle Form der Erkenntnif§ in
Begriffen, Urtheilen und Schliissen analytisch auseinander zu setzen
und dadurch formale Regeln alles Verstandesgebrauchs zustande zu
bringen.«!¢7

Ein korperbezogener Standpunkt des Erkennens, der sich bereits in
den vorkritischen Schriften entdecken ldsst,!°® erlangt in der Kritik
der praktischen Vernunft einen rollenbezogenen und einen metho-
dischen Stellenwert,'®® der sich in den anthropologischen und ge-
schichtsphilosophischen Schriften fortsetzt.”® Wird der Standpunkt
in der Kritik der reinen Vernunft durch Verstandesgesetze gewonnen
und schreitet von dort zu den Vernunftideen iiber, wird der Stand-
punkt der Kritik der praktischen Vernunft durch die Bezugnahme auf
korperliche und interessensbezogene Neigungen und Vorstellungen
gewonnen, und wie sich diese mit der »Form des Gesetzes« in Ver-

167 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 132-33. (Im Folgenden: KRV, A/B. Alle
anderen Schriften Kants werden nach der Akademie-Ausgabe zitiert.) Ahnlich
argumentiert Kant in der Beantwortung der Frage, wie reine Naturwissen-
schaft méglich ist. Er schreibt dazu: »Die blofle allgemeine Form der Anschau-
ung, die Raum heifst, ist also wohl das Substratum aller auf besondere Objecte
bestimmbaren Anschauungen, und in jenem liegt freilich die Bedingung der
Moglichkeit und Mannigfaltigkeit der letztern; aber die Einheit der Objecte
wird doch lediglich durch den Verstand bestimmt und zwar nach Bedingungen,
die in seiner eigenen Natur liegen; und so ist der Verstand der Ursprung der
allgemeinen Ordnung der Natur, indem er alle Erscheinungen unter seine eigene
Gesetze fafst und dadurch allererst Erfahrung (ihrer Form nach) a priori zu
Stande bringt, vermége deren alles, was nur durch Erfahrung erkannt werden
soll, seinen Gesetzen nothwendig unterworfen wird.« (AA, 4, 322).

168 Weiterfithrend siehe unten, Kap. 3.4.1.

169 Kaulbach schreibt dazu: »In dem Mafle, in dem Kant Rolle und Stand des
Menschen den Gegenstinden gegeniiber reflektiert, die er erkennen will, wendet
sich seine Aufmerksamkeit dem menschlichen Subjekt zu.« (Kaulbach, Kant,
68) Dieses hat dem Autor zufolge eine dreifache Wurzel: Ein Subjekt »als in
Leiblichkeit versenkte Wesen, denen z.B. in der Erfahrung auf Grund unserer
Sinnesorgane existierende Gegenstinde gegeben werden. [...] Weiterhin tritt Sub-
jektivitit als aktiv setzende, priifende und ihren eigenen philosophischen Weg
erkundende Instanz auf. [...] Drittens ist Subjektivitit BewufStsein der eigenen
Stellung dem zu erkennenden Gegenstand gegeniiber: das erkennende Subjekt
behauptet seinen Stand und kennt die Perspektive, in die es sich zu versetzen hat,
wenn es gewisse Erkenntnisaufgaben erfiillen will« (Kaulbach, Kant, 69).

170 Weiterfithrend, sieche unten Kap. 3.4.4.

101

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

bindung bringen lassen. Die Formulierung » Form« verdient genaue-
re Beachtung. Kant wendet sie sowohl auf ein transzendentalphilo-
sophisches Verstandnis vom Erkennen - »als denkende Verarbeitung
des Anschauungsmaterials nach apriorischen Prinzipien«'7! — als auch
auf die apriorische Struktur des Gesetzes an.

In beiden Fillen bringt »Form« eine spannungsgeladene Ver-
schrankung zwischen sinnlichen und intellektuellen (verstandes-
und/oder vernunftbasierten) Komponenten zum Ausdruck. »Form«
bezeichnet nicht ein vorgeformtes Schema. Der Erkenntnisgegen-
stand soll nicht prapariert werden, sodass dieser in eine Form passt.
Nicht die Passfahigkeit des Erkenntnisgegenstands, sondern seine
Widerstindigkeit und ebenso die Grenze des Erkennens, war fiir
Kant der handelnde Leitfaden fiir das Erkennen. Mit Widerstand
und einer Grenze des Erkennens allein ldsst sich aber noch nicht
erkennen. Es ist ein Zusatzelement erforderlich, sodass der Erkennt-
nisgegenstand in Relation zu anderen Gegenstinden betrachtet wer-
den kann. Ein Gegenstand ist nie ein singuldres etwas, er ist auf
andere durch ein Wollen bezogen. Dieses Wollen ist nicht ein Stre-
ben nach Mehr (wie Hobbes behauptet hat), es ist ein Wollen, das
in Auseinandersetzung mit anderen Standpunkten einen Standpunkt
festlegt. Was also will die »Form« nach Kant und wie lasst sich ihr
Wollen unter normativen Gesichtspunkten beschreiben?

Hermann Cohen weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass
»Form« nicht einfach ein Schematismus ist, sondern bereits mit der
Idee von Menschheit verknlipft ist:

»Die Form, das wollen wir von Herbart lernen, setzt >Zusammenfas-
sung« voraus. So lange das Wollen als ein einzeln stehendes betrachtet
wird, hat es nur in seinem Gegenstande Werth; wenn es unangesehen
seines Gegenstandes, in seiner Form Werth erlangen soll, so darf es
nicht als ein einzeln stehendes, sondern es muss mit anderen Wollen
zusammengefasst in Betracht gezogen werden. Aber diese Zusammen-
fassung sehen wir nun nicht in jenen ésthetischen Verhaltnissen, welche
doch immer nur vereinzelte Willensacte zu Gliedern eines Verhaltnisses
zusammenfassen; sondern die Form bedeutet die allgemeine Zusam-
menfassung, vor welcher, wie alle Gegenstinde, so alle Maximen als
subjektive, als vereinzelte verschwinden; in welcher alle Bestimmungs-

171 Eisler, s.v. »Erkenntnis«. Anders und im Deutungskreis meiner Uberlegungen
formuliert: Erkennen ist ein auf das sinnliche Material (widerstindig) bezoge-
ne Denken. Weiterfithrend, siehe unten Kap. 3.4.3.

102

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Einfuhrende Uberlegungen

griinde des Willens hinfillig und widerstandslos und eitel werden; in
welcher alle Einzelwillen untergehen in die allumfassende Allgemein-
heit Eines Herzens und Eines Geistes.«!”?

»Form« in diesem Verstdndnis ist als eine zusammenfassende Festle-
gung imstande, von einer Erscheinungsvielfalt zu abstrahieren. Die-
se Abstraktion ist nicht Selbstzweck, sie ist mit ethischen und episte-
mischen Zwecksetzungen verkniipft. Sie bezeichnet eine begriffliche
Struktur, vermittels der die einzelnen Bestandteile eines Erkenntnis-
inhaltes zu einer in sich gegliederten Einheit werden. Der subjekti-
ve Standpunkt schliefit gegenstandsbezogene Standpunkte ein. Die
zentrale Instanz, die diese Einheit herstellt und durch diese die Per-
son auch kognitiv begriindet wird, ist der ich-bezogene Standpunkt
des Subjekts, der den gegenstandsbezogenen Standpunkt einschliefSt
(oder zumindest nicht ausschlief3t).

»Form« ist ein Bezugspunkt dafiir, dass die Verbindlichkeit des
Denkens, der Anschauung und der Gesetze Bestand hat. Sie bezieht
sich nach Kant aber nicht nur auf Gesetze, auf Verstandes- und
Vernunftschliisse und auf die Struktur des Denkens, sondern ebenso
auf Erscheinungen und Anschauungen. »Form« ist nicht nur ein
Bezugspunkt, sie ist auch ein Unterscheidungsmerkmal. Entleert von
zeitlichen und rdumlichen Verhéltnissen ist die »Form der Erschei-
nung« ein begriffliches Hilfsmittel, damit das »Mannigfaltige der
Erscheinung in gewissen Verhdltnissen geordnet, angeschaut wird«\73

Beziehung und Unterscheidung sind fiir die Bestimmung der
»Form« in einen Zusammenhang zu denken: Durch die »Form«
sind Sinnlichkeit und Erkennbarkeit nicht nur voneinander unter-

172 Cohen, Kants Begriindung der Ethik, 186. In Fortfithrung dieses Gedankens
weist der Autor darauf hin, dass auch der Begriff der »Autonomie« aus dem
»formalen< Sittengesetze vermittelst der Idee der Menschheit als der verniinfti-
gen Natur, im Unterschied von den Menschen als sinnlichen Individuen« ent-
steht (Cohen, Kants Begriindung der Ethik, 196). Eine formale Begriindung
der Autonomie ebnet negativ den Weg der Freiheit, insofern sie vom Subjekt
einerseits unabhéngig von einer materiellen Bestimmung des Gesetzes formu-
liert wird und andererseits positiv auf das »formale Sittengesetz« bezogen ist,
indem die »eigene Gesetzgebung« als »blosse allgemeine gesetzgebende Form«
entdeckt wurde. Diese Form der Erkenntnis enthilt reale Anwendungen, die
den »Grenzbegriff des Freiheitsnoumenon« real werden lasst: »Die Realitit der
Noumena liegt [...] in der Regulative der Ideen.« (Cohen, Kants Begriindung
der Ethik,197).

173 KRV, A 20.

103

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

schieden, sondern auch aufeinander bezogen. Die sinnlich-empiri-
schen Voraussetzungen des Subjekts sind mit seinem Standpunkt
nicht nur passiv verflochten, sondern der Standpunkt des Subjekts
wird durch Bezugnahme auf sinnlich-empirische Einfliisse auch ak-
tiv hergestellt. Es handelt sich hierbei um Zusammenhinge, auf die
auch die » Form des Denkens« aufbaut. Dass die » Form des Denkens«
durch sinnlich-empirische Einfliisse hergestellt und ebenso durch
diese verkorpert wird, bringt eine zusétzliche Konstellation des Wi-
derstands ins Spiel. Sinnlich-empirische Einfliisse und intelligible
Denkvorginge sind wechselseitig aufeinander angewiesen und in
diesem Verweis widerstiandig aufeinander bezogen.'”*

Den sinnlich-empirischen - und damit auch den emotionalen,
kulturellen, geschlechtlichen, religiosen etc. — Einfliissen haftet et-
was Widerstandiges an; mit Roland Barthes konnten wir sogar sa-
gen, etwas Korniges oder Raues, das sich der Form des Denkens
entzieht und gleichzeitig darauf angewiesen ist.!”> Kant hat diesen

174 Im deutschsprachigen Wort »Beziehung« ist das Verb »ziehen« enthalten, das
ein nicht auflosbares korperlich und metaphorisch geprigtes Spannungsver-
haltnis beschreibt, das mit einem doppelten Verstindnis von Kraft einhergeht,
iiber das Widerstand hergestellt oder abgeleitet werden kann. »Ziehen« bedeu-
tet mit Kraft zu sich her oder hinter sich her bewegen, im Verstindnis von
»zerren«. Es hat nicht nur einen rdumlichen, auch einen zeitlichen Bezug und
kann eine zeitliche RegelméfSigkeit zum Ausdruck bringen. Ferner verbinden
wir mit Beziehung auch anwendungsorientierte Vorgange und solche, die sich
meines Erachtens mit Vorgédngen des Erkennens in Verbindung bringen lassen,
z. B., wenn wir davon sprechen einen Gegenstand mit einem Stoff zu beziehen,
so kann dieser Vorgang mit einer begrifflichen Kennzeichnung in Verbindung
gebracht werden (vgl. DWDS, s.v. »beziehen«). Ein wechselseitiger auf sich
verweisender Zusammenhang zwischen metaphorischen und korperlichen
Komponenten, der sowohl raumliche als auch zeitliche Kennzeichnungen ent-
hilt, gibt ein Schema vor, das in meiner Lesart Kant fiir die Beschreibung
des Denkens bzw. des Erkennens niitzt. So denkt er beispielsweise die Bin-
nenstruktur des Erkennens iiber ein Beziehungsschema, wenn er von einem
»sehr vermischte[n] Gewebe der menschlichen Erkenntnis« spricht, das mit
sinnlichen und mit normativen Bestimmungsgriinden gleichermafien verfloch-
ten ist (Kant, KRV, A 85). In diesem gedanklichen Schema, das im Wort
»Beziehung« bereits enthalten ist, ist der Widerstand enthalten, den Kant, wie
zu zeigen ist, unter sowohl phianomenologischen, vernunftbasierten-ethischen
als auch sozialphilosophischen Gesichtspunkten deutet. Weiterfithrend, siehe
unten Kap. 3.4.3 und 3.4.4.

175 Wie in Kapitel 1.1 hingewiesen, hat Barthes das widerstindige Moment auf die
Stimme bezogen. Es kann meiner Auffassung zufolge auch auf das Sinnliche

104

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Einfuhrende Uberlegungen

(formgebenden) Gedanken in der Kritik der Urteilskraft durch seine
(berithmte) Unterscheidung zwischen dem Schénen und dem Erha-
benen aufgegriffen:

»Schon ist das, was in der blofen Beurtheilung (also nicht vermittelst
der Empfindung des Sinnes nach einem Begriffe des Verstandes) gefillt.
Hieraus folgt von selbst, dafy es ohne alles Interesse gefallen miisse.
Erhaben ist das, was durch seinen Widerstand gegen das Interesse der
Sinne unmittelbar gefallt.«!7®

Schon ist demzufolge das, was dem beurteilenden Standpunkt des
Subjekts entspricht, und erhaben ist das, was sich diesem Stand-
punkt entzieht. Kant ergédnzt diese Unterscheidung mit der Bemer-
kung:

»Beide als Erklarungen asthetischer allgemeingiiltiger Beurtheilung be-
ziehen sich auf subjective Griinde, ndmlich einerseits der Sinnlichkeit,
so wie sie zu Gunsten des contemplativen Verstandes, andererseits wie
sie wider dieselbe, dagegen fiir die Zwecke der praktischen Vernunft
und doch beide in demselben Subjecte vereinigt, in Beziehung auf das
moralische Gefiithl zweckmiflig sind. Das Schone bereitet uns vor, et-
was, selbst die Natur ohne Interesse zu lieben; das Erhabene, es selbst
wider unser (sinnliches) Interesse hochzuschitzen.«””

Auch in einer widerstandsbehafteten &dsthetischen Ausformung des
Gegensatzes zwischen dem Sinnlichen und dem Verniinftigen bzw.
dem subjektiven Standpunkt und demjenigen, das sich diesem ent-
zieht, bleibt das moralische Gefiihl in gedanklicher Nédhe zu geset-
zesbasierter Freiheit. Das Zustandebringen eines auf das Gesetz be-
zogenen Denkens findet seine Voraussetzung und Anwendung in
einer Struktur, die durch die »Form des Gesetzes« in der Person in
seiner empirisch-sinnlichen und normativen Prigung zum Sprechen

im Vorgang des Denkens bezogen werden. Das Sinnliche verschwindet nicht
im Vorgang des Denkens, es bildet den sprechenden Resonanzboden, auf den
das Denken aufbaut. Vgl. Barthes, »Die Rauheit der Stimmex, 269-78. Ebenso
wurde darauf hingewiesen, dass Wittgenstein dhnlich argumentiert, wenn er
fordert, dass das Denken zuriick auf den »rauhen Boden« miisse: Wittgenstein,
Philosophische Untersuchungen, § 107.

176 AA, 5, 267.

177 AA,5,267.

105

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

kommt.”® Die Person als sinnliches (Homo phaenomenon) als auch
moralisches Wesen (Homo noumenon)”® benétigt Vernunft, um
sinnliche und begriffliche Aspekte der Sprache in ein personenbezo-
genes Verstindnis von Sinn zu iibersetzen. Vernunft leistet insofern
eine Ubersetzung,'8" indem sie im Wechselspiel von Abstand, Ver-
stand und Gegenstand einen Widerstand gegen vermeintlich an sich
- raum- und zeitlos - seiende Inhalte des Erkennens leistet!¥! und
gleichzeitig durch diesen Widerstand auch Erkenntnis ermdglicht.
Ein vernunftbasierter Widerstand ist ndmlich nicht nur ein Hinder-
nis, er ist auch eine Hilfestellung, eine »Beforderung«, wie Kant im
Abschnitt »Von der Verkniipfung der Gesetzgebungen des Verstan-
des und der Vernunft« in der Kritik der Urteilskraft (1790) festhalt.!32
Durch die Betonung, dass ein vernunftbasierter Widerstand sowohl
etwas befordert als auch behindert oder verhindert,'®* erweitert und
differenziert Kant eine polarisierende Betrachtung einer Differenz
zwischen empirisch-sinnlicher und intelligibler Natur. Nicht die
Uberwindung des sinnlichen Widerstands als Voraussetzung fiir die

178 Weder innere noch duflere Bestimmungsgriinde sind ausschlaggebend fiir die
Qualifizierung eines praktischen Gesetzes. Qualifiziert wird ein Gesetz durch
seine Form, die in Distanz zu den Inhalten, auf die es sich bezieht, verharrt.
Erst eine formale Bestimmung des Gesetzes gewahrleistet ein Spannungsver-
héltnis zwischen sinnlichen, empirischen Einfliissen und verallgemeinerbaren
Perspektiven. Kant spricht davon, dass sinnliche Einfliisse (wie Neigungen)
sich in der »Form eines allgemeinen Gesetzes« »aufreiben« miissen, damit
praktische Gesetze »zu einer allgemeinen Gesetzgebung tauglich« sind. Anders
formuliert: Sinnliche, empirische Einfliisse sind der Stachel, an dem sich Ge-
setze zu bewidhren haben (AA, 5, 28-9).

179 AA, 6, 430. Vgl. Baum, »Person und Personlichkeit bei Kant«, 83.

180 Vgl. Nagl-Docekal, Innere Freiheit, 113.

181 Zum Verhiltnis von Vernunft und Widerstand vgl. Ebeling, Vernunft und Wi-
derstand.

182 Das komplette Zitat dazu lautet: »Der Widerstand, oder die Beforderung ist
nicht zwischen der Natur und der Freiheit, sondern der ersteren als Erscheinung
und den Wirkungen der letztern als Erscheinungen in der Sinnenwelt; und selbst
die Causalitdt der Freiheit (der reinen und praktischen Vernunft) ist die Causali-
tdt einer jener untergeordneten Naturursache (des Subjects, als Mensch, folglich
als Erscheinung betrachtet), von deren Bestimmung das Intelligible, welches un-
ter der Freiheit gedacht wird, auf eine tibrigens (eben so wie eben dasselbe, was
das iibersinnliche Substrat der Natur ausmacht) unerkldrliche Art den Grund
enthdlt.« (AA, 5,199).

183 Dieses Doppelverhiltnis gilt auch fiir den vernunftbasierten Widerstand der
praktischen Philosophie. Weitefiihrend, siehe unten Kap. 3.4.3.

106

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Einfuhrende Uberlegungen

Erreichung oder Sicherstellung intelligibler Zwecke (wie es eine ra-
tional-dogmatische Zugangsweise behaupten wiirde) beschreibt den
Aufgabenbereich der Vernunft: »Widerstand oder die Beforderung
[...] zwischen Natur und Freiheit«'3* ist nicht ein Vorgang, der
mit der Uberwindung der Natur beginnt und mit der Herstellung
der Freiheit endet. Die Doppelgestalt eines vernunftbasierten Wider-
stands bezieht sich auf Erscheinungen der Natur ebenso wie auf die
Wirkungen der Freiheit »als Erscheinungen in der Sinnenwelt« 8
Kant widerspricht damit sowohl einem naturalistischen als auch
einem dogmatisch-rationalistischen Verstindnis vom Widerstand:
Wir miissen nicht der Natur oder geistig-mentalen Inhalten Wider-
stand leisten, um abstrakte Ideale oder Prinzipien zu erreichen.
Vielmehr zeigt sich der Widerstand im Medium der Vernunft in
epistemischen, leiblichen und gesellschaftlichen Konstellationen, die
mit widerstreitenden Erkenntnisanspriichen einhergehen.

In sich widerstreitend sind nicht nur theoretische Erkenntnis-
anspriiche, sondern ebenso praktische Geltungsanspriiche. Diese
Gleichstellung verdient genauere Beachtung: So gelingt es der Ver-
nunft zwar, vermittels des Widerstands ihren Aufgabenbereich zu
definieren, es gelingt ihr aber nicht, widerstreitende Geltungsan-
spriiche, die durch den Widerstand ausgel6st werden, zu schlichten.
Vernunft selbst ist nach Kant entweder ein theoretisch-erkennen-
des oder ein praktisch-anwendungsorientiertes Vermdogen. Wie weif3
aber Vernunft, dass sie Vernunft ist, und vor allem wie weifl} sie, wel-
che Vernunft sie ist? Das Besondere an der Antwort, die Kant dazu
bereithalt, besteht darin, dass er die sinnlich-korperlichen und em-
pirisch-sozialen Einfliisse des Subjekts zwar widerstreitend begreift,
aber durch ein personales Verstindnis von Widerstand!®® auf eine
neue Ebene bringt. Worin zeigt sich dieser personale Widerstand?

184 AA,5,199.

185 AA, 5,199.

186 Mit Blick auf das Paralogismus-Kapitel in der Kritik der reinen Vernunft
schreibt Manfred Baum: »Dennoch beendet Kant seine Kritik des Paralogismus
der Personalitit mit dem Hinweis, dass der Begriff der Personlichkeit >bleiben«
konne (A 365), wenn darunter nur die numerische Einheit eines Subjekts, >das
uns im iibrigen unbekannt ist, in dessen Bestimmungen aber eine durchgingige
Verkniipfung durch Apperzeption ist< (ebd.), verstanden werde. Die Personlich-
keit der Person ist also nichts Erkennbares, aber ein durch das Selbstbewusstsein
eines denkenden Subjekts hinldnglich bewdhrter Gedanke, der zwar nichts wei-

107

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Auf einer erkenntniskritischen und moralphilosophischen Ebene
der Betrachtung zeigt sich ein personaler Widerstand darin, dass
Personen Standpunkte ausbilden konnen. Nicht die Welt, so wie
sie ist, oder wie wir glauben, dass sie ist, definiert die Erkenntnis-
und Handlungsmoglichkeiten der Person, sondern die Standpunkte
der Person korrespondieren umgekehrt mit der Welt (als duflere
Erkenntnis- und Handlungsrealitit): Die Welt muss sich nach der
Person richten und nicht die Person nach einer vermeintlich an
sich seienden Welt. Mit dieser Ausrichtung sind erhebliche Verschie-
bungen verbunden, die nur bruchstiickhaft mit der Formel von der
kopernikanischen Wende der Erkenntnistheorie umrissen sind. Sie
betriftt alle Binnendifferenzen des Subjekts in ihrem Zusammenspiel
mit epistemischen, sozialen, politischen, &sthetischen, ethischen,
leiblichen und religiésen'®” Verhiltnissen. Mit der kopernikanischen
Wende der Erkenntnistheorie verteidigt Kant nicht einen personalen
oder moralischen Individualismus (oder Egoismus). Der Widerstand
ist in Kants Philosophie ein zentraler Gestaltungsfaktor, vermittels

ter enthdlt als die logische oder begriffliche Identitit meiner selbst, aber >zum
praktischen Gebrauche nétige und sogar >hinreichend« ist. Das wollende und
handelnde Subjekt muss sich als dieselbe Person denken kénnen, und dieser
Gedanke reicht ihm, auch ohne dass ihm eine Sacherkenntnis entspricht, in
praktischer Absicht aus.« (Baum, »Person und Personlichkeit bei Kant«, 82;
vgl. KRV, A 365-66) Aus der Tatsache, dass der »Erkenntnisrestriktion der
theoretischen Vernunft zufolge [...] die Person in ihrer moralischen Bestimmung
kein magliches Objekt der Erkenntnis« ist, folgert Reichold, dass die mangelnde
begriffliche Selbstexplikation den Grundstein fiir eine praktische Ausrichtung
im Selbstverstandnis der Person legt. Die Autorin folgert mit Kant, dass die
Person, »sofern sie sich am Vernunfigesetz orientiert« eine »bessere Person« ist:
»Allein die Autonomie des Willens und die Bestimmung der Person als Zweck
an sich selbst bilden die Grundlage fiir den Anspruch der Person auf Wiirde.«
(Reichold, Vergessene Leiblichkeit, 67-8).

187 Herta Nagl-Docekal weist darauf hin, dass die Ubersetzungsleistung, die Ver-
nunft vollzieht, um unterschiedliche Personlichkeitsanteile der Person im Ver-
standnis von Kant zu vermitteln, einen religidsen Kern hat. Sie verkniipft
diesen Gedanken mit der »personalen Relation des Menschen zu Gott« (Nagl-
Docekal, Innere Freiheit, 113-14). Nach Levinas beruht der Kerngedanke der
Religion auf Beziehung. Religion wiederum ist fiir ihn ein anderes Wort fiir
Ethik. In diesem Verstdndnis erschlief3t sich Personalitét jedoch nicht vorran-
gig als eine Bezogenheit auf etwas, sondern unter negativen Vorzeichen als
Beziehung einer Nichtbeziehung. In dieser Negativitit ist der Gedanke des
moralischen Gesetzes enthalten. Zu Levinas’ Interpretation des moralischen
Gesetzes, siehe unten Kap. 5.

108

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Einfuhrende Uberlegungen

dessen eine kopernikanische Wende nicht nur bezogen auf die Er-
kenntnistheorie eingefithrt wird. Das Besondere an dieser Wende
besteht namlich darin, dass rechtliche, erkenntniskritische, morali-
sche und sozial-kulturelle Sichtweisen vom Menschen miteinander
verflochten sind und durch ihre widerstandsbehaftete Kennzeich-
nung auf rechtlich-ethische, epistemische und moralphilosophische
Bestimmungsmerkmale der Person tibergreifen.

Auf einer rechtlichen Ebene hebt Kant hervor, dass Personen auf-
grund ihrer Zurechnungs- und Rechtfertigungsfihigkeit Personen
und nicht Sachen sind. Die Person ist als Akteurin ihrer Handlungen
fiir diese verantwortlich und rechtlich adressierbar. Die rechtliche
Adressierung hat ihre Entsprechung in einer ethischen. Der Mensch
ist als Person Zweck an sich!® und nicht Mittel zum Zweck und ist
als Zweck an sich auch so zu behandeln, damit der Mensch diesem
Zweck entsprechend auch autonom handeln und als solcher auch
beurteilt werden kann.!® In erkenntniskritischer Hinsicht behauptet
Kant, dass Personen in der Lage sind, einer Welt, wie sie (vermeint-
lich) an sich ist, einen epistemischen Widerstand zu leisten. Es

188 Vgl. dazu die Selbstzweckformel im Unterschied zur Universalisierungsformel
als eine der grundlegenden Formulierungen des kategorischen Imperativs: AA,
4, 429 und 433. Detaillierter, siche unten Kap. 3.4.3; 3.4.4 und in Auseinander-
setzung mit Levinas, Kap. 4.

189 Unter Bezugnahme auf die Tradition des rémisch-neuzeitlichen Naturrechts
und Lockes Verwendung von der Person betont Baum, dass die Person Er-
gebnis eines Zusammenspiels zwischen erkenntnistheoretischen, praktischen,
moralischen und rechtlichen Zusammenhiangen ist. Er schreibt dazu: »Das
handelnde Subjekt ist dementsprechend bei Kant insofern Person und nicht
Sache, als seine Handlungen Taten einer freien Ursache oder seiner selbst als
eines Urhebers sind. Die Person ist also per definitionem frei und darum einer
moralischen Beurteilung ihrer Taten fihig. Diese aus dem traditionellen Natur-
recht stammende Bestimmung der Person wird aber von Kant so interpretiert,
dass sie nicht nur fiir die auf duflere Handlungen eingeschrinkte Rechtslehre
gilt, sondern auch fiir das innere Handeln der Gesetzgebung. [...] Die Freiheit
der Willkiir in ihrem dufleren wie inneren Gebrauch folgt aus den jeweiligen
moralischen Gesetzen, nach denen der Person ihr Handeln zugerechnet werden
kann. Entsprechend sagt Kant: >Die moralische Personlichkeit ist also nichts
anderes als die Freiheit eines verniinftigen Wesens unter moralischen Gesetzen<
(VI 223). Die Freiheit ist also nicht nur etwas, was durch die moralischen, d. h.
die juridischen und die ethischen, Gesetze geregelt oder normiert wird, sondern
eine solche, die aus der Tatsache folgt, dass es moralische Gesetze fiir ihren
Gebrauch aufgrund des Zeugnisses der reinen Vernunft gibt.« (Baum, »Person
und Personlichkeit bei Kant«, 86-7).

109

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

bedarf eines Widerstands, um sich gegen ein verborgenes Wissen
einer angeblich préstabilisierten Harmonie oder anderen Ordnungs-
vorstellungen zu wenden, die unabhingig von Denkeinsétzen bereits
vorhanden seien. Es bedarf auch eines Widerstands, um sich gegen
Auflenansichten auf die Welt als dufiere Erkenntnisrealitit zu wen-
den, so als wire es in einer Vogelperspektive moglich, vertiefte oder
detailreiche Erkenntnisse iiber diese zu erlangen. Auf einer hand-
lungsbezogenen Ebene bedarf es eines Widerstands, damit Personen
in der Lage sind, willkiirlichen Neigungen und Wiinschen Wider-
stand zu leisten. Personen sind nicht einfach Spielbille ihrer Wiin-
sche, Neigungen, Interessen. Sie zeichnen sich vor allem dadurch
aus, dass sie sowohl fahig sind, ihren Wiinschen und Interessen zu
folgen, als auch sich von diesen zu distanzieren. In moralphilosophi-
scher Hinsicht ist das Gesetz ein Maf3stab, um das Handeln zu recht-
fertigen, und der Widerstand, der sich auf das moralische Gesetz
beruft, ist mit der Autoritit ausgestattet, die Person zu unterstiitzen,
das ethisch Gesollte umzusetzen.!*®

Generell gilt fiir Kant (und weiterfithrend, wie zu zeigen ist, eben-
so fiir Levinas), dass der ethische und der gesetzesbasierte Wider-
stand hoher zu bewerten ist als der empirisch-sinnliche. Dies heifit
aber nicht, dass Letzterer sich dem gesetzesbasierten Widerstand
ohne weitere Anstrengung einfach unterzuordnen hat. Worin besteht
also das Bestimmungsmerkmal im subjekt- und gesellschaftsbezoge-
nen Antagonismus, ohne dass empirisch-sinnliche und normative
Kriterien sich wechselweise widersprechen? Ein erster Ansatzpunkt
besteht darin, die »Form des moralischen Gesetzes« in Absetzung
von sinnlich-empirischen Einfliissen zu betrachten und diese auf
den subjektiven Standpunkt riickzubinden. Jedoch ist diese Riick-
bindung im Medium der Gesellschaft nicht ausreichend. Gesell-
schaft wiirde dann namlich aus einer Vielzahl von Standpunkten be-
stehen, die sich in hobbesscher Manier {ibergeordneten Anspriichen

190 Korsgaards Unterscheidung zwischen dem moralischen Gesetz und dem ka-
tegorischen Imperativ (s. Korsgaard, »Ursprung der Normativitit«, 36-7)
beansprucht mehr Aufmerksamkeit als diese mir in diesem Zusammenhang
moglich ist. Auch fiir diese Unterscheidung ist die Beriicksichtigung des mora-
lischen Widerstands wichtig. Diese Unterscheidung greift in meiner Lesart auf
die Unterscheidung zwischen der Universalisierungsformel und der Zweck-an-
sich Formel in der Lesart von Levinas tiber. Dazu weiterfithrend und in mehr
Detail, Kap. 4.

110

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Einfuhrende Uberlegungen

unterzuordnen haben. Auch Gesellschaft ist in ihrem Selbstverstdnd-
nis widerstdndig bzw. antagonistisch zu begreifen. Diese Kennzeich-
nung entfaltet Kant in den anthropologischen und geschichtsphilo-
sophischen Uberlegungen.

Die »unbedingte«*! Giiltigkeit des praktischen Gesetzes bildet die
Klammer, die den gesellschaftlichen Standpunkt mit dem individu-
ellen verbindet. Der Geltungsanspruch des »Unbedingten« bezieht
sich sowohl auf den inhalts- als auch auf den subjektbezogenen
Gesetzesanspruch. »Unbedingt« heifst, dass ein Gesetz nicht von
bestimmten Umstdnden abhingig sein darf: Es gilt auf jeden Fall,
unter allen Umstdnden und ohne Einschridnkungen. Sein Giiltig-
keitsanspruch kann von keinem fremden (bzw. heteronomen) Gel-
tungsanspruch beeinflusst werden. »Unbedingtheit« enthalt damit
eine »Verbindlichkeit«, die sich sowohl auf Handlungssituationen als
auch auf die Form der Beziehung, die Subjekte zum moralischen
Gesetz haben, bezieht. Die praktische Ausrichtung, die »Verbind-
lichkeit« in diesem Gebrauch hat, kann schwer geleugnet werden.
Sie kommt sowohl dann zur Geltung, wenn sich Subjekte an das
Gesetz gebunden wissen, als auch durch die Einsicht, dass sie diese
Bindung ans Gesetz mit anderen Subjekten teilen (oder zumindest
teilen sollen).

Einen aus dem Verbinden hervorgehenden Anspruch nennen wir
im deutschen Sprachgebrauch Verpflichtung.'? Ein Subjekt, das sich

191 »Unbedingt« ist ein notwendiges Zusatzelement, um den Geltungsanspruch
des moralischen Gesetzes zu verdeutlichen: Das Grundgesetz der »reinen
praktischen Vernunft« erldutert Kant mit dem Zusatz, dass »reine praktische
Vernunft« »unmittelbar gesetzgebend« ist, die durch die »bloffe Form des Geset-
zes« als bestimmt gedacht wird und »als Gesetz unbedingt giiltig« ist (AA, 5,
31).

192 Im Deutschen Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm wird unter dem
Stichwort »Pflicht« darauf hingewiesen, dass sich aus den Begriffen der Ver-
bindung und der Gemeinsamkeit eine Verbundenheit entwickelt hat, die wei-
terfithrend dann auch das Verstindnis des Gesetzes und des Rechts gepragt
hat. Vgl. DWDS, s.v. »Pflicht«. Der Zusammenhang einer verbindenden Ver-
pflichtung mit einem unbedingt geltenden, gesetzmafligen Anspruch findet
sich u. a. im Abschnitt VIII der Kritik der praktischen Vernunft »Vom Fiirwahr-
halten aus einem Bediirfnisse der reinen Vernunft«. Dort beschreibt Kant die
Pflicht, das moralische Gesetz zur Anwendung zu bringen, als unabhéngig von
»theoretischer Meinung« oder der »geheimen Abzweckung der Weltordnung,
oder eines ihr vorstehenden Regierers bediirftig« und diese Unabhéngigkeit als

111

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

einem anderen Subjekt oder einem anderen Erkenntnisinhalt ver-
bunden oder verpflichtet weif3, macht dies nicht auf der Grundlage
von zufilligen Neigungen, Wiinschen oder Vorstellungen. Das Sub-
jekt »fithlt« sich nicht verpflichtet, es »weifl« sich verpflichtet.!®3
Der Mensch als vernunftbegabtes Wesen, das Normen festlegen,
anpassen und umsetzen kann, weiff sich mit anderen Menschen im
Vorgang des Tuns verbunden. Das Subjekt weif, dass die individu-
ellen Verpflichtungen der Mdglichkeit bzw. der Form nach solche
sind, die es mit anderen Menschen oder vernunftbegabten Lebewe-
sen teilt. Damit diese wissende und nicht blof§ gefithlte Form der
Verbindung moglich ist, sind erkenntniskritische Voraussetzungen
erforderlich. Die (transzendentalphilosophische) Festlegung der Be-
dingung der Moglichkeit der Erkenntnis ist die Voraussetzung dafiir,
dass das Gesetz gehort, verstanden, befolgt oder infrage gestellt wird.

Menschen sind aber nicht nur intelligible Wesen, sie sind auch
auf sinnliche Parameter bezogen. Diese bilden einen natiirlichen Wi-
derstand,!®* der den ethischen Widerstand unterstiitzt, ihn aber auch

Voraussetzung, »um uns auf das vollkommenste zu unbedingt gesetzmdfSigen
Handlungen zu verbinden« (AA, 5,142-43).

193 Réssler beschreibt eine wissende Verpflichtung als »Selbstbestimmung« und
diese als »Grundbedingung des gelungenen, sinnvollen Lebens«. Diese wiede-
rum bedeutet, dass »man dariiber reflektieren kann, wie man lebt und wie man
leben — handeln — mdochte« (Rossler, Autonomie, 96-7).

194 In den piddagogisch-anthropologischen Schriften schreibt Kant von einem
natiirlichen Widerstand, der nicht gebrochen werden darf, da ansonsten eine
sklavische oder unfreie Denkart erzeugt werden wiirde: Die Beachtung des
kérperlichen Widerstands, den das Kind padagogischen Mafinahmen entge-
genbringt, sei ein Mafistab dafiir, dass dieses nicht »sclavisch« denkt (AA, 9,
480). Nicht nur Kinder, auch Erwachsene haben qua sinnlicher Veranlagung
einen natiirlichen Widerstand: »Die erhabene, nie vollig erreichbare Idee eines
ethischen gemeinen Wesens verkleinert sich sehr unter menschlichen Hinden,
ndmlich zu einer Anstalt, die allenfalls nur die Form desselben rein vorzustellen
vermogend, was aber die Mittel betrifft, ein solches Ganze zu errichten, unter Be-
dingungen der sinnlichen Menschennatur sehr eingeschrinkt ist. Wie kann man
aber erwarten, daf8 aus so krummem Holze etwas villig Gerades gezimmert
werde?« (AA, 6,100) Auch die Veranlagung des Menschen zur Ungeselligkeit
und zum Widerstand gegen gesellschaftliche Herausforderungen beschreibt
eine wichtige, wenn auch zwiespiltige Ressource fiir gesellschaftliche Errun-
genschaften. Er schreibt dazu: »Ohne jene an sich zwar eben nicht liebenswiir-
dige Eigenschaften der Ungeselligkeit, woraus der Widerstand entspringt, den
jeder bei seinen selbstsiichtigen Anmafungen nothwendig antreffen mufs, wiirden
in einem arkadischen Schdferleben bei vollkommener Eintracht, Geniigsamkeit

112

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Einfuhrende Uberlegungen

herausfordert. Der natiirliche Widerstand ist durch seine sinnlich-
korperliche Beschaffenheit nicht blofy ein stummes Material oder
eine intellektuelle Ressource, er ist ein MafSstab, mithilfe dessen es
gelingt, sich iiber intersubjektive, soziale und ethische Verhaltnisse
in korperbezogener Perspektive zu verstandigen.!®> Auf metaphori-
sche Weise hat Kant den kérperlichen Widerstand mit der Formu-
lierung eines »krummen Holzes« zum Ausdruck gebracht.!® Diese
Formulierung nimmt auf die sinnlichen Bedingungen der Natur des
Menschen Bezug und verdeutlicht meines Erachtens, dass korper-
bezogene sinnliche Einfliisse ein notwendiges Zusatzelement sind,
um das Verstindnis von Person in Kants Philosophie méglichst um-
fassend zu denken. Diesem Zusammenhang mochte ich mich nun
zuwenden, um damit auch meine einfithrenden Uberlegungen dazu
abzuschlielen.

Mit der Metapher vom Menschen als einem »krummen Holz« be-
schreibt Kant einen Widerstand, der Personen als Menschen durch
ihre Korperlichkeit kennzeichnet. Er setzt sich meiner Auffassung
zufolge aus vier Perspektiven zusammen: einer raumlichen, einer

und Wechselliebe alle Talente auf ewig in ihren Keimen verborgen bleiben: die
Menschen, gutartig wie die Schafe, die sie weiden, wiirden ihrem Dasein kaum
einen grofSeren Werth verschaffen, als dieses ihr Hausvieh hat; sie wiirden das
Leere der Schopfung in Ansehung ihres Zwecks, als verniinftige Natur, nicht
ausfiillen. Dank sei also der Natur fiir die Unvertragsamkeit, fiir die mifigiinstig
wetteifernde Eitelkeit, fiir die nicht zu befriedigende Begierde zum Haben oder
auch zum Herrschen! Ohne sie wiirden alle vortreffliche Naturanlagen in der
Menschheit ewig unentwickelt schlummern. Der Mensch will Eintracht; aber die
Natur weif§ besser, was fiir seine Gattung gut ist: sie will Zwietracht. Er will
gemdchlich und vergniigt leben; die Natur will aber, er soll aus der Ldssigkeit
und unthdtigen Gentigsamkeit hinaus sich in Arbeit und Miihseligkeiten stiirzen,
um dagegen auch Mittel auszufinden, sich kliiglich wiederum aus den letztern
heraus zu ziehen. Die natiirlichen Triebfedern dazu, die Quellen der Ungesellig-
keit und des durchgéingigen Widerstandes, woraus so viele Ubel entspringen, die
aber doch auch wieder zur neuen Anspannung der Krifte, mithin zu mehrerer
Entwickelung der Naturanlagen antreiben, verrathen also wohl die Anordnung
eines weisen Schopfers; und nicht etwa die Hand eines bosartigen Geistes, der in
seine herrliche Anstalt gepfuscht oder sie neidischer Weise verderbt habe.« (AA,
8, 21-2) Weiterfithrend, siche unten Kap. 3.4.4.

195 Diesen Uberlegungen ist Kant zuerst in der Schrift »Traume eines Geistesse-
hers« (1766) nachgegangen (vgl. AA, 2, 315-73). Weiterfithrend, siche unten
Kap. 3.4.1.

196 Zu Kants metaphorischem Verstandnis vom Widerstand, siehe unten Kap. 3.2.

113

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

zeitlichen, einer sprachlich-leiblichen und einer sozial-relationalen
Perspektive. Diese Perspektiven sind miteinander verschrankt. In
rdumlicher Hinsicht ist die Person nicht durch den leeren Raum, sie
erscheint im anschauungsgebundenen Raum, in dem sie als »krum-
mes Holz« metaphorisch betrachtet werden kann. Es bedarf eines
auf einen Korper bezogenen Standpunktes, damit Menschen im
Raum wahrgenommen werden.'”” Kant schreibt dazu in der Kritik
der reinen Vernunft:

»Wir konnen demnach nur aus dem Standpunkte eines Menschen
vom Raum von ausgedehnten Wesen etc. reden. Gehen wir von der
subjectiven Bedingung ab, unter welcher wir allein duflere Anschauung
bekommen konnen, so wie wir ndmlich von den Gegenstinden afficirt
werden mogen, so bedeutet die Vorstellung vom Raume gar nichts.«!%8

Die Person hat aber nicht nur einen Raum, sie hat auch eine Per-
spektive in diesem Raum, vermittels derer sie sich in einen Stand -
und davon abgeleitet in einen Widerstand - setzen kann, um erken-
nen, handeln und beurteilen zu kénnen. Auch in zeitlicher Hinsicht
ist die Person nicht durch leere Zeit, sie ist in anschauungsgebunde-
ner Zeit.!®® Dass Personen in der Zeit sind, hat eine existenzielle

197 Kaulbach betrachtet die enge Verkniipfung zwischen Leiblichkeit und Orien-
tierung im Raum als Bedingung fiir das »Aufkommen der >Anschauung«« und
sieht diese in der frithen Subjektivitatsphilosophie Kants verankert. Er schreibt
dazu: »Von all dem, was aufSer uns ist, kénnen wir durch die Sinne nur insofern
Kenntnis gewinnen, als es »in Beziehung auf uns selbst steht<. So erfahren wir
uns als im Mittelpunkt des Raums stehend, in welchem uns die Korper unserer
Welt begegnen. [...] Auf diese Weise konstruiert Kant >unseren< Weltraum, indem
er ihn in Gegenden einteilt, die er in ein Verhdltnis zu unserem subjektiven
Stand setzt. [...] Dieser Raum stellt auch die reale Grundlage fiir alle méglichen
abstrakten Rdume, z.B. diejenigen der Geometrie, dar. [...] Es wird sich in
einer spiteren Abhandlung Kants zeigen, daf$ auch andere sublimere Weisen der
Orientierung, z.B. die >Orientierung im Denken<, bedacht werden miissen. Auch
bei dieser Weise der Orientierung spielt je der eigene, subjektive Stand eine Rolle,
wobei freilich nicht vom >Gefiihl< des Links und Rechts, sondern vom >Bediirfnis
der Vernunfi< die Rede sein wird.« (Kaulbach, Kant, 84-7) Weiterfiihrend,
siehe unten Kap. 3.4.2.

198 KRV, A 26.

199 Arthur Schopenhauer schreibt dazu: »Vor Kant, ldfst sich sagen, waren wir
in der Zeit; jetzt ist die Zeit in uns.« (Schopenhauer, »Zur Kantischen Philoso-
phie«, 89-90) Auch Kaulbach betont die iibergeordnete Rolle der Anschauung
der Zeit gegeniiber jener des Raums. Er schreibt dazu, dass die »Anschauung
in der Form der Zeit dagegen [...] auf diejenigen Erscheinungen gerichtet [ist;

114

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Einfuhrende Uberlegungen

Bedeutung. Sie brauchen Zeit, um sich zu entfalten, zu erscheinen,
vorgestellt und erinnert zu werden. Als handelnde Wesen in der
Zeit konnen Personen einen Widerstand ausfithren, sie werden aber
auch durch den koérperlich vermittelten Widerstand mit zeitlicher
Indexierung herausgefordert, sei dieser aus der Vergangenheit, in
der Gegenwart oder Zukunft.?® Ebenso gilt, dass Personen nicht
nur eine iiber die Zeit hinweg andauernde Identitét, sondern auch
einen Widerstand haben, vermittels dessen sie sich zeitlich-existenzi-
ell und nicht substanziell-zeitlos definieren:?*! Personen haben ein

200

201

B.K.], die sich >in< uns selbst als Wechsel von Gefiihlen, Gedanken oder sonstigen
Vorstellungen, also auch z.B. von rdumlichen Anschauungen zeigen. Insofern
umfasst die Zeitanschauung auch noch diejenige des Raums«. Beide Modalita-
ten konnen nicht veranschaulicht werden. Sowohl das Vorstellen des Raums
als auch jenes der Zeit wiirde sich »im Riicken objektiv vorgestellter Bilder«
vollziehen (Kaulbach, Kant, 129-30).

Nicht immer einfach zu beantworten ist hier die Frage, wie die unterschiedli-
chen Modalititen der Zeit, ndmlich Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
hier miteinander interagieren. Mit Blick auf Heideggers Kant-Interpretation
schreibt Hans-Dieter Gondek dazu weiterfithrend: »Es drdngt sich die Frage
auf, ob diese drei Quellen der Erkenntnis [Sinn, Einbildungskraft und Apper-
zeption; Anm. B.K.] und ihre Leistungen sich mit den drei Zeitmodi: Gegen-
wart, Vergangenheit und Zukunft in eine Ubereinstimmung bringen lassen.
Heidegger hat das versucht. Im Hinblick auf die Synthesis der Reproduktion
der Einbildung liegt es auf der Hand, daf§ hier durch eine transzendentale
Synthesis, die zwischen in der Gegenwart begegnenden und vergangenen An-
schauungen die Kontinuitit der Erinnerung stiftet, die Gefahr des Vergessens
gebannt werden soll.« (Gondek, Angst, Einbildungskraft, Sprache, 135) Unter
subjektphilosophischen Vorzeichen haben auch Hegel und Levinas sich den
zeitlichen Dimensionen des Denkens gewidmet. Wihrend Hegel dabei den
Begriff in der Perspektive der Vergangenheit deutet, so deutet Levinas das
Denken im Hinblick auf die Zukunft. Zu dieser Differenz, siehe unten Kap. 5.
Der lakonische Kommentar aus der Kritik der reinen Vernunft lautet dazu:
»Zeit besteht aus Zeiten.« (Vgl. KRV, A 169) Damit wir Zeit wahrnehmen
konnen, kénnen wir unterschiedliche Zeiten nicht zugleich, sondern miissen
sie nacheinander setzen. Zeit als die »Form des inneren Sinns« (KRV, A 33) legt
den Grundstein dafiir, dass wir Sinn erfahren konnen. Im bereits erwahnten
Paralogismus-Kapitel weist Kant unter Bezugnahme auf die Annahme einer
»Beharrlichkeit der Seele« darauf hin, dass diese als »Gegenstand des inneren
Sinns« unbewiesen bleiben miisse. Aus dem »blossen Begriffe des identischen
Selbst« kann keine »unterbrochene Fortdauer des Subjekts« abgeleitet werden
(KRV, A 366). Das Ich, das sich »bei dem Wechsel der Vorstellungen beobachten
will«, hat kein anderes Korrelat der Vergleichungen als wiederum sich selbst
»mit den allgemeinen Bedingungen« seines Bewusstseins (KRV, A 366).

115

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Lebensalter, eine Sterblichkeit und ein Denken und Handeln, mithil-
fe dessen sie sich auf Begebenheiten und Konstellationen in dieser
Lebensspanne beziehen kénnen. Personen haben ferner eine sprach-
liche und korperliche Basis, die es ihnen erlaubt sich auszudriicken,
Handlungen zu vollziehen, diese sprachlich beschreibend vorzuneh-
men und zu beurteilen. Personen haben schliefllich eine soziale
(kulturelle, existenzielle, religiose, sexuelle etc.) Orientierung, die
sie zu Bindungen und Verpflichtungen beféhigt und herausfordert.
Personen sind aber nicht nur auf etwas bezogen, sie bilden durch
diese Beziehungen auch einen Widerstand aus, der den subjektiven
Standpunkt mitgestaltet. Diese Betrachtungsweisen ergénzen sich
wechselseitig und sind nicht isoliert voneinander, und Kant fiihrt fiir
die Beschreibung dieser Zusammenhiange unterschiedliche Perspek-
tiven ein, wie im weiteren Verlauf zu zeigen ist. Die Betrachtung der
Person erfolgt im Wechselspiel dieser Perspektiven, ndmlich an der
Schnittstelle zwischen Agieren und Reagieren, und der Widerstand
ist auf unterschiedliche Weise in diese Perspektiven eingewoben.
Vielfalt der Perspektiven heifSt hier auch, dass es unterschiedliche
Betrachtungsweisen und keine substanzielle, einfache oder naiv-dog-
matische Perspektive auf die Person bzw. auf das »Wesen« einer
Person gibt.

Kant, der im Paralogismus-Kapitel in der Kritik der reinen Ver-
nunft herausgearbeitet hat, dass es nicht gelingt, die Person als Per-
sonlichkeit unter erkenntnistheoretischen Vorzeichen substanziell
zu deuten, und dass die theoretische Basis dem Subjekt letztlich
unbekannt bleibt,20> hat durch diese Grenze in der Begriffsbestim-
mung die Voraussetzung dafiir geschaffen, die Personlichkeit in

202 Unter Bezugnahme auf das Paralogismus-Kapitel in der Kritik der reinen Ver-
nunft weist Baum darauf hin, dass Person als »intellektuelle Substanz« verstan-
den wird, der eine theoretische Erkenntnisfunktion abgesprochen wird. Baum
folgert daraus: »Die Personlichkeit der Person ist also nichts Erkennbares, aber
ein durch das Selbstbewusstsein eines denkenden Subjekts hinlinglich bewdihr-
ter Gedanke, der zwar nichts weiter enthdlt als die logische oder begriffliche
Identitit meiner selbst, aber >zum praktischen Gebrauche nétig« und sogar >hin-
reichendc ist.« (Baum, »Person und Personlichkeit bei Kant«, 81-2) Vgl. auch
Mobhr, der den praktischen Gebrauch der Vernunft iiber die »Spontaneitit« des
Erkennens begriindet (Mohr, »Der Begriff der Personc, 110). Auf den Begriff
der »Spontaneitit« werde ich noch zuriickkommen.

116

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Einfuhrende Uberlegungen

ithrem »praktischen Gebrauche«*% zu betrachten. Dieser Gebrauch
differenziert sich in Relationen zwischen Sprache, Korperlichkeit,
Gesellschaft, Recht, Ethik und Moral. Auch in gesellschaftlicher
Hinsicht gilt: Wo Beziehungen sind, da ist auch der Widerstand.
Die Korperlichkeit der Person, ihre sinnlich-empirischen Einflusse
deutet Kant ebenso widerstindig wie die »Form des praktischen
Gesetzes«. Daraus resultierten unterschiedliche Betrachtungen auf
den Widerstand, die durch den Gedanken der personenbezogenen
Freiheit Bedeutung erlangen.? Jedoch nicht immer leicht ist in den
Schriften Kants die Frage zu beantworten, wie personenbezogene
leibliche Freiheit und die damit verbundenen Herausforderungen,
verursacht durch korperbezogene Unrechts- und Diskriminierungs-
erfahrungen, und geistige Freiheit, bezogen auf Wollen, Wiinschen,
und Bediirfnisse sich zueinander verhalten. Zu zeigen sein wird,
dass unterschiedliche Ausdrucksweisen der Freiheit mit unterschied-
lichen Ausdrucksweisen des Widerstands einhergehen. Zu zeigen
sein wird auch, dass sich daraus eine Differenz zwischen dem perso-
nalen und dem ethischen Widerstand ergibt, die im Denken Kants
zu unterschiedlichen Schwerpunkten gefiihrt hat.2%> Eine themati-
sche Erkundung in Kants Schriften stellt eine erste Orientierung

203 KRYV, A 366.

204 Mohr vertritt hier die Auffassung, dass Person und Personlichkeit als »Kate-
gorien der Freiheit« zu deuten sind. Er schreibt dazu, dass eine »sinnlich
durchgingig bestimmbare Existenz, doch in Ansehung eines gewissen inneren
Vermaogens in Beziehung auf eine intelligible (freilich nur gedachte) Welt zu
bestimmen, dienen kann«. Durch die Zuschreibung der Personlichkeit als
»Substanz von Handlungsereignissen« und als »Trdger einer gleichbleibenden
Intention des Handelns« gewinnt die Personlichkeit eine »moralische Bedeu-
tung«, insofern die Pradikate »gut« und »bdse« nur auf die »Handlungsart«
der handelnden Person angewandt werden kénnen (vgl. Mohr, »Der Begriff
der Personc, 110-11). Der Begriff der Person wird mit einer »intelligiblen Welt«
als der »Inbegriff von Relationen zwischen verniinftigen Subjekten, die ihre
Zwecke nach Gesetzen praktischer Vernunft bestimmen und unter der Forderung
der allgemeinen und unbedingten Verbindlichkeit solcher Gesetze koordinieren
kénnen«, in Verbindung gebracht. Er folgert daraus: »Die Personlichkeit besteht
demnach darin, daf§ ein Mensch einem von der Vernunft selbst gegebenen rei-
nen praktischen Gesetz unterworfen ist. Die »intellektuelle Bestimmbarkeit des
Willens<, d. h. die Méglichkeit, >unmittelbar durch ein reines Vernunfigesetz zu
Handlungen bestimmt zu werdens, ist die >Eigenschaft unserer Personlichkeit«
par excellence.« (Mohr, »Der Begriff der Personc, 114).

205 Levinas hat daraus ein Spannungsverhiltnis von unterschiedlichen Imperati-
ven abgeleitet. Thm zufolge sind die Zweck-an-sich-Formel und die Universa-

117

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

dar, sich mit dem Untersuchungsgegenstand vertraut zu machen. Sie
bilden den Gegenstand des nédchsten Kapitels. Damit einhergehend
gebe ich einen kursorischer gehaltenen Einblick in den Forschungs-
stand zu den unterschiedlichen Schwerpunkten, die der Widerstand
in der Kant-Rezeption hat.

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in
Kants Schriften

Auch bezogen auf das Gesamtwerk von Kant wird hier nicht der
Anspruch erhoben, ein moglichst vollstindiges Bild von den Ver-
wendungsweisen des Widerstands in Kants Schriften nachzuzeich-
nen. Das Bild bleibt unvollstindig. Systematische Uberlegungen und
die damit einhergehenden Spannungsverhiltnisse und Differenzie-
rungen in den unterschiedlichen Etappen der werkgeschichtlichen
Entwicklung, und wie sich vor diesem Hintergrund das Verstindnis
vom Widerstand verdndert und teilweise auch verschoben hat, wur-
den, sofern es die Themenstellung anbelangt, beriicksichtigt, jedoch
nicht mit dem Anspruch einer philosophiegeschichtlich vollstindi-
gen Rekonstruktion. Der Schwerpunkt liegt auf dem personenbe-
zogenen Widerstand und wie dieser auf sozialphilosophische und
anwendungsorientierte Uberlegungen iibergreift. Fiir die Beschrei-
bung dieser Zusammenhinge argumentiere ich fiir ein erweitertes
Verstindnis des Widerstands, wie dieses sich in metaphorischer, be-
grifflicher und philosophiegeschichtlicher Hinsicht in der Literatur
zeigt, und welche offenen Fragen daraus resultieren.

Was den Widerstand in sozialphilosophischer Hinsicht bei Kant
anbelangt, ist Hobbes ein Ausgangspunkt, er gibt diesem jedoch
eine neue Wendung. Widerstand bildet fiir Kant nicht blof3 ein trieb-
psychologisches Geschehen ab, das durch einen Herrschaftsvertrag
auf eine neue Ebene der Betrachtung gehoben wird, er hat bereits
in seiner anfinglichen Struktur eine doppelte Herkunft: Namlich
in der Person und ebenso aufierhalb. Daraus resultiert eine mehr-
fache Betrachtung auf den Widerstand, die mit den transzendental-
philosophischen Kernanliegen untrennbar verflochten sind. Er hat

lisierungsformel bei Kant asymmetrisch und nicht wechselseitig aufeinander
bezogen. Dazu weiterfithrend Kap. 4.

118

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

nicht nur ein Beharrungs- und Empfindungsvermégen, er ist ebenso
ein epistemisch wirksamer Gestaltungsfaktor und auch fiir anthro-
pologische, phanomenologische, moral- und sozialphilosophische
Betrachtungsweisen unverzichtbar.

Diese breite Streuung, welche die Widerstandsthematik in Kants
Schriften aufweist, ist auch fiir die geschulte Leserin alles andere als
offensichtlich. Auffillig auf den ersten Blick ist eine eher bescheide-
ne Wortverwendung. Wenn wir die besondere Rolle, die der Wider-
stand in Kants Denken spielt, verstehen wollen, ist eine Erweiterung
der Perspektive notwendig. Die Relevanz der Widerstandsthematik
fiir Kants Denken erschlief3t sich nicht in einer blof§ buchstiblichen
Verwendung des Wortes.2® Sowohl implizite als auch explizite Di-
mensionen sind hier zu beriicksichtigen und erst in ihrer wechsel-
seitigen Verwobenheit kann der Widerstand in seinen unterschiedli-
chen Facetten moglichst gehaltvoll erschlossen werden: Namlich als
Phianomen, das wahrgenommen und leiblich/kérperlich vollzogen
wird, und ebenso als Metapher und als Begrift.

Als integraler Bestandteil des mundus sensibilis ist Widerstand den
Gesetzen der Schwerkraft unterworfen, als Gestaltungselement des
mundus intelligiblis ist Widerstand ein sprachlich basiertes Aus-
drucksmedium menschlichen Wahrnehmens, Denkens, Vorstellens
und Strebens. Beide Kennzeichnungen sind voneinander unterschie-
denund haben dennoch einen gemeinsamen Zusammenhang. Sowohl

206 Im Kant-Lexikon unterscheidet Jan C. Joerden zwischen vier Arten von Wi-
derstand: »Es sind zumindest vier Arten von Widerstand zu unterscheiden:
Zum einen der >mechanische[] Widerstand< (z. B. 4:496), der in den naturwis-
senschaftlichen Schriften Kants im Vordergrund steht; zum anderen >wortlicher
oder thitlicher Widerstand« (8:305), der z.B. von dem Einzelnen oder von
Mehreren dem Staat gegeniiber geleistet wird [...], aber auch zwischen Einzel-
personen, etwa im Rahmen der >ungesellige[n] Geselligkeit< (8:20) des Menschen
in einer Gesellschaft oder bei der Notwehr, oder auch als Zwang des Staates
zur Durchsetzung des Rechts in Betracht kommt (vgl. 6:279, 6:396); ferner
der >wechselseitige[] Widerstand der Urtheilec beim >Streiten und Disputirenc
(5:338); und schliefSlich der innere (psychische) Widerstand, den man z. B. bei
einer Ubertretung fiihlt und der zu einer >Verabscheuung seiner selbst« fiihren
kann (6:380 Anm.).« (Joerden, s.v. »Widerstand«) In meiner Lesart haben
diese unterschiedlichen Widerstandsarten einen inneren Verweisungszusam-
menhang. Sie beruhen auf den epistemischen Grundlagen und der damit ein-
hergehenden kopernikanischen Wende in der Erkenntnistheorie und wie diese
mit dem Verstandnis der Person verkniipft ist. Weiterfithrend, siehe unten Kap.
3.3.

119

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

der Widerstand der Materie (als Teil der dufleren Natur) als auch der
Widerstand der Vernunft und des Verstandes (als Teil der inneren
Natur) sind auf sich bezogen und stehen ebenso in Beziehung zuein-
ander. Die zentrale Perspektive, in der dieser Dualismus als Zusam-
menhang wahrgenommen wird, ist die Person und die damit ver-
kntipften Person-zu-Person-Beziehungen.??” Die Person gehort als
Sinnen- und Kérperwesen zur empirischen Natur und als Vernunft-
wesen ist sie Teil der intelligiblen Natur. In dieser Doppelung ist die
Person sowohl abhidngig von Natur als auch abhingig von ihrer
Erkenntnisart. Diese Doppelung ist aber nicht als eine Zusammenset-
zung von zwei voneinander verschiedenen Teilpersonen - einem
Natur-Ich und einem intelligiblen Ich - zu verstehen. Vielmehr bringt
die Person in ihrer Besonderheit sich denkend und handelnd zur
Erscheinung.?® Die Person stellt das Denken und das Handeln nicht
einfach her, sie ist bereits leiblich daran beteiligt. Diese Beteiligung ist

207 Die Person wurde in der Forschung mit unterschiedlichen Schwerpunkten in
der Perspektive des Menschen, des Subjekts und des Selbstbewusstseins her-
ausgearbeitet. Vgl. u. a.: Klemme, Kants Philosophie des Subjekts; Sturma, »Was
ist der Mensch?«; Brandt, »Die Bestimmung des Menschen«. In meiner Unter-
suchung zum Personenbegrift geht es darum, die phdnomenologischen Vor-
aussetzungen der Person zu erkunden. Auf dieser Grundlage kann meiner Ein-
schatzung zufolge der korperliche Widerstand mit dem vernunftbasierten Wi-
derstand in ein gedankliches Verhaltnis gebracht werden, das auch das Ver-
standnis der Person und weiterfithrend der Gesellschaft beeinflusst. Weiterfiih-
rend, siehe unten Kap. 3.4.

208 Andrea Esser hebt hier zu Recht hervor, dass eine Differenzierung zweier Wel-
ten in Kants Verstdndnis von der Person keine Aufspaltung meint. Sie schreibt
dazu: »Kant selbst wiederum behauptet, daf$ die Ethik weder empirisch noch
metaphysisch, sondern kritisch zu begriinden sei. Seine Ausfiihrungen wenden
sich strikt gegen Positionen, die den ethischen Anspruch aus einer Wesensbestim-
mung des Menschen oder aus einem bestimmten ontologischen Konzept heraus
zu erkldren versuchen. [...] Vorderhand spricht gegen die Annahme, Kant hiitte
seiner Ethik die metaphysische Konzeption zweier Welten unterlegt und ihren
Anspruch von einer Wahl zwischen diesen Welten abhdingig gemacht, daf8 diesen
beiden Welten innerhalb der Kantischen Theorie ein verschiedener Status zu-
kommt. Die »intelligible Welt< ist [...] keine >zweite Welt< und darf deshalb auch
nicht als unabhdngig von unserem Denken vorliegende Seinssphdre substantiali-
siert werden.« (Esser, Ethik fiir Endliche, 198-99) Eine intelligible Abhangigkeit
vom Sein ist meiner Interpretation zufolge eine widerstandsbasierte. Dieser
Gedanke ldsst sich in Levinas’ Auseinandersetzung mit Kant weiterverfolgen,
siehe unten Kap. 4.

120

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

nicht eine solche, in welcher Leiblichkeit einfach eine Erganzung des
sprachlich verfassten Denkens und des Handelns wire.

Der Zusammenhang zwischen Leiblichkeit und Sprache gestaltet
sich komplex und verlduft sowohl von der individuellen Leiblichkeit
hin zur sprachlichen und gesellschaftlichen Verfasstheit der Person
als auch zu dieser Leiblichkeit zuriick. Diese Bewegung des Vor
und Zuriick enthalt methodische Schwerpunkte und thematische
Veristelungen. Der Widerstand ist in diesen Denkwegen eine Ge-
lenkstelle, um Leib und Sprache (bzw. Gesellschaft) in ein Verhalt-
nis zu bringen. Er ist sowohl bezogen auf die naturaffine, leibliche
Komponente als auch auf die vernunftbasierte, sprachliche Kompo-
nente. Eine sich daraus ergebende Doppelstellung greift iiber auf die
jeweiligen axiomatischen Ausrichtungen und den damit verkniipften
inhaltlichen Schwerpunkten (u.a. Selbstbezogenheit, Kollektivitt,
Freiheit, Ethik, Natur, Willkiir).

Diese Mehrfachstellung gilt es auch unter rhetorisch-performati-
ven Gesichtspunkten zu betrachten. Sie ist bei genauerer Betrach-
tung eine Bruchstelle, die Kant sowohl methodisch-gedanklich als
auch metaphorisch-bildlich entfaltet hat. Auffallend ist, dass Meta-
phern sich an strategisch wichtigen Stellen haufen,?”” im Besonde-
ren, wenn diese Bruchstelle einen Widerstreit, Antagonismus oder
Zwiespalt darstellt, in dem verschiedene Krifte, Interessen oder Be-
strebungen im Menschen oder in der Gesellschaft gegen- oder mit-
einander wirken, sodass die darin auftretenden Bezugsglieder unter
phanomenologischen Gesichtspunkten nur teilweise zur Deckung
gebracht werden konnen.

Von einer Idee des Entzugs werden Metaphern angeleitet, die per
se vieldeutig sind.?!" Thr Vorzug liegt darin, dass vermittels der in
ihnen enthaltenen vielstimmigen Interpretationsmdglichkeiten die
korperlichen, sinnlichen Aspekte eines Gegenstands deutlicher in
den Vordergrund geriickt werden als dies bei einer abstrakt-gedank-
lichen Festlegung der Fall ist. Metaphern verleihen abstrakten Ge-
danken nicht nur eine Anschaulichkeit, sie verleihen ihnen auch
eine visuelle Lebendigkeit und Vielstimmigkeit.

209 Hoffe bemerkt dazu, dass Metaphern bei Kant »weder Begriffe noch Anschau-
ungen« ersetzen: »Sie sind nicht deren Surrogat, sondern rhetorische Ergin-
zung; es sind illustrative Metaphern.« (Hofte, Kants Kritik der reinen Vernunft,
319-20).

210 Vgl. Weinrich, »Semantik der kithnen Metapher«, 332-33.

121

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Eine sich daraus ergebende hermeneutische Liicke gibt Meta-
phern eine Legitimitit und Plausibilitdt. Denn begriffliche Festle-
gungen sind bei genauerer Betrachtung alles andere als festgelegt.
Die Feststellung beispielsweise, dass eine Rose eine Rose ist, eroff-
net bei weiterer Betrachtung unterschiedliche, auch kulturell und
alltagsbezogene Zugangsweisen, die auf das Schema der Kategorien
bezogen sind, diesen auch entschliipfen.2!! Dieser Umstand mag da-
zu beitragen zu erkldren, warum Metaphern im Denken Kants eine
strategische Funktion haben. Sie besteht darin, vermittels optischer
Tauschungen Mehrdeutigkeiten auszuloten,?’? und mit dem Ziel,
materielle Inhalte mit geistigen zu verbinden,?”® um den Grundzug
des transzendentalphilosophischen Denkens — ndmlich die Méglich-
keiten und Grenzen des Denkens — zum Sprechen bzw. zur Darstel-
lung zu bringen. Eine sich daraus ergebende metaphorische Verbin-
dung von Sein (bzw. Materie, Natur, Korper, ...) und Denken hat
Riickwirkungen auf den Widerstand, der zwar metaphorisch verklei-
det, jedoch implizit vorhanden bleibt, und zwar je nach Perspektive
der Betrachtung entweder in gegenstands- oder in subjektbezogenen
Verhiltnissen und wie diese sich zueinander verhalten.

So kommt es nicht von ungefihr, dass Metaphern in Kants Wort-
wahl besonders gehduft dann auftreten, wenn es darum geht, die
Grenze des Erkennens und damit einhergehend die Differenz zwi-
schen dem Leiblichen und dem Sprachlichen zu beschreiben. Nicht
selten kreisen metaphorische Formulierungen um einen implizit
oder explizit auftretenden Widerstand, dessen mangelnde Bertick-
sichtigung mit der Konsequenz ausgestattet ist, das Potenzial des
Denkens und des Handelns nur teilweise zu erschlieflen. Wenn Kant
philosophische Scheindebatten mit Luftgefechten vergleicht, wo die
Protagonisten sich mit dem »Schatten« der reinen Vernunft »hherum-

211 Weiterfithrend, siehe unten Kap. 3.3.

212 Eine dafiir bekannte Metapher ist jene von der Wahrheit, die von einem
Ozean als dem Sitz von Schein umgeben ist. Das volle Zitat lautet: »Es ist
das Land der Wahrheit (ein reizender Nahme), umgeben von einem weiten und
stiirmischen Oceane, dem eigentlichen Sitze des Scheins, wo manche Nebelbank,
und manches bald wegschmelzende Eis neue Linder liigt, und indem es den auf
Entdeckungen herumschwdrmenden Seefahrer unaufhorlich mit leeren Hoffnun-
gen tduscht, ihn in Abentheuer verflicht, von denen er niemals ablassen, und sie
doch auch niemals zu Ende bringen kan.« (KRV, A 235-36).

213 Vgl. Weinrich, »Semantik der kithnen Metapher«, 335.

122

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

balgen«,2* so verweist diese Metapher auf eine Hintanstellung des
sinnlich erfahrbaren Widerstands. Erforderlich ist eine moglichst
gehaltvolle Beriicksichtigung des Zusammenhangs zwischen dem
Sinnlich-Leiblichen und dem Sprachlich-Verniinftigen, und die Be-
riicksichtigung des Widerstands ist dafiir ein wichtiger Indikator.
Den nicht beriicksichtigten Widerstand fordert Kant in der Meta-
pher vom »Flug der Taube« ein, die im widerstandsfreien Raum
fliegen und dadurch besser erkennen mochte.

Metaphern benutzt Kant auch, um zu zeigen, wie das Selbstver-
standnis der Person auf den praktischen Gebrauch tibergreift, aber
auch um zu zeigen, mit welchen Grenzen dieser Gebrauch ausge-
stattet ist. Die Metapher vom Menschen als einem krummen Holz
bringt zum Ausdruck, dass die Person in ihrer leiblichen Verfasst-
heit und sozialen Angewiesenheit sich nur bedingt in theoretische
Konzepte vom Menschen zwingen ldsst. Es bleibt ein notwendiger
Rest, der auch den Widerstand der Person auszeichnet und der eine
wichtige Ausgangslage fiir ein praktisches Verstindnis von Freiheit
bildet.

Die wohl bekannteste Metapher in der Kritik der reinen Vernunft
bringt Kant mit seiner Formulierung von der sogenannten koperni-
kanischen Wende in der Erkenntnistheorie?’® zum Ausdruck. Diese
besagt, dass der Entstehungsort der Kategorien nicht in den empi-
risch verfassten Gegenstinden, sondern in der Erkenntnisleistung
des Subjekts zu suchen ist. Durch diesen Perspektivenwechsel wird
ein Spannungsverhéltnis zwischen dem Empirischen und dem Intel-
ligiblen-Sprachlichen zum Ausdruck gebracht, das offen und mehr-
deutig bleibt.?” Das sich im Erkenntnisvollzug bewegende Subjekt
und die subjektunabhéngige Auflenwelt — symbolisiert {iber die Ster-
ne -, die das Subjekt im Vorgang des Erkennens in Ruhe lésst, sucht
in sich selbst einen »Stand« bzw. eine »Wurzel«28 Wurzel ist in

214 KRV, A 756; s. a. Hofte, Kants Kritik der reinen Vernunft, 320.

215 Weiterfiihrend, siehe unten Kap. 3.3.

216 Weiterfiithrend, siehe unten Kap. 3.3.

217 Vgl. Hofte, Kants Kritik der reinen Vernunft, 133.

218 Die metaphorische Formulierung »Wurzel«, die Kant zur Unterstiitzung der
Beschreibung des Vernunftbegriffs verwendet, kann dahingehend interpretiert
werden, dass er den Widerstand vom Stand interpretiert. Die bekannte Formu-
lierung aus der Kritik der reinen Vernunft dazu lautet: »Mehr Standhaftigkeit
wird dazu nétig sein, sich durch die Schwierigkeit innerlich und den Widerstand

123

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

metaphorischer Verwendung als Ansatzstelle zu verstehen, die den
begrifflich-sprachlichen und ebenso den personenbezogenen-leibli-
chen Entstehungsort in sich vereint. Metaphorisch ldsst sich auch
das Spannungsverhaltnis zwischen Anschauung und Begriff betrach-
ten. Die bekannte Formulierung von den Gedanken, die ohne Inhalt
»leer« sind, und den Anschauungen, die ohne Begriffe »blind« sind,
bringt eine wechselseitige Angewiesenheit zwischen Begriff und An-
schauung metaphorisch zum Ausdruck.?”

In den anthropologischen und den geschichtsphilosophischen
Schriften beziehen sich Metaphern auf die Grenzen und transzen-
dentalphilosophischen Voraussetzungen begrifflichen Erkennens
und auf die daraus resultierenden Konsequenzen. So beschreibt die
bereits erwiahnte Metapher vom krummen Holz das widerspruchs-
freie Bestehen mit Naturnotwendigkeiten, das sich dennoch im Ge-
gensatz zum intelligiblen Standpunkt einer unbedingten Freiheit
verhilt.220 Im Ausgang dieser Metapher gilt die Formulierung: Auch
wenn der Mensch in empirischer Hinsicht den empirischen Geset-
zen unterworfen ist, gilt doch fiir ihn ebenso der Anspruch einer
unbedingt giiltigen Freiheit. Der Widerstand der Person als einem
krummen Holz ist damit sowohl einer, der sich gegen eine Reduzie-
rung menschlicher Existenz auf naturalistische Wesensbestimmung
und gegen deterministische oder essenzialistische Anspriiche wen-
det, aber auch einer, der sich trotz Beschrankungen den Herausfor-
derungen einer unbedingt giiltigen Freiheit stellt.

Einen Widerstand gegeniiber Freiheit und gegeniiber dem Den-
ken beschreibt Kant metaphorisch in der Schrift »Was ist Aufkla-

dusserlich nicht abhalten zu lassen, eine der menschlichen Vernunft unentbehrli-
che Wissenschaft, von der man wohl jeden hervorgeschossenen Stamm abhauen,
die Wurzel aber nicht ausrotten kann, durch eine andere, der bisherigen ganz
entgegengesetzte, Behandlung endlich einmal zu einem gedeihlichen und frucht-
baren Wuchse zu befordern.« (KRV, B 24) Weiterfithrend, siche unten Kap.
3.4.2. »Wurzel« der Erkenntnis kann ferner als eine metaphorische Bezeich-
nung fiir das von Kant bezeichnete »Radicalvermdgen aller unsrer Erkenntnifi«
(KRV, A 114) verstanden werden. Es ist wortlich »von der Wurzel« zu verstehen
und sie kann, worauf Hoffe hingewiesen hat, mit der synthetischen Einheit der
Apperzeption als dem »hdchsten Punkt«, an dem sich der Verstandesgebrauch
»heften mufS«, verglichen werden (KRV, B 134, Anm.; Hoffe, Kants Kritik der
reinen Vernunft, 140).

219 Vgl. KRV, A 51

220 Vgl. Kaulbach, Kant, 178.

124

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

rung« (1784). Er betont, dass Freiheit und das Bestreben, diese zu
verwirklichen, weder ein naturhaft angeborenes Vermdgen noch ein
quasiautomatisiertes Vermdgen ist, das mehr oder minder selbstver-
standlich im erkennenden Handlungsvollzug zum Einsatz kommt.
Erforderlich ist vielmehr ein sowohl leiblich konkreter als auch
begrifflich-anschaulicher Gebrauch von Vernunft. Fiir die Darstel-
lung dieser Zusammenhénge kniipft Kant an das platonische Bild
von der Hohle als dem Ort des Nichtwissens an. Menschen, die
sich freiwillig in einem Zustand der Unmiindigkeit befinden, setzt
Kant mit Gefangenen gleich: Sie werden in einen Gangelwagen
eingesperrt.??! Gdngelwagen beschreibt metaphorisch die mangelnde
Bereitschaft, sich gedanklich zu bewegen und vertraute Gewohnhei-
ten zu verlassen. Die Beschreibung von den Eingesperrten bezieht
sich auf die Ausgesperrten aus dem Haus der Vernunft. Die Einge-
sperrten wiederum sind durch die Beschrianktheit ihrer Perspektive
nicht imstande, einen Perspektivenwechsel vorzunehmen, sondern
befinden sich durch die freiwillige Abhéngigkeit in einem Zustand
der Knechtschaft. Sie hindern sich selbst sowohl leiblich als auch
geistig daran, selbststindig zu denken und zu handeln. Widerstand
hat in diesem Denkbild eine beschriankende Funktion, und es bedarf
eines Denkwiderstands, um diese gedanklichen Beschriankungen zu
iberwinden.

Das Bild von den Ausgesperrten kann auch mit Platons Hohlen-
gleichnis verglichen werden. In beiden Fillen sind die Subjekte
Gefangene, die in ihrer Bewegungsfreiheit gehindert werden, und
der damit einhergehende eingeschridnkte Gebrauch ihrer Sinnesor-
gane hat Auswirkungen auf einen eingeschrinkten Gebrauch der
Vernunft. Im Gegensatz zu Platon fordert Kant jedoch nicht eine
»Ldsung der Fesseln«,??? sondern eine Transformation der Beschran-

221 Er schreibt dazu: »Nachdem sie ihr Hausvieh zuerst dumm gemacht haben
und sorgfiltig verhiiteten, daf$ diese ruhigen Geschipfe ja keinen Schritt aufSer
dem Gingelwagen, darin sie sie einsperrten, wagen durften, so zeigen sie ihnen
nachher die Gefahr, die ihnen droht, wenn sie es versuchen allein zu gehen.«
(AA, 8, 35).

222 In seinen Platon-Studien weist Bernhard Waldenfels darauf hin, dass die »Lo-
sung der Fesseln« in Platons Héhlengleichnis sich im »Ubergang von einem
dunklen Innenraum zu einem hellen Auffenraum [...] und umgekehrt im Riick-
gang vom Hellen zum Dunklen« entfaltet. Die damit verkniipfte enigmatische
Struktur, die dem Hohlengleichnis anhaftet, beinhaltet etwas Zweideutiges,

125

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

kung. Nicht der Gebrauch der Sinnesorgane soll eingeschrankt sein,
vielmehr soll der Gebrauch des Erkennens beschrankt werden, um
den »iiberfliegenden Gebrauch sinnlicher Erkenntnis« einzuddmmen.
Die metaphorische Darstellung eines iberfliegenden Gebrauchs
sinnlicher Erkenntnis stattet Kant mit einer zusétzlichen Unterschei-
dung aus: Nicht die »Idee an sich selbst, sondern blos ihr Gebrauch
kann [...] tiberfliegend (transcendent) oder einheimisch (immanent)
seyn«.?2* Auch ein beschrinkender Gebrauch von Ideen hat Riick-
wirkungen auf ein vernunftbasiertes Verstindnis vom Widerstand,
den Kant vor allem in der Kritik der reinen Vernunft mit einer Reihe
von weiteren Metaphern, die mit dem Verstindnis des Widerstands
verkniipft sind, ausstattet.??*

Jedoch nicht nur in metaphorischer Hinsicht ist die Rolle, die
der Widerstand in Kants Denken hat, bedeutsam. Die Besonderheit,
wie der Widerstand zum Einsatz kommt, ist des Weiteren ein wich-
tiger Indikator fiir die Art und Weise, wie Denken, Handeln, Ur-
teilen und Wahrnehmen aufeinander bezogen sind. Sieben Schwer-
punkte zeigen sich in meiner Lesart: ein naturphilosophischer, ein
epistemischer, ein handlungsbezogener, ein gesellschaftsbezogener,
ein staatsbezogener, ein menschenrechtsbezogener und ein dstheti-
scher Schwerpunkt. Sie sind nicht lose miteinander verbunden, sie
erschlieflen sich, wie in den folgenden Kapiteln darzustellen ist, in
der Perspektive des personenbezogenen Widerstands und wie dieser
mit dem korperlichen Widerstand?? verflochten ist.

Empfinden, Wahrnehmen, Erkennen, Handeln, Beurteilen weisen
einen in sich nach Schwerpunkten gegliederten Zusammenhang auf,
und fiir die Entfaltung dieser Zusammenhinge ist die Erkundung
der Bezugsglieder bedeutsam, die mit einem personenbezogenen

die sich auch auf die »Entfesselung des Blicks« bezieht und die damit verbun-
denen mehrfachen Méglichkeiten der Befreiung bzw. der Verantwortungszu-
schreibung, vgl. Waldenfels, Platon, 85-9.

223 KRV, A 643.

224 Weiterfithrend, siehe unten Kap. 3.4.2.

225 Was das Leibbewusstsein und den korperlichen Widerstand in Kants Werk
anbelangt, schreibt Friedrich Kaulbach, dass es dazu in den Gesammelten
Schriften Kants unterschiedliche Schwerpunkte gibt, die um subjekt- und sozi-
alphilosophische Einheitsvorstellungen und ihren »Umkippungen und Spriin-
gen« kreisen, »um gerade diese Einheit besser fassen zu kénnen« (Kaulbach,
»Leibbewusstsein und Welterfahrung«, 465). Weiterfithrend, siehe unten Kap.
3.4.1

126

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

Widerstand verflochten sind, und wie diese sich mit unterschiedli-
cher Schwerpunktsetzung in den Denkumwegen und Verdstelungen
in Kants Schriften wiederfinden lassen.

In der Schrift »Trdume eines Geistersehers« nimmt Kant Grund-
gedanken eines personenbezogenen Verstdndnisses des Widerstands
vorweg. Er deutet diesen als einen begrifflichen Knoten (ein »verwi-
ckelter metaphysischer Knoten«),?2¢ an welchem die verschiedensten
philosophiegeschichtlichen Wege, aber auch die wichtigsten philo-
sophischen Fragen zusammentreffen, und dessen Lésung dazu bei-
tragt, das metaphysische Denken vom empirischen zu unterschei-
den. Ein personenbezogener Widerstand wird nicht erkannt als
vorstellungsbezogener Moglichkeitsbegriff, sondern als erfahrungs-
basierter Bewegungsbegriff.

Ein bewegungsbasiertes, dynamisches Verstindnis von Materie
und Leben schafft die Bedingungen fiir das Verstdndnis vom Selbst
als geistiger bzw. vernunftbasierter Entitit. In der genannten Schrift
fragt Kant sowohl nach gemeinsamen Voraussetzungen zwischen
Geist und Materie und ebenso nach Unterschieden zwischen Den-
ken und Traumen. Maflgebend ist fiir ihn die Einsicht, dass der
Widerstand den Schwerpunkt auf die Konsequenzen und nicht auf
die Ursachen eines Geschehens richtet. Diese Konsequenzen sind
reaktiver Art: Der Widerstand beschreibt in dieser Schrift eine Re-
aktion. Ein reaktives naturphilosophisches Verstindnis vom Wider-
stand legt auch den Grundstein fiir das Verstdndnis vom Selbst als
einem geistigen Wesen: Ich kann mich nicht als eine Ursache oder
als eine Moglichkeit begreifen, sondern nur iiber einen Vorgang
der Differenzbildung, indem ich selbst zu mir in Widerstand trete.
Es gibt kein Zentralorgan, von dem aus ich mich als etwas materi-
ell oder korperlich verfasstes Ganzes begreifen kann. Ebenso gibt
es keine Zentralperspektive, in der ich meinen Korper als Ganzes
sehen kann. Vielmehr gilt: »Wo ich empfinde, da bin ich.«*¥ Fir

226 AA, 2, 319; vgl. Shell, Embodiment of Reason. Detaillierter siche unten Kap.
341

227 Kant kommentiert diesen Zusammenhang folgendermafien: »Ich wiirde mich
also an der gemeinen Erfahrung halten und vorldufig sagen: Wo ich empfinde,
da bin ich. Ich bin eben so unmittelbar in der Fingerspitze wie in dem Kopfe.
Ich bin es selbst, der in der Ferse leidet und welchem das Herz im Affecte
klopft. Ich fiihle den schmerzhaften Eindruck nicht an einer Gehirnnerve, wenn
mich mein Leichdorn peinigt, sondern am Ende meiner Zehen. Keine Erfahrung

127

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

das Empfinden ist die Erfahrung einer pulsierenden, schmerzenden,
verandernden Sinnesqualitit notwendig, die die innere Welt mit
der dufleren Welt in Beziehung setzt. Das Begreifen und das Emp-
finden stehen hier in wechselseitiger Beziehung zueinander und
sie sind gleichzeitig durch die Bezugnahme auf den Raum vonein-
ander unterschieden. Kérper und die Empfindungen vom Koérper
haben einen Ort, Begriffe hingegen, die geistige Inhalte beschreiben,
jedoch nicht. Es gibt keinen Ort und auch keinen verborgenen
Mittelpunkt, der den Sitz oder den Ursprung der Seele beschreibt
und das Geschehen Geist anleiten wiirde. Daraus erwiachst die He-
rausforderung, den Begrift Geist zu verwenden, ohne diesen von
seinen materiellen Voraussetzungen gesondert zu betrachten. Fiir die
Begriffsverwendung Geist ist es erforderlich, von der Materialitit
des Widerstands, an dem die Materie sinnlich erfahren wird, zu ab-
strahieren, ohne auf die leiblich-materielle Anwesenheit reduziert zu
sein.??8 Bewegung ist hier ein Schliisselwort, um geistige Inhalte zu
benennen, ohne Prozesse der Materialisierung auszublenden. Geisti-
ge Inhalte fiillen den Raum nicht aus, sie sind erkennbar vermittels
Veranderungen, die ein Geschehen im Raum andeuten, aber nicht
zwingend einen Korper erforderlich machen.

Auch was den naturphilosophisch verfassten Widerstand anbe-
langt, gibt es fiir Kant weder ein Erkennen vor noch nach dem
Erkennen. Der Widerstand der Materie ist nicht ein solcher, der
sich durch seine Materialitdt »an-sich« dem Begriff entzieht. Materie
leistet nicht aufgrund ihrer bloflen Existenz,?? sondern aufgrund

lehrt mich einige Theile meiner Empfindung von mir fiir entfernt zu halten,
mein untheilbares Ich in ein mikroskopisch kleines Pldtzchen des Gehirnes zu
versperren, um von da aus den Hebezeug meiner Korpermaschine in Bewegung
zu setzen, oder dadurch selbst getroffen zu werden.« (AA, 2, 324-25).

228 Shell schreibt dazu: »Spirit must be understood in terms that relate it, if only
negatively, to the outer relations of force by which matter is made known to us.
Spirit is thus not only that which is inward (or rational) but also that which, due
to its perfect penetrability, takes no part in the community of reciprocal action
and reaction which constitutes the system of physical nature. One can retain
the concept of a spirit only by thinking of (rational) beings who can be present
even in a space filled with matter, thus beings who do not possess the quality of
impenetrability, and who never constitute a solid whole, no matter how many
you unite.« (Shell, Embodiment of Reason, 108).

229 Anm. zum ersten Lehrsatz der Metaphysischen Anfangsgriinde der Naturwis-
senschaft: »Also ist der Widerstand, den eine Materie in dem Raum, den sie

128

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

ihrer begrifflichen Konstruktion einen Widerstand.?*® Die sinnliche
Bezogenheit der Materie auf den (nicht leeren) Raum?® ist nicht
nur ein notwendiger Ausgangspunkt, damit der Widerstand der Ma-
terie als Widerstand identifiziert werden kann,?3? sie liefert auch ein
Bestimmungsmerkmal fiir die Unterscheidung zwischen dem sinn-
lich Bekannten und dem sinnlich Unbekannten. Der empfindende
Widerstand, der sich in der sinnlichen Bezogenheit auf Materie ein-
stellt, signalisiert dem Subjekt, dass es keinen prireflexiven Zugang
zu einer urspriinglichen Beschaffenheit einer inneren Existenz (wel-
cher Art auch immer) gibt. Wir beziehen uns auf uns vermittels Vor-
stellungen und nicht {iber gedankliche Konstruktionen eines Dings
oder eines Affekts an sich.?** Durch die raum- und zeitgebundene
Ausstattung erhalt nicht nur der empfindende Widerstand, sondern
ebenso das Denken seine Konsistenz und Antriebskraft, die ebenfalls
eine widerstindige Kennzeichnung hat. Im leeren, luftfreien und
damit widerstandsfreien Raum lésst sich nicht denken, wie Kant mit
der Metapher vom Flug der Taube verdeutlicht.23*

erfiillt, allem Eindringen anderer leistet, eine Ursache der Bewegung der letz-
teren in entgegengesetzter Richtung. Die Ursache einer Bewegung heifst aber
bewegende Kraft. Also erfiillt die Materie ihren Raum durch bewegende Kraft
und nicht durch ihre blofSe Existenz.« (AA, 4, 497).

230 Anm. zum ersten Lehrsatz der Metaphysischen Anfangsgriinde der Naturwis-
senschaft (AA, 4, 497); vgl. Bianchi / Wunderlich, s. v. »Materie«, 1469.

231 Vgl. dazu und weiterfithrend: Ziche, »Die Einheit der Natur, 233-34.

232 Blumenberg erginzt dazu, dass Kants bewegungs- und raumbasiertes Ver-
standnis von Materie den Ausgangszustand mit dem Verdnderungszustand in
Beziehung setzt, ohne diese Differenz im Vorgang des Erkennens zu leugnen
oder zu nivellieren, vgl. Blumenberg, Genesis der kopernikanischen Welt 2, 463.

233 Das vollstandige Zitat lautet: »In der Erfahrung ist Erscheinung und realer
Begrif. Die Erfahrung von unseren Verdnderungen enthalt die blosse Erschei-
nungsform der Zeit und den Begrif vom seyn. [Das letztere] Beydes zusammen
macht etwas aus, was in dem Felde der Erfahrungen einen richtigen Grund
abgiebt. Das erstere aber, mithin der dadurch afficirte Begriff der existentz,
geht nicht weiter und hat keine innere realitaet, sondern nur den Werth einer
bedingten Form unsrer Vorstellungen, d. i. es ist kein Ding oder dessen affection
an sich selbst, sondern nur die sinnliche Vorstellung davon.« (Reflexionen zur
Metaphysik, 4998, in: AA, 18, 56).

234 Mit Kritik an Platons Ideenlehre schreibt Kant dazu in der Kritik der reinen
Vernunft: » Ebenso verliefS Plato die Sinnenwelt, weil sie dem Verstande so vielfél-
tige Hindernisse legt, und wagte sich jenseit derselben auf den Fliigeln der Ideen,
in den leeren Raum des reinen Verstandes.« (KRV, A 5) In der B-Ausgabe wiéhlt
Kant anstelle der Formulierung »vielfiltige Hindernisse« die Formulierung

129

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Der handlungsbezogene korperliche Widerstand bildet in den
anwendungsorientieren Schriften einen weiteren Schwerpunkt. Er
ist als thematischer Gegenstand in eine ethische Bewegung des Be-
gehrens?® und des Handelns eingebunden, die eine Voraussetzung,
einen Schauplatz und einen Zweck hat, der nach einer Beurteilung
verlangt. Als handlungsbezogener korperlicher und sinnlich vermit-
telter Widerstand ist dieser sowohl Gegenspieler als auch Verbiin-
deter des Willens.*¢ Unter moral- und sozialphilosophischen Ge-
sichtspunkten stellt sich die Frage, was es zu beachten gilt, damit
der korperliche Widerstand, den Kant reflexiv auch als leiblichen
Widerstand begreift,?” nicht Gegenstand einer theoretischen Erdr-
terung bleibt, sondern seine (widerstindige) Bedeutung fiir den
Handlungsvollzug deutlich wird.

»enge Schranken« (KRV, B 9). Diese zweifache Formulierung enthalt eine dop-
pelte Betrachtung auf den Widerstand: Er ist sowohl ein sinnlich empfundenes
Hindernis und ebenso eine durch das Denken gesetzte Beschrankung.

235 Begehren wird in begrifflicher Ndhe zum Willen interpretiert. Auch die reine
Vernunftbestimmung des Begehrens, das Kant »oberes Begehrungsvermogen«
nennt, nimmt auf den Widerstand sinnlicher Bestimmungsgriinde Bezug, oh-
ne diesen sinnlich vermittelten Widerstand zu iiberwinden. Baumanns spricht
hier von einer regulativen Funktion, die das obere Begehrungsvermdégen auf
das untere Begehren hat (vgl. Baumanns, Kants Ethik, 34-5). Zur Verkniipfung
von Begehren und Vernunft, vgl. auch Romer, Das Begehren der reinen prakti-
schen Vernunft. Detaillierter, siehe unten Kap. 3.4.3.

236 Annemarie Pieper betont, dass der Wille mit kérperlichen Bediirfnissen eng
verflochten ist. Der Kérper fungiert hier aber nicht als passives Reservoir, son-
dern als Spiegel und Gestaltungsmedium, damit der Wille als guter Wille zum
Ausdruck kommt und urspriingliche Freiheit als sittliche Freiheit ihre Ansprii-
che geltend macht. Die Autorin schreibt dazu: »Wiire die praktische Vernunft
eine aufler- oder iibermenschliche Instanz, bediirfte sie keines Gesetzes, denn
sie wdre gleichurspriinglich sittlicher Wille. Freiheit miifte also nicht geboten
werden, weil der Wille ab ovo Freiheit bejahen wiirde. Beim Menschen hingegen
klaffen Vernunft und Wille auseinander, da auch der Korper seine Anspriiche
geltend macht und den Willen empirisch - im Sinne der Naturkausalitit -
determiniert. Insofern sieht sich die praktische Vernunft genétigt, gegeniiber dem
Willen die Sprache des Korpers zu sprechen und ihm einen Zwang in Gestalt
eines Sollens aufzuerlegen. Diesen normativen Zwang nimmt sie aber gleichzeitig
wieder zuriick, indem sie ihn als Ausdruck urspriinglicher Freiheit einsichtig
macht. Der Wille soll, weil er sich durch das, was er soll, in Freiheit versetzt
und damit als guter Wille erweist, der will, was er soll.« (Pieper, »Zweites
Hauptstiick, 105).

237 Vgl. Kaulbach, »Leibbewusstsein und Welterfahrung«. Weiterfithrend, siehe
unten Kap. 3.4.1.

130

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

Eine Erweiterung der Perspektive ist hier notwendig, die Kant in
den praktischen und anwendungsorientierten Schriften vornimmt.
Kants postulierte widerstindige Angewiesenheit des Menschen auf
andere Menschen legt den Grundstein fiir ein sozialphilosophisches
Verstindnis des Widerstands. Die von ihm behauptete widerstandi-
ge Bezogenheit des Menschen auf andere Menschen bringt einen
Antagonismus zum Ausdruck, der das soziale Selbstverstindnis der
Person mit der sozialen Angewiesenheit der Person verkniipft. Das
Handeln als Handeln und das Begreifen als Begreifen wiéren un-
vollstindig, wenn diese nicht in Auseinandersetzung mit anderen
handelnden Personen verstanden werden. Eine Handlung setzt nicht
nur eine individuelle Person voraus, die leiblich-sprachlich verfasst
ist und welcher Handlungen zugeordnet werden, sondern sie setzt
eine Pluralitdt von unterschiedlichen Zugangsweisen voraus, in der
sich individuelle und soziale Erfordernisse wechselseitig stiitzen. Da-
bei geht es nicht nur um eine sozial strukturierte intersubjektive
Schwerpunktsetzung des Widerstands, die sich beim wechselseitigen
Argumentieren zeigt,?3® sondern es geht auch um ein interpersonales
Wechselverhiltnis zwischen Agieren und Reagieren, die Personen
und die ihnen zugeschriebenen Handlungen aneinanderkoppelt.
Hier wiederholt sich der newtonsche Gedanke einer kausalen Wech-
selwirkung, die Personen widerstindig aneinanderbindet, jedoch
ohne den Anspruch aufzugeben, dass eine Person auch unabhingig
von sozialen Einfliissen und Handlungssituationen zu begreifen ist.

Dass ein widerstandsbasiertes Selbstverstindnis der Person mit
einem antagonistischen Verstandnis von Gesellschaft verkniipft ist,
beinhaltet Herausforderungen, denen Kant in den jeweiligen rechts-
philosophischen, ethischen, sozialanthropologischen und geschichts-
philosophischen Schwerpunkten in personenbezogener Zuspitzung
entsprochen hat. Darauf werde ich in den nichsten Kapiteln noch
zuriickkommen. Nur eingeschrankt beriicksichtigt wird in meinen
Uberlegungen die besondere Rolle, die der Widerstand in der Per-
spektive von rechts- und staatsphilosophischen Uberlegungen und
den damit verkniipften, revolutiondren bzw. reformatorischen Bewe-
gungen hat. Sie bildet in der Kant-Forschung den Gegenstand kom-

238 So ist in der Kritik der Urteilskraft (§56, Vorstellung der Antinomie des
Geschmacks) zu lesen, dass Streiten und Disputieren »durch wechselseitigen
Widerstand der Urtheile Einhelligkeit derselben hervorzubringen suchen« (AA, 5,
338).

131

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

plexer Debatten, die kontrovers diskutiert werden. Auch wenn ich
diese hier nicht im Detail nachzeichnen werde, scheint es mir wichtig
daraufhinzuweisen, dass Kant gesellschaftsphilosophische und staats-
philosophische Uberlegungen als ein widerstandsbasiertes Span-
nungsverhiltnis betrachtet, in dem die unbedingte Angewiesenheit
des Menschen auf Normen ein wichtiger Blickwinkel ist, die er sowohl
in rechts- als auch in moralphilosophischer Hinsicht erértert. Daraus
ergeben sich unterschiedliche Schwerpunkte, die ich in ihrer Komple-
xitat aber nur teilweise wiedergeben kann.

Besonders umstritten ist in der Forschung, inwiefern mit Kant ein
Recht auf aktiven Widerstand gegen die Staatsgewalt argumentiert
werden kann. Exemplarisch verweise ich dazu auf den Beitrag von
Robert Spaemann, der aus rechtsphilosophischer Perspektive die
Position vertritt, dass nach Kant ein individuelles Zwangsrecht zum
Widerstand in einem rechtméfliigen Zustand nicht gerechtfertigt sein
kann. Er schreibt dazu:

»Kants These ist nun die, dafl, wo einmal ein rechtlicher Zustand be-
steht, der rechtmiflige Zustand nur auf rechtliche Weise herbeigefiihrt
werden darf. Das heifit also Kant bestreitet jedes Recht auf einen akti-
ven Widerstand. Der Grund ist der folgende: Durch den rechtlichen
Zustand ist allererst ein kollektives Subjekt eines moglichen gemeinsa-
men Wollens konstituiert, den >Naturzustand«< zu verlassen.«2°

Aufgrund eines nicht aufzulosenden Spannungsverhaltnisses zwi-
schen latenter und manifester Gewalt wird der Interpretation Spae-
manns zufolge ein Spielraum erdffnet, der das Recht auf aktiven
Widerstand gegen die Staatsgewalt sowohl definiert als auch begrenzt
und teilweise aber auch begriindet. Es ist dann legitimiert, wenn eine
Revolution erfolgreich war, und es bleibt illegitim, wenn eine Revolu-
tion nicht erfolgreich ist.240 Die sich daraus ergebenden offenen Fragen

239 Spaemann, »Kants Kritik des Widerstandsrechts«, 348.

240 Spaemann, »Kants Kritik des Widerstandsrechts«, 349. Kants Formulierung
von der »hdchsten Gesetzgebung« bedarf meinem Leseverstindnis zufolge eine
Erweiterung, namlich als Teil eines Zusammenschlusses von staatlichen Ge-
meinschaften, die den »rechtmdfigen Widerstand eines Volkes« nicht in der
Perspektive von staatlichen Interessen, sondern auch in der Perspektive von
iiberstaatlichen Interessen (etwa im Kontext der Menschenrechte) definieren
wiirde. Die entsprechende Stelle aus der Metaphysik der Sitten lautet: »Wider
das gesetzgebende Oberhaupt des Staats giebt es also keinen rechtmdfSigen Wi-
derstand des Volks; denn nur durch Unterwerfung unter seinen allgemein-ge-

132

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

verlangen in meiner Wahrnehmung nach méglichst gehaltvollen ethi-
schen und epistemischen Bestimmungskriterien des gesellschaftlichen
Handelns, die dann auch auf eine vielschichtige Bestimmung des
Rechts iibergreifen. Es stellt sich hier auch die Frage, welche Aufgaben
staatliche Agenden und Kontrollorgane nicht nur fiir die Wahrneh-
mung der Rechte einzelner Biirger:innen, sondern auch in der Per-
spektive von marginalisierten Randgruppen, wie z. B. Migrant:innen
und andere marginalisierte Gruppen, haben.?*!

Eine Kurzschlieflung zwischen individueller und kollektiver Frei-
heit bildet fiir Jacques Derrida die Grundlage fiir ein logozentrisches
Verstindnis von Wahrheit. Der Gegenstand dieser Wahrheit ist in
einer »Struktur von Interpretation und Intuition« gefangen, die eine
spontane, eigenméchtige und prinzipielle Wirkmacht enthilt, das
Subjekt und seine Psyche quasimetalogisch zu definieren.?*? Das
damit einhergehende Spannungsverhaltnis zwischen kollektiven und

setzgebenden Willen ist ein rechtlicher Zustand mdglich [...]. Der Grund der
Pflicht des Volks einen, selbst den fiir unertraglich ausgegebenen MifSbrauch der
obersten Gewalt dennoch zu ertragen liegt darin: daf§ sein Widerstand wider die
hichste Gesetzgebung selbst niemals anders als gesetzwidrig, ja als die ganze ge-
setzliche Verfassung zernichtend gedacht werden mufS. Denn um zu demselben
befugt zu sein, miifSte ein dffentliches Gesetz vorhanden sein, welches diesen Wi-
derstand des Volks erlaubte, d. i. die oberste Gesetzgebung enthielte eine Bestim-
mung in sich, nicht die oberste zu sein und das Volk als Unterthan in einem und
demselben Urtheile zum Souverin tiber den zu machen, dem es unterthdnig ist;
welches sich widerspricht und wovon der Widerspruch durch die Frage alsbald in
die Augen fillt: wer denn in diesem Streit zwischen Volk und Souverin Richter
sein sollte (denn es sind rechtlich betrachtet doch immer zwei verschiedene mora-
lische Personen); wo sich dann zeigt, daf$ das erstere es in seiner eigenen Sache
sein will.« (AA, 6, 320).

241 Gerade bei politisch-ethischen Problemstellungen, wie staatlicher Gewalt und
staatlichen Kontrollmafinahmen, ist ein méglichst umfassender Begriff von
staatlichen Interessen erforderlich, die nicht auf Kosten von individuellen
Rechten definiert werden, wie sich dies u. a. bei der Migrations- und Gender-
debatte zeigen ldsst. Die Politikwissenschaftlerin Birgit Sauer formuliert die da-
mit verkniipfte Problemstellung als Frage: »Wie kann der Gewaltbegriff so defi-
niert werden, dass er alle Dimensionen und Praktiken von Gewalt gegen Frauen
umfasst, dass er aber zugleich Freiheits- und Handlungspotenzial ermoglicht und
nicht zur weiteren Viktimisierung von Migrantinnen beitrigt. Darin besteht die
theoretische und politische Herausforderung.« (Sauer, »Gewalt, Geschlecht,
Kultur«, 52).

242 Derrida, »Interpretations at War«, 90-1. Weiterfithrend, auch in Auseinander-
setzung mit Franz Rosenzweig und Emmanuel Levinas, vgl. unten Kap. 4.

133

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

individuellen Bestrebungen basiert auf einem grundlegenden Span-
nungsverhiltnis zwischen Recht und Ethik, das in der Forschung
unterschiedlich erdrtert wird.?#? In meiner Wahrnehmung bietet ein
moglichst gehaltvoller Begriff der Person, der das widerstreitende
Verhiltnis zwischen dem Korperlichen und dem Intelligiblen nicht

243

134

Herlinde Pauer-Studer kommentiert diesen Zusammenhang folgendermafien:
»Die genaue begriindungstheoretische Einbettung des Rechtsgesetzes in den Ge-
samtrahmen der praktischen Philosophie Kants gilt als strittiges Thema der
Kant-Interpretation. Die obersten Grundsdtze der zwei Teile der Metaphysik der
Sitten, ndmlich Rechtslehre und Tugendlehre, bringen zwei unterschiedliche Ver-
sionen des kategorischen Imperativs zum Ausdruck. Trotz Kants entschiedener
Trennung von Recht und Moral spricht die Architektonik von Kants praktischer
Philosophie dafiir, dass diese beiden Bereiche von einem iibergeordneten Prinzip
der praktischen Vernunft abgedeckt werden. Doch genau diese Art des Zusam-
menhangs ist aufgrund von Kants in eine motivationale Analyse des guten Wil-
lens eingebetteten Aufweis des kategorischen Imperativs in der Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten nicht einfach herzustellen. Den wesentlichen Unterschied
zwischen Rechtslehre und Tugendlehre ortet Kant darin, dass das Recht die du-
fere Freiheit regelt und die Ethik auf die innere Freiheit normierend einwirkt.«
(Pauer-Studer, Autonom leben, 127-28. Weiterfithrend zum Begriff der inneren
Freiheit: Nagl-Docekal, Innere Freiheit) Der Rechtshistoriker Okko Behrends
begreift das Verhaltnis zwischen Recht und Ethik unter ausschliefilich rechts-
philosophischen Vorzeichen. Er folgert daraus, dass Kant »auch im Recht,
beginnend mit der >Kritik der reinen Vernunft., sich als ein unvergleichbarer
Meister des Hinwegdenkens erwiesen hat und fiir den Juristen und Rechtshistori-
ker dadurch dauerhaft bedenkenswert und bedenklich bleiben wird, dass er den
Befehlen des Rechts und der Moral einen von Widerstanden der vom Handeln
vorgefundenen konkreten Umstinde freien Raum geschaffen hat« (Behrends,
»Kants Taube«, 54). Der »Flug der Erkenntnis« (weiterfithrend, siehe unten
Kap. 3.3) ist fiir ihn ein »Flug der Macht vom Befehls- und Gehorsamsakt«,
da Vernunft erst dann zur Anwendung kommt, wenn der aus der Empirie
kommende Gegenstand von den »Widerstdnden« befreit wird, womit auch die
Ausschaltung der Kontrollinstanzen beim Gehorchenden ausgelost ist, der be-
reits im Vorgang einer transzendental verfassten Erkenntnis angelegt sei. Von
da ausgehend stellt Kant, wie Behrends hervorstreicht, einen Zusammenhang
zwischen Recht und Begrift her, wodurch nicht nur »die Grenzen seines Denk-
systems« zu eng gefasst sind, sondern ebenso die »unbedingte Herrschaft der
Wahrheitspflicht« und »dadurch die Verhdltnisse >systematisch< tiberfordert«
seien (Behrends, »Kants Taube«, 65). Ich werde auf diese Zusammenhinge
noch zuriickkommen und die Rolle des Widerstands fiir begriffliche Einsatz-
weisen und die davon abgeleiteten Aufgabenfelder der reinen und praktischen
Vernunft untersuchen. Weiterfithrend, siehe unten Kap. 3.4.2 und 3.4.3.

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

leugnet, eine Moglichkeit, diese abstrakten Spannungsverhiltnisse
auf eine neue Ebene der Betrachtung zu bringen.?*4

Hier kann festgehalten werden, dass ethische und rechtliche Be-
trachtungen ein Spannungsverhéltnis aufweisen. Ihre Entfaltung er-
folgt in Abhdngigkeit von epistemischen und sozialphilosophischen
Uberlegungen, und der Widerstand taucht an der Schnittstelle dieser
verschiedenen Ordnungsbereiche auf. Seine Zugangs- und Behand-
lungsweise ist davon abhéngig, wie diese Begriffe definiert und in
den jeweiligen Problemhorizonten gedeutet werden. Auch rechtliche
Anwendungskriterien des Gesetzes beruhen auf erkenntnistheoreti-
schen Voraussetzungen, die mit praktischen Notwendigkeiten ver-
kniipft sind. Meiner Auffassung zufolge bildet die Auslotung der
Grenze des theoretischen Erkennens die Moglichkeit des Erkennens
fir den praktischen und ethischen Gebrauch der Vernunft.?*> Der
Widerstand der praktischen Vernunft ist davon abgeleitet hoher ein-
zuschitzen als der Widerstand einer theoretischen Vernunft.?4¢ Eine
inhaltliche Verkniipfung erlangt der Widerstand der praktischen
Vernunft in einer unbedingten Angewiesenheit des Individuums
auf eine Gruppe, weiterfithrend auf Gesellschaft; jedoch stellt sich

244 Weiterfiihrend, siehe Kap. 3.4.3.

245 Die sowohl erkenntnistheoretischen als auch praktischen Aufgabenbereiche
der Vernunft erschlief3en sich durch ein Primat der praktischen Vernunft, vom
dem jenes der theoretischen Vernunft abgeleitet wird. Die Umsetzung der An-
liegen der Vernunft ist nur dann gewahrleistet, wenn beide Aufgabenbereiche
sich nicht widerstreiten und ihre Sétze sich nicht widersprechen. Die Schluss-
folgerung, die Kant daraus zieht, lautet, dass Vernunft nur dann eine Vernunft
sein kann, wenn sie iiber das Primat der praktischen Vernunft gedeutet wird.
Er schreibt dazu: »In der Verbindung also der reinen speculativen mit der reinen
praktischen Vernunft zu einem Erkenntnisse fiihrt die letztere das Primat |[...].
Denn es wiirde ohne diese Unterordnung ein Widerstreit der Vernunft mit ihr
selbst entstehen: weil, wenn sie einander blos beigeordnet (coordinirt) wiren, die
erstere fiir sich ihre Grenze enge verschlieffen und nichts von der letzteren in
ihr Gebiet aufnehmen, diese aber ihre Grenzen dennoch iiber alles ausdehnen
und, wo es ihr Bediirfnif§ erheischt, jene innerhalb der ihrigen mit zu befassen
suchen wiirde. Der speculativen Vernunft aber untergeordnet zu sein und also
die Ordnung umzukehren, kann man der reinen praktischen gar nicht zumu-
then, weil alles Interesse zuletzt praktisch ist, und selbst das der speculativen
Vernunft nur bedingt und im praktischen Gebrauche allein vollstindig ist.« (AA,
5, 121) Weiterfiihrend: Baum, »Person und Personlichkeit bei Kant«, 81-2;
Mohr, »Der Begrift der Person, 110.

246 Weiterfithrend in Auseinandersetzung mit Levinas, siche unten Kap. 4.

135

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

die Frage, ob diese Angewiesenheit auf Gesellschaft automatisch
im Lichte einer nationalstaatlichen Zugehorigkeit verkniipft sein
muss. Diese Verkniipfung ist aus moralphilosophischer Sicht proble-
matisch. Wenn némlich &ffentliche Vernunftagenden mit national-
staatlichen Interessen kurzgeschlossen werden, bleibt die Grenze
zwischen Gut und Bose bzw. gerechtfertigt und nicht gerechtfertigt
von der Definition von nationalstaatlichen Interessen abhiangig. Der
Mensch als moralisches Mischwesen kann damit von seinem mo-
ralischen Selbstbestimmungsrecht nur bedingt Gebrauch machen,
ebenso kann die Gesellschaft als Ganzes sich nicht verdndern,
und damit auch nicht verbessern, da diese in eine zeitlose nicht
mehr weiter verdnderbare Form von nationalstaatlichen Interessen
gebracht werden.?”

In meiner Lesart gibt es auch andere Bezugspunkte in Kants Schrif-
ten, die dann auch sein Verstandnis des Widerstands in ein neues Licht
riicken. Anders als Hobbes” Philosophie ist Kants Philosophie nicht
eine des Staates, sondern eine, wie weiter oben bereits ausgefiihrt, der
Person, die meiner Lesart zufolge nicht zwingend mit national- und
staatsphilosophischen Pramissen kurzuschlief3en ist.

Der Vorwurf eines restriktiven Verstindnisses eines politisch
wirksamen Widerstands in Kants anwendungsorientierten Schrif-
ten kann jedoch nur bedingt entkriftet werden. Unklar bleiben
Verhiltnisse zwischen einem offentlichen und einem privaten Ver-
nunftgebrauch.?#® Sie spiegeln zwei unterschiedliche Zuginge zum

247 Kersting bemerkt dazu: »Der Prozef§ der Gemeinschaftsbildung ist sowohl im
Teufelsvolk als auch im Volk der Engel mit der Staatserrichtung abgeschlossen.
Beide Extremwesen finden in ihren Staatsgebilden eine auf ihre Natur genau
zugeschnittene, bestimmungsgerechte Gemeinschaftsform. Weder fiir die Bosen
noch fiir die Guten gibt es die Moglichkeit, durch neue Formen des Zusam-
menschlusses ihren Zustand zu verbessern. Fiir das menschliche Misch- und
Mittelwesen jedoch gilt anderes. Fiir den Menschen ist mit der Ausbildung der
Rechtsgemeinschaft und ihrer staatsrechtlichen und vilkerrechtlichen Ausdiffe-
renzierung der Prozef§ der vernunfigeforderten Gemeinschaftsbildung noch nicht
zum Abschlufs gekommen.« (Kersting »ein beharrliches Ganzes«, 90-1).

248 Diese Unterscheidung findet sich u.a. in der Schrift »Was ist Aufklarung?«.
In dieser identifiziert er den 6ffentlichen Vernunftgebrauch als die unbedingte
Freiheit der Wissenschaften, die keinen Widerstand als Beschrankung dulden
darf, um sich entfalten zu kénnen. Davon unterscheidet er den privaten Ver-
nunftgebrauch, der im Dienst einer Sache (und auch eines Staates) steht,
die Beschrankungen erdulden muss, damit die Anliegen, fiir die sie eintritt,

136

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

Verstindnis von Vernunft wider, die sich meines Erachtens in den
zwel verschiedenen Formulierungen des kategorischen Imperativs
- namlich der Zweck-an-sich-Formel und der Universalisierungsfor-
mel - fortsetzen. Beschreibt Letztere Zwecksetzungen, in denen es
um den Erhalt und Fortbestand eines sozialen Gebildes geht, die
weiterfithrend in der Perspektive von nationalstaatlichen Hegemo-
niebestrebungen sich fortsetzen, riickt Erstere die Person in den
Mittelpunkt der Aufmerksamkeit. Ein sich daraus ergebender Dialog
zwischen Kant und Levinas bildet den Gegenstand einer gesonder-
ten Auseinandersetzung.?*?

Eine moralphilosophische Alternative zu bestehenden Debatten
tiber einen offentlichen Vernunftgebrauch hat Christine Korsgaard
angeboten. Thren Uberlegungen zufolge ist die Frage der Angemes-
senheit eines 6ffentlichen Vernunftgebrauchs vorrangig, sodass eine
moglichst breite Vielfalt von Perspektiven in diesem Verstandnis
eingeschlossen ist. In der Schrift Self-Constitution geht sie davon aus,
dass es einer Person nur dann gelingen kann, ihre praktische Identi-
tat auszubilden, wenn Griinde mit dem normativen Anspruch ausge-
stattet sind, jedermann zu gehoren, also 6ffentliches Gut sind.?>° Ein
offentlicher Gebrauch der Vernunft ergibt sich ihren Uberlegungen
zufolge aus der Tatsache, dass das Bestreben nach etwas sich nicht
auf private Wiinsche oder Ziele reduzieren ldsst. Der private und der
offentliche Vernunftgebrauch sind demzufolge insofern miteinander
verwoben, da Bestrebungen von ihrer Natur her private Interessen
iiberschreiten und in diesem Uberschreiten auf 6ffentliche Anerken-
nung ausgerichtet sind. Sie schreibt dazu:

gewihrleistet bleiben. Er schreibt dazu: »Den Privatgebrauch nenne ich denje-
nigen, den er in einem gewissen ihm anvertrauten biirgerlichen Posten oder
Amte von seiner Vernunft machen darf. Nun ist zu manchen Geschdften, die
in das Interesse des gemeinen Wesens laufen, ein gewisser Mechanism nothwen-
dig, vermittelst dessen einige Glieder des gemeinen Wesens sich blofS passiv
verhalten miissen, um durch eine kiinstliche Einhelligkeit von der Regierung
zu Offentlichen Zwecken gerichtet, oder wenigstens von der Zerstorung dieser
Zwecke abgehalten zu werden.« (AA, 8, 37).

249 Siehe unten Kap. 4.

250 Sie schreibt dazu: »Everybody’s reasons seem to belong equally to everyone, that
is, they have normative force for everyone, and so apparently I have just as much
reason to carry out your projects as my own. How is that supposed to leave
me with a practical identity that is my own and no one else’s?« (Korsgaard,
Self-Constitution, 207).

137

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

»In other words, to have a personal project or ambition is not to desire a
special object that you think is good for you privately, but rather to want to
stand in a special relationship to something you think is good publicly.«?!

Zusammenfassend kann hier festgehalten werden, dass das Verstand-
nis des Zusammenhangs zwischen privater und 6ffentlicher Vernunft
ebenso Einsatzweisen des Widerstands definiert. Je nachdem, ob
private Vernunft in Abhédngigkeit von 6ffentlicher Vernunft definiert,
oder ob dieses Verhiltnis unter umgekehrten Vorzeichen definiert
wird, hat diese Definition Riickwirkungen auf Einsatzweisen des
Widerstands. Ein nicht immer als einfach zu definierendes Wechsel-
verhiltnis zwischen privater und 6ffentlicher Vernunft ergidnzt Kant
durch eine personenbezogene Perspektive. Durch diese haben Ver-
nunft und Widerstand nicht verschiedene Herkiinfte, > sie beruhen
auf einem Zusammenhang, der personenbezogen zu deuten ist.

251 Korsgaard, Self-Constitution, 211.

252 Ebeling nimmtin seiner Studie Vernunft und Widerstand eine andere Gewichtung
vor. Er spricht von »zwei Quellen der Moral«, wobei der »Widerstand gegen die
MifSachtung« der »Achtung aus Vernunft [...] a priori komplementiir« entgegen-
gesetzt ist. Es handelt sich dem Autor zufolge um einen Widerstand, der auf einer
»Identifikation unter Verniinftigen« und einer »Identifikation unter Sterblichen«
beruht, die eine »widerstindige Ubereinkunft der Sterblichen und Verniinftigen«
ermoglicht (Ebeling, Vernunft und Widerstand, 203). Ebelings Abhandlung iiber
das komplexe Verhiltnis zwischen Vernunft und Widerstand beinhaltet philoso-
phiegeschichtlich sehr weit gefasste und fragwiirdige bis unklare Erkenntnisin-
teressen. Phinomenologische Uberlegungen zum Widerstand bleiben weitge-
hend ausblendet. Er scheint verharmlosend vom »Terror als Tod« zu sprechen
und die nationalsozialistischen Grauel und totalitiren Einbriiche des 20. Jahr-
hunderts in dieser Studie nicht zu erwdhnen. Es bleibt verharmlosend, wenn
Ebeling von der »kriegerischen Vernutzung« des Menschen spricht, wenn die
besondere Strategie der Kriege im 20. Jahrhundert, nimlich die Ausléschung von
bestimmten Gruppen von Menschen, ausgeblendet bleibt. Ebenso unklar bleibt,
vermittels welcher Ein- und Ausschlusskriterien Personen bzw. Erkenntnisinter-
essen als verniinftig bezeichnet werden, und vermittels welcher Differenzierun-
gen und Kontexte eine Identifikation unter Verniinftigen moglich sein soll. Dass
die » Unwahrhaftigkeit demagogischen Tuns« einen »praktizierten Totungsplan«
zur Folge hat, hat nur bedingt Auswirkung auf ein philosophisches Verstindnis
vom Widerstand. Anstelle eines Widerstands spricht der Autor von einer
»Vermeidung«, die er mit moralischen Implikationen eines »wahren identifika-
torischen Tuns« verkntipft. Ausfiihrlicher: » Der tatsdchlich praktizierte Totungs-
plan als Inbegriff demagogischen Tuns nimmt dagegen die Moglichkeit der
Identifikation mit dem Demagogen aus Griinden wahrhaft identifikatorischen
Tuns. Dies ist allerdings nur dann ein Tun, das weiterer theoretischer Erorterung

138

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

In meiner Lesart ist die begriffliche Entfaltung der Problemstel-
lung eine notwendige Voraussetzung, den Widerstand in vernunft-
und handlungsphilosophischer Perspektive zu denken. Sie beginnt
mit der in der Vorrede der Kritik der reinen Vernunft eingefithrten
sogenannten kopernikanischen Wende der Erkenntnistheorie. Diese
Zusammenhinge erkunde ich im néchsten Kapitel (3.3) und damit
auch die Rolle, die der begriffliche Widerstand fiir das Erkennen
hat. Dabei wird es darum gehen, die strategische Rolle des begriftli-
chen Widerstands fiir moral- und sozialphilosophische Sichtweisen
herauszuarbeiten. Daran anschliefSend lote ich die unterschiedlichen
Aufgabenfelder der reinen und praktischen Vernunft aus und ihre
Einsatzweisen fur das widerstreitende Verhaltnis zwischen Leib, Ge-
sellschaft und moralische Normen.

3.3 Widerstand der Begriffe und der
transzendentalphilosophische Standpunkt

Um Begriffe verwenden zu konnen, ist es erforderlich, Begriffe zu
definieren. Begriffe haben eine Reichweite und einen Gebrauch.
Sie sind bei Kant einem kritischen Erkenntnisanliegen geschuldet.
Jedoch auf welchen Voraussetzungen beruht das Unternehmen der
Kritik? Kritik als die Kunst der Unterscheidung denkt Kant nicht
voraussetzungslos. Sie beruht auf einem Standpunkt, der sich wider-

nicht mehr bedarf, sondern nur noch und allerdings seiner Verwirklichung. Freilich
bleibt dann fiir jeden individuell Handelnden immer noch zu vermeiden, sich in
Organisationsformen lediglich wiederholter und nicht einmal neuer Vernutzung
aufzubrauchen [...].« (Ebeling, Vernunft und Widerstand, 255) Die kompromit-
tierte Verkniipfung von Einzelnen beschreibt nach Ebeling den Widerstand als
Gestaltungselement macht- und staatspolitischer Uberlegungen, die das indivi-
duelle Subjekt zum Zuschauer eines Spektakels erklart, dessen Denk- und
Handlungseinsétze qua Selbstdefinition beschrankt bleibt: »In der ZerreifSprobe
unbedingten Widerstands gegen den allgemeinen Untergang und deshalb auch
bedingenden Widerstandes gegen im iibrigen prinzipiell anzuerkennende Staaten
wirdsich die Zukunft der menschlichen Gattung ohne langes Verweilen entscheiden.
Wir kénnen das Schauspiel dieser Zerrissenheit nur ohne Genufs sehen, selbst wenn
wir es betrachten wollten nach der Art géttlichen Einblicks in menschliche Belange
ohne grofiere Bedeutung. Denn in der ZerreifSprobe der Zukunft wird auch noch die
Zukunft der Gotter, des Seins etc. zerrissen.« (Ebeling, Vernunft und Widerstand,
255).

139

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

stindig entfaltet. Auch was die Inhalte anbelangt ist Kants Erkennt-
niskritik in ihrem Kernanliegen eine Theorie des Widerstands, inso-
fern sie sich gegen unzuldssige Erweiterungen des Denkens wehrt.
Sie beansprucht, das Denken von mystischen, schwiarmerisch-spe-
kulativen oder iiberzogen rationalistischen Anspriichen zu befrei-
en und Platz fiir ein theoretisches und praktisches Selbstverstand-
nis zu schaffen. Dieser Anspruch geht einher mit der Gewinnung
eines Standpunktes, der eine transzendentalphilosophische Kenn-
zeichnung hat. Er bildet den Ausgangspunkt und den Schlussstein
einer Erkenntniskritik, in der Begriffe, und wie diese widerstandig
miteinander verschrankt sind, eine Schliisselrolle haben. Diese Zu-
sammenhéange sind im Folgenden zu entfalten.

Zuniéchst ist festzuhalten, dass Kants Erkenntniskritik eine dop-
pelte Aufgabe beinhaltet: Erstens soll sie die Abgrenzung von iiber-
zogenen spekulativen Erkenntnisinteressen vollziehen, sodass ein
Gegenstandsbereich festgelegt wird, zu dem sinnvolle Fragen gestellt
werden konnen. Zweitens soll sie Auskunft Giber die Beschaffen-
heit der Erkenntnis geben. Die zwei Aufgaben sind miteinander
verschrankt. Aus der Besonderheit der Festlegung des Gegenstands-
bereichs ergibt sich auch das Verstindnis von Erkennbarkeit. Nicht
was wir erkennen, sondern dass, wie und warum wir erkennen steht
fir Kant primdr zur Diskussion. Damit sind Ziele und Anliegen
verbunden, die mit gegenstandlichen Erkenntnisanliegen korrelieren
und mit den Personen, die diese Erkenntnis durchfithren. Auch
Begriffe dienen einer doppelten Aufgabe. Einerseits dienen sie der
Abgrenzung von nicht begrifflichen Elementen, sodass ein begriffli-
ches Erkennen moglich wird, andererseits ermdglichen sie gerade
durch diese Abgrenzung das Erkennen. Begriffe sind fiir Kant nicht
wesenhafte oder archetypische Entititen. Sie weisen eine Herkunft
und einen Zusammenhang auf, und sie tragen dazu bei, dass das
Erkennen zu einem Ergebnis gelangt.

Damit Begriffe zum Einsatz kommen, ist ein unmittelbares (pra-
reflexives) Wissen von Inhalten oder Verhiltnissen, das aufierhalb
der erkenntnistheoretischen Reichweite des Subjekts liegt, hinder-
lich. Denken ist fiir Kant aber nicht einfach die Abwesenheit von
Hindernissen. Vielmehr behauptet Kant, dass der Denkvorgang der
Begriffsverwendung und die Denkaktivitit des Subjekts miteinander
verflochten sind. Dieser Zusammenhang ist formaler Natur. Vermit-
tels der Instanz eines »Ich denke« gelangt das Subjekt zu einem

140

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

formalen und nicht zu einem inhaltlichen Verstandnis von sich (z. B.
nicht in Gestalt einer Selbstgewissheit).2>3

Ein Selbstbewusstsein zu haben, heifit ein formales Wissen von
sich zu haben. Es beinhaltet die Fahigkeit, iiber ein Selbstkonzept
zu verfiigen, in dem Begriffe Parameter des Wissens sind, und in
deren Verwendung festgelegt ist, in welcher Reihenfolge Erkenntnis
erzeugt wird. Ein sich daraus bildender Denkvorgang ist logischen
Funktionen zugeordnet, die ihre Riickbindung an einer formalen
Denkinstanz finden. Nicht nur der Denkvorgang, auch die Riickbin-
dung an eine formale Denkinstanz ist von Bedeutung. Nicht zu wel-
chen Denkergebnissen das Subjekt gelangt, sondern dass ich denke
und den Vorgang des Denkens immer wieder aufs Neue wiederholen
kann, bildet fiir Kant den Ausgangspunkt der Uberlegung. An der
synthetischen Einheit der Apperzeption muss sich der logische Ver-
standesgebrauch »heften«.?>* Damit wir ein Wissen tiber uns selbst
erlangen, bendétigen wir die formale Instanz einer Ich-Einheit, die
den Vorgang des Denkens begleitet. Es gibt keinen hierarchisch ge-
stuften Reflexionsprozess und es gibt keine Instanz, die das begriftli-
che Denken anleitet, sondern begleitet. Kant spricht von einem »Ich
denke«, das »alle meine Vorstellungen begleiten konnen« muss.?>

Jedoch welcher Art ist der Vorgang des Begleitens? Was sagt er {iber
das Verhiltnis des denkenden Subjekts zu den Inhalten des Den-

253 Es erlangt auch nicht vermittels Zweifel, wie von Descartes vorgeschlagen, eine
tiir sich bestehende Gewissheit von sich selbst. Vgl. auch Henrich, »Die Anfan-
ge der Theorie des Subjekts«, 127-28. In der Perspektive des begrifflichen Wi-
derstands ist Hegels methodischer Ansatz Kants Grundgedanken einer Wider-
standigkeit der Begriffe tiberraschend nahe. In der Phinomenologie des Geistes
beansprucht er eine »Anstrengung des Begriffs«, die sich im Zeichen eines
sich selbst vollbringenden Skeptizismus vollzieht. Fiir Levinas wiederum ist
Ausgangspunkt der Uberlegungen nicht der begriffliche, sondern der ethische
Widerstand, der als Appell im Gesicht zu sprechen beginnt. Die Entfaltung
dieses Zusammenhangs bildet den Gegenstand von Kapitel 4.

254 KRV, B 134.

255 Im Abschnitt »Von der urspriinglich-synthetischen Einheit der Apperzeption«
(§16) in der Kritik der reinen Vernunft beschreibt Kant die Instanz eines »Ich
denke« als einen Garanten fiir die Moglichkeit einer Erkenntnis. Es ist eine
Moglichkeit, die sich iiber den Ausschluss des Unmoglichen begriindet. Er
schreibt dazu: »Ich denke, muf§ alle meine Vorstellungen begleiten kénnen; denn
sonst wiirde etwas in mir vorgestellt werden, was gar nicht gedacht werden
konnte, welches ebensoviel heifst, als die Vorstellung wiirde entweder unmoglich,
oder wenigstens fiir mich nichts sein.« (KRV, B 131-32).

141

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

kens??>¢ Wird das denkende Subjekt durch den Vorgang des begleiten-
den Denkens immer wieder aufs Neue erzeugt, oder besteht es auch
unabhingig davon??*’ Ist das Selbstbewusstsein ein verborgener, nicht
weiter ausweisbarer Grund oder besteht der Gang der Deduktion
darin, wie Henrich bemerkt, in der »Sicherung der Pramisse«, dass das
»Ich denke« aus einer spontanen Denkleistung hervorgeht??*® Das
»Ich denke«, das eine notwendige Beziehung zu sinnlichen Einfliissen
(das Mannigfaltige der Anschauung) hat,?* ist auch in der Interpreta-
tion von Kaulbach nicht blofl Ausgangspunkt, sondern ebenfalls
Ergebnis einer immer wieder aufs Neue vollzogenen gedanklichen
Bewegung. Denken vollzieht sich {iber eine »Zuriickverweisung auf
deren Erkenntnismoglichkeiten und zugleich deren Grenzen«.?$° Der
transzendentalphilosophische Standpunkt, der die Moglichkeiten des
Erkennens ein- und ihre Grenzen ausschlief3t, ermdglicht eine Spann-
breite des Denkens, innerhalb derer nicht nur der Bewegungscharak-
ter, sondern auch die Unterscheidungsfahigkeit des Denkens in den
Mittelpunkt der Betrachtung riickt: Im Vorgang des begleitenden
Denkens ist es dem denkenden Subjekt als dem Trager seines Be-
wusstseins moglich, zwischen inneren und dufleren Prozessen der
Wahrnehmung und damit zwischen innerer Einbildung, Tauschung
und duflerer Wahrnehmung zu unterscheiden.?¢!

Doch wie beginnt das Denken? Fiir die Beantwortung dieser
Frage macht Kant eine interessante Wendung. Denken beginnt als
Spontaneitat. Der wortgeschichtlichen Bedeutung folgend versam-

256 Vgl. Henrich, »Die Anfange der Theorie des Subjekts«, 131.

257 Henrich, »Die Anfange der Theorie des Subjekts«, 133.

258 Henrich, »Die Anfange der Theorie des Subjekts«, 133.

259 KRV, B 132.

260 Kaulbach, »Leibbewusstsein und Welterfahrung«, 475.

261 Vermittels des Bewusstseins bleibt gewdhrleistet, dass Vorstellungen in mir,
aber auch die Referenzpunkte, auf die sich die Vorstellungen beziehen, aufer-
halb des Subjekts sind. Kant schreibt dazu in den Reflexionen zur Metaphysik:
»Meine Vorstellungen konnen nicht ausser mir seyn und ein dufSeres object der
Vorstellungen nicht in mir, denn das wdre ein Wiederspruch.« Nach Entfaltung
der Problemstellung folgert er: »Die Antwort ist: das Bewustseyn kann alle Vor-
stellungen begleiten, mithin auch die der Einbildung, die und deren Spiel selbst
ein Object des innern Sinnes ist und von der es moglich seyn mufs, sich ihrer als
einer solchen bewust zu werden, weil wir wirklich solche als innere Vorstell-
ungen, mithin in der Zeit existirend, von der Sinnenanschauung unterscheiden.«
(AA, 18, 620-22, Reflexion 6315).

142

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

meln sich unterschiedliche Bedeutungen in dem Wort »spontan«.
Es bezeichnet einerseits eine freiwillige Selbsttitigkeit, die anderseits
auch das sinnlich-rezeptive Moment enthilt; namlich auf innere
Antriebe, Neigungen und Impulse zu reagieren. Diese Doppelstel-
lung, die seit ca. der Mitte des 18. Jahrhunderts in diesem Wort
enthalten ist, ibernimmt Kant.?62 Thm zufolge findet das Denken als
Spontaneitit statt, indem es sich von der Rezeptivitit der sinnlichen
Eindriicke unterscheidet. Auch die Unterscheidung, die das Denken
vornimmt, ist ein aktiver Vorgang:

»Allein die Spontaneitit unseres Denkens erfordert es, dafy dieses Man-
nigfaltige zuerst auf gewisse Weise durchgegangen, aufgenommen, und
verbunden werde, um daraus eine Erkenntnis zu machen. Diese Hand-
lung nenne ich Synthesis.«2%

In Erscheinung tritt der Denkvorgang in Gestalt eines »Ich denke«
sowohl durch eine Spontaneitit des Denkens als auch durch eine
Rezeptivitat der Anschauung.?4

262 Vgl. DWDS, s. v. »Spontaneitit«. Weiterfithrend: Graband, s. v. »Spontaneitit,
absolute«, 2156. Vgl. auch Setton, Autonomie und Willkiir, 53-91.

263 KRV,A77.

264 Kant schreibt dazu im Paralogismus-Kapitel: »Der Satz: oder: Ich existiere
denkend, ist ein empirischer Satz. Einem solchen aber liegt empirische Anschauung,
folglich auch das gedachte Objekt als Erscheinung, zugrunde, und so scheint es, als
wennnachunserer Theorie die Seele ganz und gar, selbst im Denken, in Erscheinung
verwandelt wiirde, und auf solche Weise unser BewufStsein selbst als blofier Schein
in der Tat auf nichts gehen miifite.« (KRV, B 428) Weder vermittels Vorstellens
noch vermittels Denkens gelingt es eine Beziehung zum eigenen Selbst herzustel-
len: »Dadurch stelle ich mich mir selbst, weder wie ich bin, noch wie ich mir
erscheine, vor, sondern ich denke mich nur wie ein jedes Objekt iiberhaupt, von
dessen Art der Anschauung ich abstrahiere.« (KRV, B 429) Was bleibt ist eine Form
der Selbstempfindung. Was namlich aus Spontaneitit resultiert, ist eine paradoxe
Form des In-Erscheinung-Bringens des inneren Sinns, der vermittels Selbstaf-
fektion erfolgt. Kant schreibt dazu im Abschnitt der Transzendentalen Deduktion
derreinen Verstandesbegriffe: » Hier ist nun der Ort, das Paradoxe, was jedermann
bei der Exposition der Form des inneren Sinns (§. 6.) auffallen mufSte, verstindlich
zu machen: ndmlich wie dieser auch so gar uns selbst, nur wie wir uns erscheinen,
nicht wie wir an uns selbst sind, dem BewufStsein darstelle, weil wir nimlich uns nur
anschauen wie wir innerlich affiziert werden, welches widersprechend zu sein
scheint, indem wir uns gegen uns selbst als leidend verhalten miifSten; daher man
auch lieber den inneren Sinn mit dem Vermaogen der Apperzeption (welche wir
sorgfaltig unterscheiden) in den Systemen der Psychologie fiir einerlei auszugeben
pflegt.« (KRV, B 152-53) Die These, dass der Verstand Sinn hervorbringt, indem

143

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Denken, Spontaneitit und Widerstand ergénzen sich hier in einer
Weise, die genauere Beachtung verdient. In ihrem Zusammenspiel
zeigen sich eine Plotzlichkeit und eine Form der Direktheit von
inneren Antrieben, die ein Aufbrechen und ein Unterbrechen signali-
sieren. Mit dem Gedanken der Spontaneitit bringt Kant ein unmittel-
bares In-Erscheinung-treten des Subjekts zum Ausdruck. Es ist die
Spontaneitat des Subjekts, die einen Aufbruch und eine Unmittelbar-
keit signalisiert, deren begriffliche Dimension sich in bewusster Ab-
kehr von einem wesensbestimmten Verstindnis von Subjektivitét
erschlief3t.

Verfehlt wire es aber, Spontaneitit als Ursprungslosigkeit zu
deuten; vielmehr bezeichnet Spontaneitit ein praktisches Sich-zu-

er den inneren Sinn affiziert, besteht nach Mohr aus einem zusammengesetzten
Vorgang: »Die Konjunktion >indem« muss als eine Verkiirzung eines zweistufigen
Reflexionsprozesses gesehen werden.« Daraus ergeben sich zwei Folgerungen.
Erstens: »Der innere Sinn wird affiziert vom Aufeinanderfolgen von Verstandes-
handlungen.« Er wird hergestellt durch Verbindungen, die der Verstand leistet.
Oder zweitens: Der Verstand bezieht sich auf den formalen Aspekt der Affektion,
wodurch die Sukzession hervorgebracht wird, indem er »vom sinnlichen Material
der Affektion des inneren Sinns abstrahiert« (s. Mohr, Das sinnliche Ich, 170-71).
Im Kapitel der »Transzendentalen Deduktion der Verstandesbegriffe« beschreibt
Kant diese komplexe Beziehung zwischen dem Verstand und der Affektion durch
innere Sinne als Hervorbringung einer »Verbindung des Mannig faltigen« (KRV,
B 154), »indem er ihn [den inneren Sinn; B. K.] affiziert« (KRV, B 155). Komplex
ist nicht nur die Beziehung zwischen dem Verstand und dem inneren Sinn,
komplex ist ebenfalls die Beziehung zwischen dem Sinnlichen und dem Intelligi-
blen, die ich am Leitfaden des personengebundenen Widerstands deute. Weiter-
fithrend, siehe unten Kap. 3.4.3. Eine phanomenologisch-biologisch-korperliche
Sichtweise zur Spontaneitit deutet Benjamin an, wenn er schreibt: » Die SPON-
TANEITAT des Ich ist durchaus zu unterscheiden von der Freiheit des Individuums.
Die Frage nach der Willensfreiheit wird hdufig und falschlich auch auf die
Spontaneitit bezogen, so dafs es also auch eine Frage nach der Freiheit der Denker
oder der blofSen leiblichen Aktionen gebe. Eine solche gibt es aber nicht. Frei kann
das Individuum nur in Beziehung aufseine Handlungen gedacht werden. Die Frage
nach der Spontaneitit des Ich gehort in einen ganz andern (biologischen??)
Zusammenhang.« (Benjamin, Gesammelte Schriften VI, 55) Kaulbach argumen-
tiert dhnlich, wenn er schreibt, dass die Lehre von der Spontaneitét zugleich auch
eine »Theorie des Erkenntnisstandpunktes« einschliefit, und diese tiber die
Reflexion des leiblichen Standorts einen philosophischen Standpunkt gewinnt,
»von dem aus sich die Vernunft als menschliche, leibbezogene Vernunft begreift«
(Kaulbach, »Leibbewusstsein und Welterfahrung«, 475). Zu Levinas’ Kritik zum
Zusammenhang von Spontaneitdt und Freiheit, siehe unten Kap. 3.4.4.

144

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

sich-selbst-verhalten.?6> Mit dem Gedanken der Spontaneitit bringt
Kant zum Ausdruck, dass Denken ein aktiver Vorgang ist, der
einer Anstrengung bedarf. Anstrengung deutet Kant bereits ab den
Frithschriften als Kraftaufwand. In der Kritik der reinen Vernunft
spricht er von einer »Anstrengung des Verstandes« und begreift die-
se Anstrengung in Abgrenzung zum »Gdngelwagen« der transzen-
dentalen Urteilskraft. Ist Letztere ein Vermdgen, das im konkreten
Gebrauch sich zu bewidhren hat, beruhen Verstandeseinsichten auf
»Richtigkeit« und Prézision, welche die Urteilskraft scharfen.?¢® Das
damit zum Ausdruck gebrachte hierarchische Verhéltnis zwischen
Verstand und Urteilskraft legt in prahegelianischer Festlegung?®” den
Schwerpunkt auf begriffliche Anstrengung, die den verstandesbasier-
ten Denkvorgang als widerstindiges Vermégen ausweist.

Auch der Vorgang des Denkens setzt sich aus gegenldufigen
(widerstindigen) Komponenten zusammen: einerseits die Unabhén-
gigkeit von sinnlichen und ebenso die Unabhéngigkeit von natiir-
lich-angeborenen Bestimmungsgriinden, anderseits die Abhéngig-
keit von einer vernunftgeméfien Ordnung.?%® Die unterschiedlichen
Bausteine, aus denen sich das Denken zusammensetzt, werden im
Vorgang des Denkens miteinander verflochten. Der Vorgang des
Denkens hat einen Anfang und ein Ende. Die Formulierung »Spon-
taneitdt« legt den Schwerpunkt auf den Beginn des Denkens und
unterstreicht gleichzeitig seinen Vollzugscharakter: Der Spontaneitat
des Denkens schickt Kant in dem Abschnitt »Des transzendentalen

265 Baumanns betont hier, dass Spontaneitit als ein Abheben sowohl leibliche als
auch intellektuelle Attribute aufweist. Der umfassende Charakter des Selbst-
denkens bezeichnet sowohl ein theoretisches als auch ein praktisches Selbst-
sein. Vgl. Baumanns, »Kant und die Philosophie der Aufklarung«, 194.

266 KRV, A 134.

267 Vgl. dazu Hegel, der analog zu Kants Formulierung einer »Anstrengung des
Verstands« in der Vorrede der Phidnomenologie des Geistes von einer »Anstren-
gung des Begriffs« (Hegel, Phanomenologie des Geistes, 29) schreibt.

268 Das Verstandnis der Spontaneitit leitet sich davon ab. Der Begrift hat nach
Kant unterschiedliche Schwerpunkte. Spontaneitét ist nicht nur ein Gegenbe-
griff zur Rezeptivitit (KRV, A 51), er ist auch eine Idee, die die Vernunft
»schaftt«: »die von selbst anheben konne zu handeln, ohne daf§ eine andere
Ursache vorangeschickt werden diirfe« (KRV, A 533). Die Idee der Freiheit ist
als ein Vermogen absoluter Spontaneitit »nicht ein Bediirfnis, sondern, was
deren Moglichkeit betrifft, ein analytischer Grundsatz der reinen speculativen
Vernunft« (AA, 5, 48). Weiterfithrend, siehe unten Kap. 3.4.3.

145

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Leitfadens der Entdeckung aller reinen Verstandesbegriffe« die Fest-
stellung voraus: »Begriffe griinden sich also auf der Spontaneitdt
des Denkens, wie sinnliche Anschauungen auf der Rezeptivitit der
Eindriicke.«*®

Was Kant damit behauptet, ist, dass analog zur rezeptiven Auf-
nahmefihigkeit durch Sinneseindriicke Spontaneitit eine Entste-
hungsbedingung fiir das Denken ist.?’? Es bedarf einer Spontaneitit,
damit das Subjekt in Differenz zu einer Auflenwelt treten kann,
um iiberhaupt erkennen zu kénnen. Spontaneitit ist nicht ein ein-
maliger Vorgang, sondern ein solcher, der immer wieder aufs Neue
hergestellt wird. Spontaneitit zeigt sich als ein zweckfreier innerer
Antrieb, der erst im Vorgang des Denkens einen Zweck ausbildet.
Eine solcher Art verstandene Spontaneitdt charakterisiert den An-
fang des Denkens als eine Form von widerstiandiger Plotzlichkeit,?”!
die das Nichtbegriffliche vom begrifflichen Denken trennt. Es bedarf
aber auch einer absoluten oder vernunftgemiflen Spontaneitit, ver-
mittels der das Denken auch zu einer »Spontaneitdit der Freiheit«
fahig ist.?”? Die Bestimmungsmerkmale des Begriffs, die mit dem

269 KRV, A 68.

270 Nakano betont hier, dass bereits die formale Bedingung des Denkens eine
Méglichkeit zur Hand gibt, die Spontaneitit als Bedingung der Rezeptivitat zu
betrachten. Er schreibt dazu: » Dieser Begriff der formalen Anschauung beleuch-
tet eine Moglichkeit, die Synthesis und die Spontaneitdt als Bedingungen der
durch die Sinnlichkeit gegebenen Anschauungen zu betrachten. Die Rezeptivitit
und die Spontaneitdt sind nicht voneinander zu isolieren, sondern in einem
engen Zusammenhang miteinander zu betrachten.« (Nakano, »Selbstaffektion
in der transzendentalen Deduktion«, 223).

271 Einen metaphorischen Widerhall erhilt die Rede von der spontanen Plotzlich-
keit der Gedanken in der Vorrede der Phidnomenologie des Geistes. Hegel
schreibt dort: »Aber wie beim Kinde nach langer stiller Erndhrung der erste
Atemzug jene Allmdhlichkeit des nur vermehrenden Fortgangs abbricht — ein
qualitativer Sprung — und jetzt das Kind geboren ist, so reift der sich bildende
Geist langsam und stille der neuen Gestalt entgegen, I6st ein Teilchen des Baues
seiner vorhergehenden Welt nach dem andern auf, ihr Wanken wird nur durch
einzelne Symptome angedeutet; der Leichtsinn wie die Langeweile, die im Beste-
henden einreifien, die unbestimmte Ahnung eines Unbekannten sind Vorboten,
dafS etwas anderes im Anzuge ist. Dies allmdhliche Zerbrickeln, das die Physio-
gnomie des Ganzen nicht verdnderte, wird durch den Aufgang unterbrochen,
der, ein Blitz, in einem Male das Gebilde der neuen Welt hinstellt.« (Hegel,
Phinomenologie des Geistes, 18-9).

272 AA, 8, 417.

146

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

Allgemeinen verflochten sind, erhalten durch Verstand und Vernunft
eine unterschiedliche Kennzeichnung, und Widerstand steht hier im
Dienst der Aufgabe, Verstandes- und Vernunftbegriffe auch spontan
voneinander unterscheiden zu kénnen.?”3

Eine begriffliche Riickbindung erfahrt die logische Funktion des
Widerstands nur teilweise durch das Schema der Kategorie. Mit
der Feststellung, dass der Widerstand in Kants Tafel der Kategori-
en lediglich als abgeleitete Kategorie Erwdhnung findet?”* und bei
genauerer Betrachtung allen vier Kategorien zugeordnet werden
kann, kann es nicht sein Bewenden haben. Logische Funktion und
anschauungsgebundener Gebrauch sind voneinander unterschieden,
sie beinhalten auch widerstreitende Geltungsanspriiche, sodass es
moglich ist, den Widerstand der Begriffe und den Widerstand der
sinnlichen Empfindungen in einen Zusammenhang zu bringen.
Dieses Wechselverhiltnis greift tiber auf die Differenz zwischen
Verstand und Vernunft, die meiner Auffassung zufolge mit einem
transzendentalen Verstdndnis des Widerstands verkntipft ist.?”

273 Vgl. Varga von Kibéd, »Der Widerstand gegen den Verstand bei Kant«.

274 Dass Kategorien bereits in sich eine urspriingliche Verbindungsleistung enthal-
ten, »die erst bei Gelegenheit der Anschauung wirksam werden«, hebt u.a.
Rudolf Eisler in seinem Kant-Artikel hervor. Von den Kategorien als »Stamm-
begriffe« leiten sich »Préadikabilien« ab, zu denen u. a. bei der Kategorie der
Kausalitdt die Kraft, Handlung, Leiden, bei der Kategorie der Gemeinschaft
(als Wechselwirkung zwischen dem Handelnden und Leidenden) die Gegen-
wart (die in der Ausgabe von Vaihinger als Gegenwirkung dargestellt ist) und
der Widerstand, bei der Kategorie der Modalitit die Pradikabilien des Entste-
hens, Vergehens und der Verdnderung zugeordnet sind (KRV, A 83; Eisler, s. v.
»Kant, Immanuel«). Als abgeleitete Kategorie ist der Widerstand nicht nur den
mathematischen, sondern auch den dynamischen Kategorien zuzuordnen. Er
entspringt der Verbindung von unterschiedlichen Kategorien und bezeichnet
ebenso einen Gegenstandsbereich in Abhdngigkeit von der jeweiligen Perspek-
tive der Betrachtung.

275 So beruht der Begriff des Widerstands sowohl auf einer konkreten als auch auf
einer abstrakten Vorstellung. In funktionaler Hinsicht ist der Widerstand wirk-
sam im Vorgang des Erkennens, in formaler Hinsicht beruht der Widerstand
auf dem transzendentalen Vermdgen des Bewusstseins. Die transzendentale
Funktion des Widerstands ist auf den Aufbau von Kants Erkenntniskritik bezo-
gen. Als eine »nichtempirische Theorie des Nichtempirischen« ist sie entlang
der Schliisselbegrifte »Einschrinkbarkeit« und »transzendentale Einheit des
SelbstbewufStseins« strukturiert (vgl. Baumanns, »Kant und die Philosophie
der Aufklarunge, 197-98). Beide Schliisselbegriffe kreisen meiner Auffassung
zufolge um ein transzendentales Verstindnis des Widerstands.

147

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Auch die gedankliche Strenge einer exakten Unterscheidung zwi-
schen dem Bereich des Verstandes und jenem der Vernunft verlduft
nicht friktionsfrei. Sie sind von Spannungsfeldern durchzogen, die
Metaphern Nahrung geben. Mit der Metapher vom »Flug der Tau-
be«,?’¢ der nur dann moglich ist, wenn die Taube den Widerstand
der Materie spiirt, beschreibt Kant Denken als eine Bewegung, die
unter Bezugnahme auf und gleichzeitig in Absetzung von sinnlichen
Einfliissen erfolgt. Es ist der Flug der Taube, der den Aufgabenbe-
reich des Erkennens beschreibt. Der Vorgang des Erkennens ldsst
sich mit dem Vorgang des Fliegens gleichsetzen. Kant wahlt dafiir
das Beispiel einer Taube, die im Vorgang des Fliegens widerstandig
an Materie gebunden bleibt und gleichzeitig sich von dieser Materie
befreien mochte:»Die leichte Taube, indem sie im freien Fluge die
Luft teilt, deren Widerstand sie fiihlt, kénnte die Vorstellung fassen,
dafS es ihr im luftleeren Raum noch viel besser gelingen werde.«*””

Die in der Metapher hergestellte Analogie zwischen dem Vorgang
des Fliegens und dem Vorgang des begrifflichen Erkennens erlaubt
weiterfiihrende Uberlegungen. Sowie der Flug der Taube dann ein
gegliickter ist, wenn die Taube den Widerstand spiirt, ist der Flug
der Taube missgliickt, wenn er im luftleeren und widerstandsfreien
Raum stattfinden wiirde. Damit der Flug der Taube als metaphori-
sche Beschreibung fiir den Vorgang des Erkennens stattfinden kann,
ist das Fithlen des Widerstands der sinnlichen Einfliisse notwendig.
Erst der wahrgenommene Widerstand bietet eine Grundlage, damit
der Vorgang des Erkennens stattfinden kann.?’® Es ist — so lasst sich
Kants Denkbild von der Taube weiter schlussfolgern — die gedanken-

276 Eine interessante Umwertung hat Kants Metapher vom »Flug der Taube«
erfahren. In der Vorrede der Rechtsphilosophie spricht Hegel vom »Flug der
Eule«, die erst »mit der hereinbrechenden Ddmmerung ihren Flug« beginnt
(Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, 28).

277 KRV, A 5. In der Forschungsliteratur wurde diese Metapher auf unterschied-
liche Weise erdrtert. Besonders hervorgehoben wurden die platonischen Ein-
flisse in Kants Verstandnis von Vernunft, vgl. z. B. Ringleben, »Kants leichte
Taube«; Mittelstrafl, Die griechische Denkform, 72-90; Hofte, Kants Kritik der
reinen Vernunft, 322-23; Waldenfels, Platon, 273.

278 Ringleben sieht in diesem Gedanken die Keimzelle der Dialektik angelegt. Er
schreibt dazu: »Kants Taube veranschaulicht per impossible diese Dialektik:
etwas, das als Widerstand, Storung oder Erschwerung erscheint bzw. gefiihlt
wird, fordert vielmehr gerade das Gelingen (hier: Des Fluges).« (Ringleben,
»Kants leichte Taube«, 426).

148

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

lose Taube, die widerstandsverhaftete sinnliche Einfliisse leugnet -
es ist aber auch die denkende Taube, die im Vorgang des Fliegens
widerstdndige sinnliche Einfliisse hinter sich und auf neue sinnliche
Einfliisse sich einldsst, damit der Vorgang des Denkens stattfinden
und fortgesetzt werden kann. Was mit dieser Metapher beschrieben
wird, ist eine Doppelstellung, die konstitutiv fiir den Vorgang des
Erkennens ist: Wir bendtigen die Mannigfaltigkeit als stattfindende
sukzessive Abfolge von sinnlichen Einfliissen, um zu einer Erkennt-
nis zu gelangen, wir kénnen sinnliche Einfliisse aber nicht festhalten,
damit wir erkennen bzw. fliegen kénnen.2”?

Bereits in der Metapher vom »Flug der Taube« ist der Gedan-
ke angelegt, dass das Denken einen Ort und damit auch einen
Standpunkt haben muss, von dem aus Denken erfolgen kann. Eine
raumzeitliche Bezogenheit des Denkens auf eine Korperfigur ist er-
forderlich, damit eine Bezogenheit auf die duflere Erkenntnisrealitat
moglich ist, und das Subjekt einen in Raum und Zeit verhafteten
Standpunkt ausbilden kann, der sich im Vorgang des Erkennens auf
sinnlich-empirische Einfliisse bezieht und diesen Einfliissen gleich-
zeitig Widerstand leistet.?8°

Bleiben wir beim Spiiren von widerstindiger Materie. Ein Spiiren
gelingt Kants Taube miihelos; es ist auch notwendig, damit der Vor-
gang des Erkennens stattfinden kann. Erst in der »Gebundenheit an
der Notwendigkeit des Luftwiderstands« gelingt der Taube der freie
Flug.?8! Die im Denkbild der Taube nicht weiter aufgeloste Doppel-
stellung zwischen einem sinnlich notwendigen Widerstand, den wir
brauchen, um erkennen zu konnen, und einem eingebildeten Wider-
stand, der das Erkennen behindert, aber auch begleitet, bildet ein
Grundmotiv, das auf unterschiedliche Weise in den drei Kritiken®s2
entfaltet wird. Dass ndmlich der Widerstand einerseits notwendig

279 Ein Verhaftetsein mit widerstdndiger Materie schaftt sowohl die phanomenolo-
gische als auch die begriffliche Voraussetzung fiir den Vorgang des Denkens
als eine Moglichkeit, sich in erscheinungsgebundener Welt zu situieren. Dem-
zufolge kann Kant sagen: »Was mit den materialen Bedingungen der Erfahrung
(der Empfindung) zusammenhdngt, ist wirklich.« (KRV, A 218).

280 Weiterfithrend, siehe unten Kap. 3.4.3.

281 Ringleben, »Kants leichte Taube«, 422.

282 Eine besondere Rolle spielt dabei sowohl das Wechselverhiltnis als auch das
Auseinanderfallen zwischen ethischen und &sthetischen Betrachtungsweisen.
So zeigt sich in der Kritik der Urteilskraft der Widerstand als eine Grenze,
deren erkennendes Wahrnehmen dazu beitrédgt, zwischen dsthetischen und

149

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

ist, um erkennen zu kénnen, und gleichzeitig auch hinderlich, er6ft-
net eine Ambiguitit, die Kant in der Kritik der reinen Vernunft da-
hingehend entscheidet, dass er bei dem Kompositum »Widerstand«
den Schwerpunkt auf den zweiten Teil dieser Wortkomposition legt,
némlich den »Stand« des Wider-stands. Diesen beschreibt er in der
Einleitung nach der Ausgabe B folgendermaf3en:

»Mehr Standhaftigkeit wird dazu nétig sein, sich durch die Schwierig-
keit innerlich und den Widerstand duflerlich nicht abhalten zu lassen,
eine der menschlichen Vernunft unentbehrliche Wissenschaft, von der
man wohl jeden hervorgeschossenen Stamm abhauen, die Wurzel aber
nicht ausrotten kann, durch eine andere, der bisherigen ganz entgegen-
gesetzte, Behandlung endlich einmal zu einem gedeihlichen und frucht-
baren Wuchse zu befordern.«283

Mit der Formulierung Standhaftigkeit weist Kant darauf hin, dass
der empfundene Widerstand seine Fortsetzung in einem gedank-
lichen Widerstand haben miisse. In gedanklicher Kennzeichnung
strukturiert er auch den Vorgang des Erkennens.?$* So erfolgt
die Riickbindung des Widerstands auf eine Theorie des Erkennt-
nisstandpunktes in Abgrenzung von einer sensualistischen Erkennt-

ethischen Betrachtungsweisen zu vermitteln. Im Rahmen dieser Studie findet —
wie in der Einleitung hingewiesen - die Rolle, die der Widerstand in der Kritik
der Urteilskraft spielt, nur eingeschrénkt Berticksichtigung.

283 KRV, B 24.

284 In der Kant-Forschung gibt es eine weitverzweigte Tradition, die Standhaftig-
keit des Subjekts als Selbstbewusstsein zu bezeichnen. Auch die Charakterisie-
rung des Terminus Selbstbewusstsein verweist auf Charakteristika, die mit den
Tatigkeitsbegriffen der Standhaftigkeit und der Beharrlichkeit einhergehen.
Birgit Recki schreibt dazu: »Der Begriff des sstehende(n) oder bleibende(n)
Selbst, wie Kant es in einem ersten Zugriff mif$verstindlich charakterisiert hat,
ist ein abstrakter und leerer Funktionsbegriff. Obwohl dieses Selbst gerade nicht
als eine Substanz, sondern als reine Titigkeit gedacht werden soll, verbindet
es doch mit der Kraft eines bewegten Bewegers das Beharrungsvermogen einer
Substanz. Und dabei ist es nichts, wenn es nicht in Funktion tritt. Auch aus
dieser rein formalen Sicht ergibt sich jedoch indirekt eine sachliche Einsicht.
Denn Selbstverstindnis in diesem Verstindnis ist der springende Punkt unserer
Besonderheit gegentiber allen anderen Wesen, die wir kennen und die wir den-
ken kénnen: Menschliche Vernunft ist wesentlich SelbstbewufStsein. Deshalb hat
man es in diesem Begriff nicht allein mit der formalen Einheitsbedingung aller
Vielheit zu tun, sondern zugleich mit dem Selbstverstindnis des Menschen als
eines verniinftigen Wesens.« (Recki, »Erkennen, Handeln, Fiihlen, 888).

150

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

nistheorie.?8> Sie ist eine wichtige Voraussetzung, um den Begriff
Standhaftigkeit in der kantischen Verwendung zu verstehen. Weder
im Vorgang des Wahrnehmens noch im Vorgang des begrifflichen
Erkennens driickt ein sinnlich empfundener amorpher Gegenstand
einfach auf das Bewusstsein, sodass nachtréglich dieser Wahrneh-
mung ein Begriff zugeordnet werden kann, wie dies eine sensua-
listische Erkenntnislehre nahelegen wiirde. Erkenntnis ist im Vor-
gang der sinnlichen Affizierung nicht bereits angelegt. Es bedarf
sowohl einer sinnlichen Abhingigkeit und einer gleichzeitigen Un-
abhdngigkeit vom Erkenntnisgegenstand. Sinnliche Einfliisse, die
den Erkenntnisgegenstand zwar umbhiillen, ihn aber nicht begrifflich
durchdringen konnen, haben in den Sinnesorganen eine leiblich-
kérperliche Riickbindung. Die Person wire aber nur Werkzeug ihrer
sinnlichen Ausstattung, wenn diese nicht zusétzlich mit einer perso-
nenbezogenen Verankerung im Vorgang des Erkennens ausgestattet
ist, die Kant Standhaftigkeit nennt. Anders als Spontaneitit, die not-
wendig ist, damit das Erkennen beginnen kann, ist Standhaftigkeit
eine Beschreibung fiir die Konsistenz und Durchfithrung des Denk-
vorgangs, sodass dieser zu einem Ergebnis gebracht wird.

In der Beschreibung der Standhaftigkeit bezieht sich Kant, wie
im obigen Zitat ausgefiihrt, auf eine wortgeschichtliche Herleitung
vom Widerstand; die Fokussierung auf den Wortstamm, namlich auf
den Stand, der in bildlicher Analogie zu einem Baumstamm und
in sprachlicher Analogie zur Fihigkeit, einem Geschehen standzu-
halten bzw. es durchzufiihren, gesetzt wird. Im wortgeschichtlichen
Denkumfeld ist Standhaftigkeit eng mit Ausdehnung, Festigkeit, Be-
harrlichkeit und Berechenbarkeit verkniipft. Es handelt sich dabei

285 Kaulbach spricht i. d. Z. von Grenzerfahrungen, die sich aus einem in Synthe-
sen konstruierenden Ich ergeben: Erstens eine »Spannung, wo sich das Prinzip
des Leiblichen in der Weise der Empfindung geltend macht«. Sie beginnt in
der Kritik der reinen Vernunft zu sprechen und Uberlegungen des Opus Postu-
mum setzten daran an. Zweitens eine »Uberschreitung der Grenze zwischen
den allgemeinen und den besonderen Naturgesetzen«. Diese behandelt Kant als
Zweck-Mittel-Modell in der transzendentalen Methodenlehre in der Kritik der
reinen Vernunft. Drittens vermag die Kritik der reinen Vernunft das » Wesen der
Vernunft nicht zu der von der Architektonik geforderten Einheit zu realisieren,
welche statt einer bloflen Zusammensetzung der Teile z. B. einer Korperfigur eine
Kontinuierung dieser Figur zu einer unteilbaren Raumgestalt, wie sie die Leibge-
stalt notwendig sein mufs, leistet« (Kaulbach, »Leibbewusstsein und Welterfah-
rung«, 474-75).

151

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

um Attribute, die den Denkvorgang beschreiben: Wir sprechen nicht
nur von einem standhaften, beharrlichen und gegen alle Widerstan-
de aufrechterhaltenen Standpunkt, wir sprechen auch von der Fes-
tigkeit und Konsistenz einer Gedankenbildung.

Eine subjektive Standhaftigkeit ist spiegelbildlich auf die objektive
Gegenstandlichkeit des Erkenntnisgegenstands bezogen. Sie wird in
der Kritik der reinen Vernunft im Kapitel von » Der Transzendentalen
Analytik« im Abschnitt »Von den Prinzipien einer transzendentalen
Deduktion tiberhaupt« weiter ausgefiihrt, und das Kapitel gibt auch
einen Hinweis darauf, dass die subjektiven Erkenntnisbedingungen
sich zu den gegenstandsbezogenen widerstindig bzw. »dawider«
verhalten. Zu lesen ist dort weiter, dass die Erkennbarkeit des Er-
kenntnisgegenstands davon abhéngt, anzuerkennen, dass wir »Er-
kenntnisse nicht aufs Geratewohl«?3¢ akzeptieren konnen. Vielmehr
weist der Erkenntnisgegenstand einen widrigen Status auf: Er be-
schreibt eine Notwendigkeit, die »dawider« ist.?” Erkenntnisse kon-
nen »nicht aufs Geratewohl« vollzogen werden. Vielmehr griinden
sie in einer Eindeutigkeit, die in einem »nach Regeln [...] verkniipf-
ten [...] Bewustsein«?3® griindet. Dass wir Gegenstande »nicht aufs
Geratewohl« erkennen konnen, diese vielmehr sich der Erkenntnis-
art widersetzen, setzt, wie Kant in der Vorrede der Kritik der reinen
Vernunft beschrieben hat, eine Uménderung der Denkart voraus.
Sie besteht darin, dass die Gegenstiande sich nach der Erkenntnis-
art zu richten habe.?®® Bekannt geworden ist diese Uménderung
der Denkart als die sogenannte »kopernikanische Wende in der
Erkenntnistheorie«.20 Mit dieser, die auch als eine »Revolution

286 KRV, A 104.

287 »Wir finden aber, dass unser Gedanke von der Beziehung aller Erkenntnis auf
ihren Gegenstand etwas von Notwendigkeit bei sich fiihre, da ndmlich dieser als
dasjenige angesehen wird, was dawider ist, dass unsere Erkenntniss nicht aufs
Geratewohl, oder beliebig, sondern a priori auf gewisse Weise bestimmt seien,
weil, indem sie sich auf einen Gegenstand beziehen sollen, sie auch notwendiger-
weise in Beziehung auf diesen untereinander tibereinstimmen, d. i. diejenige
Einheit haben miissen, welche den Begriff von einem Gegenstand ausmacht.«
(KRV, A 104-5).

288 KRV, A 156.

289 KRV, B XVI.

290 Sie bezieht sich auf den Namensgeber Kopernikus, »der, nachdem es mit der
Erklirung der Himmelsbewegungen nicht gut fort wollte, wenn er annahm, das
ganze Sternheer drehe sich um den Zuschauer, versuchte, ob es nicht besser

152

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

der Denkungsart« bezeichnet wird, tibertragt Kant ein naturwissen-
schaftlich begriindetes Verstandnis von Materie auf die Vorgéange des
Denkens. Es ist nicht die Festigkeit und Beharrlichkeit der Erkennt-
nisgegenstinde, die das Denken anleiten, es ist die Festigkeit und
Beharrlichkeit des Denkvorgangs und der denkenden Person, die
das Denken anleiten.?”! Kopernikus' Entdeckung, dass hinter der
Erscheinung einer feststehenden beharrlichen Erde sich eine Sonne
verbarg, um die sich die Erde dreht, dient Kant als Analogon fiir
die Beschreibung der Denkvorgénge. Zwar ist die materielle Beschaf-
fenheit des Erkenntnisgegenstandes mit den Attributen des kausal
in Erfahrung zu bringenden Widerstands - namlich Ausdehnung,
Festigkeit und der Beharrlichkeit — ausgestattet. Gleichzeitig gilt aber
ein kausaler Widerstand nicht als wesensméflige Bestimmung, er
signalisiert dem erkennenden Subjekt nur die Art und Weise, wie es
dem erkennenden Subjekt erscheint.

Das Erkennen erfolgt nicht in Abhingigkeit von einem Kausal-
nexus, sondern der Vorgang des Erkennens selbst ist widerstandig
strukturiert. So ist, um ein Beispiel zu geben, die materielle Beschaf-
fenheit des Gegenstands Tisch vermittels der Attribute »Ausdehnung
im Raum«, »Festigkeit« und »Widerstandsfahigkeit gegeniiber ande-
ren Materialien« nur insofern erkenntnisanleitend, da diese Bestim-
mungsmerkmale zwar dem Gegenstand im Vorgang des Denkens
anhaften, es der Beharrlichkeit der Materialitit des Erkenntnisge-
genstands aber nicht gelingt, einen objektiven Bestimmungsgrund
tiir die Erkennbarkeit des Tisches zu liefern. Der Tisch bleibt trotz
seiner materiellen Beharrlichkeit ein solcher, der sich dem Denk-
vermdgen prasentiert, und nicht ein solcher, der dem Erkennen
vorschreibt, wie es zu denken hat. Wenn es also nicht gelingt, eine
vom Subjekt unabhéngige Wirklichkeit eines Erkenntnisgegenstands
zu erkennen, muss das Subjekt sich im Vorgang des Erkennens be-

gelingen mochte, wenn er den Zuschauer sich drehen, und dagegen die Sterne
in Ruhe lieff« (KRV, B XVI), wie Kant in der Vorrede der Kritik der reinen
Vernunft festhalt.

291 Irrlitz weist darauf hin, dass Kant bereits in den Frithschriften die Metapher
der eingepflanzten Verstandeskrafte nicht verwirft, dieser jedoch eine neue,
gewissermaflen soziale Wendung gibt. Nicht die gottliche Herkunft des Ver-
standes steht zur Diskussion, sondern seine Unwandelbarkeit (»unwandelbarer
Ursprung«), vermittels dessen Menschen »unter gemeinschaftlichen Beziehun-
gen entworfen sind« (AA 2, 334; Irrlitz, Kant-Handbuch, 109).

153

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

wegen. Auch der Erkenntnisgegenstand muss sich bewegen. Dem
Erkenntnisgegenstand haften nicht Erkenntnismerkmale an, die im
Vorgang des Denkens identifiziert werden, vielmehr werden diese im
Vorgang des Denkens iiberhaupt erst zu einem Bestimmungsmerk-
mal des Denkens gemacht. Der Erkenntnisgegenstand spricht nicht
von sich selbst, spontan und eigenmachtig. In diese Begriindungs-
licke tritt eine personenbezogene Festlegung einer epistemischen
Eigenmachtigkeit, die Kant in der Kritik der reinen Vernunft als eine
theoretische Haltung der Standhaftigkeit einfiihrt, die ebenso die
Bedingtheit des Erkennens unterstiitzt.

Durch die wechselseitige Verschrinkung zwischen Bedingtheit
und Standhaftigkeit des Erkennens kommt die spezifische Konstel-
lation, die das Denken fiir den Widerstand hat, zum Tragen. Das
Denken befindet sich nicht in Widerstand zu sich selbst, es leistet
vielmehr einen Widerstand gegen den Widersinn, dass es verborge-
ne Erkenntnisquellen gibt, die implizit den Vorgang des Denkens
anleiten mochten. Das transzendentalphilosophische Bekenntnis zur
Bedingtheit des Erkennens impliziert gleichzeitig eine widerstidndige
Absetzung von vermeintlich verborgenen Erkenntnisquellen. Das
Erkennen erfolgt in Absetzung von einem hermetischen Verstdnd-
nis von Erkennen. Damit hat sich die Betrachtung sowohl auf das
Denken als auch auf den Widerstand verschoben: Denken erfolgt
nicht als eine Riickverweisung durch eine vermeintliche Autoritat
des denkenden Subjekts, sondern als eine Lage- und Positionsbe-
stimmung, wie Kant bereits in der Vorrede der Kritik der reinen
Vernunft auf metaphorische Weise einfiihrt. Das sich im Erkenntnis-
vollzug bewegende Subjekt und die subjektunabhingige Aufienwelt
- symbolisiert {iber die Sterne -, die das Subjekt im Vorgang des Er-
kennens in Ruhe ldsst, sucht in sich selbst einen »Stand«?? bzw. eine
»Wurzel« der Erkenntnis. »Wurzel« ist in metaphorischer Verwen-

292 Kaulbach schreibt dazu: »das erkennende Subjekt behauptet seinen Stand und
kennt die Perspektive, in die es sich zu versetzen hat, wenn es gewisse Erkennt-
nisbedingungen erfiillen will.« (Kaulbach, Kant, 69) Hofte verweist darauf,
dass Kant in der A-Ausgabe von der Wurzel und in der zweiten Ausgabe von
einem hochsten Punkt des Verstandesgebrauchs schreibt (Hoéffe, Kants Kritik
der reinen Vernunft, 140). In meiner Lesart wird bei letzterer Formulierung
der widerstindige Charakter des Erkennens deutlicher zum Ausdruck gebracht
als durch die Formulierung vom »Radikalvermdgen aller unserer Erkenntnis«
(KRV, A 114), die durch die wortgeschichtliche Bedeutung radikal (von der

154

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

dung mehrdeutig zu verstehen: namlich ein begrifflich-sprachlicher
und ebenso ein personenbezogener-leiblicher Entstehungsort. Die
von Kant bezeichnete » Umdnderung der Denkart«, die in der For-
schung als kopernikanische Wende der Erkenntnistheorie bezeich-
net wird, beansprucht, dass der Erkenntnisgegenstand sich nach
der Erkenntnisart richten miisse.?®> Damit behauptet Kant, dass
der Erkenntnisgegenstand der Erkenntnisart keinen Widerstand leis-
ten diirfe. Als oberstes Bestimmungsmerkmal ist das »Ich denke,
das »alle meine Vorstellungen begleiten koénnen«?** muss, Nadelohr,
durch das jedes Erkenntnissegment sich einfddelt, und Keimzelle
des Widerstands gegen dogmatische und naive Erkenntnispositio-
nen, die ein Erkennen vor oder nach dem Erkennen oder ein Wahr-
nehmen vor oder nach dem Wahrnehmen behaupten. Apperzepti-
ons-, Gefiihls- und Wahrnehmungssubjektivitit entspringen nicht
unterschiedlichen Quellen,?®® sie bleiben durch eine urspriingliche
Einheit, die Kant eine »durchgingige Identitit der Apperzeption ei-
nes in Anschauung gegebenen Mannigfaltigen«?°® nennt, miteinander
verkniipft. Was mit der kantischen Formulierung einer Revolution
der Denkungsart aber auch beabsichtigt ist, ist, dass Widerstand,
den wir benétigen, um denken zu kénnen, nicht nur das individuelle
Erkennen auf struktureller Ebene kennzeichnet, sondern auch das
Verstandnis von Gesellschaft und gesellschaftlichem Miteinander. In
dieser Lesart ist die sogenannte kopernikanische Wende dann revo-
lutiondr, wenn sie im Bewusstsein eines verallgemeinerbaren Stand-
punktes vollzogen wird. Nicht nur das individuelle Ich richtet den
Erkenntnisgegenstand nach der Erkenntnisart, es erkennt ebenfalls,
dass dieser individuelle Standpunkt auch von anderen Subjekten
eingenommen werden muss, damit die individuelle Betrachtungs-
weise (eine intersubjektiv deutbare) Giiltigkeit beanspruchen kann.

Wurzel her) verstarkt die genetische und nicht die widerstandige Herkunft in
den Mittelpunkt riickt.

293 KRV, B XII-XX.

294 KRV, B 131.

295 Baumanns schligt an diesem Punkt der Uberlegungen eine Briicke zu Max
Schelers Schrift Die Stellung des Menschen im Kosmos. Apperzeptions- und
Gefiihlssubjektivitdt werden als zwei verschiedene Bereiche beansprucht. Lust-
Unlust-differente Widerstandserlebnisse bilden die Voraussetzung fiir das be-
griffliche Erkennen (Baumanns, Kants Philosophie der Erkenntnis, 868).

296 KRV, B 133.

155

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Erkennen erfolgt nicht als ein solipsistischer Akt der Selbstver-
gewisserung, sondern im Zeichen der Austauschbarkeit bzw. der
wechselseitigen Nachvollziehbarkeit der Standpunkte: Es bedarf ge-
meinsamer Voraussetzungen, damit ein Verstindnis vom Erkennen
sich bilden kann. Erkennen ist ein Vorgang, der mit, zwischen und
durch Subjekte nicht aufgrund ihrer Singularitat, sondern durch ihre
wechselseitige Bezogenheit aufeinander hergestellt wird. Das Subjekt
weist im Vorgang des Erkennens iiber sich hinaus und verlangt
nach anderen zusitzlichen Erkenntnisperspektiven. Es ldsst — um
im Bild der Metapher von der kopernikanischen Wende zu bleiben
- die Sterne in Ruhe und konzentriert sich auf die diesseitige und
nicht jenseitige Welt des Erkennbaren und wie diese diesseitige Welt
in Auseinandersetzung mit anderen Subjekten her- und dargestellt
werden kann. Dieser Perspektivenwechsel gibt eine Struktur vor,
die auch auf das Verstindnis von Vernunft ibergreift. Dabei geht
es um die Frage, wie der Verstand zur Vernunft gebracht wird,
und damit auch um das Anliegen, die Diskrepanz zwischen der
vermeintlichen Zeitlosigkeit von Begriffen und der Zeitlichkeit des
Denkens durch die Einbeziehung von mannigfaltigen personenbezo-
genen Standpunkten neu zu betrachten.

Eine strategische Rolle fiir das Verstindnis dieser Diskrepanz
hat die Doppelstellung der sinnlichen Einfliisse. Sie ermdglichen
(begriftliches) Erkennen und moralische Urteilsbildung und begren-
zen ebenso ein erfahrungsunabhingiges Verstindnis von Welt. Die-
se Doppelstellung der sinnlichen Bestimmungsgriinde erfolgt nicht
konfliktfrei. Sie sind fiir das Zustandekommen von vernunftbasier-
ten Schliissen notwendig und ebenso hinderlich. Damit hat sich
der Fokus der Betrachtung verschoben. Nicht der Widerstand der
Begriffe, sondern der Widerstand der Vernunft und wie diese auf das
Verstdndnis der Person/en iibergreift steht zur Diskussion. Eine Er-
kundung erlaubt es dann auch, die Aufgabenfelder der Gesellschaft
neu zu betrachten. Als Person spricht die Person in unterschiedli-
chen Stimmen, sie spricht in der Stimme des Selbsterhalts, aber auch
in jener, die diesen begrenzt. Die Erfahrung dieser Begrenztheit fin-
det im sozialphilosophischen Feld statt, das selbst von Kriftefeldern
durchzogen ist, die Kant ebenfalls widerstindig deutet. Die Nach-
zeichnung dieser Bewegung bildet den Gegenstand des folgenden
Kapitels.

156



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person
3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

Mit Einsatzweisen der Vernunft beginnt eine Umkehrung von einem
kausallogischen Verstindnis der Natur, das in seiner apriorischen
Gegenstandlichkeit vom Verstand erfasst wurde. Es ist der Verstand,
der mittels Begriffe den Gegenstandsbereich analysiert. Vernunft
hingegen hat eine davon unterschiedene Aufgabe. Sie hat ein Bestre-
ben, vielleicht sogar ein Begehren, eine Ordnung herzustellen, die
den vom eigenen unterschiedenen Standpunkt nicht ausschlief3t.2
Anders als naturrechtliche Begriindungen, welche die Natur als
Keimzelle fiir gesellschaftliche Zusammenhinge und Gesellschaft als
semantische Verldngerung von Naturzustinden begreifen, forcierte
Kant den Gedanken einer ungeselligen, also in sich widerstindigen
Konzeption der Gesellschaft. Mit dem Terminus einer ungeselligen
Geselligkeit bringt Kant ein kritisches Verstindnis von Gesellschaft
zum Ausdruck. Gesellschaft ist als widerstdndig zu begreifen, sie ist
nicht eine mehr oder minder harmonische oder bediirfnisorientierte

297 Armin Wildfeuer beschreibt den Aufgabenbereich der Vernunft als einen
Perspektivenwechsel: »Wer der Aufforderung folgt, den Standpunkt der Ver-
nunft einzunehmen, muss einen Perspektivwechsel vornehmen und dabei einem
durchgingigen Grundmuster des intendierten Vernunftgebrauchs folgen. Ge-
meint ist die Orientierung an der Allgemeinheit statt an der Besonderheit, an
der Universalitit statt an der Individualitit; die Orientierung an der Gesetzmd-
Bigkeit, Regelhaftigkeit, Strukturiertheit und Berechenbarkeit statt am Zufall, am
Regellosen, Chaotischen und Unberechenbaren; wie auch die Orientierung am
Stabilen, Bleibenden, Bestdndigen, Gegliederten, Geziigelten statt am blofS Ephe-
meren, Verginglichen, Unbestindigen, Ungegliederten oder Ziigellosen; dann
die Orientierung am Ganzen statt am blofS Singuldren und Situativen; die
Orientierung am Sinnvollen und ZweckmdfSigen statt am Sinn- und Zwecklo-
sen; die Orientierung am Durchsichtigen statt am Dunklen; an der Einheit
statt an der Differenz; letztlich die Orientierung am >Rationalen< statt am
Irrationalen. Das >Rationalec wird dabei immer als das Geordnete und Ord-
nung Erzeugende gedacht, im Gegensatz zum >Irrationalen<, bloff Natiirlichen
und Unkontrollierbaren, das immer ungeordnet ist bzw. Unordnung erzeugt.«
(Wildfeuer, »Vernunft«, 2334) In dieser Zusammenfassung kiindigt sich eine
Problemstellung an, die Levinas zum zentralen Ausgangspunkt in seiner Kritik
an Kant gemacht hat, ndmlich dass der appellative Verweis an die Vernunft
Spannungsverhaltnisse zwischen dem Ich und den anderen beinhaltet, die im
Medium der Vernunft darzulegen sind. Weiterfithrend, siehe unten Kap. 4.
Zum Zusammenhang von Begehren und praktischer Vernunft, vgl. Romer,
Das Begehren der reinen praktischen Vernunft. Weiterfithrend, siehe unten Kap.
3.4.3.

157

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Versammlung von individuellen Standpunkten, die in der iiberge-
ordneten Perspektive eines teleologisch verfassten Fortschritts zu
deuten ist, sie weist eine Gemengelage auf, die von widerstdndigen
Konstellationen durchzogen ist. Damit sind sowohl erkenntnistheo-
retische als auch praktische Erkenntnisanliegen und Handlungsfel-
der verbunden und wie diese wechselseitig sich tibersetzen. Zur
Diskussion steht, wie der konkrete und gegenstindlich wahrnehm-
bare Moment (das »Hier und Jetzt«), auf den sich sinnliche Bestim-
mungsgriinde beziehen, sich in Handlungssituationen iibersetzen
lasst, und wie die ideenbezogene Makroebene der Vernunft mit
der Mikroebene eines personenbezogenen Standpunktes verbunden
wird. Beide Ebenen sind auf sinnlich-empirische und soziale Bestim-
mungsgriinde angewiesen, aber auch von diesen unabhingig. In
diesem Kapitel werde ich mich mit daraus ergebenden Knotenpunk-
ten beschiftigen und auch nach Verbindungslinien zwischen dem
Widerstand der Vernunft und dem Widerstand der Person in Relati-
on zu Korper, Gesellschaft und Anthropologie fragen, und welche
sozial- und moralphilosophische Gewichtung der Widerstand dabei
erfahrt.

Meine Argumentation erfolgt in vier Schritten: Im ersten Schritt
untersuche ich die personenbezogenen korperlichen Dimensionen,
die der Widerstand in der 1766 erschienenen Schrift Trdume eines
Geistersehers aufweist (Kap. 3.4.1). In dieser verkniipft Kant eine
naturphilosophische Entfaltung des Widerstands mit einer Kritik
an der Moglichkeit einer Begriindung von immateriellen Seelen. Er
leitet aus dieser Kritik die Notwendigkeit eines leiblichen Selbstemp-
findens ab, das sich auf den ganzen Kérper bezieht. Ein verkorpertes
Verstandnis vom Selbst bringt Kant in Zusammenhang mit einem
negativen Verstandnis von Vernunft. Ein negatives Verstindnis von
Vernunft erlangt in den Kritiken eine Differenzierung in eine theore-
tische und in eine praktische Vernunft. Damit einhergehend erkunde
ich im zweiten Kapitel das asymmetrische Verhiltnis, das zwischen
der Kritik der reinen Vernunft (1781) und der Kritik der praktischen
Vernunft (1784) besteht, und wie dieses mit unterschiedlichen Ver-
wendungsweisen des Widerstands einhergeht (Kap. 3.4.2). Ist Wi-
derstand in der Kritik der reinen Vernunft noch ein Problem der
erkenntnistheoretischen Festlegung, ist Widerstand in der Kritik der
praktischen Vernunft ein Priifstein fiir die L6sung von moralphiloso-

158

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

phischen Problemstellungen. Sie gehen einher mit unterschiedlichen
Imperativen, die ebenfalls Gegenstand des zweiten Kapitels bilden.

Wie es praktischer Vernunft gelingt, Inhalte auszubilden, und
welche Rolle das Verhiltnis zwischen sinnlichen und normativen Be-
stimmungsgriinden spielt, bildet den Gegenstand des dritten Kapi-
tels (Kap. 3.4.3). Dabei argumentiere ich dafiir, dass zwischen sinn-
lichen und normativen Bestimmungsgriinden kein wechselseitiger
Widerstand vorherrschend ist. Vielmehr gestaltet sich das Verhiltnis
zwischen sinnlichen und normativen Bestimmungsgriinden in Ab-
héngigkeit von sozialen Handlungssituationen asymmetrisch. Der
gute Wille und der Widerstand dagegen bildet fiir die Verzahnung
dieser Asymmetrie eine wichtige Gelenkstelle.

Mit Kants Neukonzeption eines dualen Verstindnisses von Ver-
nunft bekommt auch die Frage nach der Gesellschaft eine neue
Wertigkeit. Die im Verhéltnis zwischen Personen und Gesellschaft
angelegte Differenz stellt naimlich sowohl Fragen nach den Moglich-
keiten des Erkennens als auch jene der Lebensfithrung. In beiden
Fillen stehen und fallen die Moglichkeiten des Erkennens und des
Handelns mit dem Beschreiben ihrer Grenzen. Unter philosophie-
geschichtlichen Aspekten betrachtet tritt das Gesetz an die Stelle
von traditionellen Bindungen, seien diese religioser und/oder feu-
dal-monarchischer Herkunft. Es kann Kant zufolge zweideutig gele-
sen werden. Der Mensch unterwirft sich nicht nur dem Gesetz,
er wird auch durch Gesetze geschaffen. Die sogenannte Natur des
Menschen ist eine theoretische Fiktion: Ein Sammelplatz fiir ver-
worrene Ideen, ein verschlungener metaphysischer Knoten, der erst
dann gelost wird, wenn es gelingt, Natur in der Perspektive der
Vernunft zu betrachten. In der Perspektive der Vernunft erschlief3t
sich ein unterschiedliches Verstandnis von Personen, die sowohl
universal als auch (nicht) instrumentell gedeutet werden kann. Sie
korrelieren mit den unterschiedlichen Formulierungen des Kategori-
schen Imperativs, namlich der Zweck-an-sich- und der Universalisie-
rungsformel. Diese Unterscheidung hat eine Anschlussfihigkeit zu
praktischen Uberlegungen und erlaubt in moralphilosophischer Per-
spektive auch eine unterschiedliche Deutung des Widerstands. Die
Entfaltung der unterschiedlichen Gewichtungen, die der Widerstand
im begrifflichen Schatten der Formulierungen des Kategorischen
Imperativs erfahren hat, bildet den Gegenstand des letzten Kapitels
(Kap. 3.4.4).

159



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

3.4.1 Korperlichkeit des Widerstands (Traume eines
Geistersehers)

Kant hat Uberlegungen zur Korperlichkeit des Widerstands un-
ter einem methodischen Gesichtspunkt in der Schrift Trdume ei-
nes Geistersehers (im Folgenden Trdume) angestellt. Leitmotiv der
Schrift ist die Parallelisierung von Geisterseherei und Metaphysik-
Kritik, wobei Kant gleichzeitig die Unmdglichkeit einer Einheit von
intelligibler und empirischer Synthesis behauptet.?’® Die Unmog-
lichkeit einer solchen Verbindung bringt den Widerstand ins Spiel,
der zu erkennen und zu deuten ist. Der Grundtenor der Schrift
ist, dass eine metaphysische Aufbauschung des Alltagsbewusstseins
ebenso soziale und moralphilosophische Implikationen hat. Ein aus-
schliefdlich naturphilosophisches Verstindnis vom Widerstand ist
nicht ausreichend, um gesellschafts- und moralphilosophische Zu-
sammenhénge zu beschreiben. Vielmehr gehe es darum, die Struktur
der Vernunft mit einer Grenze auszustatten. Damit hat sich auch
der Schwerpunkt der Betrachtung auf den Widerstand verschoben.
Nicht ein naturphilosophisches Verstindnis vom Widerstand,?®
sondern die Widerstindigkeit der Vernunft steht zur Diskussion.
Vernunft stellt einen spekulativen Zusammenhang zwischen Natur
und Geist infrage und fithrt eine Grenzlinie zwischen Natur und
Nichtnatur ein. Vernunft ist bezogen auf Natur, sie kann (z.B. in
einer kausallogischen Perspektive) daraus aber nicht abgeleitet bzw.
darauf nicht reduziert werden.

Im wechselseitigen Begriindungsverhéltnis zwischen Natur und
Vernunft erlangt der Widerstand einen herausragenden Stellenwert.
Als zeitlich reaktives Geschehen bildet der Bewegungscharakter des
Widerstands* eine wichtige Gelenkstelle fiir ein prozessorientiertes
Verstindnis des Erkennens. Mit dem Leitmotiv der Schrift Trdume,
namlich dass intelligible Erkenntnisse tiber die materielle Welt in
Abhingigkeit, aber nicht in Fortsetzung von kausallogischen Geset-

298 Vgl. Irrlitz, Kant-Handbuch, 107.

299 Zum Wechselverhiltnis zwischen Naturphilosophie, Naturgeschichte und Na-
turwissenschaft, vgl. Lepenies, Ende der Naturgeschichte, 44-5.

300 Vgl. dazu Teicherts Definition der Reaktion, die meiner Auffassung zufolge
ebenso fiir das Verstdndnis vom Widerstand gilt, Teichert, »Begriff und Polyse-
mie«, 68.

160

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

zen der materiellen Welt zu betrachten sind, ist in nuce bereits der
Gedanke eines widerstandigen Spannungsverhiltnisses zwischen der
Korperlichkeit des Individuums und der Intelligibilitit der Erkennt-
nis angelegt.3%!

Aus der Tatsache, dass die Person per se eine Schwerkraft durch
ihre Korperlichkeit aufweist, darf nicht abgeleitet werden, dass die-
se monokausal {iber die Perspektive des Korpers oder der Korper
monokausal in personenbezogener Perspektive erschlossen werden
kann. Auch ist es unangemessen, die Person korperlos und den Kor-
per funktional mechanisch zu deuten. In dieser gedanklichen Dop-
pelstellung erlangt der Widerstand als Gestaltungsfaktor zwischen
dem Korperlichen und dem Intelligiblen einen besonderen Stellen-
wert, der auf das Verstindnis von Gesellschaft ibergreift. Widerstan-
dig verflochten ist ndmlich nicht nur das Korper-Selbst-Verhiltnis,
sondern ebenso das Verstindnis von Gesellschaft. Der individuelle
und der soziale Wille diirfen weder als ein mechanisches Verstandnis
von Gesellschaft noch als eine korperlose »Gemeinschaft der Geis-

301 Unter Bezugnahme auf Newtons »Modell der reziproken Kausalitdt« gibt
es wissenschaftsgeschichtliche Untersuchungen, die den Zusammenhang zwi-
schen Kants natur- und sozialphilosophischen Uberlegungen betonen, und
diesen Zusammenhang bereits in den Frithschriften verorten. Dieter Teichert
hebt hervor, dass Kant Materie entlang der Unterscheidung zwischen dem
absoluten und dem empirischen Raum betrachtet hat. Das Besondere an Kants
Betrachtung sei, dass er Newtons Verstindnis einer reziproken Kausalitit
konsequent weitergedacht habe. Daraus ergeben sich Konsequenzen, die, wie
Wolfgang Kersting bemerkt hat, auch auf das Verstindnis der Gesellschaft
tibergreifen. Das Modell einer widerstindigen reziproken Kausalitit bestimmt,
wie in Kap. 3.4.4. noch zu erkunden ist, Kants antagonistisches Verstandnis
von Gesellschaft, vgl. Teichert, »Begriff und Polysemie«, 69-70; Kersting, »ein
beharrliches Ganzes«. Paul Ziche deutet Kants raumbezogene, dynamische
Auslegung der Materie als begriffliche Keimzelle einer transzendentalphiloso-
phischen Zugangsweise, aus der sich dann auch das Verstindnis von Einheit
ableitet. Einheit ist in Kants naturphilosophischen Schriften das {ibergeordnete
Motiv, das im transzendentalen Selbstbewusstsein seine Riickbindung erféhrt.
Vgl. Ziche, »Die Einheit der Natur«, 229-30. Einen bei Kant bestehenden
Widerspruch in dessen Weltbegrift betrachtet Brigitte Falkenburg als Korrektiv
und als einen Gewinn fiir die moderne Wissenschaftsphilosophie; weiterfith-
rend: Falkenburg, Kants Kosmologie. In meiner Lesart ist auch die Frage des
kosmologischen Widerspruchs auf der Basis einer kritischen Theorie der Na-
tur, nicht unabhingig von der Frage nach dem Widerstand zu beantworten,
die sich sowohl auf die Erkenntnishaltung und auf die Bezogenheit auf den
Denkgegenstand auch in intersubjektiver Kennzeichnung bezieht.

161

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

ter« begriffen werden.3%? Geistige und korperliche Kennzeichnun-
gen sind nicht durch defizitire Ubersetzungsverhiltnisse zwischen
Koérper und Geist, sondern im Blickwinkel gemeinschaftlicher und
intersubjektiv deutbarer Uberlegungen darzustellen. Der Widerstand
steht fiir eine gedankliche Bruchstelle, die sowohl entlang der Achse
Individuum und Gesellschaft als auch iiber das Verhiltnis zwischen
Natur und Geist betrachtet werden kann.3%3

Uberlegungen dazu entfaltet Kant bereits im ersten Kapitel der
Trdume, der den Titel trigt: »Ein verwickelter metaphysischer Kno-
ten, den man nach Belieben auflsen oder abhauen kann«. Er be-
schreibt eine Reihe von fehlgeleiteten Versuchen, Geltungsansprii-
che des Geistes (bzw. der Seele, des Selbst) mit jenen der Materie
zu vermischen. Eine verwickelte Betrachtung entsteht dann, wenn
davon ausgegangen wird, dass geistigen und empirischen Erschei-
nungsweisen gleichermaflen ein epistemischer Status zukdme und
beide gleichermafien ein rdumliches Geschehen abbilden wiirden.
Auch fehlgeleitet bleibt der Versuch, dem sinnlich affizierten Wider-
stand eine umfassende Reichweite zuzusprechen, die sowohl die

302 Kant verkniipft diese Uberlegung sowohl mit einer indirekten Kritik an
Rousseau als auch an Hobbes. Vgl. weiterfithrend Irrlitz, Kant-Handbuch, 109;
Shell, Kant and the Limits of Autonomy, 41-4, 85-121.

303 Mit Blick auf Leibniz hélt Susan Meld Shell dazu fest, dass die gedankliche
Bruchstelle, die um widerstandige Krifte zwischen Natur und Geist, Indivi-
duum und Gesellschaft angelegt ist, mit einem verborgenen inneren nicht
weiter ausgewiesenen Prinzip einhergeht, das ein substanzielles Verstindnis
von individueller Identitét sicherstellt. Sie schreibt dazu: »The purely external
relations of reciprocal force that make up the world of matter presuppose an
unknowable inner ground that secures each substances individual identity.«
(Shell, Embodiment of Reason, 109; vgl. 106-10) Gleichzeitig interpretiert sie
Kants Verstandnis von Koérperlichkeit in den Trdumen als einen wichtigen
Ausgangspunkt dafiir, um ein spekulatives Verstindnis von Geist soweit wie
méglich zu beschranken, ebenso habe es die Grundlage fiir die spatere Unter-
scheidung zwischen einem Ding an sich und Erscheinungen gelegt und auch
einen ersten Schritt fiir die Ausbildung eines Verstdndnisses von moralischer
Personlichkeit: »[...] the >inwardness< that the body manages to confine is enti-
rely relative to one’s perspective and has nothing to do with absolute inwardness,
formerly identified with the >spirit< of the substantial soul and now associated
by Kant with moral personality. At the same time, Dreams allows Kant to
conduct a sort of thought experiment which brings home to him the necessity of
representing in time and space any world that is not conceived in purely moral
terms (a first step towards his later discovery that the world we know is one only
of appearances).« (Shell, Embodiment of Reason, 6).

162

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

Existenz von materiellen als auch immateriellen bzw. geistigen We-
sen erkliren wiirde. Interessant ist es auch zu sehen, dass Kant
einem mangelnden Erklarungsvermogen des Widerstands eine man-
gelnde gedankliche Reichweite zuspricht. So schreibt Kant, dass
durch eine behauptete gedankliche Gemeinsambkeit zwischen Geist
und Materie der Widerstand wohl erkannt, aber auf solche Weise
nicht begriffen sei.’** Auch die koérperliche Empfindung als eine
Form von Widerstandswahrnehmung verhelfe dem Subjekt nicht zu
einem Ich-Bewusstsein. Denn aus dem Satz: »Wo ich empfinde, da
bin ich« folgt: »Ich bin eben so unmittelbar in der Fingerspitze wie
in dem Kopfe. Ich bin es selbst, der in der Ferse leidet und welchem
das Herz im Affecte klopft.«3% Die Person wiirde in unendliche Teil-
personen oder Teilwahrheiten zerfallen, ohne dass es dieser geldn-
ge, Bruchstiicke einer Betrachtung zu einer Ganzheit zu verbinden.
Aus einer postulierten Gemeinsamkeit zwischen Materie und Geist
(bzw. Korper und Selbst) ergeben sich noch eine Reihe weiterer
Ungereimtheiten, die entweder das Materielle vergeistigen oder das
Geistige vergegenstindlichen. In beiden Fillen wird der Gegensatz
zwischen Geist und Materie nicht gedacht, sondern ein unklares
Alltagsbewusstsein wird verfestigt oder durch unklare Grenzen einer
physikalisch-teleologischen Betrachtungsweise ein ohnehin schon
unklares Alltagsbewusstsein weiter vernebelt.

Die Konsequenz, die Kant daraus gezogen hat, war, dass ein
naturphilosophisch verfasstes korperliches Verstindnis vom Wider-
stand nicht ausreichend ist, um immaterielle (»geistige«) Geltungs-
anspriiche wie die »Natur der Seele« zu beweisen, aber auch nicht
herhalten kann, um diese zu widerlegen.?%¢ Deutlich macht Kant,

304 AA, 2, 322: »Dieser Widerstand aber, den Etwas in dem Raume seiner Gegen-
wart leistet, ist auf solche Weise wohl erkannt, allein darum nicht begriffen.«
Eine Formulierung, die an Hegel erinnert, wenn er in der Vorrede der Phino-
menologie schreibt: »Das Bekannte iiberhaupt ist darum, weil es bekannt ist,
nicht erkannt.« (Hegel, Phinomenologie des Geistes, 34) Kant leitet daraus die
Unmoglichkeit ab, einen festen Punkt als Ausgangspunkt fiir die Betrachtung
zu definieren. Darauf aufbauend hat Kant in der Kritik der reinen Vernunft
dieser Unméglichkeit durch die Differenz zwischen dem unbekannten Ding an
sich und den bekannten, da den Gesetzmifiigkeiten des Verstandes unterwor-
fenen Erscheinungen, entsprochen.

305 AA,2,324.

306 »Im Raum, an sich selbst betrachtet, ist aber nichts Bewegliches: daher das
Bewegliche etwas sein mufS, was im Raume nur durch Erfahrung gefunden

163

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

dass ein bestehendes Spannungsverhaltnis zwischen Natur und Seele
aufrechterhalten werden muss, indem anerkannt wird, dass erstens
die Erfahrung der Kraft nicht ausreichend ist, um den Widerstand
zu begreifen,3"” zweitens die Grenzen der Ausdehnung nur bedingt
einen Gegenstand bestimmen konnen,3%® drittens Korper und Geist
nur bedingt etwas voneinander wissen,>*® und viertens Natur, Kor-
perlichkeit und Geist keinen gemeinsamen Bewegungsvorgang auf-
weisen. 3!

Enthalten ist in diesen Uberlegungen nicht nur der Gedanke einer
notwendigen Bruchlinie zwischen Natur und Geist (bzw. Selbst)
als Voraussetzung fiir das Erkennen, enthalten ist auch der Gedan-
ke einer notwendigen und gleichzeitigen Angewiesenheit des Men-
schen auf Motivationsquellen, die auflerhalb von »eigenniitzigen

wird, mithin ein empirisches Datum, schreibt Kant in der transzendentalen
Asthetik in der Kritik der reinen Vernunft (KRV, A 41). Ebenso definiert Kant
in der Phronomie Materie als das »Bewegliche im Raum« (AA, 4, 480); s.
a. Bohme, Philosophieren mit Kant, 181. Reziproke Wechselwirkungen bilden
das iibergeordnete Schema, von dem aus der Widerstand gegen etwas zu
betrachten ist. Vgl. dazu auch den Zusatz 2 zum 4. Lehrsatz: »Es giebt aber
noch ein anderes, namlich ein dynamisches Gesetz der Gleichheit der Wirkung
und Gegenwirkung der Materien, nicht so fern eine der anderen ihre Bewegung
mittheilt, sondern dieser urspriinglich ertheilt und durch deren Widerstreben
zugleich in sich hervorbringt. Diese lifst sich auf dhnliche Art leicht darthun.
Denn wenn die Materie A die Materie B zieht, so néthigt sie diese sich ihr zu
néhern, oder, welches einerlei ist, jene widersteht der Kraft, womit diese sich
zu entfernen trachten mochte. Weil es aber einerlei ist, ob B sich von A oder
A von B entferne: so ist dieser Widerstand zugleich ein Widerstand, den der
Korper B gegen A ausiibt, so fern er sich von ihm zu entfernen trachten mochte,
mithin sind Zug und Gegenzug einander gleich. Eben so, wenn A die Materie
B zuriickstofst, so widersteht A der Anndherung von B. Da es aber einerlei ist,
ob sich B dem A oder A dem B ndhere, so widersteht B auch eben so viel der
Anndherung von A; Druck und Gegendruck sind also auch jederzeit einander
gleich.« (AA, 4, 548-49) Deutlich gemacht wird hier, dass Wirkung und Ge-
genwirkung raumbezogene Wechselwirkungen sind, die mit dem Postulat eines
Zusammenhangs verkniipft sind: Widerstand wird nicht unter dem Aspekt des
Widerstehens, sondern unter dem Aspekt der Veranderung und die Bezugsglie-
der als Zusammenhang gedeutet. In den Anmerkungen zur Dynamik findet
sich dazu der Eintrag: »Der Widerstand gegen die Trennung sich beriihrender
Materien ist der Zusammenhang.« (AA, 4, 527).

307 Vgl. AA, 2,322-23.

308 Vgl. AA, 2, 324.

309 Vgl. AA, 2, 327.

310 Vgl. AA, 2,327

164

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

Neigungen« liegen. Daraus ergibt sich ein Antagonismus der Krifte,
den Kant in Vorwegnahme der spéteren geschichtsphilosophischen
Schriften folgendermafSen beschreibt:

»Unter den Kriften, die das menschliche Herz bewegen, scheinen einige
der machtigsten auflerhalb demselben zu liegen, die also nicht etwa als
blofle Mittel sich auf die Eigenniitzigkeit und Privatbediirfnifl als auf
ein Ziel, das innerhalb dem Menschen selbst liegt, beziehen, sondern
welche machen, daf die Tendenzen unserer Regungen den Brennpunkt
ihrer Vereinigung aufler uns in andere verniinftige Wesen versetzen;
woraus ein Streit zweier Krafte entspringt, ndmlich der Eigenheit, die
alles auf sich bezieht, und der Gemeinniitzigkeit, dadurch das Gemiith
gegen andere aufler sich getrieben oder gezogen wird.«3!!

Des Weiteren betont Kant, dass der Verstand ein Mittel ist, »dem
Ganzen denkender Wesen eine Art von Vernunfteinheit zu verschaf-
fen«32 Diese Vernunfteinheit ist ein Punkt, »wohin die Richtungs-
linien unserer Triebe zusammenlaufen«, er ist »nicht blof§ in uns,
sondern es sind noch Krifte, die uns bewegen, in dem Wollen ande-
rer aufler uns«.33 Dass sittliche Motivationsquellen »wider« dem
Eigennutz verlaufen, veranlasst Kant in dieser Schrift dazu, das
»Gesetz der Schuldigkeit« gegeniiber anderen als »stark« und jenes
der »Giitigkeit« als »schwécher« zu betrachten und »obgleich beide
dann und wann durch eigenniitzige Neigungen iiberwogen werden«,
ermangelt es doch »nirgend in der menschlichen Natur [...], ihre
Wirklichkeit zu dufSern«.* Mit der von Kant behaupteten gréfieren
Abhingigkeit von sittlichen Motivationsquellen ist eine »Regel des
allgemeinen Willens« verbunden, »und es entspringt daraus in der
Welt aller denkenden Naturen eine moralische Einheit und systemati-
sche Verfassung nach blof$ geistigen Gesetzen«.3®

Dem Gedanken einer moralischen Einheit ndhert sich Kant in
der von der Forschung bisweilen als vorkritisch bezeichneten Schrift
in kritischer Absicht. Wenn es namlich gelange, in Analogie zu den
Naturgesetzen der Gravitation und Anziehung, wie von Newton
dargelegt, »das sittliche Gefiihl diese empfundene Abhdngigkeit des

311 Vgl. AA, 2, 334; weiterfithrend, siehe unten Kap. 3.4.4.
312 AA,2,334.
313 AA, 2,335.
314 AA,2,335.
315 AA, 2,335.

165

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Privatwillens vom allgemeinen Willen« darzustellen, wiirde zwar die
»immaterielle Welt ihre sittliche Einheit« als »System von geistiger
Vollkommenheit« erlangen,’'® jedoch bliebe ein Vorbehalt bestehen.
Diesem Ansinnen nach Vollkommenheit ist ndmlich eine Parteilich-
keit geschuldet, wodurch einer Erkenntnis keine in sich konsistente
Regelmifigkeit attestiert werden kann.?”

Ergianzend fiigt er hinzu, dass eine widerstandslose Verkniipfung
des Privatwillens mit dem allgemeinen Willen eine Einheit der Geis-
terwelt sei, und die Seele des Menschen eine »naturliche Fortset-
zung« von geisterhaften, also spekulativ nicht weiter ausgewiesenen
Verkniipfungen wiére.>® Die darin enthaltenen indirekten Anspielun-
gen auf die Gedanken von Rousseau und Hobbes veranlassen ihn
schlieflich zur Feststellung: »Die Gegenwart und die Zukunft wiir-
den also gleichsam aus einem Stiicke sein und ein stetiges Ganze
ausmachen, selbst nach der Ordnung der Natur.«3°

Wenn aber Gegenwart und Zukunft nicht voneinander unter-
schieden werden, stehen die »Trdumer der Empfindung« in Ver-
wandtschaft mit den »Trdumern der Vernunft«.3?° Den Anspruch,
eine Harmonie zwischen Ordnungsvorstellungen der Natur und
geistigen Ordnungsvorstellungen zu schaffen, lehnt Kant als eine Art
von magischem Denken ab. Er folgert daraus, dass wir nicht erken-
nen, indem wir die Schwerkraft der Materie mit positiven Inhalten
ausstatten. Wir erkennen durch das Festlegen von Grenzen, damit
dasjenige, »was man wissen kann, auch bestimmt sei und welches Ver-
haltnif die Frage zu den Erfahrungsbegriffen habe«?' Philosophie
in einem metaphysischen Verstindnis sei als »eine Wissenschaft von
den Grenzen der menschlichen Vernunft«3?? zu betrachten.

316 AA,2,335.

317 Kantfolgert daraus: »Alle Moralitéit der Handlungen kann nach der Ordnung der
Natur niemals ihre vollstindige Wirkung in dem leiblichen Leben des Menschen
haben, wohl aber in der Geisterwelt nach pneumatischen Gesetzen.« (AA, 2,336).

318 Vgl. AA, 2, 336.

319 AA,2,336-37.

320 AA,2,342.

321 AA, 2,367

322 AA, 2, 368. In der Kritik der praktischen Vernunft kniipft Kant an diesen
Gedanken an, indem er hervorhebt, dass eine Uberschreitung dieser Grenzen
einer moralischen Schwarmerei dhneln (AA, 5, 85-6).

166

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

Damit schliefit sich ein Kreis von Uberlegungen. Grundtenor der
Schrift ist es, dass es nicht gelingen kann, Erkennen auf kausale
Zusammenhénge zu reduzieren. Vielmehr komme es darauf an,
die Grenzen im Vorgang des Erkennens sorgfiltig zu bestimmen.
Bestimmen erfolgt am Leitfaden der Unterscheidung, dem eine Ein-
heit zugrunde liegt. Ausgehend von der Uberlegung, dass alles, was
denkt, einfach und nicht mehrfach sein konne, folgert Kant, »daf
eine jede verniinftigdenkende Substanz eine Einheit der Natur sei,
und das untheilbare Ich nicht konne in einem Ganzen von viel ver-
bundenen Dingen vertheilt sein. Meine Seele wird also eine einfache
Substanz sein«3%

Die bereits in den vorkritischen Schriften entwickelte Einsicht
eines notwendigen Spannungsverhiltnisses zwischen Erkennbarkeit
und Nichterkennbarkeit beschreibt Kant in der Kritik der reinen
Vernunft als eine der wichtigen Sdulen der transzendentalphilo-
sophischen Gedankenlehre. Das Herausstreichen einer logischen
Grenze ermoglicht gleichzeitig die Begriindung der Einsatzweisen
der theoretischen Vernunft und das Herausstreichen einer ethischen
Grenze jene der praktischen Vernunft, wie in den beiden néchsten
Kapiteln herauszuarbeiten ist.

3.4.2 Einsatzweisen des Widerstands im Aufgabenbereich der
Vernunft

Reine als auch praktische Vernunft haben unterschiedliche Aufgaben-
felder und Erkenntnisinteressen und sind auf héchst unterschiedli-
che Weise mit dem Widerstand verkniipft. Unterschieden ist der
Widerstand der reinen Vernunft vom Widerstand der praktischen
Vernunft durch die Unterschiedlichkeit des jeweiligen Imperativs.
Der Imperativ der reinen Vernunft definiert das Erkennen iiber
begriffliche Strukturen und logische Prinzipien mit dem Ziel, das
Wissen vom Glauben zu trennen. Ideen begleiten das Bestreben der
Vernunft, sie konnen es aber nicht (in einem konstitutiven Sinn)
bestimmen. Ebenso ist es nicht méglich, die Idee der Freiheit theore-
tisch zu erkennen, wir kdnnen sie aber genauso wenig ausschlief3en.
Als Idee bleibt Freiheit der begrifflich nicht weiter ausgewiesene

323 AA,2,322.

167

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Rest, der das erfahrungsbasierte Erkennen bildlich gesprochen mit
unsichtbarer Hand begleitet und anleitet. Dass reine Vernunft auf
Ideen angewiesen ist, sich aber darauf nicht reduzieren lasst, ermdg-
licht gleichzeitig die Durchfithrung ihres Gebrauchs, ndmlich regu-
lativ und nicht konstituierend tétig zu sein. Nicht konstituierend zu
sein, heifst, dass sie der Vielfalt empirischer Erscheinungen nicht
ihren Stempel aufzwingen kann. Praktische Vernunft hingegen ist in
ihrem Gebrauch bestimmend und damit konstituierend. Sie kommt
nicht durch die Abgrenzung von sinnlichen Bestimmungsgriinden
zustande, sondern sie ist auf die Vielfalt der Erscheinungen angewie-
sen, um an diesen die Losung von ethischen Problemkonstellationen
zu erproben.3?* Praktische Vernunft spricht nicht als kérperlose Idee,
sie spricht als Gesetz, das als Imperativ fiir korperliche Entitdten
als Personen giiltig ist. Der Imperativ der praktischen Vernunft un-
terstiitzt das Handeln nicht mit Ideen, sondern ordnet dem Handeln
ein Gesetz zu. Daraus sich ergebende Zusammenhénge zwischen der
reinen und der praktischen Vernunft sind im Folgenden zu entfalten.
Dabei geht es mir auch um die Beschreibung der Uberginge und wie
sich die beiden Aufgabenfelder zueinander verhalten.

Zunichst ist dazu zu bemerken, dass der Ubergang vom theore-
tischen Erkennen zum anwendungsorientierten Gebrauch der prak-
tischen Vernunft nicht symmetrisch verlduft. Die Kritik der reinen
Vernunft findet ihre notwendige Fortsetzung in der Kritik der prakti-
schen Vernunft und diese Richtung verlduft nicht umgekehrt. Auch
die unterschiedlichen Aufgabenfelder der reinen und praktischen
Vernunft beschreibt Kant asymmetrisch. Demzufolge ist es nicht
moglich, praktische Vernunft in komplementirer Erginzung zu rei-
ner Vernunft zu begreifen; sie weisen nicht wechselseitig aufeinander.
Zwischen beiden Bereichen besteht eine Kluft, vermittels derer sich
das jeweilige Anliegen der Vernunft definiert.

Diese Kluft ist asymmetrisch zu deuten. Der Aufgabenbereich der
reinen Vernunft entfaltet sich in Abhéngigkeit von den Interessen der

324 Henrich beschreibt die beiden Aufgabenfelder folgendermaflen: »Wihrend
die Kritik der reinen Vernunft die Moglichkeit der Erkenntnis auf Erfahrung
begrenzt und sich somit gegen einen Gebrauch der Vernunft nur aufgrund ihrer
selbst richtet, will die Kritik der Vernunft in ihrer praktischen Gestalt gerade
ihren empirisch bedingten Gebrauch treffen.« (Henrich, »Ethik der Autono-
mie«, 12).

168

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

praktischen Vernunft. Reine oder theoretische Vernunft beginnt mit
dem Erkennen und gelangt von dort aus zum Handeln. Erkennen
»hebt von den Sinnen an, geht von da zum Verstande und endigt
bei der Vernunft«.3*> Es ist mit drei Fragen verkniipft, die einen
geschichteten Aufbau aufweisen. »Was kann ich wissen?« und »Was
darf ich hoffen?« sind Fragen, die auf die Frage »Was soll ich tun?«
hinauslaufen. Letztere ist die zentrale Frage der praktischen Vernunft.
Der praktische Gebrauch des Erkennens ist als Gesetz bereits in
der Kritik der reinen Vernunft angelegt. Bestimmend in der Kritik
der reinen Vernunft ist die Gesetzmafligkeit der Erscheinungen in
Raum und Zeit, und in der Kritik der praktischen Vernunft das
Handeln in Abhéngigkeit von den Gesetzmafligkeiten der Freiheit.
In Abhingigkeit von der Gewichtung der jeweiligen Fragestellung
verlduft die Riickbindung des Handelns an Aufgabenfelder der rei-
nen und praktischen Vernunft. Die Kritik der praktischen Vernunft
vertieft und konkretisiert die Erkenntnisanliegen der reinen Vernunft
auch in personenbezogener Perspektive. Nicht nur die Abhangigkeit
des Erkennens von Natur im Allgemeinen, sondern auch die Bezo-
genheit des Korpers sind fiir die Umsetzung der Agenden der prak-
tischen Vernunft entscheidend. Fragen moralischer Beweggriinde,
die das Kernstiick in der Herausarbeitung des Aufgabenbereichs der
praktischen Vernunft darstellen, sind mit sinnlichen und mit korper-
lichen Bestimmungsgriinden verkniipft und wie diese in Ordnungs-
vorstellungen gebracht werden. Das Verstindnis vom Widerstand
entfaltet sich in Abhéngigkeit davon. Die moralische Ordnung, die
in der praktischen Vernunft zu sprechen beginnt, ist eine solche,
die den korperlich-sinnlichen Einfliissen in Gestalt von Neigungen
und Interessen Widerstand leistet. In der Kritik der reinen Vernunft
wirkt Widerstand begrifflich normierend auf die Festlegung der Er-
kenntnismdglichkeiten, aber auch der Grenzen des Erkennens. In
der Kritik der praktischen Vernunft wiederum wirkt der Widerstand
als anwendungsbezogenes Gesetz und regelt in dieser Eigenschaft
moralphilosophische Problemstellungen. Diese Differenz gilt es ge-
nauer zu betrachten. Denn reine und praktische Vernunft weisen
keine doppelte Buchfiihrung auf. Vielmehr gilt, dass das Erkenntnis-
interesse der reinen Vernunft eine praktisch-ethische Fortsetzung im
Erkenntnisinteresse der praktischen Vernunft findet.

325 KRV, A 298.

169



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Reine Vernunft entwirft nicht einfach eine rationale Skizze von
Welt, sie gelangt zu einer Erkenntnis, indem sie naiv-dogmatischen
Erkenntnispositionen Widerstand leistet. Reine Vernunft ist in epis-
temischer Hinsicht gefordert, sich einem Primat des Natiirlichen
zu widersetzen und ebenso einseitigen Begriindungen, seien die-
se in Gestalt eines metaphysisch begriindeten, naiv-dogmatischen,
naturalistischen oder kosmologischen Deutungszusammenhangs.>26
Thre Herausforderung besteht darin, sich gegen monokausale Be-
griilndungen, die entweder auf einer defizitiren Bezugnahme auf
Natur (bzw. Gesellschaft) oder auf einer defizitiren Bezugnahme auf
logisch-spekulativen Deutungsmustern beruhen, zu wenden. Diese
Absetzbewegungen stellen keinen Selbstzweck dar, sie vollziehen
sich als eine epistemische Geste des Widerstands mit dem Ziel, Er-
kennen zu ermdglichen. Reine Vernunft leistet nicht nur Widerstand
gegen unzuldssige Deutung von Natur (und die damit verkniipften
gesellschaftlichen Implikationen), sie leistet ebenso Widerstand ge-
gen verstandesbasierte instrumentelle Konkretisierungen, indem sie
sowohl die Rahmenbedingungen als auch die internen Differenzie-
rungen einer Problemlage darlegt, ohne sich tiber die Logik des
Verstandes zu begriinden.

In ihrer Grundstruktur ist theoretische Vernunft auf widerstrei-
tende Geltungsanspriiche aufgebaut und fiir ihre Aufrechterhaltung
bedarf es eines Widerstands. Uber die Amphibolie der Reflexionsbe-
griffe, iiber die Antinomie der reinen Vernunft,??” und weiterfiithrend
iber den regulativen Gebrauch der Ideen der reinen Vernunft de-
monstriert Kant widerstreitende Geltungsanspriiche, zu denen sich

326 Auch Sally Haslanger weist in ihrer jiingsten Studie darauf hin, dass erst in die-
ser Perspektive die Frage, wie es gelingen kann, gegeniiber Betrachtungsweisen
der Realitit Widerstand zu leisten, beantwortet werden kann. (Vgl. Haslanger,
Der Wirklichkeit widerstehen, 71-2).

327 Die Antinomie der reinen Vernunft beschreibt Kant {iber einen Widerstreit
bzw. tiber Widerspriiche, in die sich reine Vernunft verwickelt. Es handelt
sich dabei um eine gedankliche Verstrickung, die Vernunft gleichzeitig auch
die Mittel zur Hand gibt, diesen Widerstreit zu 16sen. Das Erkennen dieser ge-
danklichen Fallstricke ist gleichzeitig mit der Fahigkeit verbunden von tiberzo-
genen rationalen Forderungen abzusehen (»von ihrer Forderung abzustehen«,
Kant, KRV, A 407). Diese Absetzbewegung, zu der Vernunft imstande ist, deute
ich als einen Widerstand, der dem Wortlaut der transzendentalen Dialektik
folgend im Spannungsverhiltnis von »skeptischer Hoffnungslosigkeit« und
»dogmatischem Trotz« angesiedelt ist (KRV, A 407).

170

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

reine Vernunft verhilt. Vernunft gelingt es nicht, sich restlos und
widerstandslos auf sich selbst zu beziehen.3?8

Vernunft wiirde sich in nicht l6sbare Widerspriiche verstricken,
wenn sie beanspruchen wiirde, ein vermeintlich feststehendes Ver-
standnis von Welt begrifflich zu bestimmen.*?® Auch bei den dialek-
tischen Schliissen bleibt es der urteilenden Funktion der Vernunft
iberlassen, den Geltungsanspruch widerstreitender Wissensansprii-
che einzuschrinken, indem es ihr gelingt, diese gleichermaflen zu
betrachten und ihren Geltungsanspruch gegeneinander abzuwégen.
Vernunft macht das, indem sie erkennt, dass Begriffe des Verstandes
notwendig sind, sodass es gelingt, zu einer begrifflichen Erkenntnis
zu gelangen. Anders als der Verstand hat Vernunft ein erweitertes
Verstdandnis von Natur. Sie ist nicht einfach eine semantische Verlan-
gerung von naturkausalen Deutungsmustern. Sie konfrontiert den
Bereich Natur mit Sinnfragen, indem sie dogmatische Begrenzungen
des verstandesbasierten Wissens aufthebt, um fiir Sinnfragen, die
Kant auch Glaubensfragen nennt, Platz zu schaffen. Mit anderen

328 Dass die Besonderheit, wie Vernunft sich zu sich selbst verhalt, durchaus eine
fragile, von Widerspriichen gekennzeichnete Entwicklung aufweist, die kenn-
zeichnend fiir die Bestimmung Mensch ist, streicht u. a. Volker Gerhardt heraus.
Er schreibt dazu: »Kant [...] stellt die destruktiven Bedingungen einer fortgesetzt
gegen sich selbst arbeitenden Vernunft heraus und entdeckt eben darin die
Voraussetzungen einer neuen Produktivitdt. [...] Solange die Vernunft den Wider-
streit mit sich selbst durch »>Selbstkritik< zu l6sen sucht, darf man auf Fortschritt
durch verniinftige Einsicht hoffen. [...] Die Vernunftkritik ist kein Projekt, das man
nurgut bedenken, klug absprechen und umsichtigverwirklichen muss, um am Ende
(durch jedermann iiberzeugende Leistungen) die Aufkldrung auf Dauer zu stellen.
Kant geht vielmehr von den im Entwicklungsgang des Menschen gesteigerten
Widerspriichen aus: Sie miissen von jedem, der sie als driickend empfindet,
ausgetragen und aus eigenem Anspruch entweder iiberwunden oder ausgehalten
werden. Nur dann besteht Hoffnung, die treibenden Gegensdtze einem Verfahren zu
unterwerfen, in dem man mit ihnen — selbstbestimmt — umgehen kann.« (Ger-
hardt, Vernunft und Leben, 124-25; vgl. Hiitig, »Von der Kritik der Vernunft zur
Kritik der Kultur«, 270). Peter Baumanns betont hier, dass Vernunft nach Kant
sich mit sich selbst nicht versohnen kann. Sie bleibt »definitiv begrenzt oder mit
sich selbst unverséhnt«, da »sie die Selbstverséhnung nicht ohne Rest zu vollziehen
vermag« (Baumanns, Kants Philosophie der Erkenntnis, 89). Dieser Rest, der im
kantischen Selbstverstindnis der Vernunft bestehen bleibt, bildet ein Residuum,
das (u.a.) von Hegel und Levinas fiir den Denken des Widerstands herangezogen
wurde, wie zu zeigen ist.

329 Vgl. Fink, »Philosophie als Uberwindung der >Naivitit««, 106.

171

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Worten: Vernunft schaftt Platz fiir Sinnfragen, indem sie einer Dog-
matik des rationalen Wissens Widerstand leistet.33

Hinter der Formulierung des Platzschaffens steckt ein mit Wider-
stand ausgestatteter Imperativ. Der Widerstand, den Vernunft ausbil-
det, ermdglicht ihr eine Unabhéngigkeit gegeniiber verstandesbasier-
ten Einsichten: sie kann Einsichten des Verstandes anerkennen und
ebenso diese iiberschreiten. Die Fahigkeit der Vernunft zur Uber-
schreitung ist mit einer Hoffnung verbunden, indem Grundsatze
des Verstandes im Lichte einer »allgemeine[n] Menschenvernunft,
worin ein jeder seine Stimme hat«,*! betrachtet werden kénnen.
Aus dem Bestreben der reinen Vernunft, erfahrungsgebundene Er-
kenntnisse zu iiberschreiten, indem »zu dem bedingten Erkenntnisse
des Verstandes das Unbedingte zu finden« ist, folgert Kant einen not-
wendigen Unterschied zwischen Vernunft- und Verstandeseinheit.332
Damit Vernunft in ihrem logischen Gebrauch zu den »bedingten
Erkenntnisse[n] des Verstandes das Unbedingte«*** finden konne,
ist ein mehrstufiges Erkennen vonndten, das Kant nicht frei von
geschlechtsspezifischen Vorurteilen formuliert: Der erste Schritt ist
dogmatisch, der zweite skeptisch, und der dritte Schritt, welcher
der »gereiften und mdnnlichen Urteilskraft zukommt«, ist die Kritik
der reinen Vernunft, »die aus Prinzipien bewiesen wird«33* Kritik
heifdt ein Abtragen von einem unnétigen Erkenntnisballast, um das
Erkenntnisanliegen moglichst nah an gemeinsamen erfahrungsbezo-
genen Erkenntnisinteressen zum Ausdruck zu bringen. Kritik ist hier
ein Vorgang der begrifflichen Klarung, der auf widerstandsbasierten
Absetzbewegungen gegeniiber dogmatischen Positionen beruht, oh-

330 Kant beschreibt diesen Widerstand, den Vernunft leistet, in der Vorrede der
Kritik der reinen Vernunft als eine Authebung des Wissens, um Platz fiir den
Glauben zu schaffen: »Ich mufte also das Wissen aufheben, um zum Glauben
Platz zu bekommen, und der Dogmatism der Metaphysik, d. i. das Vorurteil, in
ihr ohne Kritik der reinen Vernunft fortzukommen, ist die wahre Quelle alles
der Moralitit widerstreitenden Unglaubens, der jederzeit gar sehr dogmatisch
ist.« (KRV, B XXX).

331 KRV,A752.

332 KRV, A 307

333 KRV, A307.

334 KRV, A 761. Die von Kant formulierte »gereifte und mdnnliche Urteilskraft«
ist in meiner Lesart jenes geschlechtsunabhingige Vermogen, das den Wider-
stand, also auch den Widerstand gegeniiber geschlechterstereotypen Betrach-
tungsweisen als strategisches Prinzip fiir vernunftbasiertes Denken nutzt.

172

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

ne den skeptischen Zweifel, der fiir kritische Verfahren notwendig
ist, zum Selbstzweck zu erkldren.3*

Fiir die Darstellung einer widerstandsbasierten Absetzbewegung,
die das Vorgehen der Vernunft kennzeichnet, bemitht Kant eine
Reihe von Metaphern: Vernunft, die nur einsieht, was sie selbst nach
ihrem Entwurfe hervorbringt, ¢ hat es zu ihrer Aufgabe, ein Ge-
biaude zu errichten und sich gleichzeitig ihrer Grundlegung zu ver-
sichern.®” Sie hat auch einen Hang »iiber den Erfahrungsgebrauch
hinauszugehen, sich in einem reinen Gebrauche und vermittels blofSer
Ideen zu den dufSersten Grenzen aller Erkenntnis sich hinauszuwagen
und nur allererst in der Vollendung ihres Kreises, in einem fiir sich
organisierten Ganzen Ruhe zu finden«.3*® Durch diesen Anspruch
ist sie eine »fiir sich bestehende Einheit [...], in welcher ein jedes
Glied, wie in einem organisierten Korper, um aller anderen und
alle um eines willen da sind«.3* Vernunft wird »schon von selbst
durch Vernunft sowohl gebindigt und in Schranken gehalten«3%0
Widerstand ist hier eine Metapher fiir die Beschreibung eines in
sich schliissigen Erkenntnisvermdgens der Vernunft. Vernunft muss
»wider ihre Gegenwirkung gesichert sein«, »um nicht selbst in Wider-
spruch zu geraten«<®! schreibt Kant in der 2. Vorrede der Kritik
der reinen Vernunft. Vernunft definiert sich unabhéngig von einem
wie auch immer gearteten empirischen Widerstand, wie Kant im
Abschnitt iiber die »Disziplin der reinen Vernunft« festhilt. Reine
Vernunft, die von selbst durch Vernunft gebandigt und in Schranken
gehalten wird, bildet ihren eigenen Widerstand aus, der von einem

335 Vgl. KRV, B XXXV-VI; KRV, A 395-96.

336 Vgl. KRV, B XIIL

337 Vgl. KRV, A 4; B3.

338 KRV,A797.

339 KRV, B XXIII.

340 KRV, A 747.

341 AA, 4, 452. Der von Kant in der Vorrede zur zweiten Auflage vertretene
Anspruch einer »Verengung« des Vernunftgebrauchs argumentiert Kant mit
einem Konfliktkriftemodell, wenn er schreibt, »daf es einen schlechterdings
notwendigen praktischen Gebrauch der reinen Vernunft (den moralischen) gebe,
in welchem sie sich unvermeidlich iiber die Grenzen der Sinnlichkeit erweitert,
dazu sie zwar von der spekulativen keiner Beihilfe bedarf, dennoch aber wider
ihre Gegenwirkung gesichert sein mufS, um nicht in Widerspruch mit sich selbst
zu geraten« (KRV, B XXV). Ein Konfliktkriftemodell verwendet Kant auch fiir
die Beschreibung von Gesellschaft, wie in Kap. 3.4.4 zu zeigen ist.

173

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

empirischen (»biirgerlichen«) Widerstand zu unterscheiden ist.3*2
Von Vernunft gebandigt und in Schranken gehalten zu werden, ist
eine Formulierung der widerstindigen Selbstbezogenheit, die reine
Vernunft in sich vorfindet, und die Kant mit der Explikation des
Selbstbewusstseins verkniipft. In der Grundlegung der Metaphysik
der Sitten heif3t es dazu: »Nun findet der Mensch in sich wirklich ein
Vermdogen, dadurch er sich von allen andern Dingen, ja von sich selbst,
so fern er durch Gegenstinde afficirt wird, unterscheidet, und das ist
die Vernunft.«343

Wie verhilt sich aber reine Vernunft zu den sinnlichen Bestim-
mungsgriinden? Wie weif Vernunft auch hier, dass sie widerstdndig
ist? Hier ist wichtig zu betonen, dass sinnliche Bestimmungsgriinde
eine doppelte Aufgabe haben. Sie leisten sowohl einer gedanklichen
Konzeption eines Dinges an sich als auch dem »iiberfliegenden
Gebrauch der Vernunft« Widerstand. Sie leisten aber nicht nur
Widerstand, sie sind auch eine notwendige Voraussetzung fiir das
Zustandekommen von Erkenntnis und moralischer Urteilsbildung.
Praktische und reine Vernunft haben unterschiedliche Zugangswei-
sen zu sinnlichen Bestimmungsgriinden. Reine Vernunft beginnt mit
den Sinnen, geht von dort zum Verstand und endet bei Ideen, prakti-
sche Vernunft beginnt mit einer normativen Festlegung und wendet
diese auf die erscheinungsgebundene, sinnlich affizierte Vielfalt an.
Wihrend also reine Vernunft in ein vertikales Verhdltnis zu den
sinnlichen und kérperlichen Bestimmungsgriinden tritt, entfaltet
praktische Vernunft eine horizontale Ordnung gleicher Anspriiche
von korperlichen und sinnlichen Bestimmungsgriinden, denen uni-
versale Anspriiche zugrunde liegen und auf die sie ebenso aufbauen.
Anders als reine Vernunft, die ihre Voraussetzung im erkennenden
Hier und Jetzt hat, und die als Idee widerstindig an Sinnlichkeit
und Korperlichkeit gebunden ist, verbindet sich praktische Vernunft
in Gestalt des moralischen Gesetzes iiber das konkrete Hier und
Jetzt hinausgehend dauerhaft mit dem Subjekt. Gesetz denkt Kant

342 Das komplette Zitat dazu lautet: »Uberdem wird Vernunft schon von selbst
durch Vernunft sowohl gebindigt und in Schranken gehalten, daf$ ihr gar nicht
nothig habt, Scharwachen aufzubieten, um demjenigen Theile, dessen besorgli-
che Obermacht euch gefihrlich scheint, biirgerlichen Widerstand entgegen zu
setzen.« (KRV, A 747).

343 AA, 4,452,

174

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

nicht schematisch, funktional oder mechanisch, sondern zweckmé-
Big.34* Es entfaltet sich in sprachlichen Beziehungen und greift in
das praktische Selbstverstindnis der Person ein. Das moralische
Gesetz ist mit einem Widerstand ausgestattet, der dem hobbesschen
Verstindnis eines Souverdns gleichgesetzt werden kann. Es ist die
Vielzahl der individuellen Widerstande, die durch die souverane
Widerstandsmacht des praktischen Gesetzes geformt, betrachtet und
beurteilt werden.

Die Widerstidndigkeit des moralischen Gesetzes deutet Kant so-
wohl als reaktives als auch als konstruktiv-produktives Geschehen.
Die Angewiesenheit auf handlungsbezogene Bestimmungsgriinde,
die das moralische Gesetz erst zum Sprechen bringen, ist eine wich-
tige Voraussetzung, um den Widerstand auch in einer Binnenper-
spektive des Subjekts, namlich im Verhéltnis zwischen Sprache und
Koérper zu lokalisieren. Zwischen der stummen Korperlichkeit und
der Begrifflichkeit der Sprache stellt der Widerstand ein Scharnier
dar. Er pendelt zwischen logischer Bejahung und logischer Vernei-
nung und zeigt, dass unter der Sprache der Korper liegt, und die
Begrifflichkeit der Sprache sich iiber den Widerstand des Korpers
bildet und vielleicht auch sich daran abarbeitet, jedoch nicht im
Vorgang des begrifflichen Denkens zur korperlichen Verfasstheit der
Gedanken vordringen kann.

Bezogen auf den Korper sind die Aufgabenfelder der reinen und
praktischen Vernunft voneinander unterschieden. In der Kritik der
praktischen Vernunft ist der Kérper nicht blofy Hiille oder Werkzeug,
um Gedanken auszubilden, er ist auch Medium und Untersuchungs-
gegenstand. Analog zu der bereits in der Kritik der reinen Vernunft
wirksamen Differenzierung zwischen Natur und Vernunft, ist der
Mensch auch in der Kritik der praktischen Vernunft sowohl ein ver-
nunftbegabtes Naturwesen der Anlage nach als auch eine Person,
die diese Anlage auf eine hochst individuelle Weise vollzieht.>4>

344 Das Verhiltnis zwischen dem Mechanischen und dem Zweckmifiigen bildet
in der idealistischen Philosophie einen wichtigen Schauplatz, der iiber Kant
hinausgehend auch Ankniipfungspunkte zu Hegel, Holderlin und Schelling
erlaubt. Weiterfithrend vgl. Waibel, »Kant und Hegel tiber Zweckbegriffe«.

345 Kant erortert diesen Zusammenhang am Leitfaden des Willens, dessen unter-
schiedliche Positionierung im Aufgabenfeld der reinen und der praktischen
Vernunft auch den Gegenstandsbereich des Korpers neu verhandelt. So
schreibt er im Abschnitt »Von der Deduction der Grundsdtze der reinen prak-

175

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Was daraus resultiert, ist der Anspruch, moralische Bedingungen
fiir den Korper nachzuweisen. Sie verleihen Handlungen den Cha-
rakter einer normativen Verbindlichkeit,?*¢ wenn diese mit dem
Geltungsanspruch eines moralischen Gesetzes verkniipft sind. Die
Erkundung dieser Zusammenhinge ist Gegenstand des nichsten
Kapitels.

3.4.3 Sinnliche Einfliisse und moralische Gesetze

»Die Kraft auch der kantischen Philosophie des Sinnlichen besteht
darin, Sinnlichkeit und Verstand zu trennen, die Unabhdngigkeit der
>Materie< der Erkenntnis im Verhdltnis zum synthetischen Vermogen der
Vorstellung festzuhalten, sei es auch nur in negativer Form. Indem er die
Dinge an sich postuliert, um die Absurditit von Erscheinungen, ohne dafs
etwas erschiene, zu vermeiden, geht Kant freilich iiber die Phinomenolo-
gie des Sinnlichen hinaus; aber zumindest erkennt er dadurch an, dafs
das Sinnliche, fiir sich selbst betrachtet, eine Erscheinung ist, ohne dass es
etwas gibe, das erschiene.«>%

Anliegen dieses Kapitels ist es bisher skizzierte Schwerpunkte des
Widerstands bezogen auf Kants Verstdndnis der Transzendentalphi-
losophie - dem transzendentalen Gebrauch der Vernunft und der
Begriffe - auf die Unterscheidung zwischen dem Sinnlichen und
dem Intelligiblem anzuwenden. Wie lassen sich empirische und
intelligible Artikulationen in ihrem Zusammenspiel verstehen und
inwiefern erfahren diese eine Riickbindung im Subjekt? Inwiefern
basiert der Einheitsgedanke, den Kant fiir dieses Verhiltnis bean-
sprucht, auf dem Widerstand? Inwiefern erlaubt die tibergeordnete
Zielsetzung des kantischen Unternehmens, ndmlich das Primat der
praktischen vor jenem der theoretischen Vernunft, einen auf Willkiir

tischen Vernunft«: »Der Unterschied also zwischen den Gesetzen einer Natur,
welcher der Wille unterworfen ist, und einer Natur, die einem Willen [...] unter-
worfen ist, beruht darauf, dafS bei jener die Objecte Ursachen der Vorstellungen
sein miissen, die den Willen bestimmen, bei dieser aber der Wille Ursache von
den Objecten sein soll, so daf$ die Causalitit desselben ihren Bestimmungsgrund
lediglich in reinem Vernunftvermaigen liegen hat, welches deshalb auch eine reine
praktische Vernunft genannt werden kann.« (AA, 5, 44).

346 Vgl. Reichold, »Die Korper anderer als Quelle moralischer Normativitit«.
Weiterfiihrend, siehe unten Kap. 3.4.3.

347 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 192-93.

176

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

oder heteronomen Zwecksetzungen beruhenden Widerstand von
einem vernunftbasierten Widerstand zu unterscheiden?

Fiir die Beantwortung dieser Fragen argumentiere ich dafiir, dass
zwischen sinnlichen und normativen Aspekten einer moralischen
Urteilsbildung kein wechselseitiger, sondern ein asymmetrischer Wi-
derstand vorherrschend ist: Das Sinnliche wird in der Perspektive
des Normativen gedacht und nicht umgekehrt. Wenn eine Person
zu der Einsicht gelangt, dass eine bestimmte Entscheidung fiir ihr
Leben mit angenehmen Gefiihlen verkniipft ist, so muss diese Ent-
scheidung nicht zu einem vernunftbasierten Entschluss in Wider-
spruch stehen. Das moralische Wollen und das moralische Sollen
haben eine gemeinsame Schnittmenge, die im Sinnlichen griindet,
aber darauf nicht reduziert werden kann.348

Wie weifl jedoch ein Wollen, dass es auch ein Sollen ist? Die
Unterscheidung zwischen Widerspruch und Widerstand ist hier auf-
schlussreich. Nicht der Widerspruch zwischen Neigungen und einer
vernunftgemiflen Handlung, sondern der Widerstand zu sinnlichen
Neigungen bildet ein Bestimmungsmerkmal fiir die Identifizierung
einer vernunftgemaflen Handlung. Durch die Fokussierung auf den
Widerstand erscheint auch Kants Ethik in einem neuen Licht. An-
ders als der Widerspruch, der mittels logischer Prozesse erkannt
wird, wird der Widerstand nicht blof3 erkannt, er wird auch sinnlich
gefiihlt. Diese Bewegung enthdlt in sich eine widerstrebende Bewe-
gung. In der Widerstandserfahrung ist das Subjekt mit dem Wahr-
nehmungsgegenstand verbunden, es ist auch von ihm getrennt. Die-
se Kluft, die sich daraus ergibt, weist in zwei Richtungen. Sie kann
sowohl fiir die Wahrnehmung eines empirisch-sinnlichen als auch
tiir die Wahrnehmung eines intelligiblen Selbst genutzt werden. Die-
se unterschiedliche Wahrnehmung hat fiir Kant eine unterschiedli-
che Begriindungsachse. Das empirisch-sinnliche Selbst erfahrt sich
als situativ, das intelligible Selbst, das sich mit dem vernunftbasierten
Gesetz verbunden weifs, nicht. Daraus resultieren unterschiedliche

348 Unter philosophiegeschichtlichen Gesichtspunkten betont Baum die unter-
schiedliche zeitliche Indexierung von Gefiihlen und Affekten bzw. Empfindun-
gen und Begierden, die sich durch den Unterschied zwischen »Gegenwarts-
und Wirklichkeitsbezug des Gefiihls« und »Zukunfts- und Méglichkeitsbezug
der Begierde« entweder als Bezogenheit auf etwas oder als Abwesenheit von
etwas bestimmt. Vgl. Baum, »Gefiihl, Begehren, Wollen in Kants praktischer
Philosophie«, insbesondere 130-31.

177

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Formen des Widerstands: Ein vernunftbasierter und ein sinnlich
induzierter Widerstand. Sie beruhen auf sinnlichen und normativen
Aspekten, die nicht lose miteinander verbunden sind. Sie gehen
mit unterschiedlichen Formen des Widerstands einher, die einen
komplexen Zusammenhang aufweisen.

Der Widerstand gegen die Neigungen bildet ein Merkmal, um
die Allgemeinheit des vernunftbasierten Widerstands als Prinzip zu
erfahren.3®® Der erste hat eine zeitliche Kennzeichnung, wohingegen
der zweite unabhingig davon ist. Kant hat daraus einen héheren
Geltungsanspruch der moralischen Gesetze der Vernunft gefolgert,
den er als zeitlos giiltig betrachtet hat. Thr Geltungsanspruch ist
in der Perspektive des Widerstands zu deuten: Der unbedingte
Geltungsanspruch der praktischen Vernunft duldet keinen Wider-
stand und darf dennoch nicht, wie manchmal missverstdndlich in-
terpretiert, als martialischer Akt der Selbstverkennung interpretiert
werden. Vielmehr behauptet Kant, dass ein vernunftbasierter Wider-
stand gegen Neigungen die damit einhergehende Angewiesenheit
auf Normen tberhaupt erst deutlich macht. Federfiihrend fir die
Ausbildung von normativen Ordnungsvorstellungen sind nicht die
personlichen Interessen oder Neigungen, sondern der Widerstand
zu diesen. Gleichzeitig sind beide Formen des Widerstands aufein-
ander bezogen: Der Widerstand in Gestalt des vernunftbasierten
moralischen Gesetzes gibt die Mittel zur Hand, um den Widerstand
der Neigungen iiber normative Voraussetzungen zu erkennen und
zu diesen in ein Verhaltnis zu treten. Das Empfinden von Gefiihlen
und das Herstellen von Normen stehen dabei nicht in Widerspruch
zueinander.

Einer Unterscheidung zwischen sinnlichen und normativen As-
pekten des Widerstands hat Kant in den ethischen Schriften auf
unterschiedliche Weise entsprochen. Zunachst beschreibt er den Wi-
derstand als ein Hindernis, das es zu beseitigen gilt, z. B. in der

349 In der Grundlegung der Metaphysik der Sitten beschreibt Kant diesen Zusam-
menhang folgendermaflen: »Da wir aber einmal unsere Handlung aus dem
Gesichtspunkte eines ganz der Vernunft gemdfen, dann aber auch eben diesel-
be Handlung aus dem Gesichtspunkte eines durch Neigung afficirten Willens
betrachten, so ist wirklich hier kein Widerspruch, wohl aber ein Widerstand
der Neigung gegen die Vorschrift der Vernunft (antagonismus), wodurch die
Allgemeinheit des Princips (universalitas) in eine bloffe Gemeingiiltigkeit (gene-
ralitas) verwandelt wird [...].« (AA, 4, 424).

178

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

Grundlegung der Metaphysik der Sitten, wo er Gebote der Vernunft
als Gesetze bezeichnet, deren Befolgung »wider« den Neigungen
vollzogen wird.*° Ein negatives Bestimmungskriterium fir die An-
erkennung des Gesetzes bildet »wider« ebenso in der Kritik der
praktischen Vernunft. Dieser Widerstand wird ausschliefSlich sinn-
lich erfahren - »die negative Wirkung aufs Gefiihl (durch den Ab-
bruch, der den Neigungen geschieht) ist selbst Gefiihl«. Gleichzeitig
kann der Widerstand a priori intelligibel im Medium des Gesetzes
durch das Prisma der Selbstwahrnehmung erkannt werden. Kant
behauptet ndmlich, dass der sinnlich erfahrene Widerstand gegen
das Gesetz in der Selbstliebe in Form des Eigendiinkels seine
Fortsetzung findet, und dass praktische Vernunft dieser Eigenliebe
Widerstand leistet, »Abbruch thut«, indem es das Subjekt auf die
»Bedingung der Einstimmung« mit dem moralischen Gesetz »ein-
schrinkt«®! Alle diese Wege und Umwege, die das Vorgehen der

350 Vgl. AA, 4, 416. In der Kritik der Urteilskraft bezeichnet er den Affekt, den
sinnlichen Widerstand als Hindernis zu iiberwinden, als @sthetisch erhaben.
Er schreibt dazu: »Ein jeder Affect von der wackern Art (der namlich das Be-
wufStsein unserer Krifte jeden Widerstand zu iiberwinden (animi strenui) rege
macht) ist dsthetisch erhaben, z. B. der Zorn, sogar die Verzweiflung (namlich
die entriistete, nicht aber die verzagte). Der Affect von der schmelzenden Art
aber (welcher die Bestrebung zu widerstehen selbst zum Gegenstande der Unlust
(animum languidum) macht) hat nichts Edeles an sich, kann aber zum Schénen
der Sinnesart gezdhlt werden.« (AA, 5, 272-73).

351 Das vollstandige Zitat dazu lautet: »Das Wesentliche aller Bestimmung des Wil-
lens durchs sittliche Gesetz ist: dafs er als freier Wille, mithin nicht blos ohne Mit-
wirkung sinnlicher Antriebe, sondern selbst mit Abweisung aller derselben und
mit Abbruch aller Neigungen, so fern sie jenem Gesetze zuwider sein konnten,
blos durchs Gesetz bestimmt werde. So weit ist also die Wirkung des moralischen
Gesetzes als Triebfeder nur negativ, und als solche kann diese Triebfeder a priori
erkannt werden. Denn alle Neigung und jeder sinnliche Antrieb ist auf Gefiihl
gegriindet, und die negative Wirkung aufs Gefiihl (durch den Abbruch, der den
Neigungen geschieht) ist selbst Gefiihl. Folglich kénnen wir a priori einsehen,
dafS das moralische Gesetz als Bestimmungsgrund des Willens dadurch, dafs
es allen unseren Neigungen Eintrag thut, ein Gefiihl bewirken miisse, welches
Schmerz genannt werden kann, und hier haben wir nun den ersten, vielleicht
auch einzigen Fall, da wir aus Begriffen a priori das Verhdltnif§ eines Erkennt-
nisses (hier ist es einer reinen praktischen Vernunft) zum Gefiihl der Lust oder
Unlust bestimmen konnten. Alle Neigungen zusammen (die auch wohl in ein
ertrigliches System gebracht werden konnen, und deren Befriedigung alsdann
eigene Gliickseligkeit heifSt) machen die Selbstsucht (solipsismus) aus. Diese ist
entweder die der Selbstliebe, eines tiber alles gehenden Wohlwollens gegen sich

179

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

praktischen Vernunft beschreiben, beinhalten widerstandige Kon-
stellationen. Sinnliche und normative Aspekte weisen einen Wider-
stand auf, wobei der Widerstand des moralischen Gesetzes als hoher
zu bewerten ist als jener der sinnlichen Neigungen. Kant behauptet
ferner, dass sinnliche Neigungen und normative Aspekte eine not-
wendige Diskrepanz aufweisen. Es bedarf sowohl eines Reflexions-
schrittes, um sinnliche Aspekte im Medium des Gesetzes zu betrach-
ten, als auch eines solchen, um sinnliche Aspekte mit normativen
Aspekten in einen Zusammenhang zu bringen.

Als negatives Bestimmungskriterium ist der Widerstand gegen
Neigungen auch eine Erméglichungsbedingung bzw. Beférderung
fir das Herstellen von Freiheit.3>2 Einen Widerstand fiir die Her-
stellung und Aufrechterhaltung von vernunftbasierten Einsichten be-
schreibt Kant in den »Metaphysischen Anfangsgriinden der Tugend-
lehre« in der Metaphysik der Sitten auf dreifache Weise, einen auf
Grundsétzen der Tugend beruhenden Widerstand, einen rechtlich-
gesetzgebenden und schlieSlich einen zweckorientierten, vernunft-

selbst (Philautia), oder die des Wohlgefallens an sich selbst (Arrogantia). Jene
heifit besonders Eigenliebe, diese Eigendiinkel. Die reine praktische Vernunft
thut der Eigenliebe blos Abbruch, indem sie solche, als natiirlich und noch vor
dem moralischen Gesetze in uns rege, nur auf die Bedingung der Einstimmung
mit diesem Gesetze einschrinkt; da sie alsdann verniinftige Selbstliebe genannt
wird.« (AA, 5,72-3).

352 Den Widerstand als Beférderung der Freiheit erortert Kant unter moralrecht-
lichen Gesichtspunkten, wenn er im Zusatz zu § 6 »Allgemeines Princip des
Rechts« in der Metaphysik der Sitten den »Widerstand, der dem Hindernisse
einer Wirkung entgegengesetzt wird« als eine »Beforderung« der Freiheit be-
zeichnet. Er setzt fort: »Nun ist alles, was unrecht ist, ein Hindernifs der Freiheit
nach allgemeinen Gesetzen: der Zwang aber ist ein Hindernif§ oder Widerstand,
der der Freiheit geschieht. Folglich: wenn ein gewisser Gebrauch der Freiheit
selbst ein Hindernif§ der Freiheit nach allgemeinen Gesetzen (d. i. unrecht)
ist, so ist der Zwang, der diesem entgegengesetzt wird, als Verhinderung eines
Hindernisses der Freiheit mit der Freiheit nach allgemeinen Gesetzen zusammen
stimmend, d. i. recht: mithin ist mit dem Rechte zugleich eine Befugnifs, den, der
ihm Abbruch thut, zu zwingen, nach dem Satze des Widerspruchs verkniipft.«
(AA, 6, 231) In dieser Diktion ist aus rechtlicher Sicht der Widerstand geboten,
um bestehende Widerspriiche zur Freiheit aufzulosen. Unter moralanthropolo-
gischen Gesichtspunkten spricht Kant von einem Vermdgen der Tapferkeit,
Widerstand gegen einen ungerechten Gegner zu leisten, der auch ein Gegner
»der sittlichen Gesinnung in uns« sein kann (AA, 6, 380).

180

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

basierten Widerstand.> In den sozial- und geschichtsphilosophi-
schen Schriften betrachtet er den Widerstand als einen Lackmustest
fir das Herstellen von Freiheit.3>

Die unterschiedlichen Dimensionen des Widerstands, die mit
unterschiedlicher Schwerpunktsetzung in Kants Schriften enthalten
sind, werfen Fragen nach einer systematischen Erdrterung auf. Im
Rahmen dieser Abhandlung ist es mir jedoch nicht moglich (wie be-
reits in der Einfithrung hingewiesen), die unterschiedlichen Schwer-
punkte in einer werkimmanenten Untersuchung systematisch auszu-
werten. Auch inwiefern fiir Kant diese Unterscheidung mafigebend
war, mag dahingestellt bleiben. Ich beanspruche nicht, Kant genauer
zu verstehen, als er es selbst getan haben mag, meine Absicht ist
es vielmehr, Reflexionen auf den Widerstand herauszuarbeiten und
ihre Relevanz fiir ethische und sozialphilosophische Uberlegungen
darzustellen. Damit mdchte ich, wie in Kapitel 4 zu zeigen ist, eine
Voraussetzung schaffen, um Kant mit Levinas in einen Dialog zu
bringen.

In meiner Wahrnehmung hilft diese Beriicksichtigung auch, Kants
Ethik besser zu verstehen. Sie wird oft (beginnend mit Hegel) als
eine blofle Gesinnungsethik abgetan. Der Vorwurf besteht darin,

353 Er schreibt dazu: »Die Antriebe der Natur enthalten also Hindernisse der
Pflichtvollziehung im Gemiith des Menschen und (zum Theil mdchtig) widerstre-
bende Krifte, die also zu bekdmpfen und durch die Vernunft nicht erst kiinftig,
sondern gleich jetzt (zugleich mit dem Gedanken) zu besiegen er sich vermogend
urtheilen mufS: ndamlich das zu konnen, was das Gesetz unbedingt befiehlt, dafs er
thun soll. Nun ist das Vermégen und der iiberlegte Vorsatz einem starken, aber
ungerechten Gegner Widerstand zu thun die Tapferkeit (fortitudo) und in
Ansehung des Gegners der sittlichen Gesinnung in uns Tugend (virtus, fortitudo
moralis). Also ist die allgemeine Pflichtenlehre in dem Theil, der nicht die dufSere
Freiheit, sondern die innere unter Gesetze bringt, eine Tugendlehre. Die Rechtslehre
hatte es blos mit der formalen Bedingung der dufleren Freiheit (durch die
Zusammenstimmung mit sich selbst, wenn ihre Maxime zum allgemeinen Gesetz
gemacht wurde), d. i. mit dem Recht, zu thun. Die Ethik dagegen giebt noch eine
Materie (einen Gegenstand der freien Willkiir), einen Zweck der reinen Vernunft,
der zugleich als objectiv-nothwendiger Zweck, d. i. fiir den Menschen als Pflicht,
vorgestellt wird, an die Hand. — Denn da die sinnlichen Neigungen zu Zwecken (als
der Materie der Willkiir) verleiten, die der Pflicht zuwider sein konnen, so kann die
gesetzgebende Vernunft ihrem Einfluf nicht anders wehren, als wiederum durch
einen entgegengesetzten moralischen Zweck, der also von der Neigung unabhdngig
a priori gegeben sein mufS.« (AA, 5,380-81).

354 Weiterfithrend, siehe unten Kap. 3.4.4.

181

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

dass zwischen der moralischen Forderung und dem Anspruch auf
Verwirklichung dieser Forderung eine uniiberbriickbare Kluft be-
stiinde, weshalb es schwer sei, Anwendungskriterien fiir die Wirk-
samkeit von Handlungen zu definieren. Unter Kritik steht dann
besonders die Frage, wie der vernunftbasierte Wille auf Handlungen
bezogen sei, und wodurch ein Wille sich vom bloflen Wiinschen
unterscheide.’>> Die Schwierigkeit hingt meiner Auffassung zufolge
auch damit zusammen, dass ein aus ethischen Griinden vollzogener
Nichtwille als ethisches Kriterium in Kants Ethik keinen besonderen
oder expliziten Stellenwert hat. Dies mag damit zusammenhéngen,
dass Kant den Willen ebenso wie das Denken im Hinblick auf
ihren Vollzug begreift. Eine Mdoglichkeit, den Willen differenzierter
zu begreifen, ergibt sich in meiner Lesart darin, wenn die unter-
schiedlichen Schwerpunkte des kategorischen Imperativs betrachtet
werden. Ist ndmlich in der Universalisierungsformel der Wille auf
das moralische Gesetz durch sein Handeln bezogen, erfihrt in der
Zweck-an-sich-Formel der Wille eine widerstindige Kennzeichnung.
Nicht Verwirklichung, sondern Abgrenzung steht hier im Mittel-
punkt der Aufmerksamkeit. Was sich daraus ergibt, ist ein vernunft-
basiertes Verstandnis vom Widerstand, welches das Handeln nicht
nur im Hinblick auf das Tun, sondern auch im Hinblick auf das
Unterlassen definiert. Die Beriicksichtigung des Widerstands als in-
tegrale Komponente fiir das Verstindnis vom Handeln wiirde es
ndmlich weiterfithrend erlauben, das Unterlassen als gleichwertig
gegeniiber dem Verwirklichen zu betrachten. Diesem Doppelverhilt-
nis des Handelns sowohl im Hinblick auf seine Verwirklichung als
auch im Hinblick auf sein Unterlassen, hat Kant in den sozial- und
geschichtsphilosophischen Schriften in meiner Lesart nur teilweise
entsprochen.3>¢

Zuriick zur sowohl sinnlichen als auch vernunftbasierten Ausstat-
tung des Widerstands: Eine Riickbindung erfdhrt die Unterschei-
dung zwischen dem sinnlichen und dem vernunftbasierten Wider-
stand durch Kants Verstdndnis der Person. In deren Selbstverstand-
nis sind normative und sinnliche Aspekte miteinander verwoben.
Die Person gibt fiir das Verstdndnis des Widerstands in Kants Ethik

355 Einen sehr guten Einblick in die Debatte gibt Esser, Eine Ethik fiir Endliche,
142-44.
356 Weiterfithrend, siehe unten Kap. 3.4.4 und zu Levinas’ Lesart von Kant, Kap. 4.

182

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

einen wichtigen Anhaltspunkt. Sie liefert auch einen Hinweis auf
die phanomenologischen Schwierigkeiten, mit denen die Person im
Moment der Unterscheidung zwischen sinnlichen und normativen
Aspekten konfrontiert ist. Wann ndmlich weify die Person, ob das
jeweilige Gefiihl ein angemessenes Gefiihl ist, das mit dem Streben
der Vernunft in Einklang steht? Dass die Verkniipfung der sinnli-
chen mit den vernunftbasierten, normativen Bestimmungsgriinden
bei Kant dennoch eine personengebundene Zuspitzung hat, gibt zu
denken. Denn auch das Verstindnis der Person beruht auf einer
Zweiteilung; ndmlich eine Person, die fahig ist, ein normatives
Selbstverstdndnis auszubilden, und eine Person, die den Zweifeln,
widerstreitenden Gefithlen und Einsichten der Alltagswelt ausgelie-
fert ist.” Ein komplexes Verstindnis der Person, so meine Annah-
me, geht einher mit einem zweifachen Verstandnis des Widerstands,
ndmlich einem situativen Widerstand, der auf sinnlichen Bestim-
mungsgriinden beruht, und einem solchen, der vernunftbasiert
ist.3>8

Die Frage, die ich im Folgenden klaren will, lautet: Auf welcher
theoretischen Basis lasst sich die Differenz zwischen einem sinnlich-
situativen und einem vernunftbasierten Widerstand in Kants Ver-
stdndnis des Transzendentalen wiederfinden? Welche Rolle spielt in
diesem Zusammenhang die Unterscheidung zwischen dem formalen
und dem empirischen Wollen? Und - schliefllich - worin besteht
das Argument, dass der vernunftbasierte Widerstand der praktischen
Vernunft als hoher zu bewerten ist als der sinnlich-situative?

Festgehalten wurde, dass zwischen sinnlichen und normativen
Aspekten einer moralischen Urteilsbildung (oder eines normativen
Selbstverstindnisses) kein Widerspruch vorherrschend ist. Die me-
thodische Besonderheit, die sich daraus ergibt, ist, dass die Person
per se widerstindig ist.>® Diese Ergdnzung deute ich als einen
Versuch, einer methodischen Widerspriichlichkeit zu entgehen. Die
Person wiirde in unterschiedliche Teilpersonen zerfallen; sie ist we-
der ein sinnliches noch ein intelligibles Wesen, dessen Zuordnung

357 Vgl. und weiterfithrend Réssler, Autonomie; auch Henrich, »Ethik der Autono-
mie«.

358 Daraus ergeben sich unterschiedliche Herangehensweisen, die Kant und Le-
vinas sowohl in ein gedankliches Naheverhaltnis als auch in einen Gegensatz
gebracht haben, siehe dazu Kapitel 4.

359 Detaillierter, siche oben Kap. 3.1.

183

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

mehr oder minder zufillig erfolgt oder {iber einen Mechanismus
des Erkennens festgemacht werden kann. Dabei ist es nicht nur die
phanomenologische Besonderheit der Person (verkorpert durch ihre
Leiblichkeit), durch welche die Person widerstindig ist, es sind auch
ihre kognitiven Fahigkeiten, die als widerstandig zu deuten sind,
und vermittels derer es der Person gelingt, den Widerstand gegen
sinnliche Neigungen aufrechtzuerhalten und zwischen sinnlichen
und vernunftbasierten Aspekten zu unterscheiden.

Diese Unterscheidung ist nicht nur mit den richtungsweisenden
und bekannten Fragen verkniipft, ndmlich: Was kann ich wissen?
Was kann ich hoffen? Was soll ich tun? Sie beruht auch auf genealo-
gisch-kritischen Fragen: Wie erkenne ich? Wie weifs ich, dass mein
Tun angemessen ist? Wie weif$ ich, dass ich weif, und nicht, dass ich
glaube? Es handelt sich dabei um Fragen, die bereits den Vorgang
und die Entstehungsbesonderheit des Erkennens mit dem Ethischen
verkniipfen. Enthalten ist in diesen Fragen die Frage, wie der Wille
(der auch ein Erkenntniswille ist) zum Gesetz kommt. Die geforder-
te Verkniipfung (zwischen dem Subjektiven und dem Objektiven)
ergibt sich nicht als ein Automatismus und sie ist auch nicht wider-
spriichlich konzipiert. Vielmehr sind fiir ein Verstindnis Umwege
erforderlich, die auch den Widerstand in eine ethische Perspektive
riicken. Vorrangig ist hier die Frage, wie der Wille und der Wider-
stand miteinander verkniipft sind, und welche Rolle Triebe bzw.
Affekte dabei spielen.

Der Wille, der motivierende Beweggriinde hat, ist auf Triebfedern
angewiesen,*% um zu einer Handlung zu gelangen: »so bestimmit sich
der Wille niemals unmittelbar selbst durch die Vorstellung der Hand-
lung, sondern nur durch die Triebfeder, welche die vorausgesehene
Wirkung der Handlung auf den Willen hat [...]«,>®! schreibt Kant in
der Grundlegung der Metaphysik der Sitten. Der Wille, der seine Be-
stimmung nicht durch sich selbst erlangt, sondern auf einen Umweg
angewiesen ist, benotigt eine sinnlich-korperliche Ausstattung, die
Kant »Triebfeder« nennt, und die den sinnlichen und den auf Ver-

360 Auf die notwendige Unterscheidung zwischen Triebfeder und Bestimmungs-
griinde weist u. a. Baumanns hin, wenn er schreibt, dass Triebfedern den Vorgang
der Handlung anleiten bzw. bewegen, Bestimmungsgriinde jedoch den Vorgang
der Handlung entwerfen und motivieren (Baumanns, Kants Ethik, 35).

361 AA, 4,444,

184

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

nunft bezogenen Widerstand in ein Naheverhiltnis bringt. Ahnlich
wie die Triebfeder eines Uhrwerkes liefert auch die kantische Trieb-
feder die Antriebsenergie, damit das moralische Gesetz als objektiver
Bestimmungsgrund zum Sprechen kommt.>6? Vermittels einer Trieb-
feder erlangt das moralische Gesetz einen sinnlichen Anreiz, der als
subjektiver Bestimmungsgrund inhaltlich gestaltend ist.363

Als subjektiver Bestimmungsgrund pendelt die Triebfeder zwi-
schen dem moralisch Angemessenen und dem moralisch Verwerfli-
chen3%* Wenn ihr moralischer Rhythmus angemessen ist, ist sie
mit einer Richtungslinie verkniipft, die ein Orientierungsmerkmal
fir ethische Willensbildung darstellt, die Kant »Achtung« nennt.
Achtung bekdampft den sinnlichen Widerstand nicht intellektuell-ra-
tional, sondern sie wirkt als ein moralisches Gefiihl.3¢> Eine Trieb-
feder ist dem Handlungsimpuls nicht nur vorgelagert, sie begleitet
diesen auch. Als treibende Kraft einer Handlung hat die Triebfeder
einen subjektiven Beweggrund. Wichtig ist hier die Frage, wie es
der Triebfeder gelingt, die Richtung des moralisch Angemessenen
einzuschlagen, sodass der subjektive Bestimmungsgrund mit dem
objektiven Bestimmungsgrund des moralischen Gesetzes verkniipft
ist, und eine Differenz zwischen dem moralisch Angemessenen und
dem moralisch Verwerflichen ausgebildet wird, und der moralische
Wille in seinem Vollzug dadurch sinnlich unterstiitzt wird.3¢¢

362 »Als Wirkung aber vom BewufStsein des moralischen Gesetzes [...] heifst dieses
Gefiihl eines verniinftigen von Neigungen afficirten Subjects zwar [...] (intellectu-
elle Verachtung) [...], aber in Beziehung auf den positiven Grund derselben |[...]
Achtung[...], fiir welches Gesetz gar kein Gefiihl stattfindet, sondern im Urtheile der
Vernunft, indem es den Widerstand aus dem Wege schafft.« (AA, 5,75).

363 »Uber Triebfedern zu verfiigen, setzt eine sinnlich affizierte Vernunftnatur vor-
aus, einschliefSlich einer freien Selbstverfiigung oder eines Willensspielraums, der
gut oder schlecht genutzt werden kann.« (Horn, s. v. »Triebfeder«, 2334).

364 Vgl. Horn, s. v. »Triebfeder«, 2334.

365 Vgl. AA, 5, 75. Inga Rémer spricht hier von einem »Kompass« als ein von der
Vernunft »durchstimmtes Gefiihl«. Vgl. Romer, Begehren der reinen praktischen
Vernunft, 184-90. Nico Scarano deutet Achtung als integrale Komponente
eines moralischen Internalismus, demzufolge ein notwendiger Zusammenhang
zwischen dem Bewusstsein der Existenz moralischer Griinde und der Existenz
von Motiven fiir moralisches Handeln besteht. Weiterfithrend: Scarano »Mo-
ralisches Handeln«, 128-31.

366 Der ethische Wille als Handlungsimpuls bestimmt sich »niemals unmittelbar
selbst durch die Vorstellung der Handlung, sondern nur durch die Triebfeder,

185

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Zu unterscheiden ist hier nicht nur zwischen Wunsch und Wil-
le,*7 auch die Besonderheit des Gegenstands gilt es zu beachten.
Eine moralische Handlungssituation hat eine andere Erscheinungs-
form als Gegenstinde der Wahrnehmung, wie z.B. Birnen und
Apfel. Bei Wahrnehmungsgegenstinden dieser Art gibt es duflere
Bestimmungsmerkmale (wie Form, Farbe, Geruch, Konsistenz etc.),
aufgrund derer eine Unterscheidung erfolgt. Anders ist es jedoch
bei moralischen Betrachtungen. Das Subjekt ist von moralischen
Bestimmungsmerkmalen bereits affiziert, und zwar bevor es eine
Unterscheidung trifft.3¢8 Es ist nicht méglich, mit den Augen eines
ethnologischen Forschers das moralisch Angemessene vom mora-
lisch Nichtangemessenen zu unterscheiden. Damit gehen innere
Konflikte, Zweifel und Spannungsverhiltnisse einher, die das Selbst-
verstandnis der Person in ihrem alltdglichen Verstindnis beriihren.
Nicht ein Ich als numerische rationale Einheit trifft eine moralische
Entscheidung und Unterscheidung, sondern ein Ich als Person mit
einer sprachlichen Adressierung, Leiblichkeit, Zeitlichkeit und einer
kontextgebundenen Ausstattung. Diese Dimensionen, welche die
Person kennzeichnen, gilt es im Prozess der Entscheidungsbildung
sowohl zu beriicksichtigen als auch zu vernachlissigen. Was damit
auch zur Diskussion steht, ist die Fihigkeit der Person zu sich selbst,
ihrer Leiblichkeit, der Kontextualitit der Entscheidung, in Wider-
stand zu treten, aber auch darauf Bezug zu nehmen. Die Person
entscheidet nicht nur aufgrund ihrer Erfahrungen, sie entscheidet
auch trotz dieser Erfahrung. In dieser Absetzungsbewegung lauert
der Widerstand und es zeichnen sich vor diesem Hintergrund Kon-
turen eines vernunftbasierten Wollens ab, das mit einem phénome-
nologischen Verstdndnis des Widerstands verkniipft werden kann.

Unter phinomenologischen Gesichtspunkten zeigt sich ein ge-
schichtetes Verstdndnis eines vernunftbasierten Wollens. Neigungen
und Interessen bilden eine notwendige, aber widerstindige Bedin-
gung fiir ein solches Wollen. Die Person, die bereits durch ihre

welche die vorausgesehene Wirkung der Handlung auf den Willen hat« (AA, 4,
444).

367 Weiterfithrend: Wille, Praxis des Unterscheidens, insbesondere 144-218; Esser,
Ethik fiir Endliche, 142-48; siehe auch meine Ausfithrungen zu Beginn dieses
Kapitels.

368 Vgl. dazu Warren, »Where Were You«.

186

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

Leiblichkeit widerstdndig ist, begreift Vernunft als ein Medium, ihre
eigene Widerstindigkeit zu begreifen, und in diesem Begreifen sich
auch leiblich sinnlich zu erfahren. Moglich wird dies, indem sie in
Distanz zu eigenen Bediirfnissen, Neigungen etc. tritt, ohne diese als
unabhingig von der Person wahrzunehmen. Die Person als sinnlich-
leiblich affiziertes Wesen ist am Reflexionsprozess einer vernunftba-
sierten Entscheidungsbildung beteiligt. Sie erkennt an sich selbst
zwei Seiten eines Zusammenhangs, indem es ihr gelingt eine Distanz
zu sinnlichen Bediirfnissen herzustellen, ohne deren Relevanz zu
leugnen. Es gibt ein vermischtes Gewebe zwischen den sinnlichen
und vernunftbasierten Aspekten, sodass eine absolute Trennung zwi-
schen beiden Aspekten nicht méglich ist. Ein Verhaltnis zwischen
dem Sinnlichen und dem Verniinftigen zeigt sich als ein Verhéltnis
der Ndhe und der gleichzeitigen Distanz. Um die sich daraus erge-
bende Spannung aufrecht zu erhalten, bedarf es eines Widerstands.
Es ist (nach Kant) moglich, in Widerstand zu eigenen Neigungen
und Interessen zu treten, und durch diesen Widerstand eine Voraus-
setzung fiir die Herstellung eines Willens zu schaffen, dem es gelingt,
ethische Grundsitze herzustellen und anzuwenden.3%

Wie aber erreicht der individuelle Wille das moralische (vernunft-
basierte) Gesetz? Eine integrale und quasivermittelnde Rolle spielt
der »gute Wille«.*® Indem der vernunftbasierte Wille sich dem
Gesetz gemidfS macht, hat er ein moralisches Vermdgen, das Kant
den »guten« Willen nennt. Dass der gute Wille im Denken Kants
keinen besonderen Stellenwert hat, aber dennoch an zentralen Kno-
tenpunkten seines Denkens angesiedelt ist, gibt zu denken.’”! Dabei

369 Widerstand kann, intrapsychisch betrachtet, auch dynamisch gedeutet werden:
Um zu einem ethischen Wollen vorzudringen, kann das Explizitmachen eines
Konflikts erforderlich sein, und das Wahrnehmen des Widerstands ist ein
Indikator fiir das Sichtbarmachen dieses Konflikts. Je grofler beispielsweise
der Widerstand gegeniiber einem ethischen Wollen ist, desto mehr kann dies
als Indikator fiir das Wahrnehmen eines ethischen Konflikts gedeutet werden.
Denn die Person als sinnliches Wesen befindet sich nicht nur in Einklang, son-
dern auch in Konflikt mit den eigenen Bediirfnissen. Diese sind veranderbar
und kontextgebunden, sie unterliegen einer Deutung und bilden eine notwen-
dige Voraussetzung fiir das Herstellen einer Handlungssituation; sie stellen
aber keinen Selbstzweck dar und liefern noch kein hinreichendes Kriterium
fiir das Formulieren eines ethischen Wollens.

370 Vgl. AA, 4, 444.

371 Hilfreiche Anmerkungen dazu finden sich bei Wood, »Der gute Wille«.

187

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

geht es nicht nur um die Frage, was den guten Willen zu einem
solchen macht, es geht auch um die Frage, in welcher Perspektive
sich der gute Wille entfaltet, worauf er bezogen ist, und wogegen er
sich wendet, um zu einem Inhalt zu gelangen. Es handelt sich hier
um unterschiedliche Schwerpunkte. Der gute Wille ist einerseits mit
Vorstellungen vom Guten verkniipft, die durch das moralische Ge-
setz zu sprechen beginnen, und andererseits erlangt der gute Wille
seine Bestimmung dadurch, dass er sich vom Nichtguten unterschei-
det. Der gute Wille ist sowohl ein Werkzeug fiir die Umsetzung eines
ethischen Anliegens als auch eine Ressource, vermittels derer der
individuelle Wille mit einem gesellschaftlichen Ganzen in Verbin-
dung tritt. Fiir die Umsetzung eines ethischen Handlungsimpulses
ist nicht nur eine reibungslose Ausfithrung eines Vorhabens gemeint,
sondern auch eine innere Distanznahme zu einem empirischen oder
willkiirlichen Wollen. Als Ergebnis dieser Distanznahme kann die
Entstehung des guten Willens gedeutet werden. Das Gute ist nicht
etwas, das sich voraussetzungslos beim Subjekt einstellt, es ist etwas,
das erworben wird. Voraussetzung dafiir ist ein reflexiver Umgang
mit sich selbst, und der Widerstand gegen heteronome Bestimmun-
gen des Willens hat dafiir eine mafigebende Rolle inne.32

Bezogen auf den Widerstand ldsst sich der gute Wille folgender-
mafien zusammenfassen: Damit er vollzogen werden kann, ist ein
Widerstand gegen heteronome Bestimmungsgriinde notwendig; da-
mit der Vorgang des Vollzugs gliickt, ist der Widerstand fiir eine
Willensbildung zwar notwendig, er muss aber im weiteren Verlauf
widerstandslos gemacht werden, damit der gute Wille sich vollum-
fanglich entfalten kann. Der gute Wille wére ansonsten ein dngstli-
cher oder zweifelnder Wille, der abhingig von heteronomen oder
von empirischen Bestimmungsgriinden bleibt.

Wodurch aber unterscheiden sich objektive Griinde des Wollens
von subjektiven? Es bedarf dafiir eines besonderen Begehrungsver-
mogens, das wiederum mit einem Imperativ ausgestattet ist. Der
Wille, der sich dadurch auszeichnet, »der Vorstellung gewisser Ge-
setze gemdfS sich selbst zum Handeln zu bestimmen«,>3 kann rela-
tive Zwecke beinhalten und solche, die mit einem Beweggrund
ausgestattet sind, der fiir jedes Wollen giiltig und notwendig ist

372 Vgl.u.a. AA, 4, 444.
373 AA, 4,427

188

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

und praktische Gesetze an die Hand geben kann.*”* Die Fahigkeit
des vernunftgemiflen Willens gesetzeskonform zu handeln, kann
gleichzeitig als ein Widerstand gegeniiber dem empirischen Willen
gedeutet werden. Letzterer ist ein Vermdgen, den eigenen Neigungen
zu folgen. In beiden Fillen ist der Wille ein praktisches Sich-zu-sich-
Verhalten, der sich in diesem Sich-zu-sich-Verhalten erfahrt. Beide
Formen der Selbsterfahrung deutet Kant asymmetrisch hierarchisch.
Durch die Ausrichtung des reinen, vernunftgeméfien Willens auf das
Gesetz der praktischen Vernunft ist dieser hoher zu bewerten als
der empirische. Eine dhnliche Unterscheidung wurde auch fiir den
Widerstand beansprucht: Er ist sowohl empirisch-sinnlich induziert,
als auch formal und vernunftgemaf} bestimmt.

Die Artikulationsformen des Willens und Widerstands sind aber
nicht identisch; sie weichen voneinander ab. Verbindungen und
Unterschiede zeigen sich unter handlungsorientierten praktischen
Gesichtspunkten. Die klassische Sichtweise des Willens ist sein
Verhiltnis zur Gesinnung, zu den Formen seines Begehrens, den
Mitteln, die zur Realisierung der Handlung nétig sind, zum Gegen-
stand, auf den sich der Wille bezieht, und zur Erreichbarkeit seiner
Ziele. Sein Anliegen ist die Ausschaltung oder die Uberwindung
des Widerstands als Hindernis: »denn dieses Sollen ist eigentlich ein
Wollen, das unter der Bedingung fiir jedes verniinftige Wesen gilt,
wenn die Vernunft bei ihm ohne Hindernisse praktisch wire.«>”> Der
Wille als zentraler Begriff der praktischen Philosophie steht fiir eine
Form des Begehrens, mit dem Anspruch, die Anliegen der Vernunft
umzusetzen. Ein Wille ist positiv-forderlich auf sinnliche Aspekte
bezogen, da er diese bendtigt, um eine Handlung zu vollziehen.
Der Widerstand hingegen folgt einer Abgrenzungslogik. Es geht ihm
nicht um die Erreichung eines Ziels und um die Uberwindung des
Widerstands als Hindernis, sondern um die Aufrechterhaltung des
Widerstands als ein Unterlassen oder als eine Gegenbewegung und
nicht als ein Verwirklichen. Ausschlaggebend ist sein Verhaltnis zur
Gesinnung, zu der Art seines Begehrens und den Beweggriinden.

374 Vgl. AA, 4, 427-28.
375 AA, 4, 449. Vgl. auch Baum, »Gefiihl, Begehren und Wollen in Kants prakti-
scher Philosophie, 138.

189

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Diese Bestimmung kann (aber muss nicht) in Ergdnzung zu einem
handlungsorientierten Verstandnis des Willens gedeutet werden.’°

Ein Unterschied zwischen dem Willem und dem Widerstand zeigt
sich unter strukturellen Gesichtspunkten und wie diese auf Vernunft
bezogen sind. Ein vernunftbasierter Wille erlangt seinen Vollzug,
indem er sich von heteronomen, sinnlichen Bestimmungsgriinden
abgrenzt. Ein vernunftbasierter Widerstand hingegen beansprucht
nicht einen Vollzug, der von anderen erfahren, mit (anderen) Augen
und Ohren wahrgenommen werden kann; er beruht vorrangig auf
einer Gesinnung, die das Subjekt im Vorgang der Widerstandserfah-
rung von anderen unterscheidet (und nicht verbindet). In diesem
Verstindnis unterstiitzt ein vernunftbasierter Widerstand das kanti-
sche Sollen, das zwar auch ein Wollen, aber nicht unbedingt ein
Konnen und ein Tun ist. Er unterstiitzt den Imperativ der personen-
gebundenen und nicht der gegenstands- und handlungsgebundenen
Orientierung. In dieser personengebundenen Zuspitzung zeigt sich
eine iiberraschende Néhe zu Levinas*”” und eine vielleicht ebenso
iberraschende Distanz zu Hegel 378

In meiner Lesart ist die Beriicksichtigung des vernunftbasierten
und personengebundenen Widerstands in Kants Ethik hilfreich, da
die Bestimmung von inneren Griinden nicht nur ein Vermdgen ist,
das die Orientierung an Normen durch die Bezogenheit auf etwas,
sondern auch durch die Abgrenzung von etwas vollzieht. Was sich
daraus aber auch ergibt, ist ein Antagonismus. Wann ndmlich weif3
die Person, dass sie sich auf etwas beziehen soll, und wann weif3
sie, dass sie sich von etwas abgrenzen soll? Kant hat diesen Antago-
nismus erkannt und mit einer neuerlichen Konstellation des Wider-
stands in Verbindung gebracht, ndmlich mit einem Widerstand, der
sich beim Streiten und Diskutieren einstellt.?”°

376 Weiterfiithrend, siehe unten Kap. 3.4.4.

377 Weiterfithrend, siehe unten Kap. 4.

378 Weiterfiithrend, siehe unten Kap. 5.

379 »Denn Streiten und Disputiren sind zwar darin einerlei, daf$ sie durch wechsel-
seitigen Widerstand der Urtheile Einhelligkeit derselben hervorzubringen suchen,
darin aber verschieden, daf$ das letztere dieses nach bestimmten Begriffen als
Beweisgriinden zu bewirken hofft, mithin objective Begriffe als Griinde des
Urtheils annimmt. Wo dieses aber als unthunlich betrachtet wird, da wird das
Disputiren eben sowohl als unthunlich beurtheilt.« (Kant, AA, 5, 338).

190

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

Die Losung, die Kant dazu bereithilt, ist die sozialphilosophische
Einsicht, dass die Person nicht als Individuum denkt und handelt.
Sie befindet sich in Gesellschaft und diese bildet den iibergeordneten
Bezugspunkt, von dem aus Entscheidungen und Unterscheidungen
iberhaupt erst getroffen werden konnen. Einem inneren Antagonis-
mus, der die Person kennzeichnet, ist ein gesellschaftlicher Antago-
nismus vorgelagert. In der Angewiesenheit des Menschen auf Gesell-
schaft zeigt sich eine neue Konstellation des Widerstands, die auf
gesellschaftliche Zwecke Bezug nimmt und gleichzeitig die Angewie-
senheit des Menschen auf das Soziale verdeutlicht, wie im folgenden
und letzten Kant-Kapitel (3.4.4) zu zeigen ist. Wichtig ist es hier
zu betonen, dass der Antagonismus der gesellschaftlichen Krafte
den Antagonismus der menschlichen Erkenntnis- und Triebnatur
erganzt und nicht fortschreibt.380

3.4.4 Widerstreitende Standpunkte: Singularitat und Pluralitat
im wechselseitigen Widerstand

Ein sozial relevantes Verstandnis von der Person wird erst mit Blick
auf ihre widerstdndige Bezogenheit auf Gesellschaft gewonnen. Die-
sen Gedanken entfaltet Kant in der Schrift »Idee zu einer allgemei-
nen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht«. Die Bedeutung dieser
Schrift kann nicht hoch genug eingeschitzt werden. Bildet sie doch
eine wichtige Grundlage dafiir, die Person in ihrer kérperlichen und
existenziellen Verfasstheit nicht blofi als funktionaler Bestandteil

380 SobetontKantin der Metaphysik der Sitten, dass das Subjekt, das gegen das Gesetz
einen Widerstand erlebt, durch diese Erfahrung des Widerstands die Wirksam-
keit des Gesetzes anerkennt. Er schreibt dazu: » Der Mensch aber findet sich doch
als moralisches Wesen zugleich [...] heilig genug, um das innere Gesetz ungern zu
iibertreten; denn es giebt keinen soverruchten Menschen, der bei dieser Ubertretung
in sich nicht einen Widerstand fiihlte und eine Verabscheuung seiner selbst, bei der
er sich selbst Zwang anthun mufs.— Das Phdnomen nun: daf$ der Mensch auf diesem
Scheidewege (wo die schone Fabel den Hercules zwischen Tugend und Wohllust
hinstellt) mehr Hang zeigt der Neigung als dem Gesetz Gehor zu geben, zu erkldren
ist unmoglich: weil wir, was geschieht, nur erkldren konnen, indem wir es von einer
Ursache nach Gesetzen der Natur ableiten; wobei wir aber die Willkiir nicht als frei
denken wiirden. — Dieser wechselseitig entgegengesetzte Selbstzwang aber und die
Unvermeidlichkeit desselben giebt doch die unbegreifliche Eigenschaft der Freiheit
selbst zu erkennen.« (AA, 6,382).

191

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

einer wie auch immer organisierten Gesellschaft, sondern dartiber
hinausweisend als Weltbiirgerin zu betrachten. Kant verbindet da-
fur zivilisatorische, geschichtliche mit individuellen und kulturellen
Sinnfragen, die als fortschreitende, aber nie als endgiiltig zu begrei-
fende Errungenschaften zu begreifen sind. Empirische Konstellatio-
nen werden in der Perspektive der praktischen Vernunft regulativ
und nicht konstitutiv gedeutet. Der Widerstand spielt fiir die Be-
trachtung dieser Verhiltnisse eine wichtige Rolle. Ein komplexes
Verstindnis vom Widerstand verkniipft auf eine nicht mechanische
Weise die Makroperspektive der Gesellschaft mit der Mikrostruktur
der Person, wie in diesem Kapitel zu zeigen ist.

Zunichst ist festzuhalten, dass Kant Konstellationen des Korpers,
der Vernunft und des Sozialen nicht naturrechtlich begriindet. Sei-
ne Frage ist auch nicht, wie Korper fiir eine soziale Ordnung mog-
lichst (funktional) produktiv eingesetzt werden kénnen. Weder das
normative personale Selbstverstindnis noch rollenspezifische Iden-
titdten erschliefSen sich in einer iibergeordneten Perspektive einer
gesellschaftlichen Gesamtheit.! Der Widerstand hat dabei eine stra-

381 Nach Rossler zeigt sich bei Kant der Begriff einer personalen Autonomie in der
Metaphysik der Sitten, insofern er »im Blick auf die >Vermehrung< sowohl der
physischen wie der geistigen Vollkommenheit« argumentiert (Rossler, Autonomie,
34). In meiner Lesart findet sich der Begrift der personalen Autonomie in der
Schriftder »Idee zu einerallgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht«im
Blick auf die kollektive Verbesserung der Menschen in geschichtlicher Perspekti-
ve, wie im Folgenden darzustellen ist. Auch hier stellt sich in meiner Lesart die
Frage, wie Autonomie im geschichtlichen Prozess sich abbildet. Denn Autonomie
ist zundchst ein Begriff, der keinen geschichtlichen Index aufweist. Grundlegend
fir das Verstindnis von personaler Autonomie ist fiir Rossler das notwendige
Wechselverhiltnis zwischen dem rationalen und dem moralischen Selbstver-
standnis, die die Idee der Autonomie kennzeichnet, und die auf Kants Verstiandnis
von moralischer Selbstgesetzgebung zuriickgeht: »Bekanntlich geht diese Idee
[der Autonomie; B.K.] urspriinglich auf Kant zuriick, denn seit Kant steht die
Autonomie im Zentrum der Ethik und politischen Philosophie. Autonomie als
Selbstgesetzgebung in der praktischen Philosophie heifSt bei ihm, dass der Wille sich
selbst das sittliche Gesetz gibt, nach dem der Mensch zu handeln hat. [...] Fiir Kant
ist Autonomie folglich ein wesentlich nicht nur rationaler, sondern vor allem ein
moralischer Begriff.« Dieses Wechselverhaltnis hat in der philosophischen
Tradition unterschiedliche Schwerpunkte ausgebildet, die u. a. auch um die Frage
kreisen: Wie formal (also geschichtslos) ist Autonomie zu verstehen? Ist das
normative Selbstverstindnis ein individueller Maf3stab, der mit der kategorialen
Achtung der Wiirde einhergeht? (Vgl. Rossler, Autonomie, 32) Oder sind
intersubjektive Anerkennungsprozesse als ein Geschehen in Raum und Zeit

192

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

tegische Bedeutung. Weder das Verstandnis vom Subjekt noch das
von Gesellschaft sind fiir Kant dogmatisch festgelegte Bereiche. Sie
definieren sich in widerstindiger Abhéngigkeit. Eine privilegierte
Rolle hat dabei die Deutung der Individualitdt der Person unter dem
Primat der praktischen Vernunft. Sowie das Individuum durch das
Primat der praktischen Vernunft angeleitet ist, ist es auch die Gesell-
schaft und die damit verkniipften geschichtlichen Deutungen. Indi-
vidualitdt(en), Gesellschaft(en), Kultur(en) und Geschichte(n) wei-
sen einen Zusammenhang auf, und der Widerstand ist ein integraler
Faktor, um diese Zusammenhinge zu beschreiben. Dieser Gedanke
ist zentral fiir die Schrift »Idee zu einer allgemeinen Geschichte
in weltbiirgerlicher Absicht«. In dieser Schrift erweitert Kant eine
am Individuum bzw. an der Person vorgenommene Perspektive in
Hinblick auf kollektive Zielsetzungen.

Leiblichkeit, Vernunft, Wille und Autonomie unterstiitzen perso-
nale Eigenschaften, jedoch auch die Angewiesenheit der Person auf
Gesellschaft und ihre historischen Sichtweisen ist eine notwendige
Erganzung fiir das personale Selbstverstindnis. Der iiber die Person
begriindete Widerstand spielt fiir das Verstdndnis dieser Zusammen-
hénge eine wichtige Rolle. Die Person ist auf andere nicht nur
bezogen, sie grenzt sich auch von diesen ab und leistet ihnen Wider-
stand. Diese Doppelstellung deutet Kant als ein Spannungsverhaltnis
zwischen sozialen Rollen und einem normativen Selbstverstindnis.
Natiirlich-korperliche Anlagen der Personen sind widerstandig auf
den Gebrauch der Vernunft bezogen. Dieser Widerstand weist in
zwel Richtungen. Er ist ein Hindernis und eine Ermdglichungsbe-
dingung, um die verniinftigen Anlagen des Menschen im Erschei-
nungsraum Gesellschaft zu verwirklichen bzw. zum Ausdruck zu
bringen. Widerstand hat hier sowohl eine geschichtlich-endliche
und eine normative Kennzeichnung. Es handelt sich hier also nicht
um zwei unterschiedliche Arten des Widerstands, denn sie weisen in

grundlegend, die dann auch mit einer ethischen Idee von Vollstindigkeit und dem
Herstellen (und nicht nur mit dem Anwenden) von kollektiven Normen
einhergehen? Das zweite Anliegen wird bekanntermaflen mit Hegel assoziiert.
(Vgl. u. a. Menke, Autonomie und Befreiung; ROssler, Autonomie, 32). In meiner
Lesart hat in dieser Duade Kant-Hegel gerade unter geschichts- und sozialphilo-
sophischen Voraussetzungen Levinas ein gewichtiges Wort mitzureden. Vgl. dazu
unten Kap. 4 und 5.

193

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

der Perspektive der Endlichkeit®? einen Zusammenhang auf. Indem
die normative Bezogenheit auf Gesellschaft auch den Widerstand
enthdlt, bleiben Personen geschichtlich-endlich. Auch erfahrungsbe-
zogene Widerstinde als ein Geschehen in Raum und Zeit, bleiben
geschichtlich endlich, indem sie regulativ und nicht konstitutiv fiir
das Verstindnis von Geschichte gedeutet werden.

Kant deutet in der erwédhnten Schrift den Widerstand jedoch
nicht blof3 als einen geschichtlichen Faktor, sondern durch die Ver-
schrinkung mit sozialen Dimensionen auch existenziell. Gesellschaft
ist nicht einfach ein neutrales Betitigungsfeld fiir individuelle und
kollektive Handlungen. Sie wird durch antagonistische Bestrebun-
gen zwischen individuellen und kollektiven Handlungen immer wie-
der aufs Neue hergestellt, bildet dadurch auch neue Formen von
gesellschaftlich relevantem Sinn aus, und greift durch die damit
einhergehenden Verdnderungsprozesse auf das Verstandnis von Ge-
schichte {iber. Ein konfliktorientiertes Verstandnis von Gesellschaft
bringt Kant mit Widerstinden korperlicher, geschichtlicher und
existenzieller Natur in Verbindung, die er in der Perspektive der
praktischen Vernunft deutet. In ihr erschlieflen sich dann auch Er-
scheinungsformen einer als geschichtlich zu begreifenden Vernunft,
denen Bestimmungsmerkmale des Endlichen anhaften.?$?

Die widerstindige Kennzeichnung, die Personen nach Kant ha-
ben, unterstiitzt in meiner Lesart Kants Verstandnis von Ethik. Per-
sonen sind nicht einfach Werkzeuge, Ressourcen oder Keimzellen,
die fiir ideelle und/oder gesellschaftliche Erfordernisse dienstbar
gemacht werden konnen. Personen sind schon von ihrer korperli-
chen Ausstattung widerstindig veranlagt.®®* Auch im Vorgang der
geschichtsphilosophischen Deutung spielt der Widerstand eine Rol-
le. Es gelingt nicht in einer Art innerer Wesensschau, die natiirlichen
Anlagen von Personen zu erkennen und im praktischen Vernunftge-
brauch anzuwenden. Kant bringt dafiir pragmatische Griinde ins
Spiel. Die Lebenszeit ist zu kurz angesetzt, sodass es Personen mit
ihrer endlichen Lebenszeit nicht gelingen konne, von ihren Naturan-
lagen einen vollstindigen Gebrauch zu machen bzw. diese in még-

382 Zum Begriff des Endlichen in Kants Ethik vgl. dazu und weiterfiihrend: Esser,
Ethik fiir Endliche.

383 Vgl. dazu und weiterfithrend: Esser, Ethik fiir Endliche.

384 Zum Begriff der Person bei Kant, siehe oben Kap. 3.1.

194

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

lichst angemessener Absicht zu entfalten.?> Die unendliche Auswahl
von Lebensmoglichkeiten steht in Konkurrenz zur Kurzfristigkeit
des Lebens. Daraus resultiert ein Widerstand, der notwendig ist,
damit gewdhrleistet bleibt, dass der Gebrauch der Vernunft nicht
»instinktméflig«, sondern in praktischer Absicht durch »Versuche,
Ubung und Unterricht« erfolgt.38¢

Ein Widerstand zwischen Natur (bzw. Korperlichkeit) und Ver-
nunft ist vordergriindig betrachtet ein wechselseitiger. Vernunft,
die in ihrem Gebrauch auf ihre korperliche Basis bzw. naturhafte
Ausstattung angewiesen ist, leistet dieser ebenso Widerstand. Umge-
kehrt leistet auch die korperliche Ausstattung durch ihre zeitliche
Begrenztheit dem Vernunftgebrauch Widerstand. Die korperlich-
zeitliche Verfasstheit des Widerstands wiederum ist ein wichtiges
Kriterium, um den Gebrauch der Vernunft auszubilden. Vernunft
und Natur befinden sich aber nicht nur in einem wechselseitigen
Widerstand. Sie sind nach Kant beide auf einen gesellschaftlich
wirksamen Widerstand bezogen, der als Personlichkeitsmerkmal al-
len Menschen gemeinsam ist. Er nennt dieses Merkmal die »ungesel-
lige Geselligkeit der Menschen«*¥7 und betrachtet diese als ein durch-
gingiges Strukturierungsprinzip, welches das Denken und Handeln
ebenso anleitet wie begrenzt.

Mit der Formulierung von der »ungeselligen Geselligkeit« ist ge-
meint, dass der Mensch als Person nicht nur einen Drang hat sich
zu vereinzeln, sondern auch ein Bediirfnis sich zu vergesellschaften.
Das Selbst ist sowohl auf sich als auch auf gemeinniitzige Bestre-
bungen der Geselligkeit bezogen. Ein widerstandsbehaftetes Zusam-
mentreffen von unterschiedlichen Interessenslagen verkniipft Kant
sowohl mit einem gemeinschaftsbildenden als auch mit einem per-
sonenbezogenen Zweck, und Gesellschaft ist der Schauplatz, in dem
diese unterschiedlichen Bestrebungen als Widerstinde ausgetragen
werden. Ein von Kant vertretener gesellschaftlicher Antagonismus
ist wechselseitig zu begreifen. Er tragt sowohl dazu bei, dass indi-
viduelle Anlagen sich verwirklichen kdnnen, als auch dazu, dass
Handlungen sich in ein Verstindnis von Gemeinschaft, Gesellschaft
und Kultur ein- und fortschreiben.

385 AA, 8, 18-9 und 35. Vgl. und weiterfithrend: Kallhoff, Der Mensch - das
moralische Tier.

386 AA,8,19.

387 AA, 8, 20.

195

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

Kant fasst diese Zusammenhénge im vierten Satz der Schrift in
folgendem Wortlaut zusammen:

»Das Mittel, dessen sich die Natur bedient, die Entwicklung aller ihrer
Anlagen zu Stande zu bringen ist der Antagonism derselben in der
Gesellschaft, so fern dieser doch am Ende die Ursache einer gesetzmi-
igen Ordnung derselben wird. Ich verstehe hier unter dem Antagonism
die ungesellige Geselligkeit der Menschen, d.i. den Hang derselben in
Gesellschaft zu treten, der doch mit einem durchgingigen Widerstan-
de, welcher dieser Gesellschaft bestindig zu trennen droht, verbunden
ist. Hierzu liegt die Anlage offenbar in der menschlichen Natur. Der
Mensch hat eine Neigung sich zu vergesellschaften: weil er in einem
solchen Zustande sich mehr als Mensch, d.i. die Entwicklung seiner
Naturanlagen fiihlt. Er hat aber auch einen grofien Hang sich zu verein-
zelnen (isoliren): weil er in sich zugleich die ungesellige Eigenschaft
antrifft, alles blofl nach seinem Sinne richten zu wollen, und daher
allerwérts Widerstand erwartet, so wie er von sich selbst weif, daf§
er seinerseits zum Widerstande gegen andere geneigt ist. Dieser Wider-
stand ist es nun, welcher alle Krifte des Menschen erweckt, ihn dahin
bringt seinen Hang zur Faulheit zu {iberwinden und, getrieben durch
Ehrsucht, Herrschsucht oder Habsucht, sich einen Rang unter seinen
Mitgenossen zu verschaffen, die er nicht wohl leiden, von denen er auch
nicht lassen kann. [...] Ohne jene an sich zwar eben nicht liebenswiirdi-
ge Eigenschaften der Ungeselligkeit, woraus der Widerstand entspringt,
den jeder bei seinen selbstsiichtigen AnmafSungen nothwendig antreffen
muf3, wiirden in einem arkadischen Schéiferleben bei vollkommener
Eintracht, Geniigsamkeit und Wechselliebe alle Talente auf ewig in
ihren Keimen verborgen bleiben: [...] Der Mensch will Eintracht; aber
die Natur weif3 besser, was fiir seine Gattung gut ist: sie will Zwietracht.
[...] Die natiirlichen Triebfedern dazu, die Quellen der Ungeselligkeit
und des durchgingigen Widerstandes, woraus so viele Ubel entsprin-
gen, die aber doch auch wieder zur neuen Anspannung der Krifte,
mithin zu mehrerer Entwicklung der Naturanlagen antreiben, verrathen
also wohl die Anordnung eines weisen Schopfers; und nicht etwa die
Hand eines bosartigen Geistes, der in seine herrliche Anstalt gepfuscht
oder sie neidischer Weise verderbt habe.«388

Indem Kant den gesellschaftlichen Widerstand als eine »natiirliche
Triebfeder« bezeichnet, die sowohl einer iibertriebenen Selbstbezo-
genheit der Person Widerstand leistet als auch fiir gesellschaftliche
produktive Zwecke geniitzt werden kann, wendet er sich gegen

388 AA,8,20-2.

196

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

ein mechanistisches Verstindnis von Gesellschaft. Personen werden
nicht nach mechanischen Gesetzen der Repulsion und Attraktion
voneinander angezogen und abgestoflen. »Ungesellige Geselligkeit«
ist vielmehr als ein Rationalitdts- und Wahrnehmungsbeschleuniger
im Hinblick auf einen moglichst unverstellten Zugang zur dufleren
Realitdt.3¥ Ohne diese wiirde es nicht gelingen, in ein angemessenes
Verhiltnis zu dufleren Realitaten und ihren Erfordernissen zu treten.
Damit behauptet Kant, dass der individuelle Widerstand (in Gestalt
einer ungeselligen Geselligkeit) sowohl ein notwendiger Gegenspie-
ler gegeniiber individuellen Bestrebungen als auch ihr Verbiindeter
ist. Erst in gesellschaftlicher Perspektive erschliefit sich dieser Zu-
sammenhang umfassend.

Die Person in ihrer widerstindigen und teilweise auch widerstrei-
tenden Beschaffenheit ist auf Gesellschaft angewiesen und diese An-
gewiesenheit auf Gesellschaft ist primér. So gilt zwar, dass individu-
elle und gesellschaftliche Interessen sich wechselseitig herausfordern
und befruchten, die primdre Angewiesenheit des Individuums auf
gesellschaftliche Zielsetzungen jedoch ist fiir Kant nicht weiter ver-
handelbar: Wenn auch widerstiandig, so ist der Mensch als Person
Teil der Gesellschaft. Soziale Teilhabe ist nicht einfach als eine Fort-
setzung oder Verdichtung von individuellen Bestrebungen zu be-
greifen. Soziale Teilhabe unterstiitzt und ergénzt individuelle Bestre-
bungen, indem gesellschaftliche Interessen individuellen Interessen
gleichzeitig einen Widerstand leisten. Soziale Erscheinungsvielfalt
begrenzt individuelle Bestrebungen und fordert sie in dieser Begren-
zung gleichzeitig heraus. Sie ist dhnlich wie Natur und Leiblichkeit
sowohl Ressource als auch Grenze.

Die doppelte Abhéngigkeit von sozialen Konstellationen be-
schreibt auch ein doppeltes Verstindnis vom Widerstand; er ist
sowohl positiv als auch negativ zu deuten. Widerstand ist sowohl
forderlich als auch hinderlich fiir die Entfaltung von zivilisatorisch-
sozialen und kulturellen Prozessen. Einerseits, wie bereits in der
Schrift »Was ist Aufklarung« (1784) festgehalten, deutet Kant den
Widerstand in der Perspektive der Selbstverbesserung. Die Person
ist zwar in problematische Konstellationen verstrickt, sie hat aber
auch die Mittel zur Hand, einen Ausweg aus misslichen Situationen
zu finden. Der Widerstand, den der gesellschaftliche Antagonismus

389 Vgl. und weiterfithrend: Kleingeld, Fortschritt und Vernunft.

197

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

dem Individuum entgegenbringt, erweist sich als Katalysator, der
sowohl dazu beitragen kann, dass individuelle Anlagen geférdert
werden, aber auch eine Quelle des Ublen bilden kénnen, die Kant
mit dem weltbiirgerlichen Zustand der offentlichen Staatssicherheit
in Verbindung bringt.3*°

Missverstandlich wiare es aber, daraus abzuleiten, dass Kant das
Individuum auf die Perspektive des Staates reduziert. In ethischer
Hinsicht betont Kant vielmehr notwendige Differenzen zwischen
dem Ethischen und dem (Staats)Politischen bzw. zwischen dem Kul-
turellen und handlungsbezogenen Zivilprozessen, aufgrund derer
iiberhaupt der Grad des moralisch-kulturellen Fortschritts und die
damit einhergehenden Prozesse der Demokratisierung abzuleiten
seien. Eine von ihm vorgenommene Zeitdiagnose ldsst Kant nicht
sonderlich optimistisch in die Zukunft blicken. Er schreibt dazu:

»Denn die Idee der Moralitit gehort noch zur Cultur; der Gebrauch
dieser Idee aber, welcher nur auf das Sittendhnliche in der Ehrliebe und
der dufleren Anstindigkeit hinauslduft, macht blos die Civilisirung aus.
So lange aber Staaten alle ihre Krifte auf ihre eiteln und gewaltsamen
Erweiterungsabsichten verwenden und so die langsame Bemithung der
inneren Bildung der Denkungsart ihrer Biirger unaufthérlich hemmen,
ihnen selbst auch alle Unterstiitzung in dieser Absicht entziehen, ist
nichts von dieser Art zu erwarten: weil dazu eine lange innere Bear-
beitung jedes gemeinen Wesens zur Bildung seiner Biirger erfordert
wird. Alles Gute aber, das nicht auf moralisch-gute Gesinnung gepfropft
ist, ist nichts als lauter Schein und schimmerndes Elend. In diesem
Zustande wird wohl das menschliche Geschlecht verbleiben, bis es sich
auf die Art, wie ich gesagt habe, aus dem chaotischen Zustande seiner
Staatsverhiltnisse herausgearbeitet haben wird.«3*!

Im achten Satz der Schrift deutet Kant dieses Spannungsverhilt-
nis zwischen zivilisatorischen Problemstellungen und ethischen An-
spriichen iiber einen verborgenen Plan der Natur’%? Es ist Teil
einer Idee der Weltgeschichte und fungiert als heimlicher Leitfaden

390 Vgl. AA, 8, 26.

391 AA,8,26.

392 Das vollstandige Zitat dazu lautet: »Man kann die Geschichte der Menschengat-
tung im Grofen als die Vollziehung eines verborgenen Plans der Natur ansehen,
um eine innerlich- und zu diesem Zwecke auch dufSerlich-vollkommene Staats-
verfassung zu Stande zu bringen, als den einzigen Zustand, in welchem sie alle
ihre Anlagen in der Menschheit vollig entwickeln kann.« (Kant, AA, 8, 27).

198

026, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Widerstand der Vernunft — Widerstand der Person

fir das Verstandnis historischer Konstellationen in Abgrenzung zu
einem »unmittelbar zu verwirklichenden ideellen Totum«. Kant be-
hauptet damit, dass ein aufklarerischer Fortschrittsgedanke regulativ
und nicht konstitutiv den Ideen praktischer Vernunft verpflichtet ist.

Wie im néchsten Kapitel zu zeigen ist, hat Levinas einer wenn
auch indirekten Bezogenheit auf Geschichte in Gestalt eines ver-
borgenen Planes der Natur widersprochen. Sie enthilt nimlich Ab-
griinde und Fallstricke in Gestalt des Obskuren und Totalitdren,
die der Philosoph und Jude Emmanuel Levinas nicht zuletzt auch
leiblich-korperlich erfahren hat. Nicht die Riickwendung auf einen
verborgenen Plan der Natur bzw. Geschichte, sondern die Unvorher-
sehbarkeit und radikale Offenheit gegeniiber Geschichte bildet fiir
Levinas den entscheidenden Ausgangspunkt fiir sowohl ethische als
auch geschichtliche Uberlegungen.

199



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20.01.2028, 01:58:45.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Teil I: ZUGÄNGE
	1 Entfaltung der Zugangsweise
	1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt
	1.2 Voraussetzungen

	2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan
	2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht
	2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

	3 Widerstehen, begreifen, beurteilen: Der personale, der soziale und der vernunftbasierte Widerstand
	3.1 Einführende Überlegungen
	3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften
	3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt
	3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person
	3.4.1 Körperlichkeit des Widerstands (Träume eines Geistersehers)
	3.4.2 Einsatzweisen des Widerstands im Aufgabenbereich der Vernunft
	3.4.3 Sinnliche Einflüsse und moralische Gesetze
	3.4.4 Widerstreitende Standpunkte: Singularität und Pluralität im wechselseitigen Widerstand




