
Teil I: ZUGÄNGE

19

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Entfaltung der Zugangsweise

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

Der Denkvollzug und die Gegenständlichkeit des Objekts, auf den 
sich der Vollzug bezieht, können nicht zur Deckung gebracht wer­
den. Dies ist die erste Lektion, die der Widerstand lehrt. Die Gegen­
ständlichkeit des Objekts leistet dem erkennenden Subjekt Wider­
stand. Dieser Widerstand, den die Gegenständlichkeit des Objekts 
gegenüber dem Vorgang des Denkens aufweist, ist ein zweifacher: 
Zum einen leistet er Erkenntnismöglichkeiten dahingehend Wider­
stand, dass wir nie vollkommen sicher ob der »Passfähigkeit« des 
Erkenntnisgegenstands zur Erkenntnisart sein können. Zum ande­
ren leistet er Widerstand in der Weise, dass er nur dann ein Er­
kenntnisgegenstand sein kann, wenn er als solcher unabhängig von 
persönlichen Vorlieben und Erkenntniswünschen anerkannt bleibt.

Auf beide Punkte hat Kant hingewiesen. Er betont sowohl, dass 
der Erkenntnisgegenstand unabhängig von persönlichen Vorlieben 
zu betrachten ist, indem er einer kategorial bestimmten Erkenntnis­
art unterworfen wird, aber Kant betont auch, dass der Erkenntnis­
gegenstand »an sich« sinnliche Einflüsse und damit ihre Erkenntnis­
möglichkeiten übersteigt. Beide Annahmen – dass Widerstand sich 
sowohl auf den Gegenstandsbereich als auch auf die Art und Weise 
des Erkennens bezieht – sind grundlegend für einen transzendenta­
len Deutungsrahmen.9

Auch für Hegel können der Erkenntnisvollzug und das Objekt, 
auf den sich der Vollzug bezieht, nicht zur Deckung gebracht wer­
den. Daraus leitet er aber keine vom Subjekt unabhängige Beschaf­
fenheit des Gegenstandsbereichs ab. Maßgebend ist für ihn weni­
ger der Umstand, dass sich der Gegenstand dem Erkennen auch 
entzieht, als die Frage, in welcher Weise Subjekte im Vorgang des 
Erkennens auf den Gegenstandsbereich angewiesen sind. In diesem 

9 Weiterführend, siehe unten Kap. 2.

21

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Deutungsrahmen ist nicht vorrangig, wie sich der Erkenntnisgegen­
stand zur Erkenntnisart verhält, sondern was der Erkenntnisgegen­
stand für das Erkenntnissubjekt bedeutet. Es geht um die Situie­
rung und die Kontextgebundenheit des Erkenntnisgegenstandes, 
mit anderen Worten darum, was und auf welche Art und Weise 
der Erkenntnisgegenstand etwas mit dem Subjekt zu tun hat. Für 
Hegel ist nicht ausschlaggebend, was ein Ziegelstein unabhängig 
vom Menschen, bedeutet, ausschlaggebend ist vielmehr, was ein 
Ziegelstein für den Menschen bedeutet. Bedeutung verlangt nach der 
Erforschung der räumlichen, zeitlichen, modalen und relationalen 
Verfasstheit des Erkenntnisgegenstandes. Er schreibt dazu in der 
Enzyklopädie des Geistes: »Ein Ziegelstein für sich erschlägt einen 
Menschen nicht, sondern bringt diese Wirkung nur durch die erlang­
te Geschwindigkeit hervor, d. i. der Mensch wird durch Raum und 
Zeit totgeschlagen.«10 Bewegung ist für Hegel ein Vorgang, der sich 
sowohl in naturaffinen als auch in vernunftbasierten Vorgängen be­
obachten lässt, und begriffliches Wissen ist jener gedankliche Voll­
zug, der beansprucht, die unterschiedlichen Zugänge in ein Entspre­
chungsverhältnis zu bringen.

Es gibt aber noch eine weitere Variante, den Erkenntnisgegen­
stand mit Blick auf den Faktor Widerstand zu betrachten, nämlich 
nicht über den Vorgang des Begreifens, sondern über die Bezugnah­
me auf sinnliche Einflüsse. Sie betrifft das Denken und das Handeln 
auf unterschiedliche Weise. Schematisch betrachtet ist die Bezugnah­
me des Denkens auf sinnliche Einflüsse minimal und die Bezugnah­
me auf sinnliche Einflüsse für das Handeln maximal. In beiden Fäl­
len ist die Bezugnahme auf sinnliche Einflüsse widerständig verfasst. 
Eine Versenkung in sinnliche Einflüsse ersetzt weder den Vorgang 
des Denkens noch des Handelns. Sinne unterstützen zwar Denk- 
und Handlungsvorgänge, jedoch haftet dieser Angewiesenheit in 
beiden Fällen – wenn auch mit unterschiedlichen Schwerpunkten 
– etwas Widerständiges an, das sich in eine begriffliche Operation 
nicht oder nur teilweise integrieren lässt. Um die widerständige Be­
zugnahme auf sinnliche Einflüsse zu erkunden, gilt es die Form der 
Bezugnahme genauer zu betrachten.

10 Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften II, 57–8 = Werke in 
zwanzig Bänden, Bd. 9. Hegels Schriften werden im Folgenden aus den Werken 
in zwanzig Bänden mit Nennung des jeweiligen Bandtitels zitiert.

1 Entfaltung der Zugangsweise

22

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sowohl das Denken als auch das Handeln finden vermittels der 
Sinne und gleichzeitig in Abgrenzung von diesen statt. Sinne verbin­
den mit der Welt und gleichzeitig trennen sie von dieser. Diese 
Konstellation gilt es genauer zu untersuchen. Eingerahmt wird diese 
Fragestellung von der Einsicht, dass es weder in einem moralischen 
noch in einem funktionellen Sinn eine »niedere« oder eine »höhe­
re« Sinnestätigkeit gibt. Das nach Erkenntnis strebende Subjekt klet­
tert nicht auf einer Leiter der Erkenntnis, wo Sinnestätigkeiten die 
Voraussetzung für ein gestuftes Verständnis von Erkenntnis bilden. 
Sinne bilden nicht den Vorhof der Erkenntnis. Sie stellen nicht ein 
Material zur Verfügung, das im Vorgang der Erkenntnis zu einer 
Erkenntnis gemacht wird. Bereits auf sinnlichen Einflüssen beru­
hende Wahrnehmungen sind mit den Vorgängen des Denkens und 
Handelns verwoben. Sie unterstützen sie und leiten sie ebenso an. 
Sinnliche Einflüsse beziehen sich auf die Vorgänge des Denkens und 
Handelns und grenzen sich gleichzeitig von diesen ab. Auch Kant, 
der in der Kritik der praktischen Vernunft von einem »oberen« und 
einem »niederen« Begehrungsvermögen gesprochen hat, behauptet 
mit dieser Zweiteilung nicht, dass das obere Begehrungsvermögen 
ein funktional besseres Vermögen wäre, das durch eine bessere 
Funktionalität das niedere Begehrungsvermögen ersetzen würde.11

Wie ist also diese Doppelstellung zu verstehen? François Julli­
en hat von den Faltungen des europäischen Denkens gesprochen, 
welche von der »beunruhigende[n] Randständigkeit der Beeinflus­
sung«,12 der das Wissen ausgesetzt ist, durch deren Begrifflichkeit 
verdeckt werden. So schreibt er:

»In diesen Faltungen blieb der Begriff der Beeinflussung in Euro­
pa eingeklemmt; sie verhinderten, das Phänomen in seiner ganzen 
Dimension zu bedenken, selbst wenn man, wie eben auch Freud, 
gezwungen war, ihm so ganz beiläufig einen Platz einzuräumen.«13

Was versteht nun Jullien unter Beeinflussung? Sie ist ihm zufolge 
»eine Modalität der Heraufkunft jeglicher Realität sowohl im Bereich 
dessen, was wir ›Natur‹ nennen, als auch in dem der Moralität«.14 
Eine »Heraufkunft jeglicher Realität«, die auf Prozesse des Wahr­
nehmens, Denkens und Handelns trifft, eröffnet eine Interaktion 

11 Weiterführend, siehe unten Kap. 2.
12 Jullien, Vom Sein zum Leben, 89.
13 Jullien, Vom Sein zum Leben, 91.
14 Jullien, Vom Sein zum Leben, 92.

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

23

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit offenem Ausgang. Diese Interaktion ist in beiden Richtungen 
zu denken: Wovon Personen angezogen und beeinflusst werden, 
ist nicht nur ein passiver, sondern ebenso ein aktiver Vorgang. In­
dem Personen von Einflüssen beeinflusst werden, sei dies in Form 
von Wahrnehmen, Denken oder Handeln, widerstehen sie anderen 
gleichzeitig. Es gelingt mit Wahrnehmung ausgestatteten Personen 
nicht, die Vielfalt von sinnlichen Einflüssen in ihrer Vielfalt einzu­
verleiben. Wahrnehmung ist auf Konstrukte und Filter angewiesen, 
die auch das Denken und das Handeln bestimmen. Eine wahrneh­
mende Bezugnahme ist gleichzeitig eine widerstehende Bezugnah­
me. Im Vorgang des Wahrnehmens nehmen wir Bezug auf äußere 
Einflüsse, indem wir anderen Einflüssen widerstehen.

Über unterschiedliche Voraussetzungen und in unterschiedlichen 
Lebensphasen stellt sich jede Person immer wieder aufs Neue einer 
widerständigen Bezugnahme. Diese Allgegenwart des Widerstands 
zeigt sich beinahe mustergültig bereits zu Beginn des Lebens: Eine 
Vielfalt von Widerständen stellt sich den Bedürfnissen, Fantasien 
oder Wünschen entgegen. Die Brust ist nicht immer so, wie sie sein 
soll, die Hand, die trägt, hat nicht immer die gleiche Festigkeit oder 
Wärme, die Stimme, die spricht, nicht immer den gleichen Klang. 
Mit anderen Worten: Neugeborene lernen und entwickeln sich in 
einer Welt von Widerständen, die sie teilweise überwinden, teilwei­
se zu respektieren lernen. Was Personen im Laufe ihres Lebens be­
greifen, ist, dass es unterschiedliche Arten und Erscheinungsweisen 
von Widerstand gibt, die sie zunehmend lernen auseinanderzuhalten 
oder von denen sie mitunter auch lebenslang in Beschlag genommen 
sind. Sie lernen, dass der Widerstand nicht nur ein körperliches 
Phänomen ist, der sie ein Leben lang begleitet, sondern dass es auch 
Phänomene gibt, die ihren Bedürfnissen und Erwartungen trotzen 
und sie zu Widerstand nötigen. Sie lernen aber auch, dass Wider­
stand nicht einfach einer Naturgewalt gleicht, sondern auch etwas 
sein kann, dass sie bewusst entwickeln und einsetzen können, sei es 
durch Präferenzen, durch Verstand oder durch sprachlich basierte 
Vernunft. Wenn sie die Einsicht erlangt haben, dass Widerstand 
nicht nur ein äußeres Geschehen ist, sondern auch ein Vermögen, 
ist es nicht mehr weit zu der Einsicht, dass die Frage nach dem 
Widerstand auf das Engste mit Einsicht und intrinsischer Motivation 
verknüpft ist.

1 Entfaltung der Zugangsweise

24

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dass Personen Widerstand ausüben, wie und warum sie Wider­
stand ausüben, erfolgt in Abhängigkeit von inneren und äußeren 
Konstellationen. Widerstand spricht in einer Vielfalt von Perspekti­
ven. Sie üben den Widerstand aus, um inneren Einsichten Ausdruck 
zu verleihen, sie üben ihn auch aus, um sich abzugrenzen, eine 
Entscheidung zu treffen oder diese zu verhindern. Entscheidend 
ist hier nicht nur die motivationale Ausstattung des Widerstands, 
sondern auch die Frage, wie eine naturhafte und damit eine leibliche 
Ausstattung des Widerstands auf den Bereich des Wahrnehmens, Er­
kennens, Handelns und das damit assoziierte Verständnis von Ethik 
übergreift. Dieses Übergreifen ist manchmal wortwörtlich, manch­
mal sprachlich komplex zu verstehen. Bei all diesen Vorgängen spielt 
die Art und Weise, wie Personen das Verhältnis zwischen Natur 
(bzw. Leib) und Sprache begreifen, eine nicht vernachlässigbare 
Rolle und der Widerstand ist in diesem Übergreifen ein Nadelöhr, 
eine Gelenkstelle und eine Projektionsfläche, in denen leibbezogene 
Verhältnisse zum Sprechen kommen. Manchmal scheint es so, als 
würden sich das Schwergewicht und der Lärm dieser Welt auf indi­
viduelle Einstellungen, Absichten und Neigungen übertragen und 
durch diese Übertragung einen Widerstand entfalten. Manchmal 
scheint es so, als würden logische und sprachliche Gebilde einen 
Widerstand entfalten, der das Verständnis von Natur und Umwelt 
durch disziplinspezifische Zugänge prägt und diese in diesen ein­
schließt. Die Vielschichtigkeit, die der Widerstand aufweist, verweist 
auf ein Fundament, das sich einer begrifflichen Analyse auch immer 
wieder entzieht. Es entzieht sich deswegen, weil dieses Fundament 
mit Fantasien, aber auch mit Leiblichkeit verknüpft ist, die sich nicht 
eins zu eins in den Vorgang des Denkens und Handelns übersetzen 
lassen. Es bleibt ein Rest, der das Denken und Handeln immer 
wieder aufs Neue herausfordert.

Die Vielfalt der Betrachtungsweisen des Widerstands lässt sich 
mühelos in Betrachtungsweisen wiederfinden, denen es aber nur 
teilweise gelingt, die Vielfalt und die sich daraus ergebende Problem­
stellung in den Blick zu bekommen. Vielmehr umrundet und unter­
wandert der Widerstand unterschiedliche Wissenschaftsdisziplinen 
und entschlüpft ebenso diesen unterschiedlichen Betrachtungswei­
sen, sodass eines seiner hervorragenden Merkmale jenes ist, dass er 
in erstaunlich viele Disziplinen und Betrachtungsweisen eindringen 

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

25

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und sich in bestehenden Wissenslandschaften auf vielfältige und 
bisweilen widersprüchliche Weise etablieren konnte.15

Seine Deutungsvielfalt stellt auch ein hermeneutisches Verfahren 
vor schier unlösbare Aufgaben. Widerstand ist ein Instrument, das 
Betrachtung ermöglicht, aber auch eine Erscheinungsweise, die eine 
Verlaufsform aufweist. Mit dem Widerstand können Personen wahr­
nehmen, er verhindert aber auch, dass sie wahrnehmen, und er 
kann ihnen ebenso eine bestimmte Wahrnehmung aufdrängen. Sei­
ne Streuung lässt sich in unterschiedliche Betrachtungsweisen auf­
fächern, die fachspezifisch und schulspezifisch geprägt sind. Mit 
diesen Eingrenzungen wollen wir uns hier nicht begnügen.

Zur Diskussion steht mehr, als auf den ersten Blick zu vermu­
ten ist. Behauptet wird erstens, dass, wenn es uns gelingt, die Viel­
falt, die der Widerstand aufweist, zu beschreiben, wir ein volleres 
und reichhaltigeres Verständnis von der Mannigfaltigkeit unserer 
Betrachtungsweisen gewinnen und ebenso wie diese auf körperliche, 
ethische und soziale Einsichten übergreifen. Ein genaueres Verständ­
nis des Widerstands hilft uns ferner die Besonderheit menschlicher 
Existenz zu verstehen, und über welche Mechanismen es ihr ge­
lingt, in Beziehung zu einem von ihr unterschiedenem Anderen 
zu treten, mit dem Ziel Beziehungen zu beschreiben, zu gestalten, 
zu verändern oder sich von diesen abzugrenzen. So gewinnen wir 
durch den Widerstand nicht nur ein genaueres Verständnis von dem 
Denken und Handeln, sondern ebenso, wie dieses Selbstverständnis 
mit dem Verständnis der/s anderen interagiert und wie diese biswei­
len widerstreitenden Einflüsse auf ethische und soziale Einsichten 
übergreifen. Behauptet wird zweitens, dass Widerstand ein nicht im­
mer in der wünschenswerten Deutlichkeit explizit gemachtes Bedeu­
tungselement für das Erlangen von Überzeugungen ist. Um zu einer 
Überzeugung zu gelangen, ist es erforderlich, sich auf einen Gegen­

15 Die »verwickelte Begriffsgeschichte« (weiterführend bezogen auf den Medienbe­
griff: Mersch, Medientheorien, 12), die den Widerstand kennzeichnet, hat eine 
gedankliche Nähe zu einer Vielzahl weiterer Grenzbegriffe. Es würde aber den 
Rahmen dieser Untersuchung bei Weitem sprengen, diese Verflechtungen zu 
erkunden. Die Annahme von einer »verwickelten Begriffsgeschichte« verweist 
auch auf die historischen Grenzen der Darstellung und der Interpretierbarkeit, 
die ein Begriff als solcher hat. Levinas hat aus der Bedingtheit der Begriffe das 
Primat der Sprache und der Ethik abgeleitet, worauf noch zurückzukommen 
sein wird.

1 Entfaltung der Zugangsweise

26

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


standsbereich in einer Weise zu beziehen, die den Gegenstandsbe­
reich des Widerstands in seiner Vielfalt aufrechterhält. Behauptet 
wird drittens, dass durch diese Berücksichtigung vormals getrennt 
gehaltene gedankliche Einsichten in einen Dialog gebracht werden. 
Um den Widerstand zu denken, gilt es nicht nur sein Erscheinen 
zu berücksichtigen, sondern auch die Verhältnisse, in die diese Er­
scheinung eingebunden ist, und die Konsequenzen, die sich daraus 
ergeben.

Die Vielfalt, die Widerstand in einer ersten oberflächlichen Be­
trachtung aufweist bzw. kennzeichnet, hat, wie eingangs darauf 
hingewiesen, damit zu tun, dass Widerstand in unterschiedlichen 
Disziplinen und Konzepten anzutreffen ist. In naturphilosophisch-
gegenständlicher Betrachtung ist Widerstand sowohl ein Bestim­
mungsmerkmal einer (leblosen) Materie als auch ein Bestimmungs­
merkmal von lebenserhaltenden biologischen Vorgängen. Ebenso ist 
Widerstand mit finalen Zwecksetzungen ausgestattet, die mit Hand­
lungsabsichten, Erwartungen und Emotionen einhergehen. Sie wei­
sen einen Anspruch auf und bedürfen einer Rechtfertigung. Ferner 
kann Widerstand sowohl ein Bestimmungsmerkmal von einzelnen 
Subjekten oder Gruppen und sozialen Gebilden sein. Widerstand, 
der nicht nur in sprachlich reflexiven, sondern auch in naturnahen 
und leiblich basierten Vorgängen ein Bestimmungsmerkmal bildet, 
beinhaltet eine Mehrfachstellung, deren Status und Implikationen 
hier zur Diskussion stehen. Damit ist auch die Frage angesprochen, 
wie das Verhältnis zwischen Empfindungen und den damit ver­
knüpften leiblichen Vorgängen auf der einen Seite und sprachlich 
vermittelten und vernunftbasierten Vorgängen auf der anderen Seite 
zu begreifen ist.

Mit dieser Frage beginnt eine theoretisch-reflexive Auseinander­
setzung. Hier ist zunächst einmal die Kluft auffallend, die zwischen 
körperlichen Sensationen und sprachlich-reflexiven Vorgängen vor­
herrscht. Es gelingt dem Wahrnehmen und Denken nicht, in den 
Widerstand in seiner natürlichen Verfasstheit hineinzuschlüpfen und 
mit seinen Augen und mit seinen Sinnen die Besonderheit seiner 
Erscheinungsweise zu begreifen. Zwischen Natur und Sprache gibt 
es keine Begegnung von Angesicht zu Angesicht. Das Sprechen zur 
Natur ist immer auch ein Sprechen von Natur, mit und durch Natur. 
Diese Vielfalt rechtfertigt eine philosophische Herangehensweise. 
Das Sprechen über Natur erfolgt in Abgrenzung von Natur und 

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

27

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bleibt ihr doch verhaftet. So kann im Vorgang der sprachlichen Er­
kundung Natur – und damit Materie und Körperlichkeit – nicht ein­
fach zurückgelassen werden. Natur wird im Vorgang des Sprechens 
und Handelns durch den Leib erfahren und in der sprachlichen 
Bezugnahme verändert. Die sprachliche Bezugnahme auf Natur ist 
immer auch sprachliche Bezugnahme durch Natur und gleichzeitig 
gegen diese. Diese Besonderheit prägt auch das Verständnis über den 
Widerstand. Widerstand wird durch und gegen etwas bestimmt: Er 
bezieht sich auf etwas und wendet sich gleichzeitig gegen etwas.

Der Gegenstandsbereich des Widerstands kann sich auch darin 
zeigen, dass es Personen nicht gelingt, sich in andere Personen oder 
Objekte so hineinzuversetzen, dass sie diese mit deren Sinnen oder 
in deren Perspektiven wahrnehmen. Zwischen der Selbst- und der 
Fremdwahrnehmung besteht eine unüberwindbare Kluft, die auch 
im Vorgang des Wahrnehmens nicht überbrückt werden kann. In 
dieser Kluft liegt der Gedanke des ethischen Widerstands verbor­
gen. Auf diesen Aspekt hat Levinas hingewiesen. Angelegt ist die­
ser Gedanke allerdings bereits bei Kant, worauf noch einzugehen 
sein wird. Alle drei Denker (Kant, Hegel und Levinas) stimmen 
darin überein, dass wir auf unmittelbare oder präreflexive Weise 
mit personen- und objektbezogenen anderen nicht verbunden sind. 
Zwischen Personen gibt es eine unüberbrückbare Kluft, und der Wi­
derstand ist ein entscheidender Faktor, der das Erkennen gestaltet.

Der Widerstand bezieht sich aber nicht nur auf die Besonderheit 
des Gegenstandsbereichs, er bezieht sich auch auf das Medium, 
vermittels dessen es Personen möglich ist, sich über diesen Gegen­
standsbereich zu verständigen, nämlich die Sprache. Verständigung 
ist ein Vorgang des Entwerfens und des sich Ausdrückens, der im 
Medium Sprache erfolgt.16 Die Bezogenheit auf Sprache ist absolut 
und nicht weiter hinterfragbar. Die zweite Lektion, die der Wider­

16 Eugen Fink beschreibt den Stellenwert der Sprache im Vorgang des Erkennens 
folgendermaßen: »Sprache ist weder primär ein Verständigungsmittel, noch ein 
Ausdrucksphänomen, sondern der wesentliche Grundcharakter der Sprache ist, 
daß sie ein ontologischer Entwurf ist, ein Vorwegdenken von Gedanken, in denen 
das Seiend-sein alles Seienden gedacht wird. Nur ein Lebewesen, das nur so 
existieren kann, daß es sich im Vorhinein ein Gerüst von Begriffen vorgibt, gemäß 
denen es dann zu den Dingen sich verhält, nur ein solches von einem Seinsbegriff 
geführtes Lebewesen kann überhaupt eine Sprache haben. Die Möglichkeit der 
Sprache gründet in der Natur des Menschen, Sein zu verstehen. Sprache aber 
ist wesentlich ein ruhender, d. i. aus der ursprünglichen Bewegtheit des Denkens 

1 Entfaltung der Zugangsweise

28

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stand lehrt, ist daher, dass der Widerstand, den Sprache wahrneh­
menden und denkenden Personen entgegenbringt, absolut ist. Abso­
lut in dem Sinn, dass wir durch das Wahrnehmen und Denken mit 
Sprache so unmittelbar verflochten sind, dass aus dieser Nähe die 
Unmöglichkeit einer Distanz folgt. Diese greift über auf die Vorgän­
ge des Lebens. Ohne Sprache können wir mit anderen Worten nicht 
oder nur äußerst eingeschränkt leben, sie ist untrennbar mit den 
Vorgängen menschlicher Existenz verflochten.

Der Widerstand gegen die Sprache kann nur der Tod sein. Wider­
stand als ein Bestimmungsmerkmal menschlicher Existenz ist dage­
gen an die Lebendigkeit dieser Existenz geknüpft. Die Sprache ist 
der unverzichtbare Ausgangspunkt, in dem ein leibliches und damit 
lebendiges Verständnis von Widerstand eingebettet ist. Vermittels 
der Sprache werden wir im Leben und am Leben gehalten; sie ist 
so etwas wie eine zweite Haut, die sich auf die erste, die biologische 
Haut legt. Die unmittelbare Wirkung, die Sprache für das Verständ­
nis von Leben hat, macht es schwer, über Sprache nachzudenken. 
»Gedanken über Sprache zu vermitteln ist ein Versuch, aus der Haut 
des eigenen Bewußtseins herauszutreten, jener Haut, die ein noch 
engeres Futteral unserer Identität ist als die Körperhaut«, schreibt 
George Steiner. Auch Linguistik oder Sprachanalyse, Logik und 
andere Sprachtheorien genießen demnach keine »extraterritoriale 
Immunität«. Auch sie bleiben Mitglieder im Verbund der Sprache, 
die sie vorgeben zu analysieren. Steiner folgert daraus: »Der einzige 
mittelbare, wirklich von außen her auf sie gerichtete Blick, der sich 
denken läßt, setzt den totalen Ausbruch aus der Sprache voraus – der 
nur der Tod sein kann.«17

zum Stillstand abgeglittener Entwurf. Das bedeutet hier kein Vorrechnen einer 
Unzulänglichkeit, sondern eine wesentliche Unvermeidbarkeit. Sprechend siedelt 
der Mensch sich an inmitten des Seienden, richtet sich ein im Ganzen der 
Welt. Eine Sprache aber lebt. Das besagt, sie ist nicht starr und unbeweglich. 
Sie verharrt nicht in einem materiellen Sinne, bleibt nicht stehen als ein starres 
Gerüst von syntaktischen Regeln, sondern ist in einem ständigen, langsamen 
Umbildungsprozess begriffen. Einer Sprache wachsen nicht nur neue Worte zu, 
wenn das menschliche Dasein in seinen Gegebenheiten sich ändert, wie z. B. in der 
technischen Revolution der Neuzeit, sondern alle Grunderfahrungen, die es mit 
dem Seienden macht, wirken zurück in die Sprache bis in den Bau ihrer Syntax.« 
(Fink, Philosophie des Geistes, 186–87).

17 Steiner, »Wort wider Gegenstand«, 130–31. Im widerständigen Verhältnis zwi­
schen Sprache und Tod spielt auch der Vorgang des Denkens eine Rolle. So 

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

29

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Widerstand, den Sprache enthält, zeigt sich nicht nur in 
einem von außen auf sie gerichteten Blick, er zeigt sich auch in 
einer Innenperspektive der Wahrnehmung. Diese Innenperspektive 
ist leiblich fundiert, die vom Widerstand gestaltet wird. Sprache, 
die im Medium des Leibes zu sprechen beginnt, ist, um sprechen 
zu können, auf ein Ich-Bewusstsein angewiesen,18 und ebenso baut 
Sprache auf leiblichen Prozessen auf,19 die sich auf ein Ich-Bewusst­
sein nicht reduzieren lassen.20

kann auch das »Stattfinden der Sprache« dem Vorgang des Denkens Widerstand 
leisten, besonders dann, wenn das Denken sich rationalen Eindeutigkeiten ver­
pflichtet weiß, die zwar in einer Binnenperspektive des Denkens nachvollzieh­
bar sind, aber diese letztlich doch einer Eindeutigkeit verpflichtet sind, die 
dem Gedanken der sprachlich vermittelten Pluralität Widerstand leistet. Steiner 
schreibt dazu: »Je ungestümer der Druck des Denkens, desto widerstrebender die 
Sprache, in die es eingeschlossen ist. Die Sprache, so ließe sich sagen, steht dem 
monochromen Ideal der Wahrheit feindselig gegenüber. Sie ist mit Mehrdeutigkeit, 
vielstimmiger Gleichzeitigkeit gesättigt.« (Steiner, Warum Denken traurig macht, 
47–8). Dass »sprachphilosophische Problemstellungen keineswegs der Ethik äu­
ßerlich sind, sondern die Ethik selbst die Frage aufwirft, ob und unter welchen 
sprachlichen Bedingungen sich überhaupt über ethische Gegenstände sprechen 
lässt, ob und wie diese in der Sprache angemessen ausgedrückt werden können«, 
hat den Anlass für einen Schwerpunkt zu Sprache und Ethik in der DZPhil 2010 
gebildet: Esser, »Schwerpunkt: Sprache und Ethik«.

18 Jürgen Trabant beschreibt den Zusammenhang zwischen Ich und Sprache als 
einen der »Spaltung, eine ganz offensichtlich unaufhebbare Trennung, die einen 
Besitz dieser Sprache unmöglich macht« (Trabant, Was ist Sprache, 232).

19 Die körperliche Gebundenheit der Sprache ist eine Zuschreibung, die Gold­
schmidt in besonderer Weise für die deutsche Sprache gelten lässt. So schreibt 
er in der bemerkenswerten Studie Als Freud das Meer sah: »Beim Vergleich 
des Deutschen mit dem Französischen wird deutlich, daß das Deutsche bis in 
sein Innerstes an die Gebärden und Begierden des Körpers gebunden ist. […] 
Das Deutsche ist auf der Stimme aufgebaut: Allem Sprechen liegt Muskelarbeit 
zugrunde, durch welche jenes zutiefst im Körper verankert ist.« (Goldschmidt, 
Als Freud das Meer sah, 21).

20 Das Selbstverständnis der Psychoanalyse hat sich entlang dieses Dualismus 
organisiert. Dabei ging es Freud nicht nur um den Widerstand gegen die psy­
choanalytische Befragung im psychoanalytischen Vollzug, es ging ihm auch 
um den Widerstand gegen die psychoanalytische Befragung, die vom kulturell 
und geografisch vermittelten Außen an diese herangetragen wurde. Blumenberg 
schreibt dazu: »Indem eine Theorie sich eine spezifische Paratheorie ihrer Wir­
kungsohnmacht zulegt, bestimmt sie zugleich, wo und wie die Entscheidung über 
ihren Erfolg fallen muß, nämlich dort, wo der Widerstand am deutlichsten die 
Merkmale der Prognose trägt, also die Überwindung desselben den Bedingungen 
der Theorie genügt. So zeigt sich Freud über seinen Erfolg in Amerika wenig 

1 Entfaltung der Zugangsweise

30

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Denken, das auf Bedingungen aufbaut, in denen die Sinne 
»ideal« sind, beeinträchtigt Wittgenstein zufolge das Denken, da 
in diesem keine »Reibung« gegeben ist. Solchem Denken fehlt der 
»rauhe Boden«. Das Motto des Denkens müsse demnach lauten: 
»Zurück auf den rauhen Boden!«21 Das Körnige des Gegenstandsbe­
reichs ist im Vorgang des Denkens in sich aufzunehmen. Es stellt 
im Deutungskreis meiner Überlegungen ein widerständiges Element 
dar, das im Vorgang des Denkens bereits enthalten ist. Es kann auch 
im gedanklichen Prozess nicht überwunden und sprachlich auch 
nicht entkräftet werden, sondern es ist substanziell mit dem Vorgang 
des Denkens, Sprechens, Handelns, Urteilens verflochten.

Nicht nur das Denken, sondern bereits die Stimme, worauf Ro­
land Barthes hingewiesen hat, enthält in sich eine Materialität, eine 
»Rauheit«, die seine körnige Widerständigkeit hören lässt.22 Eine 
leibliche Widerständigkeit, die den Vorgang des Sprechens durch­
zieht, ist Garant dafür, dass es nicht gelingen kann, in die Sprach­
tiefe des Erkennens vorzustoßen. Die Leiblichkeit des Widerstands 
unterstützt und gestaltet den sprachlichen Vollzug. Sprachlich und 
leiblich wendet der Widerstand sich gegen ein ideales Denkszenario 
und gegen die Annahme einer harmonischen Übereinkunft von un­
terschiedlichen Kräften und Fähigkeiten. Widerstand ist also nicht 
nur mit den Vorgängen des Denkens und des Sprechens verwoben, 
er hat auch eine Materialität und eine Leiblichkeit und diese bildet 
nicht nur die Voraussetzung für sprachliche Vorgänge, sie gestaltet 
diese auch mit.

Widerstand hat nicht nur eine leiblich-phänomenologische, her­
meneutisch-kritische und eine sprachliche Bedeutung, er hat auch 

beglückt. Er hält allein die Entscheidung in den Ländern alter Kulturen für 
ausschlaggebend: die Widerstände gegen seine Theorie müßten auf ihren Mutter­
boden überwunden werden. So konnte er 1925 in Die Widerstände gegen die 
Psychoanalyse den Widerstand samt seiner Therapie als die Evidenz der Theorie 
bilanzieren.« (Blumenberg, Genesis der kopernikanischen Welt 3, 763).

21 Das Zitat stammt aus den Philosophischen Untersuchungen, in denen Wittgen­
stein schreibt: »Wir sind aufs Glatteis geraten, wo die Reibung fehlt, also die 
Bedingungen in gewissen Sinn ideal sind, aber wir eben deshalb noch nicht 
gehen können. Wir wollen gehen; dann brauchen wir die Reibung. Zurück auf 
den rauhen Boden.« (Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 107) Wei­
terführend: Alloa / Fischer, »Leib und Sprache«, 7–14.

22 Vgl. Barthes, »Die Rauheit der Stimme«, 269–78; und Keintzel, »Spüren, Hören 
und Verstehen der Stimme«.

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

31

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine räumliche und damit eine auf das Konkrete, auf das »Hier und 
Jetzt« bezogene Bedeutung. Dies ist die dritte Lektion, die der Wi­
derstand lehrt. Verstärkt wird eine räumlich-konkrete Betrachtung 
auf den Widerstand durch den Verlust eines einheitlichen Weltbil­
des. In der Umbruchzeit der Moderne, wo die Bereiche Denken, 
Erleben und Beurteilen auseinandergefallen sind, ist es genau dieser 
Bruch, der die Weichen dafür gestellt hat, die Bedeutungslosigkeit 
des Menschen als singuläres Wesen in den Mittelpunkt der Betrach­
tung zu rücken. Durch den Untergang des geozentrischen Weltbildes 
ist nicht nur der Mensch selbst bedeutungslos geworden, sondern 
auch seine Stellung und sein Platz im Universum. Es sind vielleicht 
diese leeren Räume, die Pascals Schrecken hervorgerufen23 und 
dann auch weiterführend den Anstoß für Kants spätere ästhetische 
Überlegungen gebildet haben. In der Schrift »Allgemeine Naturge­
schichte und Theorie des Himmels« (1755) formuliert Kant diese 
Überlegungen an der Schnittstelle zwischen Philosophie und Physik 
und demonstriert an dieser die Ohnmacht und die gleichzeitige 
Widerstandskraft, die der Fähigkeit menschlicher Begriffe zu eigen 
sei. Das vollständige Zitat dazu lautet:

»Es ist hier kein Ende, sondern ein Abgrund einer wahren Unermeß­
lichkeit, worin alle Fähigkeit der menschlichen Begriffe sinkt, wenn 
sie gleich durch die Hülfe der Zahlwissenschaft erhoben wird. Die Weis­
heit, die Güte, die Macht, die sich offenbart hat, ist unendlich und in 
eben der Maße fruchtbar und geschäftig; der Plan ihrer Offenbarung 
muß daher eben wie sie unendlich und ohne Grenzen sein.«24

Die Wahrnehmung der raumgebundenen Natur und die Beobach­
tung ihrer Gesetzmäßigkeiten verleihen dem erkennenden Subjekt 

23 Manfred Geier beschreibt diesen Schrecken als einen solchen, der durch die 
»kopernikanische Wende der Erkenntnistheorie« herbeigeführt wird: »Die ko­
pernikanische Revolution hatte zu einer Umstrukturierung des Weltgebäudes ge­
führt, die mit einer beängstigenden Selbstverkleinerung des Menschen verbunden 
war. Durch die Niederlage des geozentrischen Weltbildes schien auch der Mensch 
unbedeutend geworden zu sein. Er nahm nur noch einen winzigen, dezentrierten 
Platz in einem unendlichen Universum ein. Der Mensch drohte in den ›Abgrund 
einer wahren Unermeßlichkeit‹ (I, 267) zu stürzen.« (Geier, Kants Welt, 90).

24 Kant, Akademie-Ausgabe, Bd. 1, 256 (im Folgenden AA 1). Außer bei der Kritik 
der reinen Vernunft, die nach der Originalpaginierung der A- und B-Ausgabe 
zitiert wird, werden Kants Werke hier und im Folgenden nach der Akademie-
Ausgabe zitiert.

1 Entfaltung der Zugangsweise

32

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nur einen Einblick in seine Grenzen, sondern auch in seine 
Erkenntnismöglichkeiten. An der Schnittstelle zwischen Philosophie 
und Physik stellt sich für Kant hier die Frage, wie sich ein physika­
lischer Widerstand in ein philosophisches erkennendes Verständnis 
von Widerstand übersetzen lässt. Er spricht damit einen zu seiner 
Zeit bereits beliebten Topos wissenschaftlicher Debatten an. Entzün­
det hat er sich an der Frage nach der Umgebung des Widerstands 
und damit der, ob es einen leeren oder einen bereits gestalteten 
Raum gibt.25 Kants Stellungnahme dazu ist eindeutig: Im wider­
standsfreien Raum lässt sich weder erkennen noch handeln. Diese 
Stellungnahme weist rein physikalische Debatten in ihre Grenzen. 
Denn selbst wenn es gelänge, mit Hilfe des physikalischen Wider­
stands zu denken, hieße das nicht, den Widerstand zugleich in der 
Weise zu instrumentalisieren, dass eine begriffliche Leere entstünde, 
die es erlauben würde, eine neue Bedeutung, die unabhängig von 
bereits vorhandenen Sinnfragmenten zu betrachten wäre, sozusagen 
aus dem Nichts zu schaffen.

In der bereits erwähnten Schrift »Allgemeine Naturgeschichte 
und Theorie des Himmels« vertritt ebenso Kant die Auffassung, 
dass es eine »Ausgangsverteilung in der Materie« gebe, die dyna­
misch und kosmisch geschichtlich zu betrachten sei. Die Annahme 
von einem »leeren Raum« sei demzufolge zu relativieren, auch 
wenn dieser nur indirekt widersprochen werden könne. Wogegen 
er sich aber in seinen frühen Schriften wendet, ist, dass ein »leerer 
Raum«26 mit einem widerstandsfreien Raum gleichzusetzen sei. Sin­
ne beschränken und gestalten das Verständnis von Raum, sie liefern 
einen notwendigen Hinweis, jedoch nicht einen Maßstab. Durch die 
Bezogenheit der Sinne auf den Raum im Vorgang der Wahrnehmung 
sind Empfindungen durchdrungen von widerständigen Konstellatio­
nen, die zwar keine Plausibilität dafür bieten, in welcher Weise, 

25 Eine Debatte, die ich hier nicht einmal im Ansatz wiedergeben kann, greift 
sie doch auf wissenschaftshistorische und philosophiehistorische Debatten über, 
die den Rahmen der vorliegenden Untersuchung bei Weitem sprengt.

26 Zum Stellenwert des »leeren Raums« in Kants Schriften, vgl. u. a. Strobach, s. v. 
»Raum, leerer«. Dass der »leere Raum« als Anschauungsschema bereits mit Ma­
terie gefüllt ist, verknüpft Waldenfels unter Bezugnahme auf Edmund Husserl 
und Maurice Merleau-Ponty mit der Überlegung, dass ein »Orientierungsraum« 
von einem »homogenen Raume« zu unterscheiden ist. Weiterführend: Walden­
fels, Das leibliche Selbst, 116–17. Vgl. dazu auch unten, Anm. 28.

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

33

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber doch, dass mittels leiblicher Empfindung eine Orientierung im 
Raum möglich ist.27

In Fortsetzung zur widerstandsbasierten Wahrnehmung ist auch 
der Vorgang des begrifflichen Erkennens leib- und damit raumge­
bunden: Eine Gebundenheit, die auf einer Widerstandserfahrung 
beruht. In der Kritik der reinen Vernunft wählt Kant dafür ein 
Gleichnis, nämlich das einer Taube, die sich in der falschen Annah­
me befindet, es ginge mit ihrem Flug leichter vonstatten, wenn sie 
sich in einem luftleeren und damit räumlich unbestimmten Raum 
befände. Die Schlussfolgerung, die Kant daraus zieht, ist klar: Er­
kennen ist raumgebunden und die Erfahrung des raumgebundenen 
Widerstands eine notwendige Voraussetzung für den Vorgang des 
Erkennens. Die Schlussfolgerung, die andererseits Hegel daraus 
zieht, ist, dass Erkennen eine Verlaufsform aufweist, und wenn wir 
den Widerstand verstehen wollen, ist es notwendig, diese Verlaufs­
form sowohl im Hinblick auf seine Entstehung als auch im Hin­
blick auf seine Resultate zu betrachten. Levinas wiederum folgert, 
dass Widerstand sich in einer Differenz zwischen räumlicher Nähe 
und Distanz entfaltet, die personenbezogene Deutungen erforderlich 
macht. Auf diese Zusammenhänge wird in den jeweiligen Kapiteln 
noch zurückzukommen sein.

Die vierte Lektion, die der Widerstand lehrt, ist, dass Widerstand 
als eine sprachlich-reflexive und raumgebundene leiblich-materiale 
Größe auf sprachlicher und körperlicher Ebene an der Herstellung 
von Sinn beteiligt ist. Sprache bildet gesellschaftliche Verhältnisse 
ab und gestaltet sie gleichzeitig. Ein Widerstand dagegen würde 
bedeuten, sich gegen sprachlich erzeugte Realitäten zu wenden und 
dadurch Sinnmöglichkeiten bewusst auszuschließen. Auch ein Wi­
derstand gegen den Körper erweist sich als nicht sinnvoll, da dies 
in letzter Konsequenz zum Tod eben dieses Körpers führen würde. 

27 So findet sich in der Schrift »Träume eines Geistersehers« der Hinweis: »Wir 
finden bei dem Gebrauch der äußeren Sinne, daß über die Klarheit, darin die 
Gegenstände vorgestellt werden, man in der Empfindung auch ihren Ort mit be­
greife, vielleicht nicht allemal mit gleicher Richtigkeit, dennoch als eine nothwen­
dige Bedingung der Empfindung, ohne welche es unmöglich wäre, die Dinge als 
außer uns vorzustellen. Hiebei wird es sehr wahrscheinlich, daß unsere Seele das 
empfundene Objekt dahin in ihrer Vorstellung versetze, wo die verschiedenen 
Richtungslinien des Eindrucks, die dasselbe gemacht hat, wenn sie fortgezogen 
werden, zusammenstoßen.« (AA 2, 344).

1 Entfaltung der Zugangsweise

34

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In beiden Fällen ist der Widerstand notwendig, um Sinn herzustel­
len. Unter sprachlichen und körperlichen Gesichtspunkten ist der 
Widerstand aber nicht nur eine Ermöglichungsbedingung, er enthält 
auch Kriterien der Unterscheidungen. In der Trias Körper, Sprache 
und Sinn hat der Widerstand sowohl einen bestimmenden als auch 
einen bestimmten Stellenwert. Der Widerstand zeigt sich sowohl 
durch die Art, wie Sprache und Leib miteinander verflochten sind, 
als auch durch die Art, wie sprachliche Inhalte wahrgenommen und 
in Beziehung zur Außenwelt gesetzt werden. Diese Zusammenhänge 
gilt es genauer zu erkunden. Zunächst ist festzuhalten, dass das 
Verhältnis zwischen Leib und Sprache nicht hierarchisch verfasst ist. 
Sprache ist nicht einfach ein Behelfsmittel, ein Werkzeug, dessen 
man sich bedient, um Gedanken zu versprachlichen. Sprache selbst 
baut nicht nur symbolisch, sie baut auch konkret auf leiblichen 
Vorgängen auf. Durch den Körper gelingt es Subjekten, Sprache 
und Denken aufeinander zu beziehen. Der Körper ist dabei keine 
zugrunde liegende, ausgedehnte, passive oder beliebig formbare Ma­
terie.28 Er ist vielmehr eine über Sinneskanäle – Nervenbahnen 
und Muskelstränge – verknotete Trägersubstanz, die dem Subjekt 
eine Raumwahrnehmung ermöglicht, die grundlegend bzw. rückwir­
kend gültig für den Vorgang des Denkens und Sprechens ist. Seine 
Empfindungs- und Wahrnehmungsweisen geben eine Spur und eine 
Richtung vor, in die sprachliche Elemente sich einschreiben und da­
durch Sinn herstellen. Kant beschreibt die Verschränkung zwischen 
der leiblichen und der räumlichen Orientierung in der Schrift »Was 
heißt: Sich im Denken orientieren« (1786).29 Er verweist darauf, dass 
es leibliche Unterscheidungen gibt, und er bringt dazu die Unter­
scheidung zwischen dem linken und dem rechten Auge ins Spiel, die 

28 Was das Verhältnis zwischen Leib und Sprache anbelangt, weisen Alloa und 
Fischer unter Bezug auf Nietzsche darauf hin, dass Körperbewegungen als Ge­
danken »zurück gelesen« werden: »Das bedeutet, dass Körperlichkeit nicht bloß 
als ausgedehnte, daruntergelegte Sub-Stanz zu denken ist, sondern als operative 
oder auch ›fungierende‹ Körperlichkeit.« (Alloa / Fischer, »Leib und Sprache«, 
9).

29 Vgl. AA 8, 131–47.

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

35

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für das wahrnehmende Subjekt eine Voraussetzung für räumliche 
Orientierung30 bietet.31

Dieses Beispiel macht plausibel, dass das Unterscheidungsvermö­
gen zwischen der linken und der rechten Körperhälfte eine Matrix 
oder eine Voraussetzung dafür schafft, dass der Körper vermittels 
widerstandsbasierter Empfindung eine Differenz zu sich ausbildet, 
die gleichzeitig eine Orientierung im Raum ermöglicht. Ein körper­
liches Schema kann noch weitergedacht werden. Nämlich dahinge­

30 Waldenfels schreibt dazu: »Zur menschlichen Existenz und zur menschlichen 
Leiblichkeit gehört der aufrechte Gang, so daß ›oben‹ (dort wo der Kopf und 
die Augen sind) keine bloße relative Raumdifferenz angibt, sondern eine, die den 
Raum mitbildet, die ihn überschaubar macht. Ähnliches gilt für Präpositionen wie 
›neben‹, ›in‹ oder ›vor‹. Diese Differenzen setzen leibliche Differenzen voraus.« 
Der Autor folgert daraus, dass von der leiblichen »Bewohnbarkeit des Raums« 
die materielle und räumliche Ausstattung des Hauses eine besondere Bedeutung 
erlangt. Detaillierter: Waldenfels, Das leibliche Selbst, 116–17; vgl. dazu auch 
oben, Anm. 24.

31 Das vollständige Zitat dazu lautet: »Sich orientiren heißt in der eigentlichen 
Bedeutung des Worts: aus einer gegebenen Weltgegend (in deren vier wir den 
Horizont einteilen) die übrigen, namentlich den Aufgang zu finden. Sehe ich nun 
die Sonne am Himmel und weiß, daß es nun die Mittagszeit ist, so weiß ich Süden, 
Westen, Norden und Osten zu finden. Zu diesem Behuf bedarf ich aber durchaus 
das Gefühl eines Unterschiedes an meinem eigenen Subject, nämlich der rechten 
und linken Hand. Ich nenne es ein Gefühl: weil diese zwei Seiten äußerlich in 
der Anschauung keinen merklichen Unterschied zeigen. Ohne dieses Vermögen: 
in der Beschreibung eines Cirkels, ohne an ihm irgendeine Verschiedenheit der Ge­
genstände zu bedürfen, doch die Bewegung von der Linken zur Rechten von der 
in entgegengesetzter Richtung zu unterscheiden und dadurch eine Verschiedenheit 
in der Lage der Gegenstände a priori zu bestimmen, würde ich nicht wissen, ob 
ich Westen dem Südpunkte des Horizonts zur Rechten oder zur Linken setzen 
und so den Kreis durch Norden und Osten bis wieder zu Süden vollenden sollte. 
Also orientire ich mich geographisch bei allen objectiven Datis am Himmel doch 
nur durch einen subjectiven Unterscheidungsgrund; und wenn in einem Tage 
durch ein Wunder alle Sternbilder zwar übrigens dieselbe Gestalt und ebendiesel­
be Stellung gegen einander behielten, nur daß die Richtung derselben, die sonst 
östlich war, jetzt westlich geworden wäre, so würde in der nächsten sternhellen 
Nacht zwar kein menschliches Auge die geringste Veränderung bemerken, und 
selbst der Astronom, wenn er bloß auf das, was er sieht und nicht zugleich, was 
er fühlt, Acht gäbe, würde sich unvermeidlich desorientiren. So aber kömmt ihm 
ganz natürlich das zwar durch die Natur angelegte, aber durch öftere Ausübung 
gewohnte Unterscheidungsvermögen durchs Gefühl der rechten und linken Hand 
zu Hülfe; und er wird, wenn er nur den Polarstern ins Auge nimmt, nicht allein 
die vorgegangene Veränderung bemerken, sondern sich auch ungeachtet derselben 
orientiren können.« (AA 8, 134–35).

1 Entfaltung der Zugangsweise

36

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hend, dass eine Erweiterung auf das Verständnis von Leib notwendig 
ist. Der Körper ist nicht einfach ein Instrument des Denkens, er 
ist bereits mit einem Ausdruckvermögen32 ausgestattet, vermittels 
dessen es dem Körper möglich ist, in Differenz zu seiner Körperlich­
keit zu treten. Eine Differenzerfahrung, die im phänomenologischen 
Sprachgebrauch als Leib bezeichnet ist. Dass mit dem Begriff Leib 
eine Vielzahl sprachlicher Konnotationen einhergehen, die nicht zu­
letzt auf die Physik, Biologie oder Anthropologie bezogen sind, son­
dern ebenso in die gesellschaftlichen Dimensionen hineinreichen, 
ist letztlich als Indiz dafür zu werten, dass der Leib eine umfas­
sendere Bedeutung hat, die weit über ein naturhaftes Verständnis 
vom Körper hinausreicht.33 Dieser Bedeutungsüberschuss, den Leib 
hat, ist aber auch als Indiz dafür zu werten, dass es zwischen Leib 
und Sprache Berührungspunkte gibt, die es erlauben, leiblich-bewe­
gungsbasiertes und gedanklich-zeichenbasiertes Sprechen in einen 
Zusammenhang zu bringen. Wie stellt sich dieser Zusammenhang 
dar?

Ein sprachliches Ereignis kommt zustande durch eine Transfor­
mationserfahrung, genauer gesagt durch eine Berührung. Diese Be­
rührung ist auf leiblichen Empfindungen aufgebaut, aber gleichzeitig 
mit einem Mitteilungscharakter ausgestattet. Gedanken in Sprache 
auszudrücken heißt nicht, einen Gedanken an eine sprachliche 
Form anzupassen, sondern den Gedanken in Sprache zu verwan­
deln, also ein Bewusstsein von etwas in Leib zu verwandeln, sodass 

32 Anne Reichold hält hier zu Recht fest, dass es »zwischen Körper und Moral 
auch genuin moralische Normativität gibt, die ihre Quelle im Körper hat«. Diese 
These untermauert die Autorin mit Blick auf den Körper anderer. Weiterfüh­
rend: Reichold, »Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität«. 
Ein körperliches Ausdrucksvermögen beschreiben Alloa und Fischer als einen 
»Vektor von Sinn« und halten auf die Differenz zwischen dem Körper und 
dem Leib fest: »Während körperliche Dinge prinzipiell erschließbar sind (etwa, 
wenn man um sie herumgeht), bleibt der Leib grundsätzlich unerschöpflich, nicht 
allerdings, weil in seinem Inneren etwas Verborgenes läge, sondern weil er weniger 
Gegenstand als Vektor von Sinn ist.« (Alloa / Fischer, »Leib und Sprache«, 9–10).

33 Dazu detaillierter Waldenfels, Das leibliche Selbst, 14–22. Mit Nietzsche führt 
der Autor aus, dass Vernunft am Leitfaden des Leibes gedacht zu einer Revisi­
on der Unterscheidung zwischen »Ordnung des Lebens« und »Ordnung der 
Vernunft« führt. Diese Revision verweist auf die enge Verflochtenheit zwischen 
Leben und Vernunft, und damit auch zwischen Sprache.

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

37

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieses von anderen mit Augen gesehen und mit Ohren gehört wer­
den kann.

Wilhelm von Humboldt, der auf den Gedanken bestanden hat, 
Sprache weise eine individuelle Kennzeichnung auf, formuliert be­
züglich des Gedankens eines leiblich basierten Verständnisses von 
Sprache Folgendes:

»Der Mensch lebt mit den Gegenständen hauptsächlich, ja, da Empfin­
den und Handeln in ihm von seinen Vorstellungen abhängen, sogar 
ausschließlich so, wie die Sprache sie ihm zuführt. Durch denselben 
Act, vermöge dessen er die Sprache aus sich herausspinnt, spinnt er 
sich in dieselbe ein, und jede zieht um das Volk, welchem sie angehört, 
einen Kreis, aus dem es nur insofern hinauszugehen möglich ist, als 
man zugleich in den Kreis einer andren hinübertritt.«34

Dass »jeder Mensch seine eigene Sprache besitzt«, darf also nicht 
in der Weise missverstanden werden, diese Vielfalt von Sprachen 
leite sich von einem leiblichen (z. B. einem ontisch-geschlechtlichen) 
Ursprung ab. Es ist vielmehr die Nichtursprünglichkeit des Leibes,35 

die vorgibt, wie sich der Leib in Sprache übersetzt. Es gibt auch 
keinen leiblich oder naturhaft begründeten verborgenen Plan, der 
das Verständnis von Sprache anleiten könnte. Ebenso wenig gilt, 
dass Sprache bestehende gesellschaftliche Verhältnisse abbildet oder 
im Sprechen zum Ausdruck bringt. In der Art und Weise, wie wir 
Sprache benutzen, beginnt Gesellschaft zu sprechen. So wie gilt, 
dass wir mit Gesellschaft verwoben sind, und sie nicht einfach im 
Vorgang des Sprechens (Denkens und Handelns) erzeugen können, 
gilt, dass Sprache nicht einfach ein Werkzeug des Denkens ist. Bis 
zu einem gewissen Grad widerfährt36 uns Sprache. Wir benutzen 
nicht nur Sprache, wir werden auch von ihr benutzt und berührt. 

34 Zit. n. Wohlfart, Denken der Sprache, 198–99.
35 In einem Artikel habe ich 2017 in kritischer Replik auf Platons Geschlechtermo­

dell und unter Bezugnahme auf Levinas darauf hingewiesen, dass Geschlechter 
nicht als eine Dualität zu begreifen sind, die sich als Dualität komplementär 
ergänzen, sondern dass durch eine Nichtursprünglichkeit des Leibes auch die 
Geschlechter sich in einem leiblich randunscharfen Verhältnis zueinander befin­
den. Vgl. Keintzel, »Like a Virgin«.

36 »Widerfahrnis« und Widerstand beruhen meiner Auffassung zufolge auf einem 
gemeinsamen Zusammenhang. Zum Widerfahrnisbegriff in der Phänomenolo­
gie hat Jens Bonnemann 2016 eine Studie verfasst. Widerfahrnis begreift der 
Autor als einen »pathischen Begriff«, »der die Einwirkungen bezeichnet, die ich 
selbst erleiden muss«. Widerfahrnis unterscheidet er von dem Widerstand, den 

1 Entfaltung der Zugangsweise

38

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Berührung setzt eine leibliche Erfahrung voraus, vermittels derer 
eine Spracherfahrung gebildet wird. Leibliche Vergewisserung setzt 
mit anderen Worten ein Verständnis von Sprache voraus, die sich 
ständig neu herstellt. Dieser Vorgang verläuft nicht körperlos, er 
baut auf körperliche Vorgänge auf und spricht vermittels dieser. 
Und doch unterscheidet sich der Widerstand des Leibes von einem 
Widerstand, der mittels Sprache vollzogen wird. Wie gelingt es uns, 
zwischen diesen unterschiedlichen Formen des Widerstands zu un­
terscheiden? Zunächst einmal in der Weise, dass man die Form, 
die Leib und Sprache miteinander verbindet, näher betrachtet. Ein 
Ausbruch aus dem Verweisungszirkel zwischen Leib und Sprache ist 
nur dann möglich, wenn ihre Ungleichwertigkeit durch eine formale 
Betrachtung auf den Widerstand anerkannt wird. Diese Ungleich­
wertigkeit, die zwischen Leib und Sprache vorherrscht, ist die Vor­
aussetzung für die Entstehung von Sinn. Diese Ungleichwertigkeit 
gilt es genauer zu betrachten.

Die fünfte Lektion, die der Widerstand lehrt, ist, dass Widerstand 
auf zweifache Weise zu sprechen beginnt, durch das Primat der 
Form und durch das Primat der Materie. Innerhalb dieser Positio­
nierung gibt es mehrere Gelenkstellen. So ist die Zuschreibung des 
Widerstands gegenständlich und sprachlich verfasst. Die Konjunk­
tion und meint hier, dass der Widerstand sich weder auf seine 
materiale-leibliche Gegenständlichkeit noch ausschließlich auf die 
Sprache reduzieren lässt. Ebenso gilt, dass der leiblich sprechende 
Widerstand sich genauso in einen reflexiv-sprechenden Widerstand 
übersetzt wie umgekehrt der reflexiv-sprechende in einen leiblich 
sprechenden. Eine andere Gelenkstelle zeigt sich darin, dass die 

er ausschließlich als einen Handlungsbegriff begreift. Vgl. Bonnemann, Das 
leibliche Widerfahrnis, 175. Das komplexe Verhältnis zwischen Widerfahrnis 
und Widerstand hat Burkhard Liebsch unter Bezugnahme auf Paul Ricœur 
und Maine de Biran herausgearbeitet. Der Kerngedanke besteht darin, wie 
der Autor festhält, »dass das rezeptiv Vorgegebene im Lichte einer Theorie des 
›fähigen Subjekts‹ vor allem als Quelle des Widerstands gegen dessen Projekte 
in Betracht kommt« (Liebsch, Verletztes Leben, 38). In meiner Lesart wird es 
darum gehen, Widerstand sowohl transitiv als auch intransitiv zu begreifen. Er 
erschließt sich in der Perspektive des wahrnehmenden Subjekts, ebenso in einer 
Außenperspektive der Betrachtung, und ist an der Schnittstelle zwischen dem 
»Innen« und dem »Außen« angesiedelt: Widerstand wird sowohl vollzogen als 
auch erfahren. Seine Reichweite kann weder auf den Vorgang einer Empfindung 
reduziert noch mit einer bloßen Handlungsweise gleichgesetzt werden.

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

39

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenständliche Erscheinungsweise des Widerstands in eine formge­
bende Sprachstruktur eingebettet ist. Sie ist mit der Sterblichkeit der 
Existenz verknüpft. Sie ist nicht zeitlos, die Form lebt mit dieser 
Existenz und durch diese. Der formgebenden Struktur der Sprache 
Widerstand zu leisten, würde, wie bereits festgehalten, langfristig 
nicht nur den Tod bedeuten, es würde kurz- und mittelfristig auch 
bedeuten, die Kohärenz des Denkens und Wahrnehmens zu ver­
lieren. Des Weiteren erfolgt die Betrachtung dieser formgebenden 
Struktur in Abhängigkeit von einem Denken, das unterschiedliche 
Kennzeichnungen aufweist. Welcher Art diese Kennzeichnungen 
sind, darauf wird noch zurückzukommen sein.

Die sechste Lektion, die der Widerstand lehrt, folgt aus den vori­
gen Lektionen. Es gibt nämlich kein Metanarrativ, von dem aus Er­
scheinungsformen des Widerstands vollumfänglich erschlossen wer­
den könnten. Er lässt sich weder über physikalische noch über onto-
theologische Zusammenhänge metanarrativ beschreiben. Auch eine 
leibliche Erfahrung erfolgt nicht über eine Metaperspektive. Mein 
Leib ist nicht einer, der sich in einen übergeordneten Leib integrie­
ren ließe; dazu wären Zusatzannahmen erforderlich, die allerdings 
nicht zwingend aus leiblichen Vorgängen abgeleitet werden können. 
Auch sprachlich-reflexive Erfahrungen deuten auf keine Metaper­
spektive, von der aus sie beobachtet oder gar systematisiert werden 
könnten. Sie weisen eine Eigenständigkeit und eine Unabhängigkeit 
auf, die ihre widerständige Kennzeichnung plausibel machen. Dass 
wir über kein Metanarrativ eines umfassenden Widerstands- und 
Wissensdispositivs verfügen, das alle Bereiche der Erscheinungswelt 
durchdringt, hat damit zu tun, dass Widerstand in einer Vielfalt von 
Perspektiven in Erscheinung tritt, die kontext- und konstellationsab­
hängig sind.

Die Vielfalt der Artikulationsformen ist die siebte Lektion, die der 
Widerstand lehrt. Er zeigt seine Erscheinung in unterschiedlichen 
Gegenstandsbereichen: in der Natur, in Einstellungen, Haltungen 
sowie in unterschiedlichen Verhältnissen und realgeschichtlichen 
Konstellationen. Diese Vielfalt, die Widerstand aufweist, ist aber 
nicht nur im Lichte eines philosophischen Erkenntnisinteresses ver­
wirrend. Auch im alltäglichen Sprachgebrauch ist es nicht immer 
einfach, von »dem« Widerstand zu sprechen. Widerstand ist ein Ge­

1 Entfaltung der Zugangsweise

40

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schehen, das allgegenwärtig, »immer und überall«37 ist. Seine Vielfalt 
bezieht sich sowohl auf disziplinspezifische (naturwissenschaftliche, 
medizinische, soziologische, historische, psychologische, anthropo­
logische, rechtliche etc.) Deutungsstränge als auch auf alltägliche 
Erfahrungsweisen. Auch im politischen, künstlerischen und im äs­
thetischen Bereich weist Widerstand eine lebhafte und durchwegs 
unterschiedliche Verwendungsvielfalt auf.

Widerstand zeigt sich nicht nur in vielfältigen Artikulations- und 
Darstellungsformen, in denen er beobachtet, imaginiert, herbeige­
sehnt und gedacht wird. Widerstand möchte auch erlebt, gehandelt 
und vollzogen werden. Dies impliziert ein existenzielles Bedeutungs­
moment, das auf die Bestimmung bzw. das Selbstverständnis der 
Person übergreift. Das ist die achte Lektion, die der Widerstand 
lehrt. Widerstand zeigt sich nicht nur als etwas und durch etwas, 
er bewirkt auch etwas und ist daher mit einem als höchst indivi­
duell wahrgenommenen Verständnis vom Selbst verknüpft. Er ist 
nicht nur ein Element oder ein Mittel, dessen sich der Mensch 
bedient, um sich in der Welt zu orientieren und seinen Zielen 
und Wünschen Ausdruck zu verschaffen, sondern Widerstand selbst 
ist ein Bestimmungsmerkmal menschlicher Existenz. Widerstand, 
der nicht nur etwas erreichen, sondern auch als etwas gelten will, 
beansprucht ein Sinngeschehen, das intersubjektiv mit anderen ge­
teilt werden möchte. Dieses Sinngeschehen erschließt sich nicht in 
einer übergeordneten Perspektive, es erschließt sich mitten unter 
den Existenzen. In diesem Deutungsrahmen konnte Alain Badiou 
festhalten, dass der Mensch von allen das »widerständischste und 
paradoxeste aller Tiere«38 sei. Der lebensweltliche Anspruch, den 
Widerstand hat, verweist ebenso auf die imaginative Ebene. Das 
imaginative Potenzial, das der Widerstand aufweist, hilft Personen 
nicht nur die Sprache zu sprechen, es hilft ihnen auch Gesellschaft 
zu bilden. Ein Gedanke, auf den Toni Morrison hingewiesen hat.39 

Mit angesprochen ist in diesen Überlegungen ein Sinnpotenzial, 

37 Zur politischen und interdisziplinär vielschichtigen Brisanz des Widerstands, 
vgl. u. a. die Anthologie von Bargetz et al., Kritik und Widerstand.

38 Vgl. Badiou, Ethik, 28.
39 Toni Morrison talks to Peter Florence, 2022, https://www.youtube.com/watch?

v=vtJFK_HtlQk (16:50-17:26) (30.1.2023). Morrison spricht in diesem Interview 
von einem »imaginativen Widerstand«, den sie von einem »vollzogenen Wider­
stand« unterscheidet.

1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt

41

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=vtJFK_HtlQk
https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=vtJFK_HtlQk


das mit einem Verständnis von menschlicher Freiheit einhergeht. 
Schematisch ausgedrückt: Das Selbst ist nicht nur aufgrund seiner 
anthropologisch-sprachlich-reflexiven Verfasstheit gewohnt, Wider­
stand auszuüben bzw. sich mit diesem zu arrangieren, es möchte 
auch Widerstand vorstellen, erleben und erfahren, weil sich damit 
ein Sinn- und Anerkennungsanspruch verbindet, der unverzichtbar 
ist für ein gelingendes Verständnis eines sozialen Miteinander.

In der sinnorientierten Frage nach dem Widerstand treten Recht 
und Existenz in ein Naheverhältnis, das auf den Themenkomplex 
der Menschenrechte übergreift. Menschenrechte sind nicht nur et­
was, was formal festgelegt wird, Menschenrechte möchten auch ge­
lebt und in konkreten Konstellationen des Sprechens und Handelns 
wiederentdeckt werden. Bei diesem Anspruch handelt es sich um 
existenzielle und rechtliche Freilegungen. Personen als Trägerinnen 
von Menschenrechten möchten Widerstand nicht nur leben und 
erleben, sie möchten auch, dass er wahrgenommen und damit er­
kannt und beurteilt wird. Der Maßstab für die Gestaltung dieser 
existenziellen und rechtlichen Fragen ist im Deutungsrahmen der 
Menschenrechte angesiedelt. In Abhängigkeit davon bemisst sich die 
Interpretation des Gestaltungspotenzials von Widerstand.

Widerstand weist aber nicht nur einen Inhalt auf, der im Deu­
tungsrahmen der Menschenrechte gelesen und verstanden werden 
möchte, er ist ebenso ein Gestaltungsfaktor mit dem Anspruch, die 
Anliegen der Menschenrechte zum Einsatz zu bringen und zu vertei­
digen. Spätestens hier stellt sich die Frage nach den Kriterien der Be­
urteilung: Wodurch unterscheidet sich gerechtfertigter Widerstand 
von ungerechtfertigtem?

Die neunte Lektion, die der Widerstand hier lehrt, ist dann nicht 
nur, dass Widerstand ein Bestimmungsmerkmal menschlicher Exis­
tenz in der Besonderheit seines Vollzugs ist. Er lehrt auch, dass 
Widerstand verstanden, anerkannt und damit auch kommuniziert 
werden möchte. Die Besonderheit des Vollzugs knüpft sich nicht nur 
an die Besonderheit der Situation, sie ist auch bezogen auf einen 
Maßstab, der den Anspruch von Dauerhaftigkeit aufweist. Dieser 
Maßstab ist das sprachlich vermittelte Verständnis von Gerechtig­
keit. Das Thema der Gerechtigkeit ist das letzte Glied einer Be­
gründungskette, auf das die explorative Erfassung des Widerstands 
hinausläuft. Warum das so ist, möchte ich unter Berücksichtigung 
der vorgeschlagenen Philosophen zeigen. Festgehalten werden kann, 

1 Entfaltung der Zugangsweise

42

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass mit den Lektionen, die der Widerstand dem philosophischen 
Denken erteilt, eine Dramaturgie eröffnet wird, welche die europäi­
sche Philosophie spätestens seit den revolutionären Ereignissen der 
französischen Aufklärung in Atem gehalten hat.

Dass dieser lange Atem der Französischen Revolution möglicher­
weise auch dazu geführt hat, dass außereuropäische Errungenschaf­
ten und Begebenheiten zu Unrecht ins Abseits des europäischen 
Denkens geraten sind, darf meines Erachtens nicht als bloßes 
Versäumnis betrachtet werden. Die Bruchlinien des Denkens, die 
der Widerstand offenbart, enthüllen gleichzeitig eine sozialphiloso­
phische Problemlage, die von Hobbes im Leviathan unter metho­
dischen Gesichtspunkten beschrieben wurde. Diese Schrift bietet 
einen Einstieg in eine Debatte, was unter einer normativ-prakti­
schen und einer politisch-anthropologischen Kennzeichnung des 
Widerstands in der Umbruchsituation einer beginnenden Moderne 
zu verstehen ist. Jedoch wäre es verfehlt, Hobbes als Ikone (oder 
Gründergestalt) der modernen politischen Philosophie zu begreifen. 
Denn es gibt divergierende Sichtweisen, auch zum Widerstand in 
der Interpretation von Hobbes. In meiner Lesart bietet Levinas’ Ver­
ständnis vom Widerstand eine methodische Brille, mit der das kri­
tisch-emanzipatorische Potenzial des Widerstands entfaltet werden 
kann, und die auch Hobbes’ Verständnis des Widerstands auf eine 
neue Ebene der Betrachtung bringt. Es beruht auf Voraussetzungen, 
die den Gegenstand des nächsten Kapitels bilden.

1.2 Voraussetzungen

Emmanuel Levinas hat den philosophischen Gedanken des Wider­
stands radikalisiert und phänomenologisch vertieft. Widerstand be­
ruht auf einer Abstoßungsbewegung, die er unter Berufung auf 
Franz Rosenzweig als einen »Widerstand gegen die Idee der Totali­
tät« bezeichnet hat.s40 Dieses Kapitel ist ein Versuch, diese Formu­

40 Es handelt sich bei dieser Formulierung um Levinas’ Interpretation der Philo­
sophie von Rosenzweig. Das vollständige Zitat lautet: »Der Widerstand gegen 
die Idee der Totalität hat uns im Stern der Erlösung von Franz Rosenzweig 
frappiert; diese Schrift ist zu häufig in diesem Buch gegenwärtig, um zitiert 
zu werden. Die Darstellung und Entwicklung der verwendeten Begriffe aber 

1.2 Voraussetzungen

43

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lierung vom Widerstand gegen eine Idee der Totalität zu verstehen, 
und damit die Voraussetzungen zu beschreiben, mithilfe derer der 
weitere Gang der Untersuchung und die damit verknüpften Dialoge 
bewerkstelligt werden. Für ein erstes Verständnis eines Widerstands 
gegen die Idee der Totalität fasse ich Levinas’ Interpretation der Phi­
losophie von Rosenzweig zusammen.41 In dieser geht es um philo­
sophiegeschichtliche Vorbehalte gegen eine Philosophie des Geistes 
und um das Verständnis von Rationalität, welches damit verknüpft 
ist. Daran anschließend frage ich, wie Levinas diese Vorbehalte mit 
einem ethischen Widerstand verknüpft hat.42

Was philosophiegeschichtliche Vorbehalte anbelangt, sprechen 
sich beide dagegen aus, von einem übergeordneten Standpunkt aus 
zu denken. Mit einem Generalverdacht ausgestattet ist eine Reihe 
von philosophischen Zusammenhängen, die nach Rosenzweig und 
Levinas die abendländische Tradition dominiert haben. Als beson­
ders fragwürdig galt beiden der Zusammenhang zwischen Sein und 
Denken: Weder kann das Denken im Sein Fuß fassen noch kann 
die Kluft zwischen Sein und Denken durch eine wie auch immer ge­
artete gedankliche Operation geschlossen werden. Im Gegenteil, das 
Verständnis vom Denken darf durch keine impliziten Vorannahmen 
beeinflusst werden. Im Besonderen dürfen implizite Vorannahmen 
nicht dazu verwendet werden, um eine bestehende Differenz zwi­
schen dem Sein und dem Denken zu verfälschen: Das Denken darf 
weder als eine semantische Verlängerung von Sein noch das Sein als 
eine semantische Erweiterung von Denken begriffen werden.

Nach Levinas handelt es sich bei einer impliziten Vermischung 
zwischen dem Sein und dem Denken um eine »bestimmte Form 
von Rationalität«, die beansprucht »die Totalität der Natur- und 
Gesellschaftserfahrung zu durchmessen, daraus die Kategorien abzu­

verdankt alles der phänomenologischen Methode.« (Lévinas, Totalität und Un­
endlichkeit, 31) Vgl. auch Einführung.

41 Die folgenden drei Seiten enthalten leicht veränderte Auszüge aus einem bereits 
von mir publizierten Artikel, vgl. Keintzel, »Dauer und Augenblick«, 243–56.

42 Die beiden Verknüpfungen von unterschiedlichen Konstellationen des Wider­
stands erachte ich als grundlegend, um weiterführend die Verknüpfung zwi­
schen Widerstand und phänomenologischen Konzeptionen der Verletzbarkeit 
zu erkunden. Einen Einblick dazu gibt der Sammelband Butler et al., Vulnerabi­
lity in Resistance, insbesondere Butler, »Rethinking Vulnerability and Resistan­
ce«.

1 Entfaltung der Zugangsweise

44

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leiten und miteinander zu verbinden und schließlich ein System auf­
zubauen, das sogar das Religiöse einschließt«.43 Problematisch ist 
diese Vorgangsweise deswegen, weil damit ein Herrschaftsanspruch 
verknüpft ist, der die Mannigfaltigkeit von Erfahrungen rational 
einengt, indem eine bestimmte Form von Rationalität verfochten 
wird, die nicht nur sinnliche Ansprüche, sondern auch bestimmte 
Formen von Geschlecht, Ethnie, Kultur und Religion ein- und ande­
re ausschließt. Dieser Form von Rationalität haben Rosenzweig und 
Levinas widersprochen.

Ihre Vorbehalte gegenüber dieser Form der Rationalität haben 
sich an dem Umstand entfacht, dass sich daraus ein systematisches 
Verständnis von Philosophie und Wissenschaft etabliert hat, das 
mit grundlegenden Begriffen operiert, ohne sie auf ihre erfahrungs­
orientierte Kompatibilität zu überprüfen.44 Der Verstand oder die 
Vernunft soll nicht »etwas« (Natur, Materie, Realität, Geist, Idee) 
hinter dem Wirklichen suchen, vielmehr ist »Erkennen« »in jedem 
Augenblick gebunden«.45 Das denkende Ich besitzt keine über den 
Augenblick hinausweisende Referenz. Denken erfolgt in der Zeit 
und nicht durch Zeit:

»der Zusammenhang zwischen dem, was ich gestern war, mit dem, was 
ich heute bin, oder vielmehr mit irgend einem Erlebnis, das ich grade 
erlebe, wird ebenso unfaßbar wie der Zusammenhang mit dem, was ich 
morgen sein oder auch nur erleben werde.«46

Der Mensch, so Rosenzweig, ist »Träger all dieser wechselnden Ge­
sichte«, die »von Augenblick zu Augenblick« wechseln.47

In Abgrenzung zur transzendentalen Perspektive48 betont Levinas, 
dass das Ich nicht nur durch eine begriffliche Begrenzung bestimmt 
ist, sondern durch die Zeitlichkeit seiner Existenz. Gerade durch 

43 Lévinas, »Vorwort« [zu: Mosès, System und Offenbarung], 10.
44 Vgl. und weiterführend, Rosenzweig, Büchlein vom gesunden und kranken Men­

schenverstand, 54.
45 Rosenzweig, »Das neue Denken«, 107.
46 Rosenzweig, Büchlein vom gesunden und kranken Menschenverstand, 80.
47 Rosenzweig, Büchlein vom gesunden und kranken Menschenverstand, 85.
48 Rosenzweigs Verhältnis zu Kant ist Gegenstand komplexer Untersuchungen, die 

weit über das Thema des Widerstands hinausreichen. Sie sind nicht Gegenstand 
dieser Untersuchung. Exemplarisch verweise ich auf Disse, »Die Philosophie 
Immanuel Kants im ›Stern der Erlösung‹«; Cohen, »Franz Rosenzweig’s Star of 
Redemption and Kant«.

1.2 Voraussetzungen

45

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese zeitlichen Begrenzungen, die menschliches Denken auszeich­
nen, formiert sich für Rosenzweig eine Erkenntnis, die als existen­
zielle Keimzelle seines Hauptwerks Stern der Erlösung gedeutet wer­
den kann: »Das Selbst ist der einsamste Mensch im härtesten Sinn des 
Worts. Das ›politische Tier‹ ist die Persönlichkeit.«49 Die Tröstungen, 
die das philosophische Unternehmen zu diesen epistemischen und 
existenziellen Kränkungen, die Mensch-Sein auszeichnen und kenn­
zeichnen, bereithält, sind rar, aber dennoch vorhanden. Die erste 
Lektion besteht nach Rosenzweig darin, zu akzeptieren, dass zeitlose 
Erkenntnistheorien in zeitgebundenes Erkennen – das Rosenzweig 
»Verstehen zur rechten Zeit«50 nennt – zu überführen ist. Nicht 
der panoptische Blick auf das Ganze ist erkenntnisleitend, sondern 
der zeitgebundene. Dieser Standpunkt verlangt zugleich danach, die 
zeitliche Verfasstheit des Denkens wiederzuentdecken.

Levinas bezeichnet diesen Vorgang als eine »Entformalisierung 
der Zeit«, der Rückwirkungen auf das Verständnis von Sprache, 
Ethik und Subjektivität besitze. »Entformalisierung der Zeit« be­
schreibt Levinas als einen produktiv-schöpferischen Vorgang der 
Trennung und Entwerfung: »Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft 
lassen sich von den Ereignissen, die sie entwerfen, nicht trennen.«51 

Entformalisierung bedeutet, dass es keinen zeitlich neutralen Ort 
gibt, von dem aus ein Denk-Akt vollzogen werden kann.

In diesem Deutungsrahmen vollzieht sich das Verständnis des Wi­
derstands gegen die Idee der Totalität. Er ist durch eine Absetzung 
gestaltgebend, mit dem Anspruch, Vergangenheit und Gegenwart in 
ein lebendiges Verhältnis zueinander zu bringen, das Zukunftsoffen­
heit nicht ausschließt, sondern überhaupt erst ermöglicht. Dieses 
Zusammenwirken von unterschiedlichen zeitlichen Dimensionen 
wird nicht in der Perspektive eines unbeteiligten Dritten sprachlich 
erschlossen, sondern durch subjektive Beteiligung und Partizipation. 
Die zeitlich-sprachliche Verfasstheit betrifft nicht nur das Verständ­
nis vom Denken und vom Widerstand, sie betrifft auch das Ver­
ständnis von der Person. Als sprachlich verfasste Entität ist die Per­
son »Gärstoff«52 bzw. »Ferment«, »das die philosophische Einheit des 

49 Rosenzweig, Stern der Erlösung, 77.
50 Rosenzweig, »Das neue Denken«, 107.
51 Lévinas, »Franz Rosenzweig. Ein modernes jüdisches Denken«, 111.
52 Rosenzweig, Stern der Erlösung, 17.

1 Entfaltung der Zugangsweise

46

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seins aufbricht«,53 indem es Widerstand gegen die Idee der Totalität 
leistet. Die Metaphern vom »Gärstoff« oder vom »Ferment« machen 
deutlich, dass das Subjekt bzw. die Person nicht als Zustand, Einheit 
oder Prinzip zu begreifen ist, sondern als Widerstand, der sprachli­
che Unterstützung durch Verknüpfungen mit den unterschiedlichen 
Dimensionen der Zeit erhält.

Die von Rosenzweig angelegten Einsichten hat Levinas fortge­
setzt, vertieft und durch ein Verständnis vom ethischen Widerstand 
weiterentwickelt.54 1906 im litauischen Kaunas geboren, hat Levinas 
als Zeitzeuge der totalitären Bewegungen des 20. Jahrhunderts und 
als Betroffener und Überlebender der nationalsozialistischen Ge­
waltverbrechen seine persönlichen Erfahrungen mit einem philoso­
phischen Denken verwoben, das meines Erachtens über Rosenzweig 
hinausführend nicht nur eine Antwort auf die Begebenheiten des 
20. Jahrhunderts gibt, sondern auch richtungsweisend für Fragen 
und Herausforderungen des 21. Jahrhunderts ist. Seine gedankliche 
Errungenschaft besteht in der Einsicht, dass der individuelle Wille 
nicht mit einem programmatischen Verständnis von Vernunft, Fort­
schritt und/oder einer Idee des Guten gleichgeschaltet werden kann. 
Widerstand ist für Levinas weder ein Schrittmacher für Geschichte 
noch ein Schrittmacher für individuelle Handlungen, die über eine 
Idee des Fortschritts gedeutet werden können. Vielmehr hat ein 
Widerstand gegen eine Idee der Totalität eine mehrfache Herkunft, 
er wendet sich nicht nur gegen ein teleologisches Verständnis von 
Geschichte, sondern ebenso gegen naturrechtliche Begründungen. 
Hobbes’ Leviathan ist in meiner Lesart hier ein wichtiges Stichwort. 
Nicht in der Perspektive eines allmächtigen Widerstands erlangt die 
Person ihr soziales Sein, wie von Hobbes vertreten. Die Person selbst 
ist durch ihr Antlitz widerständig verfasst. Denken begründet sich 
nicht über Sein bzw. Natur, sondern in Absetzung davon.

Denken ist primär kein Vorgang, der sich in Bezogenheit auf 
etwas, sondern in Abgrenzung zu etwas entfaltet. Davon abgeleitet 
definiert sich das personale Selbstverständnis. Es findet keine Veran­
kerung im Sein. Es gibt auch keinen kulturell/religiös privilegierten 
Zugang von einzelnen Personen zu einem bestimmten Verständnis 

53 Mosès, System und Offenbarung, 51.
54 Weiterführend: Gibbs, Correlations in Rosenzweig and Levinas; Cohen, Eleva­

tions. The Height of the Good in Rosenzweig and Levinas.

1.2 Voraussetzungen

47

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vom Sein. Sein und Denken sind nicht mit einer Idee der Totalität 
verschmolzen. Auch das Selbe und das Andere sind nicht mit einer 
Idee der Totalität verschmolzen. Sie ermöglicht keine Perspektive 
außerhalb einer »Korrelation von Selbem und Andere«.55 Wir sind 
in der Welt bzw. in Gesellschaft und haben keinen Standpunkt au­
ßerhalb, ober- oder unterhalb, sondern innerhalb dieser Welt. Um 
sich gegen einen ganzheitlichen Standpunkt, der auf einer Idee der 
Totalität beruht, zu wenden, ist ein Widerstand erforderlich, den 
Levinas dynamisch denkt. Er findet unendlich, immer wieder aufs 
Neue statt und hat ein ethisch-endliches Anliegen.

Wichtig ist hier die Unterscheidung zwischen einem ethischen 
und einem handlungsbezogenen Widerstand. Der ethische Wider­
stand beruht auf dem Nichttötungsgebot und ist unabhängig von 
konkreten Handlungsformen zu betrachten. Vermittels eines ethi­
schen Widerstands gelingt es Personen, einen Zugang zu einer ge­
meinsamen, intersubjektiv deutbaren, Wirklichkeit zu erlangen. Er 
hat eine imperative Ausstattung, die ähnlich wie Kants Zweck-an-
sich-Formel nicht anhand seiner Konsequenzen, sondern durch die 
Form der Adressierung zu bestimmen ist. Durch die Gestalt des Sol­
lens und nicht des Wollens oder des (wirklichen) Könnens56 wendet 
sich der ethische Widerstand gegen die Idee der Totalität. Dieser Wi­
derstand zeichnet sich nicht nur durch eine Absetzbewegung aus, er 
beinhaltet auch ein ethisches Begehren nach dem nicht objektivier­
baren Anderen (»Begehren des absolut Anderen«). Dieses Begehren 
ist zwar unendlich, aber dennoch endlich.57 »Endlich« meint hier, 
dass ethische Inhalte bedingt sind und in Raum und Zeit stattfinden. 
Wenn Levinas schreibt, dass Freiheit darin besteht zu wissen, dass 
Freiheit in Gefahr ist,58 so verweist diese Formulierung auf die End­

55 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 39.
56 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 38.
57 Levinas schreibt dazu: »Wäre der im Antlitz lesbare Widerstand gegen den Mord 

nicht ethisch, sondern wirklich, so hätten wir Zugang zu einer sehr schwachen 
oder zu einer sehr starken Wirklichkeit. Sie würde vielleicht unseren Willen in 
Schach halten. Der Wille würde sich selbst für unvernünftig und willkürlich erach­
ten. Aber wir hätten keinen Zugang zum äußeren Sein, zu dem, was absolut 
uneinverleibbar und unbesitzbar ist, zu der Dimension, wo unsere Freiheit auf 
ihren ichlichen Imperialismus verzichtet, wo sie sich nicht nur willkürlich findet, 
sondern ungerecht.« (Lévinas, Spur des Anderen, 199–200).

58 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 38.

1 Entfaltung der Zugangsweise

48

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit des ethischen Begehrens. Ein normativer Bezugspunkt des 
endlichen Begehrens ist die Nichtobjektivierbarkeit der anderen. Die 
anderen sind durch ihre Andersheit absolut, sie entziehen sich dem 
»Besitz und dem Vermögen«.59 Durch ihr Antlitz bedeuten sie einen 
Widerstand, der nicht auf einem Vollzug basiert, sondern auf einem 
Widerstehen, das durch das Antlitz – Augen- und Muskelbewegun­
gen des Gesichts – spricht.60

Mithilfe des ethisch verfassten Widerstands gelingt es Personen 
nach Levinas aber nicht nur, Gesichter und Geschichten zu deu­
ten und in diesem Deutungsvorgang einen Zugang zu einer sozial 
verfassten Realität zu erlangen, es gelingt diesen auch, individuelle 
Handlungsweisen im Zeichen einer nicht einfachen, sondern einer 
komplexen »schwierigen Freiheit«61 zu erlangen, die in Absetzung 
von einer Idee der Totalität erfolgt, welche Homogenität, Hierarchie 
und autokratische Bestrebungen zu Ungunsten einer kulturellen und 
geschlechtlichen Vielfalt definiert.62

Ein ethischer Widerstand, der performativ unendlich durch und mit 
dem Antlitz wirkt, beschreibt eine normative Adressierung, die Le­
vinas als  Tötungsverbot ausbuchstabiert.  Es entspringt nicht einer 
höheren  Ordnung,63  weder  in  religiöser,  sozialer  oder  staatlicher 
Gestalt.

Als negative Kontrastfolie für das Verständnis des ethischen Wider­
stands  erweist  sich  in  meiner  Lesart  der  Leviathan  von  Thomas 
Hobbes. Die von Hobbes verfochtene Allmächtigkeit des Widerstands 
basiert auf einer staatsphilosophischen Grundlage, die diametral dem 
ethischen Widerstand im Verständnis von Levinas entgegengesetzt ist. 
Wie im nächsten und den darauffolgenden Kapiteln zu zeigen ist, 
bildet dessen Hauptschrift Der Leviathan einen Ausgangspunkt, von 
dem  aus  sich  das  weiter  oben  beschriebene  Spannungsverhältnis 
zwischen Levinas und der idealistischen Philosophie entfalten lässt.

59 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 283.
60 Werner Stegmaier bemerkt hier, dass der ethische Widerstand im Kreuzen der 

Blicke von Angesicht zu Angesicht einen empirischen Anknüpfungspunkt hat und 
gleichzeitig nicht darauf reduziert werden kann. Weiterführend, vgl. Stegmaier, 
Levinas  zur  Einführung,  104–5.  Zum  Verhältnis  von  Antlitz  und  ethischem 
Widerstand vgl. auch Strasser: »Antlitz und ethischer Widerstand«, 228–29.

61 Vgl. Lévinas, Schwierige Freiheit.
62 Vgl. Lévinas, Spur des Anderen, 199–200.
63 Vgl. Bedorf, Verkennende Anerkennung, 140.

1.2 Voraussetzungen

49

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Bewegen, begrenzen, herrschen: 
Widerstand im Leviathan

Was Hobbes mit dem Vertragsmodell, wie im Leviathan dargelegt, 
verfochten hat, war die Verschiebung von einer ständisch-monarchi­
schen zu einer vertragsbasierten Begründung des Rechts.64 Diese 
Verschiebung hat ebenso Rückwirkung auf das Verständnis vom Wi­
derstand: Als politisch gestaltgebender Faktor65 ist der Widerstand 

64 Durch die Verschiebung von einem monarchisch-absolutistisch begründeten 
göttlichen Recht zu einer politisch repräsentativen Gesellschaftsform entwickel­
te sich eine begriffliche Umdeutung von einem individualisierten ständisch-fak­
tischen Widerstand zu einem gesellschaftlich allmächtigen Souverän, der mit 
einem kumulativen Verständnis von Macht und Gewalt ausgestattet war, sodass 
jeder individuelle Widerstand verunmöglicht wurde. Zur Verschiebung von 
einem »göttlichen Recht« zur Allmacht des Souveräns, wie im Leviathan ver­
fochten, vgl. u. a. Schmitt, Leviathan, 50–1. Weiterführend zur Begriffsgeschich­
te des Widerstands: Selk, »Resisto«.

65 Habermas weist hier darauf hin, dass der Gedanke der Vergesellschaftung eines 
Naturzustands auf fiktiven Annahmen beruht. Die Erfahrung von »faktischen 
Widerständen« verhilft den Subjekten nämlich nicht zu einer wechselseitigen 
Anerkennung: »Sie müßten jene soziale Perspektive einer ersten Person Plural 
einnehmen können, die der Autor Hobbes und dessen Leser stillschweigend immer 
schon eingenommen haben, die aber den Subjekten im Naturzustand vorenthal­
ten ist. Unter Hobbesschen Prämissen ist ihnen versagt, genau den Standpunkt 
einzunehmen, von dem aus ein jeder erst beurteilen könnte, ob die Reziprozität 
des Zwangs, der die Willkür eines jeden nach allgemeinen Gesetzen einschränkt, 
im gleichmäßigen Interesse aller liegt und daher von allen Beteiligten gewollt wer­
den kann. Die Sorte von moralischen Gründen, die damit ins Spiel kommt, hat 
Hobbes zwar beiläufig anerkannt, wo er auf die Goldene Regel […] als natürliches 
Gesetz rekurriert. Eine solche moralische Imprägnierung des Naturzustandes steht 
aber im Widerspruch zu den naturalistischen Voraussetzungen des Beweiszieles, 
das sich Hobbes gesetzt hat, nämlich die Errichtung eines Systems des wohlgeord­
neten Egoismus allein aus dem aufgeklärten Selbstinteresse aller Einzelnen zu 
begründen.« (Habermas, Faktizität und Geltung, 120–21). Die Schwachstelle 
eines moralisierten Naturzustands zeigt sich nach Daniel Loick auch an der 
nicht auszuschließenden »Resistenz gegen den Souverän«. Sie basiert auf einem 
»Makel der Fiktivität«, der Freiheit und Furcht als einen notwendigen Zusam­

51

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht Bestandteil eines göttlichen Rechts, das qua Geburt auf den je­
weiligen sozialen Stand übertragen wird. Im Rechtsverständnis von 
Hobbes ist der Widerstand von ständisch-monarchischen Zweckset­
zungen befreit. Er wird unter naturphilosophischen und triebpsy­
chologischen Gesichtspunkten als eine permanente Widerstands- 
und Kampfbereitschaft gedeutet, die gerade durch ihre Permanenz 
und Unvorhersehbarkeit den »reinen Naturzustand« kennzeichnet. 
Da damit Todesgefahren verbunden sind, die entweder das eigene 
Leben oder das Leben der anderen bedrohen, folgert Hobbes daraus, 
dass der Widerstand eine Bezugsgröße ist, die zu lenken und in 
eine soziale Form zu bringen ist, sodass Menschen miteinander in 
Frieden und in Sicherheit leben.

Hobbes kommt es darauf an, Bedrohungen durch Kontrollmecha­
nismen der Sichtbarkeit und der politischen Macht so weit wie 
möglich zu entschärfen.66 Ausschlaggebend für die Schaffung eines 
gesellschaftlichen Zustands ist ein Herrschaftsvertrag, der mit einer 
absoluten Macht ausgestattet ist, und der auch nicht mehr rückgän­
gig gemacht werden kann. Einmal vollzogen, erfolgt das weitere 

menhang begreift, vgl. Loick, Kritik der Souveränität, 66. Auf das Verhältnis von 
Freiheit und Furcht werde ich noch zurückkommen.

66 Der auf einer Verschränkung zwischen Macht und Widerstand basierende Zu­
sammenhang zwischen staatlichen Kontroll- und Regulierungsmechanismen 
war für Michel Foucault insofern problematisch, da Gesetze nicht einer Produk­
tionslogik folgen und vermittels dieser erzeugt werden. Andreas Oberprantacher 
bemerkt dazu: »Der Gedanke einer Hypostasierung des Gesetzes zum absoluten 
Nullpunkt, von dem aus sich Machtverhältnisse konzentrisch entfalten, ist für 
Foucault insofern problematisch, als ein solcher Gedanke über jene subtilen und 
komplexen Mächte hinwegsieht, die Subjekte überhaupt erst in Erscheinung tre­
ten lassen.« (Oberprantacher, »Génélycologie«, 36, und weiterführend 31–54) 
Macht und Widerstand bilden für Foucault nicht einfach Kräfteverhältnisse ab, 
die vom Subjekt benutzt werden können, sie erzeugen ebenso Subjekte und 
dieser Vorgang einer wechselseitigen Beeinflussung trägt dazu bei, dass Subjekte 
eine wie auch immer fragmentierte Identität in einer gesellschaftlichen Idee des 
Ganzen erlangen. In diesem Sinn konnte Foucault sagen: »Wo es Macht gibt, 
gibt es Widerstand. Und doch oder vielmehr gerade deswegen liegt der Widerstand 
niemals außerhalb der Macht.« (Foucault, Der Wille zum Wissen 1, 116) Unter 
Bezugnahme auf Foucault und Nietzsche folgert Judith Butler daraus, dass das 
Subjekt auf »normative Fesseln« angewiesen ist, und dass es nicht gelingt, das 
Somatische und das Psychische wechselseitig aufeinander zu beziehen. Vielmehr 
gilt es festzuhalten, dass »es keine Subjektbildung ohne ein leidenschaftliches 
Verhaftetsein mit der Subjektivation gibt« (Butler, »Zirkel des schlechten Gewis­
sens«, 67, weiterführend: 66–9).

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

52

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben im Bann dieses Vertrags. Verknüpft ist mit diesem der An­
spruch, die Kampf- und Widerstandsbereitschaft, die der Mensch 
im »reinen Naturzustand« hat, in einer Weise zu lenken, sodass 
die soziale Funktion des Naturzustandes für gesellschaftsbildende 
Zwecke genutzt werden kann. Hobbes verknüpft dieses Anliegen mit 
einem instrumentellen Verständnis von Rationalität, das die Mittel 
zur Hand gibt, um Gesellschaft nach dem Modell eines panopti­
schen Ganzen zu organisieren. Sichtbarkeit ist in diesem Modell ein 
wichtiges Merkmal. Es bestimmt die Struktur des Zusammenlebens 
und ebenso abstrakte Konzepte wie Wahrheit, Gerechtigkeit, Friede 
und Freiheit.67

Um dieses gesellschaftliche Modell umzusetzen, geht Hobbes 
zweistufig vor:68 Im ersten Teil erklärt Hobbes die triebpsychologi­
sche Verfasstheit des Menschen als zentralen Ausgangspunkt für das 
Wahrnehmen, Denken und Handeln. Im zweiten Teil leitet er da­
raus die Notwendigkeit eines gesellschaftlichen Modells ab, in dem 
die individuelle Widerstandsbereitschaft unter Kontrolle gebracht 
wird. Erforderlich ist es Hobbes zufolge, die Natur des Menschen 
in einer Weise zu durchleuchten, sodass das Potenzial, das sich 
dahinter verbirgt, für soziale Zwecke genutzt werden kann. Der 
Autor Hobbes lässt sich von einem mechanistischen Menschen- und 
Gesellschaftsbild leiten, das eine verborgene Textur bildet, die indi­
viduelle und gesellschaftliche Zwecksetzungen miteinander mit dem 
Ziel verknüpft, die Triebnatur des Menschen nach maximaler Trieb­
befriedigung so weit wie möglich zu unterstützen und durch kollek­
tive Interessen gleichzeitig zu beschränken. In dieser Bündelung 
der Zugänge kündigt sich ein liberales Verständnis von Individuum 
und Gesellschaft an; ein Verständnis, das Hobbes nicht über die 
Eigendynamik von ökonomischen und gesellschaftlichen Kräften, 
sondern im Zeichen eines möglichst großen Schutzes des Individu­
ums gedeutet hat. Die zentrale Frage, die Hobbes im Leviathan stellt, 
lautet: Wie kann ein Zustand der Sicherheit und der Friedfertigkeit 
hergestellt werden? Die Antwort, die Hobbes gibt, ist überraschend 
einfach: Sicherheit ist dann vorhanden, wenn personenbezogene 
Konstellationen des Empfindens, Wahrnehmens, Denkens und Han­

67 Unsichtbarkeit hingegen ist bei Hobbes eine problematische Größe, da sie nicht 
operationalisierbar und damit nicht kontrollierbar ist. Darauf werde ich noch 
zurückkommen.

68 Zum Aufbau des Leviathan, vgl. Gehring, »Hobbes: Leviathan«, 81–99.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

53

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


delns der gesellschaftlichen Eintracht nicht zuwiderlaufen. Er folgert 
daraus ein Verständnis von Gesellschaft und Gerechtigkeit, das nur 
dann stimmig ist, wenn die Gegensätze zwischen individuellen und 
gesellschaftlichen Interessen so weit wie möglich aufgehoben sind.

Sich daraus ergebende widerstreitende Einheitsvorstellungen be­
schreibt Hobbes als eine Bruchlinie innerhalb des Naturzustands, 
aus der heraus der Gesellschaftszustand geschaffen wird. Es geht 
Hobbes also nicht darum, den Naturzustand zu verlassen: Die 
menschliche Natur ist für Hobbes nicht veränderbar, jedoch form­
bar. Zwecksetzungen der Natur und der Gesellschaft sind zu ver­
knüpfen, und die Disziplin, die dazu imstande ist, ist die Kunst. 
Die Feststellung, dass Natur durch Kunst nachgeahmt wird, sodass 
Kunst zur Natur werden kann, bildet den ersten Satz, mit dem 
Hobbes den Leviathan beginnt: »Die Natur (das ist die Kunst, mit 
der Gott die Welt gemacht hat und lenkt) wird durch die Kunst des 
Menschen wie in vielen anderen Dingen so auch darin nachgeahmt, 
daß sie ein künstliches Tier herstellen kann.«69 In diesem Satz ist eine 
wichtige Kernaussage des Leviathan prägnant zusammengefasst: 
Natur und Kunst sind miteinander verschränkt. Es kommt darauf 
an, diese Verschränkung zu erklären und zu belegen. Wechselseitig­
keit ist dafür ein wichtiges Kriterium. Natur und Kunst ergänzen 
sich und erst, wenn es gelingt, diese Zusammenhänge angemessen 
zu beschreiben, erlangen wir ein ebenso angemessenes Verständnis 
von Gesellschaft und Staat.

Eine Verschränkung zwischen Natur und Kunst, die Hobbes auch 
als »Stoff« und »Form« bezeichnet, bildet das Material, aus dem 
»Gewalt«, aber auch Wissenschaft und Politik zusammengesetzt 
sind.70 Erste Hinweise finden sich bereits im Untertitel der Schrift, 
der lautet: »oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bür­

69 Hobbes, Leviathan, 5.
70 Nach Hobbes bringen Macht und Gewalt ebenso wie Widerstand ein relatio­

nales Geschehen zum Ausdruck, das über systemimmanente Zusammenhänge 
erfasst werden kann. Macht und Gewalt sind aber auch Begriffe, die sich in 
ihrem Kernverständnis auf ein personales Geschehen beziehen, das ein Datum, 
einen Ort und benennbare Akteure hat. Eine intentionale Zuspitzung gelingt 
beim Widerstand nur bedingt. Er bringt vorrangig ein reaktives Geschehen zum 
Ausdruck, das sowohl in der Perspektive der Ermächtigung oder in jener der 
Abwehr oder Reaktion erfolgt. Hier ist ein Zusammenhang zu Phänomenen 
der Macht und Gewalt gegeben, kann darauf aber nicht reduziert werden. 
Widerstand als ein Grenzbegriff zu Phänomenen der Macht und Gewalt hat 

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

54

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerlichen Staates«. Was aus dieser Verschränkung resultiert, ist ein 
Verständnis von einem »künstlichen Leben«, das mit gemeinschafts­
bildenden und politischen Zielsetzungen einhergeht. Künstlichkeit 
ist hier eng mit Konstruktion verknüpft und basiert auf einer funk­
tionalen Ordnungsvorstellung, in der das natürliche Leben mit dem 
künstlichen Leben verflochten ist:

»Denn da das Leben nur eine Bewegung der Glieder ist, die innerhalb 
eines besonders wichtigen Teils beginnt – warum sollten wir dann nicht 
sagen alle Automaten (Maschinen, die sich selbst durch Federn und 
Räder bewegen, wie eine Uhr) hätten ein künstliches Leben?«71

»Künstliches Leben« deutet Hobbes sowohl naturhaft als auch me­
chanistisch: Der künstliche Mensch ist ein naturaffines Tier, indem 
er bewegtes Leben ist; er ist ebenso ein bewegter Automat, deren 
Bestandteile sich mit lebenserhaltenden Organen vergleichen lassen.

Eine Verschränkung zwischen »Natur« und »Kunst« bzw. »Stoff« 
und »Form« findet durch eine bewegende Nachahmung statt. 
Hobbes schreibt dazu in den darauffolgenden Sätzen in der Einlei­
tung:

»Die Kunst geht noch weiter, indem sie auch jenes vernünftige, hervor­
ragendste Werk der Natur nachahmt, den Menschen. Denn durch Kunst 
wird jener große Leviathan geschaffen, genannt Gemeinwesen oder 
Staat, auf lateinisch civitas, der nichts anderes ist als ein künstlicher 
Mensch, wenn auch von größerer Gestalt und Stärke als der natürliche, 
zu dessen Schutz und Verteidigung er ersonnen wurde.«72

eine begriffliche Struktur, die »anders gebaut« ist als anwendungsorientierte 
Kennzeichnungen, die durch Macht und Gewalt verursacht werden. Vgl. dazu 
Röttgers, Spuren der Macht, 490–91.

71 Hobbes, Leviathan, 5.
72 Hobbes, Leviathan, 5. Den Zusammenhang zwischen Kunst und Philosophie 

beschreibt der Autor folgendermaßen: »Die Philosophie ist Tochter deines Den­
kens und der ganzen Welt und wohnt in dir selbst; zwar noch nicht in klarer 
Gestalt, doch ähnlich der Erzeugerin Welt in ihrem gestaltlosen Anfang. Du mußt 
verfahren wie die Bildhauer, die durch Bearbeitung der gestaltlosen Materie mit 
dem Meißel die Gestalt nicht bilden, sondern aus ihr herausholen. Ahme der 
Schöpfung nach. Über den verworrenen Abgrund deiner Spekulationen und Ex­
perimente möge (wofern du willens bist, dich ernstlich um die Philosophie zu 
mühen) dein Denken emporgetragen werden. Das Verworrene muß zerteilt und 
unterschieden werden und jegliches, nachdem es die ihm zukommende Bezeich­
nung erhalten hat, seinen festen Platz bekommen, d. h. es bedarf einer Methode, 

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

55

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bemerkenswert an der Formulierung ist, dass der »Kunst« ein Urhe­
berstatus zugesprochen wird. Sie ist sowohl ein für sich bestehendes 
Vermögen, das darin besteht »weiterzugehen«, als auch eine Tech­
nik, die den Regeln der Wahrnehmung und der Nachbildung folgt. 
Bemerkenswert ist auch, dass der Autonomiegedanke der Kunst bei 
Hobbes nicht weiter ausgeführt wird. Unklar ist dadurch, worin 
genau dieses Vermögen der Kunst besteht und welches Subjekt 
sich dahinter verbirgt. Erst gegen Ende der Einleitung gibt Hobbes 
einen Hinweis dazu. Kunst besteht nämlich darin, »in sich selbst 
[zu] lesen«. Durch diese Rückbindung auf die Innenperspektive des 
Subjekts schafft Hobbes einen gedanklichen Zirkel: Nämlich einer­
seits ist der künstliche Mensch bereits vorhanden, andererseits muss 
er erst geschaffen werden. Diese Fähigkeit bleibt diesen Menschen 
vorbehalten, denen es gelingt, »nicht in diesen oder jenen einzelnen 
Menschen, sondern in der menschlichen Gattung« zu lesen.73

Das Motiv, das Natur und Kunst, aber auch Individuum und Ge­
sellschaft, in einen Zusammenhang bringt und zu einer übergeord­
neten Einheit verbindet, basiert auf dem Gedanken der Bewegung.74 

Die umfassende Reichweite, die Hobbes dem Bewegungsgrundsatz 
gibt, kann nicht hoch genug eingeschätzt werden. Dennoch ist auch 
für Hobbes nicht immer leicht, die Frage zu beantworten, wie sich 
eine Bewegung in eine andere Bewegung übersetzt, sodass auch 
abstrakte Konzepte wie Freiheit oder Macht eine Plausibilität erlan­
gen. Der existenzielle Kern dieser Zusammenhänge bildet, wie zu 
zeigen sein wird, die Furcht.75 Diese und eine damit einhergehende 

die der Schöpfung der Dinge selbst entspricht.« (Hobbes, Grundzüge der Philoso­
phie: Vom Körper, 7).

73 Hobbes, Leviathan, 7.
74 Die umfassende Reichweite, die der Bewegungsgrundsatz im Leviathan hat, 

streicht Otfried Höffe hervor. Er schreibt dazu: »Nach dem revolutionär neuen 
Bewegungsgesetz, dem Beharrungsgesetz, beharrt jeder Körper in seinem Zustand 
der Ruhe oder der gleichförmigen geradlinigen Bewegung, solange er nicht durch 
Kräfte, die auf ihn einwirken, zu einer Zustandsänderung gezwungen wird. […] 
Hobbes gibt diesem Bewegungsgrundsatz eine umfassende Reichweite. Er über­
nimmt es von der Mechanik, überträgt es zunächst auf seine Erkenntnistheorie 
und Geistphilosophie, dann auf die weiteren Elemente der Anthropologie, um es 
schließlich noch auf die Philosophie des Staats anzuwenden.« (Höffe, Hobbes, 83).

75 Furcht als ein grundlegendes Merkmal menschlicher Existenz zieht sich als 
Leitmotiv durch den gesamten Leviathan. Diese Schrift ist, wie Petra Gehring 
hervorhebt, »eine Theorie des Einzelmenschen und keine Theorie des sozialen 

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

56

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


permanente Widerstands- und Kampfbereitschaft sind für Hobbes 
wichtige Ausgangspunkte, die für das Verständnis der »Natur« des 
Menschen zu beachten sind.76 Er deutet diese Natur zweideutig. 

Bandes oder der Gemeinschaft« (Gehring, »Hobbes: Leviathan«, 84). Auch 
Freiheit erklärt Hobbes, wie zu zeigen ist, als ein individuelles und nicht als 
ein gesellschaftsbildendes Phänomen. Es ereignet sich in Abhängigkeit von indi­
viduellen Gefühlen der Furcht. Furcht und Wissen bilden für Hobbes einen 
Zusammenhang. Er schreibt dazu: »Diese ständige Furcht, die die Menschheit in 
ihrer Unwissenheit in Bezug auf Ursachen stets begleitet, als wäre sie im Dunkeln, 
muß notwendigerweise etwas zum Gegenstand haben.« (Hobbes, Leviathan, 83) 
Nicht immer in der wünschenswerten Deutlichkeit drückt Hobbes aber aus, 
worin dieser Gegenstand im gesellschaftlichen Handlungsfeld besteht. Vielmehr 
liegt die Vermutung nahe, dass Furcht als impliziter Faktor in dessen vertrags­
theoretischen Ausführungen mitzulesen ist. Ansonsten würde unverständlich 
bleiben, warum die Alternative zu gegenseitiger Vernichtung die gegenseitige 
Unterwerfung sein soll. In Hobbes’ Formulierung heißt es dazu: »Aus dieser 
Gleichheit der Fähigkeiten entsteht eine Gleichheit der Hoffnung, unsere Absichten 
erreichen zu können. Und wenn daher zwei Menschen nach demselben Gegen­
stand streben, den sie jedoch nicht zusammen genießen können, so werden sie 
Feinde und sind in Verfolgung ihrer Absicht, die grundsätzliche Selbsterhaltung 
und bisweilen nur Genuß ist, bestrebt, sich gegenseitig zu vernichten oder zu 
unterwerfen.« (Hobbes, Leviathan, 94–5) Um diese Zusammenhänge zu entwir­
ren, führt Gehring den Begriff der Präventivgewalt ein. Aus »der permanenten 
Drohung der Gewalt folgt – erlebt man, dass jemand sie tatsächlich nutzt – das 
permanente Misstrauen. […] Präventivgewalt wird zu einem schieren Gebot der 
Vernunft« (Gehring, »Hobbes: Leviathan«, 87).

76 Foucault bemerkt dazu, dass das hervorstechende Merkmal im reinen Naturzu­
stand psychologischer Natur ist, das mit taktischen Überlegungen einhergeht: 
»Ich stelle mir die Kraft des anderen vor, ich stelle mir vor, daß der andere 
sich meine Kraft vorstellt, usw. Zum zweiten aus emphatischen und zielbewußten 
Bekundungen: Man macht deutlich, daß man den Krieg will, man zeigt, daß 
man auf den Krieg nicht verzichtet. Drittens greift man zu einem Geflecht von 
Abschreckungspraktiken: Ich fürchte mich derartig vor dem Krieg, daß ich nur 
beruhigt wäre, wenn du dich zumindest ebenso sehr vor dem Krieg fürchtest wie 
ich – und wenn möglich sogar ein wenig mehr.« Foucault folgert daraus: »In 
dem elementaren Kriegszustand von Hobbes stoßen nicht wilde und entfesselte 
Kräfte aufeinander, werden keine Waffen gekreuzt oder Fäuste geschwungen. In 
dem elementaren Krieg von Hobbes gibt es keine Schlachten, kein Blut, keine 
Leichen. Es gibt Vorstellungen, Bekundungen, Zeichen, emphatische, listige, lügen­
hafte Ausdrucksformen; es gibt Lockungen und Willensäußerungen, die in ihr 
Gegenteil verkehrt werden, Ungewißheiten, die als Gewißheiten ausgegeben wer­
den. Wir befinden uns auf dem Theater des Austauschs von Repräsentationen, in 
einem zeitlich unbestimmten Angstverhältnis; wir sind nicht wirklich im Krieg.« 
(Foucault, In Verteidigung der Gesellschaft, 105).

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

57

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mensch ist nicht nur ein furchtsames Wesen, der Mensch ist 
auch ein furchtbereites und ein furchtverhinderndes Wesen. Mit 
anderen Worten: Der Mensch ist nicht nur Opfer, der Mensch ist 
auch Täter. Aus einer konstitutiven Zweideutigkeit, die Menschsein 
auszeichnet, folgt, dass der Mensch sowohl »Werkstoff« als auch 
»Konstrukteur«77 ist. Als »Werkstoff« ist der Mensch abhängig von 
Leidenschaften und Impulsen, und als »Konstrukteur« gelingt es 
ihm, diese Leidenschaften und Impulse in einer übergeordneten 
Perspektive zu betrachten und für gemeinschaftsbildende Zwecke zu 
nutzen.

Was sich in dieser Differenz ankündigt, ist der grundlegende 
Gedanke, der sich wie ein Leitmotiv durch Hobbes’ Überlegungen 
zieht: Nämlich, dass ein etwas immer ein etwas zu einem anderen 
etwas ist. Mit anderen Worten: Ein etwas ist nie ein etwas für sich, es 
ist ein etwas, das auf ein etwas bezogen ist. Diese relationale Betrach­
tung kennzeichnet dem Autor zufolge auch zentrale Fähigkeiten, wie 
Empfindungen, Vorstellungen, Wahrnehmungen, Furcht, etc., und 
ebenso abstrakte Konzepte, wie Freiheit, Wissenschaft, aber auch das 
Verständnis von Gesellschaft und Staat.

In dieser relationalen Betrachtung spielt der Widerstand eine 
wichtige Rolle: Er ist entweder ein körperlich vermittelter Gegen­
druck oder eine Abgrenzung von einem prozesshaften Geschehen. 
Anders formuliert: Widerstand ist ein Faktor, der etwas ermöglicht 
oder etwas behindert. Gemäß der geometrischen Methode denkt 
Hobbes diese Vorgänge nach dem Schema des Vergrößerns und 
des Verkleinerns (Addieren und Subtrahieren) mit dem Ziel, ein 
übergeordnetes Ganzes zu schaffen, in dem individuelle und soziale 
Bewegungsverhältnisse kontrolliert und reguliert werden. Eigentum 
und materielle Besitzverhältnisse sind integrale Bestandteile, die das 
Verständnis des Menschen und ebenso abstrakte Konzepte wie Frei­
heit, Recht und Gerechtigkeit mitgestalten. Die Entfaltung dieser 
Zusammenhänge beschreibe ich im folgenden Teil (Kap. 2.1) und 
damit einhergehend auch die Frage, welche Rolle Frauen, aber auch 
vulnerable Gruppen (wie kranke, alte, versorgungsbedürftige und 
körperlich eingeschränkte Personen) in diesem Verständnis spielen. 
Im daran anschließenden Teil (Kap. 2.2) beschreibe ich Hobbes’ 

77 Hobbes, Leviathan, 5.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

58

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie der Gesellschaft und des Staates und welche Rolle der 
Widerstand als sozialer und politischer Faktor dabei spielt.

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

Eine relationale Sichtweise demonstriert Hobbes zunächst an der 
Empfindung und der Wahrnehmung. Sie beschreiben Vorgänge, die 
nach etwas streben und nicht (wie bei Kant) durch eine kognitive 
Instanz, etwa eines »Ich denke«, erzeugt oder gesteuert werden. 
Empfindung entsteht durch Bewegungen, die sich beeinflussen, und 
dadurch Inhalte erzeugen: Farben, Töne etc. sind nicht nur einfach 
im Körper, sie können als Bewegungsablauf »durch Reflexion mit 
Hilfe von Spiegeln und als Echo«78 rekonstruiert werden. Das Emp­
findungsmaterial, aus dem sich die physiologischen Sinneseinflüsse 
speisen, wird durch physiologische Bewegungsabläufe im Körper 
verarbeitet, und der Inhalt einer Empfindung ist das Ergebnis dieses 
Verarbeitungsprozesses. Um die Besonderheit dieser Verarbeitung 
zu beschreiben, ist zwischen einem Empfindungsmaterial, für das 
es Instrumente bzw. Organe bedarf, und der Interpretation dieser 
Empfindungsinhalte zu unterscheiden. Im Vorgang des Empfindens 
findet eine wechselseitige Durchdringung zwischen dem Inneren 
und dem Äußeren statt. In der Innenperspektive der Betrachtung ist 
Empfindung eine »Einwirkung«. Empfindung ist ein Streben, das als 
eine Bewegung im Raum vollzogen wird. Was daraus resultiert, ist 
eine Zustandsänderung,79 die Hobbes durch eine Aufeinanderfolge 
von »Druck« und »Gegendruck« beschreibt. Ein sich daraus bilden­
der körperlicher »Widerstand«80 ist die Voraussetzung dafür, dass 

78 Hobbes, Leviathan, 12.
79 Vgl. Höffe, Hobbes, 83.
80 Vgl. dazu das komplette Zitat: »Ursache der Empfindung ist der äußere Körper 

oder Objekt, der auf das jeder Empfindung entsprechende Objekt drückt, entweder 
unmittelbar wie beim Schmecken und Fühlen, oder mittelbar wie beim Sehen, 
Hören und Riechen. Dieser Druck setzt sich durch die Vermittlung der Nerven 
und anderer Stränge und Membranen des Körpers nach innen bis zu dem Gehirn 
und Herzen fort und verursacht dort einen Widerstand oder Gegendruck oder 
ein Bestreben des Herzens, sich davon freizumachen.« Dass sich Empfindung 
als eine Bewegung nach außen richtet, wertet Hobbes als eine Bewegung, die 
von einem Bild oder einer Vorstellung zu unterscheiden ist. In der Empfindung 

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

59

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Bewusstseinsgegenstand in ein Bewusstsein eindringen kann: 
Ein äußeres Ding wirkt auf »Augen, Ohren und andere Teile des 
menschlichen Körpers ein und bringt durch die Verschiedenheit der 
Einwirkungen Verschiedenheit der Erscheinungen hervor«.81 Dieses 
Hervorbringen ist taktil-sensuell gesteuert. Empfindung ist Ergeb­
nis einer wechselseitigen Berührung: Physiologische Abläufe, Kräfte 
und die damit einhergehenden »antagonistischen Bewegungsabläu­
fe« akkordieren sich wechselweise, woraus sich ein Empfindungsin­
halt ergibt.82 Diese Zusammenhänge beschreiben den Vorgang einer 
Bewusstwerdung, die als Inhalte des Wahrnehmens, Vorstellens, Er­
fahrens, Erinnerns und sogar in Träumen zum Ausdruck gebracht 
werden.

Auch Denken begreift Hobbes relational nach dem Bewegungs­
grundsatz. Es hat seinen Ursprung in der Erfahrung, vermittels der 
wir »Tatsachenwissen« und »Wissen von Folgen« unterscheiden kön­
nen.83 Denken ist ein Vermögen, sich zu vergrößern oder sich zu 
verkleinern. Hobbes beginnt seine Überlegungen dazu im Abschnitt 
»Vernunft und Wissenschaft« im Leviathan wie folgt: »Denken heißt 
nichts anderes als sich eine Gesamtsumme durch Addition von Tei­
len oder einen Rest durch Subtraktion einer Summe von einer an­
deren vorstellen.«84 Denken ist demzufolge nichts anderes als eine 
Aufeinanderfolge von Wörtern, mit dem Anspruch Namen zusam­

konkretisiert sich eine »Bewegung von äußeren Dingen auf unsere Augen, Ohren, 
oder andere dazu bestimmte Organe« (Hobbes, Leviathan, 11–2).

81 Hobbes, Leviathan, 12.
82 Unter philosophiehistorischen Gesichtspunkten schreibt Michael Hampe dazu: 

»Nach Hobbes sind die Bewegungen, die in unserem Organismus ablaufen, wenn 
ein Gegenconatus zu einem conatus gebildet wird, von gleicher Natur wie die Be­
wegungen, die außerhalb unseres Körpers passieren.« (Hampe, »Thomas Hobbes. 
Empfinden und Konstruieren«, 132) Anstelle der von Hampe verwendeten For­
mulierung eines »conatus« verwende ich der deutschsprachigen Übersetzung 
folgend das Wort »Streben«, das der Formulierung im Original »endeavor« 
nahekommt. Was die Bezogenheit eines inneren Bestrebens nach einem äuße­
rem anbelangt, weist Höffe darauf hin, dass wechselseitige Bewegungsabläufe 
– wie von Hobbes beschrieben – nur teilweise das psychische und kognitive 
Vermögen charakterisieren, vgl. Höffe, Hobbes, 82–7. Mehr noch: »Auch der 
menschliche Geist ist laut Hobbes nichts anderes als Materie in Bewegung, obwohl 
seine Bewegungen und mit ihnen die Materie weit komplexer als im Fall subhu­
maner Wesen sind.« (Höffe, Hobbes, 87).

83 Vgl. Hobbes, Leviathan, 63.
84 Hobbes, Leviathan, 32.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

60

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menzuzählen. Davon leitet Hobbes dann auch das Verständnis von 
Vernunft85 ab. Auch diese addiert und subtrahiert.86 Addieren und 
Subtrahieren sind Bewegungen, die auf Gegenstände bezogen sind. 
Gegenstände sind nicht leere Gedankendinger, sie haben einen Kör­
per. Eine Bezogenheit auf in Raum und Zeit befindliche Körper 
ermöglicht es einer philosophischen Gedankenbildung, nicht ins 
Spekulative abzudriften. »Der Gegenstand oder die Materie der Phi­
losophie, die sie behandelt, ist jeglicher Körper, dessen Erzeugung wir 
begrifflich erfassen und den wir mit Rücksicht hierauf mit andern 
Körpern vergleichen können; oder auch, bei dem Zusammensetzung 
und Auflösung statt hat; d. h. jeder Körper, von dessen Erzeugung und 
Eigenschaften wir Kenntnis haben«, fasst Hobbes den Aufgabenbe­
reich der Philosophie zusammen.87 Bewegung, als ein Bestimmungs­
merkmal von Körpern, beschreibt den Untersuchungsgegenstand 
der Philosophie. Denken als Vorgang des Addierens und Subtrahie­
rens beschreibt einen Vorgang, in dem das denkende Subjekt in 

85 Das sich daraus ergebende zwiespältige Selbstverständnis der Vernunft kom­
mentiert Gehring folgendermaßen: »Die Sätze der Vernunft müssen durch eine 
Macht hinter den Worten getragen werden. Schon in der hobbesschen Sprachphi­
losophie steckt damit der Grundsatz, der für seine politische Philosophie bestim­
mend ist. Auctoritas non veritas facit legem. Die Wahrheit allein, heißt dies, macht 
noch kein Gesetz. Auch kein Vernunftgesetz. Jedes allgemeine (geschriebene) Wort 
bedarf einer auctoritas, einer zusätzlichen Autorität, um – zumal als Vernunft­
regel, als Gesetz ohne Ausnahme – geglaubt zu werden.« (Gehring, »Hobbes: 
Leviathan«, 86).

86 Das komplette Zitat dazu lautet: »Denn Vernunft in diesem Sinne ist nichts 
anderes als Rechnen, das heißt Addieren und Subtrahieren, mit den Folgen aus 
den allgemeinen Namen, auf die man sich zum Kennzeichnen und Anzeigen 
unserer Gedanken geeinigt hat.« (Hobbes, Leviathan, 32).

87 Philosophie als die Wissenschaft vom Körper basiert nach Hobbes auf einem 
technisch-rationalen Kalkül: »Wie groß aber der Nutzen der Philosophie, beson­
ders der der Naturphilosophie und der Geometrie ist, wird am besten eingesehen, 
wenn man sich die mögliche Förderung des menschlichen Geschlechts durch sie 
vergegenwärtigt und die Lebensweise derer, die ihrer sich erfreuen, mit anderen 
vergleicht, die sie entbehren. Die größte Förderung verdankt das menschliche 
Geschlecht der Technik, d. h. der Kunst, Körper und ihre Bewegungen zu mes­
sen, schwere Lasten zu bewegen, zu bauen, Schiffahrt zu treiben, Werkzeuge zu 
jeglichem Gebrauch herzustellen, die Bewegungen am Himmel, die Bahnen der 
Gestirne, den Kalender und so weiter zu berechnen.« (Hobbes, Grundzüge der 
Philosophie: Vom Körper, 13 und 15).

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

61

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Differenz zu den Gegenständen der Erkenntnis tritt.88 Rechnen be­
schreibt eine gedankliche Operation, in der die Gegenstände im 
Vorgang des Denkens eine für sich bestehende Einheit bilden. Dieser 
Vorgang erfolgt durch Symbolisierung. Vermittels dieser werden die 
Gegenstände in ein Verhältnis zueinander gebracht, sodass sich da­
raus eine neue Bezugsgröße entwickeln kann, die als Summe größer 
ist als die Bestandteile, aus denen sie zusammengesetzt ist. Ein rech­
nendes Denken beansprucht eine übergeordnete Größe zu schaffen, 
die über die einzelnen Bestandteile hinausweist. Ein rechnendes 
Denken setzt Hobbes in Analogie zu einem politischen Denken. So 
wie die Summe größer ist als die einzelnen Bestandteile, aus denen 
sie sich zusammensetzt, weist ein politisches Denken ein Streben 
nach Macht auf, deren Wirksamkeit eine übergeordnete Größe ist, 
die über individuelle Geltungsansprüche hinausweist.89

Wirksam ist ein Bestreben nach Macht dann, wenn es das Vor­
stellungsvermögen eines einzelnen Menschen übersteigt. Erst durch 
eine kumulative Wirkung der Vorstellung erlangt politische Macht 
ihre Legitimation. Macht ist nicht nur ein Handlungsbegriff, sie 
ist auch ein Möglichkeitsbegriff. Ihre Wirkdomäne beschreibt einen 
Handlungsspielraum, indem die Bürger ihre politische Identität und 
ihre soziale Zugehörigkeit erlangen. Protektive Maßnahmen wie 
Vorteilsbeschaffung, Gunstbeweise und andere Zeichen des öffentli­
chen Wohlwollens spielen dabei eine wichtige Rolle. »Gunst«, die 
vom Staat verliehen wird, ist »Macht«.90 Um von Macht zu sprechen, 
ist es im Verständnis von Hobbes nicht erforderlich, dass diese be­
reits vollzogen sein muss. Es genügt auch, dass eine Person im »Ruf 
von Macht« steht, weil bereits ein Ruf Konsequenzen und »Anhän­

88 Hobbes behauptet damit, dass im Vorgang des Rechnens übertragen werden 
kann. Er schreibt dazu: »Man darf also nicht meinen, daß das eigentliche Rech­
nen nur bei Zahlen stattfindet, als ob der Mensch von den übrigen Lebewesen 
(wie nach den Berichten Pythagoras angenommen hat) allein durch die Fähigkeit 
des Zählens unterschieden wäre; denn auch Größen, Körper, Bewegungen, Zeiten, 
Qualitäten, Handlungen, Begriffe, Verhältnisse, Sätze und Worte (worin jegliche 
Art Philosophie enthalten ist) können addiert und subtrahiert werden. Wenn wir 
aber hinzufügen oder wegnehmen, d. h. aufeinander beziehen, so nennen wir 
dies ›denken‹, griechisch logizesthai, das also berechnen oder rationell erkennen 
bedeutet.« (Hobbes, Grundzüge der Philosophie: Vom Körper, 11).

89 Weiterführend, siehe unten Kap. 2.2.
90 Hobbes, Leviathan, 70.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

62

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerschaft von Schutzbedürftigen« nach sich zieht.91 Mit anderen Wor­
ten: Macht ist eine übergeordnete Größe, die durch ihr kumulatives 
Bestreben eine Größe ist, die ins Unendliche reicht, und die Hobbes, 
wie im nächsten Kapitel zu zeigen ist, mit politischen Zielsetzungen 
in Verbindung bringt.

Gegenläufig zum Begriff der Macht deutet Hobbes Freiheit. Frei­
heit ist nicht ein unendliches Streben nach etwas. Sie ist bezogen 
auf etwas und grenzt sich gleichzeitig von etwas ab. In dieser Bezie­
hung drückt sich eine Dynamik aus, die Hobbes analog zur Empfin­
dung nach dem Bewegungsgrundsatz konzipiert.92 Anders aber als 
Empfindung, die durch einen Gegendruck oder einen Widerstand 
zu einem Bestimmungsinhalt gelangt, erlangt Freiheit ihr genuines 
Bestimmungsmoment durch ihr Recht auf Leben. Das Verständnis 
vom Widerstand leitet sich davon ab. So gilt das unbedingte Recht 
eines Menschen, denen Widerstand zu leisten, die ihn mit Gewalt 
angreifen und ihm nach dem Leben trachten, wie Hobbes wieder­
holt betont.93 Anders als Macht, die sich auch auf Vorstellungen 
beziehen kann und damit ein Möglichkeitsbegriff ist, ist Freiheit ein 
Handlungsbegriff.

91 Hobbes, Leviathan, 66.
92 Vgl. Höffe, Hobbes, 83.
93 Hobbes, Leviathan, 101. Umstritten ist in der Forschung die Frage, wie weitge­

hend das Widerstandsrecht gegenüber dem Souverän im Leviathan zu deuten 
ist. Damit verknüpft ist auch die Frage, ob Hobbes als ein absolutistischer oder 
als ein liberaler Staatstheoretiker zu betrachten sei. Höffe beantwortet diese 
Frage zugunsten Ersteren. Denn entscheidend sei, inwiefern der Widerstand 
als eine antizipierte Gefahr gedeutet wird und in welchem Umfang: »Da der 
Widerstand die Stellung des Souveräns gefährdet, sogar sein Leben bedroht, sei der 
›kluge‹ Souverän zugleich ein ›aufgeklärter‹ Souverän, der sich aus Eigeninteresse 
für die möglichst freie Selbsterhaltung seiner Untertanen sorge.« Höffe folgert 
daraus: »Entweder besitzt der Souverän die überragende Macht, um seine Aufga­
be zu erfüllen, nämlich Lebensbedrohungen, von welcher Seite auch immer sie 
kommen, zu jeder Zeit zu sanktionieren; dann kann er seine überragende Macht 
auch jederzeit mißbrauchen. Oder der Widerstand hat gute Erfolgschancen, dann 
reicht aber die Staatsgewalt nicht aus, jedermann auf die wechselseitige Achtung 
von Leib und Leben zu zwingen. Infolgedessen kann man nicht beides gleicherma­
ßen wollen, einen absoluten, hinreichend mächtigen Souverän und ein wirksames 
Widerstandsrecht seiner Untertanen: Omnipotenter Staat und Widerstandsrecht 
schließen sich aus.« (Höffe, Hobbes, 155–56).

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

63

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit zeigt sich als eine Handlung, die in widerständiger Ab­
hängigkeit von Handlungssituationen erfolgt.94 Im 14. Kapitel des 
Leviathan heißt es dazu:

»Unter Freiheit versteht man nach der eigentlichen Bedeutung des Wor­
tes die Abwesenheit äußerer Hindernisse. Diese Hindernisse können 
einem Menschen oftmals einen Teil seiner Macht wegnehmen, das zu 
tun, was er möchte, aber sie können ihn nicht daran hindern, die 
verbliebene Macht so anzuwenden, wie es ihm sein Urteil und seine 
Vernunft gebieten.«95

Freiheit ist demnach dann vorhanden, wenn der Widerstand eines 
Hindernisses, das der Anlass der Furcht ist, nicht vorhanden oder 
zumindest abwesend ist.

Die Verknüpfung zwischen Furcht und Freiheit erfolgt in der 
Perspektive eines »natürlichen Gesetzes«. Aus dem Anspruch, sein 
eigenes Leben zu erhalten, resultiert das Bedürfnis, das eigene Leben 
zu erhalten. Was daraus resultiert, ist ein Verständnis von Freiheit, 
das nachträglich definiert wird. Denn ob es sich um Freiheit handelt 
oder nicht, entscheidet die zeitliche Perspektive in Wahrnehmung 
der künftigen Ereignisse. Gleiches gilt für die Wahrnehmung eines 
Hindernisses und der damit einhergehenden Furcht: Ob ein Hinder­
nis lebensbedrohlich ist oder nicht, entscheiden die Konsequenzen 
einer Handlungssituation. Die Unklarheit, wie eine Handlungssitua­
tion zu beurteilen ist, ob ein Mörder oder Räuber wirklich ein 

94 Der Historiker und Politikwissenschaftler Quentin Skinner hat den relationalen 
Charakter der Freiheit bei Hobbes als einen negativen Freiheitsbegriff gedeutet. 
Vgl. u. a. Skinner, »Die Idee der negativen Freiheit«. Skinner ist recht zu geben, 
dass ein Gutteil der Debatte, die zwischen Anhängern einer Konzeption von ne­
gativer Freiheit und jenen, die einen sozialen Begriff von Freiheit befürworten, 
auf die »tieferliegende Kontroverse über die menschliche Natur« zurückzuführen 
ist. Diese Debatte wiederum hat eine Anschlussfähigkeit an Kants »autonomes« 
und Hegels »soziales« Verständnis von Freiheit. In beiden Fällen ist der Wi­
derstandsbegriff ein wichtiger Indikator in der Bezogenheit und Abgrenzung 
auf Natur, wie zu zeigen ist. Eine Anschlussfähigkeit an Kants deontologische 
Ethik darf aber nicht in der Weise verstanden werden, dass bereits bei Hobbes’ 
Theorie vom Menschen der Baustein für ein moralisches Selbstbestimmungs­
recht angelegt sei. Dazu schreibt Thomas Nagel u. a.: »Von einer moralischen 
Verpflichtung kann prinzipiell nur dann die Rede sein, wenn die Möglichkeit eines 
Konflikts mit dem Eigeninteresse besteht.« (Nagel, »Moralische Verpflichtung 
und rationales Selbstinteresse«, 163).

95 Hobbes, Leviathan, 99.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

64

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solcher ist, kann erst dann festgelegt werden, wenn diese ihre Ta­
ten vollführen, die ihn als solche bestimmen. Dass sowohl Furcht 
als auch Freiheit eng mit vorgestellten Gefahren verknüpft sind, 
bildet für Hobbes eine wichtige Voraussetzung für die Schaffung 
von Gesetzen. Sie bieten zwar nicht Klarheit über die Motivlage 
einer Handlungssituation, aber so weit wie möglich Sicherheit im 
Sinne einer größtmöglichen Einschränkung von möglichen Bedro­
hungen.96

Ein vertragsbasiertes Gesetz betrachtet Hobbes als eine semanti­
sche Verlängerung des Anspruchs des natürlichen Gesetzes, das bio­
logische Leben so weit wie möglich zu erhalten. Erforderlich dafür 
ist, dass sich die Vertragsparteien an den Vertrag gebunden oder die­
sem verpflichtet fühlen.97 Ein aus dem Verbinden hervorgehender 
Anspruch bezeichnet Hobbes als Verpflichtung. Sie besteht in der 
Bereitschaft, den eigenen Freiheitsbereich einzuschränken, indem 
individuelle Rechte aufgegeben und übertragen werden, um dadurch 
neue Freiheiten zu gewinnen.

Was sich aus dieser Form der Verpflichtung und der damit ein­
hergehenden Rechtsübertragung ergibt, ist ein relationaler Zusam­
menhang zwischen einem persönlichen Freiheitsstreben und dem 
Gültigkeitsanspruch des Gesetzes. Relational ist aber nicht nur der 
Entstehungshorizont, relational ist auch die Bewertung, was nun 
unter einem persönlichen Freiheitsbestreben zu verstehen ist und 
wie diese in ihrer Bezogenheit auf normative Komponenten zu be­
werten ist. Generell gilt eine wechselseitige Verflochtenheit. Freiheit 
ist abhängig von den Bindungen gegenüber dem Gesetz, wie um­
gekehrt der Legitimitätsanspruch des Gesetzes aus dem Freiheits- 
und Sicherheitsbestreben der Bürger resultiert. Jedoch unklar bleibt, 
was nun das normative Gerüst dieses Verständnisses von Freiheit 
ist. Auch die Rückbindung der Freiheit an Vorstellungen von Sicher­
heit kann alles andere als selbstverständlich bezeichnet werden. Sie 
gehen mit Bedrohungsszenarien einher, die, wie weiter oben schon 
festgehalten wurde, vorgestellt oder real erfahren, aber auch dann 
unterschiedlich erlebt und gedeutet werden können. Hobbes war 
sich dieser Problematik bewusst. Sein Lösungsvorschlag besteht in 

96 Über diesen Zusammenhang begründet Hobbes auch Gerechtigkeit und nicht 
nur Gesetze, vgl. Hobbes, Leviathan, 110.

97 Vgl. Hobbes, Leviathan, 100.

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

65

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strategien der Sichtbarkeit als politische Mittel der Machtausübung: 
Eine »sichtbare Gewalt« und die »Furcht vor der Strafe« müsse den 
Gedanken des Friedens unterstützen, wie Hobbes im zweiten, gesell­
schaftsbezogenen Teil des Leviathan ausführlich darlegt.98 Sichtbar­
keit als politisches Gestaltungsmittel hat aber nur dann Erfolg, wenn 
auch abstrakte Konzepte wie Freiheit, Furcht oder Gerechtigkeit 
vorstellungs- und wahrnehmungsbasiert begriffen werden. Dafür be­
darf es einer Konkretisierung von Bewegungsabläufen, damit diese 
gesehen oder zumindest vorgestellt werden können.

Demzufolge formuliert Hobbes auch das Verhältnis zwischen Frei­
heit und Gesetz nach dem Bewegungsgrundsatz: Freiheit folgt dem 
Grundsatz, »etwas zu tun oder zu unterlassen«, sofern sie durch 
äußere Hindernisse nicht eingeschränkt wird,99 wohingegen das Ge­
setz dem Beharrungsgrundsatz folgt, nämlich »eine Verbindlichkeit, 
etwas zu tun oder es zu unterlassen«.100 Freiheit kann sowohl das 
eine (das Tun) oder das andere (das Unterlassen) bedeuten, wohin­
gegen Gesetz eine Verbindlichkeit verlangt, die sich entweder auf das 
eine oder auf das andere bezieht. Freiheit zeigt sich also in einer 
Vielfalt von Bewegungsvorgängen, wohingegen sich das Gesetz in 
der Eindeutigkeit eines Beharrungsvermögens zeigt.

Aus einem bewegungsbasierten Verständnis der Freiheit leitet 
Hobbes das Verständnis vom Recht ab. Das Recht, etwas zu tun oder 
zu unterlassen, ist gleichzusetzten mit dem Gedanken der Freiheit: 
Das »Recht besteht in der Freiheit, etwas zu tun oder zu unterlassen 
[…]«.101 Als Abwesenheit von Hindernissen ist Freiheit nicht ein 
bloßes Phänomen, es hat auch einen Rechtsstatus. Hobbes, der Frei­
heit nicht über eine innere Konfliktnatur begründet und damit auch 
nicht aus widerstreitenden Legitimitätsressourcen ableitet, aber auch 
nicht aus einem inneren Gesetz, das an der Vielfalt der empirischen 
Herausforderungen sich zu bewähren hat, definiert Widerstand als 
Hindernis. Als Hindernis beeinflusst der Widerstand auch geistige 
Zusammenhänge. Als negativer Bezugspunkt definiert Widerstand 
den Geltungsanspruch von Freiheit. Freiheit ist dann Freiheit, wenn 
Widerstand abwesend ist, und die Abwesenheit von Widerstand be­
gründet gleichzeitig das Recht der Freiheit.

98 Vgl. Hobbes, Leviathan, 131. Vgl. Gehring, »Hobbes: Leviathan«, 90.
99 Vgl. Hobbes, Leviathan, 99.

100 Hobbes, Leviathan, 99.
101 Hobbes, Leviathan, 99.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

66

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Abwesenheit von einem wahrnehmungsbasierten Widerstand 
findet ihre Fortsetzung in einem sichtbaren, und nicht (wie etwa 
bei Kant) in einem inneren, unsichtbaren Gesetz. Die Sichtbarkeit 
der Gesetzesbildung bezieht sich auf äußere und nicht auf innere 
Widerstände. Wenn aber die Legitimität eines Gesetzes nicht durch 
die »innere Natur« eines Subjekts begründet wird, bedarf es zusätz­
licher Kriterien. Sichtbarkeit als eine Form der Eindeutigkeit und 
davon abgeleitet Erfahrbarkeit spielen hier eine wichtige Rolle. Ein 
Gesetz ist dann wirksam, wenn es von anderen Personen gesehen, 
gehört oder erfahren wird. Hobbes kennt keine Beschränkungen, die 
aus inneren Notwendigkeiten, wie Gewissen oder inneren Verpflich­
tungen, hervorgerufen werden. Worauf es ihm zufolge ankommt, ist 
vielmehr, die Rahmenbedingungen zu formulieren, vermittels derer 
Gesetze zum Einsatz kommen.102

Eine wichtige Rolle spielen vorgestellte oder real erlebte Bedro­
hungsszenarien, und Furcht ist der Grund, warum diese Szenarien 
funktionieren. Als Vermögen ist Furcht ein integraler Bestandteil 
der »Leidenschaften«.103 Sie sind eng mit Todesgefahren verknüpft. 
Unter den drei Leidenschaften, die den Menschen nach Hobbes 
auszeichnen, hat die Furcht einen herausragenden Stellenwert. To­
desfurcht nennt Hobbes an erster Stelle der menschlichen Leiden­
schaften und alle anderen Leidenschaften folgen daraus:

»Die Leidenschaften, die die Menschen friedfertig machen, sind Todes­
furcht, das Verlangen nach Dingen, die zu einem angenehmen Leben 
notwendig sind und die Hoffnung, sie durch Fleiß zu erlangen zu kön­
nen.«104 Die Fortsetzung zu diesem Zitat lautet: »Und die Vernunft 
legt die geeigneten Grundsätze des Friedens nahe, auf Grund derer die 
Menschen zur Übereinstimmung gebracht werden können.«105

102 Über Hobbes hinausgehend weist Elsa Dorlin unter Bezugnahme auf Judith 
Butler darauf hin, dass unter methodischen Gesichtspunkten ein Feld der 
Sichtbarkeit geschaffen wird, das mit rassistischen, genderspezifischen und an­
deren kulturellen Werten und Vorurteilen einhergehen kann. Im Lichte dieser 
Überlegungen ist meines Erachtens auch Hobbes’ Verständnis von Furcht und 
das davon abgeleitete Verständnis von Freiheit zu deuten und kritisch auf ihre 
Alltagstauglichkeit zu überprüfen. Vgl. Dorlin, Selbstverteidigung, 14; Butler, 
»Endangered/Endangering«.

103 Vgl. Hobbes, Leviathan, 98.
104 Hobbes, Leviathan, 98.
105 Hobbes, Leviathan, 98.

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

67

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hobbes behauptet damit, dass Leidenschaften im Kern auf Vorstell­
ungen basieren und den Boden bilden, auf dem Vernunft aufbaut.

Vorstellungsgebunden ist beispielsweise die zentrale Annahme 
von Hobbes, dass sich das Individuum im »reinen Naturzustand« 
in Permanenz durch Todesgefahren bedroht sieht, und ständig von 
Furcht und einer daraus resultierenden Kampf- und Widerstands­
bereitschaft betroffen sei.106 Es handelt sich um Bedrohungen, de­
ren Bedrohlichkeit sich bereits aufgrund ihrer Vorstellungsfähigkeit 
einstellt.107 Der Gegenstand des Vorstellens beschreibt Inhalte der 
Furcht und nicht der Freude, des Hoffens oder des Vertrauens. 
Auch das Narrativ »eines jeden gegen jeden«108 ist nicht eines, das 
im Naturzustand tagtäglich mit der gleichen Intensität andauernd 
erfahren wird.109 Vorrangig ist hier der Gedanke, dass ein Krieg 
bzw. ein Kampf, der auf dem Grundgedanken eines »gegenseitigen 
Widerstandes«110 basiert, jederzeit entstehen kann, aber nicht zwin­
gend entstehen muss. Enthalten ist in dem Narrativ des »gegensei­
tigen Widerstandes« die Bedeutung, dass eine imaginierte Furcht 
mit einer realen Furcht und vermutete Bedrohungen mit realen Be­
drohungen gleichzusetzen sind. Mit anderen Worten: Bereits im Na­

106 Dieses Bedrohungsszenario kennzeichnet den Naturzustand, und der Kriegs­
zustand ist eine logische Konsequenz daraus. Der Krieg macht die Gefahren, 
die im Naturzustand mehr oder minder implizit vorhanden sind, deutlich. Im 
Sinne dieser Logik wird dann im Krieg auf einer gesellschaftlichen Ebene ein 
Bedrohungsszenario konkretisiert, das im Naturzustand durch die allgegen­
wärtige Kampfbereitschaft bereits vorhanden ist. Hobbes schreibt dazu, dass 
»im reinen Naturzustand die Ungleichheit der Macht nur an dem Ausgang eines 
Kampfes festgestellt wird« (Hobbes, Leviathan, 108).

107 Vgl. dazu u. a. folgende Textstelle: »Im Kriegszustand, wo jedermann auf Grund 
des Fehlens einer allgemeinen, sie in Schranken haltenden Gewalt jedermanns 
Feind ist, kann niemand darauf hoffen, durch eigene Stärke oder einen Verstand 
ohne Hilfe von Verbündeten sich vor Vernichtung zu bewahren.« (Hobbes, Le­
viathan, 112).

108 Hobbes, Leviathan, 99.
109 Elsa Dorlin ergänzt dazu: »Dieser in Kapitel XIII des Leviathan definierte 

Kriegszustand bezieht sich nicht ausschließlich auf ›tatsächliche Kriegshandlun­
gen‹, sondern auf die bekannte Bereitschaft zum Kampf, die jene Zeit beschreibt, 
›in der die Menschen ohne andere Sicherheit leben als die, mit der ihre eigene 
Kraft und ihre eigene Erfindungsgabe sie ausstatten‹.« (Dorlin, Selbstverteidi­
gung, 106).

110 Vgl. dazu auch die Ergänzung aus der lateinischen Fassung: Hobbes, Levia­
than, 273.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

68

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


turzustand gibt es bei Hobbes eine Differenz zwischen Vorstellung 
und Erfahrung, die Gefahren eine zweifache Dimension verleihen, 
nämlich vorgestellte und real erfahrene Gefahren. Diese zweifache 
Bedrohung gilt es zu beachten, um den Naturzustand in den Gesell­
schaftszustand zu lenken. Um den Bedrohungen des Naturzustands 
entgegenzuwirken, sind sowohl die Schaffung von sichtbaren und 
gesetzesbasierten Realitäten als auch die Berücksichtigung von vor­
stellungsbasierten, psychologischen Komponenten, die in der Natur 
des Menschen liegen, notwendig. Ersteres wird erreicht durch die 
Errichtung eines Herrschaftsvertrags und einer »bürgerlichen Ge­
walt«, die die Bürger zur Einhaltung des Vertrags zwingt,111 Letzteres 
erfolgt durch die Nutzung der Furcht für soziale Zwecke. Furcht 
ist nicht nur eine Ressource für das Austragen von realen Konflik­
ten (wie Kampf oder Krieg), sie enthält auch das Potenzial, sich 
gegen die eigene Furcht zu wenden und den Zustand der Furcht zu 
beenden. Anders als bei der Angst, die eine größere Unabhängigkeit 
zum Gegenstand hat und die auch grundlos auftreten kann, benötigt 
Furcht eine Konkretisierung, sei es in vorgestellter oder in real er­
lebter Form. Ein Gegenstand, zu dem sich Furcht verhält, kann ent­
weder innerer Natur sein, die sich einer Erfahrung widersetzt, wie 
Geister oder Gottesvorstellungen, oder äußerer Natur, die auch von 
anderen gesehen und gehört werden kann. Von sozialer Bedeutung 
sind vor allem Furchtquellen, die auch von anderen Personen erfah­
ren werden können und dadurch eine Anschlussfähigkeit an soziale 
Interessen aufweisen.112 Sie können mit jenen von anderen Personen 
verglichen und in ein Verhältnis gebracht werden. Indem also der 

111 Vgl. Hobbes, Leviathan, 110–11. Für eine detailliertere Darstellung siehe unten 
Kap. 2.2.

112 Carl Schmitt deutet den Leviathan entlang der Achse Sichtbarkeit/Unsicht­
barkeit und deutet den weiteren Verlauf der geschichtlichen Entwicklung als 
einen zweideutigen Triumph des Unsichtbaren gegenüber dem Sichtbaren. Vgl. 
Schmitt, Leviathan, bes. 94–6. Er hat diese Achse dahingehend interpretiert, 
dass die innere Furchtquelle eine Bedrohung auch für das von ihm favorisierte 
Staatsmodell der absoluten Macht darstellt. »Der absolute Staat kann alles 
verlangen, aber eben nur äußerlich. Das ›cujus regio ejus religio‹ ist verwirk­
licht, aber die ›religio‹ ist inzwischen unter der Hand in einen ganz anderen, 
unerwartet neuen Bereich abgewandert, nämlich in die private Freiheitssphäre 
des frei denkenden, frei fühlenden und in seiner Gesinnung absolut freien Indi­
viduums.« (Schmitt, Leviathan, 92) Zu Schmitts Staatsmodell, weiterführend: 
Holzleithner, »Shklar versus Schmitt«, bes. 85, 87, 89.

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

69

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch sich in seinem Furchtempfinden nicht allein erfährt, wei­
sen erfahrungsgebundene Furchtquellen eine soziale Dimension auf. 
Das Furchtempfinden des Menschen und der damit einhergehende 
Widerstand »jeder gegen jeden« sind eine vergleichbare Erfahrung, 
die Menschen dazu bringt, sich mit anderen Menschen zusammen­
zuschließen und sich vermittels eines Herrschaftsvertrags freiwillig 
zu unterwerfen.113

Die gesellschaftsbildende Bedeutung, die Furcht hat, kann nach 
Hobbes nicht hoch genug geschätzt werden. Furcht ist ein grundle­
gendes Merkmal menschlicher Existenz. Sie stellt keinen Ausnahme­
zustand dar. Auch Willensäußerungen (und damit auch Verträge), 
die aus Furcht geschlossen werden, gelten. Sie stellen den freien Wil­
len nicht infrage, sie ergänzen und bekräftigen ihn. Etwas aus freiem 
Willen zu machen, und das Bedürfnis, das eigene Leben zu bewah­
ren und sich vor Tod, Verletzung und Gefangenschaft zu schützen, 
weisen für Hobbes einen Zusammenhang auf.114 Durch diese leibbe­
zogene Zuspitzung der Freiheitskonzeption konnte Hobbes nicht 
nur Freiheit und Furcht,115 er konnte auch Furcht und Gesetz in 
einen Zusammenhang bringen.116

Was aber versteht Hobbes unter Todesfurcht? Welche Bestim­
mungsgründe gibt es, damit jemand um sein eigenes Leben fürch­
ten muss? Hobbes behauptet hier nicht, dass es zur Natur des 
Menschen gehört, grundlos dem anderen nach dem Leben zu trach­
ten. Todesfurcht ist vielmehr eingebettet in einen übergeordneten 
Bezugsrahmen, den er drei Konkurrenzursachen zuordnet: »Erstens 
Konkurrenz, zweitens Mißtrauen, drittens Ruhmsucht.«117 Auch hier 
ist die Reihenfolge mit einer Wertung verbunden und nicht zufällig 
gewählt. So schreibt er dazu:

»Die erste führt zu Übergriffen der Menschen des Gewinnes, die zweite 
der Sicherheit und die dritte des Ansehens wegen. Die ersten wenden 
Gewalt an, um sich zum Herrn über andere Männer und deren Frau­

113 Vgl. Hobbes, Leviathan, 273.
114 Vgl. Hobbes, Leviathan, 106–7.
115 Vgl. dazu Moses Mendelssohn: »Alles Recht gründet sich, nach seinem 

[Hobbes’] System, auf Macht und alle Verbindlichkeit auf Furcht.« (Mendels­
sohn, »Jerusalem oder über religiöse Macht und Judentum«, 355).

116 Vgl. Hobbes, Leviathan, 163–64. Zum Verhältnis von Furcht und Freiheit vgl. 
weiterführend den Sammelband Bermbach / Kodalle, Furcht und Freiheit.

117 Hobbes, Leviathan, 95.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

70

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


en, Kinder und Vieh zu machen, die zweiten, um dies zu verteidigen, 
und die dritten wegen Kleinigkeiten wie ein Wort, ein Lächeln, eine 
verschiedene Meinung oder jedes andere Zeichen von Geringschätzung, 
das entweder direkt gegen sie selbst gerichtet ist oder in einem Tadel 
ihrer Verwandtschaft, ihrer Freunde, ihres Volks, ihres Berufs oder ihres 
Namens besteht.«118

Hobbes gibt mit der Konfliktursache, die darin besteht, dass Bürger 
Gewalt anwenden, um sich zum Herrn über »Frauen, Kinder und 
Vieh«119 von anderen Herren zu machen, freimütig einen Beleg für 
ein patriarchales Denken:120 »Frauen, Kinder und Vieh« sind Teil 

118 Hobbes, Leviathan, 96.
119 Hobbes, Leviathan, 96.
120 In welcher Weise und ob Hobbes’ politische Theorie einem patriarchalen 

Denken zuzuordnen ist, ist in der feministischen Literatur umstritten. Im 
Vorwort der Anthologie Feminist Interpretations of Thomas Hobbes schreiben 
die Herausgeberinnen Nancy Wright und Joanne Hirschmann: »[…] at his 
best, he offers a vision of strong, powerful women who can contract with men, 
raise children independently (maternity being the first political right), and pro­
tect their own interests in the state of nature. At the very least, he offers an 
opportunity to engage and analyze some of the most provocative, problematic, 
and challenging arguments of Western modernity concerning the place of women 
in the family which, admittedly, are highly ambiguous – and the meaning 
of gender itself.« (Hirschmann / Wright, Feminist Interpretations, 5) Eine prä­
gende Rolle in dieser Debatte hat seit Beginn der feministisch politischen 
Theorie Carole Patemans Schrift The Sexual Contract. Ihre Behauptung von 
einem geschlechtsspezifischen Vertrag, der bereits vor der Einrichtung eines 
Herrschaftsvertrags wirksam gewesen sei, hat den Boden für die Frage bereitet, 
wie patriarchalische Aspekte in Hobbes’ Theorie mit geschlechteregalitären As­
pekten in einen Zusammenhang zu bringen seien. Patemans Schlussfolgerung, 
dass Hobbes einer modernen Form des brüderlichen Patriarchats verpflichtet 
blieb, auch wenn er die ältere, väterliche Variante abgeschafft habe, hat in 
der feministischen Debatte zu Kontroversen geführt, die ich hier im Detail 
nicht wiedergeben kann. Meines Erachtens ist in dieser Debatte der Faktor un­
terbelichtet geblieben, dass Hobbes’ brüderliche Begründung des Patriarchats 
nicht nur die Unterwerfung unter den allmächtigen (väterlichen) Souverän 
zur Folge gehabt hat, sondern durch diese Unterwerfung ebenso eine Aufwer­
tung eines instrumentellen Verständnisses von Rationalität einhergegangen ist, 
das die Anerkennung von patriarchalen Besitzverhältnissen zu einer tragen­
den Säule erklärt hat, auf deren Basis Konzepte von Freiheit, Furcht, Gleich­
heit, menschliche Natur, individuelles Wohlergehen, Autorität, Zustimmung, 
Zwang, politische Verpflichtung, Sichtbarkeit und Staatsbürgerschaft abgeleitet 
wurden. »Frauen, Sklaven und Vieh« bleiben als Teil dieser Besitzverhältnisse 
in diesem Konzept von instrumenteller Rationalität eingeschlossen und erlan­

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

71

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines Besitzes und die Verletzung dieses Besitzrechtes beschreibt 
eine Konfliktursache, die den Kriegszustand auslösen kann.121 Da­
raus lässt sich ableiten, dass die bürgerliche und im vorliegenden Fall 
auch patriarchal strukturierte Gesellschaft zwar ihren »Ursprung in 
der wechselseitigen Furcht«122 hat, gleichzeitig ist diese Furcht aber 
nicht nur eine Todesfurcht um das eigene Leben, sondern sie ist 
ebenso verknüpft mit Verlustängsten, den eigenen Besitz, »Frauen, 
Kinder und Vieh«, und damit – so lässt sich hier folgern – die An­
nehmlichkeiten einer patriarchal geprägten Bedürfnisökonomie zu 
verlieren.123 Es handelt sich, wie aus diesen Zeilen gefolgert werden 
kann, nicht nur um die Todesfurcht um das eigene Leben, sondern 
auch um die Furcht, den eigenen Besitz, zu denen »Frauen, Kinder 
und Vieh« gehören, zu verlieren. Diese soziale und rollenbezogene, 

gen nur dann einen Zugang zu kulturellen und ökonomischen Ressourcen, 
wenn es ihnen auf individuelle Weise gelingt, ihren Status einer Besitzlosen zu 
einem Status der Besitzenden zu ändern. Dieser Anspruch kann jedoch nur 
mit erheblichem gedanklichem Zusatzaufwand als Akt einer weiblichen Eman­
zipation gelesen werden. Vgl. Pateman, The Sexual Contract; Hirschmann / 
Wright, »Hobbes, History, Politics and Gender«.

121 Hobbes ergänzt hier: »Daraus ergibt sich klar, daß die Menschen während der 
Zeit, in der sie ohne eine allgemeine, sie alle im Zaum haltende Macht leben, 
sich in einem Zustand befinden, der Krieg genannt wird, und zwar in einem 
Krieg eines jeden gegen jeden. Denn Krieg besteht nicht nur in Schlachten oder 
Kampfhandlungen, sondern in einem Zeitraum, in dem der Wille zum Kampf 
genügend bekannt ist.« (Hobbes, Leviathan, 96).

122 Vgl. Hobbes, Grundzüge der Philosophie: Vom Bürger, 287, zum Eigentum 114.
123 Brigitte Hansen bemerkt dazu, dass »die Domestizierung des weiblichen Ge­

schlechts im Akt der Staatsgründung bereits logisch unterstellt« sei, wohingegen 
im ersten Stadium des Naturzustandes eine geschlechtsspezifische Hierarchi­
sierung zwar auch anzutreffen sei, aber noch nicht auf institutioneller Basis 
(Hansen, »Geschlechterverhältnis und politische Philosophie«, 78, vgl. auch 
65–80). Dass Furcht im Verständnis von Hobbes nicht nur auf das biologische 
Leben, sondern ebenso auf Verlustängste, die auf Besitz und davon abgeleitet 
auf Personen, die in diesem Besitzverhältnis inkludiert sind, bezogen ist, kann 
einerseits mit Carole Patemans Annahme eines sexuellen Vertrags argumen­
tiert werden. Vgl. dazu weiterführend Boucher, »Male Power and Contract 
Theory«. Mit Levinas kann auch argumentiert werden, dass diese Bezogenheit 
auf einem unklaren Subjektbegriff beruht, demzufolge Identität als eine Bezo­
genheit auf ein materielles Verständnis von Sein erfolgt. Auf den von Levinas 
eingebrachten ethischen Widerstand, der sich gegen eine »Idee der Totalität« 
wendet und sich in meiner Lesart auf eine beinahe mustergültige Weise im 
Leviathan wiederentdecken lässt, wird noch zurückzukommen sein.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

72

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genderspezifische Erweiterung des Furchtgedankens ist wichtig, um 
den Gedanken der Macht im Sinne von Hobbes zu beschreiben.

Die Unterwerfung unter einem Herrschaftsvertrag geht zwar ei­
nerseits mit einem persönlichen Machtverlust einher, durch die 
ebenso damit einhergehende Erweiterung des Herrschaftsgedankens 
erlangen männlich gelesene Bürger jedoch eine möglichst umfäng­
liche Freiheit zugesprochen, ihre ökonomischen und sexuellen Be­
dürfnisse auszuleben. So sind es nicht nur die Motive der Furcht, die 
die Bürger dazu motivieren, den reinen Naturzustand zu verlassen, 
es sind auch die Motive der Lust- und Sicherheitsoptimierung, die 
sie dazu veranlassen, sich einer größeren Macht zu unterwerfen. Was 
daraus entsteht, ist ein Bündnis, das vom Bürger Gehorsam, und 
vom Souverän Unterweisung der Bürger, aber auch Sicherstellung 
ihres Schutzes und ihrer Bedürfnisökonomie verlangt. Was durch 
dieses Bündnis bzw. durch diesen Herrschaftsvertrag entsteht, ist 
Hobbes zufolge ein verdichtetes Verständnis von politischer, aber 
auch von sexuell-patriarchaler und ökonomischer Macht. Die Un­
tertanen und Bürger partizipieren von dieser Macht dann, wenn 
sie bereit sind, ihren im Naturzustand begründeten Widerstand mit­
tels eines Vertrages unter gesellschaftlichen Zwecksetzungen neu zu 
deuten: An die Stelle eines imaginierten oder realen äußeren Wider­
stands (in Gestalt eines Hindernisses) ist ein Herrschaftsvertrag ge­
treten, mit dem Ziel äußere Bedrohungsszenarien, die sich entweder 
auf das eigene Leben oder den eigenen Besitz beziehen, so weit wie 
möglich zu beseitigen.

Dieser Anspruch erfordert aber nicht nur einen Herrschaftsver­
trag, er erfordert ebenso einen Kraftaufwand, den Hobbes als eine 
Verknüpfung von Wissen und Macht deutet. In fast präfreudiani­
scher Schwerpunktsetzung lassen sich die Motive, den Gesellschafts­
zustand zu bilden, folgendermaßen zusammenfassen: Wo Furcht ist, 
da ist Widerstand, wo kein Widerstand und keine Furcht sind, da 
sind Freiheit, Triebbefriedigung und materieller Wohlstand, und wo 
Furcht und Widerstand sind, da soll Wissen und Macht werden, 
damit Freiheit sein kann. Wissen und Macht bedingen sich wech­
selseitig, und vor dem Hintergrund dieser Wechselwirkung konnte 
Hobbes sagen, dass Wissenschaft eine Form von Macht ist.124

124 Gleichzeitig betont Hobbes die mangelnde Anerkennung der Macht. Dies wie­
derum ist darauf zurückzuführen, dass nur wenige die Fähigkeit besitzen in 

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

73

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich wie Empfindung, Furcht und Freiheit erschließt sich 
auch Macht sowohl in einer Innen- als auch in einer Außenperspek­
tive der Betrachtung. Als »ursprüngliche« oder »zweckdienliche« 
Macht beschreibt Macht die Fähigkeit eines Menschen, seine Ziele 
zu erreichen. Auch Macht weist ein Streben auf, sich zu vergrößern 
oder zu verkleinern. Je größer eine Macht ist, desto wirksamer ist sie. 
Wirksam heißt hier, dass sie imstande ist, den Widerstand, der das 
individuelle Freiheitsstreben behindert, außer Kraft zu setzen. Als 
eine Fähigkeit ist Macht sowohl körperlicher oder geistiger Natur, 
da, wie bereits festgehalten, auch Denken und Wissenschaft nach 
Hobbes Formen der Macht sind.

Was mich im Folgenden und letzten Teil dieses Kapitels interes­
siert, ist die soziale, gemeinschafts- und gesellschaftsbildende Funk­
tion, die nach Hobbes Macht hat. Sie legt die Grundlage für eine 
Politik der Sichtbarkeit, im Rahmen derer Menschen zu Bürgern 
mit Rechten und Pflichten gemacht werden. Sie kommt dann zur 
Anwendung, wenn ein Handlungsfeld geschaffen wird, das vom Bür­
ger Gehorsam und vom Souverän Schutz der Rechte der Bürger 
verlangt.125

sie, also die Wissenschaft, einzudringen. (Vgl. Hobbes, Leviathan, 67). Bemer­
kenswert ist, dass Hobbes die Fähigkeit zu denken mit der Fähigkeit gleich­
setzt, in den Gegenstand der Wissenschaft »einzudringen«. Auch hier folgt 
Hobbes dem Druck-Gegendruck-Modell: Der Gegenstand der Wissenschaft 
leistet dem denkenden Subjekt Widerstand, und die Fähigkeit des Eindringens 
ist gleichzeitig ein Maßstab für das Voranschreiten des wissenschaftlichen 
Denkens.

125 Die Komplementarität der Beziehung, die zwischen dem Souverän und den 
Bürgern vorherrscht, basiert auf einer Idee der sozialen Ganzheit, die ich im 
Levinas-Kapitel mit einer »Idee der Totalität« in Verbindung bringen werde 
(siehe unten, Kap. 4). Ein Wechselverhältnis zwischen Schutz und Gehorsam 
begründet u. a. Schmitt historisch, wenn er schreibt: »Für Hobbes kommt 
es darauf an, durch den Staat die Anarchie des feudalen, ständischen oder 
kirchlichen Widerstandsrechts und den daraus fortwährend neu entbrennenden 
Bürgerkrieg zu überwinden und dem mittelalterlichen Pluralismus, den Herr­
schaftsansprüchen der Kirchen und anderer ›indirekter‹ Gewalten die rationale 
Einheit einer eindeutigen, eines wirksamen Schutzes fähigen Macht und eines 
berechenbar funktionierenden Legalitätssystems entgegenzusetzen. Zu einer sol­
chen rationalen staatlichen Macht gehört vor allem immer die volle politische 
Gefahrübernahme und in diesem Sinne die Verantwortung für Schutz und Si­
cherheit der Staatsunterworfenen. Hört der Schutz auf, so hört auch der Staat 
selber auf und jede Gehorsamspflicht entfällt. Dann gewinnt das Individuum 

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

74

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein bestehendes Doppelverhältnis von Schutz und Gehorsam de­
finiert bereits die Struktur des Herrschaftsvertrags. Er ist nicht nur 
ein neutrales Instrument, um die individuellen Interessen zu regulie­
ren und in eine Ordnung zu bringen, es ist auch ein Instrument, um 
die Bürger an die Person des Souveräns zu binden. Der Herrschafts­
vertrag kommt dann zur Anwendung, wenn er durch umfassen­
de Machtbefugnisse, die sich in unterschiedlicher Ausformulierung 
dann auch auf die Bürger erstrecken, ergänzt wird. Diese Macht­
befugnisse und die damit einhergehenden Machtdemonstrationen 
verfolgen das Ziel, den Menschen in größtmöglichem Ausmaß an die 
Erfordernisse des Staates und eines gesellschaftlichen Zusammen­
halts zu binden. Größtmöglich heißt hier, dass auch die individuell 
psychologischen Ressourcen einer Furcht- und Kampfbereitschaft so 
weit wie möglich für politische Zwecke eines gemeinschaftsbilden­
den Zusammenhalts dienstbar gemacht werden.126 Sowohl der Kör­
per als auch geistige Zwecksetzungen werden in Abhängigkeit von 
übergeordneten Perspektiven begriffen, wobei verbindliche Kriteri­
en, die unabhängig von fiktiven oder realen Bedrohungsszenarien 
formuliert werden, nicht ausschlaggebend für Legitimitätsansprüche 
sind.

Die Frage, die sich hier stellt, ist, wer oder was die Deutungsmacht 
hat zu entscheiden, was als verbindlich und als legitim anerkannt 
werden kann und was nicht. Daraus ergibt sich ein Dilemma, dem 
Hobbes begegnet, indem er zwischen Worten und Handlungen un­
terscheidet. Erst wenn Worte und Handlungen aufeinandertreffen, 

seine ›natürliche‹ Freiheit wieder. Die ›Relation von Schutz und Gehorsam‹ 
ist der Angelpunkt der Staatskonstruktion des Hobbes.« (Schmitt, Leviathan, 
113) Gehring folgert daraus eine eigentümliche Mischung zwischen »absoluter 
Macht und absoluter Bindung, durch die der Souverän gleichsam mit dem 
Staatszweck und dem Bestand seines Sicherheitsstaates verschmilzt« (Gehring, 
»Hobbes: Leviathan«, 92).

126 Leander Scholz weist hier darauf hin, dass sich daraus ergebende Konstel­
lationen der Handlungsmacht mit einer verstärkten Polarisierung der Kör­
per-Geist-Differenz einhergehen. Ein Merkmal dieser Spaltung ist seine Ur­
sprungslosigkeit. Scholz schreibt dazu: »Das Entscheidende an der neuen Form 
der Spaltung bei Hobbes ist, dass diese Spaltung nicht von einem ›Subjekt-SUB­
JEKT‹ ausgeht und wie im Fall des Sündenbocks auf einer wiederholenden 
Absonderung des Opfers basiert, sondern dass diese Spaltung als Selbstdifferenz 
jeden Einzelnen zum Subjekt seiner Selbstreferenz macht.« (Scholz, Der Tod der 
Gemeinschaft, 51).

2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht

75

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ergibt sich eine bindende Verpflichtung. Das Band, das Worte und 
Handlungen verbindet, ist die Furcht.127 Furcht ist der Grund, war­
um gegebene Worte nicht gebrochen werden, und Furcht ist der 
Grund, warum Rechte übertragen werden. Durch Übertragung sol­
len die eigene Furcht minimiert und die Chancen auf Lebenserhalt 
erhöht werden. Durch Übertragung werden ebenso eigene Rechte 
aufgegeben, um Sicherheit zu erhalten. Aufgegeben werden damit 
aber nicht nur Elemente der Furcht, sondern auch Kompetenzen 
der eigenen Handlungsmacht, die dann aber auch Rückwirkungen 
auf die Interpretation von Furchtquellen haben und darauf, wie mit 
diesen umzugehen ist. Denn, wie wir bereits festgehalten haben, gilt 
im Gesellschaftszustand zwar das Recht auf Verteidigung, jedoch 
unterliegt dieses Recht auch einem Interpretationsrahmen, der nicht 
mehr wie im Naturzustand individuell und willkürlich entschieden 
werden kann, sondern nach Regeln erfolgt, die nach Maßgabe von 
übergeordneten Zielsetzungen, die der Staatenbildung und dem ge­
sellschaftlichen Zusammenhalt dienen, entschieden werden.

Wie im nächsten Kapitel zu zeigen ist, können abstrakte Konzep­
te, wie politische Macht, Recht und Gerechtigkeit, erst in der über­
geordneten Perspektive eines Souveräns vollumfänglich erschlossen 
werden. Es bedarf dafür eines Rahmens, in dem das Rollenverhalten 
der Bürger und die damit einhergehenden Rollenerwartungen auf 
sichtbare Weise festgelegt sind. Für diese Festlegungen spielt Hobbes’ 
Verständnis von Macht eine entscheidende Rolle. Macht ist nicht 
nur das Bindemittel, um einmal geschlossene Verträge durch sicht­
bare Zeichen der Macht immer wieder aufs Neue zu festigen, es ist 
auch das Lockmittel, das die (männlichen) Bürger motivieren soll, 
die sozialen Spielregeln einzuhalten und durch wechselseitige Kon­
kurrenzmechanismen zu vertiefen und fortzusetzen. Durch Zeichen 
der Macht (wie z. B. Rituale und Symbole) erfahren diese Bürger 
ihre politische Zugehörigkeit und Identität immer wieder neu, wo­
durch das gesellschaftliche Ganze sowohl umspannt als auch von 
Neuem bestätigt wird.

127 Vgl. Hobbes, Leviathan, 101.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

76

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

Hobbes’ bewegungsbasiertes Verständnis von Philosophie beruht auf 
dem Anspruch, Bedrohungen auf Leben, Leib und Besitz durch 
gesellschaftliche Kontrollmechanismen entgegenzuwirken. Eine frei­
willige Bindung an das Gesetz ist Hobbes zufolge nicht ausreichend. 
Es bedarf zusätzlicher und wiederholter Kriterien, die nach Zeichen 
der Sichtbarkeit verlangen. Sichtbarkeit als Gestaltungsmittel hat 
hier eine strategische Aufgabe.128

Nach Hobbes weisen Urteile und Vorstellungen, Wahrsprechen 
und Fürwahrhalten, Wollen und Verpflichten einen Zusammenhang 
auf. Es handelt sich um Fähigkeiten, deren Inhalte dann Gültigkeit 
haben, wenn sie auch von anderen gesehen (und gehört) werden. 
Gleiches gilt für die Aussagekraft des Gesetzes. Gesetz ist nach 
Hobbes eine verdichtete Form des Willens. Es bedarf sprachlicher 
Ausdrucksformen und sichtbarer Zeichen der Macht, um individu­
elle Willensvorstellungen in eine verdichtete Form des Willens zu 
bringen. Wille und Gesetz weisen einen relationalen Zusammen­
hang auf: Ein Wille zeichnet sich dadurch aus, mehr zu wollen, 
und Gesetz ist eine Möglichkeit, einem Wollen nach Mehr geeignete 
Voraussetzungen zu bieten. Die Schlagkraft eines solchen Gesetzes 
ist aber nur dann gegeben, wenn es einen Filter der Wahrnehmung 
gibt, vermittels derer die Vielfalt von Rollen- und Ordnungsvorstel­
lungen129 gebündelt und an eine sowohl vorstellungs- als auch hand­
lungsbezogene Macht einer personengebundenen Autorität rückge­
bunden werden: Diese Rückbindung verfolgt den Zweck, sowohl das 

128 Loick hebt hier hervor, dass Hobbes die jeweilige Autorschaft als »die Quelle 
des Befehls« festlegt: »Deshalb legt Hobbes so viel Wert darauf, dass für die Un­
tertanen (etwa durch Siegel und Herolde) eindeutig ersichtlich gemacht werden 
muss, dass ein Erlass auch wirklich vom Souverän stammt.« Loick ergänzt hier, 
dass bereits Gewalt unterschiedliche, nämlich legitime und illegitime Ressour­
cen hat. Daraus resultiert auch für Hobbes das Problem der Sichtbarmachtung 
der legitimen Gewalt (vgl. und weiterführend: Loick, Kritik der Souveränität, 
81–6). Auf das Thema der Sichtbarmachung der Gewalt als Quelle der Recht­
sprechung komme ich in diesem Kapitel weiter unten zurück.

129 Diese aus dem Autoritätsgedanken abgeleitete Ordnung und die damit ver­
knüpften Metaphern erfuhren historische Wandlungen, die Michael Stolleis in 
seiner Studie Das Auge des Gesetzes herausgearbeitet hat. Ich danke Nikolaus 
Benke für die Literaturempfehlung.

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

77

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorstellungs- als auch das Denkvermögen der Bürger zu erreichen, 
aber auch dieses zu begrenzen.130

Für die Darstellung eines solchen Verständnisses von autoritätsge­
bundener Macht bemüht Hobbes das biblische Bild des Leviathan. 
Es hat seinen Ausgang in einem mythologisch aufgeladenen Darstel­
lungsmotiv eines Seeungeheuers, das Hobbes zu einem repräsenta­
tiven Kompositionsbild umwertet, und das dem Souverän zugespro­
chen wird. Dass der Leviathan als »sterblicher Gott« ein Mensch 
ist, der sehen und der auch zurückblicken kann, ist für Hobbes’ 
Philosophie von Gesellschaft wichtig.131 Sie basiert nämlich nicht auf 
abstrakten Prinzipien, vielmehr legen Blickachsen auf den sozialen 
Körper die Relation zu Gesetz, Macht und Gestaltungswille frei. Der 
Leib des Souveräns begrenzt und gestaltet diese Blickachsen, dessen 
schematischer Umriss sich in die Landschaft fortsetzt. Der Erschei­
nungsraum, der sich daraus ergibt, ist ein solcher, in dem lediglich 
vom Souverän die gesellschaftlichen Handlungsweisen in ihrer Tota­
lität vollumfänglich erschlossen sind. Der Souverän ist sowohl mit 
einem Mehr an (sichtbarem) Wissen als auch mit einem Mehr an 
Macht ausgestattet. »Allmacht« und »Allwissenheit« ergänzen sich 
wechselseitig. Gleichzeitig weist dieses Verständnis von Allmacht 
eine Relationalität auf, in der sich Gottähnlichkeit und Menschlich­
keit randunscharf zueinander verhalten.132

Da begriffliche Festlegungen in einem relationalen Verständnis 
von Macht alles andere als festgelegt sind, sind gedankliche Zusatz­
elemente notwendig, damit Eindeutigkeit eindeutig ist (und bleibt). 
Hobbes stellt diese Verbindung durch den von ihm postulierten 
Zusammenhang zwischen Sichtbarkeit, Wahrheit und Gerechtigkeit 
her: Ein Wahrheitsanspruch ist dann gegeben, wenn dieser ein sicht­
bares Geschehen in Raum und Zeit abbildet. Wahrheit und Gerech­

130 Gehring hebt die instrumentelle Rolle der Bildung im Leviathan hervor. Sie 
schreibt dazu: »Nach Hobbes gehören bestimmte Ausbildungselemente zu den 
Staatsaufgaben – aber auch an den Universitäten ist die Pflicht zum Gehorsam 
die Grenze der Wissensbildung.« (Gehring, »Hobbes: Leviathan«, 94).

131 Wie weit dieser Anspruch eingelöst wurde, ist in der Forschungsliteratur 
vor allem in Auseinandersetzung mit feministischen Zielsetzungen diskutiert 
worden. Exemplarisch verweise ich auf die Skinner-Pateman-Debatte: Hirsch­
mann / Wright, »Hobbes, History, Politics and Gender«.

132 Vgl. dazu detaillierter, auch in historischer Perspektive: Stolleis, Das Auge des 
Gesetzes, bes. 68–72.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

78

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigkeit sind demzufolge visuell gestützt und nicht ideenbasiert. Da 
aber auch sichtbare Wahrheiten einen Interpretationsbedarf haben, 
folgt daraus eine Uneindeutigkeit, die die Voraussetzung für die 
Herstellung von Eindeutigkeit bietet: Sie sind nämlich abhängig von 
der Deutungsmacht des Souveräns und von dem Deutungsrahmen, 
der von dem Souverän geschaffen wird. Der Souverän als oberste 
Autorität in der Anerkennung von gesellschaftlichen Wahrheiten ist 
gleichzeitig oberste Autorität in der Anerkennung von politischen 
Wahrheiten. Nur die Allmacht und souveräne Gewalt des Souveräns 
ist eine Garantie dafür, dass die Rechte der Bürger »in ihrer Gesamt­
heit« erhalten bleiben.133

Sichtbarkeit, und das kann hier nicht oft genug betont werden, 
darf nicht als dekoratives Element verstanden werden. Sie ist mit 
politischen Funktionen ausgestattet. Ebenso ist das als Frontispiz 
der Schrift des Leviathan vorangestellte Kompositionsbild nicht als 
ein dekoratives Element zu verstehen. Es unterstützt und ergänzt 
die gedankliche Argumentation der Schrift. Die gedankliche und 
die bildliche Strategie bilden zwei Zugangsweisen im Verständnis 
von »künstlicher« (politischer und naturaffiner) Wirklichkeit, die 
sich wechselseitig unterstützen, mit dem Ziel eine übergeordnete 
Ordnungsvorstellung zu finden, die beide Bereiche miteinander ver­
bindet. Dass Text und Bild im Denken von Hobbes eine Komplizen­
schaft aufweisen,134 kann beispielgebend am Verständnis der Macht 
gezeigt werden. Nach Hobbes ist Macht nicht ein abstraktes Prinzip, 
sondern erlangt erst durch die Person des Herrschers Gestalt und 
Form. Es ist die Einheit der Untertanen, welche die Macht des Herr­
schers ausmacht, schreibt Hobbes.135

133 Vgl. Hobbes, Leviathan, 255.
134 Besonders Horst Bredekamp betont die hermeneutische Aussagekraft und 

Eigenständigkeit des Frontispizes. Er schreibt dazu: »Der ›Leviathan‹ argu­
mentiert auf zwei Ebenen. Während sein Frontispiz eine der Inkunabeln der 
politischen Ikonographie bildet […], gehört sein Text zu den Grundschriften 
der modernen Staatstheorie. Im Gegensatz zu zahllosen Abhandlungen, die den 
Text durch Texte auszulegen suchten, soll hier das Bild des ›Leviathan‹ im 
Mittelpunkt stehen, mit dem der Nutzer konfrontiert wird, noch bevor er auch 
nur einen Buchstaben gelesen hat.« (Bredekamp, Hobbes, 15).

135 »Die größte menschliche Macht ist diejenige, welche aus der Macht sehr vieler 
Menschen zusammengesetzt ist, die durch Übereinstimmung zu einer einzigen 
natürlichen oder bürgerlichen Person vereint sind, der die ganze Macht dieser 
Menschen, die ihrem Willen unterworfen ist, zur Verfügung steht, wie z. B. die 

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

79

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abraham Bosse, Leviathan. Frontispiz aus Thomas Hobbes, 
Leviathan, London 1651

Macht eines Staates.« (Hobbes, Leviathan, 66) Der daraus resultierende Ge­
danke eines »wechselseitigen Souveränitätsverzicht der Individuen« begründet 
nach Kersting das »Geburtsereignis des Leviathan«. Dieses kommt zustande 
vermittels einer »Übertragung des Selbstbestimmungsrechts«, die mit dem Au­
torisierungsakt der Herrschaftsübertragung verknüpft ist. Was daraus entsteht, 
ist ein Verständnis vom Subjekt, das dem »Modell der personalen Einheit« 
nachgebildet ist und den Verzicht des Rechts- und Widerstandsgebrauchs zur 
Folge wie zur Voraussetzung hat. Vgl. Kersting, »Vertrag, Souveränität, Reprä­
sentation«, 178–79.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

80

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unterstützt wird ein personengebundenes Verständnis von Macht 
durch die Bildkomposition des Frontispizes. Macht ist im Frontispiz 
bildlich als eine Vereinigung von vielen Personen zu einer Person 
dargestellt. Das darin festgehaltene Zusammenspiel von Bild und 
Schrift kann als der Versuch gelesen werden, eine neue, übergeord­
nete Form von sozialer und politischer Wirklichkeit herzustellen. 
Die personenbezogene Darstellung der Macht korrespondiert mit 
dem titelgebenden Schriftzug »Keine Macht ist größer als seine«. Als 
eine gedanklich gesättigte Rahmenbildung entfaltet das Frontispiz 
ein Verständnis von politisch wirksamer Macht in einem Feld der 
Sichtbarkeit, in dem die Subjekte so gut wie keine individuellen 
Nischen als Rückzugs- und Entfaltungsmöglichkeiten finden.

Angeleitet wird die bildliche Komposition des Frontispizes durch 
eine geometrische Anordnung der einzelnen Bildsegmente, die 
durch ihr Zusammenwirken ein Gesamtbild von Kernaussagen erge­
ben. Drei Bildelemente sind zu unterscheiden: ein linker, ein rechter 
Bildteil und eine Bildmitte, die in den rechten Bildteil hineinragt. 
Dominiert wird das Bildgeschehen von der Bildmitte. In dieser 
spreizt sich die riesige Gestalt des Herrschers auf, die zur Hälfte 
des Leibes bis ungefähr oberhalb des Nabels abgebildet ist. Der diese 
Arme verbindende Rumpfleib ist eingekleidet in eine Art netzartiges 
Panzerhemd, das sich bei genauerer Betrachtung aus unterschiedli­
chen individuellen, schematisch dargestellten Leibern der Unterta­
nen zusammensetzt. Sie sind in Kleider eingehüllt, die den sozialen 
Status und das jeweilige Betätigungsfeld erahnen lassen. Wieweit 
gegenständliche und symbolische Anordnung im und durch den 
Leib des Souveräns sich überlappen, ist in der bildlichen Aussage 
bewusst offengelassen. Vielmehr scheint beides zu gelten: Der Leib 
des Souveräns ist der Staat und er repräsentiert ihn auch. Er existiert 
durch die Bürger und Untertanen und der Leib des Regenten reprä­
sentiert diese ebenso. Durch diese Verdichtung erweitert Hobbes 
den Gedanken der Repräsentation. Der Herrscher, den Hobbes auch 
den »sterblichen Gott« nennt, repräsentiert nicht nur den Staat, er 
begründet auch eine bestimmte Erscheinungsform des Staates. Diese 
ist anschauungsgebunden, sei es durch die Rituale bzw. Zeichen der 

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

81

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macht oder durch das Gesicht als repräsentatives Körperteil des 
Herrschers.136

Letzteres wird von Hobbes geschickt für die Beschreibung einer 
politischen Dramaturgie genutzt. Der sterbliche Gott Leviathan ist 
nämlich nicht das allmächtige Auge, das sieht und selbst unsichtbar 
bleibt. Er ist nicht der große Werkmeister, der über unsichtbare 
Fäden den Lauf der Geschichte anleitet. Der sterbliche Gott ist ein 
Mensch, der sieht und angesehen wird. Er erlangt seine Souveränität 
nicht durch eine von Gottes Gnaden eingesetzte Macht, sondern 
aufgrund eines vertraglichen Beschlusses, der mit der Körperlichkeit 
des Souveräns, die im Gesicht ihre Fortsetzung findet, verknüpft 
ist. Das personengebundene Verständnis des Herrschers scheint die 
schriftliche Signatur des Herrschers zu dominieren. Einen Hinweis 
dafür gibt auch die bildliche Darstellung im Frontispiz, in dem der 
von den Bürgern unterschriebene Vertrag als Gestaltungselement 
nicht auftaucht. Nicht mit der schriftlichen Signatur der Bürger, son­
dern mit der Körperlichkeit des Souveräns steht und fällt dort das 
Verständnis von souveräner Gewalt: Die bildliche Anordnung der 
körperlichen Souveränität gibt ein Schema vor, über das die Bürger 
und Untertanen ihre politische Zugehörigkeit erfahren. Die Bürger 
sind mit dem Körper des Souveräns verbunden137 und gleichzeitig 
durch das Gesicht des Herrschers von diesem auch unterschieden. 
Diese Unterscheidung zwischen dem Körper und dem Gesicht des 
Herrschers gilt es in meiner Lesart zu berücksichtigen, um das Dop­
pelverhältnis zwischen Handlungsmacht und Ohnmacht in Hobbes’ 
Philosophie vom Staat zu verstehen. Die Handlungsmacht ist dann 
gegeben, wenn die Einheit zwischen Gesellschaftskörper und den­

136 Bredekamp bemerkt dazu: »Hobbes [sic!] Versuch hat trotz seines Scheiterns 
das Problembewußtsein dafür, daß auch Staatliches in Bildern zu denken ist, 
bewahrt. Vor allem aber hat er mit der Bestimmung des Zusammenhanges 
von Moment, Dauer und Bild eine Dimension erschlossen, die alle politischen 
Handlungen und Theorien einfaßt: eine politische Ikonographie der Zeit.« (Bre­
dekamp, Hobbes, 134).

137 Inwiefern die Besonderheit dieser Verbindung gleichzeitig die jeweiligen Auf­
gabenbereiche der Bürger definiert und die Struktur der politischen Beziehung 
definiert, ist in der Forschung umstritten. Reinhard Brandt vertritt die These, 
dass durch die geometrische Bildkomposition ersichtlich sei, dass der Herr­
scher durch das Herz, nicht durch den Kopf symbolisiert wird, und dass 
das Herz das Symbol sei, vermittels dessen die Bürger mit dem Herrscher 
verbunden seien. Weiterführend: Brandt, »Titelblatt des Leviathan«, 36–7.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

82

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kendem Kopf und sehendem Gesicht des Herrschers hergestellt ist, 
und sie ist dann gefährdet, wenn diese Einheit zu bröckeln beginnt. 
Um einer Gefahr eines mangelnden Zusammenhalts zu begegnen, 
erweitert Hobbes seine politische Dramaturgie im Hinblick auf 
einen visuell gestützten Rahmen eines mit politischen Symbolen 
versehenen Herrschaftsbereichs, der das gesellschaftliche Ganze um­
spannt und fortschreibt. Schwert und Zepter als Insignien der poli­
tischen und religiösen Macht beziehen sich auf einen Herrschaftsbe­
reich, der seinerseits das Ergebnis einer Verschränkung zwischen 
dem sozialen Körper der Gesellschaft und dem Leib des Herrschers 
ist. Hobbes beansprucht mit dieser Verschränkung zu erklären, wie 
Individuen zu Bürgern werden, und gleichzeitig ihnen einen sozia­
len Spiegel vorzuhalten, in dem das Bild einer idealen Gesellschaft 
enthalten sei. Er soll den Blick auf eine spezielle Sicht auf die 
»Natur« (bzw. die »Kunst«) und die damit verknüpfte Moral des 
Menschen freilegen, die ihren imaginären Fluchtpunkt in einer Idee 
von Allmacht hat. Indem in der bildlichen Anordnung des Frontispi­
zes die Individuen sich in den Leib des Souveräns einfügen, sind 
sie Teil einer politischen Gemeinschaft. In den gesellschaftlichen 
Rollen sind diese als Bürger einander mehr oder minder gleichge­
stellt. Durch die bildlich zum Ausdruck gebrachte Integration der 
Untertanen und Bürger in den Leib des Souveräns wird ebenso 
bildlich ihre gesellschaftliche Teilhabe zum Ausdruck gebracht, dass 
diese an seiner Macht partizipieren können. Diese Form der visuell 
gestützten Identifikation beinhaltet Möglichkeiten und ebenso Gren­
zen. Als (männliche) Bürger sind Individuen an die Leiblichkeit 
des Souveräns imaginär gebunden und werden durch diese Vorstell­
ungen gleichzeitig begrenzt. Auch in dieser Strategie der wechsel­
seitigen Ermächtigung und Ohnmacht ist das Zusammenspiel zwi­
schen Bild und Text ausschlaggebend. Eine Deutungsvariante dieses 
Zusammenspiels könnte darin bestehen, dass die Untertanen als 
nicht weiter veränderbare Subjekte in einen imaginär-vorgeburtlich 
gedachten Zustand festgehalten sind, aus dem es kein Entrinnen 
und auch keine weitere politische Veränderung geben wird. Eine 
individuelle Vielfalt der Untertanen und Bürger bleibt mehr oder 
minder panzerhaft in einen Körper eingebunden, der schon allein 
durch seine bildlich angeleitete Starre und Unbeweglichkeit die Be­
wegungsfreiheit seiner Untertanen körperlich-bildlich einschränkt. 
Zwar sind in diesem Darstellungsmotiv die Untertanen im Leib des 

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

83

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Körpers des Souveräns sicher aufgehoben, gleichzeitig sind sie ihrem 
widerstandsbasierten Bewegungsvermögen, das ihnen Hobbes im 
Naturzustand attestiert hat, beraubt. Die Untertanen sind im Leib 
des Souveräns, wenn überhaupt, nur eingeschränkt bewegungsfähig. 
Jeder hat in diesem Leib eine ihm zugewiesen Position, die auch 
nicht weiter veränderbar ist, da die jeweilige Positionierung einen 
Beitrag zur Aufrechterhaltung des politisch-sozialen Körpers und 
der damit verknüpften souveränen (All-)Macht leistet.

Die Starre und Unbeweglichkeit, die das Frontispiz über weite 
Strecken zum Ausdruck bringt, enthält aber auch Bruchlinien, die 
Veränderung, Geschichte und die Relation zu Raum und Zeit erah­
nen lassen. Sie besteht in der bereits erwähnten Unterscheidung 
zwischen dem Körper und dem Gesicht des Souveräns. Zwar be­
steht das Hauptgestaltungsmerkmal des Frontispizes darin, dass der 
Körper des Souveräns aus über 300 Männern zusammengesetzt 
ist. Jedoch finden diese vielen einzelnen Körper in diesem Herr­
schaftskörper ihr bildgebendes Ende in einem Kopf, der ein Gesicht 
hat. Diese personen- und gesichtsbezogene Darstellung verknüpft 
Hobbes bzw. Abraham Bosse als der Hersteller des Bildes mit einer 
politischen Strategie, die eine religiöse ersetzen oder gedanklich ver­
dichten soll. Die Autorität des Souveräns wird nämlich nicht von 
»Gottesgnaden« legitimiert, sondern legitimiert sich in Abgrenzung 
zu einer religiösen Macht als Autorität. Dass der Souverän die einzi­
ge Person ist, die sichtbar mit einem Gesicht ausgestattet ist, darf 
dabei nicht einfach als ein Kompositionselement gedeutet werden. 
Anders als das standespolitische Bild einer Lehnspyramide,138 in 
der jedem sozialen Stand eine bestimmte Position zugewiesen wird, 
die bildlich dargestellt werden kann und nicht mehr verrückbar 
ist, verficht Hobbes zur Illustration eines gesellschaftlichen Ganzen 
ein personenbezogenes Bild eines Souveräns, das eine Individuali­

138 Schmitt weist darauf hin, dass, anders als im ständischen Prinzip einer Lehns­
pyramide, in welcher der Widerstand als Standesrecht einen integralen Be­
standteil bildet, der Widerstand in Hobbes’ Staatsmodell die Konzeption des 
Staates durch den personengebundenen Herrschaftsvertrag als Ganzes infrage 
stellen würde: »Gegen den unwiderstehlichen, allen in gleicher Weise seinem 
›Gesetz‹ unterwerfenden Leviathan ›Staat‹ gibt es weder einen unterscheidbaren 
›Stand‹, noch gar einen ›Wider-Stand‹.« (Schmitt, Leviathan, 71) Zum vormo­
dernen Widerstandsbegriff und dessen Wandel zum modernen Widerstands­
begriff, vgl. Selk, »Resisto«, bes. 9–11.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

84

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tät, ein Geschlecht und vor allem ein Alter hat. Dass das Gesicht 
des Souveräns eine jugendliche Person darstellt, verweist auf den 
diesseitigen und sterblichen Charakter einer personengebundenen 
Herrschaft. Durch das Gesicht wird nicht nur die Jugendlichkeit 
des Herrschers zum Ausdruck gebracht, sondern ebenso eine schon 
erwähnte Schnittfläche zwischen Sehen und Gesehen-Werden als 
Gestaltungsmittel für politische Herrschaft.

Dieses Verhältnis zwischen personengebundener Darstellung und 
politischen gestaltgebenden Verhältnissen gilt es genauer zu betrach­
ten. Auffallend ist zunächst, dass die Untertanen und Bürger in 
dem Frontispiz spiegelbildlich komplementär auf die Person des 
Herrschers bezogen sind. Die Untertanen blicken den Herrscher an, 
der Herrscher blickt nicht zurück und nimmt eine davon unterschie­
dene Perspektive ein. Das Gesicht als dramaturgisches Gestaltungs­
element spielt dabei eine doppelte Rolle.139 Einerseits dominiert das 
Gesicht des Herrschers das Bildgeschehen, andererseits leitet es die 
Dramaturgie des Bildes auch an. Dabei ist es nicht nur die Fähig­
keit des Herrschers, vermittels seines Gesichts sein Herrschaftsge­
biet zu überblicken und in diesem durchzublicken, es ist auch das 
demonstrative Wegschauen von den anerkennungsbedürftigen Bli­
cken der Untertanen, das den Grundgedanken der Asymmetrie im 
Herrschaftsverhältnis zwischen Herrscher und Beherrschten bildlich 
unterstreicht. Es gibt noch ein weiteres Element, welches das Ge­
sicht des Herrschers als politisches Gestaltungsmittel auszeichnet: 
Die durch das Gesicht zum Ausdruck gebrachte Souveränität ist 
eine solche, die einem gesellschaftlich begründeten Gedanken der 
Repräsentation eine neue Dimension verleiht. Nicht der Herrscher 

139 Auch wenn Hobbes’ Bezugnahme auf Bilder und Metaphern als ambivalent 
bezeichnet werden kann, ist die gesamte Schrift von gedanklichen Bildern und 
Metaphern durchzogen. Der visuell gesteuerte Gedanke lässt sich an zahlrei­
chen Stellen der Schrift wiederentdecken. Metaphorische Bilder durchziehen 
wie ein roter Faden den argumentativen Aufbau und tragen maßgeblich zu 
einem Bild des Staates als einer »künstlichen Maschine« bei. Dieses Bild vom 
Staat ist durchgängig bildlich-metaphorisch strukturiert. Diese bildlichen Ver­
gleiche gehen u. a. so weit, dass er das Strafen und Belohnen der Untertanen 
mit »Nerven und Sehnen« vergleicht, »die die Glieder und Gelenke eines Staa­
tes bewegen« (Hobbes, Leviathan, 244; weiterführend: Höffe, Hobbes, 107).

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

85

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


repräsentiert das Volk, sondern der Kopf des Herrschers140 repräsen­
tiert sich selbst, und durch diese Form der Selbstrepräsentation ist 
ebenso gesellschaftliche Repräsentation gewährleistet. Das Gesicht 
ist dafür ein wichtiges Element. Die bildliche Anordnung ist so 
angelegt, dass die Blicke des Souveräns sich mit dem Blick der 
Betrachtenden kreuzen. Uns als die Betrachtenden und nicht die 
Bürger und Untertanen blickt der Souverän an.141 Ein solcherart 
hergestelltes Blickregime legt die Vermutung nahe, dass durch die 
im Bild angelegte Bilddramaturgie ein Bündnis zwischen den Be­
trachtenden und dem Souverän hergestellt werden soll. So wie der 
Souverän allumfassend – panoptisch – über sein Herrschaftsgebiet 
und seine Untertanen und Bürger blicken kann, so allumfassend 
können auch wir als die Betrachtenden diesen Zusammenhang im 
Vorgang des Erblickens erkennen. Die Augen des Herrschers, die auf 
die Betrachtenden gerichtet sind, und die Gesichter der Bürger, die 
ihrerseits auf die Augen des Herrschers gerichtet sind, machen die 
enge Bezogenheit dieser asymmetrischen Herrschaftsbeziehung142 

deutlich. Unterstützt wird die Asymmetrie dieser Beziehung durch 
ein weiteres visuelles Element: Die Sehmöglichkeiten des Herrschers 
übersteigen auf stark überhöhte Weise den Gesichtskreis der Unter­

140 Foucault, der diesen Zusammenhang klar hervorstreicht, leitet daraus die 
Schlussfolgerung ab, dass zunächst dem Souverän der Kopf genommen wer­
den muss, damit es gelingt, die dahinter verborgene Wahrheit zu erkennen. 
Er schreibt dazu: »In diesem Schema ist der Leviathan als künstlich hergestell­
ter Mensch nichts anderes als die Zusammenballung einer gewissen Anzahl 
getrennter Individualitäten, die sich durch eine gewisse Anzahl von für den 
Staat konstitutiven Elementen vereint finden; doch am Kopf des Staates existiert 
etwas, das ihn als solchen konstituiert, und dieses Etwas ist die Souveränität, 
die Souveränität, von der Hobbes sagt, sie genau sei die Seele des Leviathan. 
Nun glaube ich allerdings, dass man, anstatt das Problem dieser zentralen Seele 
zu stellen, eher versuchen sollte – was ich auch zu leisten versucht habe –, die 
peripherischen und vielfältigen Körper zu untersuchen, diese als Subjekte durch 
die Machtwirkungen konstituierten Körper.« (Foucault, Analytik der Macht, 
113–14).

141 Zu den weiblichen und genderspezifischen Zügen der Person des Herrschers 
vgl. Bredekamp, Der Behemoth. Zu genderspezifischen Aspekten des Fronti­
spizes, vgl. u. a. Fang Ng, »Hobbes and the Bestial Body of Sovereignty«; 
Boucher, »Masculine Power?«.

142 »Der widersprüchliche Charakter des Staatskörpers, Produkt der Menschen zu 
sein, die sich ihm unterwerfen, äußert sich bereits im Wechselspiel der Blickfor­
men zwischen den Bürgern, dem Leviathan und dem Betrachter.« (Bredekamp, 
Hobbes, 17–8).

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

86

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tanen und Bürger. Was durch diese Konstellation geschaffen wird, 
ist eine Möglichkeitsbedingung, die auf fiktionalen, aber auch auf 
totalitären Elementen aufbaut. Gerade indem der Souverän und die 
Bürger sich nicht wechselseitig aufeinander beziehen können, wird 
der Allmachtanspruch des Herrschers unterstrichen, und gleichzeitig 
werden seine Gestaltungsmöglichkeiten illusionär verklärt.

Auch dass der Leib des Herrschers im Frontispiz die Grundlage 
für die Gestaltung eines gesellschaftlichen Körpers gibt, weist über 
die Zwecke der bloßen Darstellung hinaus. Abstrakte Zusammen­
hänge, wie Freiheit, Vernunft etc., bilden ein Prädikat dieses Kör­
pers. Was daraus folgt, ist ein randunscharfes Verhältnis zwischen 
Natur und Gesellschaft, Vorstellung und Urteil. Kunst ist ein Ver­
mögen, dieses Verhältnis zu gestalten und zu betrachten, worauf 
zu Beginn dieses Kapitels schon hingewiesen wurde. Kunst ist also 
nicht eine Gegenmacht, welche die Naturhaftigkeit des Widerstands 
in ihre Schranken weist, sie ist vielmehr die Brille und Lupe, mit 
der Natur erblickt werden soll. Mit dieser Einsicht betritt Hobbes 
den gedanklichen Boden der Moderne. Politische Ordnungen bilden 
für ihn nicht Natur- oder von Gott gegebene Verhältnisse nach. 
Denn Natur ist bereits in sich widerständig verfasst.143 Das Verständ­
nis von Natur setzt sich aus antagonistischen Bewegungsabläufen 
zusammen, die nicht eine nach teleologischen Zielsetzungen form­
bare Materie sind, sie weisen bereits in sich eine Dynamik auf, die 
vom Menschen nur als Kunstprodukt begriffen werden kann. Indem 
Hobbes die Natur im Hinblick auf ihren künstlichen Charakter ver­
einseitigt und Kunst und Recht gleichzeitig renaturalisiert,144 verlässt 
Hobbes den Boden der Moderne.

143 Hobbes denkt den Naturzustand »frei von Normativität«, worauf u. a. Bernard 
Willms hinweist. Hobbes’ Verständnis von menschlicher Natur bleibt gleichzei­
tig widersprüchlich konzipiert. Angst resultiert aus dieser Widersprüchlichkeit: 
Der »Mensch hat ein ›Recht‹ auf alles, aber niemand kann mit Sicherheit damit 
rechnen« (Willms, »Die Angst, die Freiheit und der Leviathan«, 86, vgl. auch 
81–2).

144 Eine andere Form der Renaturalisierung zeigt sich in Hobbes’ berühmter 
Feststellung über die angebliche Wolfsnatur des Menschen. Ernst Tugendhat 
schreibt dazu: Dass der »Mensch für den Menschen ein Wolf ist, [ist] eine 
Beschreibung, mit der zwar etwas Richtiges gemeint ist, aber eine Beleidigung 
für die Wölfe darstellt, denn weder Wölfe noch andere Tiere einer Gattung – 
außer eben den Menschen – bringen sich gegenseitig um« (Tugendhat, Ethik 
und Politik, 116).

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

87

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die im fünfzehnten Kapitel des Leviathan postulierten »natür­
lichen Gesetze« beanspruchen eine zeitlose, ewige und dauernde 
Gültigkeit. Das Ziel eines vertragsbasierten Verständnisses von Ge­
rechtigkeit besteht darin, das herzustellen, was ohnehin schon in 
der »Natur« des Menschen angelegt ist.145 Eine Korrelation zwischen 
den »natürlichen Gesetzen« und der »Natur« des Menschen begreift 
Hobbes anschauungsgebunden, und zwar in dreifacher Hinsicht. 
Die »natürlichen Gesetze« sind erstens jedermann einsichtig. Sie 
werden unmittelbar empfunden und unmittelbar wahrgenommen. 
Die Sichtbarkeit der »natürlichen Gesetze« bewirkt zweitens, dass 
diese so weit wie möglich nicht auf intrinsische (unsichtbare) Motive 
zurückgeführt werden.146 Indem drittens mittels Betrachtung und 
anschauungsgebundener Urteilsbildung der eigene Standpunkt ge­
genstandsgebunden bleibt (und nicht über logische Prinzipien oder 
abstrakte Ideen angeleitet wird), ist ein übergeordneter Standpunkt 
notwendig, der die Beschränktheit der individuellen Perspektive in 
ein panoptisches Verständnis von einem politischen Gemeinwesen 
und der damit einhergehenden Kontrolle integriert. Ein geometri­
sches Verständnis von Wissenschaft, Gesellschaft und Politik ist für 
Hobbes die bevorzugte Methode, die beansprucht, im Rückgang 
auf »sichere Grundlagen« Annahmen über Wirklichkeit zu bewahr­
heiten.147 Vorzüge einer geometrischen Methode lobt Hobbes an 
unterschiedlichen Stellen. Hat sie doch, wie er im vierten Kapitel 

145 In fast prähegelianischer Formulierung hält Höffe hier fest, dass die Naturge­
setze, die im eigentlichen Sinn noch keine Gesetze sind, erst im Staatszustand 
zu »wirklichen Gesetzen« werden. Vgl. weiterführend Höffe, Hobbes, 163.

146 Leidenschaften, zu denen auch die Furcht zählt, bilden sich nach Hobbes 
unabhängig von sozialen Interessen aus. Sie stehen in Abhängigkeit von le­
benserhaltenden Interessen, und in dieser Perspektive sind auch unsichtbare 
Furchtquellen zu deuten. Vgl. und weiterführend: Höffe, Hobbes, 116–17.

147 Hobbes schreibt dazu: »Weil nur die Wahrheit in der richtigen Zusammenset­
zung der Worte, womit wir etwas bejahen wollen, besteht, so muß der Wahr­
heitsfreund sich der Bedeutung seiner jedesmaligen Worte bewußt sein und sie 
regelmäßig ordnen; sonst wird er sich ebenso verwickeln wie ein Vogel, der 
sich auf der Leimrute desto fester anklebt, je emsiger er sich davon losmachen 
will. Deshalb macht man in der Geometrie, die vielleicht die einzige gründliche 
Wissenschaft ist, den Anfang des Unterrichts damit, daß man die Bedeutung der 
dabei zu gebrauchenden Wörter genau bestimmt, das heißt mit anderen Worten: 
man schickt die Definition derselben voran.« (Hobbes, Leviathan, 28) Auch 
Sprache ist unter geometrischen Gesichtspunkten zu betrachten. Erforderlich 
ist es an einmal bereits festgelegten Wörtern festzuhalten, damit sich das Sub­

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

88

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schreibt,148 durch die bildgebenden Mittel der Anschaulichkeit auch 
den Vorteil, den Unkundigen zu einer schnellen Einsicht zu verhel­
fen.

Ein anschauungsgebundenes Verständnis von Gerechtigkeit und 
Wahrheit, die seinen Gültigkeitsanspruch über die Schaffung von 
möglichst dauerhaften Verhältnissen und den damit einhergehenden 
Besitzverhältnissen festmacht, hat nicht zuletzt Rückwirkungen auf 
das Verständnis vom Widerstand. Widerstand ist für Hobbes ein 
sozialer und triebpsychologischer Faktor, den es zu kontrollieren 
und zu lenken gilt. Widerstand erfolgt auch bei Hobbes in Berufung 
auf ein Gesetz, nämlich auf ein »natürliches Gesetz«, das immer 
dann zum Sprechen kommt, wenn das eigene Leben oder eigene 
Besitzängste zur Diskussion stehen. Wie aber bereits festgehalten 
wurde, ist die Gültigkeit eines solchen Anspruches nicht leicht zu 
entscheiden. Sie ist durchzogen von fiktionalen Ansprüchen, die 
Interpretationen sowohl ermöglichen als auch begrenzen. Hobbes 
begegnet diesem Dilemma, indem er Macht, Wissenschaft und Poli­
tik als einen Zusammenhang erklärt. Ihr Aufgabenbereich besteht 
darin, menschliche Natur und das damit einhergehende Widerstand­
spotenzial zu entkräften und für politische Zielsetzungen so weit wie 
möglich dienstbar zu machen. Grundelemente eines Verständnisses 
von Gemeinschaft und Gesellschaft sind über die Dichotomie zwi­
schen Freiheit und der Abwesenheit von Widerstand konstituiert.

Die Bedeutung, die Hobbes für aktuelle Theoriezugänge auch 
fachübergreifend hat, ist nicht hoch genug einzuschätzen, und der 
Leviathan ist eine verborgene Urschrift, die ihre Spuren in der politi­
schen Philosophie bis in die jüngste Gegenwart auf vielfältige Weise 
hinterlassen hat.149 Die vielschichtige Interpretation des Leviathan 
ist meiner Auffassung zufolge auch darauf zurückzuführen, dass er 

jekt nicht in Wörtern verstrickt, »wie ein Vogel […] auf der Leimrute« (Hobbes, 
Leviathan, 28; vgl. Höffe, Hobbes, 99).

148 Vgl. Hobbes, Leviathan, 36.
149 Elisabeth Holzleithner weist darauf hin, dass Hobbes’ Annahme von der 

Gefährlichkeit des Menschen zu höchst unterschiedlichen Zugängen in der 
politischen Theorie geführt hat. Exemplarisch lassen sich diese in ihrer Lesart 
im Vergleich zwischen Carl Schmitt und Judith Shklar nachweisen. Ihre Zwi­
schenbilanz lautet: »Die vorangegangenen Ausführungen zeigen, dass Schmitt 
und Shklar, ausgehend von der Diagnose der Gefährlichkeit von Menschen, 
praktisch an jedem Punkt Abzweigungen in diametral verschiedene Richtungen 
nehmen. […] gibt keine eindeutigen Richtungen vor […]. Die so unterschiedli­

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

89

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielleicht einer der ersten in der Geschichte war, der den Widerstand 
anschauungsgebunden und nicht religiös-standespolitisch gedeutet 
hat. Er beruht auf Vorstellungen, die mindestens ebenso dazu beitra­
gen können, das Verständnis von Freiheit und davon abgeleitet ethi­
sche Konstellationen zu unterstützen oder diese infrage zu stellen. 
Als Herausforderung über Hobbes hinausführend hat sich daraus 
der Anspruch ergeben, wie es gelingen kann, den Widerstand un­
abhängig von psychologisch-anthropologischen Überlegungen einer 
menschlichen Triebnatur zu deuten.

Dieser Herausforderung haben sich Kant, Hegel und Levinas auf 
höchst unterschiedliche Weise gestellt. Grob verkürzt kann hier fest­
gehalten werden, dass Kant einem anschauungs- und vorstellungsge­
bundenen Verständnis von Widerstand, Gerechtigkeit und Wahrheit 
ein formales Verständnis entgegengehalten hat. Damit verschiebt 
sich aber auch der Fokus der Betrachtung. Widerstand ist nicht 
verknüpft mit Bedrohungen, die wahrzunehmen und im Hinblick 
auf übergeordnete Interessenlagen zu deuten sind, er bildet ein inne­
res Geschehen ab, das eng mit der Struktur des Denkens und des 
Handelns verknüpft ist. Aus der sterblichen Macht des Leviathan, 
die gesehen und durch öffentliche Zeichen, Rituale und Loyalitäts­
kundgebungen gefestigt wird, wird die Stimme des Gesetzes. Mit 
einer normativen und nicht vorstellungsgebundenen Rückbindung 
an das Gesetz gelingt es Kant nicht nur den Bereich zwischen Innen 
und Außen, Glauben und Wissen zu trennen, sondern auch den 
Gegensatz zwischen Fantasie und Nichtfantasie neu zu vermessen. 
Die inneren Furchtquellen, die Hobbes in einen engen und nicht 
immer klaren Zusammenhang zu Wahrnehmung und Vorstellungen 
gebracht hat, bringt auch Kant mit der Triebnatur des Menschen 
in Verbindung. Anders aber als bei Hobbes ist bei Kant Widerstand 
nicht einfach eine Quelle der Furcht, sondern auch eine Quelle der 
Lust. Damit verschiebt sich der Fokus der Betrachtung. Widerstand 
ist sowohl eine Möglichkeit als auch eine Grenze für lebenserhalten­

chen Denkwege von Shklar und Schmitt könnten damit zusammenhängen, dass 
Schmitt mehr auf die Schlechtigkeit der Menschen ganz generell fokussiert, wäh­
rend Shklar deren Problematik primär als Ergebnis der Verführung durch die 
Innehabung von Macht ansieht. Die Anforderungen von Schmitt und Shklar an 
die Legitimität staatlicher Macht und ihre Überlegungen zu deren Grenzen – bei 
Schmitt: Grenzenlosigkeit – könnten dann jeweils unterschiedlicher nicht sein.« 
(Holzleithner, »Shklar versus Schmitt«, 92).

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

90

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de Interessen, er ist in dieser doppelten Ausrichtung eng mit der 
Konfliktnatur des Menschen verknüpft, deren Interpretation sowohl 
in Abhängigkeit von inneren Bedürfnissen, aber auch in Abhängig­
keit von sozialen Erfordernissen erfolgt. Indem der Schauplatz der 
Freiheit sich nicht in Abhängigkeit von äußeren Hindernissen, son­
dern ebenfalls in Abhängigkeit von inneren Hindernissen vollzieht, 
erlangt der Widerstand für das Denken und Handeln eine neue 
strategische Ausrichtung. In der Erörterung dieser Zusammenhänge 
spielt die Körperlichkeit des Subjekts und die Materialität der Dinge 
eine wegweisende Rolle, die meines Erachtens in der bisherigen 
Forschungsliteratur über Kant zu Unrecht vernachlässigt wurde.

In Hegels Phänomenologie des Geistes wiederum finden sich Spu­
ren von Kernaussagen des Leviathan, die in der Forschung kontro­
vers diskutiert werden. Für Hegel, der den Widerstand dialektisch 
deutet, ist Widerstand eine wissensbasierte Kategorie und keine 
anthropologische Konstante. Sowohl Annahmen über die Natur 
des Menschen und ebenso über den Naturzustand beinhalten Teil­
wahrheiten, die philosophisch zu entkräften sind. Es kommt darauf 
an, den Widerstand gegenüber dogmatischen oder einseitigen Posi­
tionen zu überwinden, damit sich neues und komplexeres Wissen 
bilden kann. Als wissensbasierte Kategorie bildet der Widerstand ein 
Geschehen ab, das mit einem individuellen Sprechen beginnt und in 
intersubjektiven Konstellationen des gewissensbasierten Sprechens 
seine Fortsetzung findet. Ein Widerstand ist dann ein erfolgreicher 
Widerstand, wenn es gelungen ist, seine Inhalte zu übersetzen und 
in einen wissensbasierten Dialog zu bringen.150 Nach Hegel ist der 
Widerstand ein Geschehen, das in intersubjektiven Konstellationen 
des Wissens zu deuten und durch diese auch zu verändern ist.151

150 Vgl. und weiterführend Kap. 5.
151 Dimensionen der Übereinstimmung zu Hegels Verständnis von Gerechtigkeit 

zeigen sich in meiner Lesart in Simon Critchleys Publikation Unendlich for­
dernd. Ethik der Verpflichtung, Politik des Widerstands. Critchleys Zeitdiagnose 
setzt mit der Einschätzung Hobbes’ an, wenn er schreibt: »In diesem Buch 
wird es jedoch um die andere Form der Enttäuschung gehen, die politische 
Enttäuschung. Dabei entsteht das Gefühl des Mangels oder des Versagens durch 
die Erkenntnis, dass wir in einer höchst ungerechten Welt leben, einer Welt, 
die durch den Schrecken des Krieges definiert ist […].« (Critchley, Unendlich 
fordernd, 9) Daraus leitet der Autor eine Frage und einen Anspruch ab, der 
sich meines Erachtens auch in Hegels Verständnis von Normativität und Ethik 

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

91

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anders als bei Hobbes ist für Levinas »Gott nicht das große Auge, 
das sieht und selbst unsichtbar bleibt. Er ist nicht die Vorhersehung, 
die alles vorhersieht. Er ist eher der Unvorhersehbare, das Unsichtbare, 
an das man sich durch die Nähe zum Andern annähern kann«, wie 
Ephraim Meir bemerkt.152 Davon abgeleitet ist der Widerstand ein 
ethischer und nicht ein politisch gestaltgebender Faktor. Der allge­
genwärtige Widerstand wird nicht durch das Gesicht des Herrschers 
repräsentiert, er beginnt als ethischer Widerstand im Gesicht der 
anderen zu sprechen. Mit Sprechen meint Levinas ein »Sagen«, das 
anstelle einer visuellen Ordnung des Sehens und Gesehen-Werdens 
ein Gespräch meint, das in einer Ordnung des Wissens (und des Be­
sitzens) nicht erschöpfend erörtert wird. Für Levinas ist der Appell, 
andere nicht zu töten, und nicht die Angst um den eigenen Tod der 
Beginn des ethischen Sprechens: »Das ›Du sollst nicht töten‹ ist das 
erste Wort des Antlitzes.«153

Dass wir Levinas zufolge schwanger und besessen vom anderen 
sind, sind Behauptungen, die im Lichte des gesunden Menschenver­
stands höchst merkwürdig anmuten. Jedoch nicht die unbefleckte 
Empfängnis, oder wie bei Hobbes die gedankliche Zusammenset­
zung von Individuen zu einer übergeordneten Person, steht für Le­
vinas hier zur Diskussion, sondern der Gedanke einer nicht abweis­
baren Verantwortung für andere. Der (personenbezogene) andere ist 
nicht mein Feind, wie Levinas unter Bezugnahme auf Hobbes und 
Hegel festhält,154 sein Anspruch ist durchzogen von einer unabweis­
baren Verantwortung, die mich in eine Verantwortung zwingt.

Ähnlich wie Hobbes (und Kant) geht auch Levinas davon aus, 
dass ein aus dem Verbinden hervorgehender Anspruch eine Ver­
pflichtung bezeichnet. Verpflichtung resultiert aus der Struktur der 
Beziehung, die Subjekte miteinander nicht in einem »unsichtbaren 
Wir« verbindet, sondern aufeinander bezieht. Diese Beziehung ist, 
anders als bei Hobbes, nicht symmetrisch im Gedanken der wech­

entdecken lässt: »Wie könnte Gerechtigkeit in einer höchst ungerechten Welt 
aussehen? Aus dieser Frage erwächst das Bedürfnis nach einer Ethik oder, wie 
es andere vielleicht nennen würden, nach normativen Prinzipien, die uns in 
den Stand setzen könnten, der gegenwärtigen Situation zu begegnen und sie zu 
überwinden.« (Ebd.).

152 Meir, Differenz und Dialog, 25.
153 Lévinas, Ethik und Unendliches, 68.
154 Lévinas, Spur des Anderen, 176.

2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan

92

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selseitigen Furcht, sondern asymmetrisch strukturiert. Das Subjekt 
ist anderen in einer Weise verpflichtet, ohne dass diese Verpflichtung 
auf Gegenseitigkeit beruht. Es ist also nicht die Logik des Verstan­
des, die ein Ich und Du, ein Mein und Dein wechselseitig vermisst, 
und davon abgeleitet ein Verständnis von Gerechtigkeit schafft. Die­
ses Verständnis hat phänomenologische Implikationen.

Es ist nämlich die Leiblichkeit in ihrer geschlechtsspezifischen, 
sprachlich-kulturell und sozial vermittelten Besonderheit und Wi­
derständigkeit, die für ein anderes steht, das den Abstand zu einem 
Selben »durchmisst«.155 Ein solches Verständnis von Andersheit ist 
nicht im Auslegungsspektrum des Selben beheimatet, es entzieht 
sich dieser Deutungsmacht. Was damit geschaffen wird, ist ein 
Freiraum der Wahrnehmung und der Beurteilung. Levinas behaup­
tet damit auch, dass leiblicher Widerstand nicht ein zu vermeiden­
des Hindernis, sondern ein ethisch gestaltgebender Faktor ist. Der 
ethisch-sprachlich-leiblich vermittelte Widerstand der anderen ent­
hält eine ontologische Dimension, in der das Verantworten mit 
dem Antworten zusammenfällt: »Die Einzigkeit des Ich liegt in der 
Tatsache, dass niemand an meiner Stelle antworten kann.«156 Das 
Gesicht ist nicht ein funktionaler oder repräsentativer Bestandteil 
des Körpers, das sehen und gesehen werden kann. Es entzieht 
sich per se operationalen Kategorien einer instrumentellen Ratio­
nalität. Unter phänomenologischen Gesichtspunkten unterwandert 
und durchkreuzt Levinas ebenso die hobbessche Frage des Lebens 
und des Überlebens. Die andere Person ist nicht mein Feind, die 
mein Leben und meinen Besitz bedroht, sondern der Stachel der 
Freiheit, an dem die normativen Komponenten der Demokratie und 
der zivilrechtlichen Errungenschaften sich zu bewähren haben.

155 Lévinas, Spur des Anderen, 203.
156 Lévinas, Spur des Anderen, 224.

2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

93

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Widerstehen, begreifen, beurteilen: 
Der personale, der soziale und der 
vernunftbasierte Widerstand

3.1 Einführende Überlegungen

Thema des letzten Kapitels war es zu zeigen, dass für Hobbes der 
Widerstand ein triebpsychologisches Geschehen abbildet, das unter 
machttheoretischen Vorzeichen zu deuten ist. Der Mensch ist nach 
Hobbes so konstruiert, dass er danach trachtet, den eigenen Stand­
punkt oder die eigenen Wünsche so weit wie möglich zu vermehren. 
Als trieb- und angstgesteuertes Wesen ist er nicht imstande, das eige­
ne Streben unabhängig von äußeren Einflüssen oder Hindernissen 
zu definieren. Erst in der zwischenmenschlichen Begegnung erfährt 
dieses Streben eine Grenze. Der Mensch befindet sich zu anderen 
Menschen in einem wechselseitigen Widerstand. Hobbes’ Lösungs­
vorschlag bestand darin, einen übergeordneten und allmächtigen 
Widerstand einzuführen, an dem die Vielzahl von individuellen 
Widerstandskonstellationen widerstandslos gemacht wird. Im hob­
besschen Naturzustand ist auch ein gesellschaftlicher Urzustand ent­
halten. Daraus resultieren widerstreitende Ordnungsvorstellungen. 
Erst durch die Bildung eines Urvertrags und durch die Herrschaft 
eines Souveräns werden diese in eine Einheit gebracht und ebenso 
gesellschaftliche Rollenzuschreibungen definiert und legitimiert.

Kants Philosophie vom Widerstand unterscheidet sich davon 
erheblich. Kant beginnt seine Überlegungen mit der Annahme 
einer moralischen Freiheit. Diese war sowohl notwendig »für eine 
bestimmte Art von Selbsterkenntnis« als auch für das praktisch-an­
wendungsorientierte Erkenntnis- und Handlungsinteresse.157 Meiner 
Auffassung zufolge verschiebt sich damit auch der Fokus der Be­

157 Die Annahme einer moralischen Freiheit verknüpft Gabriel Motzkin mit 
Überlegungen von einem natürlichen Zwang. Der Autor schreibt dazu: »Wenn 
es für die Moralität natürliche Zwänge gibt, dann heißt das, daß diese Zwänge 

95

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trachtung auf den Widerstand. Nicht die Entkräftigung des individu­
ellen Widerstands durch die Errichtung eines Gesellschaftsvertrages, 
wie Hobbes es vorgeschlagen hat, sondern ein antagonistisches, al­
so widerstandsbehaftetes Verständnis der Gesellschaft und der Per­
son bildet die Voraussetzung dafür, dass Freiheit sich verwirklichen 
kann. Wahrheit wird nicht durch einen Vertrag hergestellt, sondern 
der Ort der Wahrheitsfindung ist auf den Natur- und Gesellschafts­
zustand gleichermaßen bezogen.

Ein antagonistisches Verständnis von Gesellschaft ist mit einem 
widerstandsbasierten Verständnis der Person verknüpft. Nach Kant 
fördern und beschränken die natürlich-körperlichen Anlagen das 
vernunftbasierte Vermögen der Person und der Gesellschaft. Wider­
stand ist in dieser doppelten Beziehung zwischen Natur und Ver­
nunft nicht nur ein Hindernis, er ist auch ein wichtiger Faktor, die 
vernünftigen Anlagen des Menschen im Erscheinungsraum Gesell­
schaft zu verwirklichen bzw. zum Ausdruck zu bringen.

Durch diese Doppelstellung trägt Widerstand dazu bei, die ver­
nünftigen Anlagen des Menschen im Erscheinungsraum Gesellschaft 
zu verwirklichen bzw. zum Ausdruck zu bringen. Nicht die perma­
nente Kampf- und Widerstandsbereitschaft, die bei Hobbes ein Dau­

zugleich gegenwärtig und doch für das moralische Selbst unsichtbar sind. Unter 
dieser Voraussetzung wären wir jedoch grundlegend hinsichtlich dessen einge­
schränkt, war wir über uns selbst wissen können.« (Motzkin, »Wissenschaft, 
Säkularisierung und Entsäkularisierung«, 154) Anstelle des Begriffs »Zwang« 
schlage ich jenen des »Widerstands« vor und deute den auf das Denken und 
das Handeln bezogenen Widerstand in Relation zu einem gesellschaftlichen 
Antagonismus. Meines Erachtens schließt Kants Verständnis von der Person 
und ihrer moralischen Verfasstheit den Widerstand ein. Der Widerstand gibt 
in methodischer Hinsicht die Gangart vor, um Binnendifferenzen des Subjekts 
als auch intersubjektive Konstellation unter methodischen Gesichtspunkten 
zu verstehen – und damit auch ein gängiges Problem, das Kritiker bis in die 
Gegenwart an der kantischen Auffassung bemängeln. Tugendhat fasst dieses 
Problem pointiert zusammen: »Was die zeitgenössischen Kritiker an der Kanti­
schen Auffassung bemängelt haben, insbesondere Schiller und dann auch der 
junge Hegel, ist, daß Kant die menschliche Natur in zwei Teile auseinandergeris­
sen habe, und das ist nicht nur ein philosophisches Problem, sondern bedeutet 
moralisch gesehen, daß es nicht mehr der ganze Mensch ist, der moralisch 
handelt. Wenn ich nur so handle, weil es mir geboten ist, bin es dann überhaupt 
noch ich, dieses affektive Wesen, der handelt?« (Tugendhat, Vorlesungen über 
Ethik, 116) Zur Entfaltung dieser Problemstellung auch in Hegels und Levinas’ 
Perspektive, siehe unten Kap. 5.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

96

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ernarrativ menschlicher Natur beschreibt, sondern die widerstän­
dige Selbstbezogenheit als Grundmerkmal für die Verfasstheit der 
Person ist bei Kant ein wichtiger Dreh- und Angelpunkt für das 
Verständnis des Menschen, sowohl in seiner individuellen als auch 
in seiner gesellschaftlichen Prägung: In beiderlei Hinsicht ist der Wi­
derstand ein Faktor, der sinnlich-empirische und intelligible Anteile 
des Menschen in ein Verhältnis zueinander und auch gegeneinander 
bringt.

Widerstand deutet Kant aber nicht nur unter sozialphilosophi­
schen, sondern ebenso unter epistemischen und unter ethischen 
Gesichtspunkten. Generell gilt für Kant, dass ein Standpunkt erfor­
derlich ist, um einen Widerstand zu beschreiben bzw. diesen für 
das Denken einzusetzen.158 Es bedarf eines Standpunktes, damit das 
Subjekt denken, Handlungen vollführen, diese verstehen und beur­
teilen kann. Wie aber wird ein solcher Standpunkt erworben?

Im Gegensatz zu Hobbes behauptet Kant, dass die widerständige 
Bezogenheit auf andere nicht ausreichend ist, um Urteile auszubil­
den. Es bedarf zunächst Klarheit darüber, worin der Standpunkt 
besteht, damit es möglich ist, sich auf andere zu beziehen. Dieser 
Standpunkt ist nicht standespolitischer Natur, der aufgrund der Ge­
burt verliehen wird: er wird vom Menschen hergestellt. Darin waren 
sich Hobbes und Kant einig. Über Hobbes hinausweisend beruht 
jedoch bei Kant ein individueller Standpunkt nicht auf einer mehr 

158 Ein Standpunkt-Denken stellt Kant gefühlten Eindrücken gegenüber. Auch der 
Widerstand der Natur hat sich diesem Standpunkt unterzuordnen. Er schreibt 
dazu in der Schrift gegen den vornehmen Ton in der Philosophie (1796): »Hier 
ist nun das, was Archimedes bedurfte, aber nicht fand: ein fester Punkt, woran 
die Vernunft ihren Hebel ansetzen kann, und zwar, ohne ihn weder an die gegen­
wärtige, noch eine künftige Welt, sondern bloß an ihre innere Idee der Freiheit, 
die durch das unerschütterliche moralische Gesetz als sichere Grundlage darliegt, 
anzulegen, um den menschlichen Willen selbst beim Widerstande der ganzen 
Natur durch ihre Grundsätze zu bewegen. Das ist nun das Geheimniß, welches 
nur nach langsamer Entwickelung der Begriffe des Verstandes und sorg fältig 
geprüften Grundsätzen, also nur durch Arbeit, fühlbar werden kann. – Es ist 
nicht empirisch (der Vernunft zur Auflösung aufgestellt), sondern a priori (als 
wirkliche Einsicht innerhalb der Gränze unserer Vernunft) gegeben und erwei­
tert sogar das Vernunfterkenntniß, aber nur in praktischer Rücksicht, bis zum 
Übersinnlichen: nicht etwa durch ein Gefühl, welches Erkenntniß begründete 
(das mystische), sondern durch ein deutliches Erkenntniß, welches auf Gefühl 
(das moralische) hinwirkt.« (AA, 8, 403; vgl. Baumanns, Kants Philosophie der 
Erkenntnis, 82).

3.1 Einführende Überlegungen

97

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder minder willkürlichen Kampf- und Widerstandsbereitschaft, er 
muss verallgemeinerbar und intersubjektiv deutbar sein. Mit dieser 
Einsicht betritt Kant gedankliches Neuland. Er behauptet nämlich, 
dass wir sowohl Voraussetzungen als auch Anwendungskriterien be­
nötigen, damit ein Erkenntnisinhalt als solcher erfasst werden kann. 
Diesen Zusammenhang macht Kant über eine Lagebeschreibung 
geltend. Sowohl Erkenntnissubjekte sind in eine Perspektive zu brin­
gen als auch die zu erkennenden Gegenstände: Das Subjekt benötigt 
für die Gewinnung einer Perspektive sowohl Voraussetzungen als 
auch Kriterien, die dazu führen, dass das Subjekt einen Standpunkt 
ausbilden kann.

Auf welchen Voraussetzungen beruht ein solcher Standpunkt? 
Diese Frage stellt Kant in seinem Brief an Marcus Hertz vom 21. Fe­
bruar 1772: »Ich frug mich nemlich selbst: auf welchem Grunde beru­
het die Beziehung desienigen, was man in uns Vorstellung nennt, auf 
den Gegenstand?«159 Die Antwort dieser Frage gibt gleichzeitig Aus­
kunft für die Hauptschwierigkeiten, die Kant als Autor beim Verfas­
sen und Entwerfen der Kritik der reinen Vernunft hatte: Wie es dem 
Subjekt nämlich aufgrund widerstreitender Erkenntnisvoraussetzun­
gen gelingen kann, sich auf den zu erkennenden Gegenstand zu 
beziehen. Und genau hier kommt der Widerstand ins Spiel. Sich auf 
etwas beziehen, um erkennen zu können, bedeutet nämlich nicht, 
worauf Kant in dem Brief an Hertz hingewiesen hat, nach einer 
verborgenen Matrix zu suchen,160 die entweder in der Welt oder im 

159 AA, 10, 130.
160 Eine verborgene Matrix des Wissens ist nach Kant ein Wissen, das in die 

menschliche Seele eingepflanzt ist, vermittels dessen ein verborgener Ursprung 
von einer prästabilisierten intellektuellen Ordnung bereits als gedanklicher 
Keim im menschlichen Begreifen angelegt sei. Er schreibt dazu in dem bereits 
erwähnten Brief an Hertz: »Plato nahm ein geistiges ehemaliges Anschauen 
der Gottheit zum Urqvell der reinen Verstandesbegriffe und Grundsätze an. 
Mallebranche ein noch daurendes immerwährendes Anschauen dieses Urwesens. 
Verschiedene Moralisten eben dieses in Ansehung der ersten moralischen Gesetze 
Crusius gewisse eingepflantzte Regeln zu urtheilen und Begriffe, die Gott schon 
so wie sie seyn müssen, um mit den Dingen zu harmoniren, in die Menschliche 
Seelen pflantzte, von welchen systemen man die erstere den influxum hyper­
physicum das letzte aber die harmoniam praestabilitam intellectualem nennen 
könte. Allein der Deus ex Machina ist in der Bestimmung des Ursprungs und 
der Gültigkeit unsrer Erkentnisse das ungereimteste was man nur wählen kan 
und hat außer dem betrüglichen Zirkel in der Schlusreihe unsrer Erkentnisse 

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

98

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjekt verborgen liege, es bedeutet vielmehr, wie er festhält, »im 
Stande« zu sein, eine Kritik der reinen Vernunft zu schaffen.161 »Im 
Stande« zu sein, ist eine andere Formulierung dafür, sich selbst zu 
ermächtigen, etwas erkennen zu können. Ermächtigung wiederum 
ist mit einer Anstrengung verbunden, die auf widerständige Kon­
stellationen bezogen ist. Auch die Gewinnung eines Standpunktes 
ist mit einer Anstrengung verbunden.162 Das erkennende Subjekt 
passt sich nicht an die äußere Erkenntnisumgebung an, es leistet ihr 
insofern Widerstand, als es sich zuvorderst auf eine innere Erkennt­
nisstruktur, die abhängig von der äußeren Erkenntnisumgebung 
ist, konzentriert. In dem bereits erwähnten Brief an Marcus Hertz 
beschreibt Kant seine überwundenen Schwierigkeiten folgenderma­
ßen: »[…] ich itzo im Stande bin eine Critick der reinen Vernunft, 
welche die Natur der theoretischen so wohl als practischen Erkentnis, 
so fern sie blos intellectual ist, enthält vorzulegen.«163

noch das nachtheilige daß er ieder Grille oder andächtigem oder grüblerischem 
Hirngespinst vorschub giebt.« (AA, 10, 131).

161 AA, 10, 132.
162 Mit Gewinnung eines Standpunktes meine ich, dass das Subjekt sich zuvor­

derst in eine Lage versetzen muss, um überhaupt etwas erkennen zu können. 
Standpunkt in diesem Verständnis hat eine Kennzeichnung mit einer sowohl 
theoretischen als auch einer praktischen Ausrichtung. Er hat sowohl eine ko­
gnitive als auch eine voluntative Herkunft. Nach Friedrich Kaulbach kommt 
der Standpunkt »auf dem Boden […] der allgemeinen praktischen Vernunft« 
durch ein Zusammentreffen von »Wollen und Denken« zustande (Kaulbach, 
Ethik und Metaethik, 32). In seiner Einführung zu Kant fasst der Autor die 
Gewinnung eines Standpunktes folgendermaßen zusammen: »Das subjektive 
Bewußtsein gewinnt Kenntnis von den Dingen seiner Welt durch eine bestimmte 
Art und Weise, wie sie ihm seinem Stande und Zustande gemäß begegnen. Sie 
kommen ihm ›zur Erscheinung‹. Der Beobachter, der sich über seinen eigenen 
subjektiven Stand reflektierend erhebt und dabei den Bezug zwischen seiner 
Subjektivität und den Dingen zum Gegenstand macht, sieht die Welt im Subjekte 
subjektiv gespiegelt an.« (Kaulbach, Kant, 72–3) Mit dieser Kennzeichnung 
weist der Autor auf eine phänomenologische Haltung hin, die sich in der 
Methode Kants wieder entdecken lässt. Er schreibt dazu: »Kant will mehr 
das Auge des Beobachters als des philosophischen Theoretikers auf dieses Feld 
lenken. Es ist vor allem um diejenige Subjektivität zu tun, die sich nicht im 
bloßen Genuß der Dinge erschöpft. Es geht um das dasjenige Subjekt, welches 
sich einen Weg zu allgemeineren Erfahrungen der Welt bahnt.« (Kaulbach, 
Kant, 73).

163 AA, 10, 132.

3.1 Einführende Überlegungen

99

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Im Stande sein« verlangt nach einem Standpunkt, der, wie Kant 
weiter ausführt, ein solcher ist, der sowohl auf die Erfahrungsge­
genstände der Natur bezogen als auch von dieser Bezogenheit auf 
diese im Vorgang der Erkenntnisbildung frei ist. In diesem Stand­
punkt verschränken sich zwei Zugangsweisen. Nämlich ein indivi­
dueller Standpunkt (»Gesichtskreis von einer mikroscopischen Beob­
achtung«164) als auch eine übergeordnete Betrachtung, die eine »all­
gemeine Aussicht« ermöglicht: Das Ergebnis dieser Verschränkung 
ist: »wechselsweise einer das optische Urtheil des andern verificire.«165 

An dieser Formulierung ist interessant, dass Kant einen aufs Erken­
nen bezogenen mit einem körperbezogenen und damit phänomeno­
logischen Standpunkt verknüpft. Er schreibt dazu weiter:

»Daß nun Veränderungen etwas wirkliches seyn leugne ich eben so 
wenig, als daß Körper etwas wirkliches sind, ob ich gleich darunter nur 
verstehe, daß etwas wirkliches der Erscheinung correspondire.«166

Die Gewinnung eines solchen Standpunktes erfolgt durch eine Ver­
knüpfung zwischen der Wirklichkeit der Veränderung mit der Wirk­
lichkeit der Körperlichkeit, sofern beide nicht substanziell gedeutet 
werden. In den Formulierungen der Kritik der reinen Vernunft deu­
tet Kant die Gewinnung eines Standpunktes weiterführend nicht 
auf körper- und wahrnehmungsbezogene Veränderungen, sondern 
aufgrund von Gesetzen, die der Verstand ausbildet. Damit eine 
Erkenntnis zustande gebracht werden kann, sind es nun Gesetze 
als »Vermögen der Regeln«, die den leitenden Gesichtspunkt in der 
Kritik der reinen Vernunft bilden:

»Wenn der Verstand überhaupt als das Vermögen der Regeln erklärt 
wird, so ist Urtheilskraft das Vermögen unter Regeln zu subsumieren, 
d.i. zu unterscheiden, ob etwas unter einer gegebenen Regel (casus 
datae legis) stehe, oder nicht. Die allgemeine Logik enthält gar keine 

164 AA, 10, 132.
165 Das komplette Zitat dazu lautet: »Die Aufmunterungen u. Zerstreuungen müs­

sen die Kräfte desselben in der Geschmeidigkeit und Beweglichkeit erhalten, 
wodurch man in Stand gesetzt wird den Gegenstand immer auf andren Seiten 
zu erblicken und seinen Gesichtskreis von einer mikroscopischen Beobachtung 
zu einer allgemeinen Aussicht zu erweitern, damit man alle erdenkliche Stand­
punkte nehme, die wechselsweise einer das optische Urtheil des andern verifici­
re.« (AA, 10, 132).

166 AA, 10, 132.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

100

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorschriften für die Urtheilskraft und kann sie auch nicht enthalten. 
Denn da sie von allem Inhalte der Erkenntniß abstrahiert; so bleibt 
ihr nichts übrig als das Geschäfte, die bloße Form der Erkenntniß in 
Begriffen, Urtheilen und Schlüssen analytisch auseinander zu setzen 
und dadurch formale Regeln alles Verstandesgebrauchs zustande zu 
bringen.«167

Ein körperbezogener Standpunkt des Erkennens, der sich bereits in 
den vorkritischen Schriften entdecken lässt,168 erlangt in der Kritik 
der praktischen Vernunft einen rollenbezogenen und einen metho­
dischen Stellenwert,169 der sich in den anthropologischen und ge­
schichtsphilosophischen Schriften fortsetzt.170 Wird der Standpunkt 
in der Kritik der reinen Vernunft durch Verstandesgesetze gewonnen 
und schreitet von dort zu den Vernunftideen über, wird der Stand­
punkt der Kritik der praktischen Vernunft durch die Bezugnahme auf 
körperliche und interessensbezogene Neigungen und Vorstellungen 
gewonnen, und wie sich diese mit der »Form des Gesetzes« in Ver­

167 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 132–33. (Im Folgenden: KRV, A/B. Alle 
anderen Schriften Kants werden nach der Akademie-Ausgabe zitiert.) Ähnlich 
argumentiert Kant in der Beantwortung der Frage, wie reine Naturwissen­
schaft möglich ist. Er schreibt dazu: »Die bloße allgemeine Form der Anschau­
ung, die Raum heißt, ist also wohl das Substratum aller auf besondere Objecte 
bestimmbaren Anschauungen, und in jenem liegt freilich die Bedingung der 
Möglichkeit und Mannig faltigkeit der letztern; aber die Einheit der Objecte 
wird doch lediglich durch den Verstand bestimmt und zwar nach Bedingungen, 
die in seiner eigenen Natur liegen; und so ist der Verstand der Ursprung der 
allgemeinen Ordnung der Natur, indem er alle Erscheinungen unter seine eigene 
Gesetze faßt und dadurch allererst Erfahrung (ihrer Form nach) a priori zu 
Stande bringt, vermöge deren alles, was nur durch Erfahrung erkannt werden 
soll, seinen Gesetzen nothwendig unterworfen wird.« (AA, 4, 322).

168 Weiterführend siehe unten, Kap. 3.4.1.
169 Kaulbach schreibt dazu: »In dem Maße, in dem Kant Rolle und Stand des 

Menschen den Gegenständen gegenüber reflektiert, die er erkennen will, wendet 
sich seine Aufmerksamkeit dem menschlichen Subjekt zu.« (Kaulbach, Kant, 
68) Dieses hat dem Autor zufolge eine dreifache Wurzel: Ein Subjekt »als in 
Leiblichkeit versenkte Wesen, denen z.B. in der Erfahrung auf Grund unserer 
Sinnesorgane existierende Gegenstände gegeben werden. […] Weiterhin tritt Sub­
jektivität als aktiv setzende, prüfende und ihren eigenen philosophischen Weg 
erkundende Instanz auf. […] Drittens ist Subjektivität Bewußtsein der eigenen 
Stellung dem zu erkennenden Gegenstand gegenüber: das erkennende Subjekt 
behauptet seinen Stand und kennt die Perspektive, in die es sich zu versetzen hat, 
wenn es gewisse Erkenntnisaufgaben erfüllen will« (Kaulbach, Kant, 69).

170 Weiterführend, siehe unten Kap. 3.4.4.

3.1 Einführende Überlegungen

101

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bindung bringen lassen. Die Formulierung »Form« verdient genaue­
re Beachtung. Kant wendet sie sowohl auf ein transzendentalphilo­
sophisches Verständnis vom Erkennen – »als denkende Verarbeitung 
des Anschauungsmaterials nach apriorischen Prinzipien«171 – als auch 
auf die apriorische Struktur des Gesetzes an.

In beiden Fällen bringt »Form« eine spannungsgeladene Ver­
schränkung zwischen sinnlichen und intellektuellen (verstandes- 
und/oder vernunftbasierten) Komponenten zum Ausdruck. »Form« 
bezeichnet nicht ein vorgeformtes Schema. Der Erkenntnisgegen­
stand soll nicht präpariert werden, sodass dieser in eine Form passt. 
Nicht die Passfähigkeit des Erkenntnisgegenstands, sondern seine 
Widerständigkeit und ebenso die Grenze des Erkennens, war für 
Kant der handelnde Leitfaden für das Erkennen. Mit Widerstand 
und einer Grenze des Erkennens allein lässt sich aber noch nicht 
erkennen. Es ist ein Zusatzelement erforderlich, sodass der Erkennt­
nisgegenstand in Relation zu anderen Gegenständen betrachtet wer­
den kann. Ein Gegenstand ist nie ein singuläres etwas, er ist auf 
andere durch ein Wollen bezogen. Dieses Wollen ist nicht ein Stre­
ben nach Mehr (wie Hobbes behauptet hat), es ist ein Wollen, das 
in Auseinandersetzung mit anderen Standpunkten einen Standpunkt 
festlegt. Was also will die »Form« nach Kant und wie lässt sich ihr 
Wollen unter normativen Gesichtspunkten beschreiben?

Hermann Cohen weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass 
»Form« nicht einfach ein Schematismus ist, sondern bereits mit der 
Idee von Menschheit verknüpft ist:

»Die Form, das wollen wir von Herbart lernen, setzt ›Zusammenfas­
sung‹ voraus. So lange das Wollen als ein einzeln stehendes betrachtet 
wird, hat es nur in seinem Gegenstande Werth; wenn es unangesehen 
seines Gegenstandes, in seiner Form Werth erlangen soll, so darf es 
nicht als ein einzeln stehendes, sondern es muss mit anderen Wollen 
zusammengefasst in Betracht gezogen werden. Aber diese Zusammen­
fassung sehen wir nun nicht in jenen ästhetischen Verhältnissen, welche 
doch immer nur vereinzelte Willensacte zu Gliedern eines Verhältnisses 
zusammenfassen; sondern die Form bedeutet die allgemeine Zusam­
menfassung, vor welcher, wie alle Gegenstände, so alle Maximen als 
subjektive, als vereinzelte verschwinden; in welcher alle Bestimmungs­

171 Eisler, s. v. »Erkenntnis«. Anders und im Deutungskreis meiner Überlegungen 
formuliert: Erkennen ist ein auf das sinnliche Material (widerständig) bezoge­
ne Denken. Weiterführend, siehe unten Kap. 3.4.3.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

102

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründe des Willens hinfällig und widerstandslos und eitel werden; in 
welcher alle Einzelwillen untergehen in die allumfassende Allgemein­
heit Eines Herzens und Eines Geistes.«172

»Form« in diesem Verständnis ist als eine zusammenfassende Festle­
gung imstande, von einer Erscheinungsvielfalt zu abstrahieren. Die­
se Abstraktion ist nicht Selbstzweck, sie ist mit ethischen und episte­
mischen Zwecksetzungen verknüpft. Sie bezeichnet eine begriffliche 
Struktur, vermittels der die einzelnen Bestandteile eines Erkenntnis­
inhaltes zu einer in sich gegliederten Einheit werden. Der subjekti­
ve Standpunkt schließt gegenstandsbezogene Standpunkte ein. Die 
zentrale Instanz, die diese Einheit herstellt und durch diese die Per­
son auch kognitiv begründet wird, ist der ich-bezogene Standpunkt 
des Subjekts, der den gegenstandsbezogenen Standpunkt einschließt 
(oder zumindest nicht ausschließt).

»Form« ist ein Bezugspunkt dafür, dass die Verbindlichkeit des 
Denkens, der Anschauung und der Gesetze Bestand hat. Sie bezieht 
sich nach Kant aber nicht nur auf Gesetze, auf Verstandes- und 
Vernunftschlüsse und auf die Struktur des Denkens, sondern ebenso 
auf Erscheinungen und Anschauungen. »Form« ist nicht nur ein 
Bezugspunkt, sie ist auch ein Unterscheidungsmerkmal. Entleert von 
zeitlichen und räumlichen Verhältnissen ist die »Form der Erschei­
nung« ein begriffliches Hilfsmittel, damit das »Mannig faltige der 
Erscheinung in gewissen Verhältnissen geordnet, angeschaut wird«.173

Beziehung und Unterscheidung sind für die Bestimmung der 
»Form« in einen Zusammenhang zu denken: Durch die »Form« 
sind Sinnlichkeit und Erkennbarkeit nicht nur voneinander unter­

172 Cohen, Kants Begründung der Ethik, 186. In Fortführung dieses Gedankens 
weist der Autor darauf hin, dass auch der Begriff der »Autonomie« aus dem 
»›formalen‹ Sittengesetze vermittelst der Idee der Menschheit als der vernünfti­
gen Natur, im Unterschied von den Menschen als sinnlichen Individuen« ent­
steht (Cohen, Kants Begründung der Ethik, 196). Eine formale Begründung 
der Autonomie ebnet negativ den Weg der Freiheit, insofern sie vom Subjekt 
einerseits unabhängig von einer materiellen Bestimmung des Gesetzes formu­
liert wird und andererseits positiv auf das »formale Sittengesetz« bezogen ist, 
indem die »eigene Gesetzgebung« als »blosse allgemeine gesetzgebende Form« 
entdeckt wurde. Diese Form der Erkenntnis enthält reale Anwendungen, die 
den »Grenzbegriff des Freiheitsnoumenon« real werden lässt: »Die Realität der 
Noumena liegt […] in der Regulative der Ideen.« (Cohen, Kants Begründung 
der Ethik, 197).

173 KRV, A 20.

3.1 Einführende Überlegungen

103

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schieden, sondern auch aufeinander bezogen. Die sinnlich-empiri­
schen Voraussetzungen des Subjekts sind mit seinem Standpunkt 
nicht nur passiv verflochten, sondern der Standpunkt des Subjekts 
wird durch Bezugnahme auf sinnlich-empirische Einflüsse auch ak­
tiv hergestellt. Es handelt sich hierbei um Zusammenhänge, auf die 
auch die »Form des Denkens« aufbaut. Dass die »Form des Denkens« 
durch sinnlich-empirische Einflüsse hergestellt und ebenso durch 
diese verkörpert wird, bringt eine zusätzliche Konstellation des Wi­
derstands ins Spiel. Sinnlich-empirische Einflüsse und intelligible 
Denkvorgänge sind wechselseitig aufeinander angewiesen und in 
diesem Verweis widerständig aufeinander bezogen.174

Den sinnlich-empirischen – und damit auch den emotionalen, 
kulturellen, geschlechtlichen, religiösen etc. – Einflüssen haftet et­
was Widerständiges an; mit Roland Barthes könnten wir sogar sa­
gen, etwas Körniges oder Raues, das sich der Form des Denkens 
entzieht und gleichzeitig darauf angewiesen ist.175 Kant hat diesen 

174 Im deutschsprachigen Wort »Beziehung« ist das Verb »ziehen« enthalten, das 
ein nicht auflösbares körperlich und metaphorisch geprägtes Spannungsver­
hältnis beschreibt, das mit einem doppelten Verständnis von Kraft einhergeht, 
über das Widerstand hergestellt oder abgeleitet werden kann. »Ziehen« bedeu­
tet mit Kraft zu sich her oder hinter sich her bewegen, im Verständnis von 
»zerren«. Es hat nicht nur einen räumlichen, auch einen zeitlichen Bezug und 
kann eine zeitliche Regelmäßigkeit zum Ausdruck bringen. Ferner verbinden 
wir mit Beziehung auch anwendungsorientierte Vorgänge und solche, die sich 
meines Erachtens mit Vorgängen des Erkennens in Verbindung bringen lassen, 
z. B., wenn wir davon sprechen einen Gegenstand mit einem Stoff zu beziehen, 
so kann dieser Vorgang mit einer begrifflichen Kennzeichnung in Verbindung 
gebracht werden (vgl. DWDS, s. v. »beziehen«). Ein wechselseitiger auf sich 
verweisender Zusammenhang zwischen metaphorischen und körperlichen 
Komponenten, der sowohl räumliche als auch zeitliche Kennzeichnungen ent­
hält, gibt ein Schema vor, das in meiner Lesart Kant für die Beschreibung 
des Denkens bzw. des Erkennens nützt. So denkt er beispielsweise die Bin­
nenstruktur des Erkennens über ein Beziehungsschema, wenn er von einem 
»sehr vermischte[n] Gewebe der menschlichen Erkenntnis« spricht, das mit 
sinnlichen und mit normativen Bestimmungsgründen gleichermaßen verfloch­
ten ist (Kant, KRV, A 85). In diesem gedanklichen Schema, das im Wort 
»Beziehung« bereits enthalten ist, ist der Widerstand enthalten, den Kant, wie 
zu zeigen ist, unter sowohl phänomenologischen, vernunftbasierten-ethischen 
als auch sozialphilosophischen Gesichtspunkten deutet. Weiterführend, siehe 
unten Kap. 3.4.3 und 3.4.4.

175 Wie in Kapitel 1.1 hingewiesen, hat Barthes das widerständige Moment auf die 
Stimme bezogen. Es kann meiner Auffassung zufolge auch auf das Sinnliche 

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

104

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(formgebenden) Gedanken in der Kritik der Urteilskraft durch seine 
(berühmte) Unterscheidung zwischen dem Schönen und dem Erha­
benen aufgegriffen:

»Schön ist das, was in der bloßen Beurtheilung (also nicht vermittelst 
der Empfindung des Sinnes nach einem Begriffe des Verstandes) gefällt. 
Hieraus folgt von selbst, daß es ohne alles Interesse gefallen müsse. 
Erhaben ist das, was durch seinen Widerstand gegen das Interesse der 
Sinne unmittelbar gefällt.«176

Schön ist demzufolge das, was dem beurteilenden Standpunkt des 
Subjekts entspricht, und erhaben ist das, was sich diesem Stand­
punkt entzieht. Kant ergänzt diese Unterscheidung mit der Bemer­
kung:

»Beide als Erklärungen ästhetischer allgemeingültiger Beurtheilung be­
ziehen sich auf subjective Gründe, nämlich einerseits der Sinnlichkeit, 
so wie sie zu Gunsten des contemplativen Verstandes, andererseits wie 
sie wider dieselbe, dagegen für die Zwecke der praktischen Vernunft 
und doch beide in demselben Subjecte vereinigt, in Beziehung auf das 
moralische Gefühl zweckmäßig sind. Das Schöne bereitet uns vor, et­
was, selbst die Natur ohne Interesse zu lieben; das Erhabene, es selbst 
wider unser (sinnliches) Interesse hochzuschätzen.«177

Auch in einer widerstandsbehafteten ästhetischen Ausformung des 
Gegensatzes zwischen dem Sinnlichen und dem Vernünftigen bzw. 
dem subjektiven Standpunkt und demjenigen, das sich diesem ent­
zieht, bleibt das moralische Gefühl in gedanklicher Nähe zu geset­
zesbasierter Freiheit. Das Zustandebringen eines auf das Gesetz be­
zogenen Denkens findet seine Voraussetzung und Anwendung in 
einer Struktur, die durch die »Form des Gesetzes« in der Person in 
seiner empirisch-sinnlichen und normativen Prägung zum Sprechen 

im Vorgang des Denkens bezogen werden. Das Sinnliche verschwindet nicht 
im Vorgang des Denkens, es bildet den sprechenden Resonanzboden, auf den 
das Denken aufbaut. Vgl. Barthes, »Die Rauheit der Stimme«, 269–78. Ebenso 
wurde darauf hingewiesen, dass Wittgenstein ähnlich argumentiert, wenn er 
fordert, dass das Denken zurück auf den »rauhen Boden« müsse: Wittgenstein, 
Philosophische Untersuchungen, § 107.

176 AA, 5, 267.
177 AA, 5, 267.

3.1 Einführende Überlegungen

105

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommt.178 Die Person als sinnliches (Homo phaenomenon) als auch 
moralisches Wesen (Homo noumenon)179 benötigt Vernunft, um 
sinnliche und begriffliche Aspekte der Sprache in ein personenbezo­
genes Verständnis von Sinn zu übersetzen. Vernunft leistet insofern 
eine Übersetzung,180 indem sie im Wechselspiel von Abstand, Ver­
stand und Gegenstand einen Widerstand gegen vermeintlich an sich 
– raum- und zeitlos – seiende Inhalte des Erkennens leistet181 und 
gleichzeitig durch diesen Widerstand auch Erkenntnis ermöglicht. 
Ein vernunftbasierter Widerstand ist nämlich nicht nur ein Hinder­
nis, er ist auch eine Hilfestellung, eine »Beförderung«, wie Kant im 
Abschnitt »Von der Verknüpfung der Gesetzgebungen des Verstan­
des und der Vernunft« in der Kritik der Urteilskraft (1790) festhält.182 

Durch die Betonung, dass ein vernunftbasierter Widerstand sowohl 
etwas befördert als auch behindert oder verhindert,183 erweitert und 
differenziert Kant eine polarisierende Betrachtung einer Differenz 
zwischen empirisch-sinnlicher und intelligibler Natur. Nicht die 
Überwindung des sinnlichen Widerstands als Voraussetzung für die 

178 Weder innere noch äußere Bestimmungsgründe sind ausschlaggebend für die 
Qualifizierung eines praktischen Gesetzes. Qualifiziert wird ein Gesetz durch 
seine Form, die in Distanz zu den Inhalten, auf die es sich bezieht, verharrt. 
Erst eine formale Bestimmung des Gesetzes gewährleistet ein Spannungsver­
hältnis zwischen sinnlichen, empirischen Einflüssen und verallgemeinerbaren 
Perspektiven. Kant spricht davon, dass sinnliche Einflüsse (wie Neigungen) 
sich in der »Form eines allgemeinen Gesetzes« »aufreiben« müssen, damit 
praktische Gesetze »zu einer allgemeinen Gesetzgebung tauglich« sind. Anders 
formuliert: Sinnliche, empirische Einflüsse sind der Stachel, an dem sich Ge­
setze zu bewähren haben (AA, 5, 28–9).

179 AA, 6, 430. Vgl. Baum, »Person und Persönlichkeit bei Kant«, 83.
180 Vgl. Nagl-Docekal, Innere Freiheit, 113.
181 Zum Verhältnis von Vernunft und Widerstand vgl. Ebeling, Vernunft und Wi­

derstand.
182 Das komplette Zitat dazu lautet: »Der Widerstand, oder die Beförderung ist 

nicht zwischen der Natur und der Freiheit, sondern der ersteren als Erscheinung 
und den Wirkungen der letztern als Erscheinungen in der Sinnenwelt; und selbst 
die Causalität der Freiheit (der reinen und praktischen Vernunft) ist die Causali­
tät einer jener untergeordneten Naturursache (des Subjects, als Mensch, folglich 
als Erscheinung betrachtet), von deren Bestimmung das Intelligible, welches un­
ter der Freiheit gedacht wird, auf eine übrigens (eben so wie eben dasselbe, was 
das übersinnliche Substrat der Natur ausmacht) unerklärliche Art den Grund 
enthält.« (AA, 5, 199).

183 Dieses Doppelverhältnis gilt auch für den vernunftbasierten Widerstand der 
praktischen Philosophie. Weiteführend, siehe unten Kap. 3.4.3.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

106

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erreichung oder Sicherstellung intelligibler Zwecke (wie es eine ra­
tional-dogmatische Zugangsweise behaupten würde) beschreibt den 
Aufgabenbereich der Vernunft: »Widerstand oder die Beförderung 
[…] zwischen Natur und Freiheit«184 ist nicht ein Vorgang, der 
mit der Überwindung der Natur beginnt und mit der Herstellung 
der Freiheit endet. Die Doppelgestalt eines vernunftbasierten Wider­
stands bezieht sich auf Erscheinungen der Natur ebenso wie auf die 
Wirkungen der Freiheit »als Erscheinungen in der Sinnenwelt«.185 

Kant widerspricht damit sowohl einem naturalistischen als auch 
einem dogmatisch-rationalistischen Verständnis vom Widerstand: 
Wir müssen nicht der Natur oder geistig-mentalen Inhalten Wider­
stand leisten, um abstrakte Ideale oder Prinzipien zu erreichen. 
Vielmehr zeigt sich der Widerstand im Medium der Vernunft in 
epistemischen, leiblichen und gesellschaftlichen Konstellationen, die 
mit widerstreitenden Erkenntnisansprüchen einhergehen.

In sich widerstreitend sind nicht nur theoretische Erkenntnis­
ansprüche, sondern ebenso praktische Geltungsansprüche. Diese 
Gleichstellung verdient genauere Beachtung: So gelingt es der Ver­
nunft zwar, vermittels des Widerstands ihren Aufgabenbereich zu 
definieren, es gelingt ihr aber nicht, widerstreitende Geltungsan­
sprüche, die durch den Widerstand ausgelöst werden, zu schlichten. 
Vernunft selbst ist nach Kant entweder ein theoretisch-erkennen­
des oder ein praktisch-anwendungsorientiertes Vermögen. Wie weiß 
aber Vernunft, dass sie Vernunft ist, und vor allem wie weiß sie, wel­
che Vernunft sie ist? Das Besondere an der Antwort, die Kant dazu 
bereithält, besteht darin, dass er die sinnlich-körperlichen und em­
pirisch-sozialen Einflüsse des Subjekts zwar widerstreitend begreift, 
aber durch ein personales Verständnis von Widerstand186 auf eine 
neue Ebene bringt. Worin zeigt sich dieser personale Widerstand?

184 AA, 5, 199.
185 AA, 5, 199.
186 Mit Blick auf das Paralogismus-Kapitel in der Kritik der reinen Vernunft 

schreibt Manfred Baum: »Dennoch beendet Kant seine Kritik des Paralogismus 
der Personalität mit dem Hinweis, dass der Begriff der Persönlichkeit ›bleiben‹ 
könne (A 365), wenn darunter nur die numerische Einheit eines Subjekts, ›das 
uns im übrigen unbekannt ist, in dessen Bestimmungen aber eine durchgängige 
Verknüpfung durch Apperzeption ist‹ (ebd.), verstanden werde. Die Persönlich­
keit der Person ist also nichts Erkennbares, aber ein durch das Selbstbewusstsein 
eines denkenden Subjekts hinlänglich bewährter Gedanke, der zwar nichts wei­

3.1 Einführende Überlegungen

107

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf einer erkenntniskritischen und moralphilosophischen Ebene 
der Betrachtung zeigt sich ein personaler Widerstand darin, dass 
Personen Standpunkte ausbilden können. Nicht die Welt, so wie 
sie ist, oder wie wir glauben, dass sie ist, definiert die Erkenntnis- 
und Handlungsmöglichkeiten der Person, sondern die Standpunkte 
der Person korrespondieren umgekehrt mit der Welt (als äußere 
Erkenntnis- und Handlungsrealität): Die Welt muss sich nach der 
Person richten und nicht die Person nach einer vermeintlich an 
sich seienden Welt. Mit dieser Ausrichtung sind erhebliche Verschie­
bungen verbunden, die nur bruchstückhaft mit der Formel von der 
kopernikanischen Wende der Erkenntnistheorie umrissen sind. Sie 
betrifft alle Binnendifferenzen des Subjekts in ihrem Zusammenspiel 
mit epistemischen, sozialen, politischen, ästhetischen, ethischen, 
leiblichen und religiösen187 Verhältnissen. Mit der kopernikanischen 
Wende der Erkenntnistheorie verteidigt Kant nicht einen personalen 
oder moralischen Individualismus (oder Egoismus). Der Widerstand 
ist in Kants Philosophie ein zentraler Gestaltungsfaktor, vermittels 

ter enthält als die logische oder begriffliche Identität meiner selbst, aber ›zum 
praktischen Gebrauche nötig‹ und sogar ›hinreichend‹ ist. Das wollende und 
handelnde Subjekt muss sich als dieselbe Person denken können, und dieser 
Gedanke reicht ihm, auch ohne dass ihm eine Sacherkenntnis entspricht, in 
praktischer Absicht aus.« (Baum, »Person und Persönlichkeit bei Kant«, 82; 
vgl. KRV, A 365–66) Aus der Tatsache, dass der »Erkenntnisrestriktion der 
theoretischen Vernunft zufolge […] die Person in ihrer moralischen Bestimmung 
kein mögliches Objekt der Erkenntnis« ist, folgert Reichold, dass die mangelnde 
begriffliche Selbstexplikation den Grundstein für eine praktische Ausrichtung 
im Selbstverständnis der Person legt. Die Autorin folgert mit Kant, dass die 
Person, »sofern sie sich am Vernunftgesetz orientiert« eine »bessere Person« ist: 
»Allein die Autonomie des Willens und die Bestimmung der Person als Zweck 
an sich selbst bilden die Grundlage für den Anspruch der Person auf Würde.« 
(Reichold, Vergessene Leiblichkeit, 67–8).

187 Herta Nagl-Docekal weist darauf hin, dass die Übersetzungsleistung, die Ver­
nunft vollzieht, um unterschiedliche Persönlichkeitsanteile der Person im Ver­
ständnis von Kant zu vermitteln, einen religiösen Kern hat. Sie verknüpft 
diesen Gedanken mit der »personalen Relation des Menschen zu Gott« (Nagl-
Docekal, Innere Freiheit, 113–14). Nach Levinas beruht der Kerngedanke der 
Religion auf Beziehung. Religion wiederum ist für ihn ein anderes Wort für 
Ethik. In diesem Verständnis erschließt sich Personalität jedoch nicht vorran­
gig als eine Bezogenheit auf etwas, sondern unter negativen Vorzeichen als 
Beziehung einer Nichtbeziehung. In dieser Negativität ist der Gedanke des 
moralischen Gesetzes enthalten. Zu Levinas’ Interpretation des moralischen 
Gesetzes, siehe unten Kap. 5.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

108

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dessen eine kopernikanische Wende nicht nur bezogen auf die Er­
kenntnistheorie eingeführt wird. Das Besondere an dieser Wende 
besteht nämlich darin, dass rechtliche, erkenntniskritische, morali­
sche und sozial-kulturelle Sichtweisen vom Menschen miteinander 
verflochten sind und durch ihre widerstandsbehaftete Kennzeich­
nung auf rechtlich-ethische, epistemische und moralphilosophische 
Bestimmungsmerkmale der Person übergreifen.

Auf einer rechtlichen Ebene hebt Kant hervor, dass Personen auf­
grund ihrer Zurechnungs- und Rechtfertigungsfähigkeit Personen 
und nicht Sachen sind. Die Person ist als Akteurin ihrer Handlungen 
für diese verantwortlich und rechtlich adressierbar. Die rechtliche 
Adressierung hat ihre Entsprechung in einer ethischen. Der Mensch 
ist als Person Zweck an sich188 und nicht Mittel zum Zweck und ist 
als Zweck an sich auch so zu behandeln, damit der Mensch diesem 
Zweck entsprechend auch autonom handeln und als solcher auch 
beurteilt werden kann.189 In erkenntniskritischer Hinsicht behauptet 
Kant, dass Personen in der Lage sind, einer Welt, wie sie (vermeint­
lich) an sich ist, einen epistemischen Widerstand zu leisten. Es 

188 Vgl. dazu die Selbstzweckformel im Unterschied zur Universalisierungsformel 
als eine der grundlegenden Formulierungen des kategorischen Imperativs: AA, 
4, 429 und 433. Detaillierter, siehe unten Kap. 3.4.3; 3.4.4 und in Auseinander­
setzung mit Levinas, Kap. 4.

189 Unter Bezugnahme auf die Tradition des römisch-neuzeitlichen Naturrechts 
und Lockes Verwendung von der Person betont Baum, dass die Person Er­
gebnis eines Zusammenspiels zwischen erkenntnistheoretischen, praktischen, 
moralischen und rechtlichen Zusammenhängen ist. Er schreibt dazu: »Das 
handelnde Subjekt ist dementsprechend bei Kant insofern Person und nicht 
Sache, als seine Handlungen Taten einer freien Ursache oder seiner selbst als 
eines Urhebers sind. Die Person ist also per definitionem frei und darum einer 
moralischen Beurteilung ihrer Taten fähig. Diese aus dem traditionellen Natur­
recht stammende Bestimmung der Person wird aber von Kant so interpretiert, 
dass sie nicht nur für die auf äußere Handlungen eingeschränkte Rechtslehre 
gilt, sondern auch für das innere Handeln der Gesetzgebung. […] Die Freiheit 
der Willkür in ihrem äußeren wie inneren Gebrauch folgt aus den jeweiligen 
moralischen Gesetzen, nach denen der Person ihr Handeln zugerechnet werden 
kann. Entsprechend sagt Kant: ›Die moralische Persönlichkeit ist also nichts 
anderes als die Freiheit eines vernünftigen Wesens unter moralischen Gesetzen‹ 
(VI 223). Die Freiheit ist also nicht nur etwas, was durch die moralischen, d. h. 
die juridischen und die ethischen, Gesetze geregelt oder normiert wird, sondern 
eine solche, die aus der Tatsache folgt, dass es moralische Gesetze für ihren 
Gebrauch aufgrund des Zeugnisses der reinen Vernunft gibt.« (Baum, »Person 
und Persönlichkeit bei Kant«, 86–7).

3.1 Einführende Überlegungen

109

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedarf eines Widerstands, um sich gegen ein verborgenes Wissen 
einer angeblich prästabilisierten Harmonie oder anderen Ordnungs­
vorstellungen zu wenden, die unabhängig von Denkeinsätzen bereits 
vorhanden seien. Es bedarf auch eines Widerstands, um sich gegen 
Außenansichten auf die Welt als äußere Erkenntnisrealität zu wen­
den, so als wäre es in einer Vogelperspektive möglich, vertiefte oder 
detailreiche Erkenntnisse über diese zu erlangen. Auf einer hand­
lungsbezogenen Ebene bedarf es eines Widerstands, damit Personen 
in der Lage sind, willkürlichen Neigungen und Wünschen Wider­
stand zu leisten. Personen sind nicht einfach Spielbälle ihrer Wün­
sche, Neigungen, Interessen. Sie zeichnen sich vor allem dadurch 
aus, dass sie sowohl fähig sind, ihren Wünschen und Interessen zu 
folgen, als auch sich von diesen zu distanzieren. In moralphilosophi­
scher Hinsicht ist das Gesetz ein Maßstab, um das Handeln zu recht­
fertigen, und der Widerstand, der sich auf das moralische Gesetz 
beruft, ist mit der Autorität ausgestattet, die Person zu unterstützen, 
das ethisch Gesollte umzusetzen.190

Generell gilt für Kant (und weiterführend, wie zu zeigen ist, eben­
so für Levinas), dass der ethische und der gesetzesbasierte Wider­
stand höher zu bewerten ist als der empirisch-sinnliche. Dies heißt 
aber nicht, dass Letzterer sich dem gesetzesbasierten Widerstand 
ohne weitere Anstrengung einfach unterzuordnen hat. Worin besteht 
also das Bestimmungsmerkmal im subjekt- und gesellschaftsbezoge­
nen Antagonismus, ohne dass empirisch-sinnliche und normative 
Kriterien sich wechselweise widersprechen? Ein erster Ansatzpunkt 
besteht darin, die »Form des moralischen Gesetzes« in Absetzung 
von sinnlich-empirischen Einflüssen zu betrachten und diese auf 
den subjektiven Standpunkt rückzubinden. Jedoch ist diese Rück­
bindung im Medium der Gesellschaft nicht ausreichend. Gesell­
schaft würde dann nämlich aus einer Vielzahl von Standpunkten be­
stehen, die sich in hobbesscher Manier übergeordneten Ansprüchen 

190 Korsgaards Unterscheidung zwischen dem moralischen Gesetz und dem ka­
tegorischen Imperativ (s. Korsgaard, »Ursprung der Normativität«, 36–7) 
beansprucht mehr Aufmerksamkeit als diese mir in diesem Zusammenhang 
möglich ist. Auch für diese Unterscheidung ist die Berücksichtigung des mora­
lischen Widerstands wichtig. Diese Unterscheidung greift in meiner Lesart auf 
die Unterscheidung zwischen der Universalisierungsformel und der Zweck-an-
sich Formel in der Lesart von Levinas über. Dazu weiterführend und in mehr 
Detail, Kap. 4.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

110

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterzuordnen haben. Auch Gesellschaft ist in ihrem Selbstverständ­
nis widerständig bzw. antagonistisch zu begreifen. Diese Kennzeich­
nung entfaltet Kant in den anthropologischen und geschichtsphilo­
sophischen Überlegungen.

Die »unbedingte«191 Gültigkeit des praktischen Gesetzes bildet die 
Klammer, die den gesellschaftlichen Standpunkt mit dem individu­
ellen verbindet. Der Geltungsanspruch des »Unbedingten« bezieht 
sich sowohl auf den inhalts- als auch auf den subjektbezogenen 
Gesetzesanspruch. »Unbedingt« heißt, dass ein Gesetz nicht von 
bestimmten Umständen abhängig sein darf: Es gilt auf jeden Fall, 
unter allen Umständen und ohne Einschränkungen. Sein Gültig­
keitsanspruch kann von keinem fremden (bzw. heteronomen) Gel­
tungsanspruch beeinflusst werden. »Unbedingtheit« enthält damit 
eine »Verbindlichkeit«, die sich sowohl auf Handlungssituationen als 
auch auf die Form der Beziehung, die Subjekte zum moralischen 
Gesetz haben, bezieht. Die praktische Ausrichtung, die »Verbind­
lichkeit« in diesem Gebrauch hat, kann schwer geleugnet werden. 
Sie kommt sowohl dann zur Geltung, wenn sich Subjekte an das 
Gesetz gebunden wissen, als auch durch die Einsicht, dass sie diese 
Bindung ans Gesetz mit anderen Subjekten teilen (oder zumindest 
teilen sollen).

Einen aus dem Verbinden hervorgehenden Anspruch nennen wir 
im deutschen Sprachgebrauch Verpflichtung.192 Ein Subjekt, das sich 

191 »Unbedingt« ist ein notwendiges Zusatzelement, um den Geltungsanspruch 
des moralischen Gesetzes zu verdeutlichen: Das Grundgesetz der »reinen 
praktischen Vernunft« erläutert Kant mit dem Zusatz, dass »reine praktische 
Vernunft« »unmittelbar gesetzgebend« ist, die durch die »bloße Form des Geset­
zes« als bestimmt gedacht wird und »als Gesetz unbedingt gültig« ist (AA, 5, 
31).

192 Im Deutschen Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm wird unter dem 
Stichwort »Pflicht« darauf hingewiesen, dass sich aus den Begriffen der Ver­
bindung und der Gemeinsamkeit eine Verbundenheit entwickelt hat, die wei­
terführend dann auch das Verständnis des Gesetzes und des Rechts geprägt 
hat. Vgl. DWDS, s. v. »Pflicht«. Der Zusammenhang einer verbindenden Ver­
pflichtung mit einem unbedingt geltenden, gesetzmäßigen Anspruch findet 
sich u. a. im Abschnitt VIII der Kritik der praktischen Vernunft »Vom Fürwahr­
halten aus einem Bedürfnisse der reinen Vernunft«. Dort beschreibt Kant die 
Pflicht, das moralische Gesetz zur Anwendung zu bringen, als unabhängig von 
»theoretischer Meinung« oder der »geheimen Abzweckung der Weltordnung, 
oder eines ihr vorstehenden Regierers bedürftig« und diese Unabhängigkeit als 

3.1 Einführende Überlegungen

111

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem anderen Subjekt oder einem anderen Erkenntnisinhalt ver­
bunden oder verpflichtet weiß, macht dies nicht auf der Grundlage 
von zufälligen Neigungen, Wünschen oder Vorstellungen. Das Sub­
jekt »fühlt« sich nicht verpflichtet, es »weiß« sich verpflichtet.193 

Der Mensch als vernunftbegabtes Wesen, das Normen festlegen, 
anpassen und umsetzen kann, weiß sich mit anderen Menschen im 
Vorgang des Tuns verbunden. Das Subjekt weiß, dass die individu­
ellen Verpflichtungen der Möglichkeit bzw. der Form nach solche 
sind, die es mit anderen Menschen oder vernunftbegabten Lebewe­
sen teilt. Damit diese wissende und nicht bloß gefühlte Form der 
Verbindung möglich ist, sind erkenntniskritische Voraussetzungen 
erforderlich. Die (transzendentalphilosophische) Festlegung der Be­
dingung der Möglichkeit der Erkenntnis ist die Voraussetzung dafür, 
dass das Gesetz gehört, verstanden, befolgt oder infrage gestellt wird.

Menschen sind aber nicht nur intelligible Wesen, sie sind auch 
auf sinnliche Parameter bezogen. Diese bilden einen natürlichen Wi­
derstand,194 der den ethischen Widerstand unterstützt, ihn aber auch 

Voraussetzung, »um uns auf das vollkommenste zu unbedingt gesetzmäßigen 
Handlungen zu verbinden« (AA, 5, 142–43).

193 Rössler beschreibt eine wissende Verpflichtung als »Selbstbestimmung« und 
diese als »Grundbedingung des gelungenen, sinnvollen Lebens«. Diese wiede­
rum bedeutet, dass »man darüber reflektieren kann, wie man lebt und wie man 
leben – handeln – möchte« (Rössler, Autonomie, 96–7).

194 In den pädagogisch-anthropologischen Schriften schreibt Kant von einem 
natürlichen Widerstand, der nicht gebrochen werden darf, da ansonsten eine 
sklavische oder unfreie Denkart erzeugt werden würde: Die Beachtung des 
körperlichen Widerstands, den das Kind pädagogischen Maßnahmen entge­
genbringt, sei ein Maßstab dafür, dass dieses nicht »sclavisch« denkt (AA, 9, 
480). Nicht nur Kinder, auch Erwachsene haben qua sinnlicher Veranlagung 
einen natürlichen Widerstand: »Die erhabene, nie völlig erreichbare Idee eines 
ethischen gemeinen Wesens verkleinert sich sehr unter menschlichen Händen, 
nämlich zu einer Anstalt, die allenfalls nur die Form desselben rein vorzustellen 
vermögend, was aber die Mittel betrifft, ein solches Ganze zu errichten, unter Be­
dingungen der sinnlichen Menschennatur sehr eingeschränkt ist. Wie kann man 
aber erwarten, daß aus so krummem Holze etwas völlig Gerades gezimmert 
werde?« (AA, 6, 100) Auch die Veranlagung des Menschen zur Ungeselligkeit 
und zum Widerstand gegen gesellschaftliche Herausforderungen beschreibt 
eine wichtige, wenn auch zwiespältige Ressource für gesellschaftliche Errun­
genschaften. Er schreibt dazu: »Ohne jene an sich zwar eben nicht liebenswür­
dige Eigenschaften der Ungeselligkeit, woraus der Widerstand entspringt, den 
jeder bei seinen selbstsüchtigen Anmaßungen nothwendig antreffen muß, würden 
in einem arkadischen Schäferleben bei vollkommener Eintracht, Genügsamkeit 

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

112

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


herausfordert. Der natürliche Widerstand ist durch seine sinnlich-
körperliche Beschaffenheit nicht bloß ein stummes Material oder 
eine intellektuelle Ressource, er ist ein Maßstab, mithilfe dessen es 
gelingt, sich über intersubjektive, soziale und ethische Verhältnisse 
in körperbezogener Perspektive zu verständigen.195 Auf metaphori­
sche Weise hat Kant den körperlichen Widerstand mit der Formu­
lierung eines »krummen Holzes« zum Ausdruck gebracht.196 Diese 
Formulierung nimmt auf die sinnlichen Bedingungen der Natur des 
Menschen Bezug und verdeutlicht meines Erachtens, dass körper­
bezogene sinnliche Einflüsse ein notwendiges Zusatzelement sind, 
um das Verständnis von Person in Kants Philosophie möglichst um­
fassend zu denken. Diesem Zusammenhang möchte ich mich nun 
zuwenden, um damit auch meine einführenden Überlegungen dazu 
abzuschließen.

Mit der Metapher vom Menschen als einem »krummen Holz« be­
schreibt Kant einen Widerstand, der Personen als Menschen durch 
ihre Körperlichkeit kennzeichnet. Er setzt sich meiner Auffassung 
zufolge aus vier Perspektiven zusammen: einer räumlichen, einer 

und Wechselliebe alle Talente auf ewig in ihren Keimen verborgen bleiben: die 
Menschen, gutartig wie die Schafe, die sie weiden, würden ihrem Dasein kaum 
einen größeren Werth verschaffen, als dieses ihr Hausvieh hat; sie würden das 
Leere der Schöpfung in Ansehung ihres Zwecks, als vernünftige Natur, nicht 
ausfüllen. Dank sei also der Natur für die Unvertragsamkeit, für die mißgünstig 
wetteifernde Eitelkeit, für die nicht zu befriedigende Begierde zum Haben oder 
auch zum Herrschen! Ohne sie würden alle vortreffliche Naturanlagen in der 
Menschheit ewig unentwickelt schlummern. Der Mensch will Eintracht; aber die 
Natur weiß besser, was für seine Gattung gut ist: sie will Zwietracht. Er will 
gemächlich und vergnügt leben; die Natur will aber, er soll aus der Lässigkeit 
und unthätigen Genügsamkeit hinaus sich in Arbeit und Mühseligkeiten stürzen, 
um dagegen auch Mittel auszufinden, sich klüglich wiederum aus den letztern 
heraus zu ziehen. Die natürlichen Triebfedern dazu, die Quellen der Ungesellig­
keit und des durchgängigen Widerstandes, woraus so viele Übel entspringen, die 
aber doch auch wieder zur neuen Anspannung der Kräfte, mithin zu mehrerer 
Entwickelung der Naturanlagen antreiben, verrathen also wohl die Anordnung 
eines weisen Schöpfers; und nicht etwa die Hand eines bösartigen Geistes, der in 
seine herrliche Anstalt gepfuscht oder sie neidischer Weise verderbt habe.« (AA, 
8, 21–2) Weiterführend, siehe unten Kap. 3.4.4.

195 Diesen Überlegungen ist Kant zuerst in der Schrift »Träume eines Geistesse­
hers« (1766) nachgegangen (vgl. AA, 2, 315–73). Weiterführend, siehe unten 
Kap. 3.4.1.

196 Zu Kants metaphorischem Verständnis vom Widerstand, siehe unten Kap. 3.2.

3.1 Einführende Überlegungen

113

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeitlichen, einer sprachlich-leiblichen und einer sozial-relationalen 
Perspektive. Diese Perspektiven sind miteinander verschränkt. In 
räumlicher Hinsicht ist die Person nicht durch den leeren Raum, sie 
erscheint im anschauungsgebundenen Raum, in dem sie als »krum­
mes Holz« metaphorisch betrachtet werden kann. Es bedarf eines 
auf einen Körper bezogenen Standpunktes, damit Menschen im 
Raum wahrgenommen werden.197 Kant schreibt dazu in der Kritik 
der reinen Vernunft:

»Wir können demnach nur aus dem Standpunkte eines Menschen 
vom Raum von ausgedehnten Wesen etc. reden. Gehen wir von der 
subjectiven Bedingung ab, unter welcher wir allein äußere Anschauung 
bekommen können, so wie wir nämlich von den Gegenständen afficirt 
werden mögen, so bedeutet die Vorstellung vom Raume gar nichts.«198

Die Person hat aber nicht nur einen Raum, sie hat auch eine Per­
spektive in diesem Raum, vermittels derer sie sich in einen Stand – 
und davon abgeleitet in einen Widerstand – setzen kann, um erken­
nen, handeln und beurteilen zu können. Auch in zeitlicher Hinsicht 
ist die Person nicht durch leere Zeit, sie ist in anschauungsgebunde­
ner Zeit.199 Dass Personen in der Zeit sind, hat eine existenzielle 

197 Kaulbach betrachtet die enge Verknüpfung zwischen Leiblichkeit und Orien­
tierung im Raum als Bedingung für das »Aufkommen der ›Anschauung‹« und 
sieht diese in der frühen Subjektivitätsphilosophie Kants verankert. Er schreibt 
dazu: »Von all dem, was außer uns ist, können wir durch die Sinne nur insofern 
Kenntnis gewinnen, als es ›in Beziehung auf uns selbst steht‹. So erfahren wir 
uns als im Mittelpunkt des Raums stehend, in welchem uns die Körper unserer 
Welt begegnen. […] Auf diese Weise konstruiert Kant ›unseren‹ Weltraum, indem 
er ihn in Gegenden einteilt, die er in ein Verhältnis zu unserem subjektiven 
Stand setzt. […] Dieser Raum stellt auch die reale Grundlage für alle möglichen 
abstrakten Räume, z.B. diejenigen der Geometrie, dar. […] Es wird sich in 
einer späteren Abhandlung Kants zeigen, daß auch andere sublimere Weisen der 
Orientierung, z.B. die ›Orientierung im Denken‹, bedacht werden müssen. Auch 
bei dieser Weise der Orientierung spielt je der eigene, subjektive Stand eine Rolle, 
wobei freilich nicht vom ›Gefühl‹ des Links und Rechts, sondern vom ›Bedürfnis 
der Vernunft‹ die Rede sein wird.« (Kaulbach, Kant, 84–7) Weiterführend, 
siehe unten Kap. 3.4.2.

198 KRV, A 26.
199 Arthur Schopenhauer schreibt dazu: »Vor Kant, läßt sich sagen, waren wir 

in der Zeit; jetzt ist die Zeit in uns.« (Schopenhauer, »Zur Kantischen Philoso­
phie«, 89–90) Auch Kaulbach betont die übergeordnete Rolle der Anschauung 
der Zeit gegenüber jener des Raums. Er schreibt dazu, dass die »Anschauung 
in der Form der Zeit dagegen […] auf diejenigen Erscheinungen gerichtet [ist; 

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

114

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedeutung. Sie brauchen Zeit, um sich zu entfalten, zu erscheinen, 
vorgestellt und erinnert zu werden. Als handelnde Wesen in der 
Zeit können Personen einen Widerstand ausführen, sie werden aber 
auch durch den körperlich vermittelten Widerstand mit zeitlicher 
Indexierung herausgefordert, sei dieser aus der Vergangenheit, in 
der Gegenwart oder Zukunft.200 Ebenso gilt, dass Personen nicht 
nur eine über die Zeit hinweg andauernde Identität, sondern auch 
einen Widerstand haben, vermittels dessen sie sich zeitlich-existenzi­
ell und nicht substanziell-zeitlos definieren:201 Personen haben ein 

B.K.], die sich ›in‹ uns selbst als Wechsel von Gefühlen, Gedanken oder sonstigen 
Vorstellungen, also auch z.B. von räumlichen Anschauungen zeigen. Insofern 
umfasst die Zeitanschauung auch noch diejenige des Raums«. Beide Modalitä­
ten können nicht veranschaulicht werden. Sowohl das Vorstellen des Raums 
als auch jenes der Zeit würde sich »im Rücken objektiv vorgestellter Bilder« 
vollziehen (Kaulbach, Kant, 129–30).

200 Nicht immer einfach zu beantworten ist hier die Frage, wie die unterschiedli­
chen Modalitäten der Zeit, nämlich Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft 
hier miteinander interagieren. Mit Blick auf Heideggers Kant-Interpretation 
schreibt Hans-Dieter Gondek dazu weiterführend: »Es drängt sich die Frage 
auf, ob diese drei Quellen der Erkenntnis [Sinn, Einbildungskraft und Apper­
zeption; Anm. B. K.] und ihre Leistungen sich mit den drei Zeitmodi: Gegen­
wart, Vergangenheit und Zukunft in eine Übereinstimmung bringen lassen. 
Heidegger hat das versucht. Im Hinblick auf die Synthesis der Reproduktion 
der Einbildung liegt es auf der Hand, daß hier durch eine transzendentale 
Synthesis, die zwischen in der Gegenwart begegnenden und vergangenen An­
schauungen die Kontinuität der Erinnerung stiftet, die Gefahr des Vergessens 
gebannt werden soll.« (Gondek, Angst, Einbildungskraft, Sprache, 135) Unter 
subjektphilosophischen Vorzeichen haben auch Hegel und Levinas sich den 
zeitlichen Dimensionen des Denkens gewidmet. Während Hegel dabei den 
Begriff in der Perspektive der Vergangenheit deutet, so deutet Levinas das 
Denken im Hinblick auf die Zukunft. Zu dieser Differenz, siehe unten Kap. 5.

201 Der lakonische Kommentar aus der Kritik der reinen Vernunft lautet dazu: 
»Zeit besteht aus Zeiten.« (Vgl. KRV, A 169) Damit wir Zeit wahrnehmen 
können, können wir unterschiedliche Zeiten nicht zugleich, sondern müssen 
sie nacheinander setzen. Zeit als die »Form des inneren Sinns« (KRV, A 33) legt 
den Grundstein dafür, dass wir Sinn erfahren können. Im bereits erwähnten 
Paralogismus-Kapitel weist Kant unter Bezugnahme auf die Annahme einer 
»Beharrlichkeit der Seele« darauf hin, dass diese als »Gegenstand des inneren 
Sinns« unbewiesen bleiben müsse. Aus dem »blossen Begriffe des identischen 
Selbst« kann keine »unterbrochene Fortdauer des Subjekts« abgeleitet werden 
(KRV, A 366). Das Ich, das sich »bei dem Wechsel der Vorstellungen beobachten 
will«, hat kein anderes Korrelat der Vergleichungen als wiederum sich selbst 
»mit den allgemeinen Bedingungen« seines Bewusstseins (KRV, A 366).

3.1 Einführende Überlegungen

115

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensalter, eine Sterblichkeit und ein Denken und Handeln, mithil­
fe dessen sie sich auf Begebenheiten und Konstellationen in dieser 
Lebensspanne beziehen können. Personen haben ferner eine sprach­
liche und körperliche Basis, die es ihnen erlaubt sich auszudrücken, 
Handlungen zu vollziehen, diese sprachlich beschreibend vorzuneh­
men und zu beurteilen. Personen haben schließlich eine soziale 
(kulturelle, existenzielle, religiöse, sexuelle etc.) Orientierung, die 
sie zu Bindungen und Verpflichtungen befähigt und herausfordert. 
Personen sind aber nicht nur auf etwas bezogen, sie bilden durch 
diese Beziehungen auch einen Widerstand aus, der den subjektiven 
Standpunkt mitgestaltet. Diese Betrachtungsweisen ergänzen sich 
wechselseitig und sind nicht isoliert voneinander, und Kant führt für 
die Beschreibung dieser Zusammenhänge unterschiedliche Perspek­
tiven ein, wie im weiteren Verlauf zu zeigen ist. Die Betrachtung der 
Person erfolgt im Wechselspiel dieser Perspektiven, nämlich an der 
Schnittstelle zwischen Agieren und Reagieren, und der Widerstand 
ist auf unterschiedliche Weise in diese Perspektiven eingewoben. 
Vielfalt der Perspektiven heißt hier auch, dass es unterschiedliche 
Betrachtungsweisen und keine substanzielle, einfache oder naiv-dog­
matische Perspektive auf die Person bzw. auf das »Wesen« einer 
Person gibt.

Kant, der im Paralogismus-Kapitel in der Kritik der reinen Ver­
nunft herausgearbeitet hat, dass es nicht gelingt, die Person als Per­
sönlichkeit unter erkenntnistheoretischen Vorzeichen substanziell 
zu deuten, und dass die theoretische Basis dem Subjekt letztlich 
unbekannt bleibt,202 hat durch diese Grenze in der Begriffsbestim­
mung die Voraussetzung dafür geschaffen, die Persönlichkeit in 

202 Unter Bezugnahme auf das Paralogismus-Kapitel in der Kritik der reinen Ver­
nunft weist Baum darauf hin, dass Person als »intellektuelle Substanz« verstan­
den wird, der eine theoretische Erkenntnisfunktion abgesprochen wird. Baum 
folgert daraus: »Die Persönlichkeit der Person ist also nichts Erkennbares, aber 
ein durch das Selbstbewusstsein eines denkenden Subjekts hinlänglich bewähr­
ter Gedanke, der zwar nichts weiter enthält als die logische oder begriffliche 
Identität meiner selbst, aber ›zum praktischen Gebrauche nötig‹ und sogar ›hin­
reichend‹ ist.« (Baum, »Person und Persönlichkeit bei Kant«, 81–2) Vgl. auch 
Mohr, der den praktischen Gebrauch der Vernunft über die »Spontaneität« des 
Erkennens begründet (Mohr, »Der Begriff der Person«, 110). Auf den Begriff 
der »Spontaneität« werde ich noch zurückkommen.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

116

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrem »praktischen Gebrauche«203 zu betrachten. Dieser Gebrauch 
differenziert sich in Relationen zwischen Sprache, Körperlichkeit, 
Gesellschaft, Recht, Ethik und Moral. Auch in gesellschaftlicher 
Hinsicht gilt: Wo Beziehungen sind, da ist auch der Widerstand. 
Die Körperlichkeit der Person, ihre sinnlich-empirischen Einflüsse 
deutet Kant ebenso widerständig wie die »Form des praktischen 
Gesetzes«. Daraus resultierten unterschiedliche Betrachtungen auf 
den Widerstand, die durch den Gedanken der personenbezogenen 
Freiheit Bedeutung erlangen.204 Jedoch nicht immer leicht ist in den 
Schriften Kants die Frage zu beantworten, wie personenbezogene 
leibliche Freiheit und die damit verbundenen Herausforderungen, 
verursacht durch körperbezogene Unrechts- und Diskriminierungs­
erfahrungen, und geistige Freiheit, bezogen auf Wollen, Wünschen, 
und Bedürfnisse sich zueinander verhalten. Zu zeigen sein wird, 
dass unterschiedliche Ausdrucksweisen der Freiheit mit unterschied­
lichen Ausdrucksweisen des Widerstands einhergehen. Zu zeigen 
sein wird auch, dass sich daraus eine Differenz zwischen dem perso­
nalen und dem ethischen Widerstand ergibt, die im Denken Kants 
zu unterschiedlichen Schwerpunkten geführt hat.205 Eine themati­
sche Erkundung in Kants Schriften stellt eine erste Orientierung 

203 KRV, A 366.
204 Mohr vertritt hier die Auffassung, dass Person und Persönlichkeit als »Kate­

gorien der Freiheit« zu deuten sind. Er schreibt dazu, dass eine »sinnlich 
durchgängig bestimmbare Existenz, doch in Ansehung eines gewissen inneren 
Vermögens in Beziehung auf eine intelligible ( freilich nur gedachte) Welt zu 
bestimmen, dienen kann«. Durch die Zuschreibung der Persönlichkeit als 
»Substanz von Handlungsereignissen« und als »Träger einer gleichbleibenden 
Intention des Handelns« gewinnt die Persönlichkeit eine »moralische Bedeu­
tung«, insofern die Prädikate »gut« und »böse« nur auf die »Handlungsart« 
der handelnden Person angewandt werden können (vgl. Mohr, »Der Begriff 
der Person«, 110–11). Der Begriff der Person wird mit einer »intelligiblen Welt« 
als der »Inbegriff von Relationen zwischen vernünftigen Subjekten, die ihre 
Zwecke nach Gesetzen praktischer Vernunft bestimmen und unter der Forderung 
der allgemeinen und unbedingten Verbindlichkeit solcher Gesetze koordinieren 
können«, in Verbindung gebracht. Er folgert daraus: »Die Persönlichkeit besteht 
demnach darin, daß ein Mensch einem von der Vernunft selbst gegebenen rei­
nen praktischen Gesetz unterworfen ist. Die ›intellektuelle Bestimmbarkeit des 
Willens‹, d. h. die Möglichkeit, ›unmittelbar durch ein reines Vernunftgesetz zu 
Handlungen bestimmt zu werden‹, ist die ›Eigenschaft unserer Persönlichkeit‹ 
par excellence.« (Mohr, »Der Begriff der Person«, 114).

205 Levinas hat daraus ein Spannungsverhältnis von unterschiedlichen Imperati­
ven abgeleitet. Ihm zufolge sind die Zweck-an-sich-Formel und die Universa­

3.1 Einführende Überlegungen

117

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dar, sich mit dem Untersuchungsgegenstand vertraut zu machen. Sie 
bilden den Gegenstand des nächsten Kapitels. Damit einhergehend 
gebe ich einen kursorischer gehaltenen Einblick in den Forschungs­
stand zu den unterschiedlichen Schwerpunkten, die der Widerstand 
in der Kant-Rezeption hat.

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in 
Kants Schriften

Auch bezogen auf das Gesamtwerk von Kant wird hier nicht der 
Anspruch erhoben, ein möglichst vollständiges Bild von den Ver­
wendungsweisen des Widerstands in Kants Schriften nachzuzeich­
nen. Das Bild bleibt unvollständig. Systematische Überlegungen und 
die damit einhergehenden Spannungsverhältnisse und Differenzie­
rungen in den unterschiedlichen Etappen der werkgeschichtlichen 
Entwicklung, und wie sich vor diesem Hintergrund das Verständnis 
vom Widerstand verändert und teilweise auch verschoben hat, wur­
den, sofern es die Themenstellung anbelangt, berücksichtigt, jedoch 
nicht mit dem Anspruch einer philosophiegeschichtlich vollständi­
gen Rekonstruktion. Der Schwerpunkt liegt auf dem personenbe­
zogenen Widerstand und wie dieser auf sozialphilosophische und 
anwendungsorientierte Überlegungen übergreift. Für die Beschrei­
bung dieser Zusammenhänge argumentiere ich für ein erweitertes 
Verständnis des Widerstands, wie dieses sich in metaphorischer, be­
grifflicher und philosophiegeschichtlicher Hinsicht in der Literatur 
zeigt, und welche offenen Fragen daraus resultieren.

Was den Widerstand in sozialphilosophischer Hinsicht bei Kant 
anbelangt, ist Hobbes ein Ausgangspunkt, er gibt diesem jedoch 
eine neue Wendung. Widerstand bildet für Kant nicht bloß ein trieb­
psychologisches Geschehen ab, das durch einen Herrschaftsvertrag 
auf eine neue Ebene der Betrachtung gehoben wird, er hat bereits 
in seiner anfänglichen Struktur eine doppelte Herkunft: Nämlich 
in der Person und ebenso außerhalb. Daraus resultiert eine mehr­
fache Betrachtung auf den Widerstand, die mit den transzendental­
philosophischen Kernanliegen untrennbar verflochten sind. Er hat 

lisierungsformel bei Kant asymmetrisch und nicht wechselseitig aufeinander 
bezogen. Dazu weiterführend Kap. 4.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

118

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nur ein Beharrungs- und Empfindungsvermögen, er ist ebenso 
ein epistemisch wirksamer Gestaltungsfaktor und auch für anthro­
pologische, phänomenologische, moral- und sozialphilosophische 
Betrachtungsweisen unverzichtbar.

Diese breite Streuung, welche die Widerstandsthematik in Kants 
Schriften aufweist, ist auch für die geschulte Leserin alles andere als 
offensichtlich. Auffällig auf den ersten Blick ist eine eher bescheide­
ne Wortverwendung. Wenn wir die besondere Rolle, die der Wider­
stand in Kants Denken spielt, verstehen wollen, ist eine Erweiterung 
der Perspektive notwendig. Die Relevanz der Widerstandsthematik 
für Kants Denken erschließt sich nicht in einer bloß buchstäblichen 
Verwendung des Wortes.206 Sowohl implizite als auch explizite Di­
mensionen sind hier zu berücksichtigen und erst in ihrer wechsel­
seitigen Verwobenheit kann der Widerstand in seinen unterschiedli­
chen Facetten möglichst gehaltvoll erschlossen werden: Nämlich als 
Phänomen, das wahrgenommen und leiblich/körperlich vollzogen 
wird, und ebenso als Metapher und als Begriff.

Als integraler Bestandteil des mundus sensibilis ist Widerstand den 
Gesetzen der Schwerkraft unterworfen, als Gestaltungselement des 
mundus  intelligiblis  ist  Widerstand  ein  sprachlich  basiertes  Aus­
drucksmedium menschlichen Wahrnehmens,  Denkens,  Vorstellens 
und Strebens. Beide Kennzeichnungen sind voneinander unterschie­
den und haben dennoch einen gemeinsamen Zusammenhang. Sowohl 

206 Im Kant-Lexikon unterscheidet Jan C. Joerden zwischen vier Arten von Wi­
derstand: »Es sind zumindest vier Arten von Widerstand zu unterscheiden: 
Zum einen der ›mechanische[] Widerstand‹ (z. B. 4:496), der in den naturwis­
senschaftlichen Schriften Kants im Vordergrund steht; zum anderen ›wörtlicher 
oder thätlicher Widerstand‹ (8:305), der z. B. von dem Einzelnen oder von 
Mehreren dem Staat gegenüber geleistet wird […], aber auch zwischen Einzel­
personen, etwa im Rahmen der ›ungesellige[n] Geselligkeit‹ (8:20) des Menschen 
in einer Gesellschaft oder bei der Notwehr, oder auch als Zwang des Staates 
zur Durchsetzung des Rechts in Betracht kommt (vgl. 6:279, 6:396); ferner 
der ›wechselseitige[] Widerstand der Urtheile‹ beim ›Streiten und Disputiren‹ 
(5:338); und schließlich der innere (psychische) Widerstand, den man z. B. bei 
einer Übertretung fühlt und der zu einer ›Verabscheuung seiner selbst‹ führen 
kann (6:380 Anm.).« (Joerden, s. v. »Widerstand«) In meiner Lesart haben 
diese unterschiedlichen Widerstandsarten einen inneren Verweisungszusam­
menhang. Sie beruhen auf den epistemischen Grundlagen und der damit ein­
hergehenden kopernikanischen Wende in der Erkenntnistheorie und wie diese 
mit dem Verständnis der Person verknüpft ist. Weiterführend, siehe unten Kap. 
3.3.

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

119

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Widerstand der Materie (als Teil der äußeren Natur) als auch der 
Widerstand der Vernunft und des Verstandes (als Teil der inneren 
Natur) sind auf sich bezogen und stehen ebenso in Beziehung zuein­
ander. Die zentrale Perspektive, in der dieser Dualismus als Zusam­
menhang wahrgenommen wird, ist die Person und die damit ver­
knüpften Person-zu-Person-Beziehungen.207  Die  Person gehört  als 
Sinnen- und Körperwesen zur empirischen Natur und als Vernunft­
wesen ist sie Teil der intelligiblen Natur. In dieser Doppelung ist die 
Person  sowohl  abhängig  von  Natur  als  auch  abhängig  von  ihrer 
Erkenntnisart. Diese Doppelung ist aber nicht als eine Zusammenset­
zung  von  zwei  voneinander  verschiedenen  Teilpersonen  –  einem 
Natur-Ich und einem intelligiblen Ich – zu verstehen. Vielmehr bringt 
die Person in ihrer Besonderheit  sich denkend und handelnd zur 
Erscheinung.208 Die Person stellt das Denken und das Handeln nicht 
einfach her, sie ist bereits leiblich daran beteiligt. Diese Beteiligung ist 

207 Die Person wurde in der Forschung mit unterschiedlichen Schwerpunkten in 
der Perspektive des Menschen, des Subjekts und des Selbstbewusstseins her­
ausgearbeitet. Vgl. u. a.: Klemme, Kants Philosophie des Subjekts; Sturma, »Was 
ist der Mensch?«; Brandt, »Die Bestimmung des Menschen«. In meiner Unter­
suchung zum Personenbegriff geht es darum, die phänomenologischen Vor­
aussetzungen der Person zu erkunden. Auf dieser Grundlage kann meiner Ein­
schätzung zufolge der körperliche Widerstand mit dem vernunftbasierten Wi­
derstand in ein gedankliches Verhältnis gebracht werden, das auch das Ver­
ständnis der Person und weiterführend der Gesellschaft beeinflusst. Weiterfüh­
rend, siehe unten Kap. 3.4.

208 Andrea Esser hebt hier zu Recht hervor, dass eine Differenzierung zweier Wel­
ten in Kants Verständnis von der Person keine Aufspaltung meint. Sie schreibt 
dazu: »Kant selbst wiederum behauptet, daß die Ethik weder empirisch noch 
metaphysisch, sondern kritisch zu begründen sei. Seine Ausführungen wenden 
sich strikt gegen Positionen, die den ethischen Anspruch aus einer Wesensbestim­
mung des Menschen oder aus einem bestimmten ontologischen Konzept heraus 
zu erklären versuchen. […] Vorderhand spricht gegen die Annahme, Kant hätte 
seiner Ethik die metaphysische Konzeption zweier Welten unterlegt und ihren 
Anspruch von einer Wahl zwischen diesen Welten abhängig gemacht, daß diesen 
beiden Welten innerhalb der Kantischen Theorie ein verschiedener Status zu­
kommt. Die ›intelligible Welt‹ ist […] keine ›zweite Welt‹ und darf deshalb auch 
nicht als unabhängig von unserem Denken vorliegende Seinssphäre substantiali­
siert werden.« (Esser, Ethik für Endliche, 198–99) Eine intelligible Abhängigkeit 
vom Sein ist meiner Interpretation zufolge eine widerstandsbasierte. Dieser 
Gedanke lässt sich in Levinas’ Auseinandersetzung mit Kant weiterverfolgen, 
siehe unten Kap. 4.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

120

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht eine solche, in welcher Leiblichkeit einfach eine Ergänzung des 
sprachlich verfassten Denkens und des Handelns wäre.

Der Zusammenhang zwischen Leiblichkeit und Sprache gestaltet 
sich komplex und verläuft sowohl von der individuellen Leiblichkeit 
hin zur sprachlichen und gesellschaftlichen Verfasstheit der Person 
als auch zu dieser Leiblichkeit zurück. Diese Bewegung des Vor 
und Zurück enthält methodische Schwerpunkte und thematische 
Verästelungen. Der Widerstand ist in diesen Denkwegen eine Ge­
lenkstelle, um Leib und Sprache (bzw. Gesellschaft) in ein Verhält­
nis zu bringen. Er ist sowohl bezogen auf die naturaffine, leibliche 
Komponente als auch auf die vernunftbasierte, sprachliche Kompo­
nente. Eine sich daraus ergebende Doppelstellung greift über auf die 
jeweiligen axiomatischen Ausrichtungen und den damit verknüpften 
inhaltlichen Schwerpunkten (u. a. Selbstbezogenheit, Kollektivität, 
Freiheit, Ethik, Natur, Willkür).

Diese Mehrfachstellung gilt es auch unter rhetorisch-performati­
ven Gesichtspunkten zu betrachten. Sie ist bei genauerer Betrach­
tung eine Bruchstelle, die Kant sowohl methodisch-gedanklich als 
auch metaphorisch-bildlich entfaltet hat. Auffallend ist, dass Meta­
phern sich an strategisch wichtigen Stellen häufen,209 im Besonde­
ren, wenn diese Bruchstelle einen Widerstreit, Antagonismus oder 
Zwiespalt darstellt, in dem verschiedene Kräfte, Interessen oder Be­
strebungen im Menschen oder in der Gesellschaft gegen- oder mit­
einander wirken, sodass die darin auftretenden Bezugsglieder unter 
phänomenologischen Gesichtspunkten nur teilweise zur Deckung 
gebracht werden können.

Von einer Idee des Entzugs werden Metaphern angeleitet, die per 
se vieldeutig sind.210 Ihr Vorzug liegt darin, dass vermittels der in 
ihnen enthaltenen vielstimmigen Interpretationsmöglichkeiten die 
körperlichen, sinnlichen Aspekte eines Gegenstands deutlicher in 
den Vordergrund gerückt werden als dies bei einer abstrakt-gedank­
lichen Festlegung der Fall ist. Metaphern verleihen abstrakten Ge­
danken nicht nur eine Anschaulichkeit, sie verleihen ihnen auch 
eine visuelle Lebendigkeit und Vielstimmigkeit.

209 Höffe bemerkt dazu, dass Metaphern bei Kant »weder Begriffe noch Anschau­
ungen« ersetzen: »Sie sind nicht deren Surrogat, sondern rhetorische Ergän­
zung; es sind illustrative Metaphern.« (Höffe, Kants Kritik der reinen Vernunft, 
319–20).

210 Vgl. Weinrich, »Semantik der kühnen Metapher«, 332–33.

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

121

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine sich daraus ergebende hermeneutische Lücke gibt Meta­
phern eine Legitimität und Plausibilität. Denn begriffliche Festle­
gungen sind bei genauerer Betrachtung alles andere als festgelegt. 
Die Feststellung beispielsweise, dass eine Rose eine Rose ist, eröff­
net bei weiterer Betrachtung unterschiedliche, auch kulturell und 
alltagsbezogene Zugangsweisen, die auf das Schema der Kategorien 
bezogen sind, diesen auch entschlüpfen.211 Dieser Umstand mag da­
zu beitragen zu erklären, warum Metaphern im Denken Kants eine 
strategische Funktion haben. Sie besteht darin, vermittels optischer 
Täuschungen Mehrdeutigkeiten auszuloten,212 und mit dem Ziel, 
materielle Inhalte mit geistigen zu verbinden,213 um den Grundzug 
des transzendentalphilosophischen Denkens – nämlich die Möglich­
keiten und Grenzen des Denkens – zum Sprechen bzw. zur Darstel­
lung zu bringen. Eine sich daraus ergebende metaphorische Verbin­
dung von Sein (bzw. Materie, Natur, Körper, …) und Denken hat 
Rückwirkungen auf den Widerstand, der zwar metaphorisch verklei­
det, jedoch implizit vorhanden bleibt, und zwar je nach Perspektive 
der Betrachtung entweder in gegenstands- oder in subjektbezogenen 
Verhältnissen und wie diese sich zueinander verhalten.

So kommt es nicht von ungefähr, dass Metaphern in Kants Wort­
wahl besonders gehäuft dann auftreten, wenn es darum geht, die 
Grenze des Erkennens und damit einhergehend die Differenz zwi­
schen dem Leiblichen und dem Sprachlichen zu beschreiben. Nicht 
selten kreisen metaphorische Formulierungen um einen implizit 
oder explizit auftretenden Widerstand, dessen mangelnde Berück­
sichtigung mit der Konsequenz ausgestattet ist, das Potenzial des 
Denkens und des Handelns nur teilweise zu erschließen. Wenn Kant 
philosophische Scheindebatten mit Luftgefechten vergleicht, wo die 
Protagonisten sich mit dem »Schatten« der reinen Vernunft »herum­

211 Weiterführend, siehe unten Kap. 3.3.
212 Eine dafür bekannte Metapher ist jene von der Wahrheit, die von einem 

Ozean als dem Sitz von Schein umgeben ist. Das volle Zitat lautet: »Es ist 
das Land der Wahrheit (ein reizender Nahme), umgeben von einem weiten und 
stürmischen Oceane, dem eigentlichen Sitze des Scheins, wo manche Nebelbank, 
und manches bald wegschmelzende Eis neue Länder lügt, und indem es den auf 
Entdeckungen herumschwärmenden Seefahrer unaufhörlich mit leeren Hoffnun­
gen täuscht, ihn in Abentheuer verflicht, von denen er niemals ablassen, und sie 
doch auch niemals zu Ende bringen kan.« (KRV, A 235–36).

213 Vgl. Weinrich, »Semantik der kühnen Metapher«, 335.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

122

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


balgen«,214 so verweist diese Metapher auf eine Hintanstellung des 
sinnlich erfahrbaren Widerstands. Erforderlich ist eine möglichst 
gehaltvolle Berücksichtigung des Zusammenhangs zwischen dem 
Sinnlich-Leiblichen und dem Sprachlich-Vernünftigen, und die Be­
rücksichtigung des Widerstands ist dafür ein wichtiger Indikator. 
Den nicht berücksichtigten Widerstand fordert Kant in der Meta­
pher vom »Flug der Taube« ein, die im widerstandsfreien Raum 
fliegen und dadurch besser erkennen möchte.215

Metaphern benutzt Kant auch, um zu zeigen, wie das Selbstver­
ständnis der Person auf den praktischen Gebrauch übergreift, aber 
auch um zu zeigen, mit welchen Grenzen dieser Gebrauch ausge­
stattet ist. Die Metapher vom Menschen als einem krummen Holz 
bringt zum Ausdruck, dass die Person in ihrer leiblichen Verfasst­
heit und sozialen Angewiesenheit sich nur bedingt in theoretische 
Konzepte vom Menschen zwängen lässt. Es bleibt ein notwendiger 
Rest, der auch den Widerstand der Person auszeichnet und der eine 
wichtige Ausgangslage für ein praktisches Verständnis von Freiheit 
bildet.

Die wohl bekannteste Metapher in der Kritik der reinen Vernunft 
bringt Kant mit seiner Formulierung von der sogenannten koperni­
kanischen Wende in der Erkenntnistheorie216 zum Ausdruck. Diese 
besagt, dass der Entstehungsort der Kategorien nicht in den empi­
risch verfassten Gegenständen, sondern in der Erkenntnisleistung 
des Subjekts zu suchen ist. Durch diesen Perspektivenwechsel wird 
ein Spannungsverhältnis zwischen dem Empirischen und dem Intel­
ligiblen-Sprachlichen zum Ausdruck gebracht, das offen und mehr­
deutig bleibt.217 Das sich im Erkenntnisvollzug bewegende Subjekt 
und die subjektunabhängige Außenwelt – symbolisiert über die Ster­
ne –, die das Subjekt im Vorgang des Erkennens in Ruhe lässt, sucht 
in sich selbst einen »Stand« bzw. eine »Wurzel«.218 Wurzel ist in 

214 KRV, A 756; s. a. Höffe, Kants Kritik der reinen Vernunft, 320.
215 Weiterführend, siehe unten Kap. 3.3.
216 Weiterführend, siehe unten Kap. 3.3.
217 Vgl. Höffe, Kants Kritik der reinen Vernunft, 133.
218 Die metaphorische Formulierung »Wurzel«, die Kant zur Unterstützung der 

Beschreibung des Vernunftbegriffs verwendet, kann dahingehend interpretiert 
werden, dass er den Widerstand vom Stand interpretiert. Die bekannte Formu­
lierung aus der Kritik der reinen Vernunft dazu lautet: »Mehr Standhaftigkeit 
wird dazu nötig sein, sich durch die Schwierigkeit innerlich und den Widerstand 

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

123

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


metaphorischer Verwendung als Ansatzstelle zu verstehen, die den 
begrifflich-sprachlichen und ebenso den personenbezogenen-leibli­
chen Entstehungsort in sich vereint. Metaphorisch lässt sich auch 
das Spannungsverhältnis zwischen Anschauung und Begriff betrach­
ten. Die bekannte Formulierung von den Gedanken, die ohne Inhalt 
»leer« sind, und den Anschauungen, die ohne Begriffe »blind« sind, 
bringt eine wechselseitige Angewiesenheit zwischen Begriff und An­
schauung metaphorisch zum Ausdruck.219

In den anthropologischen und den geschichtsphilosophischen 
Schriften beziehen sich Metaphern auf die Grenzen und transzen­
dentalphilosophischen Voraussetzungen begrifflichen Erkennens 
und auf die daraus resultierenden Konsequenzen. So beschreibt die 
bereits erwähnte Metapher vom krummen Holz das widerspruchs­
freie Bestehen mit Naturnotwendigkeiten, das sich dennoch im Ge­
gensatz zum intelligiblen Standpunkt einer unbedingten Freiheit 
verhält.220 Im Ausgang dieser Metapher gilt die Formulierung: Auch 
wenn der Mensch in empirischer Hinsicht den empirischen Geset­
zen unterworfen ist, gilt doch für ihn ebenso der Anspruch einer 
unbedingt gültigen Freiheit. Der Widerstand der Person als einem 
krummen Holz ist damit sowohl einer, der sich gegen eine Reduzie­
rung menschlicher Existenz auf naturalistische Wesensbestimmung 
und gegen deterministische oder essenzialistische Ansprüche wen­
det, aber auch einer, der sich trotz Beschränkungen den Herausfor­
derungen einer unbedingt gültigen Freiheit stellt.

Einen Widerstand gegenüber Freiheit und gegenüber dem Den­
ken beschreibt Kant metaphorisch in der Schrift »Was ist Aufklä­

äusserlich nicht abhalten zu lassen, eine der menschlichen Vernunft unentbehrli­
che Wissenschaft, von der man wohl jeden hervorgeschossenen Stamm abhauen, 
die Wurzel aber nicht ausrotten kann, durch eine andere, der bisherigen ganz 
entgegengesetzte, Behandlung endlich einmal zu einem gedeihlichen und frucht­
baren Wuchse zu befördern.« (KRV, B 24) Weiterführend, siehe unten Kap. 
3.4.2. »Wurzel« der Erkenntnis kann ferner als eine metaphorische Bezeich­
nung für das von Kant bezeichnete »Radicalvermögen aller unsrer Erkenntniß« 
(KRV, A 114) verstanden werden. Es ist wörtlich »von der Wurzel« zu verstehen 
und sie kann, worauf Höffe hingewiesen hat, mit der synthetischen Einheit der 
Apperzeption als dem »höchsten Punkt«, an dem sich der Verstandesgebrauch 
»heften muß«, verglichen werden (KRV, B 134, Anm.; Höffe, Kants Kritik der 
reinen Vernunft, 140).

219 Vgl. KRV, A 51.
220 Vgl. Kaulbach, Kant, 178.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

124

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung« (1784). Er betont, dass Freiheit und das Bestreben, diese zu 
verwirklichen, weder ein naturhaft angeborenes Vermögen noch ein 
quasiautomatisiertes Vermögen ist, das mehr oder minder selbstver­
ständlich im erkennenden Handlungsvollzug zum Einsatz kommt. 
Erforderlich ist vielmehr ein sowohl leiblich konkreter als auch 
begrifflich-anschaulicher Gebrauch von Vernunft. Für die Darstel­
lung dieser Zusammenhänge knüpft Kant an das platonische Bild 
von der Höhle als dem Ort des Nichtwissens an. Menschen, die 
sich freiwillig in einem Zustand der Unmündigkeit befinden, setzt 
Kant mit Gefangenen gleich: Sie werden in einen Gängelwagen 
eingesperrt.221 Gängelwagen beschreibt metaphorisch die mangelnde 
Bereitschaft, sich gedanklich zu bewegen und vertraute Gewohnhei­
ten zu verlassen. Die Beschreibung von den Eingesperrten bezieht 
sich auf die Ausgesperrten aus dem Haus der Vernunft. Die Einge­
sperrten wiederum sind durch die Beschränktheit ihrer Perspektive 
nicht imstande, einen Perspektivenwechsel vorzunehmen, sondern 
befinden sich durch die freiwillige Abhängigkeit in einem Zustand 
der Knechtschaft. Sie hindern sich selbst sowohl leiblich als auch 
geistig daran, selbstständig zu denken und zu handeln. Widerstand 
hat in diesem Denkbild eine beschränkende Funktion, und es bedarf 
eines Denkwiderstands, um diese gedanklichen Beschränkungen zu 
überwinden.

Das Bild von den Ausgesperrten kann auch mit Platons Höhlen­
gleichnis verglichen werden. In beiden Fällen sind die Subjekte 
Gefangene, die in ihrer Bewegungsfreiheit gehindert werden, und 
der damit einhergehende eingeschränkte Gebrauch ihrer Sinnesor­
gane hat Auswirkungen auf einen eingeschränkten Gebrauch der 
Vernunft. Im Gegensatz zu Platon fordert Kant jedoch nicht eine 
»Lösung der Fesseln«,222 sondern eine Transformation der Beschrän­

221 Er schreibt dazu: »Nachdem sie ihr Hausvieh zuerst dumm gemacht haben 
und sorg fältig verhüteten, daß diese ruhigen Geschöpfe ja keinen Schritt außer 
dem Gängelwagen, darin sie sie einsperrten, wagen durften, so zeigen sie ihnen 
nachher die Gefahr, die ihnen droht, wenn sie es versuchen allein zu gehen.« 
(AA, 8, 35).

222 In seinen Platon-Studien weist Bernhard Waldenfels darauf hin, dass die »Lö­
sung der Fesseln« in Platons Höhlengleichnis sich im »Übergang von einem 
dunklen Innenraum zu einem hellen Außenraum […] und umgekehrt im Rück­
gang vom Hellen zum Dunklen« entfaltet. Die damit verknüpfte enigmatische 
Struktur, die dem Höhlengleichnis anhaftet, beinhaltet etwas Zweideutiges, 

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

125

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kung. Nicht der Gebrauch der Sinnesorgane soll eingeschränkt sein, 
vielmehr soll der Gebrauch des Erkennens beschränkt werden, um 
den »überfliegenden Gebrauch sinnlicher Erkenntnis« einzudämmen. 
Die metaphorische Darstellung eines überfliegenden Gebrauchs 
sinnlicher Erkenntnis stattet Kant mit einer zusätzlichen Unterschei­
dung aus: Nicht die »Idee an sich selbst, sondern blos ihr Gebrauch 
kann […] überfliegend (transcendent) oder einheimisch (immanent) 
seyn«.223 Auch ein beschränkender Gebrauch von Ideen hat Rück­
wirkungen auf ein vernunftbasiertes Verständnis vom Widerstand, 
den Kant vor allem in der Kritik der reinen Vernunft mit einer Reihe 
von weiteren Metaphern, die mit dem Verständnis des Widerstands 
verknüpft sind, ausstattet.224

Jedoch nicht nur in metaphorischer Hinsicht ist die Rolle, die 
der Widerstand in Kants Denken hat, bedeutsam. Die Besonderheit, 
wie der Widerstand zum Einsatz kommt, ist des Weiteren ein wich­
tiger Indikator für die Art und Weise, wie Denken, Handeln, Ur­
teilen und Wahrnehmen aufeinander bezogen sind. Sieben Schwer­
punkte zeigen sich in meiner Lesart: ein naturphilosophischer, ein 
epistemischer, ein handlungsbezogener, ein gesellschaftsbezogener, 
ein staatsbezogener, ein menschenrechtsbezogener und ein ästheti­
scher Schwerpunkt. Sie sind nicht lose miteinander verbunden, sie 
erschließen sich, wie in den folgenden Kapiteln darzustellen ist, in 
der Perspektive des personenbezogenen Widerstands und wie dieser 
mit dem körperlichen Widerstand225 verflochten ist.

Empfinden, Wahrnehmen, Erkennen, Handeln, Beurteilen weisen 
einen in sich nach Schwerpunkten gegliederten Zusammenhang auf, 
und für die Entfaltung dieser Zusammenhänge ist die Erkundung 
der Bezugsglieder bedeutsam, die mit einem personenbezogenen 

die sich auch auf die »Entfesselung des Blicks« bezieht und die damit verbun­
denen mehrfachen Möglichkeiten der Befreiung bzw. der Verantwortungszu­
schreibung, vgl. Waldenfels, Platon, 85–9.

223 KRV, A 643.
224 Weiterführend, siehe unten Kap. 3.4.2.
225 Was das Leibbewusstsein und den körperlichen Widerstand in Kants Werk 

anbelangt, schreibt Friedrich Kaulbach, dass es dazu in den Gesammelten 
Schriften Kants unterschiedliche Schwerpunkte gibt, die um subjekt- und sozi­
alphilosophische Einheitsvorstellungen und ihren »Umkippungen und Sprün­
gen« kreisen, »um gerade diese Einheit besser fassen zu können« (Kaulbach, 
»Leibbewusstsein und Welterfahrung«, 465). Weiterführend, siehe unten Kap. 
3.4.1.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

126

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Widerstand verflochten sind, und wie diese sich mit unterschiedli­
cher Schwerpunktsetzung in den Denkumwegen und Verästelungen 
in Kants Schriften wiederfinden lassen.

In der Schrift »Träume eines Geistersehers« nimmt Kant Grund­
gedanken eines personenbezogenen Verständnisses des Widerstands 
vorweg. Er deutet diesen als einen begrifflichen Knoten (ein »verwi­
ckelter metaphysischer Knoten«),226 an welchem die verschiedensten 
philosophiegeschichtlichen Wege, aber auch die wichtigsten philo­
sophischen Fragen zusammentreffen, und dessen Lösung dazu bei­
trägt, das metaphysische Denken vom empirischen zu unterschei­
den. Ein personenbezogener Widerstand wird nicht erkannt als 
vorstellungsbezogener Möglichkeitsbegriff, sondern als erfahrungs­
basierter Bewegungsbegriff.

Ein bewegungsbasiertes, dynamisches Verständnis von Materie 
und Leben schafft die Bedingungen für das Verständnis vom Selbst 
als geistiger bzw. vernunftbasierter Entität. In der genannten Schrift 
fragt Kant sowohl nach gemeinsamen Voraussetzungen zwischen 
Geist und Materie und ebenso nach Unterschieden zwischen Den­
ken und Träumen. Maßgebend ist für ihn die Einsicht, dass der 
Widerstand den Schwerpunkt auf die Konsequenzen und nicht auf 
die Ursachen eines Geschehens richtet. Diese Konsequenzen sind 
reaktiver Art: Der Widerstand beschreibt in dieser Schrift eine Re­
aktion. Ein reaktives naturphilosophisches Verständnis vom Wider­
stand legt auch den Grundstein für das Verständnis vom Selbst als 
einem geistigen Wesen: Ich kann mich nicht als eine Ursache oder 
als eine Möglichkeit begreifen, sondern nur über einen Vorgang 
der Differenzbildung, indem ich selbst zu mir in Widerstand trete. 
Es gibt kein Zentralorgan, von dem aus ich mich als etwas materi­
ell oder körperlich verfasstes Ganzes begreifen kann. Ebenso gibt 
es keine Zentralperspektive, in der ich meinen Körper als Ganzes 
sehen kann. Vielmehr gilt: »Wo ich empfinde, da bin ich.«227 Für 

226 AA, 2, 319; vgl. Shell, Embodiment of Reason. Detaillierter siehe unten Kap. 
3.4.1.

227 Kant kommentiert diesen Zusammenhang folgendermaßen: »Ich würde mich 
also an der gemeinen Erfahrung halten und vorläufig sagen: Wo ich empfinde, 
da bin ich. Ich bin eben so unmittelbar in der Fingerspitze wie in dem Kopfe. 
Ich bin es selbst, der in der Ferse leidet und welchem das Herz im Affecte 
klopft. Ich fühle den schmerzhaften Eindruck nicht an einer Gehirnnerve, wenn 
mich mein Leichdorn peinigt, sondern am Ende meiner Zehen. Keine Erfahrung 

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

127

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Empfinden ist die Erfahrung einer pulsierenden, schmerzenden, 
verändernden Sinnesqualität notwendig, die die innere Welt mit 
der äußeren Welt in Beziehung setzt. Das Begreifen und das Emp­
finden stehen hier in wechselseitiger Beziehung zueinander und 
sie sind gleichzeitig durch die Bezugnahme auf den Raum vonein­
ander unterschieden. Körper und die Empfindungen vom Körper 
haben einen Ort, Begriffe hingegen, die geistige Inhalte beschreiben, 
jedoch nicht. Es gibt keinen Ort und auch keinen verborgenen 
Mittelpunkt, der den Sitz oder den Ursprung der Seele beschreibt 
und das Geschehen Geist anleiten würde. Daraus erwächst die He­
rausforderung, den Begriff Geist zu verwenden, ohne diesen von 
seinen materiellen Voraussetzungen gesondert zu betrachten. Für die 
Begriffsverwendung Geist ist es erforderlich, von der Materialität 
des Widerstands, an dem die Materie sinnlich erfahren wird, zu ab­
strahieren, ohne auf die leiblich-materielle Anwesenheit reduziert zu 
sein.228 Bewegung ist hier ein Schlüsselwort, um geistige Inhalte zu 
benennen, ohne Prozesse der Materialisierung auszublenden. Geisti­
ge Inhalte füllen den Raum nicht aus, sie sind erkennbar vermittels 
Veränderungen, die ein Geschehen im Raum andeuten, aber nicht 
zwingend einen Körper erforderlich machen.

Auch was den naturphilosophisch verfassten Widerstand anbe­
langt, gibt es für Kant weder ein Erkennen vor noch nach dem 
Erkennen. Der Widerstand der Materie ist nicht ein solcher, der 
sich durch seine Materialität »an-sich« dem Begriff entzieht. Materie 
leistet nicht aufgrund ihrer bloßen Existenz,229 sondern aufgrund 

lehrt mich einige Theile meiner Empfindung von mir für entfernt zu halten, 
mein untheilbares Ich in ein mikroskopisch kleines Plätzchen des Gehirnes zu 
versperren, um von da aus den Hebezeug meiner Körpermaschine in Bewegung 
zu setzen, oder dadurch selbst getroffen zu werden.« (AA, 2, 324–25).

228 Shell schreibt dazu: »Spirit must be understood in terms that relate it, if only 
negatively, to the outer relations of force by which matter is made known to us. 
Spirit is thus not only that which is inward (or rational) but also that which, due 
to its perfect penetrability, takes no part in the community of reciprocal action 
and reaction which constitutes the system of physical nature. One can retain 
the concept of a spirit only by thinking of (rational) beings who can be present 
even in a space filled with matter, thus beings who do not possess the quality of 
impenetrability, and who never constitute a solid whole, no matter how many 
you unite.« (Shell, Embodiment of Reason, 108).

229 Anm. zum ersten Lehrsatz der Metaphysischen Anfangsgründe der Naturwis­
senschaft: »Also ist der Widerstand, den eine Materie in dem Raum, den sie 

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

128

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer begrifflichen Konstruktion einen Widerstand.230 Die sinnliche 
Bezogenheit der Materie auf den (nicht leeren) Raum231 ist nicht 
nur ein notwendiger Ausgangspunkt, damit der Widerstand der Ma­
terie als Widerstand identifiziert werden kann,232 sie liefert auch ein 
Bestimmungsmerkmal für die Unterscheidung zwischen dem sinn­
lich Bekannten und dem sinnlich Unbekannten. Der empfindende 
Widerstand, der sich in der sinnlichen Bezogenheit auf Materie ein­
stellt, signalisiert dem Subjekt, dass es keinen präreflexiven Zugang 
zu einer ursprünglichen Beschaffenheit einer inneren Existenz (wel­
cher Art auch immer) gibt. Wir beziehen uns auf uns vermittels Vor­
stellungen und nicht über gedankliche Konstruktionen eines Dings 
oder eines Affekts an sich.233 Durch die raum- und zeitgebundene 
Ausstattung erhält nicht nur der empfindende Widerstand, sondern 
ebenso das Denken seine Konsistenz und Antriebskraft, die ebenfalls 
eine widerständige Kennzeichnung hat. Im leeren, luftfreien und 
damit widerstandsfreien Raum lässt sich nicht denken, wie Kant mit 
der Metapher vom Flug der Taube verdeutlicht.234

erfüllt, allem Eindringen anderer leistet, eine Ursache der Bewegung der letz­
teren in entgegengesetzter Richtung. Die Ursache einer Bewegung heißt aber 
bewegende Kraft. Also erfüllt die Materie ihren Raum durch bewegende Kraft 
und nicht durch ihre bloße Existenz.« (AA, 4, 497).

230 Anm. zum ersten Lehrsatz der Metaphysischen Anfangsgründe der Naturwis­
senschaft (AA, 4, 497); vgl. Bianchi / Wunderlich, s. v. »Materie«, 1469.

231 Vgl. dazu und weiterführend: Ziche, »Die Einheit der Natur«, 233–34.
232 Blumenberg ergänzt dazu, dass Kants bewegungs- und raumbasiertes Ver­

ständnis von Materie den Ausgangszustand mit dem Veränderungszustand in 
Beziehung setzt, ohne diese Differenz im Vorgang des Erkennens zu leugnen 
oder zu nivellieren, vgl. Blumenberg, Genesis der kopernikanischen Welt 2, 463.

233 Das vollständige Zitat lautet: »In der Erfahrung ist Erscheinung und realer 
Begrif. Die Erfahrung von unseren Veränderungen enthalt die blosse Erschei­
nungsform der Zeit und den Begrif vom seyn. [Das letztere] Beydes zusammen 
macht etwas aus, was in dem Felde der Erfahrungen einen richtigen Grund 
abgiebt. Das erstere aber, mithin der dadurch afficirte Begriff der existentz, 
geht nicht weiter und hat keine innere realitaet, sondern nur den Werth einer 
bedingten Form unsrer Vorstellungen, d. i. es ist kein Ding oder dessen affection 
an sich selbst, sondern nur die sinnliche Vorstellung davon.« (Reflexionen zur 
Metaphysik, 4998, in: AA, 18, 56).

234 Mit Kritik an Platons Ideenlehre schreibt Kant dazu in der Kritik der reinen 
Vernunft: »Ebenso verließ Plato die Sinnenwelt, weil sie dem Verstande so vielfäl­
tige Hindernisse legt, und wagte sich jenseit derselben auf den Flügeln der Ideen, 
in den leeren Raum des reinen Verstandes.« (KRV, A 5) In der B-Ausgabe wählt 
Kant anstelle der Formulierung »vielfältige Hindernisse« die Formulierung 

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

129

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der handlungsbezogene körperliche Widerstand bildet in den 
anwendungsorientieren Schriften einen weiteren Schwerpunkt. Er 
ist als thematischer Gegenstand in eine ethische Bewegung des Be­
gehrens235 und des Handelns eingebunden, die eine Voraussetzung, 
einen Schauplatz und einen Zweck hat, der nach einer Beurteilung 
verlangt. Als handlungsbezogener körperlicher und sinnlich vermit­
telter Widerstand ist dieser sowohl Gegenspieler als auch Verbün­
deter des Willens.236 Unter moral- und sozialphilosophischen Ge­
sichtspunkten stellt sich die Frage, was es zu beachten gilt, damit 
der körperliche Widerstand, den Kant reflexiv auch als leiblichen 
Widerstand begreift,237 nicht Gegenstand einer theoretischen Erör­
terung bleibt, sondern seine (widerständige) Bedeutung für den 
Handlungsvollzug deutlich wird.

»enge Schranken« (KRV, B 9). Diese zweifache Formulierung enthält eine dop­
pelte Betrachtung auf den Widerstand: Er ist sowohl ein sinnlich empfundenes 
Hindernis und ebenso eine durch das Denken gesetzte Beschränkung.

235 Begehren wird in begrifflicher Nähe zum Willen interpretiert. Auch die reine 
Vernunftbestimmung des Begehrens, das Kant »oberes Begehrungsvermögen« 
nennt, nimmt auf den Widerstand sinnlicher Bestimmungsgründe Bezug, oh­
ne diesen sinnlich vermittelten Widerstand zu überwinden. Baumanns spricht 
hier von einer regulativen Funktion, die das obere Begehrungsvermögen auf 
das untere Begehren hat (vgl. Baumanns, Kants Ethik, 34–5). Zur Verknüpfung 
von Begehren und Vernunft, vgl. auch Römer, Das Begehren der reinen prakti­
schen Vernunft. Detaillierter, siehe unten Kap. 3.4.3.

236 Annemarie Pieper betont, dass der Wille mit körperlichen Bedürfnissen eng 
verflochten ist. Der Körper fungiert hier aber nicht als passives Reservoir, son­
dern als Spiegel und Gestaltungsmedium, damit der Wille als guter Wille zum 
Ausdruck kommt und ursprüngliche Freiheit als sittliche Freiheit ihre Ansprü­
che geltend macht. Die Autorin schreibt dazu: »Wäre die praktische Vernunft 
eine außer- oder übermenschliche Instanz, bedürfte sie keines Gesetzes, denn 
sie wäre gleichursprünglich sittlicher Wille. Freiheit müßte also nicht geboten 
werden, weil der Wille ab ovo Freiheit bejahen würde. Beim Menschen hingegen 
klaffen Vernunft und Wille auseinander, da auch der Körper seine Ansprüche 
geltend macht und den Willen empirisch – im Sinne der Naturkausalität – 
determiniert. Insofern sieht sich die praktische Vernunft genötigt, gegenüber dem 
Willen die Sprache des Körpers zu sprechen und ihm einen Zwang in Gestalt 
eines Sollens aufzuerlegen. Diesen normativen Zwang nimmt sie aber gleichzeitig 
wieder zurück, indem sie ihn als Ausdruck ursprünglicher Freiheit einsichtig 
macht. Der Wille soll, weil er sich durch das, was er soll, in Freiheit versetzt 
und damit als guter Wille erweist, der will, was er soll.« (Pieper, »Zweites 
Hauptstück«, 105).

237 Vgl. Kaulbach, »Leibbewusstsein und Welterfahrung«. Weiterführend, siehe 
unten Kap. 3.4.1.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

130

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Erweiterung der Perspektive ist hier notwendig, die Kant in 
den praktischen und anwendungsorientierten Schriften vornimmt. 
Kants postulierte widerständige Angewiesenheit des Menschen auf 
andere Menschen legt den Grundstein für ein sozialphilosophisches 
Verständnis des Widerstands. Die von ihm behauptete widerständi­
ge Bezogenheit des Menschen auf andere Menschen bringt einen 
Antagonismus zum Ausdruck, der das soziale Selbstverständnis der 
Person mit der sozialen Angewiesenheit der Person verknüpft. Das 
Handeln als Handeln und das Begreifen als Begreifen wären un­
vollständig, wenn diese nicht in Auseinandersetzung mit anderen 
handelnden Personen verstanden werden. Eine Handlung setzt nicht 
nur eine individuelle Person voraus, die leiblich-sprachlich verfasst 
ist und welcher Handlungen zugeordnet werden, sondern sie setzt 
eine Pluralität von unterschiedlichen Zugangsweisen voraus, in der 
sich individuelle und soziale Erfordernisse wechselseitig stützen. Da­
bei geht es nicht nur um eine sozial strukturierte intersubjektive 
Schwerpunktsetzung des Widerstands, die sich beim wechselseitigen 
Argumentieren zeigt,238 sondern es geht auch um ein interpersonales 
Wechselverhältnis zwischen Agieren und Reagieren, die Personen 
und die ihnen zugeschriebenen Handlungen aneinanderkoppelt. 
Hier wiederholt sich der newtonsche Gedanke einer kausalen Wech­
selwirkung, die Personen widerständig aneinanderbindet, jedoch 
ohne den Anspruch aufzugeben, dass eine Person auch unabhängig 
von sozialen Einflüssen und Handlungssituationen zu begreifen ist.

Dass  ein  widerstandsbasiertes  Selbstverständnis  der  Person mit 
einem antagonistischen Verständnis von Gesellschaft verknüpft ist, 
beinhaltet Herausforderungen, denen Kant in den jeweiligen rechts­
philosophischen, ethischen, sozialanthropologischen und geschichts­
philosophischen Schwerpunkten in personenbezogener Zuspitzung 
entsprochen hat. Darauf werde ich in den nächsten Kapiteln noch 
zurückkommen. Nur eingeschränkt berücksichtigt wird in meinen 
Überlegungen die besondere Rolle, die der Widerstand in der Per­
spektive von rechts- und staatsphilosophischen Überlegungen und 
den damit verknüpften, revolutionären bzw. reformatorischen Bewe­
gungen hat. Sie bildet in der Kant-Forschung den Gegenstand kom­

238 So  ist  in  der  Kritik  der  Urteilskraft  (§ 56,  Vorstellung  der  Antinomie  des 
Geschmacks) zu lesen, dass Streiten und Disputieren »durch wechselseitigen 
Widerstand der Urtheile Einhelligkeit derselben hervorzubringen suchen« (AA, 5, 
338).

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

131

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


plexer Debatten, die kontrovers diskutiert werden. Auch wenn ich 
diese hier nicht im Detail nachzeichnen werde, scheint es mir wichtig 
darauf hinzuweisen, dass Kant gesellschaftsphilosophische und staats­
philosophische  Überlegungen  als  ein  widerstandsbasiertes  Span­
nungsverhältnis betrachtet, in dem die unbedingte Angewiesenheit 
des Menschen auf Normen ein wichtiger Blickwinkel ist, die er sowohl 
in rechts- als auch in moralphilosophischer Hinsicht erörtert. Daraus 
ergeben sich unterschiedliche Schwerpunkte, die ich in ihrer Komple­
xität aber nur teilweise wiedergeben kann.

Besonders umstritten ist in der Forschung, inwiefern mit Kant ein 
Recht auf aktiven Widerstand gegen die Staatsgewalt argumentiert 
werden kann. Exemplarisch verweise ich dazu auf den Beitrag von 
Robert Spaemann, der aus rechtsphilosophischer Perspektive die 
Position vertritt, dass nach Kant ein individuelles Zwangsrecht zum 
Widerstand in einem rechtmäßigen Zustand nicht gerechtfertigt sein 
kann. Er schreibt dazu:

»Kants These ist nun die, daß, wo einmal ein rechtlicher Zustand be­
steht, der rechtmäßige Zustand nur auf rechtliche Weise herbeigeführt 
werden darf. Das heißt also Kant bestreitet jedes Recht auf einen akti­
ven Widerstand. Der Grund ist der folgende: Durch den rechtlichen 
Zustand ist allererst ein kollektives Subjekt eines möglichen gemeinsa­
men Wollens konstituiert, den ›Naturzustand‹ zu verlassen.«239

Aufgrund  eines  nicht  aufzulösenden  Spannungsverhältnisses  zwi­
schen latenter und manifester Gewalt wird der Interpretation Spae­
manns  zufolge  ein  Spielraum  eröffnet,  der  das  Recht  auf  aktiven 
Widerstand gegen die Staatsgewalt sowohl definiert als auch begrenzt 
und teilweise aber auch begründet. Es ist dann legitimiert, wenn eine 
Revolution erfolgreich war, und es bleibt illegitim, wenn eine Revolu­
tion nicht erfolgreich ist.240 Die sich daraus ergebenden offenen Fragen 

239 Spaemann, »Kants Kritik des Widerstandsrechts«, 348.
240 Spaemann, »Kants Kritik des Widerstandsrechts«, 349. Kants Formulierung 

von der »höchsten Gesetzgebung« bedarf meinem Leseverständnis zufolge eine 
Erweiterung, nämlich als Teil eines Zusammenschlusses von staatlichen Ge­
meinschaften, die den »rechtmäßigen Widerstand eines Volkes« nicht in der 
Perspektive von staatlichen Interessen, sondern auch in der Perspektive von 
überstaatlichen Interessen (etwa im Kontext der Menschenrechte) definieren 
würde. Die entsprechende Stelle aus der Metaphysik der Sitten lautet: »Wider 
das gesetzgebende Oberhaupt des Staats giebt es also keinen rechtmäßigen Wi­
derstand des Volks; denn nur durch Unterwerfung unter seinen allgemein-ge­

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

132

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verlangen in meiner Wahrnehmung nach möglichst gehaltvollen ethi­
schen und epistemischen Bestimmungskriterien des gesellschaftlichen 
Handelns,  die  dann auch auf  eine  vielschichtige  Bestimmung des 
Rechts übergreifen. Es stellt sich hier auch die Frage, welche Aufgaben 
staatliche Agenden und Kontrollorgane nicht nur für die Wahrneh­
mung der Rechte einzelner Bürger:innen, sondern auch in der Per­
spektive von marginalisierten Randgruppen, wie z. B. Migrant:innen 
und andere marginalisierte Gruppen, haben.241

Eine Kurzschließung zwischen individueller und kollektiver Frei­
heit bildet für Jacques Derrida die Grundlage für ein logozentrisches 
Verständnis von Wahrheit. Der Gegenstand dieser Wahrheit ist in 
einer »Struktur von Interpretation und Intuition« gefangen, die eine 
spontane, eigenmächtige und prinzipielle Wirkmacht enthält, das 
Subjekt und seine Psyche quasimetalogisch zu definieren.242 Das 
damit einhergehende Spannungsverhältnis zwischen kollektiven und 

setzgebenden Willen ist ein rechtlicher Zustand möglich […]. Der Grund der 
Pflicht des Volks einen, selbst den für unerträglich ausgegebenen Mißbrauch der 
obersten Gewalt dennoch zu ertragen liegt darin: daß sein Widerstand wider die 
höchste Gesetzgebung selbst niemals anders als gesetzwidrig, ja als die ganze ge­
setzliche Verfassung zernichtend gedacht werden muß. Denn um zu demselben 
befugt zu sein, müßte ein öffentliches Gesetz vorhanden sein, welches diesen Wi­
derstand des Volks erlaubte, d. i. die oberste Gesetzgebung enthielte eine Bestim­
mung in sich, nicht die oberste zu sein und das Volk als Unterthan in einem und 
demselben Urtheile zum Souverän über den zu machen, dem es unterthänig ist; 
welches sich widerspricht und wovon der Widerspruch durch die Frage alsbald in 
die Augen fällt: wer denn in diesem Streit zwischen Volk und Souverän Richter 
sein sollte (denn es sind rechtlich betrachtet doch immer zwei verschiedene mora­
lische Personen); wo sich dann zeigt, daß das erstere es in seiner eigenen Sache 
sein will.« (AA, 6, 320).

241 Gerade bei politisch-ethischen Problemstellungen, wie staatlicher Gewalt und 
staatlichen Kontrollmaßnahmen, ist ein möglichst umfassender Begriff von 
staatlichen Interessen erforderlich, die nicht auf Kosten von individuellen 
Rechten definiert werden, wie sich dies u. a. bei der Migrations- und Gender­
debatte zeigen lässt. Die Politikwissenschaftlerin Birgit Sauer formuliert die da­
mit verknüpfte Problemstellung als Frage: »Wie kann der Gewaltbegriff so defi­
niert werden, dass er alle Dimensionen und Praktiken von Gewalt gegen Frauen 
umfasst, dass er aber zugleich Freiheits- und Handlungspotenzial ermöglicht und 
nicht zur weiteren Viktimisierung von Migrantinnen beiträgt. Darin besteht die 
theoretische und politische Herausforderung.« (Sauer, »Gewalt, Geschlecht, 
Kultur«, 52).

242 Derrida, »Interpretations at War«, 90–1. Weiterführend, auch in Auseinander­
setzung mit Franz Rosenzweig und Emmanuel Levinas, vgl. unten Kap. 4.

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

133

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


individuellen Bestrebungen basiert auf einem grundlegenden Span­
nungsverhältnis zwischen Recht und Ethik, das in der Forschung 
unterschiedlich erörtert wird.243 In meiner Wahrnehmung bietet ein 
möglichst gehaltvoller Begriff der Person, der das widerstreitende 
Verhältnis zwischen dem Körperlichen und dem Intelligiblen nicht 

243 Herlinde Pauer-Studer kommentiert diesen Zusammenhang folgendermaßen: 
»Die genaue begründungstheoretische Einbettung des Rechtsgesetzes in den Ge­
samtrahmen der praktischen Philosophie Kants gilt als strittiges Thema der 
Kant-Interpretation. Die obersten Grundsätze der zwei Teile der Metaphysik der 
Sitten, nämlich Rechtslehre und Tugendlehre, bringen zwei unterschiedliche Ver­
sionen des kategorischen Imperativs zum Ausdruck. Trotz Kants entschiedener 
Trennung von Recht und Moral spricht die Architektonik von Kants praktischer 
Philosophie dafür, dass diese beiden Bereiche von einem übergeordneten Prinzip 
der praktischen Vernunft abgedeckt werden. Doch genau diese Art des Zusam­
menhangs ist aufgrund von Kants in eine motivationale Analyse des guten Wil­
lens eingebetteten Aufweis des kategorischen Imperativs in der Grundlegung zur 
Metaphysik der Sitten nicht einfach herzustellen. Den wesentlichen Unterschied 
zwischen Rechtslehre und Tugendlehre ortet Kant darin, dass das Recht die äu­
ßere Freiheit regelt und die Ethik auf die innere Freiheit normierend einwirkt.« 
(Pauer-Studer, Autonom leben, 127–28. Weiterführend zum Begriff der inneren 
Freiheit: Nagl-Docekal, Innere Freiheit) Der Rechtshistoriker Okko Behrends 
begreift das Verhältnis zwischen Recht und Ethik unter ausschließlich rechts­
philosophischen Vorzeichen. Er folgert daraus, dass Kant »auch im Recht, 
beginnend mit der ›Kritik der reinen Vernunft‹, sich als ein unvergleichbarer 
Meister des Hinwegdenkens erwiesen hat und für den Juristen und Rechtshistori­
ker dadurch dauerhaft bedenkenswert und bedenklich bleiben wird, dass er den 
Befehlen des Rechts und der Moral einen von Widerständen der vom Handeln 
vorgefundenen konkreten Umstände freien Raum geschaffen hat« (Behrends, 
»Kants Taube«, 54). Der »Flug der Erkenntnis« (weiterführend, siehe unten 
Kap. 3.3) ist für ihn ein »Flug der Macht vom Befehls- und Gehorsamsakt«, 
da Vernunft erst dann zur Anwendung kommt, wenn der aus der Empirie 
kommende Gegenstand von den »Widerständen« befreit wird, womit auch die 
Ausschaltung der Kontrollinstanzen beim Gehorchenden ausgelöst ist, der be­
reits im Vorgang einer transzendental verfassten Erkenntnis angelegt sei. Von 
da ausgehend stellt Kant, wie Behrends hervorstreicht, einen Zusammenhang 
zwischen Recht und Begriff her, wodurch nicht nur »die Grenzen seines Denk­
systems« zu eng gefasst sind, sondern ebenso die »unbedingte Herrschaft der 
Wahrheitspflicht« und »dadurch die Verhältnisse ›systematisch‹ überfordert« 
seien (Behrends, »Kants Taube«, 65). Ich werde auf diese Zusammenhänge 
noch zurückkommen und die Rolle des Widerstands für begriffliche Einsatz­
weisen und die davon abgeleiteten Aufgabenfelder der reinen und praktischen 
Vernunft untersuchen. Weiterführend, siehe unten Kap. 3.4.2 und 3.4.3.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

134

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leugnet, eine Möglichkeit, diese abstrakten Spannungsverhältnisse 
auf eine neue Ebene der Betrachtung zu bringen.244

Hier kann festgehalten werden, dass ethische und rechtliche Be­
trachtungen ein Spannungsverhältnis aufweisen. Ihre Entfaltung er­
folgt in Abhängigkeit von epistemischen und sozialphilosophischen 
Überlegungen, und der Widerstand taucht an der Schnittstelle dieser 
verschiedenen Ordnungsbereiche auf. Seine Zugangs- und Behand­
lungsweise ist davon abhängig, wie diese Begriffe definiert und in 
den jeweiligen Problemhorizonten gedeutet werden. Auch rechtliche 
Anwendungskriterien des Gesetzes beruhen auf erkenntnistheoreti­
schen Voraussetzungen, die mit praktischen Notwendigkeiten ver­
knüpft sind. Meiner Auffassung zufolge bildet die Auslotung der 
Grenze des theoretischen Erkennens die Möglichkeit des Erkennens 
für den praktischen und ethischen Gebrauch der Vernunft.245 Der 
Widerstand der praktischen Vernunft ist davon abgeleitet höher ein­
zuschätzen als der Widerstand einer theoretischen Vernunft.246 Eine 
inhaltliche Verknüpfung erlangt der Widerstand der praktischen 
Vernunft in einer unbedingten Angewiesenheit des Individuums 
auf eine Gruppe, weiterführend auf Gesellschaft; jedoch stellt sich 

244 Weiterführend, siehe Kap. 3.4.3.
245 Die sowohl erkenntnistheoretischen als auch praktischen Aufgabenbereiche 

der Vernunft erschließen sich durch ein Primat der praktischen Vernunft, vom 
dem jenes der theoretischen Vernunft abgeleitet wird. Die Umsetzung der An­
liegen der Vernunft ist nur dann gewährleistet, wenn beide Aufgabenbereiche 
sich nicht widerstreiten und ihre Sätze sich nicht widersprechen. Die Schluss­
folgerung, die Kant daraus zieht, lautet, dass Vernunft nur dann eine Vernunft 
sein kann, wenn sie über das Primat der praktischen Vernunft gedeutet wird. 
Er schreibt dazu: »In der Verbindung also der reinen speculativen mit der reinen 
praktischen Vernunft zu einem Erkenntnisse führt die letztere das Primat […]. 
Denn es würde ohne diese Unterordnung ein Widerstreit der Vernunft mit ihr 
selbst entstehen: weil, wenn sie einander blos beigeordnet (coordinirt) wären, die 
erstere für sich ihre Grenze enge verschließen und nichts von der letzteren in 
ihr Gebiet aufnehmen, diese aber ihre Grenzen dennoch über alles ausdehnen 
und, wo es ihr Bedürfniß erheischt, jene innerhalb der ihrigen mit zu befassen 
suchen würde. Der speculativen Vernunft aber untergeordnet zu sein und also 
die Ordnung umzukehren, kann man der reinen praktischen gar nicht zumu­
then, weil alles Interesse zuletzt praktisch ist, und selbst das der speculativen 
Vernunft nur bedingt und im praktischen Gebrauche allein vollständig ist.« (AA, 
5, 121) Weiterführend: Baum, »Person und Persönlichkeit bei Kant«, 81–2; 
Mohr, »Der Begriff der Person«, 110.

246 Weiterführend in Auseinandersetzung mit Levinas, siehe unten Kap. 4.

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

135

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Frage, ob diese Angewiesenheit auf Gesellschaft automatisch 
im Lichte einer nationalstaatlichen Zugehörigkeit verknüpft sein 
muss. Diese Verknüpfung ist aus moralphilosophischer Sicht proble­
matisch. Wenn nämlich öffentliche Vernunftagenden mit national­
staatlichen Interessen kurzgeschlossen werden, bleibt die Grenze 
zwischen Gut und Böse bzw. gerechtfertigt und nicht gerechtfertigt 
von der Definition von nationalstaatlichen Interessen abhängig. Der 
Mensch als moralisches Mischwesen kann damit von seinem mo­
ralischen Selbstbestimmungsrecht nur bedingt Gebrauch machen, 
ebenso kann die Gesellschaft als Ganzes sich nicht verändern, 
und damit auch nicht verbessern, da diese in eine zeitlose nicht 
mehr weiter veränderbare Form von nationalstaatlichen Interessen 
gebracht werden.247

In meiner Lesart gibt es auch andere Bezugspunkte in Kants Schrif­
ten, die dann auch sein Verständnis des Widerstands in ein neues Licht 
rücken. Anders als Hobbes’ Philosophie ist Kants Philosophie nicht 
eine des Staates, sondern eine, wie weiter oben bereits ausgeführt, der 
Person, die meiner Lesart zufolge nicht zwingend mit national- und 
staatsphilosophischen Prämissen kurzuschließen ist.

Der Vorwurf eines restriktiven Verständnisses eines politisch 
wirksamen Widerstands in Kants anwendungsorientierten Schrif­
ten kann jedoch nur bedingt entkräftet werden. Unklar bleiben 
Verhältnisse zwischen einem öffentlichen und einem privaten Ver­
nunftgebrauch.248 Sie spiegeln zwei unterschiedliche Zugänge zum 

247 Kersting bemerkt dazu: »Der Prozeß der Gemeinschaftsbildung ist sowohl im 
Teufelsvolk als auch im Volk der Engel mit der Staatserrichtung abgeschlossen. 
Beide Extremwesen finden in ihren Staatsgebilden eine auf ihre Natur genau 
zugeschnittene, bestimmungsgerechte Gemeinschaftsform. Weder für die Bösen 
noch für die Guten gibt es die Möglichkeit, durch neue Formen des Zusam­
menschlusses ihren Zustand zu verbessern. Für das menschliche Misch- und 
Mittelwesen jedoch gilt anderes. Für den Menschen ist mit der Ausbildung der 
Rechtsgemeinschaft und ihrer staatsrechtlichen und völkerrechtlichen Ausdiffe­
renzierung der Prozeß der vernunftgeforderten Gemeinschaftsbildung noch nicht 
zum Abschluß gekommen.« (Kersting »ein beharrliches Ganzes«, 90–1).

248 Diese Unterscheidung findet sich u. a. in der Schrift »Was ist Aufklärung?«. 
In dieser identifiziert er den öffentlichen Vernunftgebrauch als die unbedingte 
Freiheit der Wissenschaften, die keinen Widerstand als Beschränkung dulden 
darf, um sich entfalten zu können. Davon unterscheidet er den privaten Ver­
nunftgebrauch, der im Dienst einer Sache (und auch eines Staates) steht, 
die Beschränkungen erdulden muss, damit die Anliegen, für die sie eintritt, 

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

136

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verständnis von Vernunft wider, die sich meines Erachtens in den 
zwei verschiedenen Formulierungen des kategorischen Imperativs 
– nämlich der Zweck-an-sich-Formel und der Universalisierungsfor­
mel – fortsetzen. Beschreibt Letztere Zwecksetzungen, in denen es 
um den Erhalt und Fortbestand eines sozialen Gebildes geht, die 
weiterführend in der Perspektive von nationalstaatlichen Hegemo­
niebestrebungen sich fortsetzen, rückt Erstere die Person in den 
Mittelpunkt der Aufmerksamkeit. Ein sich daraus ergebender Dialog 
zwischen Kant und Levinas bildet den Gegenstand einer gesonder­
ten Auseinandersetzung.249

Eine moralphilosophische Alternative zu bestehenden Debatten 
über einen öffentlichen Vernunftgebrauch hat Christine Korsgaard 
angeboten. Ihren Überlegungen zufolge ist die Frage der Angemes­
senheit eines öffentlichen Vernunftgebrauchs vorrangig, sodass eine 
möglichst breite Vielfalt von Perspektiven in diesem Verständnis 
eingeschlossen ist. In der Schrift Self-Constitution geht sie davon aus, 
dass es einer Person nur dann gelingen kann, ihre praktische Identi­
tät auszubilden, wenn Gründe mit dem normativen Anspruch ausge­
stattet sind, jedermann zu gehören, also öffentliches Gut sind.250 Ein 
öffentlicher Gebrauch der Vernunft ergibt sich ihren Überlegungen 
zufolge aus der Tatsache, dass das Bestreben nach etwas sich nicht 
auf private Wünsche oder Ziele reduzieren lässt. Der private und der 
öffentliche Vernunftgebrauch sind demzufolge insofern miteinander 
verwoben, da Bestrebungen von ihrer Natur her private Interessen 
überschreiten und in diesem Überschreiten auf öffentliche Anerken­
nung ausgerichtet sind. Sie schreibt dazu:

gewährleistet bleiben. Er schreibt dazu: »Den Privatgebrauch nenne ich denje­
nigen, den er in einem gewissen ihm anvertrauten bürgerlichen Posten oder 
Amte von seiner Vernunft machen darf. Nun ist zu manchen Geschäften, die 
in das Interesse des gemeinen Wesens laufen, ein gewisser Mechanism nothwen­
dig, vermittelst dessen einige Glieder des gemeinen Wesens sich bloß passiv 
verhalten müssen, um durch eine künstliche Einhelligkeit von der Regierung 
zu öffentlichen Zwecken gerichtet, oder wenigstens von der Zerstörung dieser 
Zwecke abgehalten zu werden.« (AA, 8, 37).

249 Siehe unten Kap. 4.
250 Sie schreibt dazu: »Everybody’s reasons seem to belong equally to everyone, that 

is, they have normative force for everyone, and so apparently I have just as much 
reason to carry out your projects as my own. How is that supposed to leave 
me with a practical identity that is my own and no one else’s?« (Korsgaard, 
Self-Constitution, 207).

3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften

137

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»In other words, to have a personal project or ambition is not to desire a 
special object that you think is good for you privately, but rather to want to 
stand in a special relationship to something you think is good publicly.«251

Zusammenfassend kann hier festgehalten werden, dass das Verständ­
nis des Zusammenhangs zwischen privater und öffentlicher Vernunft 
ebenso  Einsatzweisen  des  Widerstands  definiert.  Je  nachdem,  ob 
private Vernunft in Abhängigkeit von öffentlicher Vernunft definiert, 
oder ob dieses Verhältnis  unter umgekehrten Vorzeichen definiert 
wird,  hat  diese  Definition  Rückwirkungen  auf  Einsatzweisen  des 
Widerstands. Ein nicht immer als einfach zu definierendes Wechsel­
verhältnis zwischen privater und öffentlicher Vernunft ergänzt Kant 
durch eine personenbezogene Perspektive. Durch diese haben Ver­
nunft und Widerstand nicht verschiedene Herkünfte,252 sie beruhen 
auf einem Zusammenhang, der personenbezogen zu deuten ist.

251 Korsgaard, Self-Constitution, 211.
252 Ebeling nimmt in seiner Studie Vernunft und Widerstand eine andere Gewichtung 

vor. Er spricht von »zwei Quellen der Moral«, wobei der »Widerstand gegen die 
Mißachtung« der »Achtung aus Vernunft […] a priori komplementär« entgegen­
gesetzt ist. Es handelt sich dem Autor zufolge um einen Widerstand, der auf einer 
»Identifikation unter Vernünftigen« und einer »Identifikation unter Sterblichen« 
beruht, die eine »widerständige Übereinkunft der Sterblichen und Vernünftigen« 
ermöglicht (Ebeling, Vernunft und Widerstand, 203). Ebelings Abhandlung über 
das komplexe Verhältnis zwischen Vernunft und Widerstand beinhaltet philoso­
phiegeschichtlich sehr weit gefasste und fragwürdige bis unklare Erkenntnisin­
teressen. Phänomenologische Überlegungen zum Widerstand bleiben weitge­
hend ausblendet. Er scheint verharmlosend vom »Terror als Tod« zu sprechen 
und die nationalsozialistischen Gräuel und totalitären Einbrüche des 20. Jahr­
hunderts in dieser Studie nicht zu erwähnen. Es bleibt verharmlosend, wenn 
Ebeling von der »kriegerischen Vernutzung« des Menschen spricht, wenn die 
besondere Strategie der Kriege im 20. Jahrhundert, nämlich die Auslöschung von 
bestimmten Gruppen von Menschen, ausgeblendet bleibt. Ebenso unklar bleibt, 
vermittels welcher Ein- und Ausschlusskriterien Personen bzw. Erkenntnisinter­
essen als vernünftig bezeichnet werden, und vermittels welcher Differenzierun­
gen und Kontexte eine Identifikation unter Vernünftigen möglich sein soll. Dass 
die »Unwahrhaftigkeit demagogischen Tuns« einen »praktizierten Tötungsplan« 
zur Folge hat, hat nur bedingt Auswirkung auf ein philosophisches Verständnis 
vom  Widerstand.  Anstelle  eines  Widerstands  spricht  der  Autor  von  einer 
»Vermeidung«, die er mit moralischen Implikationen eines »wahren identifika­
torischen Tuns« verknüpft. Ausführlicher: »Der tatsächlich praktizierte Tötungs­
plan  als  Inbegriff  demagogischen  Tuns  nimmt  dagegen  die  Möglichkeit  der 
Identifikation mit dem Demagogen aus Gründen wahrhaft identifikatorischen 
Tuns. Dies ist allerdings nur dann ein Tun, das weiterer theoretischer Erörterung 

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

138

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In meiner Lesart ist die begriffliche Entfaltung der Problemstel­
lung eine notwendige Voraussetzung, den Widerstand in vernunft- 
und handlungsphilosophischer Perspektive zu denken. Sie beginnt 
mit der in der Vorrede der Kritik der reinen Vernunft eingeführten 
sogenannten kopernikanischen Wende der Erkenntnistheorie. Diese 
Zusammenhänge erkunde ich im nächsten Kapitel (3.3) und damit 
auch die Rolle, die der begriffliche Widerstand für das Erkennen 
hat. Dabei wird es darum gehen, die strategische Rolle des begriffli­
chen Widerstands für moral- und sozialphilosophische Sichtweisen 
herauszuarbeiten. Daran anschließend lote ich die unterschiedlichen 
Aufgabenfelder der reinen und praktischen Vernunft aus und ihre 
Einsatzweisen für das widerstreitende Verhältnis zwischen Leib, Ge­
sellschaft und moralische Normen.

3.3 Widerstand der Begriffe und der 
transzendentalphilosophische Standpunkt

Um Begriffe verwenden zu können, ist es erforderlich, Begriffe zu 
definieren. Begriffe haben eine Reichweite und einen Gebrauch. 
Sie sind bei Kant einem kritischen Erkenntnisanliegen geschuldet. 
Jedoch auf welchen Voraussetzungen beruht das Unternehmen der 
Kritik? Kritik als die Kunst der Unterscheidung denkt Kant nicht 
voraussetzungslos. Sie beruht auf einem Standpunkt, der sich wider­

nicht mehr bedarf, sondern nur noch und allerdings seiner Verwirklichung. Freilich 
bleibt dann für jeden individuell Handelnden immer noch zu vermeiden, sich in 
Organisationsformen lediglich wiederholter und nicht einmal neuer Vernutzung 
aufzubrauchen […].« (Ebeling, Vernunft und Widerstand, 255) Die kompromit­
tierte Verknüpfung von Einzelnen beschreibt nach Ebeling den Widerstand als 
Gestaltungselement macht- und staatspolitischer Überlegungen, die das indivi­
duelle  Subjekt  zum  Zuschauer  eines  Spektakels  erklärt,  dessen  Denk-  und 
Handlungseinsätze qua Selbstdefinition beschränkt bleibt: »In der Zerreißprobe 
unbedingten Widerstands gegen den allgemeinen Untergang und deshalb auch 
bedingenden Widerstandes gegen im übrigen prinzipiell anzuerkennende Staaten 
wird sich die Zukunft der menschlichen Gattung ohne langes Verweilen entscheiden. 
Wir können das Schauspiel dieser Zerrissenheit nur ohne Genuß sehen, selbst wenn 
wir es betrachten wollten nach der Art göttlichen Einblicks in menschliche Belange 
ohne größere Bedeutung. Denn in der Zerreißprobe der Zukunft wird auch noch die 
Zukunft der Götter, des Seins etc. zerrissen.« (Ebeling, Vernunft und Widerstand, 
255).

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

139

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ständig entfaltet. Auch was die Inhalte anbelangt ist Kants Erkennt­
niskritik in ihrem Kernanliegen eine Theorie des Widerstands, inso­
fern sie sich gegen unzulässige Erweiterungen des Denkens wehrt. 
Sie beansprucht, das Denken von mystischen, schwärmerisch-spe­
kulativen oder überzogen rationalistischen Ansprüchen zu befrei­
en und Platz für ein theoretisches und praktisches Selbstverständ­
nis zu schaffen. Dieser Anspruch geht einher mit der Gewinnung 
eines Standpunktes, der eine transzendentalphilosophische Kenn­
zeichnung hat. Er bildet den Ausgangspunkt und den Schlussstein 
einer Erkenntniskritik, in der Begriffe, und wie diese widerständig 
miteinander verschränkt sind, eine Schlüsselrolle haben. Diese Zu­
sammenhänge sind im Folgenden zu entfalten.

Zunächst ist festzuhalten, dass Kants Erkenntniskritik eine dop­
pelte Aufgabe beinhaltet: Erstens soll sie die Abgrenzung von über­
zogenen spekulativen Erkenntnisinteressen vollziehen, sodass ein 
Gegenstandsbereich festgelegt wird, zu dem sinnvolle Fragen gestellt 
werden können. Zweitens soll sie Auskunft über die Beschaffen­
heit der Erkenntnis geben. Die zwei Aufgaben sind miteinander 
verschränkt. Aus der Besonderheit der Festlegung des Gegenstands­
bereichs ergibt sich auch das Verständnis von Erkennbarkeit. Nicht 
was wir erkennen, sondern dass, wie und warum wir erkennen steht 
für Kant primär zur Diskussion. Damit sind Ziele und Anliegen 
verbunden, die mit gegenständlichen Erkenntnisanliegen korrelieren 
und mit den Personen, die diese Erkenntnis durchführen. Auch 
Begriffe dienen einer doppelten Aufgabe. Einerseits dienen sie der 
Abgrenzung von nicht begrifflichen Elementen, sodass ein begriffli­
ches Erkennen möglich wird, andererseits ermöglichen sie gerade 
durch diese Abgrenzung das Erkennen. Begriffe sind für Kant nicht 
wesenhafte oder archetypische Entitäten. Sie weisen eine Herkunft 
und einen Zusammenhang auf, und sie tragen dazu bei, dass das 
Erkennen zu einem Ergebnis gelangt.

Damit Begriffe zum Einsatz kommen, ist ein unmittelbares (prä­
reflexives) Wissen von Inhalten oder Verhältnissen, das außerhalb 
der erkenntnistheoretischen Reichweite des Subjekts liegt, hinder­
lich. Denken ist für Kant aber nicht einfach die Abwesenheit von 
Hindernissen. Vielmehr behauptet Kant, dass der Denkvorgang der 
Begriffsverwendung und die Denkaktivität des Subjekts miteinander 
verflochten sind. Dieser Zusammenhang ist formaler Natur. Vermit­
tels der Instanz eines »Ich denke« gelangt das Subjekt zu einem 

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

140

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


formalen und nicht zu einem inhaltlichen Verständnis von sich (z. B. 
nicht in Gestalt einer Selbstgewissheit).253

Ein Selbstbewusstsein zu haben, heißt ein formales Wissen von 
sich zu haben. Es beinhaltet die Fähigkeit, über ein Selbstkonzept 
zu verfügen, in dem Begriffe Parameter des Wissens sind, und in 
deren Verwendung festgelegt ist, in welcher Reihenfolge Erkenntnis 
erzeugt wird. Ein sich daraus bildender Denkvorgang ist logischen 
Funktionen zugeordnet, die ihre Rückbindung an einer formalen 
Denkinstanz finden. Nicht nur der Denkvorgang, auch die Rückbin­
dung an eine formale Denkinstanz ist von Bedeutung. Nicht zu wel­
chen Denkergebnissen das Subjekt gelangt, sondern dass ich denke 
und den Vorgang des Denkens immer wieder aufs Neue wiederholen 
kann, bildet für Kant den Ausgangspunkt der Überlegung. An der 
synthetischen Einheit der Apperzeption muss sich der logische Ver­
standesgebrauch »heften«.254 Damit wir ein Wissen über uns selbst 
erlangen, benötigen wir die formale Instanz einer Ich-Einheit, die 
den Vorgang des Denkens begleitet. Es gibt keinen hierarchisch ge­
stuften Reflexionsprozess und es gibt keine Instanz, die das begriffli­
che Denken anleitet, sondern begleitet. Kant spricht von einem »Ich 
denke«, das »alle meine Vorstellungen begleiten können« muss.255

Jedoch welcher Art ist der Vorgang des Begleitens? Was sagt er über 
das  Verhältnis  des  denkenden Subjekts  zu den Inhalten des  Den­

253 Es erlangt auch nicht vermittels Zweifel, wie von Descartes vorgeschlagen, eine 
für sich bestehende Gewissheit von sich selbst. Vgl. auch Henrich, »Die Anfän­
ge der Theorie des Subjekts«, 127–28. In der Perspektive des begrifflichen Wi­
derstands ist Hegels methodischer Ansatz Kants Grundgedanken einer Wider­
ständigkeit der Begriffe überraschend nahe. In der Phänomenologie des Geistes 
beansprucht er eine »Anstrengung des Begriffs«, die sich im Zeichen eines 
sich selbst vollbringenden Skeptizismus vollzieht. Für Levinas wiederum ist 
Ausgangspunkt der Überlegungen nicht der begriffliche, sondern der ethische 
Widerstand, der als Appell im Gesicht zu sprechen beginnt. Die Entfaltung 
dieses Zusammenhangs bildet den Gegenstand von Kapitel 4.

254 KRV, B 134.
255 Im Abschnitt »Von der ursprünglich-synthetischen Einheit der Apperzeption« 

(§ 16) in der Kritik der reinen Vernunft beschreibt Kant die Instanz eines »Ich 
denke« als einen Garanten für die Möglichkeit einer Erkenntnis. Es ist eine 
Möglichkeit, die sich über den Ausschluss des Unmöglichen begründet. Er 
schreibt dazu: »Ich denke, muß alle meine Vorstellungen begleiten können; denn 
sonst würde etwas in mir vorgestellt werden, was gar nicht gedacht werden 
könnte, welches ebensoviel heißt, als die Vorstellung würde entweder unmöglich, 
oder wenigstens für mich nichts sein.« (KRV, B 131–32).

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

141

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kens?256 Wird das denkende Subjekt durch den Vorgang des begleiten­
den Denkens immer wieder aufs Neue erzeugt, oder besteht es auch 
unabhängig davon?257 Ist das Selbstbewusstsein ein verborgener, nicht 
weiter  ausweisbarer  Grund oder  besteht  der  Gang der  Deduktion 
darin, wie Henrich bemerkt, in der »Sicherung der Prämisse«, dass das 
»Ich denke« aus einer spontanen Denkleistung hervorgeht?258 Das 
»Ich denke«, das eine notwendige Beziehung zu sinnlichen Einflüssen 
(das Mannigfaltige der Anschauung) hat,259 ist auch in der Interpreta­
tion  von  Kaulbach  nicht  bloß  Ausgangspunkt,  sondern  ebenfalls 
Ergebnis einer immer wieder aufs Neue vollzogenen gedanklichen 
Bewegung. Denken vollzieht sich über eine »Zurückverweisung auf 
deren Erkenntnismöglichkeiten und zugleich deren Grenzen«.260 Der 
transzendentalphilosophische Standpunkt, der die Möglichkeiten des 
Erkennens ein- und ihre Grenzen ausschließt, ermöglicht eine Spann­
breite des Denkens, innerhalb derer nicht nur der Bewegungscharak­
ter, sondern auch die Unterscheidungsfähigkeit des Denkens in den 
Mittelpunkt  der  Betrachtung  rückt:  Im Vorgang  des  begleitenden 
Denkens ist es dem denkenden Subjekt als dem Träger seines Be­
wusstseins möglich,  zwischen inneren und äußeren Prozessen der 
Wahrnehmung und damit zwischen innerer Einbildung, Täuschung 
und äußerer Wahrnehmung zu unterscheiden.261

Doch wie beginnt das Denken? Für die Beantwortung dieser 
Frage macht Kant eine interessante Wendung. Denken beginnt als 
Spontaneität. Der wortgeschichtlichen Bedeutung folgend versam­

256 Vgl. Henrich, »Die Anfänge der Theorie des Subjekts«, 131.
257 Henrich, »Die Anfänge der Theorie des Subjekts«, 133.
258 Henrich, »Die Anfänge der Theorie des Subjekts«, 133.
259 KRV, B 132.
260 Kaulbach, »Leibbewusstsein und Welterfahrung«, 475.
261 Vermittels des Bewusstseins bleibt gewährleistet, dass Vorstellungen in mir, 

aber auch die Referenzpunkte, auf die sich die Vorstellungen beziehen, außer­
halb des Subjekts sind. Kant schreibt dazu in den Reflexionen zur Metaphysik: 
»Meine Vorstellungen können nicht ausser mir seyn und ein äußeres object der 
Vorstellungen nicht in mir, denn das wäre ein Wiederspruch.« Nach Entfaltung 
der Problemstellung folgert er: »Die Antwort ist: das Bewustseyn kann alle Vor­
stellungen begleiten, mithin auch die der Einbildung, die und deren Spiel selbst 
ein Object des innern Sinnes ist und von der es moglich seyn muß, sich ihrer als 
einer solchen bewust zu werden, weil wir wirklich solche als innere Vorstell­
ungen, mithin in der Zeit existirend, von der Sinnenanschauung unterscheiden.« 
(AA, 18, 620–22, Reflexion 6315).

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

142

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meln sich unterschiedliche Bedeutungen in dem Wort »spontan«. 
Es bezeichnet einerseits eine freiwillige Selbsttätigkeit, die anderseits 
auch das sinnlich-rezeptive Moment enthält; nämlich auf innere 
Antriebe, Neigungen und Impulse zu reagieren. Diese Doppelstel­
lung, die seit ca. der Mitte des 18. Jahrhunderts in diesem Wort 
enthalten ist, übernimmt Kant.262 Ihm zufolge findet das Denken als 
Spontaneität statt, indem es sich von der Rezeptivität der sinnlichen 
Eindrücke unterscheidet. Auch die Unterscheidung, die das Denken 
vornimmt, ist ein aktiver Vorgang:

»Allein die Spontaneität unseres Denkens erfordert es, daß dieses Man­
nigfaltige zuerst auf gewisse Weise durchgegangen, aufgenommen, und 
verbunden werde, um daraus eine Erkenntnis zu machen. Diese Hand­
lung nenne ich Synthesis.«263

In Erscheinung tritt der Denkvorgang in Gestalt eines »Ich denke« 
sowohl durch eine Spontaneität des Denkens als auch durch eine 
Rezeptivität der Anschauung.264

262 Vgl. DWDS, s. v. »Spontaneität«. Weiterführend: Graband, s. v. »Spontaneität, 
absolute«, 2156. Vgl. auch Setton, Autonomie und Willkür, 53–91.

263 KRV, A 77.
264 Kant  schreibt  dazu  im Paralogismus-Kapitel:  »Der  Satz:  oder:  Ich  existiere 

denkend, ist ein empirischer Satz. Einem solchen aber liegt empirische Anschauung, 
folglich auch das gedachte Objekt als Erscheinung, zugrunde, und so scheint es, als 
wenn nach unserer Theorie die Seele ganz und gar, selbst im Denken, in Erscheinung 
verwandelt würde, und auf solche Weise unser Bewußtsein selbst als bloßer Schein 
in der Tat auf nichts gehen müßte.« (KRV, B 428) Weder vermittels Vorstellens 
noch vermittels Denkens gelingt es eine Beziehung zum eigenen Selbst herzustel­
len: »Dadurch stelle ich mich mir selbst,  weder wie ich bin, noch wie ich mir 
erscheine, vor, sondern ich denke mich nur wie ein jedes Objekt überhaupt, von 
dessen Art der Anschauung ich abstrahiere.« (KRV, B 429) Was bleibt ist eine Form 
der Selbstempfindung. Was nämlich aus Spontaneität resultiert, ist eine paradoxe 
Form des In-Erscheinung-Bringens des inneren Sinns, der vermittels Selbstaf­
fektion erfolgt. Kant schreibt dazu im Abschnitt der Transzendentalen Deduktion 
der reinen Verstandesbegriffe: »Hier ist nun der Ort, das Paradoxe, was jedermann 
bei der Exposition der Form des inneren Sinns (§. 6.) auffallen mußte, verständlich 
zu machen: nämlich wie dieser auch so gar uns selbst, nur wie wir uns erscheinen, 
nicht wie wir an uns selbst sind, dem Bewußtsein darstelle, weil wir nämlich uns nur 
anschauen wie wir innerlich affiziert werden, welches widersprechend zu sein 
scheint, indem wir uns gegen uns selbst als leidend verhalten müßten; daher man 
auch lieber den inneren Sinn mit dem Vermögen der Apperzeption (welche wir 
sorg fältig unterscheiden) in den Systemen der Psychologie für einerlei auszugeben 
pflegt.« (KRV, B 152–53) Die These, dass der Verstand Sinn hervorbringt, indem 

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

143

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denken, Spontaneität und Widerstand ergänzen sich hier in einer 
Weise, die genauere Beachtung verdient.  In ihrem Zusammenspiel 
zeigen  sich  eine  Plötzlichkeit  und  eine  Form  der  Direktheit  von 
inneren Antrieben, die ein Aufbrechen und ein Unterbrechen signali­
sieren. Mit dem Gedanken der Spontaneität bringt Kant ein unmittel­
bares In-Erscheinung-treten des Subjekts zum Ausdruck. Es ist die 
Spontaneität des Subjekts, die einen Aufbruch und eine Unmittelbar­
keit signalisiert, deren begriffliche Dimension sich in bewusster Ab­
kehr  von  einem  wesensbestimmten  Verständnis  von  Subjektivität 
erschließt.

Verfehlt wäre es aber, Spontaneität als Ursprungslosigkeit zu 
deuten; vielmehr bezeichnet Spontaneität ein praktisches Sich-zu-

er den inneren Sinn affiziert, besteht nach Mohr aus einem zusammengesetzten 
Vorgang: »Die Konjunktion ›indem‹ muss als eine Verkürzung eines zweistufigen 
Reflexionsprozesses gesehen werden.« Daraus ergeben sich zwei Folgerungen. 
Erstens: »Der innere Sinn wird affiziert vom Aufeinanderfolgen von Verstandes­
handlungen.« Er wird hergestellt durch Verbindungen, die der Verstand leistet. 
Oder zweitens: Der Verstand bezieht sich auf den formalen Aspekt der Affektion, 
wodurch die Sukzession hervorgebracht wird, indem er »vom sinnlichen Material 
der Affektion des inneren Sinns abstrahiert« (s. Mohr, Das sinnliche Ich, 170–71). 
Im Kapitel der »Transzendentalen Deduktion der Verstandesbegriffe« beschreibt 
Kant diese komplexe Beziehung zwischen dem Verstand und der Affektion durch 
innere Sinne als Hervorbringung einer »Verbindung des Mannig faltigen« (KRV, 
B 154), »indem er ihn [den inneren Sinn; B. K.] affiziert« (KRV, B 155). Komplex 
ist nicht nur die Beziehung zwischen dem Verstand und dem inneren Sinn, 
komplex ist ebenfalls die Beziehung zwischen dem Sinnlichen und dem Intelligi­
blen, die ich am Leitfaden des personengebundenen Widerstands deute. Weiter­
führend, siehe unten Kap. 3.4.3. Eine phänomenologisch-biologisch-körperliche 
Sichtweise zur Spontaneität deutet Benjamin an, wenn er schreibt: »Die SPON­
TANEITÄT des Ich ist durchaus zu unterscheiden von der Freiheit des Individuums. 
Die  Frage  nach  der  Willensfreiheit  wird  häufig  und  fälschlich  auch  auf  die 
Spontaneität bezogen, so daß es also auch eine Frage nach der Freiheit der Denker 
oder der bloßen leiblichen Aktionen gebe. Eine solche gibt es aber nicht. Frei kann 
das Individuum nur in Beziehung auf seine Handlungen gedacht werden. Die Frage 
nach  der  Spontaneität  des  Ich  gehört  in  einen  ganz  andern  (biologischen??) 
Zusammenhang.« (Benjamin, Gesammelte Schriften VI, 55) Kaulbach argumen­
tiert ähnlich, wenn er schreibt, dass die Lehre von der Spontaneität zugleich auch 
eine  »Theorie  des  Erkenntnisstandpunktes« einschließt,  und diese  über  die 
Reflexion des leiblichen Standorts einen philosophischen Standpunkt gewinnt, 
»von dem aus sich die Vernunft als menschliche, leibbezogene Vernunft begreift« 
(Kaulbach, »Leibbewusstsein und Welterfahrung«, 475). Zu Levinas’ Kritik zum 
Zusammenhang von Spontaneität und Freiheit, siehe unten Kap. 3.4.4.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

144

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich-selbst-verhalten.265 Mit dem Gedanken der Spontaneität bringt 
Kant zum Ausdruck, dass Denken ein aktiver Vorgang ist, der 
einer Anstrengung bedarf. Anstrengung deutet Kant bereits ab den 
Frühschriften als Kraftaufwand. In der Kritik der reinen Vernunft 
spricht er von einer »Anstrengung des Verstandes« und begreift die­
se Anstrengung in Abgrenzung zum »Gängelwagen« der transzen­
dentalen Urteilskraft. Ist Letztere ein Vermögen, das im konkreten 
Gebrauch sich zu bewähren hat, beruhen Verstandeseinsichten auf 
»Richtigkeit« und Präzision, welche die Urteilskraft schärfen.266 Das 
damit zum Ausdruck gebrachte hierarchische Verhältnis zwischen 
Verstand und Urteilskraft legt in prähegelianischer Festlegung267 den 
Schwerpunkt auf begriffliche Anstrengung, die den verstandesbasier­
ten Denkvorgang als widerständiges Vermögen ausweist.

Auch der Vorgang des Denkens setzt sich aus gegenläufigen 
(widerständigen) Komponenten zusammen: einerseits die Unabhän­
gigkeit von sinnlichen und ebenso die Unabhängigkeit von natür­
lich-angeborenen Bestimmungsgründen, anderseits die Abhängig­
keit von einer vernunftgemäßen Ordnung.268 Die unterschiedlichen 
Bausteine, aus denen sich das Denken zusammensetzt, werden im 
Vorgang des Denkens miteinander verflochten. Der Vorgang des 
Denkens hat einen Anfang und ein Ende. Die Formulierung »Spon­
taneität« legt den Schwerpunkt auf den Beginn des Denkens und 
unterstreicht gleichzeitig seinen Vollzugscharakter: Der Spontaneität 
des Denkens schickt Kant in dem Abschnitt »Des transzendentalen 

265 Baumanns betont hier, dass Spontaneität als ein Abheben sowohl leibliche als 
auch intellektuelle Attribute aufweist. Der umfassende Charakter des Selbst­
denkens bezeichnet sowohl ein theoretisches als auch ein praktisches Selbst­
sein. Vgl. Baumanns, »Kant und die Philosophie der Aufklärung«, 194.

266 KRV, A 134.
267 Vgl. dazu Hegel, der analog zu Kants Formulierung einer »Anstrengung des 

Verstands« in der Vorrede der Phänomenologie des Geistes von einer »Anstren­
gung des Begriffs« (Hegel, Phänomenologie des Geistes, 29) schreibt.

268 Das Verständnis der Spontaneität leitet sich davon ab. Der Begriff hat nach 
Kant unterschiedliche Schwerpunkte. Spontaneität ist nicht nur ein Gegenbe­
griff zur Rezeptivität (KRV, A 51), er ist auch eine Idee, die die Vernunft 
»schafft«: »die von selbst anheben könne zu handeln, ohne daß eine andere 
Ursache vorangeschickt werden dürfe« (KRV, A 533). Die Idee der Freiheit ist 
als ein Vermögen absoluter Spontaneität »nicht ein Bedürfnis, sondern, was 
deren Möglichkeit betrifft, ein analytischer Grundsatz der reinen speculativen 
Vernunft« (AA, 5, 48). Weiterführend, siehe unten Kap. 3.4.3.

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

145

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leitfadens der Entdeckung aller reinen Verstandesbegriffe« die Fest­
stellung voraus: »Begriffe gründen sich also auf der Spontaneität 
des Denkens, wie sinnliche Anschauungen auf der Rezeptivität der 
Eindrücke.«269

Was Kant damit behauptet, ist, dass analog zur rezeptiven Auf­
nahmefähigkeit durch Sinneseindrücke Spontaneität eine Entste­
hungsbedingung für das Denken ist.270 Es bedarf einer Spontaneität, 
damit das Subjekt in Differenz zu einer Außenwelt treten kann, 
um überhaupt erkennen zu können. Spontaneität ist nicht ein ein­
maliger Vorgang, sondern ein solcher, der immer wieder aufs Neue 
hergestellt wird. Spontaneität zeigt sich als ein zweckfreier innerer 
Antrieb, der erst im Vorgang des Denkens einen Zweck ausbildet. 
Eine solcher Art verstandene Spontaneität charakterisiert den An­
fang des Denkens als eine Form von widerständiger Plötzlichkeit,271 

die das Nichtbegriffliche vom begrifflichen Denken trennt. Es bedarf 
aber auch einer absoluten oder vernunftgemäßen Spontaneität, ver­
mittels der das Denken auch zu einer »Spontaneität der Freiheit« 
fähig ist.272 Die Bestimmungsmerkmale des Begriffs, die mit dem 

269 KRV, A 68.
270 Nakano betont hier, dass bereits die formale Bedingung des Denkens eine 

Möglichkeit zur Hand gibt, die Spontaneität als Bedingung der Rezeptivität zu 
betrachten. Er schreibt dazu: »Dieser Begriff der formalen Anschauung beleuch­
tet eine Möglichkeit, die Synthesis und die Spontaneität als Bedingungen der 
durch die Sinnlichkeit gegebenen Anschauungen zu betrachten. Die Rezeptivität 
und die Spontaneität sind nicht voneinander zu isolieren, sondern in einem 
engen Zusammenhang miteinander zu betrachten.« (Nakano, »Selbstaffektion 
in der transzendentalen Deduktion«, 223).

271 Einen metaphorischen Widerhall erhält die Rede von der spontanen Plötzlich­
keit der Gedanken in der Vorrede der Phänomenologie des Geistes. Hegel 
schreibt dort: »Aber wie beim Kinde nach langer stiller Ernährung der erste 
Atemzug jene Allmählichkeit des nur vermehrenden Fortgangs abbricht – ein 
qualitativer Sprung – und jetzt das Kind geboren ist, so reift der sich bildende 
Geist langsam und stille der neuen Gestalt entgegen, löst ein Teilchen des Baues 
seiner vorhergehenden Welt nach dem andern auf, ihr Wanken wird nur durch 
einzelne Symptome angedeutet; der Leichtsinn wie die Langeweile, die im Beste­
henden einreißen, die unbestimmte Ahnung eines Unbekannten sind Vorboten, 
daß etwas anderes im Anzuge ist. Dies allmähliche Zerbröckeln, das die Physio­
gnomie des Ganzen nicht veränderte, wird durch den Aufgang unterbrochen, 
der, ein Blitz, in einem Male das Gebilde der neuen Welt hinstellt.« (Hegel, 
Phänomenologie des Geistes, 18–9).

272 AA, 8, 417.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

146

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allgemeinen verflochten sind, erhalten durch Verstand und Vernunft 
eine unterschiedliche Kennzeichnung, und Widerstand steht hier im 
Dienst der Aufgabe, Verstandes- und Vernunftbegriffe auch spontan 
voneinander unterscheiden zu können.273

Eine begriffliche Rückbindung erfährt die logische Funktion des 
Widerstands nur teilweise durch das Schema der Kategorie. Mit 
der Feststellung, dass der Widerstand in Kants Tafel der Kategori­
en lediglich als abgeleitete Kategorie Erwähnung findet274 und bei 
genauerer Betrachtung allen vier Kategorien zugeordnet werden 
kann, kann es nicht sein Bewenden haben. Logische Funktion und 
anschauungsgebundener Gebrauch sind voneinander unterschieden, 
sie beinhalten auch widerstreitende Geltungsansprüche, sodass es 
möglich ist, den Widerstand der Begriffe und den Widerstand der 
sinnlichen Empfindungen in einen Zusammenhang zu bringen. 
Dieses Wechselverhältnis greift über auf die Differenz zwischen 
Verstand und Vernunft, die meiner Auffassung zufolge mit einem 
transzendentalen Verständnis des Widerstands verknüpft ist.275

273 Vgl. Varga von Kibéd, »Der Widerstand gegen den Verstand bei Kant«.
274 Dass Kategorien bereits in sich eine ursprüngliche Verbindungsleistung enthal­

ten, »die erst bei Gelegenheit der Anschauung wirksam werden«, hebt u. a. 
Rudolf Eisler in seinem Kant-Artikel hervor. Von den Kategorien als »Stamm­
begriffe« leiten sich »Prädikabilien« ab, zu denen u. a. bei der Kategorie der 
Kausalität die Kraft, Handlung, Leiden, bei der Kategorie der Gemeinschaft 
(als Wechselwirkung zwischen dem Handelnden und Leidenden) die Gegen­
wart (die in der Ausgabe von Vaihinger als Gegenwirkung dargestellt ist) und 
der Widerstand, bei der Kategorie der Modalität die Prädikabilien des Entste­
hens, Vergehens und der Veränderung zugeordnet sind (KRV, A 83; Eisler, s. v. 
»Kant, Immanuel«). Als abgeleitete Kategorie ist der Widerstand nicht nur den 
mathematischen, sondern auch den dynamischen Kategorien zuzuordnen. Er 
entspringt der Verbindung von unterschiedlichen Kategorien und bezeichnet 
ebenso einen Gegenstandsbereich in Abhängigkeit von der jeweiligen Perspek­
tive der Betrachtung.

275 So beruht der Begriff des Widerstands sowohl auf einer konkreten als auch auf 
einer abstrakten Vorstellung. In funktionaler Hinsicht ist der Widerstand wirk­
sam im Vorgang des Erkennens, in formaler Hinsicht beruht der Widerstand 
auf dem transzendentalen Vermögen des Bewusstseins. Die transzendentale 
Funktion des Widerstands ist auf den Aufbau von Kants Erkenntniskritik bezo­
gen. Als eine »nichtempirische Theorie des Nichtempirischen« ist sie entlang 
der Schlüsselbegriffe »Einschränkbarkeit« und »transzendentale Einheit des 
Selbstbewußtseins« strukturiert (vgl. Baumanns, »Kant und die Philosophie 
der Aufklärung«, 197–98). Beide Schlüsselbegriffe kreisen meiner Auffassung 
zufolge um ein transzendentales Verständnis des Widerstands.

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

147

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch die gedankliche Strenge einer exakten Unterscheidung zwi­
schen dem Bereich des Verstandes und jenem der Vernunft verläuft 
nicht friktionsfrei. Sie sind von Spannungsfeldern durchzogen, die 
Metaphern Nahrung geben. Mit der Metapher vom »Flug der Tau­
be«,276 der nur dann möglich ist, wenn die Taube den Widerstand 
der Materie spürt, beschreibt Kant Denken als eine Bewegung, die 
unter Bezugnahme auf und gleichzeitig in Absetzung von sinnlichen 
Einflüssen erfolgt. Es ist der Flug der Taube, der den Aufgabenbe­
reich des Erkennens beschreibt. Der Vorgang des Erkennens lässt 
sich mit dem Vorgang des Fliegens gleichsetzen. Kant wählt dafür 
das Beispiel einer Taube, die im Vorgang des Fliegens widerständig 
an Materie gebunden bleibt und gleichzeitig sich von dieser Materie 
befreien möchte:»Die leichte Taube, indem sie im freien Fluge die 
Luft teilt, deren Widerstand sie fühlt, könnte die Vorstellung fassen, 
daß es ihr im luftleeren Raum noch viel besser gelingen werde.«277

Die in der Metapher hergestellte Analogie zwischen dem Vorgang 
des Fliegens und dem Vorgang des begrifflichen Erkennens erlaubt 
weiterführende Überlegungen. Sowie der Flug der Taube dann ein 
geglückter ist, wenn die Taube den Widerstand spürt, ist der Flug 
der Taube missglückt, wenn er im luftleeren und widerstandsfreien 
Raum stattfinden würde. Damit der Flug der Taube als metaphori­
sche Beschreibung für den Vorgang des Erkennens stattfinden kann, 
ist das Fühlen des Widerstands der sinnlichen Einflüsse notwendig. 
Erst der wahrgenommene Widerstand bietet eine Grundlage, damit 
der Vorgang des Erkennens stattfinden kann.278 Es ist – so lässt sich 
Kants Denkbild von der Taube weiter schlussfolgern – die gedanken­

276 Eine interessante Umwertung hat Kants Metapher vom »Flug der Taube« 
erfahren. In der Vorrede der Rechtsphilosophie spricht Hegel vom »Flug der 
Eule«, die erst »mit der hereinbrechenden Dämmerung ihren Flug« beginnt 
(Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, 28).

277 KRV, A 5. In der Forschungsliteratur wurde diese Metapher auf unterschied­
liche Weise erörtert. Besonders hervorgehoben wurden die platonischen Ein­
flüsse in Kants Verständnis von Vernunft, vgl. z. B. Ringleben, »Kants leichte 
Taube«; Mittelstraß, Die griechische Denkform, 72–90; Höffe, Kants Kritik der 
reinen Vernunft, 322–23; Waldenfels, Platon, 273.

278 Ringleben sieht in diesem Gedanken die Keimzelle der Dialektik angelegt. Er 
schreibt dazu: »Kants Taube veranschaulicht per impossible diese Dialektik: 
etwas, das als Widerstand, Störung oder Erschwerung erscheint bzw. gefühlt 
wird, fördert vielmehr gerade das Gelingen (hier: Des Fluges).« (Ringleben, 
»Kants leichte Taube«, 426).

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

148

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lose Taube, die widerstandsverhaftete sinnliche Einflüsse leugnet – 
es ist aber auch die denkende Taube, die im Vorgang des Fliegens 
widerständige sinnliche Einflüsse hinter sich und auf neue sinnliche 
Einflüsse sich einlässt, damit der Vorgang des Denkens stattfinden 
und fortgesetzt werden kann. Was mit dieser Metapher beschrieben 
wird, ist eine Doppelstellung, die konstitutiv für den Vorgang des 
Erkennens ist: Wir benötigen die Mannigfaltigkeit als stattfindende 
sukzessive Abfolge von sinnlichen Einflüssen, um zu einer Erkennt­
nis zu gelangen, wir können sinnliche Einflüsse aber nicht festhalten, 
damit wir erkennen bzw. fliegen können.279

Bereits in der Metapher vom »Flug der Taube« ist der Gedan­
ke angelegt, dass das Denken einen Ort und damit auch einen 
Standpunkt haben muss, von dem aus Denken erfolgen kann. Eine 
raumzeitliche Bezogenheit des Denkens auf eine Körperfigur ist er­
forderlich, damit eine Bezogenheit auf die äußere Erkenntnisrealität 
möglich ist, und das Subjekt einen in Raum und Zeit verhafteten 
Standpunkt ausbilden kann, der sich im Vorgang des Erkennens auf 
sinnlich-empirische Einflüsse bezieht und diesen Einflüssen gleich­
zeitig Widerstand leistet.280

Bleiben wir beim Spüren von widerständiger Materie. Ein Spüren 
gelingt Kants Taube mühelos; es ist auch notwendig, damit der Vor­
gang des Erkennens stattfinden kann. Erst in der »Gebundenheit an 
der Notwendigkeit des Luftwiderstands« gelingt der Taube der freie 
Flug.281 Die im Denkbild der Taube nicht weiter aufgelöste Doppel­
stellung zwischen einem sinnlich notwendigen Widerstand, den wir 
brauchen, um erkennen zu können, und einem eingebildeten Wider­
stand, der das Erkennen behindert, aber auch begleitet, bildet ein 
Grundmotiv, das auf unterschiedliche Weise in den drei Kritiken282 

entfaltet wird. Dass nämlich der Widerstand einerseits notwendig 

279 Ein Verhaftetsein mit widerständiger Materie schafft sowohl die phänomenolo­
gische als auch die begriffliche Voraussetzung für den Vorgang des Denkens 
als eine Möglichkeit, sich in erscheinungsgebundener Welt zu situieren. Dem­
zufolge kann Kant sagen: »Was mit den materialen Bedingungen der Erfahrung 
(der Empfindung) zusammenhängt, ist wirklich.« (KRV, A 218).

280 Weiterführend, siehe unten Kap. 3.4.3.
281 Ringleben, »Kants leichte Taube«, 422.
282 Eine besondere Rolle spielt dabei sowohl das Wechselverhältnis als auch das 

Auseinanderfallen zwischen ethischen und ästhetischen Betrachtungsweisen. 
So zeigt sich in der Kritik der Urteilskraft der Widerstand als eine Grenze, 
deren erkennendes Wahrnehmen dazu beiträgt, zwischen ästhetischen und 

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

149

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, um erkennen zu können, und gleichzeitig auch hinderlich, eröff­
net eine Ambiguität, die Kant in der Kritik der reinen Vernunft da­
hingehend entscheidet, dass er bei dem Kompositum »Widerstand« 
den Schwerpunkt auf den zweiten Teil dieser Wortkomposition legt, 
nämlich den »Stand« des Wider-stands. Diesen beschreibt er in der 
Einleitung nach der Ausgabe B folgendermaßen:

»Mehr Standhaftigkeit wird dazu nötig sein, sich durch die Schwierig­
keit innerlich und den Widerstand äußerlich nicht abhalten zu lassen, 
eine der menschlichen Vernunft unentbehrliche Wissenschaft, von der 
man wohl jeden hervorgeschossenen Stamm abhauen, die Wurzel aber 
nicht ausrotten kann, durch eine andere, der bisherigen ganz entgegen­
gesetzte, Behandlung endlich einmal zu einem gedeihlichen und frucht­
baren Wuchse zu befördern.«283

Mit der Formulierung Standhaftigkeit weist Kant darauf hin, dass 
der empfundene Widerstand seine Fortsetzung in einem gedank­
lichen Widerstand haben müsse. In gedanklicher Kennzeichnung 
strukturiert er auch den Vorgang des Erkennens.284 So erfolgt 
die Rückbindung des Widerstands auf eine Theorie des Erkennt­
nisstandpunktes in Abgrenzung von einer sensualistischen Erkennt­

ethischen Betrachtungsweisen zu vermitteln. Im Rahmen dieser Studie findet – 
wie in der Einleitung hingewiesen – die Rolle, die der Widerstand in der Kritik 
der Urteilskraft spielt, nur eingeschränkt Berücksichtigung.

283 KRV, B 24.
284 In der Kant-Forschung gibt es eine weitverzweigte Tradition, die Standhaftig­

keit des Subjekts als Selbstbewusstsein zu bezeichnen. Auch die Charakterisie­
rung des Terminus Selbstbewusstsein verweist auf Charakteristika, die mit den 
Tätigkeitsbegriffen der Standhaftigkeit und der Beharrlichkeit einhergehen. 
Birgit Recki schreibt dazu: »Der Begriff des ›stehende(n) oder bleibende(n) 
Selbst‹, wie Kant es in einem ersten Zugriff mißverständlich charakterisiert hat, 
ist ein abstrakter und leerer Funktionsbegriff. Obwohl dieses Selbst gerade nicht 
als eine Substanz, sondern als reine Tätigkeit gedacht werden soll, verbindet 
es doch mit der Kraft eines bewegten Bewegers das Beharrungsvermögen einer 
Substanz. Und dabei ist es nichts, wenn es nicht in Funktion tritt. Auch aus 
dieser rein formalen Sicht ergibt sich jedoch indirekt eine sachliche Einsicht. 
Denn Selbstverständnis in diesem Verständnis ist der springende Punkt unserer 
Besonderheit gegenüber allen anderen Wesen, die wir kennen und die wir den­
ken können: Menschliche Vernunft ist wesentlich Selbstbewußtsein. Deshalb hat 
man es in diesem Begriff nicht allein mit der formalen Einheitsbedingung aller 
Vielheit zu tun, sondern zugleich mit dem Selbstverständnis des Menschen als 
eines vernünftigen Wesens.« (Recki, »Erkennen, Handeln, Fühlen«, 888).

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

150

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nistheorie.285 Sie ist eine wichtige Voraussetzung, um den Begriff 
Standhaftigkeit in der kantischen Verwendung zu verstehen. Weder 
im Vorgang des Wahrnehmens noch im Vorgang des begrifflichen 
Erkennens drückt ein sinnlich empfundener amorpher Gegenstand 
einfach auf das Bewusstsein, sodass nachträglich dieser Wahrneh­
mung ein Begriff zugeordnet werden kann, wie dies eine sensua­
listische Erkenntnislehre nahelegen würde. Erkenntnis ist im Vor­
gang der sinnlichen Affizierung nicht bereits angelegt. Es bedarf 
sowohl einer sinnlichen Abhängigkeit und einer gleichzeitigen Un­
abhängigkeit vom Erkenntnisgegenstand. Sinnliche Einflüsse, die 
den Erkenntnisgegenstand zwar umhüllen, ihn aber nicht begrifflich 
durchdringen können, haben in den Sinnesorganen eine leiblich-
körperliche Rückbindung. Die Person wäre aber nur Werkzeug ihrer 
sinnlichen Ausstattung, wenn diese nicht zusätzlich mit einer perso­
nenbezogenen Verankerung im Vorgang des Erkennens ausgestattet 
ist, die Kant Standhaftigkeit nennt. Anders als Spontaneität, die not­
wendig ist, damit das Erkennen beginnen kann, ist Standhaftigkeit 
eine Beschreibung für die Konsistenz und Durchführung des Denk­
vorgangs, sodass dieser zu einem Ergebnis gebracht wird.

In der Beschreibung der Standhaftigkeit bezieht sich Kant, wie 
im obigen Zitat ausgeführt, auf eine wortgeschichtliche Herleitung 
vom Widerstand; die Fokussierung auf den Wortstamm, nämlich auf 
den Stand, der in bildlicher Analogie zu einem Baumstamm und 
in sprachlicher Analogie zur Fähigkeit, einem Geschehen standzu­
halten bzw. es durchzuführen, gesetzt wird. Im wortgeschichtlichen 
Denkumfeld ist Standhaftigkeit eng mit Ausdehnung, Festigkeit, Be­
harrlichkeit und Berechenbarkeit verknüpft. Es handelt sich dabei 

285 Kaulbach spricht i. d. Z. von Grenzerfahrungen, die sich aus einem in Synthe­
sen konstruierenden Ich ergeben: Erstens eine »Spannung, wo sich das Prinzip 
des Leiblichen in der Weise der Empfindung geltend macht«. Sie beginnt in 
der Kritik der reinen Vernunft zu sprechen und Überlegungen des Opus Postu­
mum setzten daran an. Zweitens eine »Überschreitung der Grenze zwischen 
den allgemeinen und den besonderen Naturgesetzen«. Diese behandelt Kant als 
Zweck-Mittel-Modell in der transzendentalen Methodenlehre in der Kritik der 
reinen Vernunft. Drittens vermag die Kritik der reinen Vernunft das »Wesen der 
Vernunft nicht zu der von der Architektonik geforderten Einheit zu realisieren, 
welche statt einer bloßen Zusammensetzung der Teile z. B. einer Körperfigur eine 
Kontinuierung dieser Figur zu einer unteilbaren Raumgestalt, wie sie die Leibge­
stalt notwendig sein muß, leistet« (Kaulbach, »Leibbewusstsein und Welterfah­
rung«, 474–75).

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

151

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um Attribute, die den Denkvorgang beschreiben: Wir sprechen nicht 
nur von einem standhaften, beharrlichen und gegen alle Widerstän­
de aufrechterhaltenen Standpunkt, wir sprechen auch von der Fes­
tigkeit und Konsistenz einer Gedankenbildung.

Eine subjektive Standhaftigkeit ist spiegelbildlich auf die objektive 
Gegenständlichkeit des Erkenntnisgegenstands bezogen. Sie wird in 
der Kritik der reinen Vernunft im Kapitel von »Der Transzendentalen 
Analytik« im Abschnitt »Von den Prinzipien einer transzendentalen 
Deduktion überhaupt« weiter ausgeführt, und das Kapitel gibt auch 
einen Hinweis darauf, dass die subjektiven Erkenntnisbedingungen 
sich zu den gegenstandsbezogenen widerständig bzw. »dawider« 
verhalten. Zu lesen ist dort weiter, dass die Erkennbarkeit des Er­
kenntnisgegenstands davon abhängt, anzuerkennen, dass wir »Er­
kenntnisse nicht aufs Geratewohl«286 akzeptieren können. Vielmehr 
weist der Erkenntnisgegenstand einen widrigen Status auf: Er be­
schreibt eine Notwendigkeit, die »dawider« ist.287 Erkenntnisse kön­
nen »nicht aufs Geratewohl« vollzogen werden. Vielmehr gründen 
sie in einer Eindeutigkeit, die in einem »nach Regeln […] verknüpf­
ten […] Bewustsein«288 gründet. Dass wir Gegenstände »nicht aufs 
Geratewohl« erkennen können, diese vielmehr sich der Erkenntnis­
art widersetzen, setzt, wie Kant in der Vorrede der Kritik der reinen 
Vernunft beschrieben hat, eine Umänderung der Denkart voraus. 
Sie besteht darin, dass die Gegenstände sich nach der Erkenntnis­
art zu richten habe.289 Bekannt geworden ist diese Umänderung 
der Denkart als die sogenannte »kopernikanische Wende in der 
Erkenntnistheorie«.290 Mit dieser, die auch als eine »Revolution 

286 KRV, A 104.
287 »Wir finden aber, dass unser Gedanke von der Beziehung aller Erkenntnis auf 

ihren Gegenstand etwas von Notwendigkeit bei sich führe, da nämlich dieser als 
dasjenige angesehen wird, was dawider ist, dass unsere Erkenntniss nicht aufs 
Geratewohl, oder beliebig, sondern a priori auf gewisse Weise bestimmt seien, 
weil, indem sie sich auf einen Gegenstand beziehen sollen, sie auch notwendiger­
weise in Beziehung auf diesen untereinander übereinstimmen, d. i. diejenige 
Einheit haben müssen, welche den Begriff von einem Gegenstand ausmacht.« 
(KRV, A 104–5).

288 KRV, A 156.
289 KRV, B XVI.
290 Sie bezieht sich auf den Namensgeber Kopernikus, »der, nachdem es mit der 

Erklärung der Himmelsbewegungen nicht gut fort wollte, wenn er annahm, das 
ganze Sternheer drehe sich um den Zuschauer, versuchte, ob es nicht besser 

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

152

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Denkungsart« bezeichnet wird, überträgt Kant ein naturwissen­
schaftlich begründetes Verständnis von Materie auf die Vorgänge des 
Denkens. Es ist nicht die Festigkeit und Beharrlichkeit der Erkennt­
nisgegenstände, die das Denken anleiten, es ist die Festigkeit und 
Beharrlichkeit des Denkvorgangs und der denkenden Person, die 
das Denken anleiten.291 Kopernikus’ Entdeckung, dass hinter der 
Erscheinung einer feststehenden beharrlichen Erde sich eine Sonne 
verbarg, um die sich die Erde dreht, dient Kant als Analogon für 
die Beschreibung der Denkvorgänge. Zwar ist die materielle Beschaf­
fenheit des Erkenntnisgegenstandes mit den Attributen des kausal 
in Erfahrung zu bringenden Widerstands – nämlich Ausdehnung, 
Festigkeit und der Beharrlichkeit – ausgestattet. Gleichzeitig gilt aber 
ein kausaler Widerstand nicht als wesensmäßige Bestimmung, er 
signalisiert dem erkennenden Subjekt nur die Art und Weise, wie es 
dem erkennenden Subjekt erscheint.

Das Erkennen erfolgt nicht in Abhängigkeit von einem Kausal­
nexus, sondern der Vorgang des Erkennens selbst ist widerständig 
strukturiert. So ist, um ein Beispiel zu geben, die materielle Beschaf­
fenheit des Gegenstands Tisch vermittels der Attribute »Ausdehnung 
im Raum«, »Festigkeit« und »Widerstandsfähigkeit gegenüber ande­
ren Materialien« nur insofern erkenntnisanleitend, da diese Bestim­
mungsmerkmale zwar dem Gegenstand im Vorgang des Denkens 
anhaften, es der Beharrlichkeit der Materialität des Erkenntnisge­
genstands aber nicht gelingt, einen objektiven Bestimmungsgrund 
für die Erkennbarkeit des Tisches zu liefern. Der Tisch bleibt trotz 
seiner materiellen Beharrlichkeit ein solcher, der sich dem Denk­
vermögen präsentiert, und nicht ein solcher, der dem Erkennen 
vorschreibt, wie es zu denken hat. Wenn es also nicht gelingt, eine 
vom Subjekt unabhängige Wirklichkeit eines Erkenntnisgegenstands 
zu erkennen, muss das Subjekt sich im Vorgang des Erkennens be­

gelingen möchte, wenn er den Zuschauer sich drehen, und dagegen die Sterne 
in Ruhe ließ« (KRV, B XVI), wie Kant in der Vorrede der Kritik der reinen 
Vernunft festhält.

291 Irrlitz weist darauf hin, dass Kant bereits in den Frühschriften die Metapher 
der eingepflanzten Verstandeskräfte nicht verwirft, dieser jedoch eine neue, 
gewissermaßen soziale Wendung gibt. Nicht die göttliche Herkunft des Ver­
standes steht zur Diskussion, sondern seine Unwandelbarkeit (»unwandelbarer 
Ursprung«), vermittels dessen Menschen »unter gemeinschaftlichen Beziehun­
gen entworfen sind« (AA 2, 334; Irrlitz, Kant-Handbuch, 109).

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

153

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wegen. Auch der Erkenntnisgegenstand muss sich bewegen. Dem 
Erkenntnisgegenstand haften nicht Erkenntnismerkmale an, die im 
Vorgang des Denkens identifiziert werden, vielmehr werden diese im 
Vorgang des Denkens überhaupt erst zu einem Bestimmungsmerk­
mal des Denkens gemacht. Der Erkenntnisgegenstand spricht nicht 
von sich selbst, spontan und eigenmächtig. In diese Begründungs­
lücke tritt eine personenbezogene Festlegung einer epistemischen 
Eigenmächtigkeit, die Kant in der Kritik der reinen Vernunft als eine 
theoretische Haltung der Standhaftigkeit einführt, die ebenso die 
Bedingtheit des Erkennens unterstützt.

Durch die wechselseitige Verschränkung zwischen Bedingtheit 
und Standhaftigkeit des Erkennens kommt die spezifische Konstel­
lation, die das Denken für den Widerstand hat, zum Tragen. Das 
Denken befindet sich nicht in Widerstand zu sich selbst, es leistet 
vielmehr einen Widerstand gegen den Widersinn, dass es verborge­
ne Erkenntnisquellen gibt, die implizit den Vorgang des Denkens 
anleiten möchten. Das transzendentalphilosophische Bekenntnis zur 
Bedingtheit des Erkennens impliziert gleichzeitig eine widerständige 
Absetzung von vermeintlich verborgenen Erkenntnisquellen. Das 
Erkennen erfolgt in Absetzung von einem hermetischen Verständ­
nis von Erkennen. Damit hat sich die Betrachtung sowohl auf das 
Denken als auch auf den Widerstand verschoben: Denken erfolgt 
nicht als eine Rückverweisung durch eine vermeintliche Autorität 
des denkenden Subjekts, sondern als eine Lage- und Positionsbe­
stimmung, wie Kant bereits in der Vorrede der Kritik der reinen 
Vernunft auf metaphorische Weise einführt. Das sich im Erkenntnis­
vollzug bewegende Subjekt und die subjektunabhängige Außenwelt 
– symbolisiert über die Sterne –, die das Subjekt im Vorgang des Er­
kennens in Ruhe lässt, sucht in sich selbst einen »Stand«292 bzw. eine 
»Wurzel« der Erkenntnis. »Wurzel« ist in metaphorischer Verwen­

292 Kaulbach schreibt dazu: »das erkennende Subjekt behauptet seinen Stand und 
kennt die Perspektive, in die es sich zu versetzen hat, wenn es gewisse Erkennt­
nisbedingungen erfüllen will.« (Kaulbach, Kant, 69) Höffe verweist darauf, 
dass Kant in der A-Ausgabe von der Wurzel und in der zweiten Ausgabe von 
einem höchsten Punkt des Verstandesgebrauchs schreibt (Höffe, Kants Kritik 
der reinen Vernunft, 140). In meiner Lesart wird bei letzterer Formulierung 
der widerständige Charakter des Erkennens deutlicher zum Ausdruck gebracht 
als durch die Formulierung vom »Radikalvermögen aller unserer Erkenntnis« 
(KRV, A 114), die durch die wortgeschichtliche Bedeutung radikal (von der 

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

154

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dung mehrdeutig zu verstehen: nämlich ein begrifflich-sprachlicher 
und ebenso ein personenbezogener-leiblicher Entstehungsort. Die 
von Kant bezeichnete »Umänderung der Denkart«, die in der For­
schung als kopernikanische Wende der Erkenntnistheorie bezeich­
net wird, beansprucht, dass der Erkenntnisgegenstand sich nach 
der Erkenntnisart richten müsse.293 Damit behauptet Kant, dass 
der Erkenntnisgegenstand der Erkenntnisart keinen Widerstand leis­
ten dürfe. Als oberstes Bestimmungsmerkmal ist das »Ich denke«, 
das »alle meine Vorstellungen begleiten können«294 muss, Nadelöhr, 
durch das jedes Erkenntnissegment sich einfädelt, und Keimzelle 
des Widerstands gegen dogmatische und naive Erkenntnispositio­
nen, die ein Erkennen vor oder nach dem Erkennen oder ein Wahr­
nehmen vor oder nach dem Wahrnehmen behaupten. Apperzepti­
ons-, Gefühls- und Wahrnehmungssubjektivität entspringen nicht 
unterschiedlichen Quellen,295 sie bleiben durch eine ursprüngliche 
Einheit, die Kant eine »durchgängige Identität der Apperzeption ei­
nes in Anschauung gegebenen Mannig faltigen«296 nennt, miteinander 
verknüpft. Was mit der kantischen Formulierung einer Revolution 
der Denkungsart aber auch beabsichtigt ist, ist, dass Widerstand, 
den wir benötigen, um denken zu können, nicht nur das individuelle 
Erkennen auf struktureller Ebene kennzeichnet, sondern auch das 
Verständnis von Gesellschaft und gesellschaftlichem Miteinander. In 
dieser Lesart ist die sogenannte kopernikanische Wende dann revo­
lutionär, wenn sie im Bewusstsein eines verallgemeinerbaren Stand­
punktes vollzogen wird. Nicht nur das individuelle Ich richtet den 
Erkenntnisgegenstand nach der Erkenntnisart, es erkennt ebenfalls, 
dass dieser individuelle Standpunkt auch von anderen Subjekten 
eingenommen werden muss, damit die individuelle Betrachtungs­
weise (eine intersubjektiv deutbare) Gültigkeit beanspruchen kann.

Wurzel her) verstärkt die genetische und nicht die widerständige Herkunft in 
den Mittelpunkt rückt.

293 KRV, B XII–XX.
294 KRV, B 131.
295 Baumanns schlägt an diesem Punkt der Überlegungen eine Brücke zu Max 

Schelers Schrift Die Stellung des Menschen im Kosmos. Apperzeptions- und 
Gefühlssubjektivität werden als zwei verschiedene Bereiche beansprucht. Lust-
Unlust-differente Widerstandserlebnisse bilden die Voraussetzung für das be­
griffliche Erkennen (Baumanns, Kants Philosophie der Erkenntnis, 868).

296 KRV, B 133.

3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt

155

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkennen erfolgt nicht als ein solipsistischer Akt der Selbstver­
gewisserung, sondern im Zeichen der Austauschbarkeit bzw. der 
wechselseitigen Nachvollziehbarkeit der Standpunkte: Es bedarf ge­
meinsamer Voraussetzungen, damit ein Verständnis vom Erkennen 
sich bilden kann. Erkennen ist ein Vorgang, der mit, zwischen und 
durch Subjekte nicht aufgrund ihrer Singularität, sondern durch ihre 
wechselseitige Bezogenheit aufeinander hergestellt wird. Das Subjekt 
weist im Vorgang des Erkennens über sich hinaus und verlangt 
nach anderen zusätzlichen Erkenntnisperspektiven. Es lässt – um 
im Bild der Metapher von der kopernikanischen Wende zu bleiben 
– die Sterne in Ruhe und konzentriert sich auf die diesseitige und 
nicht jenseitige Welt des Erkennbaren und wie diese diesseitige Welt 
in Auseinandersetzung mit anderen Subjekten her- und dargestellt 
werden kann. Dieser Perspektivenwechsel gibt eine Struktur vor, 
die auch auf das Verständnis von Vernunft übergreift. Dabei geht 
es um die Frage, wie der Verstand zur Vernunft gebracht wird, 
und damit auch um das Anliegen, die Diskrepanz zwischen der 
vermeintlichen Zeitlosigkeit von Begriffen und der Zeitlichkeit des 
Denkens durch die Einbeziehung von mannigfaltigen personenbezo­
genen Standpunkten neu zu betrachten.

Eine strategische Rolle für das Verständnis dieser Diskrepanz 
hat die Doppelstellung der sinnlichen Einflüsse. Sie ermöglichen 
(begriffliches) Erkennen und moralische Urteilsbildung und begren­
zen ebenso ein erfahrungsunabhängiges Verständnis von Welt. Die­
se Doppelstellung der sinnlichen Bestimmungsgründe erfolgt nicht 
konfliktfrei. Sie sind für das Zustandekommen von vernunftbasier­
ten Schlüssen notwendig und ebenso hinderlich. Damit hat sich 
der Fokus der Betrachtung verschoben. Nicht der Widerstand der 
Begriffe, sondern der Widerstand der Vernunft und wie diese auf das 
Verständnis der Person/en übergreift steht zur Diskussion. Eine Er­
kundung erlaubt es dann auch, die Aufgabenfelder der Gesellschaft 
neu zu betrachten. Als Person spricht die Person in unterschiedli­
chen Stimmen, sie spricht in der Stimme des Selbsterhalts, aber auch 
in jener, die diesen begrenzt. Die Erfahrung dieser Begrenztheit fin­
det im sozialphilosophischen Feld statt, das selbst von Kräftefeldern 
durchzogen ist, die Kant ebenfalls widerständig deutet. Die Nach­
zeichnung dieser Bewegung bildet den Gegenstand des folgenden 
Kapitels.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

156

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

Mit Einsatzweisen der Vernunft beginnt eine Umkehrung von einem 
kausallogischen Verständnis der Natur, das in seiner apriorischen 
Gegenständlichkeit vom Verstand erfasst wurde. Es ist der Verstand, 
der mittels Begriffe den Gegenstandsbereich analysiert. Vernunft 
hingegen hat eine davon unterschiedene Aufgabe. Sie hat ein Bestre­
ben, vielleicht sogar ein Begehren, eine Ordnung herzustellen, die 
den vom eigenen unterschiedenen Standpunkt nicht ausschließt.297

Anders als naturrechtliche Begründungen, welche die Natur als 
Keimzelle für gesellschaftliche Zusammenhänge und Gesellschaft als 
semantische Verlängerung von Naturzuständen begreifen, forcierte 
Kant den Gedanken einer ungeselligen, also in sich widerständigen 
Konzeption der Gesellschaft. Mit dem Terminus einer ungeselligen 
Geselligkeit bringt Kant ein kritisches Verständnis von Gesellschaft 
zum Ausdruck. Gesellschaft ist als widerständig zu begreifen, sie ist 
nicht eine mehr oder minder harmonische oder bedürfnisorientierte 

297 Armin Wildfeuer beschreibt den Aufgabenbereich der Vernunft als einen 
Perspektivenwechsel: »Wer der Aufforderung folgt, den Standpunkt der Ver­
nunft einzunehmen, muss einen Perspektivwechsel vornehmen und dabei einem 
durchgängigen Grundmuster des intendierten Vernunftgebrauchs folgen. Ge­
meint ist die Orientierung an der Allgemeinheit statt an der Besonderheit, an 
der Universalität statt an der Individualität; die Orientierung an der Gesetzmä­
ßigkeit, Regelhaftigkeit, Strukturiertheit und Berechenbarkeit statt am Zufall, am 
Regellosen, Chaotischen und Unberechenbaren; wie auch die Orientierung am 
Stabilen, Bleibenden, Beständigen, Gegliederten, Gezügelten statt am bloß Ephe­
meren, Vergänglichen, Unbeständigen, Ungegliederten oder Zügellosen; dann 
die Orientierung am Ganzen statt am bloß Singulären und Situativen; die 
Orientierung am Sinnvollen und Zweckmäßigen statt am Sinn- und Zwecklo­
sen; die Orientierung am Durchsichtigen statt am Dunklen; an der Einheit 
statt an der Differenz; letztlich die Orientierung am ›Rationalen‹ statt am 
Irrationalen. Das ›Rationale‹ wird dabei immer als das Geordnete und Ord­
nung Erzeugende gedacht, im Gegensatz zum ›Irrationalen‹, bloß Natürlichen 
und Unkontrollierbaren, das immer ungeordnet ist bzw. Unordnung erzeugt.« 
(Wildfeuer, »Vernunft«, 2334) In dieser Zusammenfassung kündigt sich eine 
Problemstellung an, die Levinas zum zentralen Ausgangspunkt in seiner Kritik 
an Kant gemacht hat, nämlich dass der appellative Verweis an die Vernunft 
Spannungsverhältnisse zwischen dem Ich und den anderen beinhaltet, die im 
Medium der Vernunft darzulegen sind. Weiterführend, siehe unten Kap. 4. 
Zum Zusammenhang von Begehren und praktischer Vernunft, vgl. Römer, 
Das Begehren der reinen praktischen Vernunft. Weiterführend, siehe unten Kap. 
3.4.3.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

157

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versammlung von individuellen Standpunkten, die in der überge­
ordneten Perspektive eines teleologisch verfassten Fortschritts zu 
deuten ist, sie weist eine Gemengelage auf, die von widerständigen 
Konstellationen durchzogen ist. Damit sind sowohl erkenntnistheo­
retische als auch praktische Erkenntnisanliegen und Handlungsfel­
der verbunden und wie diese wechselseitig sich übersetzen. Zur 
Diskussion steht, wie der konkrete und gegenständlich wahrnehm­
bare Moment (das »Hier und Jetzt«), auf den sich sinnliche Bestim­
mungsgründe beziehen, sich in Handlungssituationen übersetzen 
lässt, und wie die ideenbezogene Makroebene der Vernunft mit 
der Mikroebene eines personenbezogenen Standpunktes verbunden 
wird. Beide Ebenen sind auf sinnlich-empirische und soziale Bestim­
mungsgründe angewiesen, aber auch von diesen unabhängig. In 
diesem Kapitel werde ich mich mit daraus ergebenden Knotenpunk­
ten beschäftigen und auch nach Verbindungslinien zwischen dem 
Widerstand der Vernunft und dem Widerstand der Person in Relati­
on zu Körper, Gesellschaft und Anthropologie fragen, und welche 
sozial- und moralphilosophische Gewichtung der Widerstand dabei 
erfährt.

Meine Argumentation erfolgt in vier Schritten: Im ersten Schritt 
untersuche ich die personenbezogenen körperlichen Dimensionen, 
die der Widerstand in der 1766 erschienenen Schrift Träume eines 
Geistersehers aufweist (Kap. 3.4.1). In dieser verknüpft Kant eine 
naturphilosophische Entfaltung des Widerstands mit einer Kritik 
an der Möglichkeit einer Begründung von immateriellen Seelen. Er 
leitet aus dieser Kritik die Notwendigkeit eines leiblichen Selbstemp­
findens ab, das sich auf den ganzen Körper bezieht. Ein verkörpertes 
Verständnis vom Selbst bringt Kant in Zusammenhang mit einem 
negativen Verständnis von Vernunft. Ein negatives Verständnis von 
Vernunft erlangt in den Kritiken eine Differenzierung in eine theore­
tische und in eine praktische Vernunft. Damit einhergehend erkunde 
ich im zweiten Kapitel das asymmetrische Verhältnis, das zwischen 
der Kritik der reinen Vernunft (1781) und der Kritik der praktischen 
Vernunft (1784) besteht, und wie dieses mit unterschiedlichen Ver­
wendungsweisen des Widerstands einhergeht (Kap. 3.4.2). Ist Wi­
derstand in der Kritik der reinen Vernunft noch ein Problem der 
erkenntnistheoretischen Festlegung, ist Widerstand in der Kritik der 
praktischen Vernunft ein Prüfstein für die Lösung von moralphiloso­

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

158

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phischen Problemstellungen. Sie gehen einher mit unterschiedlichen 
Imperativen, die ebenfalls Gegenstand des zweiten Kapitels bilden.

Wie es praktischer Vernunft gelingt, Inhalte auszubilden, und 
welche Rolle das Verhältnis zwischen sinnlichen und normativen Be­
stimmungsgründen spielt, bildet den Gegenstand des dritten Kapi­
tels (Kap. 3.4.3). Dabei argumentiere ich dafür, dass zwischen sinn­
lichen und normativen Bestimmungsgründen kein wechselseitiger 
Widerstand vorherrschend ist. Vielmehr gestaltet sich das Verhältnis 
zwischen sinnlichen und normativen Bestimmungsgründen in Ab­
hängigkeit von sozialen Handlungssituationen asymmetrisch. Der 
gute Wille und der Widerstand dagegen bildet für die Verzahnung 
dieser Asymmetrie eine wichtige Gelenkstelle.

Mit Kants Neukonzeption eines dualen Verständnisses von Ver­
nunft bekommt auch die Frage nach der Gesellschaft eine neue 
Wertigkeit. Die im Verhältnis zwischen Personen und Gesellschaft 
angelegte Differenz stellt nämlich sowohl Fragen nach den Möglich­
keiten des Erkennens als auch jene der Lebensführung. In beiden 
Fällen stehen und fallen die Möglichkeiten des Erkennens und des 
Handelns mit dem Beschreiben ihrer Grenzen. Unter philosophie­
geschichtlichen Aspekten betrachtet tritt das Gesetz an die Stelle 
von traditionellen Bindungen, seien diese religiöser und/oder feu­
dal-monarchischer Herkunft. Es kann Kant zufolge zweideutig gele­
sen werden. Der Mensch unterwirft sich nicht nur dem Gesetz, 
er wird auch durch Gesetze geschaffen. Die sogenannte Natur des 
Menschen ist eine theoretische Fiktion: Ein Sammelplatz für ver­
worrene Ideen, ein verschlungener metaphysischer Knoten, der erst 
dann gelöst wird, wenn es gelingt, Natur in der Perspektive der 
Vernunft zu betrachten. In der Perspektive der Vernunft erschließt 
sich ein unterschiedliches Verständnis von Personen, die sowohl 
universal als auch (nicht) instrumentell gedeutet werden kann. Sie 
korrelieren mit den unterschiedlichen Formulierungen des Kategori­
schen Imperativs, nämlich der Zweck-an-sich- und der Universalisie­
rungsformel. Diese Unterscheidung hat eine Anschlussfähigkeit zu 
praktischen Überlegungen und erlaubt in moralphilosophischer Per­
spektive auch eine unterschiedliche Deutung des Widerstands. Die 
Entfaltung der unterschiedlichen Gewichtungen, die der Widerstand 
im begrifflichen Schatten der Formulierungen des Kategorischen 
Imperativs erfahren hat, bildet den Gegenstand des letzten Kapitels 
(Kap. 3.4.4).

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

159

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.4.1 Körperlichkeit des Widerstands (Träume eines 
Geistersehers)

Kant hat Überlegungen zur Körperlichkeit des Widerstands un­
ter einem methodischen Gesichtspunkt in der Schrift Träume ei­
nes Geistersehers (im Folgenden Träume) angestellt. Leitmotiv der 
Schrift ist die Parallelisierung von Geisterseherei und Metaphysik-
Kritik, wobei Kant gleichzeitig die Unmöglichkeit einer Einheit von 
intelligibler und empirischer Synthesis behauptet.298 Die Unmög­
lichkeit einer solchen Verbindung bringt den Widerstand ins Spiel, 
der zu erkennen und zu deuten ist. Der Grundtenor der Schrift 
ist, dass eine metaphysische Aufbauschung des Alltagsbewusstseins 
ebenso soziale und moralphilosophische Implikationen hat. Ein aus­
schließlich naturphilosophisches Verständnis vom Widerstand ist 
nicht ausreichend, um gesellschafts- und moralphilosophische Zu­
sammenhänge zu beschreiben. Vielmehr gehe es darum, die Struktur 
der Vernunft mit einer Grenze auszustatten. Damit hat sich auch 
der Schwerpunkt der Betrachtung auf den Widerstand verschoben. 
Nicht ein naturphilosophisches Verständnis vom Widerstand,299 

sondern die Widerständigkeit der Vernunft steht zur Diskussion. 
Vernunft stellt einen spekulativen Zusammenhang zwischen Natur 
und Geist infrage und führt eine Grenzlinie zwischen Natur und 
Nichtnatur ein. Vernunft ist bezogen auf Natur, sie kann (z. B. in 
einer kausallogischen Perspektive) daraus aber nicht abgeleitet bzw. 
darauf nicht reduziert werden.

Im wechselseitigen Begründungsverhältnis zwischen Natur und 
Vernunft erlangt der Widerstand einen herausragenden Stellenwert. 
Als zeitlich reaktives Geschehen bildet der Bewegungscharakter des 
Widerstands300 eine wichtige Gelenkstelle für ein prozessorientiertes 
Verständnis des Erkennens. Mit dem Leitmotiv der Schrift Träume, 
nämlich dass intelligible Erkenntnisse über die materielle Welt in 
Abhängigkeit, aber nicht in Fortsetzung von kausallogischen Geset­

298 Vgl. Irrlitz, Kant-Handbuch, 107.
299 Zum Wechselverhältnis zwischen Naturphilosophie, Naturgeschichte und Na­

turwissenschaft, vgl. Lepenies, Ende der Naturgeschichte, 44–5.
300 Vgl. dazu Teicherts Definition der Reaktion, die meiner Auffassung zufolge 

ebenso für das Verständnis vom Widerstand gilt, Teichert, »Begriff und Polyse­
mie«, 68.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

160

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zen der materiellen Welt zu betrachten sind, ist in nuce bereits der 
Gedanke eines widerständigen Spannungsverhältnisses zwischen der 
Körperlichkeit des Individuums und der Intelligibilität der Erkennt­
nis angelegt.301

Aus der Tatsache, dass die Person per se eine Schwerkraft durch 
ihre Körperlichkeit aufweist, darf nicht abgeleitet werden, dass die­
se monokausal über die Perspektive des Körpers oder der Körper 
monokausal in personenbezogener Perspektive erschlossen werden 
kann. Auch ist es unangemessen, die Person körperlos und den Kör­
per funktional mechanisch zu deuten. In dieser gedanklichen Dop­
pelstellung erlangt der Widerstand als Gestaltungsfaktor zwischen 
dem Körperlichen und dem Intelligiblen einen besonderen Stellen­
wert, der auf das Verständnis von Gesellschaft übergreift. Widerstän­
dig verflochten ist nämlich nicht nur das Körper-Selbst-Verhältnis, 
sondern ebenso das Verständnis von Gesellschaft. Der individuelle 
und der soziale Wille dürfen weder als ein mechanisches Verständnis 
von Gesellschaft noch als eine körperlose »Gemeinschaft der Geis­

301 Unter Bezugnahme auf Newtons »Modell der reziproken Kausalität« gibt 
es wissenschaftsgeschichtliche Untersuchungen, die den Zusammenhang zwi­
schen Kants natur- und sozialphilosophischen Überlegungen betonen, und 
diesen Zusammenhang bereits in den Frühschriften verorten. Dieter Teichert 
hebt hervor, dass Kant Materie entlang der Unterscheidung zwischen dem 
absoluten und dem empirischen Raum betrachtet hat. Das Besondere an Kants 
Betrachtung sei, dass er Newtons Verständnis einer reziproken Kausalität 
konsequent weitergedacht habe. Daraus ergeben sich Konsequenzen, die, wie 
Wolfgang Kersting bemerkt hat, auch auf das Verständnis der Gesellschaft 
übergreifen. Das Modell einer widerständigen reziproken Kausalität bestimmt, 
wie in Kap. 3.4.4. noch zu erkunden ist, Kants antagonistisches Verständnis 
von Gesellschaft, vgl. Teichert, »Begriff und Polysemie«, 69–70; Kersting, »ein 
beharrliches Ganzes«. Paul Ziche deutet Kants raumbezogene, dynamische 
Auslegung der Materie als begriffliche Keimzelle einer transzendentalphiloso­
phischen Zugangsweise, aus der sich dann auch das Verständnis von Einheit 
ableitet. Einheit ist in Kants naturphilosophischen Schriften das übergeordnete 
Motiv, das im transzendentalen Selbstbewusstsein seine Rückbindung erfährt. 
Vgl. Ziche, »Die Einheit der Natur«, 229–30. Einen bei Kant bestehenden 
Widerspruch in dessen Weltbegriff betrachtet Brigitte Falkenburg als Korrektiv 
und als einen Gewinn für die moderne Wissenschaftsphilosophie; weiterfüh­
rend: Falkenburg, Kants Kosmologie. In meiner Lesart ist auch die Frage des 
kosmologischen Widerspruchs auf der Basis einer kritischen Theorie der Na­
tur, nicht unabhängig von der Frage nach dem Widerstand zu beantworten, 
die sich sowohl auf die Erkenntnishaltung und auf die Bezogenheit auf den 
Denkgegenstand auch in intersubjektiver Kennzeichnung bezieht.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

161

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter« begriffen werden.302 Geistige und körperliche Kennzeichnun­
gen sind nicht durch defizitäre Übersetzungsverhältnisse zwischen 
Körper und Geist, sondern im Blickwinkel gemeinschaftlicher und 
intersubjektiv deutbarer Überlegungen darzustellen. Der Widerstand 
steht für eine gedankliche Bruchstelle, die sowohl entlang der Achse 
Individuum und Gesellschaft als auch über das Verhältnis zwischen 
Natur und Geist betrachtet werden kann.303

Überlegungen dazu entfaltet Kant bereits im ersten Kapitel der 
Träume, der den Titel trägt: »Ein verwickelter metaphysischer Kno­
ten, den man nach Belieben auflösen oder abhauen kann«. Er be­
schreibt eine Reihe von fehlgeleiteten Versuchen, Geltungsansprü­
che des Geistes (bzw. der Seele, des Selbst) mit jenen der Materie 
zu vermischen. Eine verwickelte Betrachtung entsteht dann, wenn 
davon ausgegangen wird, dass geistigen und empirischen Erschei­
nungsweisen gleichermaßen ein epistemischer Status zukäme und 
beide gleichermaßen ein räumliches Geschehen abbilden würden. 
Auch fehlgeleitet bleibt der Versuch, dem sinnlich affizierten Wider­
stand eine umfassende Reichweite zuzusprechen, die sowohl die 

302 Kant verknüpft diese Überlegung sowohl mit einer indirekten Kritik an 
Rousseau als auch an Hobbes. Vgl. weiterführend Irrlitz, Kant-Handbuch, 109; 
Shell, Kant and the Limits of Autonomy, 41–4, 85–121.

303 Mit Blick auf Leibniz hält Susan Meld Shell dazu fest, dass die gedankliche 
Bruchstelle, die um widerständige Kräfte zwischen Natur und Geist, Indivi­
duum und Gesellschaft angelegt ist, mit einem verborgenen inneren nicht 
weiter ausgewiesenen Prinzip einhergeht, das ein substanzielles Verständnis 
von individueller Identität sicherstellt. Sie schreibt dazu: »The purely external 
relations of reciprocal force that make up the world of matter presuppose an 
unknowable inner ground that secures each substances individual identity.« 
(Shell, Embodiment of Reason, 109; vgl. 106–10) Gleichzeitig interpretiert sie 
Kants Verständnis von Körperlichkeit in den Träumen als einen wichtigen 
Ausgangspunkt dafür, um ein spekulatives Verständnis von Geist soweit wie 
möglich zu beschränken, ebenso habe es die Grundlage für die spätere Unter­
scheidung zwischen einem Ding an sich und Erscheinungen gelegt und auch 
einen ersten Schritt für die Ausbildung eines Verständnisses von moralischer 
Persönlichkeit: »[…] the ›inwardness‹ that the body manages to confine is enti­
rely relative to one’s perspective and has nothing to do with absolute inwardness, 
formerly identified with the ›spirit‹ of the substantial soul and now associated 
by Kant with moral personality. At the same time, Dreams allows Kant to 
conduct a sort of thought experiment which brings home to him the necessity of 
representing in time and space any world that is not conceived in purely moral 
terms (a first step towards his later discovery that the world we know is one only 
of appearances).« (Shell, Embodiment of Reason, 6).

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

162

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Existenz von materiellen als auch immateriellen bzw. geistigen We­
sen erklären würde. Interessant ist es auch zu sehen, dass Kant 
einem mangelnden Erklärungsvermögen des Widerstands eine man­
gelnde gedankliche Reichweite zuspricht. So schreibt Kant, dass 
durch eine behauptete gedankliche Gemeinsamkeit zwischen Geist 
und Materie der Widerstand wohl erkannt, aber auf solche Weise 
nicht begriffen sei.304 Auch die körperliche Empfindung als eine 
Form von Widerstandswahrnehmung verhelfe dem Subjekt nicht zu 
einem Ich-Bewusstsein. Denn aus dem Satz: »Wo ich empfinde, da 
bin ich« folgt: »Ich bin eben so unmittelbar in der Fingerspitze wie 
in dem Kopfe. Ich bin es selbst, der in der Ferse leidet und welchem 
das Herz im Affecte klopft.«305 Die Person würde in unendliche Teil­
personen oder Teilwahrheiten zerfallen, ohne dass es dieser gelän­
ge, Bruchstücke einer Betrachtung zu einer Ganzheit zu verbinden. 
Aus einer postulierten Gemeinsamkeit zwischen Materie und Geist 
(bzw. Körper und Selbst) ergeben sich noch eine Reihe weiterer 
Ungereimtheiten, die entweder das Materielle vergeistigen oder das 
Geistige vergegenständlichen. In beiden Fällen wird der Gegensatz 
zwischen Geist und Materie nicht gedacht, sondern ein unklares 
Alltagsbewusstsein wird verfestigt oder durch unklare Grenzen einer 
physikalisch-teleologischen Betrachtungsweise ein ohnehin schon 
unklares Alltagsbewusstsein weiter vernebelt.

Die Konsequenz, die Kant daraus gezogen hat, war, dass ein 
naturphilosophisch verfasstes körperliches Verständnis vom Wider­
stand nicht ausreichend ist, um immaterielle (»geistige«) Geltungs­
ansprüche wie die »Natur der Seele« zu beweisen, aber auch nicht 
herhalten kann, um diese zu widerlegen.306 Deutlich macht Kant, 

304 AA, 2, 322: »Dieser Widerstand aber, den Etwas in dem Raume seiner Gegen­
wart leistet, ist auf solche Weise wohl erkannt, allein darum nicht begriffen.« 
Eine Formulierung, die an Hegel erinnert, wenn er in der Vorrede der Phäno­
menologie schreibt: »Das Bekannte überhaupt ist darum, weil es bekannt ist, 
nicht erkannt.« (Hegel, Phänomenologie des Geistes, 34) Kant leitet daraus die 
Unmöglichkeit ab, einen festen Punkt als Ausgangspunkt für die Betrachtung 
zu definieren. Darauf aufbauend hat Kant in der Kritik der reinen Vernunft 
dieser Unmöglichkeit durch die Differenz zwischen dem unbekannten Ding an 
sich und den bekannten, da den Gesetzmäßigkeiten des Verstandes unterwor­
fenen Erscheinungen, entsprochen.

305 AA, 2, 324.
306 »Im Raum, an sich selbst betrachtet, ist aber nichts Bewegliches: daher das 

Bewegliche etwas sein muß, was im Raume nur durch Erfahrung gefunden 

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

163

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass ein bestehendes Spannungsverhältnis zwischen Natur und Seele 
aufrechterhalten werden muss, indem anerkannt wird, dass erstens 
die Erfahrung der Kraft nicht ausreichend ist, um den Widerstand 
zu begreifen,307 zweitens die Grenzen der Ausdehnung nur bedingt 
einen Gegenstand bestimmen können,308 drittens Körper und Geist 
nur bedingt etwas voneinander wissen,309 und viertens Natur, Kör­
perlichkeit und Geist keinen gemeinsamen Bewegungsvorgang auf­
weisen.310

Enthalten ist in diesen Überlegungen nicht nur der Gedanke einer 
notwendigen Bruchlinie zwischen Natur und Geist (bzw. Selbst) 
als Voraussetzung für das Erkennen, enthalten ist auch der Gedan­
ke einer notwendigen und gleichzeitigen Angewiesenheit des Men­
schen auf Motivationsquellen, die außerhalb von »eigennützigen 

wird, mithin ein empirisches Datum«, schreibt Kant in der transzendentalen 
Ästhetik in der Kritik der reinen Vernunft (KRV, A 41). Ebenso definiert Kant 
in der Phronomie Materie als das »Bewegliche im Raum« (AA, 4, 480); s. 
a. Böhme, Philosophieren mit Kant, 181. Reziproke Wechselwirkungen bilden 
das übergeordnete Schema, von dem aus der Widerstand gegen etwas zu 
betrachten ist. Vgl. dazu auch den Zusatz 2 zum 4. Lehrsatz: »Es giebt aber 
noch ein anderes, nämlich ein dynamisches Gesetz der Gleichheit der Wirkung 
und Gegenwirkung der Materien, nicht so fern eine der anderen ihre Bewegung 
mittheilt, sondern dieser ursprünglich ertheilt und durch deren Widerstreben 
zugleich in sich hervorbringt. Diese läßt sich auf ähnliche Art leicht darthun. 
Denn wenn die Materie A die Materie B zieht, so nöthigt sie diese sich ihr zu 
nähern, oder, welches einerlei ist, jene widersteht der Kraft, womit diese sich 
zu entfernen trachten möchte. Weil es aber einerlei ist, ob B sich von A oder 
A von B entferne: so ist dieser Widerstand zugleich ein Widerstand, den der 
Körper B gegen A ausübt, so fern er sich von ihm zu entfernen trachten möchte, 
mithin sind Zug und Gegenzug einander gleich. Eben so, wenn A die Materie 
B zurückstößt, so widersteht A der Annäherung von B. Da es aber einerlei ist, 
ob sich B dem A oder A dem B nähere, so widersteht B auch eben so viel der 
Annäherung von A; Druck und Gegendruck sind also auch jederzeit einander 
gleich.« (AA, 4, 548–49) Deutlich gemacht wird hier, dass Wirkung und Ge­
genwirkung raumbezogene Wechselwirkungen sind, die mit dem Postulat eines 
Zusammenhangs verknüpft sind: Widerstand wird nicht unter dem Aspekt des 
Widerstehens, sondern unter dem Aspekt der Veränderung und die Bezugsglie­
der als Zusammenhang gedeutet. In den Anmerkungen zur Dynamik findet 
sich dazu der Eintrag: »Der Widerstand gegen die Trennung sich berührender 
Materien ist der Zusammenhang.« (AA, 4, 527).

307 Vgl. AA, 2, 322–23.
308 Vgl. AA, 2, 324.
309 Vgl. AA, 2, 327.
310 Vgl. AA, 2, 327.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

164

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neigungen« liegen. Daraus ergibt sich ein Antagonismus der Kräfte, 
den Kant in Vorwegnahme der späteren geschichtsphilosophischen 
Schriften folgendermaßen beschreibt:

»Unter den Kräften, die das menschliche Herz bewegen, scheinen einige 
der mächtigsten außerhalb demselben zu liegen, die also nicht etwa als 
bloße Mittel sich auf die Eigennützigkeit und Privatbedürfniß als auf 
ein Ziel, das innerhalb dem Menschen selbst liegt, beziehen, sondern 
welche machen, daß die Tendenzen unserer Regungen den Brennpunkt 
ihrer Vereinigung außer uns in andere vernünftige Wesen versetzen; 
woraus ein Streit zweier Kräfte entspringt, nämlich der Eigenheit, die 
alles auf sich bezieht, und der Gemeinnützigkeit, dadurch das Gemüth 
gegen andere außer sich getrieben oder gezogen wird.«311

Des Weiteren betont Kant, dass der Verstand ein Mittel ist, »dem 
Ganzen denkender Wesen eine Art von Vernunfteinheit zu verschaf­
fen«.312 Diese Vernunfteinheit ist ein Punkt, »wohin die Richtungs­
linien unserer Triebe zusammenlaufen«, er ist »nicht bloß in uns, 
sondern es sind noch Kräfte, die uns bewegen, in dem Wollen ande­
rer außer uns«.313 Dass sittliche Motivationsquellen »wider« dem 
Eigennutz verlaufen, veranlasst Kant in dieser Schrift dazu, das 
»Gesetz der Schuldigkeit« gegenüber anderen als »stark« und jenes 
der »Gütigkeit« als »schwächer« zu betrachten und »obgleich beide 
dann und wann durch eigennützige Neigungen überwogen werden«, 
ermangelt es doch »nirgend in der menschlichen Natur […], ihre 
Wirklichkeit zu äußern«.314 Mit der von Kant behaupteten größeren 
Abhängigkeit von sittlichen Motivationsquellen ist eine »Regel des 
allgemeinen Willens« verbunden, »und es entspringt daraus in der 
Welt aller denkenden Naturen eine moralische Einheit und systemati­
sche Verfassung nach bloß geistigen Gesetzen«.315

Dem Gedanken einer moralischen Einheit nähert sich Kant in 
der von der Forschung bisweilen als vorkritisch bezeichneten Schrift 
in kritischer Absicht. Wenn es nämlich gelänge, in Analogie zu den 
Naturgesetzen der Gravitation und Anziehung, wie von Newton 
dargelegt, »das sittliche Gefühl diese empfundene Abhängigkeit des 

311 Vgl. AA, 2, 334; weiterführend, siehe unten Kap. 3.4.4.
312 AA, 2, 334.
313 AA, 2, 335.
314 AA, 2, 335.
315 AA, 2, 335.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

165

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Privatwillens vom allgemeinen Willen« darzustellen, würde zwar die 
»immaterielle Welt ihre sittliche Einheit« als »System von geistiger 
Vollkommenheit« erlangen,316 jedoch bliebe ein Vorbehalt bestehen. 
Diesem Ansinnen nach Vollkommenheit ist nämlich eine Parteilich­
keit geschuldet, wodurch einer Erkenntnis keine in sich konsistente 
Regelmäßigkeit attestiert werden kann.317

Ergänzend fügt er hinzu, dass eine widerstandslose Verknüpfung 
des Privatwillens mit dem allgemeinen Willen eine Einheit der Geis­
terwelt sei, und die Seele des Menschen eine »natürliche Fortset­
zung« von geisterhaften, also spekulativ nicht weiter ausgewiesenen 
Verknüpfungen wäre.318 Die darin enthaltenen indirekten Anspielun­
gen auf die Gedanken von Rousseau und Hobbes veranlassen ihn 
schließlich zur Feststellung: »Die Gegenwart und die Zukunft wür­
den also gleichsam aus einem Stücke sein und ein stetiges Ganze 
ausmachen, selbst nach der Ordnung der Natur.«319

Wenn aber Gegenwart und Zukunft nicht voneinander unter­
schieden werden, stehen die »Träumer der Empfindung« in Ver­
wandtschaft mit den »Träumern der Vernunft«.320 Den Anspruch, 
eine Harmonie zwischen Ordnungsvorstellungen der Natur und 
geistigen Ordnungsvorstellungen zu schaffen, lehnt Kant als eine Art 
von magischem Denken ab. Er folgert daraus, dass wir nicht erken­
nen, indem wir die Schwerkraft der Materie mit positiven Inhalten 
ausstatten. Wir erkennen durch das Festlegen von Grenzen, damit 
dasjenige, »was man wissen kann, auch bestimmt sei und welches Ver­
hältniß die Frage zu den Erfahrungsbegriffen habe«.321 Philosophie 
in einem metaphysischen Verständnis sei als »eine Wissenschaft von 
den Grenzen der menschlichen Vernunft«322 zu betrachten.

316 AA, 2, 335.
317 Kant folgert daraus: »Alle Moralität der Handlungen kann nach der Ordnung der 

Natur niemals ihre vollständige Wirkung in dem leiblichen Leben des Menschen 
haben, wohl aber in der Geisterwelt nach pneumatischen Gesetzen.« (AA, 2, 336).

318 Vgl. AA, 2, 336.
319 AA, 2, 336–37.
320 AA, 2, 342.
321 AA, 2, 367.
322 AA, 2, 368. In der Kritik der praktischen Vernunft knüpft Kant an diesen 

Gedanken an, indem er hervorhebt, dass eine Überschreitung dieser Grenzen 
einer moralischen Schwärmerei ähneln (AA, 5, 85–6).

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

166

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit schließt sich ein Kreis von Überlegungen. Grundtenor der 
Schrift ist es, dass es nicht gelingen kann, Erkennen auf kausale 
Zusammenhänge zu reduzieren. Vielmehr komme es darauf an, 
die Grenzen im Vorgang des Erkennens sorgfältig zu bestimmen. 
Bestimmen erfolgt am Leitfaden der Unterscheidung, dem eine Ein­
heit zugrunde liegt. Ausgehend von der Überlegung, dass alles, was 
denkt, einfach und nicht mehrfach sein könne, folgert Kant, »daß 
eine jede vernünftigdenkende Substanz eine Einheit der Natur sei, 
und das untheilbare Ich nicht könne in einem Ganzen von viel ver­
bundenen Dingen vertheilt sein. Meine Seele wird also eine einfache 
Substanz sein«.323

Die bereits in den vorkritischen Schriften entwickelte Einsicht 
eines notwendigen Spannungsverhältnisses zwischen Erkennbarkeit 
und Nichterkennbarkeit beschreibt Kant in der Kritik der reinen 
Vernunft als eine der wichtigen Säulen der transzendentalphilo­
sophischen Gedankenlehre. Das Herausstreichen einer logischen 
Grenze ermöglicht gleichzeitig die Begründung der Einsatzweisen 
der theoretischen Vernunft und das Herausstreichen einer ethischen 
Grenze jene der praktischen Vernunft, wie in den beiden nächsten 
Kapiteln herauszuarbeiten ist.

3.4.2 Einsatzweisen des Widerstands im Aufgabenbereich der 
Vernunft

Reine als auch praktische Vernunft haben unterschiedliche Aufgaben­
felder und Erkenntnisinteressen und sind auf höchst unterschiedli­
che Weise mit dem Widerstand verknüpft. Unterschieden ist der 
Widerstand der reinen Vernunft vom Widerstand der praktischen 
Vernunft durch die Unterschiedlichkeit des jeweiligen Imperativs. 
Der Imperativ der reinen Vernunft definiert das Erkennen über 
begriffliche Strukturen und logische Prinzipien mit dem Ziel, das 
Wissen vom Glauben zu trennen. Ideen begleiten das Bestreben der 
Vernunft, sie können es aber nicht (in einem konstitutiven Sinn) 
bestimmen. Ebenso ist es nicht möglich, die Idee der Freiheit theore­
tisch zu erkennen, wir können sie aber genauso wenig ausschließen. 
Als Idee bleibt Freiheit der begrifflich nicht weiter ausgewiesene 

323 AA, 2, 322.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

167

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rest, der das erfahrungsbasierte Erkennen bildlich gesprochen mit 
unsichtbarer Hand begleitet und anleitet. Dass reine Vernunft auf 
Ideen angewiesen ist, sich aber darauf nicht reduzieren lässt, ermög­
licht gleichzeitig die Durchführung ihres Gebrauchs, nämlich regu­
lativ und nicht konstituierend tätig zu sein. Nicht konstituierend zu 
sein, heißt, dass sie der Vielfalt empirischer Erscheinungen nicht 
ihren Stempel aufzwingen kann. Praktische Vernunft hingegen ist in 
ihrem Gebrauch bestimmend und damit konstituierend. Sie kommt 
nicht durch die Abgrenzung von sinnlichen Bestimmungsgründen 
zustande, sondern sie ist auf die Vielfalt der Erscheinungen angewie­
sen, um an diesen die Lösung von ethischen Problemkonstellationen 
zu erproben.324 Praktische Vernunft spricht nicht als körperlose Idee, 
sie spricht als Gesetz, das als Imperativ für körperliche Entitäten 
als Personen gültig ist. Der Imperativ der praktischen Vernunft un­
terstützt das Handeln nicht mit Ideen, sondern ordnet dem Handeln 
ein Gesetz zu. Daraus sich ergebende Zusammenhänge zwischen der 
reinen und der praktischen Vernunft sind im Folgenden zu entfalten. 
Dabei geht es mir auch um die Beschreibung der Übergänge und wie 
sich die beiden Aufgabenfelder zueinander verhalten.

Zunächst ist dazu zu bemerken, dass der Übergang vom theore­
tischen Erkennen zum anwendungsorientierten Gebrauch der prak­
tischen Vernunft nicht symmetrisch verläuft. Die Kritik der reinen 
Vernunft findet ihre notwendige Fortsetzung in der Kritik der prakti­
schen Vernunft und diese Richtung verläuft nicht umgekehrt. Auch 
die unterschiedlichen Aufgabenfelder der reinen und praktischen 
Vernunft beschreibt Kant asymmetrisch. Demzufolge ist es nicht 
möglich, praktische Vernunft in komplementärer Ergänzung zu rei­
ner Vernunft zu begreifen; sie weisen nicht wechselseitig aufeinander. 
Zwischen beiden Bereichen besteht eine Kluft, vermittels derer sich 
das jeweilige Anliegen der Vernunft definiert.

Diese Kluft ist asymmetrisch zu deuten. Der Aufgabenbereich der 
reinen Vernunft entfaltet sich in Abhängigkeit von den Interessen der 

324 Henrich beschreibt die beiden Aufgabenfelder folgendermaßen: »Während 
die Kritik der reinen Vernunft die Möglichkeit der Erkenntnis auf Erfahrung 
begrenzt und sich somit gegen einen Gebrauch der Vernunft nur aufgrund ihrer 
selbst richtet, will die Kritik der Vernunft in ihrer praktischen Gestalt gerade 
ihren empirisch bedingten Gebrauch treffen.« (Henrich, »Ethik der Autono­
mie«, 12).

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

168

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


praktischen Vernunft. Reine oder theoretische Vernunft beginnt mit 
dem Erkennen und gelangt von dort aus zum Handeln. Erkennen 
»hebt von den Sinnen an, geht von da zum Verstande und endigt 
bei der Vernunft«.325 Es ist mit drei Fragen verknüpft, die einen 
geschichteten Aufbau aufweisen. »Was kann ich wissen?« und »Was 
darf ich hoffen?« sind Fragen, die auf die Frage »Was soll ich tun?« 
hinauslaufen. Letztere ist die zentrale Frage der praktischen Vernunft. 
Der praktische Gebrauch des Erkennens ist als Gesetz bereits in 
der Kritik der reinen Vernunft angelegt. Bestimmend in der Kritik 
der reinen Vernunft ist die Gesetzmäßigkeit der Erscheinungen in 
Raum und Zeit, und in der Kritik der praktischen Vernunft das 
Handeln in Abhängigkeit von den Gesetzmäßigkeiten der Freiheit. 
In Abhängigkeit von der Gewichtung der jeweiligen Fragestellung 
verläuft die Rückbindung des Handelns an Aufgabenfelder der rei­
nen und praktischen Vernunft. Die Kritik der praktischen Vernunft 
vertieft und konkretisiert die Erkenntnisanliegen der reinen Vernunft 
auch in personenbezogener Perspektive. Nicht nur die Abhängigkeit 
des Erkennens von Natur im Allgemeinen, sondern auch die Bezo­
genheit des Körpers sind für die Umsetzung der Agenden der prak­
tischen Vernunft entscheidend. Fragen moralischer Beweggründe, 
die das Kernstück in der Herausarbeitung des Aufgabenbereichs der 
praktischen Vernunft darstellen, sind mit sinnlichen und mit körper­
lichen Bestimmungsgründen verknüpft und wie diese in Ordnungs­
vorstellungen gebracht werden. Das Verständnis vom Widerstand 
entfaltet sich in Abhängigkeit davon. Die moralische Ordnung, die 
in der praktischen Vernunft zu sprechen beginnt, ist eine solche, 
die den körperlich-sinnlichen Einflüssen in Gestalt von Neigungen 
und Interessen Widerstand leistet. In der Kritik der reinen Vernunft 
wirkt Widerstand begrifflich normierend auf die Festlegung der Er­
kenntnismöglichkeiten, aber auch der Grenzen des Erkennens. In 
der Kritik der praktischen Vernunft wiederum wirkt der Widerstand 
als anwendungsbezogenes Gesetz und regelt in dieser Eigenschaft 
moralphilosophische Problemstellungen. Diese Differenz gilt es ge­
nauer zu betrachten. Denn reine und praktische Vernunft weisen 
keine doppelte Buchführung auf. Vielmehr gilt, dass das Erkenntnis­
interesse der reinen Vernunft eine praktisch-ethische Fortsetzung im 
Erkenntnisinteresse der praktischen Vernunft findet.

325 KRV, A 298.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

169

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reine Vernunft entwirft nicht einfach eine rationale Skizze von 
Welt, sie gelangt zu einer Erkenntnis, indem sie naiv-dogmatischen 
Erkenntnispositionen Widerstand leistet. Reine Vernunft ist in epis­
temischer Hinsicht gefordert, sich einem Primat des Natürlichen 
zu widersetzen und ebenso einseitigen Begründungen, seien die­
se in Gestalt eines metaphysisch begründeten, naiv-dogmatischen, 
naturalistischen oder kosmologischen Deutungszusammenhangs.326 

Ihre Herausforderung besteht darin, sich gegen monokausale Be­
gründungen, die entweder auf einer defizitären Bezugnahme auf 
Natur (bzw. Gesellschaft) oder auf einer defizitären Bezugnahme auf 
logisch-spekulativen Deutungsmustern beruhen, zu wenden. Diese 
Absetzbewegungen stellen keinen Selbstzweck dar, sie vollziehen 
sich als eine epistemische Geste des Widerstands mit dem Ziel, Er­
kennen zu ermöglichen. Reine Vernunft leistet nicht nur Widerstand 
gegen unzulässige Deutung von Natur (und die damit verknüpften 
gesellschaftlichen Implikationen), sie leistet ebenso Widerstand ge­
gen verstandesbasierte instrumentelle Konkretisierungen, indem sie 
sowohl die Rahmenbedingungen als auch die internen Differenzie­
rungen einer Problemlage darlegt, ohne sich über die Logik des 
Verstandes zu begründen.

In ihrer Grundstruktur ist theoretische Vernunft auf widerstrei­
tende Geltungsansprüche aufgebaut und für ihre Aufrechterhaltung 
bedarf es eines Widerstands. Über die Amphibolie der Reflexionsbe­
griffe, über die Antinomie der reinen Vernunft,327 und weiterführend 
über den regulativen Gebrauch der Ideen der reinen Vernunft de­
monstriert Kant widerstreitende Geltungsansprüche, zu denen sich 

326 Auch Sally Haslanger weist in ihrer jüngsten Studie darauf hin, dass erst in die­
ser Perspektive die Frage, wie es gelingen kann, gegenüber Betrachtungsweisen 
der Realität Widerstand zu leisten, beantwortet werden kann. (Vgl. Haslanger, 
Der Wirklichkeit widerstehen, 71–2).

327 Die Antinomie der reinen Vernunft beschreibt Kant über einen Widerstreit 
bzw. über Widersprüche, in die sich reine Vernunft verwickelt. Es handelt 
sich dabei um eine gedankliche Verstrickung, die Vernunft gleichzeitig auch 
die Mittel zur Hand gibt, diesen Widerstreit zu lösen. Das Erkennen dieser ge­
danklichen Fallstricke ist gleichzeitig mit der Fähigkeit verbunden von überzo­
genen rationalen Forderungen abzusehen (»von ihrer Forderung abzustehen«, 
Kant, KRV, A 407). Diese Absetzbewegung, zu der Vernunft imstande ist, deute 
ich als einen Widerstand, der dem Wortlaut der transzendentalen Dialektik 
folgend im Spannungsverhältnis von »skeptischer Hoffnungslosigkeit« und 
»dogmatischem Trotz« angesiedelt ist (KRV, A 407).

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

170

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reine Vernunft verhält. Vernunft gelingt es nicht, sich restlos und 
widerstandslos auf sich selbst zu beziehen.328

Vernunft würde sich in nicht lösbare Widersprüche verstricken, 
wenn sie beanspruchen würde, ein vermeintlich feststehendes Ver­
ständnis von Welt begrifflich zu bestimmen.329 Auch bei den dialek­
tischen Schlüssen bleibt es der urteilenden Funktion der Vernunft 
überlassen, den Geltungsanspruch widerstreitender Wissensansprü­
che einzuschränken, indem es ihr gelingt, diese gleichermaßen zu 
betrachten und ihren Geltungsanspruch gegeneinander abzuwägen. 
Vernunft macht das, indem sie erkennt, dass Begriffe des Verstandes 
notwendig sind, sodass es gelingt, zu einer begrifflichen Erkenntnis 
zu gelangen. Anders als der Verstand hat Vernunft ein erweitertes 
Verständnis von Natur. Sie ist nicht einfach eine semantische Verlän­
gerung von naturkausalen Deutungsmustern. Sie konfrontiert den 
Bereich Natur mit Sinnfragen, indem sie dogmatische Begrenzungen 
des verstandesbasierten Wissens aufhebt, um für Sinnfragen, die 
Kant auch Glaubensfragen nennt, Platz zu schaffen. Mit anderen 

328 Dass die Besonderheit, wie Vernunft sich zu sich selbst verhält, durchaus eine 
fragile, von Widersprüchen gekennzeichnete Entwicklung aufweist, die kenn­
zeichnend für die Bestimmung Mensch ist, streicht u. a. Volker Gerhardt heraus. 
Er schreibt dazu: »Kant […] stellt die destruktiven Bedingungen einer fortgesetzt 
gegen  sich  selbst  arbeitenden  Vernunft  heraus  und  entdeckt  eben  darin  die 
Voraussetzungen einer neuen Produktivität. […] Solange die Vernunft den Wider­
streit mit sich selbst durch ›Selbstkritik‹ zu lösen sucht, darf man auf Fortschritt 
durch vernünftige Einsicht hoffen. […] Die Vernunftkritik ist kein Projekt, das man 
nur gut bedenken, klug absprechen und umsichtig verwirklichen muss, um am Ende 
(durch jedermann überzeugende Leistungen) die Aufklärung auf Dauer zu stellen. 
Kant  geht  vielmehr von den im Entwicklungsgang des  Menschen gesteigerten 
Widersprüchen  aus:  Sie  müssen  von  jedem,  der  sie  als  drückend  empfindet, 
ausgetragen und aus eigenem Anspruch entweder überwunden oder ausgehalten 
werden. Nur dann besteht Hoffnung, die treibenden Gegensätze einem Verfahren zu 
unterwerfen, in dem man mit ihnen – selbstbestimmt – umgehen kann.« (Ger­
hardt, Vernunft und Leben, 124–25; vgl. Hütig, »Von der Kritik der Vernunft zur 
Kritik der Kultur«, 270). Peter Baumanns betont hier, dass Vernunft nach Kant 
sich mit sich selbst nicht versöhnen kann. Sie bleibt »definitiv begrenzt oder mit 
sich selbst unversöhnt«, da »sie die Selbstversöhnung nicht ohne Rest zu vollziehen 
vermag« (Baumanns, Kants Philosophie der Erkenntnis, 89). Dieser Rest, der im 
kantischen Selbstverständnis der Vernunft bestehen bleibt, bildet ein Residuum, 
das (u.a.) von Hegel und Levinas für den Denken des Widerstands herangezogen 
wurde, wie zu zeigen ist.

329 Vgl. Fink, »Philosophie als Überwindung der ›Naivität‹«, 106.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

171

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Worten: Vernunft schafft Platz für Sinnfragen, indem sie einer Dog­
matik des rationalen Wissens Widerstand leistet.330

Hinter der Formulierung des Platzschaffens steckt ein mit Wider­
stand ausgestatteter Imperativ. Der Widerstand, den Vernunft ausbil­
det, ermöglicht ihr eine Unabhängigkeit gegenüber verstandesbasier­
ten Einsichten: sie kann Einsichten des Verstandes anerkennen und 
ebenso diese überschreiten. Die Fähigkeit der Vernunft zur Über­
schreitung ist mit einer Hoffnung verbunden, indem Grundsätze 
des Verstandes im Lichte einer »allgemeine[n] Menschenvernunft, 
worin ein jeder seine Stimme hat«,331 betrachtet werden können. 
Aus dem Bestreben der reinen Vernunft, erfahrungsgebundene Er­
kenntnisse zu überschreiten, indem »zu dem bedingten Erkenntnisse 
des Verstandes das Unbedingte zu finden« ist, folgert Kant einen not­
wendigen Unterschied zwischen Vernunft- und Verstandeseinheit.332 

Damit Vernunft in ihrem logischen Gebrauch zu den »bedingten 
Erkenntnisse[n] des Verstandes das Unbedingte«333 finden könne, 
ist ein mehrstufiges Erkennen vonnöten, das Kant nicht frei von 
geschlechtsspezifischen Vorurteilen formuliert: Der erste Schritt ist 
dogmatisch, der zweite skeptisch, und der dritte Schritt, welcher 
der »gereiften und männlichen Urteilskraft zukommt«, ist die Kritik 
der reinen Vernunft, »die aus Prinzipien bewiesen wird«.334 Kritik 
heißt ein Abtragen von einem unnötigen Erkenntnisballast, um das 
Erkenntnisanliegen möglichst nah an gemeinsamen erfahrungsbezo­
genen Erkenntnisinteressen zum Ausdruck zu bringen. Kritik ist hier 
ein Vorgang der begrifflichen Klärung, der auf widerstandsbasierten 
Absetzbewegungen gegenüber dogmatischen Positionen beruht, oh­

330 Kant beschreibt diesen Widerstand, den Vernunft leistet, in der Vorrede der 
Kritik der reinen Vernunft als eine Aufhebung des Wissens, um Platz für den 
Glauben zu schaffen: »Ich mußte also das Wissen aufheben, um zum Glauben 
Platz zu bekommen, und der Dogmatism der Metaphysik, d. i. das Vorurteil, in 
ihr ohne Kritik der reinen Vernunft fortzukommen, ist die wahre Quelle alles 
der Moralität widerstreitenden Unglaubens, der jederzeit gar sehr dogmatisch 
ist.« (KRV, B XXX).

331 KRV, A 752.
332 KRV, A 307.
333 KRV, A 307.
334 KRV, A 761. Die von Kant formulierte »gereifte und männliche Urteilskraft« 

ist in meiner Lesart jenes geschlechtsunabhängige Vermögen, das den Wider­
stand, also auch den Widerstand gegenüber geschlechterstereotypen Betrach­
tungsweisen als strategisches Prinzip für vernunftbasiertes Denken nutzt.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

172

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne den skeptischen Zweifel, der für kritische Verfahren notwendig 
ist, zum Selbstzweck zu erklären.335

Für die Darstellung einer widerstandsbasierten Absetzbewegung, 
die das Vorgehen der Vernunft kennzeichnet, bemüht Kant eine 
Reihe von Metaphern: Vernunft, die nur einsieht, was sie selbst nach 
ihrem Entwurfe hervorbringt,336 hat es zu ihrer Aufgabe, ein Ge­
bäude zu errichten und sich gleichzeitig ihrer Grundlegung zu ver­
sichern.337 Sie hat auch einen Hang »über den Erfahrungsgebrauch 
hinauszugehen, sich in einem reinen Gebrauche und vermittels bloßer 
Ideen zu den äußersten Grenzen aller Erkenntnis sich hinauszuwagen 
und nur allererst in der Vollendung ihres Kreises, in einem für sich 
organisierten Ganzen Ruhe zu finden«.338 Durch diesen Anspruch 
ist sie eine »für sich bestehende Einheit […], in welcher ein jedes 
Glied, wie in einem organisierten Körper, um aller anderen und 
alle um eines willen da sind«.339 Vernunft wird »schon von selbst 
durch Vernunft sowohl gebändigt und in Schranken gehalten«.340 

Widerstand ist hier eine Metapher für die Beschreibung eines in 
sich schlüssigen Erkenntnisvermögens der Vernunft. Vernunft muss 
»wider ihre Gegenwirkung gesichert sein«, »um nicht selbst in Wider­
spruch zu geraten«341 schreibt Kant in der 2. Vorrede der Kritik 
der reinen Vernunft. Vernunft definiert sich unabhängig von einem 
wie auch immer gearteten empirischen Widerstand, wie Kant im 
Abschnitt über die »Disziplin der reinen Vernunft« festhält. Reine 
Vernunft, die von selbst durch Vernunft gebändigt und in Schranken 
gehalten wird, bildet ihren eigenen Widerstand aus, der von einem 

335 Vgl. KRV, B XXXV–VI; KRV, A 395–96.
336 Vgl. KRV, B XIII.
337 Vgl. KRV, A 4; B 3.
338 KRV, A 797.
339 KRV, B XXIII.
340 KRV, A 747.
341 AA, 4, 452. Der von Kant in der Vorrede zur zweiten Auflage vertretene 

Anspruch einer »Verengung« des Vernunftgebrauchs argumentiert Kant mit 
einem Konfliktkräftemodell, wenn er schreibt, »daß es einen schlechterdings 
notwendigen praktischen Gebrauch der reinen Vernunft (den moralischen) gebe, 
in welchem sie sich unvermeidlich über die Grenzen der Sinnlichkeit erweitert, 
dazu sie zwar von der spekulativen keiner Beihilfe bedarf, dennoch aber wider 
ihre Gegenwirkung gesichert sein muß, um nicht in Widerspruch mit sich selbst 
zu geraten« (KRV, B XXV). Ein Konfliktkräftemodell verwendet Kant auch für 
die Beschreibung von Gesellschaft, wie in Kap. 3.4.4 zu zeigen ist.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

173

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


empirischen (»bürgerlichen«) Widerstand zu unterscheiden ist.342 

Von Vernunft gebändigt und in Schranken gehalten zu werden, ist 
eine Formulierung der widerständigen Selbstbezogenheit, die reine 
Vernunft in sich vorfindet, und die Kant mit der Explikation des 
Selbstbewusstseins verknüpft. In der Grundlegung der Metaphysik 
der Sitten heißt es dazu: »Nun findet der Mensch in sich wirklich ein 
Vermögen, dadurch er sich von allen andern Dingen, ja von sich selbst, 
so fern er durch Gegenstände afficirt wird, unterscheidet, und das ist 
die Vernunft.«343

Wie verhält sich aber reine Vernunft zu den sinnlichen Bestim­
mungsgründen? Wie weiß Vernunft auch hier, dass sie widerständig 
ist? Hier ist wichtig zu betonen, dass sinnliche Bestimmungsgründe 
eine doppelte Aufgabe haben. Sie leisten sowohl einer gedanklichen 
Konzeption eines Dinges an sich als auch dem »überfliegenden 
Gebrauch der Vernunft« Widerstand. Sie leisten aber nicht nur 
Widerstand, sie sind auch eine notwendige Voraussetzung für das 
Zustandekommen von Erkenntnis und moralischer Urteilsbildung. 
Praktische und reine Vernunft haben unterschiedliche Zugangswei­
sen zu sinnlichen Bestimmungsgründen. Reine Vernunft beginnt mit 
den Sinnen, geht von dort zum Verstand und endet bei Ideen, prakti­
sche Vernunft beginnt mit einer normativen Festlegung und wendet 
diese auf die erscheinungsgebundene, sinnlich affizierte Vielfalt an. 
Während also reine Vernunft in ein vertikales Verhältnis zu den 
sinnlichen und körperlichen Bestimmungsgründen tritt, entfaltet 
praktische Vernunft eine horizontale Ordnung gleicher Ansprüche 
von körperlichen und sinnlichen Bestimmungsgründen, denen uni­
versale Ansprüche zugrunde liegen und auf die sie ebenso aufbauen. 
Anders als reine Vernunft, die ihre Voraussetzung im erkennenden 
Hier und Jetzt hat, und die als Idee widerständig an Sinnlichkeit 
und Körperlichkeit gebunden ist, verbindet sich praktische Vernunft 
in Gestalt des moralischen Gesetzes über das konkrete Hier und 
Jetzt hinausgehend dauerhaft mit dem Subjekt. Gesetz denkt Kant 

342 Das komplette Zitat dazu lautet: »Überdem wird Vernunft schon von selbst 
durch Vernunft sowohl gebändigt und in Schranken gehalten, daß ihr gar nicht 
nöthig habt, Scharwachen aufzubieten, um demjenigen Theile, dessen besorgli­
che Obermacht euch gefährlich scheint, bürgerlichen Widerstand entgegen zu 
setzen.« (KRV, A 747).

343 AA, 4, 452.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

174

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht schematisch, funktional oder mechanisch, sondern zweckmä­
ßig.344 Es entfaltet sich in sprachlichen Beziehungen und greift in 
das praktische Selbstverständnis der Person ein. Das moralische 
Gesetz ist mit einem Widerstand ausgestattet, der dem hobbesschen 
Verständnis eines Souveräns gleichgesetzt werden kann. Es ist die 
Vielzahl der individuellen Widerstände, die durch die souveräne 
Widerstandsmacht des praktischen Gesetzes geformt, betrachtet und 
beurteilt werden.

Die Widerständigkeit des moralischen Gesetzes deutet Kant so­
wohl als reaktives als auch als konstruktiv-produktives Geschehen. 
Die Angewiesenheit auf handlungsbezogene Bestimmungsgründe, 
die das moralische Gesetz erst zum Sprechen bringen, ist eine wich­
tige Voraussetzung, um den Widerstand auch in einer Binnenper­
spektive des Subjekts, nämlich im Verhältnis zwischen Sprache und 
Körper zu lokalisieren. Zwischen der stummen Körperlichkeit und 
der Begrifflichkeit der Sprache stellt der Widerstand ein Scharnier 
dar. Er pendelt zwischen logischer Bejahung und logischer Vernei­
nung und zeigt, dass unter der Sprache der Körper liegt, und die 
Begrifflichkeit der Sprache sich über den Widerstand des Körpers 
bildet und vielleicht auch sich daran abarbeitet, jedoch nicht im 
Vorgang des begrifflichen Denkens zur körperlichen Verfasstheit der 
Gedanken vordringen kann.

Bezogen auf den Körper sind die Aufgabenfelder der reinen und 
praktischen Vernunft voneinander unterschieden. In der Kritik der 
praktischen Vernunft ist der Körper nicht bloß Hülle oder Werkzeug, 
um Gedanken auszubilden, er ist auch Medium und Untersuchungs­
gegenstand. Analog zu der bereits in der Kritik der reinen Vernunft 
wirksamen Differenzierung zwischen Natur und Vernunft, ist der 
Mensch auch in der Kritik der praktischen Vernunft sowohl ein ver­
nunftbegabtes Naturwesen der Anlage nach als auch eine Person, 
die diese Anlage auf eine höchst individuelle Weise vollzieht.345 

344 Das Verhältnis zwischen dem Mechanischen und dem Zweckmäßigen bildet 
in der idealistischen Philosophie einen wichtigen Schauplatz, der über Kant 
hinausgehend auch Anknüpfungspunkte zu Hegel, Hölderlin und Schelling 
erlaubt. Weiterführend vgl. Waibel, »Kant und Hegel über Zweckbegriffe«.

345 Kant erörtert diesen Zusammenhang am Leitfaden des Willens, dessen unter­
schiedliche Positionierung im Aufgabenfeld der reinen und der praktischen 
Vernunft auch den Gegenstandsbereich des Körpers neu verhandelt. So 
schreibt er im Abschnitt »Von der Deduction der Grundsätze der reinen prak­

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

175

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was daraus resultiert, ist der Anspruch, moralische Bedingungen 
für den Körper nachzuweisen. Sie verleihen Handlungen den Cha­
rakter einer normativen Verbindlichkeit,346 wenn diese mit dem 
Geltungsanspruch eines moralischen Gesetzes verknüpft sind. Die 
Erkundung dieser Zusammenhänge ist Gegenstand des nächsten 
Kapitels.

3.4.3 Sinnliche Einflüsse und moralische Gesetze

»Die Kraft auch der kantischen Philosophie des Sinnlichen besteht 
darin, Sinnlichkeit und Verstand zu trennen, die Unabhängigkeit der 
›Materie‹ der Erkenntnis im Verhältnis zum synthetischen Vermögen der 
Vorstellung festzuhalten, sei es auch nur in negativer Form. Indem er die 
Dinge an sich postuliert, um die Absurdität von Erscheinungen, ohne daß 
etwas erschiene, zu vermeiden, geht Kant freilich über die Phänomenolo­
gie des Sinnlichen hinaus; aber zumindest erkennt er dadurch an, daß 
das Sinnliche, für sich selbst betrachtet, eine Erscheinung ist, ohne dass es 
etwas gäbe, das erschiene.«347

Anliegen dieses Kapitels ist es bisher skizzierte Schwerpunkte des 
Widerstands bezogen auf Kants Verständnis der Transzendentalphi­
losophie – dem transzendentalen Gebrauch der Vernunft und der 
Begriffe – auf die Unterscheidung zwischen dem Sinnlichen und 
dem Intelligiblem anzuwenden. Wie lassen sich empirische und 
intelligible Artikulationen in ihrem Zusammenspiel verstehen und 
inwiefern erfahren diese eine Rückbindung im Subjekt? Inwiefern 
basiert der Einheitsgedanke, den Kant für dieses Verhältnis bean­
sprucht, auf dem Widerstand? Inwiefern erlaubt die übergeordnete 
Zielsetzung des kantischen Unternehmens, nämlich das Primat der 
praktischen vor jenem der theoretischen Vernunft, einen auf Willkür 

tischen Vernunft«: »Der Unterschied also zwischen den Gesetzen einer Natur, 
welcher der Wille unterworfen ist, und einer Natur, die einem Willen […] unter­
worfen ist, beruht darauf, daß bei jener die Objecte Ursachen der Vorstellungen 
sein müssen, die den Willen bestimmen, bei dieser aber der Wille Ursache von 
den Objecten sein soll, so daß die Causalität desselben ihren Bestimmungsgrund 
lediglich in reinem Vernunftvermögen liegen hat, welches deshalb auch eine reine 
praktische Vernunft genannt werden kann.« (AA, 5, 44).

346 Vgl. Reichold, »Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität«. 
Weiterführend, siehe unten Kap. 3.4.3.

347 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 192–93.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

176

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder heteronomen Zwecksetzungen beruhenden Widerstand von 
einem vernunftbasierten Widerstand zu unterscheiden?

Für die Beantwortung dieser Fragen argumentiere ich dafür, dass 
zwischen sinnlichen und normativen Aspekten einer moralischen 
Urteilsbildung kein wechselseitiger, sondern ein asymmetrischer Wi­
derstand vorherrschend ist: Das Sinnliche wird in der Perspektive 
des Normativen gedacht und nicht umgekehrt. Wenn eine Person 
zu der Einsicht gelangt, dass eine bestimmte Entscheidung für ihr 
Leben mit angenehmen Gefühlen verknüpft ist, so muss diese Ent­
scheidung nicht zu einem vernunftbasierten Entschluss in Wider­
spruch stehen. Das moralische Wollen und das moralische Sollen 
haben eine gemeinsame Schnittmenge, die im Sinnlichen gründet, 
aber darauf nicht reduziert werden kann.348

Wie weiß jedoch ein Wollen, dass es auch ein Sollen ist? Die 
Unterscheidung zwischen Widerspruch und Widerstand ist hier auf­
schlussreich. Nicht der Widerspruch zwischen Neigungen und einer 
vernunftgemäßen Handlung, sondern der Widerstand zu sinnlichen 
Neigungen bildet ein Bestimmungsmerkmal für die Identifizierung 
einer vernunftgemäßen Handlung. Durch die Fokussierung auf den 
Widerstand erscheint auch Kants Ethik in einem neuen Licht. An­
ders als der Widerspruch, der mittels logischer Prozesse erkannt 
wird, wird der Widerstand nicht bloß erkannt, er wird auch sinnlich 
gefühlt. Diese Bewegung enthält in sich eine widerstrebende Bewe­
gung. In der Widerstandserfahrung ist das Subjekt mit dem Wahr­
nehmungsgegenstand verbunden, es ist auch von ihm getrennt. Die­
se Kluft, die sich daraus ergibt, weist in zwei Richtungen. Sie kann 
sowohl für die Wahrnehmung eines empirisch-sinnlichen als auch 
für die Wahrnehmung eines intelligiblen Selbst genutzt werden. Die­
se unterschiedliche Wahrnehmung hat für Kant eine unterschiedli­
che Begründungsachse. Das empirisch-sinnliche Selbst erfährt sich 
als situativ, das intelligible Selbst, das sich mit dem vernunftbasierten 
Gesetz verbunden weiß, nicht. Daraus resultieren unterschiedliche 

348 Unter philosophiegeschichtlichen Gesichtspunkten betont Baum die unter­
schiedliche zeitliche Indexierung von Gefühlen und Affekten bzw. Empfindun­
gen und Begierden, die sich durch den Unterschied zwischen »Gegenwarts- 
und Wirklichkeitsbezug des Gefühls« und »Zukunfts- und Möglichkeitsbezug 
der Begierde« entweder als Bezogenheit auf etwas oder als Abwesenheit von 
etwas bestimmt. Vgl. Baum, »Gefühl, Begehren, Wollen in Kants praktischer 
Philosophie«, insbesondere 130–31.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

177

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formen des Widerstands: Ein vernunftbasierter und ein sinnlich 
induzierter Widerstand. Sie beruhen auf sinnlichen und normativen 
Aspekten, die nicht lose miteinander verbunden sind. Sie gehen 
mit unterschiedlichen Formen des Widerstands einher, die einen 
komplexen Zusammenhang aufweisen.

Der Widerstand gegen die Neigungen bildet ein Merkmal, um 
die Allgemeinheit des vernunftbasierten Widerstands als Prinzip zu 
erfahren.349 Der erste hat eine zeitliche Kennzeichnung, wohingegen 
der zweite unabhängig davon ist. Kant hat daraus einen höheren 
Geltungsanspruch der moralischen Gesetze der Vernunft gefolgert, 
den er als zeitlos gültig betrachtet hat. Ihr Geltungsanspruch ist 
in der Perspektive des Widerstands zu deuten: Der unbedingte 
Geltungsanspruch der praktischen Vernunft duldet keinen Wider­
stand und darf dennoch nicht, wie manchmal missverständlich in­
terpretiert, als martialischer Akt der Selbstverkennung interpretiert 
werden. Vielmehr behauptet Kant, dass ein vernunftbasierter Wider­
stand gegen Neigungen die damit einhergehende Angewiesenheit 
auf Normen überhaupt erst deutlich macht. Federführend für die 
Ausbildung von normativen Ordnungsvorstellungen sind nicht die 
persönlichen Interessen oder Neigungen, sondern der Widerstand 
zu diesen. Gleichzeitig sind beide Formen des Widerstands aufein­
ander bezogen: Der Widerstand in Gestalt des vernunftbasierten 
moralischen Gesetzes gibt die Mittel zur Hand, um den Widerstand 
der Neigungen über normative Voraussetzungen zu erkennen und 
zu diesen in ein Verhältnis zu treten. Das Empfinden von Gefühlen 
und das Herstellen von Normen stehen dabei nicht in Widerspruch 
zueinander.

Einer Unterscheidung zwischen sinnlichen und normativen As­
pekten des Widerstands hat Kant in den ethischen Schriften auf 
unterschiedliche Weise entsprochen. Zunächst beschreibt er den Wi­
derstand als ein Hindernis, das es zu beseitigen gilt, z. B. in der 

349 In der Grundlegung der Metaphysik der Sitten beschreibt Kant diesen Zusam­
menhang folgendermaßen: »Da wir aber einmal unsere Handlung aus dem 
Gesichtspunkte eines ganz der Vernunft gemäßen, dann aber auch eben diesel­
be Handlung aus dem Gesichtspunkte eines durch Neigung afficirten Willens 
betrachten, so ist wirklich hier kein Widerspruch, wohl aber ein Widerstand 
der Neigung gegen die Vorschrift der Vernunft (antagonismus), wodurch die 
Allgemeinheit des Princips (universalitas) in eine bloße Gemeingültigkeit (gene­
ralitas) verwandelt wird […].« (AA, 4, 424).

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

178

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundlegung der Metaphysik der Sitten, wo er Gebote der Vernunft 
als Gesetze bezeichnet, deren Befolgung »wider« den Neigungen 
vollzogen wird.350 Ein negatives Bestimmungskriterium für die An­
erkennung des Gesetzes bildet »wider« ebenso in der Kritik der 
praktischen Vernunft. Dieser Widerstand wird ausschließlich sinn­
lich erfahren – »die negative Wirkung aufs Gefühl (durch den Ab­
bruch, der den Neigungen geschieht) ist selbst Gefühl«. Gleichzeitig 
kann der Widerstand a priori intelligibel im Medium des Gesetzes 
durch das Prisma der Selbstwahrnehmung erkannt werden. Kant 
behauptet nämlich, dass der sinnlich erfahrene Widerstand gegen 
das Gesetz in der Selbstliebe in Form des Eigendünkels seine 
Fortsetzung findet, und dass praktische Vernunft dieser Eigenliebe 
Widerstand leistet, »Abbruch thut«, indem es das Subjekt auf die 
»Bedingung der Einstimmung« mit dem moralischen Gesetz »ein­
schränkt«.351 Alle diese Wege und Umwege, die das Vorgehen der 

350 Vgl. AA, 4, 416. In der Kritik der Urteilskraft bezeichnet er den Affekt, den 
sinnlichen Widerstand als Hindernis zu überwinden, als ästhetisch erhaben. 
Er schreibt dazu: »Ein jeder Affect von der wackern Art (der nämlich das Be­
wußtsein unserer Kräfte jeden Widerstand zu überwinden (animi strenui) rege 
macht) ist ästhetisch erhaben, z. B. der Zorn, sogar die Verzweiflung (nämlich 
die entrüstete, nicht aber die verzagte). Der Affect von der schmelzenden Art 
aber (welcher die Bestrebung zu widerstehen selbst zum Gegenstande der Unlust 
(animum languidum) macht) hat nichts Edeles an sich, kann aber zum Schönen 
der Sinnesart gezählt werden.« (AA, 5, 272–73).

351 Das vollständige Zitat dazu lautet: »Das Wesentliche aller Bestimmung des Wil­
lens durchs sittliche Gesetz ist: daß er als freier Wille, mithin nicht blos ohne Mit­
wirkung sinnlicher Antriebe, sondern selbst mit Abweisung aller derselben und 
mit Abbruch aller Neigungen, so fern sie jenem Gesetze zuwider sein könnten, 
blos durchs Gesetz bestimmt werde. So weit ist also die Wirkung des moralischen 
Gesetzes als Triebfeder nur negativ, und als solche kann diese Triebfeder a priori 
erkannt werden. Denn alle Neigung und jeder sinnliche Antrieb ist auf Gefühl 
gegründet, und die negative Wirkung aufs Gefühl (durch den Abbruch, der den 
Neigungen geschieht) ist selbst Gefühl. Folglich können wir a priori einsehen, 
daß das moralische Gesetz als Bestimmungsgrund des Willens dadurch, daß 
es allen unseren Neigungen Eintrag thut, ein Gefühl bewirken müsse, welches 
Schmerz genannt werden kann, und hier haben wir nun den ersten, vielleicht 
auch einzigen Fall, da wir aus Begriffen a priori das Verhältniß eines Erkennt­
nisses (hier ist es einer reinen praktischen Vernunft) zum Gefühl der Lust oder 
Unlust bestimmen konnten. Alle Neigungen zusammen (die auch wohl in ein 
erträgliches System gebracht werden können, und deren Befriedigung alsdann 
eigene Glückseligkeit heißt) machen die Selbstsucht (solipsismus) aus. Diese ist 
entweder die der Selbstliebe, eines über alles gehenden Wohlwollens gegen sich 

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

179

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


praktischen Vernunft beschreiben, beinhalten widerständige Kon­
stellationen. Sinnliche und normative Aspekte weisen einen Wider­
stand auf, wobei der Widerstand des moralischen Gesetzes als höher 
zu bewerten ist als jener der sinnlichen Neigungen. Kant behauptet 
ferner, dass sinnliche Neigungen und normative Aspekte eine not­
wendige Diskrepanz aufweisen. Es bedarf sowohl eines Reflexions­
schrittes, um sinnliche Aspekte im Medium des Gesetzes zu betrach­
ten, als auch eines solchen, um sinnliche Aspekte mit normativen 
Aspekten in einen Zusammenhang zu bringen.

Als negatives Bestimmungskriterium ist der Widerstand gegen 
Neigungen auch eine Ermöglichungsbedingung bzw. Beförderung 
für das Herstellen von Freiheit.352 Einen Widerstand für die Her­
stellung und Aufrechterhaltung von vernunftbasierten Einsichten be­
schreibt Kant in den »Metaphysischen Anfangsgründen der Tugend­
lehre« in der Metaphysik der Sitten auf dreifache Weise, einen auf 
Grundsätzen der Tugend beruhenden Widerstand, einen rechtlich-
gesetzgebenden und schließlich einen zweckorientierten, vernunft­

selbst (Philautia), oder die des Wohlgefallens an sich selbst (Arrogantia). Jene 
heißt besonders Eigenliebe, diese Eigendünkel. Die reine praktische Vernunft 
thut der Eigenliebe blos Abbruch, indem sie solche, als natürlich und noch vor 
dem moralischen Gesetze in uns rege, nur auf die Bedingung der Einstimmung 
mit diesem Gesetze einschränkt; da sie alsdann vernünftige Selbstliebe genannt 
wird.« (AA, 5, 72–3).

352 Den Widerstand als Beförderung der Freiheit erörtert Kant unter moralrecht­
lichen Gesichtspunkten, wenn er im Zusatz zu § 6 »Allgemeines Princip des 
Rechts« in der Metaphysik der Sitten den »Widerstand, der dem Hindernisse 
einer Wirkung entgegengesetzt wird« als eine »Beförderung« der Freiheit be­
zeichnet. Er setzt fort: »Nun ist alles, was unrecht ist, ein Hinderniß der Freiheit 
nach allgemeinen Gesetzen: der Zwang aber ist ein Hinderniß oder Widerstand, 
der der Freiheit geschieht. Folglich: wenn ein gewisser Gebrauch der Freiheit 
selbst ein Hinderniß der Freiheit nach allgemeinen Gesetzen (d. i. unrecht) 
ist, so ist der Zwang, der diesem entgegengesetzt wird, als Verhinderung eines 
Hindernisses der Freiheit mit der Freiheit nach allgemeinen Gesetzen zusammen 
stimmend, d. i. recht: mithin ist mit dem Rechte zugleich eine Befugniß, den, der 
ihm Abbruch thut, zu zwingen, nach dem Satze des Widerspruchs verknüpft.« 
(AA, 6, 231) In dieser Diktion ist aus rechtlicher Sicht der Widerstand geboten, 
um bestehende Widersprüche zur Freiheit aufzulösen. Unter moralanthropolo­
gischen Gesichtspunkten spricht Kant von einem Vermögen der Tapferkeit, 
Widerstand gegen einen ungerechten Gegner zu leisten, der auch ein Gegner 
»der sittlichen Gesinnung in uns« sein kann (AA, 6, 380).

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

180

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


basierten Widerstand.353 In den sozial- und geschichtsphilosophi­
schen Schriften betrachtet er den Widerstand als einen Lackmustest 
für das Herstellen von Freiheit.354

Die unterschiedlichen Dimensionen des Widerstands, die mit 
unterschiedlicher Schwerpunktsetzung in Kants Schriften enthalten 
sind, werfen Fragen nach einer systematischen Erörterung auf. Im 
Rahmen dieser Abhandlung ist es mir jedoch nicht möglich (wie be­
reits in der Einführung hingewiesen), die unterschiedlichen Schwer­
punkte in einer werkimmanenten Untersuchung systematisch auszu­
werten. Auch inwiefern für Kant diese Unterscheidung maßgebend 
war, mag dahingestellt bleiben. Ich beanspruche nicht, Kant genauer 
zu verstehen, als er es selbst getan haben mag, meine Absicht ist 
es vielmehr, Reflexionen auf den Widerstand herauszuarbeiten und 
ihre Relevanz für ethische und sozialphilosophische Überlegungen 
darzustellen. Damit möchte ich, wie in Kapitel 4 zu zeigen ist, eine 
Voraussetzung schaffen, um Kant mit Levinas in einen Dialog zu 
bringen.

In meiner Wahrnehmung hilft diese Berücksichtigung auch, Kants 
Ethik besser zu verstehen. Sie wird oft (beginnend mit Hegel) als 
eine bloße Gesinnungsethik abgetan. Der Vorwurf besteht darin, 

353 Er  schreibt  dazu:  »Die  Antriebe  der  Natur  enthalten  also  Hindernisse  der 
Pflichtvollziehung im Gemüth des Menschen und (zum Theil mächtig) widerstre­
bende Kräfte, die also zu bekämpfen und durch die Vernunft nicht erst künftig, 
sondern gleich jetzt (zugleich mit dem Gedanken) zu besiegen er sich vermögend 
urtheilen muß: nämlich das zu können, was das Gesetz unbedingt befiehlt, daß er 
thun soll. Nun ist das Vermögen und der überlegte Vorsatz einem starken, aber 
ungerechten  Gegner  Widerstand  zu  thun  die  Tapferkeit  ( fortitudo)  und  in 
Ansehung des Gegners der sittlichen Gesinnung in uns Tugend (virtus, fortitudo 
moralis). Also ist die allgemeine Pflichtenlehre in dem Theil, der nicht die äußere 
Freiheit, sondern die innere unter Gesetze bringt, eine Tugendlehre. Die Rechtslehre 
hatte  es  blos  mit  der  formalen  Bedingung  der  äußeren  Freiheit  (durch  die 
Zusammenstimmung mit sich selbst, wenn ihre Maxime zum allgemeinen Gesetz 
gemacht wurde), d. i. mit dem Recht, zu thun. Die Ethik dagegen giebt noch eine 
Materie (einen Gegenstand der freien Willkür), einen Zweck der reinen Vernunft, 
der zugleich als objectiv-nothwendiger Zweck, d. i. für den Menschen als Pflicht, 
vorgestellt wird, an die Hand. – Denn da die sinnlichen Neigungen zu Zwecken (als 
der Materie der Willkür) verleiten, die der Pflicht zuwider sein können, so kann die 
gesetzgebende Vernunft ihrem Einfluß nicht anders wehren, als wiederum durch 
einen entgegengesetzten moralischen Zweck, der also von der Neigung unabhängig 
a priori gegeben sein muß.« (AA, 5, 380–81).

354 Weiterführend, siehe unten Kap. 3.4.4.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

181

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass zwischen der moralischen Forderung und dem Anspruch auf 
Verwirklichung dieser Forderung eine unüberbrückbare Kluft be­
stünde, weshalb es schwer sei, Anwendungskriterien für die Wirk­
samkeit von Handlungen zu definieren. Unter Kritik steht dann 
besonders die Frage, wie der vernunftbasierte Wille auf Handlungen 
bezogen sei, und wodurch ein Wille sich vom bloßen Wünschen 
unterscheide.355 Die Schwierigkeit hängt meiner Auffassung zufolge 
auch damit zusammen, dass ein aus ethischen Gründen vollzogener 
Nichtwille als ethisches Kriterium in Kants Ethik keinen besonderen 
oder expliziten Stellenwert hat. Dies mag damit zusammenhängen, 
dass Kant den Willen ebenso wie das Denken im Hinblick auf 
ihren Vollzug begreift. Eine Möglichkeit, den Willen differenzierter 
zu begreifen, ergibt sich in meiner Lesart darin, wenn die unter­
schiedlichen Schwerpunkte des kategorischen Imperativs betrachtet 
werden. Ist nämlich in der Universalisierungsformel der Wille auf 
das moralische Gesetz durch sein Handeln bezogen, erfährt in der 
Zweck-an-sich-Formel der Wille eine widerständige Kennzeichnung. 
Nicht Verwirklichung, sondern Abgrenzung steht hier im Mittel­
punkt der Aufmerksamkeit. Was sich daraus ergibt, ist ein vernunft­
basiertes Verständnis vom Widerstand, welches das Handeln nicht 
nur im Hinblick auf das Tun, sondern auch im Hinblick auf das 
Unterlassen definiert. Die Berücksichtigung des Widerstands als in­
tegrale Komponente für das Verständnis vom Handeln würde es 
nämlich weiterführend erlauben, das Unterlassen als gleichwertig 
gegenüber dem Verwirklichen zu betrachten. Diesem Doppelverhält­
nis des Handelns sowohl im Hinblick auf seine Verwirklichung als 
auch im Hinblick auf sein Unterlassen, hat Kant in den sozial- und 
geschichtsphilosophischen Schriften in meiner Lesart nur teilweise 
entsprochen.356

Zurück zur sowohl sinnlichen als auch vernunftbasierten Ausstat­
tung des Widerstands: Eine Rückbindung erfährt die Unterschei­
dung zwischen dem sinnlichen und dem vernunftbasierten Wider­
stand durch Kants Verständnis der Person. In deren Selbstverständ­
nis sind normative und sinnliche Aspekte miteinander verwoben. 
Die Person gibt für das Verständnis des Widerstands in Kants Ethik 

355 Einen sehr guten Einblick in die Debatte gibt Esser, Eine Ethik für Endliche, 
142–44.

356 Weiterführend, siehe unten Kap. 3.4.4 und zu Levinas’ Lesart von Kant, Kap. 4.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

182

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen wichtigen Anhaltspunkt. Sie liefert auch einen Hinweis auf 
die phänomenologischen Schwierigkeiten, mit denen die Person im 
Moment der Unterscheidung zwischen sinnlichen und normativen 
Aspekten konfrontiert ist. Wann nämlich weiß die Person, ob das 
jeweilige Gefühl ein angemessenes Gefühl ist, das mit dem Streben 
der Vernunft in Einklang steht? Dass die Verknüpfung der sinnli­
chen mit den vernunftbasierten, normativen Bestimmungsgründen 
bei Kant dennoch eine personengebundene Zuspitzung hat, gibt zu 
denken. Denn auch das Verständnis der Person beruht auf einer 
Zweiteilung; nämlich eine Person, die fähig ist, ein normatives 
Selbstverständnis auszubilden, und eine Person, die den Zweifeln, 
widerstreitenden Gefühlen und Einsichten der Alltagswelt ausgelie­
fert ist.357 Ein komplexes Verständnis der Person, so meine Annah­
me, geht einher mit einem zweifachen Verständnis des Widerstands, 
nämlich einem situativen Widerstand, der auf sinnlichen Bestim­
mungsgründen beruht, und einem solchen, der vernunftbasiert 
ist.358

Die Frage, die ich im Folgenden klären will, lautet: Auf welcher 
theoretischen Basis lässt sich die Differenz zwischen einem sinnlich-
situativen und einem vernunftbasierten Widerstand in Kants Ver­
ständnis des Transzendentalen wiederfinden? Welche Rolle spielt in 
diesem Zusammenhang die Unterscheidung zwischen dem formalen 
und dem empirischen Wollen? Und – schließlich – worin besteht 
das Argument, dass der vernunftbasierte Widerstand der praktischen 
Vernunft als höher zu bewerten ist als der sinnlich-situative?

Festgehalten wurde, dass zwischen sinnlichen und normativen 
Aspekten einer moralischen Urteilsbildung (oder eines normativen 
Selbstverständnisses) kein Widerspruch vorherrschend ist. Die me­
thodische Besonderheit, die sich daraus ergibt, ist, dass die Person 
per se widerständig ist.359 Diese Ergänzung deute ich als einen 
Versuch, einer methodischen Widersprüchlichkeit zu entgehen. Die 
Person würde in unterschiedliche Teilpersonen zerfallen; sie ist we­
der ein sinnliches noch ein intelligibles Wesen, dessen Zuordnung 

357 Vgl. und weiterführend Rössler, Autonomie; auch Henrich, »Ethik der Autono­
mie«.

358 Daraus ergeben sich unterschiedliche Herangehensweisen, die Kant und Le­
vinas sowohl in ein gedankliches Naheverhältnis als auch in einen Gegensatz 
gebracht haben, siehe dazu Kapitel 4.

359 Detaillierter, siehe oben Kap. 3.1.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

183

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr oder minder zufällig erfolgt oder über einen Mechanismus 
des Erkennens festgemacht werden kann. Dabei ist es nicht nur die 
phänomenologische Besonderheit der Person (verkörpert durch ihre 
Leiblichkeit), durch welche die Person widerständig ist, es sind auch 
ihre kognitiven Fähigkeiten, die als widerständig zu deuten sind, 
und vermittels derer es der Person gelingt, den Widerstand gegen 
sinnliche Neigungen aufrechtzuerhalten und zwischen sinnlichen 
und vernunftbasierten Aspekten zu unterscheiden.

Diese Unterscheidung ist nicht nur mit den richtungsweisenden 
und bekannten Fragen verknüpft, nämlich: Was kann ich wissen? 
Was kann ich hoffen? Was soll ich tun? Sie beruht auch auf genealo­
gisch-kritischen Fragen: Wie erkenne ich? Wie weiß ich, dass mein 
Tun angemessen ist? Wie weiß ich, dass ich weiß, und nicht, dass ich 
glaube? Es handelt sich dabei um Fragen, die bereits den Vorgang 
und die Entstehungsbesonderheit des Erkennens mit dem Ethischen 
verknüpfen. Enthalten ist in diesen Fragen die Frage, wie der Wille 
(der auch ein Erkenntniswille ist) zum Gesetz kommt. Die geforder­
te Verknüpfung (zwischen dem Subjektiven und dem Objektiven) 
ergibt sich nicht als ein Automatismus und sie ist auch nicht wider­
sprüchlich konzipiert. Vielmehr sind für ein Verständnis Umwege 
erforderlich, die auch den Widerstand in eine ethische Perspektive 
rücken. Vorrangig ist hier die Frage, wie der Wille und der Wider­
stand miteinander verknüpft sind, und welche Rolle Triebe bzw. 
Affekte dabei spielen.

Der Wille, der motivierende Beweggründe hat, ist auf Triebfedern 
angewiesen,360 um zu einer Handlung zu gelangen: »so bestimmt sich 
der Wille niemals unmittelbar selbst durch die Vorstellung der Hand­
lung, sondern nur durch die Triebfeder, welche die vorausgesehene 
Wirkung der Handlung auf den Willen hat […]«,361 schreibt Kant in 
der Grundlegung der Metaphysik der Sitten. Der Wille, der seine Be­
stimmung nicht durch sich selbst erlangt, sondern auf einen Umweg 
angewiesen ist, benötigt eine sinnlich-körperliche Ausstattung, die 
Kant »Triebfeder« nennt, und die den sinnlichen und den auf Ver­

360 Auf die notwendige Unterscheidung zwischen Triebfeder und Bestimmungs­
gründe weist u. a. Baumanns hin, wenn er schreibt, dass Triebfedern den Vorgang 
der Handlung anleiten bzw. bewegen, Bestimmungsgründe jedoch den Vorgang 
der Handlung entwerfen und motivieren (Baumanns, Kants Ethik, 35).

361 AA, 4, 444.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

184

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nunft bezogenen Widerstand in ein Naheverhältnis bringt. Ähnlich 
wie die Triebfeder eines Uhrwerkes liefert auch die kantische Trieb­
feder die Antriebsenergie, damit das moralische Gesetz als objektiver 
Bestimmungsgrund zum Sprechen kommt.362 Vermittels einer Trieb­
feder erlangt das moralische Gesetz einen sinnlichen Anreiz, der als 
subjektiver Bestimmungsgrund inhaltlich gestaltend ist.363

Als subjektiver Bestimmungsgrund pendelt die Triebfeder zwi­
schen dem moralisch Angemessenen und dem moralisch Verwerfli­
chen.364 Wenn ihr moralischer Rhythmus angemessen ist, ist sie 
mit einer Richtungslinie verknüpft, die ein Orientierungsmerkmal 
für ethische Willensbildung darstellt, die Kant »Achtung« nennt. 
Achtung bekämpft den sinnlichen Widerstand nicht intellektuell-ra­
tional, sondern sie wirkt als ein moralisches Gefühl.365 Eine Trieb­
feder ist dem Handlungsimpuls nicht nur vorgelagert, sie begleitet 
diesen auch. Als treibende Kraft einer Handlung hat die Triebfeder 
einen subjektiven Beweggrund. Wichtig ist hier die Frage, wie es 
der Triebfeder gelingt, die Richtung des moralisch Angemessenen 
einzuschlagen, sodass der subjektive Bestimmungsgrund mit dem 
objektiven Bestimmungsgrund des moralischen Gesetzes verknüpft 
ist, und eine Differenz zwischen dem moralisch Angemessenen und 
dem moralisch Verwerflichen ausgebildet wird, und der moralische 
Wille in seinem Vollzug dadurch sinnlich unterstützt wird.366

362 »Als Wirkung aber vom Bewußtsein des moralischen Gesetzes […] heißt dieses 
Gefühl eines vernünftigen von Neigungen afficirten Subjects zwar […] (intellectu­
elle Verachtung) […], aber in Beziehung auf den positiven Grund derselben […] 
Achtung […], für welches Gesetz gar kein Gefühl stattfindet, sondern im Urtheile der 
Vernunft, indem es den Widerstand aus dem Wege schafft.« (AA, 5, 75).

363 »Über Triebfedern zu verfügen, setzt eine sinnlich affizierte Vernunftnatur vor­
aus, einschließlich einer freien Selbstverfügung oder eines Willensspielraums, der 
gut oder schlecht genutzt werden kann.« (Horn, s. v. »Triebfeder«, 2334).

364 Vgl. Horn, s. v. »Triebfeder«, 2334.
365 Vgl. AA, 5, 75. Inga Römer spricht hier von einem »Kompass« als ein von der 

Vernunft »durchstimmtes Gefühl«. Vgl. Römer, Begehren der reinen praktischen 
Vernunft, 184–90. Nico Scarano deutet Achtung als integrale Komponente 
eines moralischen Internalismus, demzufolge ein notwendiger Zusammenhang 
zwischen dem Bewusstsein der Existenz moralischer Gründe und der Existenz 
von Motiven für moralisches Handeln besteht. Weiterführend: Scarano »Mo­
ralisches Handeln«, 128–31.

366 Der ethische Wille als Handlungsimpuls bestimmt sich »niemals unmittelbar 
selbst durch die Vorstellung der Handlung, sondern nur durch die Triebfeder, 

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

185

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu unterscheiden ist hier nicht nur zwischen Wunsch und Wil­
le,367 auch die Besonderheit des Gegenstands gilt es zu beachten. 
Eine moralische Handlungssituation hat eine andere Erscheinungs­
form als Gegenstände der Wahrnehmung, wie z. B. Birnen und 
Äpfel. Bei Wahrnehmungsgegenständen dieser Art gibt es äußere 
Bestimmungsmerkmale (wie Form, Farbe, Geruch, Konsistenz etc.), 
aufgrund derer eine Unterscheidung erfolgt. Anders ist es jedoch 
bei moralischen Betrachtungen. Das Subjekt ist von moralischen 
Bestimmungsmerkmalen bereits affiziert, und zwar bevor es eine 
Unterscheidung trifft.368 Es ist nicht möglich, mit den Augen eines 
ethnologischen Forschers das moralisch Angemessene vom mora­
lisch Nichtangemessenen zu unterscheiden. Damit gehen innere 
Konflikte, Zweifel und Spannungsverhältnisse einher, die das Selbst­
verständnis der Person in ihrem alltäglichen Verständnis berühren. 
Nicht ein Ich als numerische rationale Einheit trifft eine moralische 
Entscheidung und Unterscheidung, sondern ein Ich als Person mit 
einer sprachlichen Adressierung, Leiblichkeit, Zeitlichkeit und einer 
kontextgebundenen Ausstattung. Diese Dimensionen, welche die 
Person kennzeichnen, gilt es im Prozess der Entscheidungsbildung 
sowohl zu berücksichtigen als auch zu vernachlässigen. Was damit 
auch zur Diskussion steht, ist die Fähigkeit der Person zu sich selbst, 
ihrer Leiblichkeit, der Kontextualität der Entscheidung, in Wider­
stand zu treten, aber auch darauf Bezug zu nehmen. Die Person 
entscheidet nicht nur aufgrund ihrer Erfahrungen, sie entscheidet 
auch trotz dieser Erfahrung. In dieser Absetzungsbewegung lauert 
der Widerstand und es zeichnen sich vor diesem Hintergrund Kon­
turen eines vernunftbasierten Wollens ab, das mit einem phänome­
nologischen Verständnis des Widerstands verknüpft werden kann.

Unter phänomenologischen Gesichtspunkten zeigt sich ein ge­
schichtetes Verständnis eines vernunftbasierten Wollens. Neigungen 
und Interessen bilden eine notwendige, aber widerständige Bedin­
gung für ein solches Wollen. Die Person, die bereits durch ihre 

welche die vorausgesehene Wirkung der Handlung auf den Willen hat« (AA, 4, 
444).

367 Weiterführend: Wille, Praxis des Unterscheidens, insbesondere 144–218; Esser, 
Ethik für Endliche, 142–48; siehe auch meine Ausführungen zu Beginn dieses 
Kapitels.

368 Vgl. dazu Warren, »Where Were You«.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

186

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leiblichkeit widerständig ist, begreift Vernunft als ein Medium, ihre 
eigene Widerständigkeit zu begreifen, und in diesem Begreifen sich 
auch leiblich sinnlich zu erfahren. Möglich wird dies, indem sie in 
Distanz zu eigenen Bedürfnissen, Neigungen etc. tritt, ohne diese als 
unabhängig von der Person wahrzunehmen. Die Person als sinnlich-
leiblich affiziertes Wesen ist am Reflexionsprozess einer vernunftba­
sierten Entscheidungsbildung beteiligt. Sie erkennt an sich selbst 
zwei Seiten eines Zusammenhangs, indem es ihr gelingt eine Distanz 
zu sinnlichen Bedürfnissen herzustellen, ohne deren Relevanz zu 
leugnen. Es gibt ein vermischtes Gewebe zwischen den sinnlichen 
und vernunftbasierten Aspekten, sodass eine absolute Trennung zwi­
schen beiden Aspekten nicht möglich ist. Ein Verhältnis zwischen 
dem Sinnlichen und dem Vernünftigen zeigt sich als ein Verhältnis 
der Nähe und der gleichzeitigen Distanz. Um die sich daraus erge­
bende Spannung aufrecht zu erhalten, bedarf es eines Widerstands. 
Es ist (nach Kant) möglich, in Widerstand zu eigenen Neigungen 
und Interessen zu treten, und durch diesen Widerstand eine Voraus­
setzung für die Herstellung eines Willens zu schaffen, dem es gelingt, 
ethische Grundsätze herzustellen und anzuwenden.369

Wie aber erreicht der individuelle Wille das moralische (vernunft­
basierte) Gesetz? Eine integrale und quasivermittelnde Rolle spielt 
der »gute Wille«.370 Indem der vernunftbasierte Wille sich dem 
Gesetz gemäß macht, hat er ein moralisches Vermögen, das Kant 
den »guten« Willen nennt. Dass der gute Wille im Denken Kants 
keinen besonderen Stellenwert hat, aber dennoch an zentralen Kno­
tenpunkten seines Denkens angesiedelt ist, gibt zu denken.371 Dabei 

369 Widerstand kann, intrapsychisch betrachtet, auch dynamisch gedeutet werden: 
Um zu einem ethischen Wollen vorzudringen, kann das Explizitmachen eines 
Konflikts erforderlich sein, und das Wahrnehmen des Widerstands ist ein 
Indikator für das Sichtbarmachen dieses Konflikts. Je größer beispielsweise 
der Widerstand gegenüber einem ethischen Wollen ist, desto mehr kann dies 
als Indikator für das Wahrnehmen eines ethischen Konflikts gedeutet werden. 
Denn die Person als sinnliches Wesen befindet sich nicht nur in Einklang, son­
dern auch in Konflikt mit den eigenen Bedürfnissen. Diese sind veränderbar 
und kontextgebunden, sie unterliegen einer Deutung und bilden eine notwen­
dige Voraussetzung für das Herstellen einer Handlungssituation; sie stellen 
aber keinen Selbstzweck dar und liefern noch kein hinreichendes Kriterium 
für das Formulieren eines ethischen Wollens.

370 Vgl. AA, 4, 444.
371 Hilfreiche Anmerkungen dazu finden sich bei Wood, »Der gute Wille«.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

187

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geht es nicht nur um die Frage, was den guten Willen zu einem 
solchen macht, es geht auch um die Frage, in welcher Perspektive 
sich der gute Wille entfaltet, worauf er bezogen ist, und wogegen er 
sich wendet, um zu einem Inhalt zu gelangen. Es handelt sich hier 
um unterschiedliche Schwerpunkte. Der gute Wille ist einerseits mit 
Vorstellungen vom Guten verknüpft, die durch das moralische Ge­
setz zu sprechen beginnen, und andererseits erlangt der gute Wille 
seine Bestimmung dadurch, dass er sich vom Nichtguten unterschei­
det. Der gute Wille ist sowohl ein Werkzeug für die Umsetzung eines 
ethischen Anliegens als auch eine Ressource, vermittels derer der 
individuelle Wille mit einem gesellschaftlichen Ganzen in Verbin­
dung tritt. Für die Umsetzung eines ethischen Handlungsimpulses 
ist nicht nur eine reibungslose Ausführung eines Vorhabens gemeint, 
sondern auch eine innere Distanznahme zu einem empirischen oder 
willkürlichen Wollen. Als Ergebnis dieser Distanznahme kann die 
Entstehung des guten Willens gedeutet werden. Das Gute ist nicht 
etwas, das sich voraussetzungslos beim Subjekt einstellt, es ist etwas, 
das erworben wird. Voraussetzung dafür ist ein reflexiver Umgang 
mit sich selbst, und der Widerstand gegen heteronome Bestimmun­
gen des Willens hat dafür eine maßgebende Rolle inne.372

Bezogen auf den Widerstand lässt sich der gute Wille folgender­
maßen zusammenfassen: Damit er vollzogen werden kann, ist ein 
Widerstand gegen heteronome Bestimmungsgründe notwendig; da­
mit der Vorgang des Vollzugs glückt, ist der Widerstand für eine 
Willensbildung zwar notwendig, er muss aber im weiteren Verlauf 
widerstandslos gemacht werden, damit der gute Wille sich vollum­
fänglich entfalten kann. Der gute Wille wäre ansonsten ein ängstli­
cher oder zweifelnder Wille, der abhängig von heteronomen oder 
von empirischen Bestimmungsgründen bleibt.

Wodurch aber unterscheiden sich objektive Gründe des Wollens 
von subjektiven? Es bedarf dafür eines besonderen Begehrungsver­
mögens, das wiederum mit einem Imperativ ausgestattet ist. Der 
Wille, der sich dadurch auszeichnet, »der Vorstellung gewisser Ge­
setze gemäß sich selbst zum Handeln zu bestimmen«,373 kann rela­
tive Zwecke beinhalten und solche, die mit einem Beweggrund 
ausgestattet sind, der für jedes Wollen gültig und notwendig ist 

372 Vgl. u. a. AA, 4, 444.
373 AA, 4, 427.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

188

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und praktische Gesetze an die Hand geben kann.374 Die Fähigkeit 
des vernunftgemäßen Willens gesetzeskonform zu handeln, kann 
gleichzeitig als ein Widerstand gegenüber dem empirischen Willen 
gedeutet werden. Letzterer ist ein Vermögen, den eigenen Neigungen 
zu folgen. In beiden Fällen ist der Wille ein praktisches Sich-zu-sich-
Verhalten, der sich in diesem Sich-zu-sich-Verhalten erfährt. Beide 
Formen der Selbsterfahrung deutet Kant asymmetrisch hierarchisch. 
Durch die Ausrichtung des reinen, vernunftgemäßen Willens auf das 
Gesetz der praktischen Vernunft ist dieser höher zu bewerten als 
der empirische. Eine ähnliche Unterscheidung wurde auch für den 
Widerstand beansprucht: Er ist sowohl empirisch-sinnlich induziert, 
als auch formal und vernunftgemäß bestimmt.

Die Artikulationsformen des Willens und Widerstands sind aber 
nicht identisch; sie weichen voneinander ab. Verbindungen und 
Unterschiede zeigen sich unter handlungsorientierten praktischen 
Gesichtspunkten. Die klassische Sichtweise des Willens ist sein 
Verhältnis zur Gesinnung, zu den Formen seines Begehrens, den 
Mitteln, die zur Realisierung der Handlung nötig sind, zum Gegen­
stand, auf den sich der Wille bezieht, und zur Erreichbarkeit seiner 
Ziele. Sein Anliegen ist die Ausschaltung oder die Überwindung 
des Widerstands als Hindernis: »denn dieses Sollen ist eigentlich ein 
Wollen, das unter der Bedingung für jedes vernünftige Wesen gilt, 
wenn die Vernunft bei ihm ohne Hindernisse praktisch wäre.«375 Der 
Wille als zentraler Begriff der praktischen Philosophie steht für eine 
Form des Begehrens, mit dem Anspruch, die Anliegen der Vernunft 
umzusetzen. Ein Wille ist positiv-förderlich auf sinnliche Aspekte 
bezogen, da er diese benötigt, um eine Handlung zu vollziehen. 
Der Widerstand hingegen folgt einer Abgrenzungslogik. Es geht ihm 
nicht um die Erreichung eines Ziels und um die Überwindung des 
Widerstands als Hindernis, sondern um die Aufrechterhaltung des 
Widerstands als ein Unterlassen oder als eine Gegenbewegung und 
nicht als ein Verwirklichen. Ausschlaggebend ist sein Verhältnis zur 
Gesinnung, zu der Art seines Begehrens und den Beweggründen. 

374 Vgl. AA, 4, 427–28.
375 AA, 4, 449. Vgl. auch Baum, »Gefühl, Begehren und Wollen in Kants prakti­

scher Philosophie«, 138.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

189

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Bestimmung kann (aber muss nicht) in Ergänzung zu einem 
handlungsorientierten Verständnis des Willens gedeutet werden.376

Ein Unterschied zwischen dem Willem und dem Widerstand zeigt 
sich unter strukturellen Gesichtspunkten und wie diese auf Vernunft 
bezogen sind. Ein vernunftbasierter Wille erlangt seinen Vollzug, 
indem er sich von heteronomen, sinnlichen Bestimmungsgründen 
abgrenzt. Ein vernunftbasierter Widerstand hingegen beansprucht 
nicht einen Vollzug, der von anderen erfahren, mit (anderen) Augen 
und Ohren wahrgenommen werden kann; er beruht vorrangig auf 
einer Gesinnung, die das Subjekt im Vorgang der Widerstandserfah­
rung von anderen unterscheidet (und nicht verbindet). In diesem 
Verständnis unterstützt ein vernunftbasierter Widerstand das kanti­
sche Sollen, das zwar auch ein Wollen, aber nicht unbedingt ein 
Können und ein Tun ist. Er unterstützt den Imperativ der personen­
gebundenen und nicht der gegenstands- und handlungsgebundenen 
Orientierung. In dieser personengebundenen Zuspitzung zeigt sich 
eine überraschende Nähe zu Levinas377 und eine vielleicht ebenso 
überraschende Distanz zu Hegel.378

In meiner Lesart ist die Berücksichtigung des vernunftbasierten 
und personengebundenen Widerstands in Kants Ethik hilfreich, da 
die Bestimmung von inneren Gründen nicht nur ein Vermögen ist, 
das die Orientierung an Normen durch die Bezogenheit auf etwas, 
sondern auch durch die Abgrenzung von etwas vollzieht. Was sich 
daraus aber auch ergibt, ist ein Antagonismus. Wann nämlich weiß 
die Person, dass sie sich auf etwas beziehen soll, und wann weiß 
sie, dass sie sich von etwas abgrenzen soll? Kant hat diesen Antago­
nismus erkannt und mit einer neuerlichen Konstellation des Wider­
stands in Verbindung gebracht, nämlich mit einem Widerstand, der 
sich beim Streiten und Diskutieren einstellt.379

376 Weiterführend, siehe unten Kap. 3.4.4.
377 Weiterführend, siehe unten Kap. 4.
378 Weiterführend, siehe unten Kap. 5.
379 »Denn Streiten und Disputiren sind zwar darin einerlei, daß sie durch wechsel­

seitigen Widerstand der Urtheile Einhelligkeit derselben hervorzubringen suchen, 
darin aber verschieden, daß das letztere dieses nach bestimmten Begriffen als 
Beweisgründen zu bewirken hofft, mithin objective Begriffe als Gründe des 
Urtheils annimmt. Wo dieses aber als unthunlich betrachtet wird, da wird das 
Disputiren eben sowohl als unthunlich beurtheilt.« (Kant, AA, 5, 338).

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

190

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Lösung, die Kant dazu bereithält, ist die sozialphilosophische 
Einsicht, dass die Person nicht als Individuum denkt und handelt. 
Sie befindet sich in Gesellschaft und diese bildet den übergeordneten 
Bezugspunkt, von dem aus Entscheidungen und Unterscheidungen 
überhaupt erst getroffen werden können. Einem inneren Antagonis­
mus, der die Person kennzeichnet, ist ein gesellschaftlicher Antago­
nismus vorgelagert. In der Angewiesenheit des Menschen auf Gesell­
schaft zeigt sich eine neue Konstellation des Widerstands, die auf 
gesellschaftliche Zwecke Bezug nimmt und gleichzeitig die Angewie­
senheit des Menschen auf das Soziale verdeutlicht, wie im folgenden 
und letzten Kant-Kapitel (3.4.4) zu zeigen ist. Wichtig ist es hier 
zu betonen, dass der Antagonismus der gesellschaftlichen Kräfte 
den Antagonismus der menschlichen Erkenntnis- und Triebnatur 
ergänzt und nicht fortschreibt.380

3.4.4 Widerstreitende Standpunkte: Singularität und Pluralität 
im wechselseitigen Widerstand

Ein sozial relevantes Verständnis von der Person wird erst mit Blick 
auf ihre widerständige Bezogenheit auf Gesellschaft gewonnen. Die­
sen Gedanken entfaltet Kant in der Schrift »Idee zu einer allgemei­
nen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht«. Die Bedeutung dieser 
Schrift kann nicht hoch genug eingeschätzt werden. Bildet sie doch 
eine wichtige Grundlage dafür, die Person in ihrer körperlichen und 
existenziellen Verfasstheit nicht bloß als funktionaler Bestandteil 

380 So betont Kant in der Metaphysik der Sitten, dass das Subjekt, das gegen das Gesetz 
einen Widerstand erlebt, durch diese Erfahrung des Widerstands die Wirksam­
keit des Gesetzes anerkennt. Er schreibt dazu: »Der Mensch aber findet sich doch 
als moralisches Wesen zugleich […] heilig genug, um das innere Gesetz ungern zu 
übertreten; denn es giebt keinen so verruchten Menschen, der bei dieser Übertretung 
in sich nicht einen Widerstand fühlte und eine Verabscheuung seiner selbst, bei der 
er sich selbst Zwang anthun muß. – Das Phänomen nun: daß der Mensch auf diesem 
Scheidewege (wo die schöne Fabel den Hercules zwischen Tugend und Wohllust 
hinstellt) mehr Hang zeigt der Neigung als dem Gesetz Gehör zu geben, zu erklären 
ist unmöglich: weil wir, was geschieht, nur erklären können, indem wir es von einer 
Ursache nach Gesetzen der Natur ableiten; wobei wir aber die Willkür nicht als frei 
denken würden. – Dieser wechselseitig entgegengesetzte Selbstzwang aber und die 
Unvermeidlichkeit desselben giebt doch die unbegreifliche Eigenschaft der Freiheit 
selbst zu erkennen.« (AA, 6, 382).

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

191

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer wie auch immer organisierten Gesellschaft, sondern darüber 
hinausweisend als Weltbürgerin zu betrachten. Kant verbindet da­
für zivilisatorische, geschichtliche mit individuellen und kulturellen 
Sinnfragen, die als fortschreitende, aber nie als endgültig zu begrei­
fende Errungenschaften zu begreifen sind. Empirische Konstellatio­
nen werden in der Perspektive der praktischen Vernunft regulativ 
und nicht konstitutiv gedeutet. Der Widerstand spielt für die Be­
trachtung dieser Verhältnisse eine wichtige Rolle. Ein komplexes 
Verständnis vom Widerstand verknüpft auf eine nicht mechanische 
Weise die Makroperspektive der Gesellschaft mit der Mikrostruktur 
der Person, wie in diesem Kapitel zu zeigen ist.

Zunächst ist festzuhalten, dass Kant Konstellationen des Körpers, 
der Vernunft und des Sozialen nicht naturrechtlich begründet. Sei­
ne Frage ist auch nicht, wie Körper für eine soziale Ordnung mög­
lichst (funktional) produktiv eingesetzt werden können. Weder das 
normative personale Selbstverständnis noch rollenspezifische Iden­
titäten erschließen sich in einer übergeordneten Perspektive einer 
gesellschaftlichen Gesamtheit.381 Der Widerstand hat dabei eine stra­

381 Nach Rössler zeigt sich bei Kant der Begriff einer personalen Autonomie in der 
Metaphysik der Sitten, insofern er »im Blick auf die ›Vermehrung‹ sowohl der 
physischen wie der geistigen Vollkommenheit« argumentiert (Rössler, Autonomie, 
34). In meiner Lesart findet sich der Begriff der personalen Autonomie in der 
Schrift der »Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht« im 
Blick auf die kollektive Verbesserung der Menschen in geschichtlicher Perspekti­
ve, wie im Folgenden darzustellen ist. Auch hier stellt sich in meiner Lesart die 
Frage, wie Autonomie im geschichtlichen Prozess sich abbildet. Denn Autonomie 
ist zunächst ein Begriff, der keinen geschichtlichen Index aufweist. Grundlegend 
für das Verständnis von personaler Autonomie ist für Rössler das notwendige 
Wechselverhältnis zwischen dem rationalen und dem moralischen Selbstver­
ständnis, die die Idee der Autonomie kennzeichnet, und die auf Kants Verständnis 
von moralischer Selbstgesetzgebung zurückgeht: »Bekanntlich geht diese Idee 
[der Autonomie; B.K.] ursprünglich auf Kant zurück, denn seit Kant steht die 
Autonomie im Zentrum der Ethik und politischen Philosophie. Autonomie als 
Selbstgesetzgebung in der praktischen Philosophie heißt bei ihm, dass der Wille sich 
selbst das sittliche Gesetz gibt, nach dem der Mensch zu handeln hat. […] Für Kant 
ist Autonomie folglich ein wesentlich nicht nur rationaler, sondern vor allem ein 
moralischer  Begriff.«  Dieses  Wechselverhältnis  hat  in  der  philosophischen 
Tradition unterschiedliche Schwerpunkte ausgebildet, die u. a. auch um die Frage 
kreisen: Wie formal (also geschichtslos) ist Autonomie zu verstehen? Ist das 
normative Selbstverständnis ein individueller Maßstab, der mit der kategorialen 
Achtung  der  Würde  einhergeht?  (Vgl.  Rössler,  Autonomie,  32)  Oder  sind 
intersubjektive Anerkennungsprozesse als  ein Geschehen in Raum und Zeit 

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

192

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tegische Bedeutung. Weder das Verständnis vom Subjekt noch das 
von Gesellschaft sind für Kant dogmatisch festgelegte Bereiche. Sie 
definieren sich in widerständiger Abhängigkeit. Eine privilegierte 
Rolle hat dabei die Deutung der Individualität der Person unter dem 
Primat der praktischen Vernunft. Sowie das Individuum durch das 
Primat der praktischen Vernunft angeleitet ist, ist es auch die Gesell­
schaft und die damit verknüpften geschichtlichen Deutungen. Indi­
vidualität(en), Gesellschaft(en), Kultur(en) und Geschichte(n) wei­
sen einen Zusammenhang auf, und der Widerstand ist ein integraler 
Faktor, um diese Zusammenhänge zu beschreiben. Dieser Gedanke 
ist zentral für die Schrift »Idee zu einer allgemeinen Geschichte 
in weltbürgerlicher Absicht«. In dieser Schrift erweitert Kant eine 
am Individuum bzw. an der Person vorgenommene Perspektive in 
Hinblick auf kollektive Zielsetzungen.

Leiblichkeit, Vernunft, Wille und Autonomie unterstützen perso­
nale Eigenschaften, jedoch auch die Angewiesenheit der Person auf 
Gesellschaft und ihre historischen Sichtweisen ist eine notwendige 
Ergänzung für das personale Selbstverständnis. Der über die Person 
begründete Widerstand spielt für das Verständnis dieser Zusammen­
hänge eine wichtige Rolle. Die Person ist auf andere nicht nur 
bezogen, sie grenzt sich auch von diesen ab und leistet ihnen Wider­
stand. Diese Doppelstellung deutet Kant als ein Spannungsverhältnis 
zwischen sozialen Rollen und einem normativen Selbstverständnis. 
Natürlich-körperliche Anlagen der Personen sind widerständig auf 
den Gebrauch der Vernunft bezogen. Dieser Widerstand weist in 
zwei Richtungen. Er ist ein Hindernis und eine Ermöglichungsbe­
dingung, um die vernünftigen Anlagen des Menschen im Erschei­
nungsraum Gesellschaft zu verwirklichen bzw. zum Ausdruck zu 
bringen. Widerstand hat hier sowohl eine geschichtlich-endliche 
und eine normative Kennzeichnung. Es handelt sich hier also nicht 
um zwei unterschiedliche Arten des Widerstands, denn sie weisen in 

grundlegend, die dann auch mit einer ethischen Idee von Vollständigkeit und dem 
Herstellen  (und  nicht  nur  mit  dem  Anwenden)  von  kollektiven  Normen 
einhergehen? Das zweite Anliegen wird bekanntermaßen mit Hegel assoziiert. 
(Vgl. u. a. Menke, Autonomie und Befreiung; Rössler, Autonomie, 32). In meiner 
Lesart hat in dieser Duade Kant-Hegel gerade unter geschichts- und sozialphilo­
sophischen Voraussetzungen Levinas ein gewichtiges Wort mitzureden. Vgl. dazu 
unten Kap. 4 und 5.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

193

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Perspektive der Endlichkeit382 einen Zusammenhang auf. Indem 
die normative Bezogenheit auf Gesellschaft auch den Widerstand 
enthält, bleiben Personen geschichtlich-endlich. Auch erfahrungsbe­
zogene Widerstände als ein Geschehen in Raum und Zeit, bleiben 
geschichtlich endlich, indem sie regulativ und nicht konstitutiv für 
das Verständnis von Geschichte gedeutet werden.

Kant deutet in der erwähnten Schrift den Widerstand jedoch 
nicht bloß als einen geschichtlichen Faktor, sondern durch die Ver­
schränkung mit sozialen Dimensionen auch existenziell. Gesellschaft 
ist nicht einfach ein neutrales Betätigungsfeld für individuelle und 
kollektive Handlungen. Sie wird durch antagonistische Bestrebun­
gen zwischen individuellen und kollektiven Handlungen immer wie­
der aufs Neue hergestellt, bildet dadurch auch neue Formen von 
gesellschaftlich relevantem Sinn aus, und greift durch die damit 
einhergehenden Veränderungsprozesse auf das Verständnis von Ge­
schichte über. Ein konfliktorientiertes Verständnis von Gesellschaft 
bringt Kant mit Widerständen körperlicher, geschichtlicher und 
existenzieller Natur in Verbindung, die er in der Perspektive der 
praktischen Vernunft deutet. In ihr erschließen sich dann auch Er­
scheinungsformen einer als geschichtlich zu begreifenden Vernunft, 
denen Bestimmungsmerkmale des Endlichen anhaften.383

Die widerständige Kennzeichnung, die Personen nach Kant ha­
ben, unterstützt in meiner Lesart Kants Verständnis von Ethik. Per­
sonen sind nicht einfach Werkzeuge, Ressourcen oder Keimzellen, 
die für ideelle und/oder gesellschaftliche Erfordernisse dienstbar 
gemacht werden können. Personen sind schon von ihrer körperli­
chen Ausstattung widerständig veranlagt.384 Auch im Vorgang der 
geschichtsphilosophischen Deutung spielt der Widerstand eine Rol­
le. Es gelingt nicht in einer Art innerer Wesensschau, die natürlichen 
Anlagen von Personen zu erkennen und im praktischen Vernunftge­
brauch anzuwenden. Kant bringt dafür pragmatische Gründe ins 
Spiel. Die Lebenszeit ist zu kurz angesetzt, sodass es Personen mit 
ihrer endlichen Lebenszeit nicht gelingen könne, von ihren Naturan­
lagen einen vollständigen Gebrauch zu machen bzw. diese in mög­

382 Zum Begriff des Endlichen in Kants Ethik vgl. dazu und weiterführend: Esser, 
Ethik für Endliche.

383 Vgl. dazu und weiterführend: Esser, Ethik für Endliche.
384 Zum Begriff der Person bei Kant, siehe oben Kap. 3.1.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

194

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichst angemessener Absicht zu entfalten.385 Die unendliche Auswahl 
von Lebensmöglichkeiten steht in Konkurrenz zur Kurzfristigkeit 
des Lebens. Daraus resultiert ein Widerstand, der notwendig ist, 
damit gewährleistet bleibt, dass der Gebrauch der Vernunft nicht 
»instinktmäßig«, sondern in praktischer Absicht durch »Versuche, 
Übung und Unterricht« erfolgt.386

Ein Widerstand zwischen Natur (bzw. Körperlichkeit) und Ver­
nunft ist vordergründig betrachtet ein wechselseitiger. Vernunft, 
die in ihrem Gebrauch auf ihre körperliche Basis bzw. naturhafte 
Ausstattung angewiesen ist, leistet dieser ebenso Widerstand. Umge­
kehrt leistet auch die körperliche Ausstattung durch ihre zeitliche 
Begrenztheit dem Vernunftgebrauch Widerstand. Die körperlich-
zeitliche Verfasstheit des Widerstands wiederum ist ein wichtiges 
Kriterium, um den Gebrauch der Vernunft auszubilden. Vernunft 
und Natur befinden sich aber nicht nur in einem wechselseitigen 
Widerstand. Sie sind nach Kant beide auf einen gesellschaftlich 
wirksamen Widerstand bezogen, der als Persönlichkeitsmerkmal al­
len Menschen gemeinsam ist. Er nennt dieses Merkmal die »ungesel­
lige Geselligkeit der Menschen«387 und betrachtet diese als ein durch­
gängiges Strukturierungsprinzip, welches das Denken und Handeln 
ebenso anleitet wie begrenzt.

Mit der Formulierung von der »ungeselligen Geselligkeit« ist ge­
meint, dass der Mensch als Person nicht nur einen Drang hat sich 
zu vereinzeln, sondern auch ein Bedürfnis sich zu vergesellschaften. 
Das Selbst ist sowohl auf sich als auch auf gemeinnützige Bestre­
bungen der Geselligkeit bezogen. Ein widerstandsbehaftetes Zusam­
mentreffen von unterschiedlichen Interessenslagen verknüpft Kant 
sowohl mit einem gemeinschaftsbildenden als auch mit einem per­
sonenbezogenen Zweck, und Gesellschaft ist der Schauplatz, in dem 
diese unterschiedlichen Bestrebungen als Widerstände ausgetragen 
werden. Ein von Kant vertretener gesellschaftlicher Antagonismus 
ist wechselseitig zu begreifen. Er trägt sowohl dazu bei, dass indi­
viduelle Anlagen sich verwirklichen können, als auch dazu, dass 
Handlungen sich in ein Verständnis von Gemeinschaft, Gesellschaft 
und Kultur ein- und fortschreiben.

385 AA, 8, 18–9 und 35. Vgl. und weiterführend: Kallhoff, Der Mensch – das 
moralische Tier.

386 AA, 8, 19.
387 AA, 8, 20.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

195

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant fasst diese Zusammenhänge im vierten Satz der Schrift in 
folgendem Wortlaut zusammen:

»Das Mittel, dessen sich die Natur bedient, die Entwicklung aller ihrer 
Anlagen zu Stande zu bringen ist der Antagonism derselben in der 
Gesellschaft, so fern dieser doch am Ende die Ursache einer gesetzmä­
ßigen Ordnung derselben wird. Ich verstehe hier unter dem Antagonism 
die ungesellige Geselligkeit der Menschen, d. i. den Hang derselben in 
Gesellschaft zu treten, der doch mit einem durchgängigen Widerstan­
de, welcher dieser Gesellschaft beständig zu trennen droht, verbunden 
ist. Hierzu liegt die Anlage offenbar in der menschlichen Natur. Der 
Mensch hat eine Neigung sich zu vergesellschaften: weil er in einem 
solchen Zustande sich mehr als Mensch, d. i. die Entwicklung seiner 
Naturanlagen fühlt. Er hat aber auch einen großen Hang sich zu verein­
zelnen (isoliren): weil er in sich zugleich die ungesellige Eigenschaft 
antrifft, alles bloß nach seinem Sinne richten zu wollen, und daher 
allerwärts Widerstand erwartet, so wie er von sich selbst weiß, daß 
er seinerseits zum Widerstande gegen andere geneigt ist. Dieser Wider­
stand ist es nun, welcher alle Kräfte des Menschen erweckt, ihn dahin 
bringt seinen Hang zur Faulheit zu überwinden und, getrieben durch 
Ehrsucht, Herrschsucht oder Habsucht, sich einen Rang unter seinen 
Mitgenossen zu verschaffen, die er nicht wohl leiden, von denen er auch 
nicht lassen kann. […] Ohne jene an sich zwar eben nicht liebenswürdi­
ge Eigenschaften der Ungeselligkeit, woraus der Widerstand entspringt, 
den jeder bei seinen selbstsüchtigen Anmaßungen nothwendig antreffen 
muß, würden in einem arkadischen Schäferleben bei vollkommener 
Eintracht, Genügsamkeit und Wechselliebe alle Talente auf ewig in 
ihren Keimen verborgen bleiben: […] Der Mensch will Eintracht; aber 
die Natur weiß besser, was für seine Gattung gut ist: sie will Zwietracht. 
[…] Die natürlichen Triebfedern dazu, die Quellen der Ungeselligkeit 
und des durchgängigen Widerstandes, woraus so viele Übel entsprin­
gen, die aber doch auch wieder zur neuen Anspannung der Kräfte, 
mithin zu mehrerer Entwicklung der Naturanlagen antreiben, verrathen 
also wohl die Anordnung eines weisen Schöpfers; und nicht etwa die 
Hand eines bösartigen Geistes, der in seine herrliche Anstalt gepfuscht 
oder sie neidischer Weise verderbt habe.«388

Indem Kant den gesellschaftlichen Widerstand als eine »natürliche 
Triebfeder« bezeichnet, die sowohl einer übertriebenen Selbstbezo­
genheit der Person Widerstand leistet als auch für gesellschaftliche 
produktive Zwecke genützt werden kann, wendet er sich gegen 

388 AA, 8, 20–2.

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

196

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein mechanistisches Verständnis von Gesellschaft. Personen werden 
nicht nach mechanischen Gesetzen der Repulsion und Attraktion 
voneinander angezogen und abgestoßen. »Ungesellige Geselligkeit« 
ist vielmehr als ein Rationalitäts- und Wahrnehmungsbeschleuniger 
im Hinblick auf einen möglichst unverstellten Zugang zur äußeren 
Realität.389 Ohne diese würde es nicht gelingen, in ein angemessenes 
Verhältnis zu äußeren Realitäten und ihren Erfordernissen zu treten. 
Damit behauptet Kant, dass der individuelle Widerstand (in Gestalt 
einer ungeselligen Geselligkeit) sowohl ein notwendiger Gegenspie­
ler gegenüber individuellen Bestrebungen als auch ihr Verbündeter 
ist. Erst in gesellschaftlicher Perspektive erschließt sich dieser Zu­
sammenhang umfassend.

Die Person in ihrer widerständigen und teilweise auch widerstrei­
tenden Beschaffenheit ist auf Gesellschaft angewiesen und diese An­
gewiesenheit auf Gesellschaft ist primär. So gilt zwar, dass individu­
elle und gesellschaftliche Interessen sich wechselseitig herausfordern 
und befruchten, die primäre Angewiesenheit des Individuums auf 
gesellschaftliche Zielsetzungen jedoch ist für Kant nicht weiter ver­
handelbar: Wenn auch widerständig, so ist der Mensch als Person 
Teil der Gesellschaft. Soziale Teilhabe ist nicht einfach als eine Fort­
setzung oder Verdichtung von individuellen Bestrebungen zu be­
greifen. Soziale Teilhabe unterstützt und ergänzt individuelle Bestre­
bungen, indem gesellschaftliche Interessen individuellen Interessen 
gleichzeitig einen Widerstand leisten. Soziale Erscheinungsvielfalt 
begrenzt individuelle Bestrebungen und fordert sie in dieser Begren­
zung gleichzeitig heraus. Sie ist ähnlich wie Natur und Leiblichkeit 
sowohl Ressource als auch Grenze.

Die doppelte Abhängigkeit von sozialen Konstellationen be­
schreibt auch ein doppeltes Verständnis vom Widerstand; er ist 
sowohl positiv als auch negativ zu deuten. Widerstand ist sowohl 
förderlich als auch hinderlich für die Entfaltung von zivilisatorisch-
sozialen und kulturellen Prozessen. Einerseits, wie bereits in der 
Schrift »Was ist Aufklärung« (1784) festgehalten, deutet Kant den 
Widerstand in der Perspektive der Selbstverbesserung. Die Person 
ist zwar in problematische Konstellationen verstrickt, sie hat aber 
auch die Mittel zur Hand, einen Ausweg aus misslichen Situationen 
zu finden. Der Widerstand, den der gesellschaftliche Antagonismus 

389 Vgl. und weiterführend: Kleingeld, Fortschritt und Vernunft.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

197

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Individuum entgegenbringt, erweist sich als Katalysator, der 
sowohl dazu beitragen kann, dass individuelle Anlagen gefördert 
werden, aber auch eine Quelle des Üblen bilden können, die Kant 
mit dem weltbürgerlichen Zustand der öffentlichen Staatssicherheit 
in Verbindung bringt.390

Missverständlich wäre es aber, daraus abzuleiten, dass Kant das 
Individuum auf die Perspektive des Staates reduziert. In ethischer 
Hinsicht betont Kant vielmehr notwendige Differenzen zwischen 
dem Ethischen und dem (Staats)Politischen bzw. zwischen dem Kul­
turellen und handlungsbezogenen Zivilprozessen, aufgrund derer 
überhaupt der Grad des moralisch-kulturellen Fortschritts und die 
damit einhergehenden Prozesse der Demokratisierung abzuleiten 
seien. Eine von ihm vorgenommene Zeitdiagnose lässt Kant nicht 
sonderlich optimistisch in die Zukunft blicken. Er schreibt dazu:

»Denn die Idee der Moralität gehört noch zur Cultur; der Gebrauch 
dieser Idee aber, welcher nur auf das Sittenähnliche in der Ehrliebe und 
der äußeren Anständigkeit hinausläuft, macht blos die Civilisirung aus. 
So lange aber Staaten alle ihre Kräfte auf ihre eiteln und gewaltsamen 
Erweiterungsabsichten verwenden und so die langsame Bemühung der 
inneren Bildung der Denkungsart ihrer Bürger unaufhörlich hemmen, 
ihnen selbst auch alle Unterstützung in dieser Absicht entziehen, ist 
nichts von dieser Art zu erwarten: weil dazu eine lange innere Bear­
beitung jedes gemeinen Wesens zur Bildung seiner Bürger erfordert 
wird. Alles Gute aber, das nicht auf moralisch-gute Gesinnung gepfropft 
ist, ist nichts als lauter Schein und schimmerndes Elend. In diesem 
Zustande wird wohl das menschliche Geschlecht verbleiben, bis es sich 
auf die Art, wie ich gesagt habe, aus dem chaotischen Zustande seiner 
Staatsverhältnisse herausgearbeitet haben wird.«391

Im achten Satz der Schrift deutet Kant dieses Spannungsverhält­
nis zwischen zivilisatorischen Problemstellungen und ethischen An­
sprüchen über einen verborgenen Plan der Natur.392 Es ist Teil 
einer Idee der Weltgeschichte und fungiert als heimlicher Leitfaden 

390 Vgl. AA, 8, 26.
391 AA, 8, 26.
392 Das vollständige Zitat dazu lautet: »Man kann die Geschichte der Menschengat­

tung im Großen als die Vollziehung eines verborgenen Plans der Natur ansehen, 
um eine innerlich- und zu diesem Zwecke auch äußerlich-vollkommene Staats­
verfassung zu Stande zu bringen, als den einzigen Zustand, in welchem sie alle 
ihre Anlagen in der Menschheit völlig entwickeln kann.« (Kant, AA, 8, 27).

3 Widerstehen, begreifen, beurteilen

198

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für das Verständnis historischer Konstellationen in Abgrenzung zu 
einem »unmittelbar zu verwirklichenden ideellen Totum«. Kant be­
hauptet damit, dass ein aufklärerischer Fortschrittsgedanke regulativ 
und nicht konstitutiv den Ideen praktischer Vernunft verpflichtet ist.

Wie im nächsten Kapitel zu zeigen ist, hat Levinas einer wenn 
auch indirekten Bezogenheit auf Geschichte in Gestalt eines ver­
borgenen Planes der Natur widersprochen. Sie enthält nämlich Ab­
gründe und Fallstricke in Gestalt des Obskuren und Totalitären, 
die der Philosoph und Jude Emmanuel Levinas nicht zuletzt auch 
leiblich-körperlich erfahren hat. Nicht die Rückwendung auf einen 
verborgenen Plan der Natur bzw. Geschichte, sondern die Unvorher­
sehbarkeit und radikale Offenheit gegenüber Geschichte bildet für 
Levinas den entscheidenden Ausgangspunkt für sowohl ethische als 
auch geschichtliche Überlegungen.

3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person

199

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495990063-19 - am 20.01.2026, 01:59:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Teil I: ZUGÄNGE
	1 Entfaltung der Zugangsweise
	1.1 Neun Lektionen, die der Widerstand lehrt
	1.2 Voraussetzungen

	2 Bewegen, begrenzen, herrschen: Widerstand im Leviathan
	2.1 Empfinden, vorstellen, denken: Freiheit, Furcht, Macht
	2.2 Wahrnehmen, denken, ordnen: Gesicht und Gesetz

	3 Widerstehen, begreifen, beurteilen: Der personale, der soziale und der vernunftbasierte Widerstand
	3.1 Einführende Überlegungen
	3.2 Der Widerstand als Thema, Metapher und Motiv in Kants Schriften
	3.3 Widerstand der Begriffe und der transzendentalphilosophische Standpunkt
	3.4 Widerstand der Vernunft – Widerstand der Person
	3.4.1 Körperlichkeit des Widerstands (Träume eines Geistersehers)
	3.4.2 Einsatzweisen des Widerstands im Aufgabenbereich der Vernunft
	3.4.3 Sinnliche Einflüsse und moralische Gesetze
	3.4.4 Widerstreitende Standpunkte: Singularität und Pluralität im wechselseitigen Widerstand




