3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

Zunichst gilt es den Ausgangspunkt unserer Uberlegungen zu rekonstruie-
ren. Ziel des ersten Teils dieser Arbeit ist es daher, McDowells Sicht auf Frei-
heit als erkenntnistheoretische Autonomie nachzuvollziehen. Dabei werden
wir durchaus Aspekte der Systematik McDowells aufier Acht lassen oder nur
anschneiden. Der systematische Fokus liegt auf dem Begriff der Zweiten Na-
tur, welcher am Ende dieses Teils der Arbeit Ausgangspunke fiir die kritisch-
konstruktive Erweiterung von McDowells Ansatz im Fortgang der Arbeit sein
soll.

Das erste Kapitel dieses Teils der Arbeit soll einleitend auf die Besonder-
heiten der Philosophie McDowells hinweisen und herausstellen, inwieweit wir
daran ankniipfen werden. Dies soll speziell mit Blick auf McDowells Verstind-
nis von Philosophie als Therapie geschehen.

Im zweiten Kapitel werden wir McDowells Verstindnis von Freiheit als
erkenntnistheoretischer Autonomie rekonstruieren. Dabei stehen zunichst
zwei philosophische Dualismen im Zentrum, einerseits der Dualismus von
Begriff und Anschauung, andererseits der Dualismus von Normativitit und
Natur. Der erste Dualismus ist McDowells Ausgangsproblem aus erkennt-
nistheoretischer Perspektive. Die Vermittlung des zweiten Dualismus wird
Teil des Losungsvorschlags. Fiir ein Verstindnis beider Dualismen werden
wir den Raum der Griinde und den Raum der Natur gegeniiberstellen. Aus
dieser Gegeniiberstellung resultiert eine Oszillation zwischen zwei Gefahren,
die McDowell aufzuldsen versucht: einerseits einer Kohirenztheorie, ande-
rerseits dem Mythos des Gegebenen. Begiinstigt wird die dualistische Ge-
geniiberstellung der beiden Riume durch das Objektivititsverstindnis der
modernen Naturwissenschaften, die Objektivitit nur im Raum der (erstna-
tiirlichen) Natur verortet. Hier setzt McDowell an. Mit dem Begriff der Zwei-
ten Natur wird ein Verstindnis von Objektivitit innerhalb der Praxis des Ge-
bens und Verlangens von Griinden etabliert. Der Raum der Griinde ist uns

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Freiheit der Kritik

zur Zweiten Natur geworden. Der Begriff der Zweiten Natur vermittelt Natur
und Normativitat.

Im dritten Kapitel wollen wir danach fragen, wie genau die philosophi-
sche Therapie durch den Begriff der Zweiten Natur gedacht ist. Die Frage, wie
wir unsere Zweite Natur erwerben, fithrt uns zu dem Problem, dass auf Ebene
unseres Selbstverstindnisses das >Kantische Paradox« der Selbstbestimmung
wiederkehrt. In einer abschlieRenden Rekapitulation (viertes Kapitel) wollen
wir auch einen Ausblick darauf geben, wie dieses Problem in den folgenden
Teilen der Arbeit gelost werden soll und in Bezug auf welche systematischen
Punkte wir kritisch-konstruktiv an McDowells Verstindnis von Freiheit als
erkenntnistheoretischer Autonomie anschliefRen wollen.

3.1. Besonderheiten der Philosophie John McDowells

John McDowells Mind and World gehort zu den wenigen international vielfil-
tig diskutierten philosophischen Biichern der letzten 20 Jahre. Wie es zu die-
ser Popularitit gekommen ist, erliutern David Lauer und Christian Barth im
Sammelband Die Philosophie John McDowells in drei Punkten:* McDowells Philo-
sophie zeichnet sich erstens dadurch aus, dass eine besondere Vielfalt von The-
menbereichen behandelt wird. Es geht um Fragen der Erkenntnistheorie, der
Philosophie des Geistes, der Sprachphilosophie, der Handlungstheorie und
der (Meta-)Ethik.* Dabei unterliuft McDowell die Trennung zwischen phi-
losophischen Teildisziplinen und insbesondere die Trennung zwischen theo-
retischer und praktischer Philosophie. Hinzufiigen lisst sich diesem Punkt,
dass sich nach McDowell grundlegende philosophische Fragen systematisch
nur beantworten lassen, wenn man dabei genau diese Trennung iiberwin-
det. Wir werden sehen, dass innerhalb seines Denkens die Frage danach, was
wir (theoretisch) wissen konnen, auf der einen Seite und die Frage danach,

1 Vgl. Barth/Lauer 2014, 7f.

2 Philosophische Auseinandersetzung mit Ethik ist fiir McDowell immer Metaethik.
Ethik als »reflective thinking about specific norms [is] an activity that is not particularly
philosophical« (McDowell 1996, 95, Einfligung und Hervorhebung A.B.). Dies ist aber
in der zeitgendssischen Philosophie keineswegs selbstverstandlich. Kritisch gegen die
zeitgenossische Tendenz schreibt Theunissen: »Die herrschende Philosophie will Ethik
ohne Metaphysik sein. Sie tendiert dazu, sich in Ethik aufzulésen« (Theunissen 1991,
29).

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

wie wir (praktisch) handeln sollen, auf der anderen Seite systematisch zu-
sammenhingend und strukturanalog beantwortet werden. Weitergehend ist
McDowell dabei der Meinung, dass sich Fragen nach theoretischem und prak-
tischem Weltbezug nicht unabhingig von der geistesphilosophischen Frage
nach der Natur menschlicher Subjektivitit beantworten lassen. Welt- und
Selbstbezug hingen systematisch zusammen. Trotz der Vielfalt der philoso-
phischen Teildisziplinen, in denen sich McDowell bewegt, lisst sich — und das
ist der zweite Punkt — eine gewisse Einheit erkennen. Eng verbundene Grund-
gedanken, Argumente oder besser noch Bilder schaffen eine Signatur, die sich
innerhalb seines Werkes und besonders priagnant in Mind and World immer
wieder finden ldsst. Diese Einheit seines reichhaltigen CEuvres von Aufsitzen
und Vorlesungen ist aber nicht die Einheit eines geschlossenen Systems. Der
dritte Punkt betrifft die ambivalente Verortung McDowells auf der philosophi-
schen Landkarte unserer Zeit. Obgleich er in der Tradition der analytischen
Philosophie steht und seine philosophische Ausbildung am New College der
University of Oxford erhalten hat, durchbricht sein Philosophieren die Un-
terscheidung zwischen sogenannter »analytischer< und skontinentaler«< Tra-
dition. Wir sprechen diesbeziiglich von post-analytischer Philosophie. Sehr
priagnant zeigt sich dies in seiner Beschiftigung mit dem Deutschen Idea-
lismus. Mit Kant und Hegel setzt sich McDowell explizit auseinander. Auch
mit der Hermeneutik, im Speziellen mit Gadamer, beschiftigt sich McDowell
- wenn auch nicht so ausgiebig wie mit Kant — explizit. Zur Phinomenolo-
gie gibt es mindestens implizite Schnittpunkte, beispielsweise innerhalb der
Debatte mit Dreyfus.> McDowells Auseinandersetzung mit der antiken Philo-
sophie, insbesondere mit Aristoteles, spielt in der vorliegenden Arbeit keine
weitreichende Rolle. In seinen Texten befasst sich McDowell neben der anti-
ken, klassischen und hermeneutischen Philosophie explizit mit einer Vielzahl
mehr oder weniger zeitgendssischer Positionen.* Dieses Bediirfnis nach di-
rekter Diskussion mit anderen zeitgendssischen Positionen und deren Reak-
tion auf McDowell sowie McDowells wiederholte Repliken kénnten ein weite-

3 Vgl. McDowell 2009d.

4 Darunter sind Positionen aus den Bereichen der analytischen (Sprach-)Philosophie
(bspw. Gottlob Frege, Peter Frederick Strawson, Donald Davidson, Wilfried Sellars,
Careth Evans, James Conant), der zeitgendssischen (analytischen) Phanomenologie
(bspw. Charles Taylor, Hubert Dreyfus), dem Neo-Pragmatismus (bspw. Richard Ror-
ty), der Wittgenstein-Lektiire (bspw. Stanley Cavell, Saul Kripke, Crispin Wright), der
analytischen (Meta-) Ethik (bspw. Philippa Foot, Thomas Nagel) und dem post-analy-
tischen Hegelianismus (bspw. Robert Brandom, Robert Pippin).

- am 14.02.2026, 09:55:28.

37


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Freiheit der Kritik

rer Grund fir seine Popularitit sein. Verbunden mit seiner Stellung zwischen
sanalytischer< und >kontinentaler« Tradition ist McDowells methodisches Vor-
gehen, welches sich nicht in analytisch-rekonstruktiven Lektiiren erschopft,
sondern systematisch weitreichende philosophische Fragen stellt.
McDowells spezielles und nicht einfach zu fassendes Verstindnis von Phi-
losophie als Therapie lisst sich erginzend zu Barth/Lauer als vierter Grund
fir seine Popularitit lesen: Seinem Anspruch nach setzt John McDowell in
Mind and World dazu an, Angste moderner Philosophie im Bereich des Ver-
hiltnisses zwischen Geist und Welt in den Blick zu nehmen. »My aim is to
propose an account, in a diagnostic spirit, of some characteristic anxieties of
modern philosophy — anxieties that centre, as my title indicates, on the re-
lation between mind and world. Continuing with the medical metaphor, we
might say that satisfactory diagnosis ought to point towards a cure.«’ Dabei
zielt sein Vorgehen nicht darauf ab, eine direkte Antwort auf jene Fragen zu
geben, welche fiir die Angste moderner Philosophie stehen. Ein solches - in
seinen eigenen Worten — thesenaufstellendes (-constructive) Vorgehen im Um-
gang mit den Angsten moderner Philosophie, mit den philosophischen Angs-
ten unserer Zeit, hilt McDowell schlichtweg fiir nicht erfolgversprechend (da
eine substanzielle Antwort auf solche Fragen nicht méglich ist®). Dabei steht
fiir McDowell Wittgenstein im Hintergrund:” »Die Arbeit des Philosophen ist
ein Zusammentragen von Erinnerungen zu einem bestimmten Zweck. Wollte
man Thesen in der Philosophie aufstellen, es konnte nie tiber sie zur Diskussi-
on kommen, weil Alle mit ihnen einverstanden wiren.«® These (als sconstruc-
tive) wird dabei von McDowell weitergehend als Doktrin spezifiziert.® Im
Gegensatz dazu besteht McDowells Absicht darin, ein Heilmittel anzubieten,
welches die erst einmal so dringend und beingstigend erscheinenden Fragen
als auf Trugbildern basierend herausstellt. Wihrend wir diese philosophische

5 McDowell 1996, xi. Vgl. hierfiir und fiir die folgenden Ausfiihrungen die Einleitung zu
Mind and World: McDowell 1996, xiff.

6 Es ist aber nicht ausgeschlossen, dass es legitime Varianten von direkten Antworten
auf diese Fragen gibt, welche nicht aus einem philosophischen, sondern bspw. aus ei-
nem naturwissenschaftlichen oder technischen Hintergrund herriihren. Doch tragen
solche Antworten McDowell zufolge wenig dazu bei, die hinter der Frage stehenden
Angste und Zwinge ernst zu nehmen oder gar aufzulésen. Das heift, solche Antwor-
ten beantworten letztendlich eine andere Variante der Fragestellung.

7 Vgl. McDowell 1996, 95.

Wittgenstein 1984, §§ 127 und 128.

9 Vgl. McDowell 1996, 93.

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

Methode von Wittgenstein als Analyse der Grammatik unserer Sprachspiele
und Zuriickfithrung der Bedeutung von Worten auf ihre alltigliche Verwen-
dung kennen, verfihrt McDowell mittels Auflosung hartnickiger philosophi-
scher Dualismen wie des Trugbilds des Gegensatzes zwischen Geist und Welt
respektive Normativitit und Natur. Der Dualismus soll dabei nicht aufgelést
werden, indem eine Seite auf die andere reduziert wird, sondern indem beide
Seiten in ihrer Eigenstindigkeit beriicksichtigt werden.'® Dabei richtet sich
McDowell gegen eine seiner Meinung nach gingige Tendenz in der modernen
Philosophie:

»Ordinary modern philosophy addresses its derivative dualisms in a charac-
teristicway. It takes its stand on one side of a gulfit aims to bridge, accepting
without question the way its target dualism conceives the chosen side. Then
it constructs something as close as possible to the conception of the other
side that figured in the problems, out of material that are unproblematically
available where it has taken its stand.«"

Therapeutisch ist sein Anspruch in dem Sinne, dass McDowell keine neuen
(doktrinidren) Thesen zur Losung philosophischer Fragen aufzustellen ver-
sucht (das wire >constructive philosophy<), sondern durch einen Wechsel der
Perspektive auf das Problem die Aufldsung derjenigen Zwinge sucht, welche
dazu fithren, dass sich die moderne Philosophie itberhaupt erst dazu ver-
pflichtet fiihlt, Fragen zu stellen, die einem Trugbild entspringen. Das Trug-
bild soll sich innerhalb der neuen Perspektive auflésen und damit ebenso der
Zwang zur Frage. Dementsprechend lesen sich seine Texte weniger wie der
Versuch, eigene Thesen zu entwickeln, als vielmehr wie das Arrangieren phi-
losophischer Positionen auf einer Bithne, das uns zeigen soll, worin das triige-
rische Bild besteht. Therapeutisch ist der Anspruch seines Denkens ferner in
der Hinsicht, dass Probleme und Angste moderner Philosophie auf Selbstver-
stindnisse unserer Zeit zuriickgefithrt werden. Vorgreifend kénnen wir sagen,
dass das zentrale Selbstverstindnis, um das es dabei geht, dasjenige ist, wir
seien natiirliche Tiere mit begrifflichen Fihigkeiten. Dabei sind Begriffe das,
was unseren Bezug zur Welt herstellt: »The overall topic I am going to con-
sider in these lectures is the way concepts mediate the relation between minds

10 Man kénnte bei McDowells eigenem Vorgehen im Unterschied dazu von dialektischer
Aufhebung beider Seiten des Dualismus sprechen. Wir werden aber sehen, dass nicht
klar ist, ob McDowell diesem Anspruch gerecht wird.

1 McDowell 1996, 94.

- am 14.02.2026, 09:55:28.

39


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Freiheit der Kritik

and the world.«" Die Therapie zielt darauf, dieses Selbstverstindnis, das sich
im Spannungsfeld von Natur und Freiheit des Begriffs bewegt, (wieder) als
unproblematisch herauszustellen: »[W]e should set about saving whatever is
worth saving in our conception of ourselves, by reconstructing it in terms of
conceptual equipment that is already unproblematically naturalistic.«”

Wir wollen im Folgenden an diese vier Punkte anschliefien. Erstens sind
philosophische Teilgebiete im Gang dieser Arbeit nicht trennscharf unter-
schieden. Die Frage nach der Freiheit der Kritik bewegt sich zunichst auf der
Schnittstelle zwischen Erkenntnistheorie und Philosophie des Geistes. Diesen
Ausgangspunkt, den wir von McDowell iibernehmen, werden wir nicht ginz-
lich verlassen. Dennoch werden wir eine sozialphilosophische, existenzphi-
losophische und kritisch-theoretische Erweiterung dieses Ausgangspunktes
vornehmen. Zweitens versuchen wir trotz der unterschiedlichen Hinsichten
ein und dasselbe Thema zu entwickeln. Unter dem Titel der Freiheit der Kritik
geht es uns um den Zusammenhang zwischen intersubjektiv und zeitlich ver-
mittelter Selbstbestimmung einerseits und immanenter Kritik als Selbstkritik
andererseits. Selbstbestimmung und Selbstkritik sollen im Zusammenhang
verstindlich werden. Drittens versuchen wir am Gegenstand der Freiheit der
Kritik das Bestreben der post-analytischen Tradition als einer produktiven
Verbindung zwischen sogenannter »analytischer< und >kontinentaler< Philoso-
phie mit- und weiterzudenken. Viertens wollen wir uns McDowells Vorgehen
in dem Sinne anschliefien, dass es uns um die Explikation eines Gesamtbildes
geht. Dieses Gesamtbild entwickeln wir in Bezug auf unser Selbstverstind-
nis. Der Blick durch das Gesamtbild soll einerseits Reduktionen, Einseitigkei-
ten oder Dualismen verhindern, anderseits in Bezug auf die Moglichkeit von
Selbstmissverstindnissen aber auch auf die Gefahren solcher Dualismen hin-
weisen. Darin unterscheidet sich aber diese Arbeit von McDowells Verstind-
nis von Philosophie als Therapie. Letztendlich wird sich unser Selbstverstind-
nis nicht als unproblematisch herausstellen, vielmehr werden wir durch den
Zusammenhang der Freiheit der Kritik sehen, dass Selbstbestimmung gerade
darin besteht, unser Selbstverstindnis in bestimmter Weise hinterfragend zu
problematisieren.

12 McDowell 1996, 3.
13 McDowell 1996, 76.

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

3.2. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

Dem Erkenntnisinteresse dieser Arbeit folgend wollen wir McDowells Philo-
sophie als den Versuch einer Erlduterung von Freiheit innerhalb unseres Welt-
und Selbstbezugs lesen. Dabei bewegt sich McDowell zunichst im erkennt-
nistheoretischen Bereich anhand des Zusammenhangs von Anschauung und
Begriff, aber wie er selbst schreibt, ist dieser Zusammenhang nur ein Beispiel
fiir die allgemeine Frage nach Freiheit: »It should be clear that reflection about
perceptual experience has served in this Introduction, as it does in this book,
as just one example of a type. [...] the puzzlement in its general form is about
how freedom, in that sense, fits into the natural world.«** Freiheit in diesem
Sinne bezieht sich auf das Verhiltnis zwischen Geist und Welt. Freiheit ist
fir McDowell konstitutiv mit dem verniinftigen Geist verbunden: »Respon-
siveness to reason« is a good gloss on one notion of freedom.«" Als erkennt-
nistheoretische Autonomie steht Freiheit nach McDowell mit dem Raum der
Griinde in Verbindung. Dieser scheint erst einmal im Gegensatz zum Raum
der Natur zu stehen. Eine der angstbesetzten und von der modernen Philo-
sophie zwanghaft gestellten Fragen ist daher die Frage danach, wie Freiheit
in die natiirliche Welt passt. Ubersetzt in die Rede von Selbstverstindnis-
sen: Wie passen wir als geistige Wesen in die natiirliche Welt? Fiir McDo-
well sind beispielsweise erkenntnistheoretische Fragen'® nach der Méglich-
keit von empirischem Wissen symptomatisch fir diese tieferliegende Angst
davor, dass unser verniinftig-geistiges und das heif3t freies Denken, dass al-
so das, was uns grundlegend ausmacht, wenn wir uns als frei verstehen, —
unser Selbstverstindnis — von der Realitit getrennt oder abgeschnitten ist
(oder sein konnte). McDowell behandelt erkenntnistheoretische Fragen die-
ser Art, um letztendlich danach zu fragen: Was ist die Natur des Menschen
und wie ist der menschliche Bezug zur Welt insgesamt konstituiert? McDo-
well erhebt den Anspruch, diesen Weltbezug zu erliutern, und das speziell
in Hinblick auf Freiheit. Wir werden sehen, dass er uns aber letztendlich nur

14 McDowell 1996, xxiii.

15 McDowell 1996, xxiii.

16  Erkenntnistheoretische Fragen sind nur ein Beispiel fiir eine ganze Problemgattung.
Eine weitere Frage in diesem Feld wire die nach dem Zusammenhang von Kérper und
Geist bzw. von begrifflichen Intentionen und kérperlichen Bewegungen: »Kant says
»Thoughts without content are empty, intuitions without concepts are blind.<Similarly,
intentions without overt activity are idle, and movements of limbs without concepts
are mere happenings, no expressions of agency« (McDowell 1996, 89).

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Freiheit der Kritik

einen Ausschnitt davon liefert, was Freiheit als Selbstbestimmung innerhalb
des menschlichen Weltbezugs zur Bedingung ihrer Moglichkeit hat. Dieser
Ausschnitt aus dem Gesamtbild unseres Bezugs zur Welt erliutert Autono-
mie im erkenntnistheoretischen Verhiltnis von Begriff und Anschauung. Mc-
Dowell fokussiert damit auf erkenntnistheoretische Autonomie innerhalb be-
grifflicher respektive sprachlicher Bedeutung unseres Weltbezugs. In dieser
Erlduterung kehrt das >Kantische Paradox« auf anderer Ebene wieder. Es gilt
McDowells Uberlegungen deshalb kritisch, aber gleichzeitig in konstruktiver
Weise zu erweitern. Kritisch ist diese Erweiterung, weil die These vertreten
wird, dass ein Gesamtbild von Freiheit innerhalb unseres Welt- und Selbst-
bezugs erstens in der Lage sein muss, Freiheit nicht nur als erkenntnistheo-
retische Autonomie zu erliutern, sondern sie als Selbstbestimmung inner-
halb unseres Welt- und Selbstbezugs insgesamt zu erkliren. Zweitens muss
ein Gesamtbild in der Lage sein, auf die Moglichkeit der Gefahr des Schei-
terns innerhalb dieser Freiheit hinzuweisen. Konstruktiv ist die Erweiterung
dahingehend, dass damit keine Widerlegung von McDowell stattfindet, son-
dern vielmehr systematische Punkte, die sich bei McDowells selbst andeuten,
aus- und weitergefithrt werden. So sollten wir an dieser Stelle hinzufiigen,
dass auch McDowell seinen Begriff Zweiter Natur selbst als eine Losung des
»Kantischen Paradoxes« auf erkenntnistheoretischer Ebene versteht.”

Wir werden uns im Folgenden in einem ausfiihrlichen Abschnitt McDo-
well widmen. Dieser Abschnitt beginnt rekonstruktiv, hat aber gleichzeitig die
Aufgabe, den Ausgangspunket fiir das systematische Interesse dieser Arbeit zu
etablieren; hieraus begriindet sich die Ausfithrlichkeit der Ausfithrungen zu
McDowell. Es handelt sich im Folgenden nicht um eine Rekonstruktion, die
versucht, in allen ihren Teilen McDowell so gerecht wie nur moglich zu wer-
den, vielmehr geht es um einen Ausgangspunkt, von dem aus die Problem-
stellung der Freiheit der Kritik und eine Thematisierung der Gefahren dieser
Freiheit entwickelt werden kénnen. Dazu wollen wir erstens ein Verstindnis
von Freiheit als erkenntnistheoretischer Autonomie innerhalb unseres Welt-
bezugs im Ausgang von McDowell etablieren. Dieses Verstindnis ist fiir die

17 »Kant’s lack of a pregnant notion of second nature explains why the right conception
of experience cannot find a firm position in his thinking« (McDowell 1996, 97). Aller-
dings andert McDowell nach Mind and World seine Meinung, inwieweit eine Losung fiir
das>Kantische Paradox« nicht auch schon bei Kant selbst zu finden ist (vgl. McDowell
20009i).

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

Systematik dieser Arbeit notwendig, aber nicht hinreichend fiir die Erliu-
terung von Freiheit als Selbstbestimmung. Zweitens soll ein Begriff Zweiter
Natur erarbeitet werden, wie ihn McDowell als Losung fiir das >Kantische Pa-
radox« auf erkenntnistheoretischer Ebene vorschligt. Damit verbindet sich
auch das dritte Anliegen dieses Abschnitts. Es gilt die systematischen Punkte
zum Ansatz der kritisch-konstruktiven Erweiterung des Begriffs der Zweiten
Natur innerhalb von McDowells Philosophie zunichst im konstruktiven Sinne
herauszuarbeiten, um daran anschliefSend im kritischen Sinne die Erweite-
rung zu motivieren.

Im Folgenden wollen wir dazu anhand von zwei philosophischen Dua-
lismen McDowells Gedankenginge nachvollziehen. Diese beiden Gegensitze,
nimlich einerseits zwischen (theoretischem) Begriff und Anschauung sowie
andererseits zwischen (praktischer) Normativitit und Natur, bietet McDowell
selbst an, wobei die genaue Bezeichnung nur Platzhalter fiir ein tieferliegen-
des Problem ist. Den ersten Dualismus konnte man genauso als Dualismus
von Begriff und Welt, Form und Inhalt oder Spontanitit und Rezeptivitit be-
zeichnen. Diese Gegensitze kommen in einer erkenntnistheoretischen Sicht-
weise in den Blick. Der zweite Dualismus konnte auch als Gegensatz von
Wert und Natur, Kultur und Natur, Rationalitit und Kausalitit oder inne-
rem und duflerem Gesetz formuliert werden. Diese Gegensitze erscheinen,
wenn man die Sichtweise praktischer Erkenntnis einnimmt. Zusammenge-
nommen stehen beide Gegensitze fiir die Frage nach dem Zusammenhang
von Geist und Welt, spezifisch mit Blick auf menschliche Freiheit innerhalb
dieses Zusammenhangs. Fir McDowell ist der erkenntnistheoretische Dua-
lismus Ausgangspunkt fiir seine Uberlegungen zur Frage nach Freiheit als er-
kenntnistheoretischer Autonomie innerhalb unserer Selbst- und Weltbezugs.
Die erkenntnispraktische Fassung ist durch den Begriff der Zweiten Natur
Teil der Losung der Frage nach Freiheit."® Wir werden zuerst ein Verstind-
nis der beiden Dualismen vor dem Hintergrund des Raums der Griinde und

18 »Zwar geht Geist und Welt priméar von Dilemmata der Erkenntnistheorie aus. Aus Mc-
Dowells Vorschlag, die Gleichsetzung der duferen Natur mit dem bedeutungsfreien
Raum der Naturgesetze zugunsten einer Konzeption von Griinden in der Welt aufzu-
geben, ergibt sich aber die Moglichkeit einer so neuartigen Perspektive auf die Natur
moralischer Urteile, dass es fast so scheint, als sei McDowells theoretisches Programm
auf diesen Gewinn fiir die praktische Philosophie hin angelegt worden« (Stahl, 2014,
137).

- am 14.02.2026, 09:55:28.

43


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4

Freiheit der Kritik

des Raums der Natur entwickeln. Danach gehen wir jeweils auf die erkennt-
nistheoretische und die erkenntnispraktische Fassung genauer ein, um letzt-
endlich das Zusammenspiel beider Fassungen nachzuvollziehen.

3.2.1. Raum der Griinde und Raum der Natur

Um ein Verstindnis beider Dualismen zu entwickeln, verwendet McDowell
das teilweise von Wilfrid Sellars iibernommene Bild zweier logischer Riu-
me. McDowell gebraucht die Rede vom logischen Raum sowohl ontologisch als
auch epistemologisch. Die beiden Riume beschreiben ontologisch eine unter-
schiedliche Verfasstheit der Gegenstinde der Welt beziehungsweise die Exis-
tenz und Nicht-Existenz bestimmter Gegenstinde und deren Zusammen-
hang untereinander. Epistemologisch beschreiben die Riume einen unter-
schiedlichen Zugang zu den Gegenstinden der Welt beziehungsweise un-
terschiedliche Modi des Verstehens, verbunden mit einem jeweils anderen
Begriff von Objektivitit. Der Raum der Natur beschreibt einen naturalisti-
schen (beziehungsweise naturwissenschaftlichen) Modus des Verstehens.
Der Zusammenhang der Gegenstinde der Welt wird von kausalen (dufleren)
Naturgesetzen bestimmt, wodurch jeder Gegenstand und jede Verinderung
fremdbestimmt sind. Es gibt keine Freiheit im Raum der Natur. Der Raum
der Griinde beschreibt einen diskursiven Modus des Verstehens. Der Zusam-
menhang der Gegenstinde der Welt wird von rationalen (inneren) Rechtfer-
tigungsbeziehungen durch das Vermoégen des Verlangens und Gebens von
Griinden bestimmt. In diesem Raum existiert Freiheit als erkenntnistheoreti-
sche Autonomie und ist konstitutiv mit Vernunft als dem (kritischen) Vermé-
gen des Verlangens und Gebens von Griinden verbunden. Zur Erliuterung des
Unterschiedes, der dabei fiir McDowell ausschlaggebend ist, soll ein Beispiel
aus einer Fufdnote in Mind and World dienen:

»What | want is an analogue to the sense in which if someone is found in a
place from which she has been banished, she is exculpated by the fact that
she was deposited there by a tornado. Her arriving there is completely re-
moved from the domain of what she is responsible for; [...]. We wanted to
be able to credit ourselves with responsible freedom, so that we are within

19 Das kann aber irrefithrend sein: McDowells Kritik ist nicht gegen die modernen Na-
turwissenschaften gerichtet, sondern gegen ein bestimmtes naturwissenschaftliches
Selbstverstandnis innerhalb philosophischer Praxis.

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

the scope of possible justification, all the way out to the ultimate contact
between our mental life and the world.«*°

In dem nicht alltiglichen, aber vorstellbaren Fall, dass eine Person von einem
Tornado an einen Ort getragen wird, an welchem sich die Person eigentlich
nicht aufhalten darf, befinden wir uns — die Art und Weise der Beschreibung
des Vorgangs betreffend — im Raum der Natur. Der Vorgang ist von dufleren,
kausalen Umstinden fremdbestimmt. Es gibt keine Alternativen, die zur Ent-
scheidung stehen. Die Person hat nicht selbstbestimmt gehandelt und auch
von Verantwortung kann nicht die Rede sein. Trotzdem ldsst sich der Vorgang
verstehen und es lassen sich »Griinde« fiir den Vorgang angeben: beispiels-
weise das Gravitationsgesetz und die Stromungsdynamik des Tornados, wel-
che vektoriell gegen die Gravitationskraft gerichtet die Masse der Person zu
bewegen in der Lage war. Entscheidend ist, dass das, was ein »Grundx« ist, in
den beiden Riumen eine kategorial andere Form annimmt. Die »Griinde« im
Raum der Natur sind keine rationalen Griinde, da weder Selbstbestimmung
noch Verantwortung im Spiel ist. Es konnen weder Selbstbestimmung noch
Verantwortung im Spiel sein, weil eine kritische Entscheidung zwischen Al-
ternativen nicht in Betracht kommt. Der Vorgang liuft fremdbestimmt ab, die
Person selbst ist passiv. Die Rede von rationalen Rechtfertigungsbeziehungen
ist dann schlichtweg unverstindlich. Im Gegensatz dazu ist eine Person im
Raum der Griinde selbstbestimmt im Sinne einer verantwortlichen Freiheit.
Rationale Rechtfertigungsbeziehungen durch das Verlangen und Geben von
Griinden sind moglich. Die Person steht dabei selbstbestimmt in der Welt und
ist beziehungsweise denkt oder handelt aktiv. Griitnde im Raum der Griinde
sind als Griinde immer auch kritisierbar. Ist etwas nicht durch eine Alternati-
ve kritisierbar, so handelt es sich dabei nicht um einen Grund aus dem Raum
der Griinde, sondern um einen kausalen »Grund« aus dem Raum der Natur.

3.2.2. Gefahren im Zusammenspiel von Begriff und Anschauung

Kommen wir vor dem Hintergrund dieses Unterschiedes beider Riume zur
erkenntnistheoretischen Fassung des Dualismus von Begriff und Anschau-
ung. Beides ist Kantische Terminologie. Der Begriff wird vom spontanen
(selbstbestimmten), das heifdt aktiven Vermogen des Verstandes ausgeiibt;
die Anschauung hingegen vom rezeptiven (fremdbestimmten), das heif3t

20  McDowell 1996, 8, Fn. 7.

- am 14.02.2026, 09:55:28.

45


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Freiheit der Kritik

passiven Vermdgen der Sinnlichkeit. Worin besteht die Angst, fir welche
McDowell ein Heilmittel anbieten will? Je nachdem von welcher Seite des
Dualismus her das Problem betrachtet wird, duflert sich die Angst in an-
derer Form. Beide Varianten aber haben gemeinsam, dass selbstbestimmter
Weltbezug scheitert. In der Oszillation zwischen den beiden Fassungen der
Angst sind beide Fassungen nicht klar voneinander getrennt: »I have been
considering the tendency to oscillate between two unpalatable positions: a
coherentism that loses the bearing of empirical thought on reality and a recoil
into a vain appeal to the Given.«*' Da fiir McDowell menschliche Vernunft
(unser rational-begriffliches Denken) konstitutiv mit Freiheit verbunden ist,
legt er das Hauptaugenmerk®” auf die Angst aus Sicht des Raums der Griinde.
Aus dieser Perspektive (der Kohirenztheorie) droht die Gefahr, dass sich der
Begriff nicht auf eine empirische Anschauung bezieht, oder anders ausge-
driickt, dass unser Denken sich von welthaltigem Inhalt getrennt findet, dass
die Freiheit des Denkens die Reibung mit der Welt verliert, beziehungsweise
dass wir keinen Kontakt zur Welt haben, jedenfalls nicht zur Welt, wie sie
tatsichlich ist — dass also, um Kant zu paraphrasieren (den McDowell an
dieser Stelle zitiert), unsere Gedanken keinen Inhalt haben und damit leer
sind. Hier zeigt sich der konstruktive Ansatzpunkt fir die Erweiterung in
existenzphilosophischer Sicht. Wir werden auf McDowell aufbauend von
dieser Gefahr als leere Reflexivitit sprechen. Im Fall leerer Reflexivitit kommt
es zum Exzess von Freiheit. Die orientierende Funktion der Normen geht
durch exzessives Infragestellen verloren, wodurch selbstbestimmter Welt-
und Selbstbezug scheitern. Auf das >Kantische Paradox< bezogen schligt
Selbstbestimmung dabei in blofRe Willkiir um.

Aus gegenldufiger Sicht der Anschauung beziehungsweise des Raums der
Natur lisst sich eine Angst formulieren, die McDowell indirekt als das Ver-
langen nach einem »Gegebenen« behandelt. Diese Angst ist eine Angst davor,
dass unser begriffliches Denken nicht frei ist, sondern fremdbestimmt durch
die empirische Anschauung. In diesem Fall bewirken die Tatsachen der Welt
eine Fremdbestimmung unseres Denkens. Es gibt keine Distanz- oder Re-
flexionsmoglichkeit. Es gibt weder Alternativen zwischen Griinden noch die
Moglichkeit zur Kritik von Griinden. Die Angst bezieht sich also darauf, dass,

21 McDowell 1996, 108.

22 Dass McDowell auf die zweite Fassung der Angst nicht direkt eingeht, ist symptoma-
tisch dafiir, dass er —wie wir noch genauer sehen werden — die Méglichkeit des Schei-
terns innerhalb von Freiheit nicht beriicksichtigt.

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

um wieder Kant zu paraphrasieren, Anschauungen ohne Begriffe blind sind,
weil wir gar nicht selbstbestimmt sehen kénnen beziehungsweise miissen.?
Wir werden darauf aufbauend von dieser Gefahr als blinder Gewohnheit spre-
chen. Im Fall blinder Gewohnheit kommt es zu einer Verdeckung von Frei-
heit. Normen scheinen alternativlos, wodurch selbstbestimmter Welt- und
Selbstbezug scheitern. In Bezug auf das >Kantische Paradox« schligt Selbst-
bestimmung dabei in Fremdbestimmung um. Als Verlangen nach einem so-
genannten »Gegebenen« behandelt McDowell die Angst vor dieser Gefahr in-
direkt und gleichzeitig als einen Versuch der Auflésung der Angst in erster
Fassung. Die Angst vor der Getrenntheit von der Welt schligt dabei in ihr
Gegenteil um, namlich in einen alternativlosen und fremdbestimmten Bezug
zur Welt. Doch das kann nach McDowell keine Auflgsung der Angst bedeuten.
Was ist das Gegebene und wieso kann es keine Losung sein? Das Gegebene
ist aus erkenntnistheoretischer Sicht eine Metapher fiir eine Tatsache in der
Welt, die als sinnlich-empirisches Material passiv und in unmittelbarer Pri-
senz gegeben ist. Es steht alternativlos fest und ist nicht begrifflich vermit-
telt. Das Gegebene fillt unter die Perspektive des Raums der Natur, da es uns
fremdbestimmt. Deshalb schreibt McDowell: »In effect, the idea of the Given
offers exculpations where we wanted justifications.«** Wenn — ausgehend
von der Angst vor der Getrenntheit von der Welt — das Verlangen nach Si-
cherheit ein Verlangen nach rational-rechtfertigender Beschrinkung des freien
Denkens ist (also Beschrankung und Selbstbestimmung zugleich), dann kann
ein solches Gegebenes dies nicht leisten. Das Gegebene kann unser Denken
von einer Schuldigkeit beziehungsweise von Selbstbestimmung als freiheit-
licher Verantwortung freisprechen, indem es das Denken duferlich-kausal
fremdbestimmt, aber es kann keine rational-rechtfertigende Beschrinkung
liefern, da dies die Moglichkeit der Entscheidung zwischen Alternativen und
die Moglichkeit zur Kritik von Griinden einschliefft. Das Gegebene kann die
Freiheit des Denkens nicht rational, das heifst im Modus des verantwortungs-
vollen Verlangens und Gebens von Griinden, beschrinken, sondern schliefit
Freiheit als Selbstbestimmung aus. Blicken wir auf McDowells veranschauli-
chendes Beispiel zuriick, so steht der Tornado fiir die Macht des Gegebenen,
die uns von auflen festlegt. Das Gegebene als Feststehendes soll das Denken
beschranken und die Angst vor der Getrenntheit von der Welt aufldsen, doch

23 Eigenstidndigsehen bzw. denken miissen, da McDowell selbstbestimmtreflektierendes
Denken auch als eine Last oder Biirde konstatiert (vgl. McDowell 1998, 189).
24 McDowell 1996, 8.

- am 14.02.2026, 09:55:28.

47


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Freiheit der Kritik

stattdessen negiert die Vorstellung des Gegebenen Selbstbestimmung als frei-
heitliche Verantwortung. Das Gegebene hat keine therapeutische Wirkung in
Bezug auf unser Selbstverstindnis, sondern ersetzt Angst durch Fremdbe-
stimmung. Selbstbestimmter Weltbezug wird damit nicht erliutert. McDo-
wells Anspruch ist es aber, Freiheit zu erliutern. Die Rede von Freiheit ist
gleichbedeutend mit der Rede davon, dass der Raum der Griinde sui gene-
ris ist. Denn ist der Raum der Griinde sui generis, dann ist unser spontanes
(selbstbestimmtes) Vermdgen des Gebens und Verlangens von Griinden (wie
auch der Kritik bestimmter Griinde) irreduzibel. Das Gegebene ist aus dieser
Sicht ein Mythos. Die Fremdbestimmung durch das Gegebene als Freispruch
von Verantwortung stellt sich als Illusion heraus, weil — sofern der Raum der
Griinde und die damit verbundene Freiheit sui generis sind — unser Bezug zur
Welt nicht in Fremdbestimmung aufgeht. Die existenzphilosophische Erwei-
terung setzt konstruktiv an dem Bild der Angste innerhalb der erkenntnis-
theoretischen Oszillation zwischen einer Kohirenztheorie und dem Gegebe-
nen an. Wir verfolgen damit die beiden Seiten des >Kantischen Paradoxes:.
Wir werden diese Angste aber nicht, wie McDowell, als Trugbilder und da-
mit letztendlich als unproblematisch herausstellen, sondern sie insofern an-
erkennen, als sie auf die existenzielle Gefahr des Scheiterns innerhalb unserer
Freiheit der Kritik verweisen.

3.2.3. Der Mythos des Gegebenen im Zusammenspiel von Normativitat
und Natur

Was McDowell mit der Metapher des Gegebenen meint und warum es sich als
Mythos herausstellen muss, wird deutlicher, wenn wir uns seiner Sichtwei-
se praktischer Erkenntnis nihern. In seinem Aufsatz »Two Sorts of Natura-
lism« geht es um den Dualismus von Natur und Normativitit beziehungswei-
se darum, einen erstnatiirlichen und einen zweitnatiirlichen Naturalismus
mit Blick auf unsere Freiheit voneinander zu unterscheiden. Dabei soll ein
von Aristoteles gepragtes Verstindnis von Natur als Zweiter Natur etabliert
werden, welches therapeutisch auf unser Selbstverstindnis zielt. McDowell
argumentiert dabei gegen eine Lesart von Aristoteles, wonach Tugenden als
das, was unsere Handlungen orientiert oder bestimmt, in einer bestimmten
Art und Weise natiirlich und notwendig sind, nimlich indem diese Tugenden
aus dem Begrift des Menschen abgeleitet und insofern als gegeben betrachtet

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

werden konnen.” Anhand des Gedankenexperiments eines Wolfes, der Ra-
tionalitit (als selbstbestimmtes Vermogen begrifflichen Denkens) erworben
hat, wird dies veranschaulicht. Ein rationaler Wolf als Tier mit dem Vermo-
gen des Gebens und Verlangens von Griinden hat die Freiheit zur Selbstbe-
stimmung als Entscheidung zwischen Alternativen. Dieses Vermdgen ist kein
ausschlieflich theoretisches Vermégen, sondern auch praktisch in dem Sin-
ne, dass es eine Fihigkeit zur distanzierten Reflexion auf Handlungen ein-
schliefdt. Das hat Konsequenzen. Selbst wenn es beispielsweise zum Wolfsein
gehort, dass im Rudel gejagt wird, so hat der einzelne rationale Wolf die Frei-
heit, dies kritisch zu hinterfragen und sich selbstbestimmt dagegen zu ent-
scheiden. Der Mythos des Gegebenen besteht im Bereich des Praktischen im
Gegensatz zu dieser Freiheit, also der Vorstellung einer dufleren Festlegung
und damit Fremdbestimmtheit unseres Handelns. Das Gegebene bedeutet
im Bereich des Praktischen blinde Gewohnheit, das heifft Handlungen sind
durch eine duflere Autoritit fremdbestimmt und Freiheit als die Moglichkeit
zur Entscheidung zwischen Alternativen und Kritik an bestimmten Handlun-
gen ist verdeckt. Nach McDowell ist dieser Zustand ein Mythos. Wir werden
diesen Zustand als praktisches Selbstmissverstindnis so lesen, dass wir uns
selber falsch verstehen, wenn wir annehmen, es gibe ein uns fremdbestim-
mendes Gegebenes. In Bezug auf unser Vermdgen zur distanzierten Reflexi-
vitat ist diese Annahme nimlich selbstwiderspriichlich. Reflexivitit, die auf
etwas als feststehend reflektiert, widerspricht sich selbst, denn Reflexivitit ist
gerade das Vermogen zur kritischen Entscheidung zwischen Alternativen. Auf
etwas als feststehend zu reflektieren ist in sich widerspriichlich. Doch die An-
nahme eines Gegebenen ist nicht zufillig, sondern bedingt durch die andere
Seite der Oszillation, die Angst vor dem Verlust normativer Orientierung. Die
Vorstellung des Gegebenen entsteht aus dem Wunsch nach Orientierung im
Sinne einer Regel fur die richtige, gute oder tugendhafte Handlung. Ist diese
Regel von einer dufleren Autoritit gegeben, entgehen wir damit freiheitlicher
Verantwortung und der Angst vor der Moglichkeit des Scheiterns innerhalb
unserer Selbstbestimmung. Als Mythos deutet McDowell diesen Zusammen-
hang nur an. Wir werden diesen Zusammenhang als praktisches Selbstmiss-
verstindnis noch genauer thematisieren. In der Vorstellung des Gegebenen

25  Einsolches Verstindnis entwickelt Foot (»There is no change in the meaning of good
between the word as it appears in>good roots<and as it appears in >good dispositions
of the human will«, Foot 2001, 39); hiervon grenzt sich McDowell ab (vgl. McDowell
1998a).

- am 14.02.2026, 09:55:28.

49


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Freiheit der Kritik

gibt es allgemeine, von der einzelnen Situation unabhingige und handlungs-
bestimmende Regeln, welche auf die einzelne Situation angewendet werden
konnen. Mit Wittgensteins Ausfithrungen zum Regelfolgen argumentiert Mc-

Dowell?¢

erstens dafiir, dass es nicht méglich ist, einen Regelkatalog aufzustel-
len, der sich eindeutig auf die einzelne Situation anwenden lisst. Aber selbst
wenn dies moglich sein sollte, zeigt zweitens McDowells Gedankenexperiment
des rationalen Wolfs, dass ein Regelkatalog keine abweichenden Handlungen
ausschlieflen kann. In beiden Fillen stellt sich der Regelkatalog als Mythos
heraus. Im ersten Fall wird aus theoretischer Sicht die Moglichkeit einer ein-
deutigen Anwendung des Katalogs von Regeln bezweifelt. Als Regressproblem
beschrieben, besagt diese Kritik, dass es zu jeder Regel eine Metaregel geben
miisse, die festlegt, wie die Regel anzuwenden ist. Aber auch zur Metaregel
bediirfte es wieder einer Regel, welche die Anwendung der Metaregel sichert.
Das Problem setzt sich als unendlicher Regress fort. Die Explikation eines ein-
deutig bestimmten Regelwerks ist somit unméglich. Im zweiten Fall wird aus
praktischer Sicht bezweifelt, dass ein unabhingiger Regelkatalog die Hand-
lung von selbstbestimmten Wesen mit rationalem Vermogen des Gebens und
Verlangens von Griinden festlegen kann, da die Moglichkeit zur begriinde-
ten Wahl zwischen Alternativen und zur Kritik von Griinden besteht. Wie
wir anhand des Unterschieds der beiden logischen Riume gesehen haben,
kann im Raum der Griinde keine Regel (als Grund) eine Handlung alterna-
tivlos festlegen. Wird eine Regel als Grund im rationalen Raum der Griin-
de und nicht im kausalen Raum der Natur verstanden, heifst dies, dass es
die Moglichkeit zur alternativen Entscheidung gibt. So hat der rationale Wolf
die Méglichkeit, sich gegen die Regel des gemeinsamen Jagens zu entschei-
den. Ist der Raum der Griinde sui generis, dann lassen sich handlungsanlei-
tende Griinde nicht auf fremdbestimmende Regeln reduzieren. Wir werden
darauf aufbauend die Unterscheidung zwischen Regel und Norm einfithren.
Beides sind Ausdrucksformen derjenigen Normativitit, die unseren (prak-
tischen und theoretischen) Welt- und Selbstbezug bestimmt. Normen und
Regeln sind sowohl erkenntnistheoretische Orientierungen beziehungsweise
Festlegungen dafiir, einen Gegenstand als einen bestimmten Begriff zu er-
fassen, als auch handlungspraktische Orientierungen beziehungsweise Fest-
legungen dafiir, in einer Situation auf bestimmte Weise zu handeln. Auch
eine Situation fillt unter die Beschreibung durch einen Begriff. In Bezug auf
Normativitit sind Begriffe und Handlungen als richtig oder falsch respektive

26  Vgl. McDowell 1998b.

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

gut oder schlecht zu beurteilen. Der Unterschied besteht nun darin, dass Re-
geln festlegen und Normen orientieren. Regeln werden nachvollzogen, ohne
dass es Alternativen oder die Moglichkeit zur Kritik gibt. Regeln sind schein-
bar fremdbestimmende »Griinde« analog dem Zustand im Raum der Natur.
Gibt es hier regelhafte Verinderung, so ist diese durch duflere Umstinde be-
stimmt. Wir denken an McDowells Beispiel des Tornados, der eine Person be-
fordert. Hier dndert sich der Zustand der Person durch duflere Umstinde. Die
Regeln als solche, nimlich beispielsweise der Gravitation und Strémungsdy-
namik, bleiben dabei unverindert. Normen hingegen sind rationale Griinde
analog der Sicht des Raums der Griinde und schliefien Alternativen sowie die
Moglichkeit zur Kritik in ihrem Vollzug ein. Im Fall der Norm ist die norma-
tive Bindung fallibel, das heiflt es kann auch nicht in Ubereinstimmung mit
der Norm gehandelt werden beziehungsweise in jeder Anwendung der Norm
ist die Méglichkeit zur Abweichung eingeschlossen.*” Fiir McDowell ist dies,
wie im Fall des verniinftigen Wolfes, prinzipiell immer maglich. Die festle-
gende Regel stellt sich als Mythos heraus. Auch wir werden sehen, dass es im
Gesamtbild des Zusammenhangs zwischen Freiheit und Kritik keine festle-
genden Regeln gibt. Dennoch gibt es die Moglichkeit des praktischen Selbst-
missverstindnisses, indem orientierende Normen als festlegende Regeln er-
scheinen. Wir unterscheiden methodisch deshalb im Folgenden - in analyti-
scher Abstraktion aus dem Gesamtbild — zwischen Regeln und Normen, um
spiter auf die Gefahr des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit hinweisen zu
kénnen.

3.2.4. Objektivitat und Teilnehmerinnenperspektive

McDowell zufolge wird der Mythos des Gegebenen durch das Natur- und
Objektivititsverstindnis der modernen Naturwissenschaften begiinstigt. Die
modernen Naturwissenschaften manifestieren einen Dualismus von Natur
und Normativitit. Als Entzauberung der Welt beschreibt McDowell diesen
Vorgang, der ein Verstindnis von Objektivitit einfiihrt, das von einem abso-
luten Standpunkt auflerhalb der menschlichen Lebenspraxis auszugehen ver-
sucht. Durch diese Entzauberung entsteht eine Trennung zwischen der objek-
tiven Natur beziehungsweise deskriptiven Tatsachen auf der einen Seite und
unseren normativen historisch-kulturellen Praktiken auf der anderen Seite.

27 Vgl. Stahl 2013, 369ff. und 381ff.

- am 14.02.2026, 09:55:38.

51


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Freiheit der Kritik

Als eine analytisch abstrahierende Perspektive auf die Welt ist dieser Stand-
punkt gerechtfertigt und trigt zum naturwissenschaftlichen Fortschritt bei.
Wird diese Auflenperspektive jedoch absolut gesetzt, metaphysisch idealisiert
oder zum einzigen Standpunkt hypostasiert, von dem aus Objektivitit mog-
lich sei, dann liegt an dieser Stelle der philosophische (nicht primir naturwis-
senschaftliche) Fehler. Wire dies die einzig moégliche Form von Objektivitit,
dann miisste auch die Begriindung unseres Handelns aus einer Perspekti-
ve errungen werden, welche unabhingig von unseren historisch-kulturellen
Praktiken der richtigen, guten oder tugendhaften Handlungen ist. Diese Art
von unabhingiger Gegebenheit ist ein Mythos, wie wir gesehen haben.
Wenn der Versuch der Begriindung aus einer objektiven Aufenperspekti-
ve sich als Mythos herausstellt, wodurch erhalten dann handlungsanleitende
Griinde ihre Geltung? Woher nehmen wir die alltigliche Sicherheit, dass Nor-
men in unterschiedlichsten Situationen befolgt werden? Als Antwort auf diese
Frage zitiert McDowell in seinem Aufsatz »Virtue and Reason« Stanley Cavell:

»That on the whole we do is a matter of our sharing routes of interest and
feeling, modes of response, senses of humor and of significance and of fulfil-
ment, of what is outrageous, of what is similar to what else, what a rebuke,
what forgiveness, of when an utterance is an assertion, when an appeal,
when an explanation —all the whirl of organism Wittgenstein calls >form of
lifec. Human speech and activity, sanity and community, rest upon nothing
more, but nothing less, than this. It is a vision as simple as it is difficult, and
as difficult as it is (and because it is) terrifying.«*®

Die Begriindung der Geltung handlungsanleitender Griinde liegt in einer
geteilten Lebensform,” das heiflt innerhalb der historisch-kulturellen Praxis
selbst (of our sharing routes of interest and feeling, modes of response,
senses of humor and of significance and of fulfilment, of what is outrageous,

28  Cavell 2015, 52.

29  Der Begriff der Lebensform ist im Anschluss an Wittgenstein zu verstehen und be-
zeichnet die Gesamtheit der Praktiken, die von einer Gemeinschaft ausgeiibt werden:
»Das Wort>Sprachspiel<soll hier hervorheben, dass das Sprechen der Sprache ein Teil
ist einer Tatigkeit, oder einer Lebensform« (Wittgenstein 1984, § 23). Man kann spe-
zifischer zwischen Lebensform und Praktiken unterscheiden (vgl. Jaeggi 2014, Kapitel
1 und 2). Diese Unterscheidung soll hier aber nicht weiter ausgearbeitet werden. Wir
verwenden Lebensform und historisch-kulturelle Praxis synonym. Praktiken sind in-
nerhalb einer Lebensform beziehungsweise historisch-kulturellen Praxis ausdifferen-
ziert.

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

of what is similar to what else, what a rebuke, what forgiveness, of when an
utterance is an assertion, when an appeal, when an explanation< usw.). Damit
andert sich der Blick von einer Aufienperspektive zu einer Teilnehmerinnen-
perspektive. Es gibt keine Begriindung aufierhalb oder unabhingig von der
geteilten Lebensform®® (Human speech and activity, sanity and community,
rest upon nothing more<). Diese Tatsache ist erschreckend (-terrifiying.), weil
sie den Wunsch, freiheitliche Verantwortung an ein Gegebenes abzugeben,
an eine duflere Autoritit, die festlegt, wie und was zu tun ist, nicht erfiillt.
Damit droht die Gefahr, dass wir innerhalb unserer Selbstbestimmung
scheitern. Dennoch gibt es aus der Perspektive der Teilnehmerin rationale
Griinde fir praktisches Handeln. Diese rationalen Griinde sind orientieren-
de Normen, nicht festlegende Regeln. Orientierende Normen haben keine
Begriindung auflerhalb der geteilten Lebensform, nichtsdestotrotz sind sie
innerhalb der historisch-kulturellen Praxis objektiv. Wie Aristoteles sich nur
an ein Publikum wandte, das seine Vorstellungen von Tugendhaftigkeit schon
teilte, so rit uns auch McDowell: »I shall use the example of kindness; anyone
who disputes its claim to be a virtue should substitute a better example
of his own.«’* Dieser Ratschlag ist symptomatisch fiir ein Verstindnis von
Objektivitdt, das abhingig von einer geteilten Lebensform als historisch-
kultureller Praxis ist.*?

30  McDowell veranschaulicht das auch anhand des paradigmatischen Beispiels von
Dilemmata: »Consider, for instance, a concept whose application gives rise to hard
cases, in this sense: there are disagreements that resist resolution by argument, as to
whether or not the concept applies. Convinced that one is in the right on a hard case,
one will find oneself saying, as one’s arguments tail off without securing assent, >You
simply aren’t seeing it¢, or>But don’t you see« (McDowell 1998¢, 62).

31 McDowell 1998c¢, 52.

32 Man konnte McDowell diesbeziiglich vorwerfen, dass seine Position in einen kon-
servativ aufgeladenen Relativismus zu kippen droht. Konservativ, weil seine Positi-
on normative Konflikte, die durch kritische Reflexion innerhalb einer Tradition ausge-
16st werden, unverstandlich werden l4sst. Relativistisch, weil Konflikte zwischen ver-
schiedenen Traditionen nicht berticksichtigt werden (kdnnen). So meint beispielsweise
Stahl, »dass McDowells Beschreibung moralischer Reflexivitat strukturell konservativ
ist« (Stahl 2014, 150). Letztendlich liegt der Grund fiir die Méglichkeit dieses Vorwurfs
darin, dass McDowell die Zweite Natur nicht als selbstkritisch expliziert. Durch den
Zusammenhang von Selbstbestimmung und Selbstkritik [6st sich der Einwand auf.

- am 14.02.2026, 09:55:28.

53


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Freiheit der Kritik

3.2.5. Begriff der Zweiten Natur

Um ein solches Verstindnis von Objektivitit plausibel zu machen, fihrt Mc-
Dowell den Begriff der Zweiten Natur ein. An diesen Begriff der Zweiten Na-
tur wird unsere sozialphilosophische Erweiterung konstruktiv anschliefRen.
Der Begrift der Zweiten Natur soll (im Praktischen) den Dualismus von Na-
tur und Normativitit auflésen und unser Selbstverstindnis therapieren. Er
beschreibt Natiirlichkeit nicht (wie die modernen Naturwissenschaften) als
ausschliefllich naturgesetzlich, wonach beispielsweise Tugenden als das, was
unsere Handlungen anleitet, in einer Art und Weise naturnotwendig sind,
dass diese Tugenden durch den Begriff des Menschen festgelegt sind und un-
ser Handeln alternativlos bestimmen. Der Begriff der Zweiten Natur schlieft
selbstbestimmte Normen ein. Das heifdt, dass auch rationale Griinde, die uns
nicht dufierlich-kausal festlegen, sondern Alternativen und die Moglichkeit
zur Kritik offen lassen, natiirlich sind, genauer gesagt zweitnatiirlich. Auf
die Einheit zwischen theoretischer und praktischer Perspektive bezogen gilt
insgesamt: »Meaning is not a mysterious gift from outside nature.«**> Zwei-
te Natur beschreibt die Natur, die wir innerhalb einer historisch-kulturellen
Praxis geworden sind, und damit eine bestimmte Realisierung unserer Natur
als Menschen. Diese Realisierung bedeutet (unter anderem) eine bestimm-
te Auspragung praktischer Vernunft als einen bestimmten sittlichen Stand-
punkt. Zweite Natur ist eine Durchdringung erstnatiirlicher Gegebenheiten
durch die zweitnatiirliche Normativitit unserer historisch-kulturellen Praxis.
McDowell wendet sich damit gegen ein additives Verstindnis des Verhiltnisses
von Natur und Normativitit. Im additiven Verstindnis sind wir unterschie-
den von natiirlichen Tieren durch eine zusitzliche normative Komponente.
Im Unterschied dazu fithrt McDowell ein transformatives Verstindnis des Ver-
hiltnisses von Natur und Normativitit ein: Wir sind wie Tiere, aber insgesamt
in einer ganz eigenen Form. Unsere Natiirlichkeit ist transformiert durch die
Normativitit unserer historisch-kulturellen Praxis. Normativitit (und damit
auch die Freiheit des Denkens sowie die Freiheit im Handeln) gehért zu je-
nem (zweit)natiirlichen Modus, in dem wir uns als Tiere selbstbestimmt ver-
wirklichen. Diese Transformation 6ffnet uns die Augen fir die (praktischen)
Forderungen der Vernunft. Innerhalb der Teilnehmerinnenperspektive sind
diese Anforderungen objektive Griinde, die als solche handlungsbestimmend

33  McDowell 1996, 88.

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

sind. Der Teilnehmer sieht eine Situation insgesamt als einen Grund, in be-
stimmter Weise zu handeln.* Die Teilnehmerin handelt dabei unmittelbar:*
»Occasion by occasion, one knows what to do, if one does, not by applying
universal principles but by being a certain kind of person: one who sees situ-
ations in a certain distinctive way.« Das charakterliche Selbstverstindnis, eine
bestimmte Person zu sein, welches wir mit der Zweiten Natur erwerben, lisst
uns Situationen als Griinde sehen und danach handeln. Es ist keine zusitz-
liche, beispielsweise motivationale Komponente notwendig, um eine Hand-
lung auszulésen. Der Grund selbst ist handlungsanleitend, und zwar deshalb,
weil er konstitutiver Teil des Selbstverstindnisses des Subjekts geworden ist:
»One cannot be that kind of person but stand ready to rethink the rational
credentials of the motivations characteristic of being that kind of person, on
occasions when acting on those motivations is in some way unattractive; part
of what it is to be that kind of person is not to regard those credentials as
open to question on particular occasions.«*® Wir werden darauf zuriickkom-
men, dass hier systematisch nicht klar ist, wie sich diese Bestimmung der
Handlung durch das Selbstverstindnis des Subjekts mit der Spezifik der ra-
tionalen Griinde vereinbaren lisst, dass diese qua Griinde immer Alternativen
offen lassen und die Méglichkeit kritischer Reflexivitit dieser Griinde besteht.
Es scheint, als wiirden Griinde hier auf Ebene des Selbstverstindnisses doch
zu festlegenden Regeln. Auf dieser Kritik baut die Erweiterung der kritisch-
theoretischen Hinsicht auf: Durch die Méglichkeit immanenter Kritik als Kri-
tik am eigenen Selbstverstindnis wird der Zusammenhang zwischen Bestim-
mung durch unser Selbstverstindnis und kritischer Reflexivitit in Bezug auf
dieses Selbstverstindnis verstindlich.

34  Dabei muss die Teilnehmerin der Praxis den Grund nicht notwendigerweise vollstan-
dig auf den expliziten Begriff bringen kénnen. Aber sie muss den Grund notwendiger-
weise als einen Grund sehen, da es kein Abwigen zwischen mehr oder weniger wert-
vollen Handlungsalternativen gibt. McDowell beschreibt das als Einheit: Es zeigt sich
Tugend im Allgemeinen, nicht einzelne Tugenden (vgl. McDowell 1998c¢, 67f.)

35 Dass der Handlung kein logischer Schluss, welcher ein unabhéngiges allgemeines
Wissen auf die einzelne Situation bezieht und so die Handlung bestimmt, vorausge-
hen kann, sollte an dieser Stelle klar sein. Es gibt dieses unabhingige allgemeine Wis-
sen nicht. Deshalb auch die Rede davon, dass der Grund gesehen wird. Es findet aber
auch weder ein Abwagen von Pro und Kontra statt, noch ist eine zusitzliche motiva-
tionale Komponente zur Handlung notwendig (vgl. McDowell, 1998c, 67f.).

36  McDowell 1998a, 192.

- am 14.02.2026, 09:55:28.

55


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Freiheit der Kritik

Halten wir an dieser Stelle fest: Durch die Zweite Natur kénnen ethische
Griinde, welche abhingig von der historisch-kulturellen Lebensform sind,
als objektiv verstanden werden.?” McDowell vertritt einen ethischen Realis-
mus: »The picture is that ethics involves requirements of reason that are there
whether we know it or not, and our eyes are open to them by the acquisition
of »practical wisdom. [...] The ethical is a domain of rational requirements,
which are there in any case, whether or not we are responsive to them.«*®
Das, was ethische Griinde sind, ist dabei nicht naturalistisch-erstnatiirlich
beziehungsweise naturwissenschaftlich verstanden, sondern zweitnatiirlich
(diskursiv-normativ). Das heifdt diese Griinde gelten nicht aus einer unab-
hingigen Auenperspektive, sondern nur aus Teilnehmerperspektive: »The
thought that the demands of ethics are real is not a projection from, or con-
struction out of, facts that could be in view independently of the viewer’s
participation in ethical life and thought, so that they would be available to a
sideways-on investigation of how ethical life and thought are related to the
natural context in which they take place«.*

Dass die Begriindung der Geltung ethischer Griinde ausschliefilich durch
die Teilnehmerinnenperspektive moglich ist und nicht von auflerhalb der
sittlichen Perspektive (etwa transzendental oder naturgesetzlich-kausal be-
ziehungsweise als Gesetze der Spezies), ist in einer Weise zirkulir, die — wie
Cavell schreibt — erschreckend (terrifying) sein kann. Wir sind aufgrund
unserer Pragung durch ein naturwissenschaftliches Objektivititsverstindnis
versucht, eine solche Begrindung fur unzureichend zu halten. McDowell
schreibt in dem Zusammenhang von einem Schwindelgefiihl (vertigoq).
Die scheinbar unzureichende Begriindung macht Angst. Doch der Wunsch
nach einer Begriindung (und damit Festlegung und Sicherheit), welche als
Aufenperspektive die geteilte Lebensform und die darin erworbene Zweite
Natur transzendiert, wird von McDowell enttiduscht. Es ist der Wunsch nach
einem Mythos, dem Mythos des Gegebenen: »This composite idea is not the

37  Streng genommen gibt es fiir McDowell nur diese zweitnatiirliche Objektivitat. Das
Objektivitatsverstindnis der modernen Naturwissenschaften ist nur als analytische
Abstraktion davon zu verstehen. Die analytisch-abstrahierende Moglichkeit einer Au-
Renperspektive setzt die Teilnehmerinnenperspektive voraus, da ohne sittliche Bil-
dung als Erwerb praktischer Vernunft auch keine Fahigkeit zur distanzierten Reflexi-
vitat erworben wird (vgl. McDowell 1998a, 188f.). Eine andere Losung wire es, den Be-
griff von Objektivitit beziehungsweise Rationalitdt als intern plural zu verstehen.

38  McDowell 1996, 79 und 82.

39 McDowell 1996, 83.

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

perception of a truth, but a consoling myth, elicited from us by our inability
to endure the vertigo.«*° Versuche ethischer Grundlegungen, die sich aus der
Zirkularitit der Teilnehmerinnenperspektive befreien wollen, liest McDowell
als Abwehr oder Versuch der Vermeidung des angstbesetzten Schwindelge-
fithls: »The idea, for instance, that something like utilitarism must be right
looks like a double avoidance of vertigo: first, in the thought that there must
be a decision procedure; and second, in the reduction of practical rational-
ity, at least in its moral application, to the pursuit of neutrally intelligible
desires.«*

Nimmt man dies ernst, so steht hinter ethischen Uberlegungen, wie
beispielsweise der des Utilitarismus, nicht so sehr ein kritisches Erkennt-
nisinteresse als vielmehr der Wunsch nach einer Festlegung und damit
Sicherheit, wie zu handeln ist. Es ist der Wunsch danach, bei einem endgiil-
tigen und vollstindig befriedigenden, sicheren Wissen anzukommen. Der
Wunsch nach dem Gegebenen ist damit auch ein Ausdruck des Versuchs der
Vermeidung kritisch-reflexiver Arbeit. Doch eine fremde Autoritit, die uns
die freiheitliche Verantwortung kritischer Reflexivitit abnehmen und die
Moglichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Selbstbestimmung beseitigen
konnte, gibt es nach McDowell nicht: »[W]e cannot escape the burden of
reflective thought — the obligation to weigh, by the best lights we have, the
credentials of considerations purporting to appeal to reason — by a fantasy of
having some suitable first-natural facts force themselves on us in a way that
would bypass the need for thought.«**

3.2.6. Zusammenspiel von praktischer und theoretischer Perspektive

Der Begriff der Zweiten Natur gilt strukturanalog auch fiir erkenntnistheoreti-
sche Uberlegungen und als Lésungsvorschlag fiir den oben besprochenen Dua-
lismus von Anschauung und Begriff:** »Moulding ethical character, which in-
cludes imposing a specific shape on the practical intellect, is a particular case

40  McDowell 1998c, 61.

11 McDowell 1998c¢, 73, Fn. 38.

42 McDowell 19983, 189.

43 Der Begriff der Zweiten Natur ist Heilmittel fiir verschiedenste Dualismen, so auch fir

den Dualismus von Kérper und Geist bzw. von begrifflichen Intentionen und kérper-
lichen Bewegungen: »Similarly, intentions without overt activity are idle, and move-
ments of limbs without concepts are mere happenings, not expression of agency« (Mc-
Dowell 1996, 89).

- am 14.02.2026, 09:55:28.

57


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Freiheit der Kritik

of a general phenomenon; initiation into conceptual capacities, which include
responsiveness to other rational demands besides those of ethics.«* Prakti-
sche Normativitit der historisch-kulturellen Praxis als auch theoretische Re-
flexivitit gehéren zum (zweit)natiirlichen Modus, uns als Tiere zu verwirk-
lichen. Die Transformation o6ffnet uns die Augen fir die theoretischen und
praktischen Forderungen der Vernunft. Mit der Zweiten Natur ist eine Einheit
begrifflicher Vermdgen gedacht, welche sowohl die praktische als auch theo-
retische Vernunft einschlieRt. Theoretische Freiheit des Denkens und prakti-
sche Freiheit des Handelns sind fiir McDowell zwei Ausdrucksweisen dessel-
ben Vermogens. Beide bedingen sich wechselseitig:

»[I]t reflects a deep connection between reason and freedom; we cannot
make sense of a creature’s acquiring reason unless it has genuinely alter-
native possibilities of action, over which its thought can play. We cannot
intelligibly restrict the exercise of conceptual powers to merely theoretical
thinking [...]. An ability to conceptualize the world must include the ability
to conceptualize the thinker’s own place in the world; and to find the latter
ability intelligible, we need to make room not only for conceptual states that
aim to represent how the world anyway is, but also for conceptual states that
issue in interventions directed towards making the world conform to their
content.«*

Wir schlagen damit den Bogen zuriick zu den obigen Uberlegungen zum
Dualismus von Anschauung und Begriff und wollen dabei die systematische
Stellung kritischer Reflexivitit untersuchen. McDowells Lsungsvorschlag
der Zweiten Natur denkt im Erkenntnistheoretischen (und strukturanalog
auch im Praktischen*) ein Zusammenspiel* von Anschauung und Begriff

44 McDowell 1996, 84.

45  McDowell 1998a, 170.

46  Dassdieser Wechsel zwischen praktischer und theoretischer Perspektive (und vice ver-
sa) so unproblematisch und tibergangslos moglich ist, steht symptomatisch dafir, dass
McDowell beides strukturanalog behandelt beziehungsweise von Beginn an nicht von-
einander trennt. Auch wenn es um scheinbar theoretische, begrifflich-strukturierte
Wahrnehmung geht, beschreibt dies auch die Wahrnehmung praktischer, handlungs-
anweisender Griinde. Ein Begriff kann auch ein ethischer Grund sein, der wahrgenom-
men und nach dem gehandelt wird.

47  Dafiir, dass er dieses vorgingige Zusammenspiel annimmt, spricht auch, dass er es
ablehnt »to start from some anyway available data of consciousness, and work up to
certifying that they actually yield knowledge of the objective world« (McDowell 1996,
112). Dieser argumentative Weg sei nicht erfolgversprechend (da der skeptische Ein-

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

in der Art, dass unsere begrifflichen Vermogen in der Rezeptivitit der An-
schauung passiv ausgeiibt werden. Damit ist der Inhalt der Anschauung
nicht nur empirisch bestimmt, sondern immer auch begrifflich vermittelt
und kann eine rationale Beschrinkung unseres Denkens sein. Gleichzeitig
ist daher unsere erkenntnistheoretische Autonomie nicht stillgestellt, son-
dern auch im passiven Akt der Wahrnehmung involviert. Passiv ist unsere
Wahrnehmung, da das aktive begriffliche Vermogen zwar involviert ist, aber
nicht aktiv ausgeiibt, sondern passiv aktualisiert wird. Das heiflt der Begriff
steht im passiven Fall der Wahrnehmung zwar einerseits nicht in reflexiver
Distanz zum empirischen Inhalt und hat keine Kontrolle iiber diesen.”® Es
handelt sich dabei weder um eine explizit-reflexive Tdtigkeit noch um ein
aktives Urteilen irgendeiner Art. Andererseits gehort der Begriff, welcher in
der Wahrnehmung immer schon anwesend ist, zu demselben Vermégen,
welches fir aktive Urteile und kritische Reflexivitit zustindig ist. Beides
sind verschiedene Modi ein und desselben Vermégens, wie McDowell betont.
Explizit kritische Reflexivitit ist prinzipiell immer moglich. Dies ist deshalb
der Fall, weil ein Begriff nur vor dem Hintergrund eines begrifflichen Holis-
mus beziehungsweise eingebunden in diesen innerhalb der Wahrnehmung
aktualisiert werden kann. Fiir McDowells Beispiel des Sehens einer Farbe
ist unter anderem der Begriff der Eigenschaft notwendig beziehungsweise
der Begriff davon, dass eine Farbe eine mogliche Eigenschaft sein kann, der
Begriff von Oberfliche sowie der Begriff von Bedingungen der Sichtbarkeit
einer Farbe.*” Dass die erkenntnistheoretische Autonomie des begrifflichen

wand eines fehlenden Kriteriums zur Unterscheidung von verifizierter und tauschen-
der Wahrnehmung immer wieder méglich sei) und wird daher von ihm insgesamt ab-
gelehnt. McDowell geht dagegen von einer Offenheit zur Welt aus, die der Moglichkeit
dieses argumentativen Wegs vorausgeht und deshalb von dem skeptischen Einwand
des fehlenden Kriteriums nicht angegriffen werden kann. In Bezug auf diese Offen-
heit ldsst sich auch von einer Ko-Konstitution von Geist und Welt reden. In McDowell
(2009h) wird dies spezifisch mit Bezug auf transzendentale Argumente ausgefiihrt.

48  Ein Beispiel dafiir sind die Gerdusche auf einer Strafde, die man schon immer und un-
mittelbar nicht als blofle Lautkomplexe, sondern in bestimmter oder klassifizierter
Weise als den knarrenden Wagen oder das Motorrad wahrnimmt (vgl. Heidegger, Suz,
163).

49  Die Einbettung in den Holismus garantiert die Objektivitit der einzelnen Erfahrung:
»Since the whole is independent of this particular experience, we can use the linkage
into the mostly unexperienced whole to hold the object of this particular experience
in place« (McDowell 1996, 36). Da die einzelne Erfahrung als Teil eines begrifflichen
Systems der denkbaren Welt verstanden ist und dieses System insgesamt unabhan-

- am 14.02.2026, 09:55:28.

59


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Freiheit der Kritik

Vermogens bis in die passive Wahrnehmung reicht, verdeutlicht McDowell
anhand der Tatsache, dass jeder Begriff (da holistisch) zur kritischen Dis-
position steht. Auch wenn es fiir Begriffe, die im nichsten Zusammenhang
mit empirischer Wahrnehmung (etwa einer Farbe) stehen, nicht sonder-
lich wahrscheinlich ist, dass wir sie kritisieren, so ist dies doch prinzipiell
moglich; beispielsweise im Fall einer optischen Tiuschung. Das Gegebene,
wortlich genommen als etwas, das gegeben ist wie es ist und darin feststeht,
»existiert« im Raum der Griinde nicht: »Active empirical thinking takes place
under a standing obligation to reflect about the credentials of the putatively
rational linkages that govern it.«*® Kritische Reflexivitit gibt es fiir McDowell
nur aus einer Perspektive der Teilnahme am begrifflichen Holismus unserer
historisch-kulturellen Praxis, denn wir befinden uns in unserem Bezug auf
die Welt immer schon® innerhalb des begrifflichen Holismus. »We find our-
selves always already engaging with the world in conceptual activity within
such a dynamic system.«*> Hier findet sich die Zirkularitit der Begriindung
der Geltung von Griinden auf anderer Ebene wieder, nimlich auf der Ebene
jener Perspektive der Teilnahme an der historisch-kulturellen Praxis. Aus
Teilnehmerinnenperspektive unterliegen unsere Begriffe einer stindigen kri-
tischen Auseinandersetzung. Es gibt keine Garantie, dass wir in jedem Fall
und zu jeder (historischen) Zeit die richtigen Begriffe verwenden. Kritische
Reflexivitit als das Abwigen zwischen alternativen Griinden aus Teilnehmer-
perspektive ist prinzipiell ein unabgeschlossener, unabschlief3barer Prozess
und ihr Ergebnis ist somit stets vorliufig:

»But we can only make honest efforts to eliminate the sorts of defects we
know our thinking risks, and perhaps to expand our conception of ways
things might go wrong, so as to be on guard against potential sources of

gig von der einzelnen Erfahrung ist, ist die einzelne Erfahrung objektiv. Nimmt man
eine Farbe wahr, lasst sich aufgrund des Holismus schlieflen, dass es sich um einen
dufleren Gegenstand handelt. Indereinzelnen Erfahrung (und deren Verstindnis) sind
notwendigerweise Aspekte der Welt enthalten, die iiber diese bestimmte Erfahrung
hinausgehen (vgl. McDowell 1996, 31f.).

50  McDowell 1996, 12.

51 Die Frage nach dem Anfang dieser Tatsache (also die Frage danach, wie Geist in die
Welt gekommen ist) halt McDowell fiir berechtigt, aber nicht philosophisch relevant
bzw. weiterfithrend. Antworten auf diese Frage konnen beispielsweise evolutionsbio-
logisch sein (vgl. McDowell 1996, 123ff.). Heidegger redet dabei von einem »apriori-
schen Perfekt« (vgl. Heidegger, SuZ, 85).

52 McDowell 1996, 34.

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

error. The best we can achieve is always to some extent provisional and
inconclusive, but that is no reason to succumb to the fantasy of an external
validation.«*

Diese permanente Vorliufigkeit ist ein weiterer Grund fiir den Wunsch nach
dem Gegebenen. Es ist der Wunsch, bei einem endgiiltig zufriedenstellenden
Wissen anzukommen. Warum sich dies als Mythos herausstellt und wie die
kritische Reflexivitit sich im Praktischen auswirkt, haben wir am Beispiel des
rationalen Wolfs gesehen. Was es weitergehend bedeutet, dass Kritik nur aus
Teilnehmerinnenperspektive moglich ist, veranschaulicht McDowell mithilfe
des Bildes von Neuraths Schiff:

»Now itis a key point that for such reflective criticism, the appropriate image
is Neurath's, in which a sailor overhauls his ship while it is afloat. This does
not mean such reflection cannot be radical. [...] But the essential thing is that
one can reflect only from the midst of the way of thinking one is reflecting
about.«*

Dass Kritik nur aus der Teilnehmerinnenperspektive moglich ist, heifdt, dass
Kritik nur als immanente Kritik moglich ist und - abgesehen von der Vor-
ldufigkeit des Ergebnisses dieser Kritik — weitere Grenzen aufweist. Auf See
ist es nicht moglich das Schiff von aulen — wie es in der Werft der Fall wire
- zu iiberholen, sondern nur vom Schiff selbst aus. Dabei ist es unmdoglich,
das ganze Schiff als solches auszutauschen; was nicht ausschlie3t, dass iiber
einen Zeitraum hinweg so viele (oder alle) Teile nacheinander ausgetauscht
werden, dass es sich letztendlich um ein komplett neues Schiff handelt. Der
immanente Standpunkt hat die Grenze, dass nur bestimmte Normen kriti-
siert werden konnen, aber nicht die Lebensform als solche, das heif3t die ge-
samte historisch-kulturelle Praxis. AufRerdem setzen auch erstnatiirliche Fak-
ten (wie beispielsweise das Faktum, dass wir Nahrung benétigen) bestimmte
Grenzen der Kritik, da die Zweite Natur aus einer Transformation der ersten
Natur hervorgeht.”

Nach McDowells Auffassung ist kritische Reflexivitit konstitutiv fir un-
ser verniinftiges Denken. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie im

53 McDowell 1996, 81f.

54  McDowell 1996, 81.

55  »First nature matters not only like that, in helping to shape the space in which reflec-
tion must take place, but also in that first-natural facts can be part of what reflection
takes into account« (McDowell, 1998a, 190).

- am 14.02.2026, 09:55:28.

61


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Freiheit der Kritik

Raum der Griinde ist als das kritische Abwigen von verschiedenen Griinden
gedacht. Maf3stab dafiir sind immanente Kriterien aus Teilnehmerinnenper-
spektive. Hier zeigt sich der Ansatzpunkt fiir die kritisch-theoretische Erwei-
terung. Wir werden konstruktiv darauf aufbauend ein Verstindnis von im-
manenter Kritik entwickeln. Kritisch erweiternd werden wir dabei den Zu-
sammenhang zwischen Reflexivitit auf der einen Seite und Gewohnheit auf
der anderen Seite herausarbeiten. Freiheit als Selbstbestimmung ist nicht
ausschliefilich durch das kritische Abwigen verschiedener Griinde realisiert,
sondern durch Selbstkritik bezogen auf den immanenten Anspruch unseres
Selbstverstindnisses.

3.3. Therapie der Zweiten Natur

Der Begriff der Zweiten Natur als eine transformative Durchdringung erstna-
tirlicher Gegebenheiten durch zweitnatiirlich-rationale Normativitit soll un-
ser Selbstverstindnis therapieren und Freiheit innerhalb unseres Welt- und
Selbstbezugs als unproblematisch herausstellen. Wie ist diese Transformati-
on zu verstehen und wie wirkt sie therapeutisch auf das Problem der Freiheit
respektive auf das >Kantische Paradox< Das fithrt uns zu der Frage, wie das
transformative Verhiltnis zwischen erster und Zweiter Natur genau aussieht
beziehungsweise wie wir unsere Zweite Natur erwerben: »Such initiation is a
normal part of what it is for a human being to come to maturity [...]. I cannot
think of a short English expression for this, but it is what figures in German
philosophy as Bildung.«*® Wir erwerben eine Zweite Natur durch unsere Er-
ziehung als Bildung. Dabei ist der Erwerb einer Sprache (»as a repository of
tradition, a store of historically accumulated wisdom about what is a reason
for what«*”) entscheidend. Gleichzeitig erhebt McDowell gegen »sozial prag-
matistische« Wittgenstein-Lesarten den Vorwurf, dass sie sprachliche Bedeu-
tung durch die Akzeptanz oder Ablehnung der Gemeinschaft (im Grofen und
Ganzen) vollstindig festgelegt sehen: »[TThe autonomy of meaning is renoun-
ced on these grounds.«*® McDowells Anspruch ist es, Freiheit als erkenntnis-
theoretische Autonomie innerhalb unseres begrifflichen Bezugs zur Welt zu

56  McDowell 1996, 84.
57  McDowell 1996, 126.
58  McDowell 1996, 93.

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

erliutern.”® Seine Darstellung, dass der Spracherwerb als Initiation in eine
intersubjektive Praxis zu betrachten sei (entgegen der dyadischen Konzep-
tion von Davidson), erklirt, wie die Zweite Natur zu einer zweitnatiirlichen
Autoritit werden kann, die bestimmt, wie wir Dinge zu erkennen und wie
wir zu handeln haben. Wir werden so erzogen. Dies geht im Praktischen -
wie wir gesehen haben - einher mit der Bildung eines Selbstverstindnisses,
eine bestimmte Person zu sein. Wir erinnern uns: »One cannot be that kind of
person but stand ready to rethink the rational credentials of the motivations
characteristic of being that kind of person, on occasions when acting on those
motivations is in some way unattractive; part of what it is to be that kind of
person is not to regard those credentials as open to question on particular
occasions.«*°

Bestimmte Normen sind durch (dufere) disziplinierende Erziehung
konstitutiver Teil unseres Selbstverstindnisses. Da dies so ist, schligt die
erkenntnistheoretische Autonomie des kritischen Abwigens alternativer
Griinde auf Ebene des Selbstverstindnisses der Zweiten Natur in Fremd-
bestimmung um.® Auch McDowell sieht, dass die unmittelbare Festlegung
einer Handlung durch Normen des Selbstverstindnisses mit Blick auf unsere
Selbstbestimmung problematisch ist, denn lesen wir nach dem obigen Zitat
weiter: »[Tlhe response looks like a recommendation to abandon reason

59  Dieswird auch daran deutlich, dass McDowell Davidson in Bezug auf den Zusammen-
hang von Sprache und Subjektivitat vorwirft: »| do not believe Davidson ever consid-
ered the thought that shared language might matter for the constitution of subjects
of understanding« (McDowell 2002, 145). Weitergehend kritisiert er Davidson (sowie
Brandom) fiir deren »I-thou« Konzeption der Sozialitat von Sprache, anstelle einer »I-
we« Konzeption: »Davidson’s conception carries over to Brandon's, in the shape of the
question whetheran [ and a thou can be intelligibly in place without a shared language
—something that belongs to a we — to enter into constituting them« (McDowell 2002,
148f).

60  McDowell 1998a, 192.

61 Vgl. dazu auch Bertram 2014, 132f. Neben Georg Bertram kritisiert diesen Punkt auch
Titus Stahl: »Zugleich besteht moralische Erziehung aber auch immer in paradoxer
Weise in dem Erwerb der Fahigkeit, eine normative Haltung zu diesem traditionel-
len Bestand von Prinzipien und ihren Interpretationen einzunehmen, zwischen besse-
ren und schlechteren Prinzipien zu unterscheiden und unter Umstinden sogar refle-
xiv einen Teil des erlernten Schatzes an Selbstverstindnissen zuriickzuweisen. Gera-
de dieser zweite Aspekt der moralischen Autonomie der einzelnen Gesellschaftsmit-
glieder, der in einer reflexiven Haltung zur eigenen moralischen Sozialisation besteht,
scheint unter McDowells Beschreibung nur schwer verstandlich werden zu kdnnen«
(Stahl 2014, 150).

- am 14.02.2026, 09:55:28.

63


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Freiheit der Kritik

[..] in favour of blind adherence to a policy.«<*> Aber die darauf folgende
Erklirung sagt nichts dariiber, wie kritische Reflexivitit in Bezug zu den
Normen unseres Selbstverstindnisses steht: »[T]he point of a particular
courageous action lies not in the fact that humans in general need courage,
focused, as it were, on the circumstances at hand, but in the fact that this
action counts as worth-while in its own right, by the lights of a conceptual
scheme that is second nature to a courages person.«*

Es scheint so, als sei das Selbstverstindnis der Zweiten Natur® durch eine
fremde Autoritit bestimmt. Der Grund dafiir ist die transformative Konzepti-
on des Verhiltnisses von erster und Zweiter Natur. Dabei wird die Autoritit
erstnatiirlicher Fakten durch die Bildung der Zweiten Natur innerhalb diszi-
plinierender Erziehung ausgetauscht:

»The dictates of virtue have acquired an authority that replaces the authority
abdicated by first nature with the onset of reason. (It cannot be the same
authority, because everything is now open to reflective questioning.) It is
not that the dictates of virtue fill what would otherwise be a void; they are
in position already, before any threat of anarchy can materialize.«®

Zwar schreibt McDowell an dieser Stelle, dass die Autoritit der Zweiten Natur
gerade nicht dieselbe Form von Autoritit wie die der ersten Natur haben darf,
doch die transformative Konzeption legt einen blofien Austausch der Autori-
tit nahe. Damit ist die Autoritit der Zweiten Natur keine selbstbestimmte
Autoritit. Dass McDowell betont, dass es keine Leere (keine Gefahr von Anar-
chie als Abwesenheit duflerer Autoritit) im Vorgang der Transformation gibt,
spricht ebenfalls dafiir, dass es sich um einen kontinuierlichen Austausch der
fremden Autoritit der ersten Natur zu einer fremden Autoritit der Zwei-
ten Natur handelt. Auf Ebene der Zweiten Natur ist unser Selbstverstindnis
durch disziplinierende Erziehung einer iuferen Autoritit fremdbestimmt.
Auf der Ebene erkenntnistheoretischer Autonomie als dem Abwigen alterna-
tiver Griinde bleibt die Moglichkeit der Kritik an unserem Selbstverstindnis
unerklart. Wie der Zusammenhang von fremdbestimmender Norm und refle-
xiver Kritik in Bezug auf die Normen unseres Selbstverstindnisses beschaffen

62  McDowell 1998a, 192.

63  McDowell 1998a, 192.

64  Voneinem Selbstverstandnis der Zweiten Natur oder der Praxis lasst sich aufgrund der
Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis sprechen. Wir werden diese
Ko-Konstitution im zweiten Teil dieser Arbeit ausfiihren.

65  McDowell1998a, 188f.

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

sein soll, bleibt mit der Bildung einer Zweiten Natur durch Erziehung entwe-

der systematisch unklar®® oder es muss angenommen werden, dass die diszi-

plinierende Einfithrung in eine dann feststehende Tradition der Moglichkeit

der Reflexivitit vorgdngig ist: »[Tlhe first thing that needs to happen [vor der

Moglichkeit reflexiver Kritik] is for her [das Subjekt] to be initiated into a

tradition as it stands.«*” Dabei lassen sich dann zwar auf erkenntnistheore-

tischer Ebene Griinde kritisch abwigen, aber das Selbstverstindnis des Sub-

jekts als solches ist nicht zu kritisieren. Das einleitend beschriebene >Kanti-

66

67

Dass der Begriff der Zweiten Natur systematisch unzureichend ist, zeigt sich auch
in McDowells Versuch, damit den erkenntnistheoretischen Dualismus von Anschau-
ung und Begriff aufzulésen. In dem Aufsatz »Avoiding the Myth of the Given« (2009¢)
nimmt McDowell dabei erstens zurlck, dass der Gehalt einer Wahrnehmung jegli-
ches begriffliche Wissen, das ein Subjekt Gber diese Wahrnehmung erlangen kann,
auf nicht-inferentielle Weise enthilt. Trotzdem muss aber, um dem Mythos des Gege-
benen zu entgehen, die sinnliche Wahrnehmung vom begrifflichen Vermégen durch-
drungen sein. Zweitens nimmt McDowell aber zurlick, dass der Inhalt sinnlicher Wahr-
nehmung deswegen propositional verfasst sein muss. Die Alternative bildet der Kan-
tische Anschauungsbegriff: »What we need is an idea of content that is not proposi-
tional but intuitional, in what | take to be a Kantian sense« (McDowell 2009¢, 260).
Es stellt sich somit die Frage nach dem Unterschied zwischen propositionalem und
anschauungsmafiigem Gehalt. Um diese Unterscheidung deutlich zu machen, fithrt
McDowell das Modell diskursiver Aktivitit ein, um begrifflichen Gehalt beschreiben
zu kénnen, ohne von propositionalen Urteilen reden zu miissen, und schreibt weiter:
»Now intuiting is not discursive, even in the extended sense in which judging is. Discur-
sive content is articulated. Intuitional content is not« (McDowell 2009c¢, 262). Beispiel
fiir eine Anschauung als »this-such« ware >dieser Wiirfel«. Auf dieser anschauungsma-
Rigen Ebene besteht ein kategorial, das heifst formal vereinigter, aber noch unartiku-
lierter Gehalt, welcher aber potentiell artikulierbar ist. »Kategorial« bezieht sich auf
die Kantischen Kategorien, welche als einheitsstiftend eingefiihrt werden. McDowell
will aber in der Bestimmung, was ein solche Kategorie ist, nicht Kants Kategorienta-
fel folgen. Eine wenig ausgearbeitete Alternative deutet er iiber Michael Thompsons
Begriff der Lebensform (vgl. Thompson 2011, 37ff.) an und gibt das Beispiel »Tier« fiir
eine Kategorie, welche spezielle »proper and common sensibles [... as] modes of space
occupancy« vereinigt (vgl. McDowell 2009¢, 261). Der Verweis auf Thompson hilft aber
nicht weiter, da Thompson Form ausschlielich als »Urteilsform« expliziert, d.h. alle
Formunterschiede, die er thematisiert, sind Formunterschiede zwischen unterschied-
lichen Formen propositionaler Urteile, nicht Unterschiede zwischen propositionalem
und dem begrifflichen, aber nicht-propositionalen Gehalt. Was die Form unartikulier-
ten begrifflichen Gehalts in der noch unartikulierten Anschauung ist sowie welche Ka-
tegorien minimal notwendig sind, bleibt unklar.

McDowell 1996, 126, Einfligungen A.B.

- am 14.02.2026, 09:55:28.

65


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Freiheit der Kritik

sche Paradox<kehrt an dieser Stelle in Form von Fremdbestimmung auf Ebene
des Selbstverstindnisses der Zweiten Natur wieder. Zur Losung des Parado-
xes stellte sich die Frage, wie sich einerseits eine willkiirliche Setzung die-
ser Selbstbestimmung vermeiden lisst, ohne aber andererseits Selbstbestim-
mung direkt oder indirekt durch eine duflere oder erstnatiirliche Autoritit
festzulegen. Zwar zeigt McDowell, inwiefern Selbstbestimmung als erkennt-
nistheoretische Autonomie unproblematisch ist, da im Begriff der Zweiten
Natur durch die intersubjektive Praxis vermittelt und somit nicht blo will-
kiurlich. Aus Teilnehmerinnenperspektive sind Griinde innerhalb der Zweiten
Natur objektiv. Auf Ebene des Selbstverstindnisses der Zweiten Natur kippt
diese Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie (das kritische Abwigen
von alternativen Griinden) aber in Fremdbestimmung durch eine dufiere Au-
toritit der erziehenden Instanz, die unser Selbstverstindnis fremdbestimmt.
Unser Selbstverstindnis ist damit der Kritik entzogen. Wird Freiheit nur aus
erkenntnistheoretischer Sicht betrachtet, kann das >Kantische Paradox< der
Selbstbestimmung nicht aufgeldst werden. Fiir eine Losung kann sich Kritik
nicht im kritischen Abwigen alternativer Griinde erschopfen, sondern muss
kritisch unser Selbstverstindnis als solches hinterfragen konnen. Um Selbst-
bestimmung zu erliutern, miissen wir die Moglichkeit der Selbstkritik er-
ldutern. Dazu werden wir die intersubjektive und zeitliche Vermittlung der
Selbstbestimmung in der Weise explizieren, dass damit gleichzeitig Selbst-
kritik als immanente Kritik erliutert wird. Im Begriff der Zweiten Natur als
gemeinsamem Bezugspunkt schlief3en sich kritisch die sozialphilosophische,
existenzphilosophische und die kritisch-theoretische Erweiterung an. Sozi-
alphilosophisch wollen wir erliutern, wie der Zusammenhang zwischen Ge-
wohnheit und Reflexivitit im Selbstverstindnis der Zweiten Natur zu denken
ist. Verbunden damit wird aus kritisch-theoretischer Sicht ein Begriff im-
manenter Kritik systematisch etabliert. In der Méglichkeit von immanenter
Kritik als Selbstkritik sind Gewohnheit und Reflexivitit in einem vermittelten
Zusammenhang aufgehoben. Die drei kritisch-konstruktiven Erweiterungen
stehen letztendlich nicht fiir sich, sondern in einem Zusammenhang wechsel-
seitiger Erganzung. Die sozialphilosophische und die existenzphilosophische
Erweiterung miinden in der kritisch-theoretischen Erweiterung. Alle drei Er-
weiterungen laufen im Begriff der Zweiten Natur zusammen. Das ist nicht
verwunderlich, denn dieser Begriff ist McDowells Vorschlag, um unser Selbst-
verstindnis als natiirliche Wesen mit geistigen Fihigkeiten zu therapieren
und damit eine Losung fiir das Problem der Freiheit zu formulieren. Wir fol-
gen diesem Ausgangspunkt. Im Ergebnis der Erweiterungen wird sich ein

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

Begriff Zweiter Natur ergeben, welcher nicht transformativ operiert, sondern
selbstkritisch.

Im Begriff selbstkritischer Zweiter Natur ist Freiheit als Selbstbestim-
mung nicht nur intersubjektiv und zeitlich, sondern zugleich durch imma-
nente Kritik vermittelt. Damit wird Selbstbestimmung weder direkt noch in-
direkt durch eine dufiere oder erstnatiirliche Autoritit auf Ebene des Selbst-
verstindnisses der Zweiten Natur fremdbestimmt. Gleichzeitig werden wir
sehen, dass wir innerhalb unserer Freiheit der Kritik scheitern kénnen. Das
Verstindnis von Philosophie als Therapie muss sich daher ebenfalls dndern.
Aus existenzieller Sicht ist die Angst, welche McDowell zu therapieren an-
setzt, eine Angst vor der Moglichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Frei-
heit. Obwohl auch der von McDowell ausfithrlich besprochene Wunsch nach
einem Gegebenen nur vor dem Hintergrund der Méglichkeit dieses Schei-
terns verstindlich ist, wird die Gefahr des existenziellen Scheiterns inner-
halb unserer Freiheit von der transformativen Konzeption der Zweiten Natur
nicht eingeholt. Der transformative Begriff der Zweiten Natur soll als Heil-
mittel fiir unser Selbstverstindnis dienen, wodurch sich der Zusammenhang
zwischen erster und Zweiter Natur als unproblematisch herausstellt: »[W]e
should set about saving whatever is worth saving in our conception of our-
selves, by reconstructing it in terms of conceptual equipment that is already
unproblematically naturalistic.«®® Freiheit ernst zu nehmen heifdt auch die
Gefahr des Scheiterns innerhalb von Freiheit ernst nehmen zu miissen. Er-
liutert man, wie McDowell es tut, Freiheit als erkenntnistheoretische Auto-
nomie, so kommt der Fall des Scheiterns von Freiheit aber nicht in den Blick.
Vielmehr kénnen als Ergebnis einer solchen Therapie skeptische Fragen, wel-
che einen Ausdruck der existenziellen Angste darstellen, auf intellektuell re-
spektable Weise ignoriert und als nicht real abgetan werden: »The aim here is
not to answer sceptical questions, but to begin to see how it might be intel-
lectually respectable to ignore them, to treat them as unreal, in the way that
common sense has always wanted to. [...] nothing particularly philosophical
is called for in answering it.«*

Als erkenntnistheoretische Autonomie erliutert, ist Freiheit immer als
realisiert vorausgesetzt. Freiheit als Selbstbestimmung durch Selbstkritik
kann jedoch scheitern. Interessanterweise zitiert McDowell Karl Marx und
dessen Begrift der Entfremdung als unfreien Zustand, um den Unterschied

68  McDowell 1996, 76.
69  McDowell 1996, 113.

- am 14.02.2026, 09:55:28.

67


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Freiheit der Kritik

zwischen Tier und Mensch zu verdeutlichen. Hier geht McDowell selbst tiber
ein Verstindnis von Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie hinaus.
Doch auch dabei nimmt McDowell Entfremdung als ein Beispiel fiir das
Scheitern innerhalb unserer Freiheit nicht als existenzielle Gefahr (gegen
welche Freiheit durch Selbstkritik performativ erzeugt werden miisste) ernst,
sondern resiimiert den vorausgesetzten nicht-entfremdeten Zustand: »In Marx as
in Gadamer, the point is not that a properly human life is easy but rather that
it is distinctively free.«’® Hier setzt die existenzphilosophische Erweiterung
kritisch an, indem die Angste, die McDowell aus erkenntnistheoretischer
Perspektive thematisiert, als auf existenziellen Gefahren beruhend anerkannt
werden.

Dass McDowell Freiheit als realisierte erkenntnistheoretische Autonomie
voraussetzt, driicke sich in Bezug auf seinen Anspruch, philosophische Dua-
lismen aufzulosen, wie folgt aus. Zwar wirft McDowell der >durchschnittli-
chen modernen Philosophie« vor, den Dualismus von Norm und Natur im
Sinne einer Reduktion auf eine der beiden Seite zu verfehlen (und sieht in
diesem Fehler auch den Grund der inhaltlichen Einseitigkeit der oben ange-
deuteten sozialpragmatistischen Lesart Wittgensteins):

»It takes its stands on one side of a gulf it aims to bridge [..]. Then it con-
structs something as close as possible to the conception of the other side
that figured in the problems, out of materials that are unproblematically
available where it has taken its stand. Of course there no longer seems to be
a gulf, but the result is bound to look more or less revisionist.«”

Im Gegensatz zu einem solchen Vorgehen sollte es McDowells Anspruch
sein, Dualismen unter Beriicksichtigung der Eigenstindigkeit beider Seiten
aufzulésen. Dies bedeutet eine dialektische Aufhebung der unterschiedenen
Momente in ein Gesamtbild. McDowell hat diesen Anspruch klarerweise.
So soll der Raum der Griinde als natiirlich, aber gleichzeitig als sui generis
(von Naturgesetzen unterschieden) begriffen werden. Doch da er mit dem
Begriff der Zweiten Natur ein Heilmittel anbieten will, welches durch ein-
malig richtige Anwendung verschiedenste Dualismen endgiiltig” auflgst (und
unser Selbstverstindnis als unproblematisch artikuliert), kann er seinem

70  McDowell 1996, 118.

71 McDowell 1996, 94.

72 Dass die Losung eine endgiiltige Losung sein soll, kommt auch darin zum Ausdruck,
dass McDowells erklartes Ziel lautet: »making traditional philosophy obsolete« (Mc-
Dowell 1996, 111). Traditionelle Philosophie steht dabei fir den Versuch der direkten

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

Anspruch einer dialektischen Aufhebung nicht gerecht werden. Die dialek-
tische Authebung der Dualismen ist nicht eine einmalige Anwendung, die
einen unproblematischen Zustand herstellt, sondern bedeutet einen Prozess
des Umgangs mit praktischen Selbstmissverstindnissen. Weil mit der Ei-
genstindigkeit auch die konfliktive Spannung zwischen den verschiedenen
Momenten erhalten bleibt, besteht die Moglichkeit des Scheiterns innerhalb
unserer Selbstbestimmung. Die Arbeit an unseren Selbstverstindnissen ist
nicht abschlieRbar und kann mit einem Begriff Zweiter Natur nicht endgiiltig
unproblematisch werden. Wire die Arbeit am Selbstverstindnis tatsichlich
abgeschlossen, so wiren wir fremdbestimmt, wie sich das bei McDowell auf
Ebene des Selbstverstindnisses der transformativen Zweiten Natur gezeigt
hat. Im Zustand abgeschlossener Selbstverstindigung widerspricht sich
unsere Reflexivitit selbst, denn Reflexivitit einer selbstkritischen Zweiten
Natur bedeutet gerade, sich iiber sich selbst zu verstindigen. Reflexivi-
tit, die auf etwas als feststehenden Zustand reflektiert, ist performativ
selbstwiderspriichlich. Selbstkritische Zweite Natur impliziert also einen
Prozess andauernder Selbstverstindigung. Freiheit wird damit nicht mehr
als erkenntnistheoretische Autonomie vorausgesetzt, sondern muss sich
zeigen, indem sie durch Selbstkritik geschaffen wird. Wir werden sehen, wie
Selbstkritik als immanente Kritik ein realisierter Ausdruck unserer Freiheit
als Selbstbestimmung ist.

3.4. Rekapitulation und Ausblick

Die durch Kant aufgeworfene Frage nach dem Zusammenspiel von Begriff
und Anschauung beantwortet McDowell, indem er unsere erkenntnistheo-
retische Autonomie durch den Begriff der Zweiten Natur als vermittelt und
damit unproblematisch herausstellt. In erkenntnistheoretischer Hinsicht ist
damit das >Kantische Paradox« aufgeldst. Die Oszillation zwischen Fremdbe-
stimmung und Selbstbestimmung in der erkenntnistheoretischen Fassung —
Gefahren einer Kohdrenztheorie auf der einen Seite und Mythos des Gegebe-
nen auf der anderen Seite — kann von McDowell als Trugbild herausgestellt
werden. Auf der Ebene des Selbstverstindnisses der Zweiten Natur kehrt
das »>Kantische Paradox< aber in der Form wieder, dass Selbstbestimmung

Beantwortung angstbesetzter Fragen, welche aber auf einem Trugbild basieren. Diese
lberfliissig machen zu kénnen, heifit, alle Trugbilder aufzulésen.

- am 14.02.2026, 09:55:28.

69


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Freiheit der Kritik

in blofRe Fremdbestimmung umschligt. Das Selbstverstindnis der transfor-
mativen Zweiten Natur ist durch eine fremde Autoritat bestimmt. Kritik auf
blof3 erkenntnistheoretischer Ebene als Abwigen von alternativen Griinden
kann nicht verstindlich machen, inwieweit unser Selbstverstindnis selbstbe-
stimmt ist. Gleichzeitig mit dem >Kantischen Paradox< kehren die Gefahren
der Moglichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit als praktische
Selbstmissverstindnisse wieder. McDowells therapeutischer Ansatz wirkt
auf erkenntnistheoretischer Ebene, nicht aber auf der Ebene unseres Selbst-
verstindnisses. Wir wollen am Begrift der Zweiten Natur insofern festhalten,
als Selbstbestimmung intersubjektiv und zeitlich vermittelt ist. Durch diesen
Begriftf wird sich das, was normativ ist, als zweitnatiirlich, das heif3t selbstbe-
stimmt, und gleichzeitig diese Selbstbestimmung als erstens intersubjektiv
und zweitens zeitlich vermittelt herausstellen. Aufgrund dieser Vermitt-
lung ist Selbstbestimmung keine willkiirliche Setzung. Ziel ist es, diesen
Begriff im Folgenden so weiterzuentwickeln, dass es auf der Ebene unseres
Selbstverstindnisses nicht zum Riickfall ins >Kantische Paradox< kommt. Es
gilt die intersubjektive und zeitliche Vermittlung von Selbstbestimmung so
zu denken, dass dabei gleichzeitig die Moglichkeit der immanenten Kritik
an unserem Selbstverstindnis erliutert wird. Im Ergebnis wir der Begriff
einer selbstkritischen Zweiten Natur stehen. McDowells Vorschlag, der das
Problem aus erkenntnistheoretischer Sicht angeht, soll dazu in drei Hin-
sichten kritisch-konstruktiv erweitert werden. Diese Hinsichten werden als
sozialphilosophisch, existenzphilosophisch und kritisch-theoretisch betitelt.
Gemeinsamer Bezugspunkt der kritisch-konstruktiven Erweiterungen ist der
Begriff der Zweiten Natur. Es handelt sich um verschiedene Perspektiven auf
denselben Zusammenhang, nimlich den der Freiheit als Selbstbestimmung.

In sozialphilosophischer Hinsicht wird sich zeigen, dass und inwiefern Frei-
heit an die Normen einer intersubjektiven Praxis gebunden ist. Dieser Punkt
ist bei McDowell durch seinen Begriff der Zweiten Natur bereits angelegt.
Da der Begriff der Zweiten Natur aber nicht substanziell ausgearbeitet ist,
bleibt auch der Zusammenhang von Intersubjektivitit und Freiheit undeut-
lich. Wir werden durch die Einbettung in eine intersubjektive Praxis McDo-
wells grundlegende These, dass in der empirischen Anschauung begriffliche
Vermogen passiv aktualisiert werden, mit der Rede eines Zusammenspiels
von unmittelbarer Gewohnheit und reflexiver Aneignung itber McDowell hin-
ausgehend erliutern. Im Zuge dessen entwickeln wir den Begriff einer Ko-
Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis. In existenzphilosophi-
scher Hinsicht wird sich zeigen, dass und inwieweit Freiheit an die Zeitlich-

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

keit der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis gebunden
ist und inwiefern das Scheitern innerhalb dieser Freiheit ein existenzielles
Problem darstellt. Dieser Punkt ist bei McDowell selbst nur angedeutet, doch
lasst er sich dennoch an mindestens zwei Stellen indirekt erkennen. Erstens ist
die Zweite Natur als solche bei McDowell historisch und damit auch zeitlich
gedacht. Es besteht ein konstitutiver Zusammenhang zwischen Subjekt und
der vorgingigen Praxis. Die zeitliche Dimension der Zukunft wird hierbei
jedoch nicht beriicksichtigt. Zweitens schreibt McDowell in Bezug auf seinen
Anspruch der Therapie philosophischer Angste der modernen Zeit: »It mat-
ters that the illusion is capable of gripping us. I want to be able to acknow-
ledge the power of the illusion’s sources«” Dies lasst sich so verstehen, dass es
sich bei dem, was die Quellen der nach McDowell illusioniren Angste grund-
satzlich ausmacht, um eine existenzielle Dimension von Angst davor handelt,
dass wir in unserer Freiheit scheitern. Die Angste sind Angste vor der Még-
lichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit. Es sind Angste davor, dass
wir in unserer Freiheit als selbstbestimmtem Bezug zur Welt, unseren Mitmen-
schen und uns selbst scheitern. McDowell deutet dieses Scheitern in erken-
ntnistheoretischer Fassung als zwei Seiten einer Oszillation an: »I have been
considering the tendency to oscillate between two unpalatable positions: a co-
herentism that loses the bearing of empirical thought on reality and a recoil
into a vain appeal to the Given.«* Bei McDowell ist die Oszillation angelehnt
an das Kantische Diktum des Zusammenspiels von Begriff und Anschauung:
»Anschauungen ohne Begriffe sind blind und Begriffe ohne Anschauungen
sind leer.«” Wir werden diese beiden in der erkenntnistheoretischen Fassung
angelegten Seiten als blinde Gewohnheit (the Givend und leere Reflexivitit
(coherentismq) verstehen und als existenzielle Gefahren deuten. Verbunden
damit (und das fithrt uns zur dritten Erweiterung) ist McDowell der Meinung,
dass Freiheit im Raum der Griinde die Moglichkeit der kritischen Reflexivitit
konstitutiv einschlief3t. Diese kritische Reflexivitit kann grundsitzlich nicht
abgeschlossen werden: »The best we can achieve is always to some extent pro-
visional and inconclusive.«’* Damit ist die systematische Stellung der unbe-
stimmten Zukunft, wie wir sie in existenzphilosophischer Hinsicht mittels

73 McDowell 1996, xi.

74  McDowell 1996, 108.

75 Kant, KrV, A51/B 75.Vgl. zum Zusammenspiel von Anschauung und Begriff auch Conant
(2015).

76 McDowell 1996, 81f.

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Freiheit der Kritik

des Begriffs der Zeitlichkeit ausfithren werden, angedeutet. Weder Zeitlich-
keit als Zusammenspiel von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft im Allge-
meinen noch Zukunft im Speziellen spielen aber bei McDowell eine grundle-
gende systematische Rolle. Mit McDowells Anspruch, kritische Reflexivitit als
einen Ausdruck von Freiheit im Raum der Griinde konstitutiv zu verankern,
kommen wir zugleich zur kritisch-theoretisch erweiternden Hinsicht. In dieser
Hinsicht wird sich immanente Kritik als realisierter Ausdruck von Freiheit
zeigen. Immanente Kritik als Selbstkritik und Freiheit als Selbstbestimmung
hiangen konstitutiv zusammen. Mit dem Bild von Neuraths Schiff”’ ist auch
bei McDowell Kritik nicht nur konstitutiv fiir verniinftiges Denken, sondern
auch als immanente Kritik angedeutet. Kritik ist hierbei das Abwéigen von al-
ternativen Griinden innerhalb unserer Zweiten Natur. Wie Kritik in Bezug auf
die Normen des Selbstverstindnisses der Zweiten Natur systematisch zu ver-
stehen ist, fithrt McDowell aber nicht aus. Wenn aber nicht klar ist, inwieweit
Kritik an unserem Selbstverstindnis moglich ist, schligt Selbstbestimmung
auf dieser Ebene in blofRe Fremdbestimmung um und fillt damit zuriick ins
>Kantische Paradox«.

Die drei Hinsichten laufen im Begriff der Zweiten Natur zusammen.
Obwohl die Erweiterung konstruktiv an Punkten ansetzt, die bei McDowell
selbst angelegt sind, wird sich durch die drei erweiternden Hinsichten ein
anderes Gesamtbild ergeben. Das heifit, wir werden ein anderes Verstindnis
von Freiheit innerhalb der Zweiten Natur entwickeln. Freiheit soll nicht (nur)
als erkenntnistheoretische Autonomie, sondern (auch) als Selbstbestimmung
verstanden sein. Dies ist keine Widerlegung des Ausschnitts, den McDo-
well aufzeigt, sondern vielmehr die Ankniipfung an seine tiber sich selbst
hinausweisende Position. Erkenntnistheoretische Autonomie und Selbstbe-
stimmung schlief}en sich nicht aus. Freiheit muss notwendigerweise auch
als erkenntnistheoretische Autonomie erliutert werden. Aber das ist nicht
hinreichend fiir eine Erliuterung von Freiheit als Selbstbestimmung. Das
kritisch-konstruktiv erweiterte Bild hat den Anspruch, nicht nur Autonomie
in erkenntnistheoretischer Sicht zu erliutern, sondern Freiheit und damit
unseren selbstbestimmten Bezug zur Welt und uns selbst in umfassende-
rer Weise in den Blick zu nehmen. Abkiirzend kénnte man sagen, dass es
uns iiber McDowell hinaus darum geht, nicht den Raum der Griinde und
damit Freiheit, sondern den Raum der Freiheit als solchen (und damit auch

77 »Now itis a key point that for such reflective criticism, the appropriate image is Neu-
rath’s, in which a sailor overhauls his ship while it is afloat« (McDowell 1996, 81).

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

den Raum der Griinde) zu erliutern. Die Zweite Natur wird sich dabei als
selbstkritische Zweite Natur zeigen. Wir werden uns im Zuge dessen nicht
auf begriffliche respektive sprachliche Bedeutung als reprisentationales
Wissen von Gegenstinden der Welt beschrinken, sondern auflerdem mit
einem Begriff von Bedeutsamkeit operieren. Bedeutsamkeit meint nicht
nur, dass etwas eine bestimmte (begriffliche oder theoretische) Bedeutung
hat, sondern dass es von (existenzieller oder praktischer) Bedeutung ist.
Die Unterscheidung zwischen theoretischer und praktischer Bedeutung ist
dabei aber nur eine analytische Abstraktion. Denn theoretische Bedeutung
kann ohne praktische Bedeutung nicht in den Blick geraten und praktische
Bedeutung kann ohne theoretische Bedeutung nicht erschlossen werden.

Im neuen Gesamtbild sind die (philosophischen) Angste nicht illusionir,
sondern auf existenzielle Gefahren bezogen. In bestimmten Ausprigungen
dieser Gefahren scheitern wir innerhalb unserer Freiheit. Entweder zeigt sich
dieses Scheitern als blinde Gewohnheit und damit als Verdeckung von Freiheit
oder als leere Reflexivitit und damit als Exzess von Freiheit. In beiden Fillen
handelt es sich um ein praktisches Selbstmissverstindnis, das selbstbestimm-
ten Welt- und Selbstbezug scheitern l4sst. Auch Kohirenztheorie und Mythos
des Gegebenen, wie sie McDowell im Bild der Oszillation beschreibt, kann
man als solche praktischen Selbstmissverstindnisse deuten. McDowells The-
rapie zielt auf unser Selbstverstindnis als natiirliche Tiere mit begrifflichen
Fahigkeiten. Im Anschluss daran werden wir das, was philosophische Thera-
pie sein kann, dennoch anders verstehen miissen. McDowells philosophisch-
therapeutische Absicht besteht darin, ein Heilmittel anzubieten, welches erst
einmal dringend und beingstigend erscheinende Fragen als auf Trugbildern
basierend herausstellt. Das mag auf Freiheit als erkenntnistheoretische Auto-
nomie zutreffen. Im Unterschied dazu werden wir durch die Erweiterung das,
was Therapie sein kann, auf die existenzielle Gefahr des Scheiterns innerhalb
der Freiheit der Kritik beziehen. Trugbilder sind als praktische Selbstmiss-
verstindnisse existenzielle Gefahren.

Ziel ist es nicht, Freiheit thesenartig zu erliutern. Ziel ist es, Freiheit sich
dadurch selbst zeigen zu lassen, dass sie durch immanente Kritik als Selbst-
kritik geschaffen wird. Immanente Kritik hat ihre therapeutische Funktion
darin, dass sie unser Selbstverstindnis problematisiert. Die Therapie hat die
Form der Selbstkritik. Durch Selbstkritik realisiert sich Freiheit als selbstbe-
stimmter Bezug zur Welt und zu sich selbst. Auf die Gefahr blinder Gewohn-
heit bezogen verfolgt diese Kritik das Ziel der Befreiung von sich scheinbar
fremdbestimmt wiederholenden Gewohnheiten innerhalb unseres Selbstver-

- am 14.02.2026, 09:55:28.

13


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Th

Freiheit der Kritik

stindnisses. Auf die Gefahr leerer Reflexivitit bezogen verfolgt diese Kritik
das Ziel der Befreiung von der Willkiir sich wiederholender Fragen in Bezug
auf unser Selbstverstindnis.

- am 14.02.2026, 09:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

