10

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

3. Judith Butlers Subjekttheorie in konkreten Beziigen

Indem ich Judith Butler als Theoretikerin zeichne, die an einem — zwar noch
weiter zu differenzierenden — Subjektbegriff festhilt, kann ich die theologische
Rezeption erst weiterfithren, wenn deutlich gemacht werden kann, dass Sub-
jekte sich zu sich und ihrer Umwelt verhalten kénnen. In den praktischen Voll-
ziigen der Trauer, der Anerkennung, der Rechenschaft, der Vergebung wird
offensichtlich, wie sich die Subjektphilosophie Butler auswirkt. Diese Kon-
kretisierungen versteht Butler selbst als ethisches Thema, das sich im Kern
um die Frage der Anerkennung dreht. Hier nimmt Butler aufgrund ihrer phi-
losophischen Grundlagen eine kritische Perspektive ein. Denn die Grenze des
Subjekts besteht ja gerade darin, um sich selbst nicht alles zu wissen. Dem-
entsprechend bedeutet dies handlungstheoretisch, in einer Ethik diese Gren-
ze in das eigene Handeln und Urteilen zu implizieren.**

Deswegen sind Rechenschaft, Anerkennung, selbst Urteile fragmenta-
risch und vulnerabel, weil sie auf eine Teil-Unwissenheit des Subjekts von
sich selbst, die mit einer Abhingigkeit des Subjekts von der Narration der

° Fiir die theologische

oder des Anderen zusammenhingt, angewiesen ist.
Rezeption wird die Rekonstruktion des Subjektbegrifts positiv mit Blick
auf die gendertheoretischen Explikationen, insbesondere in ihrer Analyse
der zugrundeliegenden Machtférmigkeit von Belang sein. Kritisch wird es
notig sein, den Subjektbegriff als Subjektbegriff auf ein zur Freiheit fihiges
Aktzentrum zu erweitern, um eine verantwortete Erste-Person-Singular-

Perspektive denken zu konnen.

3.1 Untersuchungen zu Trauer und Melancholie

Die Bedeutung der Melancholie wird fiir Butler zunichst pragnant an der bi-
niren Konstruktion der Geschlechter deutlich, denn die binire Konstruktion
arbeite mit Ausschliissen, die per se melancholische Geschlechter hervorbrin-
ge.”s!
nes, was nicht sein konnte, sein durfte, allerdings bleiben diese Ausschliisse

Denn der ausgeschlossene Teil der Identitit trauere eben genau um je-

gerade nicht ohne Folgen. Butler zieht Sigmund Freuds Arbeiten zur Melan-

249 ].Butler: 2002, S.113; M. Striet.
250 Vgl.]. Butler: 2007, S. 51; B. Grimme: 2018, S. 139.
251 Vgl. G. Werner: 2018¢, S. 189f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

cholie heran*”, um die Folgen des Ausschlusses auf der personlichen ebenso
wie auf der sozialen und politischen Ebene zu beschreiben. Damit kann die
Einsicht in die psychische Dimension der Macht um eine theoretische Impli-
kation der Subjektwerdung erweitert werden. Die Figur der Melancholie wird
sogar zu der zentralen Figur im psychischen Leben des Subjekts, wenn im
Subjekt Macht und Handlungsfihigkeit itberhaupt eine Rolle spielen soll.>**

Im Folgenden geht es vor allem um die Frage, wie Butler die Melancholie-
Theorie Freuds versteht und welche Bedeutung der Begriff sMelancholie« hat.
Es wird sich zeigen, dass an dieser Stelle ein Kernpunkt der Philosophie But-
lers liegt, der sich weit iiber den Geschlechter- und Kérperbegriff hinausden-
ken lasst. Sie bietet mit der These der Melancholie als nicht zugelassene Trau-
er®*) die Denkfigur, die die abstrakte Figur der Subjektivation fiillt.

Wenngleich Melancholie als Gemiitszustand seit Jahrhunderten in der As-
thetik und der Literatur, der Mystik und der Spiritualitit bedacht und darge-
stellt wird, erfihrt sie als psychischer Zustand mit ganz konkreten Ursachen
und Folgen doch erst Beachtung bei Freud.

»Trauer ist regelmaflig die Reaktion auf den Verlust einer geliebten Person
oder einer an ihre Stelle geriickten Abstraktion wie Vaterland, Freiheit, ein
Ideal usw. Unter den ndmlichen Einwirkungen zeigt sich bei manchen Perso-

252 Vgl. S. Freud: 1949, S. 428-466; ders.: 1962, S. 251-289.

253 Vgl. D. K. Kim: 2007, S.110.

254 Dabei entwickelt Freud seine Gedanken zur Trauer und Melancholie weiter. In einer
ersten Fassung erscheint Melancholie als nicht bewdltigte Trauer. »Wie die Trauer das
Ich dazu bewegt, auf das Objekt zu verzichten, indem es das Objekt fiir tot erklart und
dem Ich die Pramie des Amleben-Bleibens bietet, so lockert auch jeder einzelne Ambi-
valenzkampf die Fixierung der Libido an das Objekt, indem er dieses entwertet, herab-
setzt, gleichsam auch erschlagt«(S. Freud: 1949, S. 445). Freud gehtalso davon aus, dass
»eine Objektbesetzung durch Identifizierung abgelost wird.« (S. Freud: 1962, S. 254). In
seinem Beitrag zum »Das Ich und Es« erkennt Freud, dass dieser Vorgang haufig statt-
findet und zur Bildung des Charakters beitragt. Gleichwohl bleibt Freud auch 1923 bei
seiner Einsicht, dass das Ich in der Melancholie in den Bann des Uberichs steht und es
wagt»keinen Einspruch, bekennt sich schuldig und unterwirft sich den Strafen [...]. Bei
der Melancholie aber ist das Objekt, dem der Zorn des Uber-Ich gilt, durch Identifizie-
rungins Ich aufgenommen worden.« (S. Freud: 1962, S. 281). Der Bruch mit dem Objekt
erscheintin den spateren Uberlegungen als kaum moglich, vielleicht sogar in dem Ma-
Re unmoglich. Die Aussage, dass die Melancholie zur Voraussetzung der Trauer werde,
habe ich so nicht lesen kdnnen. Vgl. J. Butler: 2001, S.157-184.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

m


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

nen, die wirdarum unter den Verdachteiner krankhaften Disposition setzen,
anstelle der Trauer eine Melancholie.<*>

Er macht deutlich, dass der Mensch, der einen starken Verlust erleidet und
sich weigert zu trauern oder nicht trauern darf, diesen Verlust nicht loslas-

sen kann.?®

In einem >normalen« Trauerprozess kommt es irgendwann zu
Vorwiirfen, dass der andere Mensch einen verlassen hat. In seinem Text von
1917 geht Freud davon aus, dass die Melancholie mehr beinhaltet als die Trau-
er. Wihrend der Mensch um ein konkretes >Objekt« trauert, scheint es in der
Melancholie zu einem komplizierten, ambivalenten Verhiltnis zum Objekt zu

kommen.*”

»Es spinnt sich also bei der Melancholie eine Unzahl von Einzelkimpfen um
das Objektan, in denen Hass und Liebe miteinander ringen, die eine, um die
Libido vom Objekt zu [6sen, die andere, um diese Libidoposition gegen den
Ansturm zu behaupten.«**®

In einem nicht ermoglichten Trauerprozess kommt es dagegen zur Identifi-
zierung mit dem Verlust. Freud fillt auf, dass Trauer und Melancholie die-
selben Ziige tragen. Der wesentliche Unterschied liegt in der »Stérung des
Selbstgefiihls«, die in der Melancholie auftritt. Auf diese Weise wird das >Ob-

5% in das Ich aufgenommen, wird Teil des Ichs.**® Der im Trauerprozess

jekt«
stattfindende Konflikt mit dem verlorenen Objekt findet jetzt auch statt, aber
er ist internalisiert. Genau diesen innerpsychischen Prozess versteht Freud
als Melancholie. Auf diese Weise erscheint das Ich als ein Ort der erinnerten
Objekte.

Das Uber-Ich als Ort des internalisierten Objekts kann das Ich mit Vor-

wiirfen belasten.2%?

»Insofar as identifications become the psychic preserve of the lost object,
and such identifications come to form the ego, then the lost object continues

255 S. Freud: 1949, S. 428f.

256 Vgl. D. K. Kim: 2007, S.114.

257 Vgl.S. Freud: 1949, S. 444.

258 Ebd.

259 Objekt im Sinne der Eigenschaft einer Person oder auch eines Gegenstandes.
260 Vgl.]. Butler: 2006b, S.118.

261 Vgl.]. Butler: 2005, S. 37.

262 Vgl.S. Freud: 1949, S. 429.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

to haunt and inhabit the ego as one of its constitutive identifications, and is,

in that sense, made coextensive with the ego itself.<**

Das nicht betrauerte Objekt ist Ursache andauernder Konflikte der seelischen
Instanzen, die zu Aggressionen und Schuldgefithlen fithren. In der Melancho-
lie wird das Objekt bewahrt und ein vollstindiger Verlust ldsst sich dadurch

vermeiden.?*

»Vom Objekt lassen bedeutet, wie wir hier sehen konnen, pa-
radoxerweise kein vollstindiges Verlassen des Objekts, sondern seine Uber-
tragung von auflen nach innen.«*** Das Ich selbst verarmt in Folge der in der

Melancholie zugrundeliegenden innerpsychischen Konflikte.

»HOrt man die mannigfaltigen Selbstanklagen des Melancholikers geduldig
an, so kann man sich endlich des Eindrucks nicht erwehren, dass die starks-
ten unterihnen zur eigenen Person oft sehr wenig passen, aber mit geringfii-
gigen Modifikationen einer anderen Person anzupassen sind, die der Kranke
liebt, geliebt hat oder lieben sollte. [...] So hat man denn den Schliissel zum
Krankheitsbild in der Hand, indem man die Selbstvorwiirfe als Vorwiirfe ge-
gen ein Liebesobjekt erkennt, die von diesem weg auf das eigene Ich gewalzt

Sil’lCL«266

Judith Butler iibertrigt diesen Prozess wiederum mit Hinweisen auf Freud**’
auf die geschlechtliche Identitit.2®® In einer primir biniren Welt erscheint
die Entstehung des Ichs immer schon durch den Verlust nicht-moglicher, weil

263 ). Butler:1995¢, S. 3-12.

264 Vgl.]. Butler: 2006b, S.121.

265 ). Butler: 2001, S.126f.

266 S. Freud: 1949, S.132.

267 V. Hey: 2006, S. 445, macht darauf aufmerksam, dass das Zusammendenken des So-
zialen und Psychoanalytischen, wie Butler es macht, Teile einer Korrektur der psycho-
analytischen Auffassung der Identitdt beinhaltet. Gerade in der Reflexion des Unbe-
wussten im Blick auf Gender-Fragen verandert sie die bisherige Auffassung, dieses sei
vor allem der Akt der Denaturalisierung des Geschlechts.

268 Vgl.]. Butler: 2001, S. 133ff. Auch schon in Kérper von Cewicht u.a. Unklar an ihrer Theo-
rie der Melancholie bleibt, ob sie die spate Erkenntnis Freuds als Grundlage fir ihr Ver-
standnis des melancholischen Geschlechts nicht doch umsetzt. In dem Gedankengang
beziehtsie sich von der Logik her auf die Idee des frithen Freud. Inwieweit seine eigene
Revidierung Konsequenzen fiir die Melancholie der Geschlechtsidentitit habe, miiss-
te eigens reflektiert werden. Auch fiir die Ausfithrungen zur Trauer und Melancholie
in den spateren Werken Butlers wird der Bezug nicht deutlich.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

n3


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N4

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

vom Uber-Ich als Ort der Normen nicht erlaubter Geschlechtsidentititen. Als
Norm definierte Heterosexualitit lisst eine Homosexualitit nicht zu.

»Das Homosexualitatsverbot kommt dem Trauerprozess schon zuvor und
fiihrt zu einer melancholischen Identifizierung, durch die das homosexuelle

Begehren wirkungsvoll gegen sich selbst zuriickgewendet wird.«**®

Die Homosexualitit, so Butler, verschwindet damit aber nicht, sondern im
Gegenteil, sie wird bewahrt. Deswegen versteht Butler die aus diesem Pro-
zess hervorgehende sexuelle Orientierung provokant im Sinne einer melan-
cholischen Heterosexualitit, denn die Homosexualitit bleibt als nicht zu be-
trauernder Verlust und Ausschluss im Ich.

»Und dieses Fehlen erzeugt eine Kultur der heterosexuellen Melancholie, die
sich an den (iberzogenen Identifizierungen ablesen lasst, durch die sich he-
terosexuelle Mannlichkeit und heterosexuelle Weiblichkeit selbst bekrafti-
gen.&”°

Heterosexuelles Begehren erscheint also als ein prinzipiell instabiles Begeh-
ren, dass nur durch den Ausschluss von Homosexualitit bestehen kann.?” Da
Homosexualitit als ein Begehren, das dem heterosexuellen Diskurs nicht ent-
spricht, von sich aus als Widerstand erfahren wird, scheint Butler die impli-
kative Melancholie in demselben Mafie nicht anzunehmen. Problematisch an
dieser Form der Melancholie ist allerdings, dass sie sich in Zorn umwenden,
die nach innen gegen das Ich gewendet lebensgefihrlich wird, nach aufien
*”> Die Unabgeschlos-
senheit der Identitit ist in dieser Perspektive einmal mehr total, Identititen

gewendet, gewalttitig und/oder politisch werden kann.

269 J.Butler: 2001, S.134.

270 Ebd.,S.139.In Absetzung zu fritheren Ausfithrungen wendetsie die Analyse der Melan-
cholie auch fiir homosexuelle Geschlechtsidentitaten und fiir die Parodie in der Trans-
vestie an. Ebd., 137-141.

271 In]. Butler: 2000d, S. 447, fithrt Butler Freud weiter aus: »In Freud’s view, the forma-
tion of conscience enacts an attachment to prohibition which founds the subject in its
reflexivity. Under the pressure of the ethical law, a subject emerges who is capable of
reflexivity, thatis, who takes him/herself as an object and so mistake him/herself since
he/she is, by virtue of that founding prohibition, at an infinite distance from his/her
origin.« (Ebd.).

272 Vgl. H. MeifRner: 2010, S. 67.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

sind daher stets instabil, weil sie sich in einem andauernden Konflikt nicht
bewusster Verluste befinden.?”

Erst mit dem Bezug auf die Melancholie lisst sich die abstrakte Denkfigur
praktisch denken. Eine kritische Subjekttheorie, so Butler, miisse demnach
immer daran erinnern, dass sich Subjekte durch Ausschluss konstituieren und
diese Ausschliisse in der Regel vor jeder bewussten Entscheidung liegen. »Der
Prozess der Subjektformierung ist ein Prozess der Unsichtbarmachung - und
des Effizientwerdens — der terrorisierenden Staatsmacht als Idealitdt des Ge-
wissens.«*’* Jenseits der Gender-Frage konkretisiert Butler in Psyche der Macht
die moglichen Ressourcen fiir eine Verinderung, die durch die vermachten-
de Form der ideologischen Interpellation hervorgerufen werden. Wenn die
Ausschliisse nicht bewusst seien, seien sie vor allem, so Butler, in den auf-
filligen Begleiterscheinungen zu erkennen, nimlich in Wut und Gewalt.””
»Only on the condition of a separation enforced through prohibition does a
subject emerge, formed through the attachment to prohibition (in obedience
to it, but also eroticizing it).«*”®

Subjektivation als ein Prozess der Verarbeitung jener dufleren Macht
wird, so kann Butler deutlich machen, zur Reflexionsaufgabe des Subjekts,

der je eigenen und sozialen »Verlustspur«*”’

nachzugehen, die durch den
vorherrschenden Diskurs hervorgerufen wird.?”® Diese Reflexion ist die
Voraussetzung fiir ein politisches Handeln und méglich, weil das Subjekt die
Macht, die auf es einwirkt, als innere Macht erlebt und mit dieser agieren
kann.

Dies ist exakt der Kern von Butlers Argument: Die Verluste geschehen
vor jeder Selbstreflexion und sind in diesem Sinne der Identitit entzogen.
Dieser nicht-betrauerbare Verlust findet seine Gestalt in der Melancholie.*”
Diese Verluste sind dariiber hinaus, — exemplarisch in der Ausbildung des ge-

schlechtlichen Begehrens —, bereits vorreflexiv verleiblicht.?®® So »stellt sich

273 Vgl. B. Schippers: 2016, S. 41ff.

274 ). Butler: 2001, S.177.

275 Vgl. A. Kotsko: 2008, S. 220.

276 ). Butler: 2008b, S. 447.

277 . Butler: 2001, S.181.

278 B. Mann: 2006, S.166ff., kritisiert, dass Butler die Trauer nur intersubjektiv versteht
und nicht auf die Natur und die Trauer um die Natur erweitert.

279 Vgl. H. Meifdner: 2010, S. 62f; A. M. Riedl: 2017, S. 136.

280 »[..] the melancholic suffers from a loss but does not know precisely what he or she
has lost.« (J. Butler: 2006b, S.118).

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

15


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

[damit] die politische Frage nach den Kosten der Artikulation einer kohiren-
ten Identititsposition durch Erzeugung, Ausschluss und Verleugnung einer
Sphire verworfener Gespenster, die die willkiirlich abgeschlossenen Bezirke
der Subjektpositionen bedrohen.«*!

Damit kann die Vorstellung postmoderner Subjekttheoretiker:innen, die

um eine Denkbarkeit einer »Inkohirenz der Identitit«*82

ringen, aus der Per-
spektive der Ausschliisse vertieft begriindet werden. Fiir Butler sind diese Re-
flexionen allerdings alles andere als ein Glasperlenspiel! Fiir sie hingt an der
Frage der Melancholie und Trauer und ihren zugrundeliegenden Ausschliis-
sen die Feststellbarkeit, wer als Mensch so gilt, dass sein/ihr Verlust des Le-
bens betrauert wird.*®

In der Analyse der Berichterstattung und Reden nach dem 11. Septem-
ber 2001*%, die Judith Butler vornimmt, um ihr Verstindnis von Trauer
und Menschlichkeit zu verdeutlichen, ist dieser Zusammenhang duflerst
prekir.*® Denn durch die Ereignisse sowohl am 11. September 2001 als
auch die einschneidenden politischen Entwicklungen in der Zeit danach®®¢
veranlasst, wendet Butler ihre kritische Perspektive der Ermichtigungs-
und Entmachtungsstrukturen des Subjekts auf die daraus entstandenen
ethischen Fragestellungen an.”®” Was nach dem 11. September 2001 geschah,
so Butler, fithrte sowohl zu einem Zusammenschluss als auch zu einer
Abschottung in nationaler Perspektive. Beide Reaktionen reflektiert Judith
Butler in einer Zusammenschau von Freuds Melancholieverstindnis, dem
ethischen Anspruch Lévinas’ und der Subjektivationsprozesse Foucaults.
Dabeli interessiert sie insbesondere, was denn das verbindende Wir ist und
was sich — gerade in den subtilen Strukturen der Trauerprozesse — tiber diese

hinaus zeigt.**

281 ). Butler: 2001, S. 140.

282 Ebd.

283 Vgl. umfassend dazu der Sammelband: Posselt, Gerald/Schonwalder-Kuntze, Tatja-
na/Seitz, Sergej (Hg.): Judith Butlers Philosophie des Politischen. Kritische Lektiiren (=
Edition Moderne Postmoderne), Berlin: 2018; darin: ]. Butler: 2018a, S. 271-298; dies.:
2018b. Auch S. Wendel: 2020a.

284 L. Segal: 2008, S.387.

285 Vgl. ). Butler: 2005, besonders S. 36-68 in ihrem Essay »Gewalt, Trauer, Politik«.

286 Vgl. besonders]. Butler: 2005.

287 Vgl. G. Werner: 2018¢, S.190-192.

288 Vgl. C. Ludwig: 2018, S. 84.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

Fiir Butler ist es vor allem das psychoanalytische Verstindnis des Ver-
lustes, das erkliren kann, »warum Aggression manchmal so schnell auf den
Verlust folgt.«** Um dies genauer zu verstehen, stellt Butler den Zusammen-
hang zwischen Verletzlichkeit und Verlust her. Sind die Ereignisse des 11. Sep-
tembers 2001 auch als ein nationales Moment der Verletzbarkeit verstanden
worden, so interessiert Butler doch primir die anthropologische Implikati-
on eines solchen Gedankens. Butler unterscheidet also zwischen der onto-
logischen Verletzbarkeit (precariousness) und den realen Gefahren (precarity).
Wihrend die erste alle Menschen trifft, sind nicht alle Menschen realen Ge-

290

fahren gleich ausgesetzt.””° Die Vulnerabilitit ist, so Saskia Wendel, als eine

»Art Existenzial verkorperter Existenz« zu verstehen.”’ Der Verletzlichkeit

292 yoran, welche vielleicht die

durch andere geht eine primire Verletzlichkeit
einzige Erfahrung darstellt, die Menschen zu einem »Wir« zu verbinden ver-
mag.””® Es kommt also darauf an, die Belastbarkeit einer Annahme des »Wir«
angesichts der Verletzbarkeit und Trauer zu priifen.*** Weil die urspriingliche
Verletzbarkeit in der realen Situation deutlich wird, sich manifestiert, kénnte
diese Kategorie als eine universale fiir das Mensch-Sein gelten.”® »Vielleicht
liegt unsere Chance, menschlich zu werden, gerade in der Art und Weise,
wie wir auf Verletzungen reagieren.«**® Wiirde also die primire Verletzbar-
keit sowie die darin sich ausdriickende Gefihrdung und Abhingigkeit von
der Anderen oder dem Anderen als eine echte gemeinsame Bedingung des
Seins verstanden, so Leicht, so konnte diese existenziell geteilte Erfahrung
in der Tat die Art und Weise des Zusammenlebens verindern.*” Zur selben
Zeit fillt auf, dass in den Trauerprozessen des 11. September 2001 manche
Menschenleben zu betrauern sind, wohingegen andere als nicht oder weni-
ger betrauerbar erscheinen. Es wirkt dann so, als seien manche von einem

289 J.Butler: 2005, S.10.

290 Vgl. uv. A. M. Riedl: 2017, S.152.

291 S. Wendel: 2020a, S. 224.

292 Vgl. B. Mann: 2006, S. 86f.

293 Vgl.]. Butler: 20093, S. 42.

294 Zugleich stelltsich die Frage, wie Trauern je beendet sein kann. Was ist eine gelungene
Trauer? Vgl. Butler, ebd., S. 36f.

295 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S.151-157; C. Schriever: 2018, S.138ff.; I. Leicht: 2016, S.105; B.
Kohl: 2017, S. 223-244, 263-266.

296 ). Butler: 2002, S.136.

297 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 9off.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

298 Die Verwundbarkeit, die in einem Ver-

konstruierten Wir ausgenommen.
lust jih aufscheint, konnte die Denkform erméglichen, mit der eine Grund-
lage fiir eine Gemeinschaft gefunden werden konnte. Das Menschliche, das
im Trauern und im Verlust aufscheint, erscheint als eine vielschichtige Er-
fahrung, die nicht gesucht und nicht vermieden werden kann.*® Dennoch
geschieht bereits im Trauern die Ausgrenzung und so wird der Prozess der
Trauer zu einem doppelten Verlust. Aber — und dies ist besonders oder erneut
seit dem 11. September 2001 wahrnehmbar - die Zugehorigkeit zur Gruppe

des Menschlichen im Sinne der Betrauerbaren zu gehéren, ist prekir.>*°

»Das bedeutet, dass jede (jeder) einzelne von uns zum Teil aufgrund der
sozialen Verwundbarkeit unserer Kérper politisch verfasst ist— als ein Ort
des Begehrens und der physischen Verwundbarkeit, als Ort einer 6ffentli-
chen Aufmerksamkeit, der durch Selbstbehauptung und Ungeschiitztheit

zugleich charakterisiert ist.<3®'

Dass Butler an dieser Stelle an ein Wir appelliert, dann nur deshalb, weil sie
davon tiberzeugt ist, dass jeder Mensch weif3, was es heif’t, einen Verlust er-
lebt zu haben, verletzlich zu sein. Der Mensch als sozial verfasster Korper
ist schon von seiner Konstitution her auf Begrenzung und Abhingigkeit kon-
struiert, so dass Trauer auch der Ausdruck dieser Verletzbarkeit und dieses
Gefihrdetseins sein kann.*** Allerdings, und dies macht der Bezug zu Freud
deutlich, kann der Mensch nicht immer wissen, wen oder vielleicht sogar was
erverloren hat. Das Trauern scheint also in der Melancholie durch eine Grofie,
die sich dem Wissen entzieht, prasent und erhalten zu bleiben.

»0ne may know that one has lost someone or some object, but one cannot
seem to find>whatcis lost in the one who is lost, or>what<kind of ideal is lost

298 Vgl.]. Butler: 20094, S. 352. Butler nennt konkret Menschen ohne Aufenthaltsgeneh-
migung sowie LGBTIQ* Menschen.

299 Vgl. B. Schippers: 2016, S. 69f.

300 Sie lenkt die Aufmerksamkeit auch immer wieder auf das schwul-lesbische Leben.
»Clearly, however, the shumancas previously defined hat nor readily included lesbians,
gays and women, and the mobilization [1999, viele gewalttitige Ubergriffe; Busch-
Administration, GWB] seeks to expose the conventional limitations of the human,
the termin that sets the limits on the universal reach of international law.« (J. Butler:
2000d, S. 39).

301 J.Butler: 2005, S. 37. An dieser Stelle scheint die Theorie Foucaults durch, dass die Sub-
jektivation primar durch den Korper geht.

302 Vgl. I Leicht: 2016, S. 91f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

when, say, historical circumstance shifts a political formation, demands a ge-
ographical displacement, or introduces uncertainty into the very conception

of where one belongs or how one may name oneself.<*%

Weil Butler die Bedingungen der Moglichkeit des Subjekts, wie es in der
Subjektivation konstruiert wird, auf konkrete Situation anwendet, kann sie
den Mechanismus des Ausschlusses und seine implizierende Melancholie
und Trauer-These in politische und ethische Reflexionen transferieren. Erst
dann kénnen die Auswirkungen von Verlusten sowohl im ideellen als auch
im intersubjektiven Bereich untersucht werden. Weil das Subjekt in der
Subjektivation als unterworfenes und ermichtigtes Subjekt konstituiert und
es so zum Ort der ambivalent wirkenden Macht wird, wird verstindlich
wieso diese Verstrickung, also die Verstrickung der Psyche und Macht, die
Folie fiir die ontologisch verstandene Verletzbarkeit hervorbringt. Denn das
Subjekt ist bis in die Entstehungsbedingungen hinein von der Anrufung
von einem vermachtenden Diskurs abhingig. Es besteht ein unmittelbarer
Zusammenhang zwischen der Anrufung und der Verletzbarkeit.>**

»Wenn wir bestimmte Menschen verlieren, oder wenn uns ein Ort oder ei-
ne Gemeinschaft genommen wird, empfinden wir vielleicht nicht mehr, als
dass wir etwas Voriibergehendes durchmachen, dass die Trauer vorbei sein
wird und eine gewisse Wiederherstellung der fritheren Ordnung zustande
kommen wird.<*%

Zugleich geht Butler davon aus, dass in dem Verlust mehr deutlich wird: Nicht
nur das Du, das verloren ist, erscheint iiberdeutlich, sondern auch die Bezie-
hung zu diesem Du und damit das Bild, die Erfahrung und das Subjekt des Ich
als zutiefst an das Du gebunden. Es geht mit dem Verlust des Du ein Teil des
Ichs verloren, »vielleicht eine Beziehungsférmigkeit, die weder ausschlieRlich
aus mir noch aus dir besteht, sondern als die Bindung vorgestellt werden muss,
durch die diese Ausdriicke differenziert und aufeinander bezogen sind.«**®
Deswegen ermdglicht die Trauer — selbst auch die personliche Trauer —
die Denkbarkeit einer politischen Gemeinschaft, »indem sie die Beziehungs-

bande zum Vorschein bringt, deren Folgen fiir die theoretische Fassung der

303 J.Butler: 2006b, S. 118f.

304 Vgl. M. Schiitt: 2015, S.102; A. M. Riedl: 2017, S.153.
305 J.Butler: 2005, S. 39.

306 ].Butler: 2005, S. 39 [kursivim Original].

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

grundlegenden Abhingigkeit und ethischen Verantwortung nicht unerheb-
lich sind.«**” Trauer also eréffnet die Verbundenheit und auch Einbindung in

Beziehungen:*®

»Dass wir uns von Anfang an und gegen unseren Willen einem Ubergriff
ausgesetzt finden, ist das Zeichen einer Verletzlichkeit und eines Verpflich-
tetseins, die wir nicht durch einen Willensakt loswerden kénnen.«?

So sehr also die Trauer als eine singulire Erfahrung erscheint, so sehr eroft-
net sich in dieser Erfahrung die Bedeutung fiir das Wir. Denn die verbindende
Erfahrung ist die Korperlichkeit als der Ort, an dem das Ich selbst enteignet
wird, weil es sich als zutiefst angreifbar, ausgesetzt, verletzbar erfihrt und
diese Erfahrung dem Willen entzogen bleibt.*® Eben weil sich diese Erfah-
rung willentlicher Zustimmung entzieht, kann das Subjekt auf diese grund-
legende Konstitution und konkrete Erfahrung mit dem Wunsch reagieren,
der eigenen Grundsituation wie auch den konkreten Verlusten ausweichen
zu wollen.

Dieses von Butler postulierte spostsouverine« Subjekt aber erkennt die
primire Verletzbarkeit als existenzielle Gestalt seines Menschseins an, denn

3" Der Preis fir diese Verweige-

es weifl um den Preis der Verweigerung.
rung ist hoch und auch nur vorliufig méglich®, denn das Verlorene, die Ver-
gangenheit kénnen jederzeit auftauchen und Erschiitterung und Erschrecken

313

auslosen.?” »The past appears in the present in ways that we could not have

envisioned or imagined.«** Der Schmerz der Trauer beinhaltet,

»eine Form der Enteignung zu verstehen, die grundlegend dafir ist, wer ich
bin. Diese Moglichkeit bestreitet nicht die Tatsache meiner Autonomie, aber
sie schrankt diesen Anspruch ein durch den Rickgriff auf die grundlegende
Sozialitdt des leiblichen Lebens [...].<"

307 Ebd.

308 Vgl.). Butler: 20093, S. 45.

309 J.Butler: 2002, S.135.

310 Vgl. dazu . Millner: 2020.

311 Vgl. B. Kohl: 2017, S. 293.

312 Vgl. D. K. Kim: 2007, S.118f.

313 »Butwhat has been foreclosed, as Butler herself teaches us, always returns« (B. Mann:
2006, S. 86).

314 S.Ali: 2008, S.38.

315 Vgl. ). Butler: 20093, S. 45.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

Trauer scheint also einherzugehen mit einer fundamentalen Enteignung. In
der Unterscheidung von Trauer und Melancholie macht Butler auf die unter-
schiedliche Ich-Verfassung aufmerksam, wie Freud sie beschreibt.

»In mourning Freud tells us famously, the world becomes impoverished, but
in melancholia, itis the ego itself. Whereas mourning seems to be about the
loss of an object [..] melancholics do not know what they grieve. And they
also somewhere resist the knowledge of this loss. As a result, they suffer the

loss as a loss of consciousness and so of knowing self.<*'"®

Enteignung geschieht auch und gerade da, wo das Subjekt nicht genau weif3,
was es verloren hat und wer es selbst in und durch den Verlust geworden
ist." Butler setzt aber genau hier mit ihrer These an, indem sie sagt, dass
diese Sphire der Enteignung eben die ist, »die meine Unwissenheit, den un-
bewussten Abdruck meiner primiren Sozialitit aufdeckt« und dass von dort

38 zu fin-

die Einsicht zu einer »normativen Neuorientierung in der Politik«
den ist. In der Beriicksichtigung der Verletzbarkeit sucht Butler die Begriin-
dung fiir eine nicht-militdrische, politische Losung in Konflikten. Gleichwohl
ist dieser Begriindungszusammenhang eine starke These und ein innovati-
ver Gedanke zugleich.>® Denn zu sagen, dass es nur eine strapazierfihige
Grundlage eines Wir geben kann, die in der faktischen und grundsitzlichen
Verletzlichkeit liegt, eroffnet in der Tat Handlungsmaximen, die bereits die
Ausschlussmechanismen, die selbst dort wirken, wo die Ehre, das Leben, die
Wiirde in den Vordergrund gestellt wird. Nicht also die Unverletzlichkeit des
Lebens ist die Begriindung fiir politische Verhandlungen, sondern die Tatsa-
che, dass vor jeder faktischen Verletzung Leben bereits verletzt, ausgesetzt,
gefihrdet und voller Ausschliisse ist.

Die politische Dimension erscheint in der Frage, welche Subjekte betrau-
ert werden konnen, und wird von Butler mit der Brille Emanuel Lévinas’ re-
flektiert.>*® Lévinas erschiitternde Betrachtungen iiber das Antlitz sind der

t.321

sprachliche Hintergrund, mit dem Butler weiterdenkt.*”* Denn auch Lévinas

316 ). Butler: 2006b, S.119.

317 Vgl. M. P. Murphy: 2008, S. 140f.

318 Vgl.]. Butler: 20093, S. 45.

319 Vgl. G. Werner: 2018c.

320 Vgl ebd., S.157f,, S.160ff.; vgl. auch die Ausfithrungen zu Lévinas in Diskussion mit
Nietzsche: ]. Butler: 2009b, S. 77-79.

321 Vgl. uv. P Delhom: 2016, S. 77-83; . Butler: 20104, S. 43f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

2


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

beobachtet, dass das Antlitz, das doch eindeutig sein miisste, dennoch zwei-
deutig ist.*** Die Zweideutigkeit erschliefit sich erst im zweiten Blick, wirke
es doch zunichst selbstverstindlich, dass das Antlitz die Botschaft des »Du
sollst nicht téten« aussendet. In der Argumentation von Lévinas ist dies in
der biblischen Fundierung gegriindet, die das Anlitz als gottliches Ebenbild
verstehen und somit dem Gebot des Nicht-Tétens unterstellen. Butler denkt
Lévinas in ihrer subjekttheoretischen Reflexion weiter und konzentriert sich
dabei auf die Verletztlichkeit. Paradox erscheint dabei die Spannung, dass der
Bezug zur allgemeinen Verletzbarkeit zwar eindeutig ist, aber »[...] wir die
Quelle dieser Verletzbarkeit nicht wiederfinden konnen. Sie geht der Ausbil-
dung des >Ichs« voraus.«**® Durch die transzendentale Struktur des Subjekts,
dessen Bedingung der Moglichkeit eben der Ausschluss ist, wird dieses Aus-
schlussverfahren zu konkretem, oft eben auch erfiilltem Leben, verschleiert.
So gehort dieser Ausschluss in den Bereich der Nicht-Narrativierbarkeit der
Identitit, wenn sie ihre Entstehung und Entwicklung erzihlen will. »The pa-
radox of subjection — a paradox in which the very conditions for subjection
are the conditions for freedom - is a melancholic affair.<***

Allerdings werden bestimmte Menschen vor Verletzbarkeit geschiitzt, und
andere wiederum nicht. Deswegen geht Butler davon aus, dass es eine »Hier-
archie der Trauer« gibt, denn manche werden betrauert, wihrend andere
nicht einmal als menschliches Gesicht dargestellt werden.** Dahinter liegt
die Logik, dass die, die nicht real sind und nicht menschlich erscheinen, durch
Gewalt auch nicht verletzt werden kénnen, »weil diese Menschenleben bereits

326 Diese Hierarchie der Trauer ist, so Kohl, eng verbunden mit

negiert sind.«
dem Verstindnis der Anerkennung, denn diese legt fest, wer als betrauer-

bar gilt.*”” Auch die Trauer unterliegt damit der Macht des Diskurses! Der

322 Vgl. A. Thiem: 2008, S.105.

323 J. Butler: 2005, S. 48.

324 D.K. Kim:2007, S.113.

325 »Welche Abwehr gegen ein Begreifen des Verlustes duert sich in der ungenierten Art,
wie wir Tode, die mit militarischen Mitteln herbeigefithrt wurden, mit einem Schul-
terzucken, mit Selbstgerechtigkeit oder mit unverkennbarer Rachsucht hinnehmen?
In welchem Umfang sind arabische Volker, iiberwiegend praktizierende Glaubige des
Islam, aus dem>Menschlichen<herausgefallen, so wie dies durch die zeitgendssischen
Mechanismen des Humanismus in seiner >westlichen< Form naturalisiert wurde?« (J.
Butler: 2005, S. 49).

326 J.Butler: 2005, S. 50.

327 Vgl. B. Kohl: 2017, S.177.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

Diskurs der Trauer spielt hier eine ambivalente Rolle, denn im Diskurs wird
festgelegt, wer als Mensch gilt und wer nicht, denn - erneut — nicht um alle
Menschen wird getrauert. Wie aber kann dem Diskurs, der die menschliche
Intelligibilitit festlegt, eine Grenze gesetzt werden?

»Es ist also nicht einfach so, dass es einen Diskurs der Entmenschlichung
gibt, der diese Folgen hat, sondern vielmehr so, dass dem Diskurs eine Gren-
ze gesetztist, welche die Grenzen menschlicher Intelligibilitat festlegt. Es ist
nicht nur so, dass ein Tod kaum erinnert wird, sondern dass er nicht erinner-
bar ist. Ein solcher Tod geht unter, er verschwindet nicht in ausdriicklichen
Diskurs, sondern verliert sich in den Schleifen, in denen der &ffentliche Dis-

kurs verlauft.«3?8

Mit der Konkretisierung der diskurstheoretischen Konstruktion der Normen
wird deutlich, das Widerstand gegen einen Diskurs keine unschuldige Kate-
gorie ist — so als wire Widerstand an sich bereits positiv. In der Offentlichkeit
werden die Menschleben der 6ffentlichen Trauer bekannt gegeben, die inner-
halb des Diskurses stehen. Allerdings fordert der bestehende Diskurs immer
heraus, sich dem unbekannten Diskurs gegeniiber zu verhalten, denn im Ver-
hiltnis zu dem Bekannten

»werde ich nicht von der Nihe des Unvertrauten beunruhigt, von der Ndhe
des Unterschieds, die mich zwingt, neue Beziehungen der Identifikation auf-
zubauen und meine Vorstellung davon zu erneuern, was es heifdt, zu einer
Gemeinschaft von Menschen zu gehoren, in der nicht immer gemeinsame
epistemologische und kulturelle Grundlagen unterstellt werden konnen.«*

Die Kernfrage, die Butler stellt, ist, ob aus der primiren Erfahrung der
Verletzbarkeit eine politische und ethische Theorie geschlussfolgert werden

kann.*°

328 ].Butler: 2005, S. 52. Ausdricklich weist Butler darauf hin, dass das »Leben der Queers,
die am 11. September umkamen, [..] der Idee nationaler Identitét, die auf den Zei-
tungsseiten und Nachrufen ausgebreitet wurde, nicht 6ffentlich willkommen [war],
und ihre Angehdérigen wurden nur verspatet und sehr selektiv in die Hilfeleistungen
einbezogen [..].« (Ebd. [kursiv im Original]).

329 ). Butler: 2005, S. 56.

330 Vgl. uv. B. Kohl: 2017, S. 266ff., 298.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

»Kann im Bereich des Politischen etwas gewonnen werden, indem man die
Trauer zu einem Bestandteil des Rahmens macht, mit dessen Hilfe wir un-

sere internationalen Beziehungen pflegen?«<

Weil Butler die Frage nach der Trauer stellt, wird deutlich, dass sie die Vorstel-
lung der Melancholie als Grundlage skeptisch gegeniibersteht, weil aus dieser
Verletzbarkeit bereits in der Subjektwerdung kein Entrinnen méglich ist und
sie deswegen eine Grundlage fir ethische Handlungsmuster darstellt. Erst
dann kann eine Melancholie, die sich gegen sich oder andere wenden kann,
zu einem freiheitlichen Akt werden.

»In other words, the melancholic freedom of performative agency is an apt
expression for an age in which the exhaustion and depleted vitality of pro-
gressive movements and intellectuals have led many to ask whether there
is any viable rationale for action for the post Marxist political left that is not
merely>academics, in the most pejorative sense of that term.«**

Butlers Verdienst ist es, aus ihrem konkreten internationalen und sexual-po-
litischen Beziigen heraus fiir einen Rahmen einzutreten, der die rein akade-
mische Diskussion weit hinter sich lasst.

»Dieser Rahmen, wonach die Normen der Anerkennung unerlasslich sind
fir die Konstituierung von Verletzbarkeit als einer Vorbedingung fir das
>Menschliche, ist ndmlich genau aus dem Grunde wichtig, dass wir diese
Normen brauchen und ihre Geltung wollen, dass wir fiir ihre Etablierung
kimpfen und dass wir ihre kontinuierliche und umfassende Wirkungswei-

se zu schiatzen wissen« 33

Die Anerkennung dieser Verletzbarkeit ist der Schliissel fir eine Ethik des
Menschlichen.*** Dabei geschieht in der Anerkennung zugleich die Verinde-
rung der involvierten Subjekte. Im Fragen ist bereits etwas Neues geworden.
Zugleich liegen hier genau die Weichen fiir ein Verstindnis des Dialogs, das
an den Grenzen der eigenen Verstindlichkeit, der Verletzbarkeit und der Ver-
bundenheit mit dem/der Anderen begriindet ist.

331 J.Butler: 20094, S., 43.

332 D.K. Kim: 2007, S.120.

333 ). Butler: 2005, S. 61.

334 C. Jahnel: 2020, S. 224ff,, bringt vielfiltige Beispiele, wie dies interkulturell-theolo-
gisch auszubauen ist.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

335 macht deutlich, wer in den Bereich

336

Trauer, so ebenfalls Brianne Jacobs
des Humanen gehort. Besonders Ilse Milllner**® artikuliert diese 6ffentliche
Bedeutung von Trauer in einem Vergleich zweier Frauengestalten, nimlich
Antigone und Rizpva, einer der Frauen Sauls. Milllner kann deutlich machen,
dass Trauer weit tiber die Verwandtschaftsverhiltnisse hinausgeht. Die Fi-
higkeit zum Trauern kann sogar eine moralbegriindende Funktion haben, in-
dem die Trauer auf eine Verhaltensinderung dringt. Zudem muss, dies kann
wiederum Miillner in der narrativen Analyse aufweisen, Trauer nicht nur auf
die Vergangenheit und auf den Verlust bezogen sein, sondern kann auch ei-
nen moglichen Verlust vorwegnehmen und insofern eine mahnende Funkti-
on haben. Fiir Miillner besteht in der Trauer der entscheidende Unterschied
zur Empathie, dass Trauer ohne den Perspektivwechsel auskommt, nicht al-
so fithlen kénnen muss wie es der/dem anderen geht, sondern eine mora-
lische Positionierung erwartet. Fiir Miillner gehdrt Trauer deswegen in die

37 Gerade also

»anerkennungstheoretisch relevante Figuration des Dritten.«
die Frage, was Trauer bedeutet und wie mit der grundsitzlichen Verletzlich-
keit umgegangen werden kann, ist theologisch relevant. Uta Poplutz**®

darauf aufmerksam, dass die Gewaltfreiheit, die Butler postuliert, kein Zu-

macht

stand, sondern eine Praxis sei.’® Diese Praxis ist fiir theologisches Denken
auflerordentlich produktiv.

3.2 Freiheit des Subjekts zwischen Rechenschaft und Anerkennung

Wenn aber die Situation des Subjekts prekir ist und es auf seine eigene Ent-
stehungsgeschichte nur zum Teil zuriickgreifen kann, ist der Wunsch nach
Anerkennung auf der einen Seite, der Drang nach Rechenschaft in einer Er-
zihlform auf der anderen Seite groR. Butler wiederum stellt das Thema Aner-
kennung in den Zusammenhang der Rechenschaft und zieht daraus Konse-
quenzen fiir eine Neuformulierung der Ethik. Darin wird deutlich, dass nicht

»Macht und Herrschaft von Mannern tber Frauen [..] hier also im Mittel-
punkt [stehen], nicht der phallozentrische Charakter normaler Sexualitat

335 B.Jacobs: 2020, S.195ff.

336 Vgl I. Miillner: 2020.

337 | Millner: 2020, S.117.

338 U. Poplutz: 2020, S.133.

339 Uta Poplutz setzt dies mit den Antithesen der Bergpredigt in Beziehung. Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

und dessen Bedeutung fiir heterosexuelle Frauen, vielmehr Lebens- und An-
erkennungsinteressen all derjenigen, die im Zuge der kulturellen Normie-
rung von Genus-Gruppen als nicht normal ausgegrenzt werden.<**°

Indem Butler die Ethik mit dem Subjektbegriff verbindet, kann sie diese als
Kritik an einem bestimmten ethischen Subjekt nachzeichnen, einem Sub-
jekt, von dem verlangt wird, transparent und kohirent zu sein.**' Gegen diese

34 die ihre Wurzel im Begehren nach

Form einer »gewissen ethischen Gewalt«
Anerkennung und der narrativen Struktur der Rechenschaft findet, méch-
te Butler ein verindertes Verstindnis der Ethik setzten.**® Diese Ethik wie-
derum, die auf die Ansprache des Anderen zuriickgeht, solle darauf zielen,
menschlich zu werden, indem wir zum Menschlichen gefithrt werden, dort,
wo wir es nicht zu finden vermuten: »in seiner Fragilitit und an den Grenzen
seiner Fihigkeit, verstindlich zu sein.«**

Im Kontext der Butler’schen Subjektivation ist die Anerkennung immer
ein Prozess des Tastens. Es ist ein Suchen und Wagen und kein abgeschlosse-
ner Prozess.>* Anerkennung ist zutiefst verbunden mit der Ansprache durch
den Anderen.** Ja, Anerkennung sei sogar zum konstitutiven Scheitern ver-
urteilt, so Distelhorst in seiner Einfithrung.>*” Gibt es dann tiberhaupt so et-
was wie Anerkennung? In der Reflexion iiber Anerkennung geht Butler auf
Hegel zuriick**®, dessen Verdienst es ist, das Thema Anerkennung einer syste-
matischen philosophischen Reflexion unterzogen zu haben. Die Entwicklung
349 i

der Anerkennung hat Hegel vor allem im Dilemma »Herr und Knecht«** in

3% Tn einem ersten Gedankenschritt

der Phanomenologie des Geistes dargestellt.
beschreibt Hegel den Menschen als jemanden, der sich in seiner Singulari-
tit erlebt. In dieser Perspektive erscheint ihm alles in seiner Person begriin-

det. Wenn dann ein zweiter Mensch dieses Szenario betritt, entwickelt sich

340 R.Becker-Schmidt/G.A. Knapp: 2000, S. 86.

341 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 78.

342 Ebd.

343 Vgl. A. Thiem: 2008, S. 248.

344 ). Butler: 2005, S.178.

345 Vgl. ). Butler: 20093, S. 216ff.

346 Vgl. die Systematisierung bei A. M. Riedl: 2017, S.105-109.

347 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 72.

348 Vgl. ). Butler: 2008b, S. 97-119, hier S.101. Vgl. auch J. Butler: 2008b, S. 40f.; B. Kohl:
2017, S. 22-44,155-176; G. Werner: 2016, S. 48-50.

349 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 63; J. Butler: 2002, S. 39ff.

350 Vgl.G.F W. Hegel:1975.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

das Dilemma zwischen diesen beiden Subjekten, die sich plétzlich aus ithrem
wahrgenommenen Mittelpunkt dezentriert wissen. Das Dilemma schlieflich

3! Die beiden Menschen er-

endet im Kampf um die eigene Vorrangstellung.
kennen in ihrem Kampf, dass sie sich einigen miissen. Die Verursachung der
Dezentrierung kann nur durch dieselbe Person wieder gut gemacht werden.
Die Einigung besteht in eben der Anerkennung, die in der wechselseitigen
Anerkennung des Seins besteht.*

Diese Wechselseitigkeit bezeichnet das Wesen der Anerkennung: »In dem
Moment, in dem ich sie gebe, wird sie mir potentiell gegeben und die Form,
in welcher ich sie anbiete, ist eine Form, die mir potentiell erst gegeben wur-
de.«**® Anerkennung wird so zu einem Prozess, in dem das Subjekt ein an-
deres ist, nachdem es Anerkennung gegeben hat. Es gibt kein Zuriick zum
urspriinglichen Subjekt. In der Anerkennung gibt es demnach eine Verin-
derung und einen »konstitutiven Verlust.«*>* Das Selbst kann unméglich in
sich selbst bleiben. Der Hegel'sche Kampf zeigt zudem die Unangemessen-
heit einer dyadischen Beziehung auf und verweist auf eine Reihe von Normen,
die den Kampf der Anerkennung iibersteigen.’ Butler erginzt den Gedan-

kengang Hegels selbst in mehreren Aspekten.**

Vor dem Hintergrund der
Subjektivation ist jeder Anerkennungsprozess immer zugleich durch die An-
wesenheit der Normen geprigt. Die Bedingung der Anerkennung wird durch

bestehende Normen, die den Anerkennungsdiskurs strukturieren, gelegt.>*’

»Macht beziehtsich, folgt man Foucault und Althusser, auf etwas, das streng

genommen noch gar nicht existiert, sondern erst durch Macht hervorgeru-

fen, oder, wie Althusser annimmt, durch die Macht>angerufen<wird.«**®

351 Vgl.]. Butler: 20093, S. 243.

352  H.Bublitz: 2002, S. 103, unterstreicht, dass Butler das Subjektkonzept Foucaults bereits
bei Hegel prafiguriert sieht. »Subjektivation als Form des Selbstbewusstseins greift
demnach tiefer als die blofie Unterordnung des Subjekts durch einen Machtapparat.«

353 J.Butler: 2002, S.39.

354 Ebd.,S. 41.

355 Vgl.ebd., S. 42.

356 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 96.

357 Vgl. I Leicht: 2016, S. 106-108.

358 H.Bublitz: 2002, S.103.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

127


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Um anerkennen zu kénnen, braucht es ein Raster, nach dem der Mensch ei-
3% »Wenn mein Antlitz iiberhaupt

lesbar ist, dann nur, weil es in einem visuellen Rahmen eintritt, der die Vor-
360

nen anderen als Mensch anerkennen kann.

aussetzung seiner Lesbarkeit ist.«

»Auf das Gesicht zu reagieren, seine Bedeutung zu verstehen heifst, wach zu
sein flir das, was an einem anderen Leben gefahrdet ist, oder vielmehr wach
zu sein fur die Gefahrdetheit des Lebens an sich. [...] Es muss ein Verstindnis
der Gefidhrdetheit des Anderen sein. Denn genau das flihrt dazu, dass das
Gesicht zur Sphare der Ethik gehort.<*¢'

Darin wird aber die Differenz zu Hegel gesucht, und auf diese Weise — so
Riedl - die erste Verinderung des Anerkennungsprozesses herbeigefiihrt,
denn hier treffen zwei Andere im Anerkennungsgeschehen aufeinander.
Als je Anderes sind sie einander ausgesetzt und begeben sich im Anerken-
nungsgeschehen zugleich in die Gefahr des Verlustes. Allerdings kann das
Subjekt nicht anders als in die Anrede hinzugehen, denn sie ist ja die Initi-
alziindung fiir das Subjekt.*** Damit werden die Subjekte nicht nur einmal,
sondern fortlaufend durch Anerkennungsprozesse sowohl hervorgerufen
als eben auch ausgeschlossen.’® Dieser visuelle Rahmen selbst ist durch
einen Machteffekt gesetzt, der festlegt, was als ein menschliches Antlitz
zu erkennen sei, auf welches ethisch reagiert werden kénnte.*** An dieser

359 Vgl. ). Butler: 2009a, S. 56f. Dort arbeitet sie das Beharren im Sein im Kontext der An-
erkennung heraus.

360 J.Butler: 2002, S. 43.

361 Ebd., S.160.

362 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S.146-150.

363 Vgl. B. Kohl: 2017, S.191f.

364 InderAuseinandersetzung und Erwiderung auf Honneths Vorlesungen diskutiert But-
ler, ob alleine die emotionale Verbundenheit mit dem anderen — wie sie das bei Hon-
neth wahrgenommen hat—etwas (iber den Inhalt der Beziehung und damit iiber die
Ethik aussage. Denn der emotionale Bezug konne ebenso voller Hass sein. Sie fragt
nach dem Framing fiir Anteilnahme und Beziehung und stelltim Bezug auf die Formen
von Wut und Aggression, die moglich sind, fest, dass dieses hoch emotionale Beteiligt-
sein keinerlei Respekt beinhalte. »If we accept the proposition that to be affectively
engaged is to affirm the existence of the other, we continue to have no way of real-
ly explaining human aggression.« (J. Butler: 2008b, S.103). Involviert-Sein sei selbst
kein Gut. Butler stellt heraus, dass ihrer Meinung nach Involviert-Sein unterschiedli-
che moralische Deutungen hat und nicht durch eine einzige Voraussetzung gebunden
ist, sondern wir in der Verantwortung stehen, die Bezogenheit— so gut wie es geht—

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

Stelle wird die ganze Reichweite der Argumentation deutlich: Wenngleich
Anerkennung als interpersonelles Geschehen erlebt wird, stellt es doch die
gesellschaftliche Realitit dar, indem der Mensch eine »Lesehilfe« braucht, um
das existierende Gesicht als Antlitz, als eine religiose und geschenkte Gestalt,
zu lesen. So kommen die Normen, die eben diese Grammatik bereitstellen,
zur Geltung.>%

Dieser Prozess des Machteffekts erscheint bei Foucault als Wahrheitsre-
gime auf, welches die »Moglichkeit seines [des Menschen, GWB] Werdens«
bedingt und dafiir sorgt, dass begrenzt ist, »was die Wahrheit seines Selbst
ist und was nicht, die Wahrheit, die er iiber sich selbst ausbreitet, die Wahr-
heit, durch welche er erkannt und als Mensch anerkannt werden kann, die
Rechenschaft, die er von sich selbst gibt.«*%

Dies ist die zweite Verinderung im Anerkennungskonzept, denn es wird
die Geschlossenheit des Subjekts hinterfragt. Nachdem eben Subjekte fort-
laufend in Anerkennungsgeschehen konstituiert und/oder ausgeschlossen
werden, sind solche Subjekte nie abgeschlossen.**” Die politische Relevanz
und Brisanz zugleich ist in eben dieser Erkenntnis zugrunde gelegt, dass
festgelegt wird, wer als Mensch anerkannt wird. Darin liegt der direkte
Bezug zur Trauer, weil es manchen Menschen untersagt ist, als zu betrau-
ernde Subjekte anerkannt zu werden.**® Die Theorie der Anerkennung in
ihrer gesellschaftlichen Relevanz wird durch die unpersénliche Funktion
der Normen konstituiert. Diese Normen, die in einer anderen Zeitlichkeit

zu finden (vgl. ebd., S.104). Nur weil wir leidenschaftlich involviert sind, tun wir nicht
schon das Richtige (vgl. ebd., S.105f.). »In my view, there is no innate moral trajectory
in involvement, participation, and emotionality, since we are beings who, from the
start, both love and resist our dependency, and whose psychic reality is, by definition,
ambivalent« (ebd., S.106).

365 Vgl. H. Bublitz: 2002, S.103.

366 J.Butler: 2002, S. 44.

367 Vgl.u.a. A. M. Riedl: 2017, S. 146.

368 Butler macht diese Dynamik besonders in internationalen Konflikten deutlich. Unter
vielen Beispielen stellt sie im Kontext einer Reflexion der medialen Berichterstattung
in den USA vom Krieg im Irak fest: »Wenn wir aber die Worte, die uns diese Botschaft
[der Verwundbarkeit des Lebens und der getéteten Menschen] tberbringen, weiterhin
iberhéren, und wenn die Medien solche Bilder nicht zeigen werden, und wenn solche
Menschenleben unbenannt und nicht betrauernswert bleiben, wenn sie nichtin ihrer
Gefahrdetheit und in ihrer Vernichtung erscheinen, werden wir nicht bewegt werden.
Wir werden nicht zu einer ethischen Empdrung zuriickkehren, die sich unverkennbar
fiir einen Anderen, im Namen eines Anderen einsetzt.« (J. Butler: 2005, S. 177)

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

129


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

existieren als der Mensch, der Anerkennung gibt und empfingt, enteignen
den Menschen in dem Prozess, in dem der Mensch sich zutiefst als er/sie
handelnd erlebt. Dies ist die dritte Erweiterung im Anerkennungsprozess, die
Butler vornimmt. Die wechselseitige Formung der Subjekte ist also durch
die wechselseitige Anerkennung von gesellschaftlichen Entstehungsbedin-
gungen geprigt.’® Dabei findet der ambivalente Prozess der Vermachtung
statt: Denn das Subjekt bindet sich ja durchaus an die Normen, denn es wird
von dem Begehren, im erkannten und bekannten Diskurs zu bleiben, sich
oder diesen nicht zu verindern, geleitet.>”® Weil Butler Macht auch als eine
psychische GroRe versteht, kann sie diese doppelt analysieren. Auf der einen
Seite kann sie durch die Analyse der Macht den Anerkennungsprozess auf
seine Macht untersuchen, auszusagen, wer anerkennbar sei und wer nicht.>”
Auf der anderen Seite ist das Subjekt durch die Normen der Anerkennung,
also durch den faktischen Ausdruck der Macht und seines intrapsychischen
Vorgangs nie vollstindig determiniert. Denn die internalisierte Macht kann
sich gegen den Diskurs wenden.

Butler rekurriert auf Adriana Cavarero®’*

, um die Foucault'sche Frage
»Was kann ich werden?« zur Frage »Wer bist du?« — wie sie von Cavarero for-
muliert wird - umzuwandeln.’” In Cavareros Ausfithrungen wird zugleich
die Erweiterung von Hegels Auffassung von Anerkennung deutlich:*”* Das
»Ich« in Cavareros Begegnung begegnet keinem Ich, das bekannt ist oder nur
einzelnen Attributen des Ichs, sondern »der Tatsache dieses Anderen als eines
von Grund auf exponierten, sichtbaren, gesehenen, korperlich existierenden

und notwendig in der Sphire der Erscheinung angesiedelten Wesens.«*”

369 Vgl.|. Leicht: 2016, S. 92f.

370 Vgl. H. Meifner: 2010, S. 61.

371 Vgl. B. Kohl: 2017, S.177.

372 Vgl.). Butler: 2002, S. 45ff. Vgl. G. Werner: 2016, S. 49.

373 Vgl.ebd., 44 und 46.

374 An dieser Hegel-Rezeption setzt K. D. Magnus: 2006, S. 96, kritisch an: »Accordingly,
Butler raises the question of desire here, she ask not about the consciousness’s desire
to receive recognition, but about its desire to bestow recognition on the other. In this
way, she demonstrates the inadequacy of the phenomenological perspective, which
begins with and gives priority to an isolated consciousness that only later realizes its
intrinsic connection with others. However, despite Butler’s increased attention to the
intersubjective production of subjectivity, she continues to give precedence to the role
of social discourse in subject formation.« (Ebd., S. 96).

375 J.Butler: 2002, S. 47.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

Gegensatz zu Hegel verankert sie zudem das Soziale im dyadischen

System und sieht es nicht als ein Ergebnis eines Fortschreitens.?”® Cavareros

Theorie der Anerkennung expliziert die grundsitzliche Abhingigkeit vom

anderen und weifd um die Andersheit des anderen und um die Grenzen der
Anerkennung. Sie macht deutlich,

»dass wir nicht deshalb aneinander gebunden sind, weil wir verniinftig den-
kende Wesen sind, sondern viele deshalb, weil wir einander ausgeliefert
sind und einer Anerkennung bediirfen, die den Anerkennenden nicht durch

den Anerkannten ersetzt.«””

Das Ich ist bei ihr ein Wesen, dass um das Ausgesetzt- und Angewiesensein
weif}, in dem die Singularitit liegt.’”® Die Singularitit ist zugleich der Grund

fir das Scheitern in einem kollektiven Wir.’” Gleichzeitig erscheint das kor-

perliche Ausgesetztsein als ein Zustand, der »sich unserer korperlichen Exis-

376
377
378

379

Vgl. ebd,, S. 46f.

]. Butler: 2005, S. 67.

Butler macht inJ. Butler: 2002, S. 46 deutlich, dass Cavarero damit eine entschiedene
Kritik an Nietzsches Auffassung vom Leben durchfithrt. Wahrend bei Nietzsche Leben
vorallem durch Zerstérung und Leiden gekennzeichnet sei, ist bei Cavarero der Mensch
jemand, der in seinem Wesen auf andere angewiesen und diesen ausgesetzt ist.

Inihrer Auseinandersetzung mit dem Anerkennungsverstandnis von Honneth im Kon-
text der Reifikation (J. Butler: 2008b, S. 115ff.) geht sie auf die Frage nach der Singulari-
tat und der Intersubjektivitit ein und hinterfragt dabei die Annahme Honneths, dass
wir uns ersteiner zweiten Person anschlieRen und dann, als Teil dieses Anschlusses, die
Perspektive der anderen als diese Person (ibernehmen mussten. »That is: we must co-
me to regard that second person as second, that s, not as me, separate from me.«(Ebd.,
S.115). Im Blick auf das Kind miisse dieses seinen Egozentrismus Uberwinden. »This
loss of egocentrism is accomplished, then, in at least two steps: the first is through the
recognition of the second person as second, and the taking on the second person’s per-
spective (still unclear, and then through that displacement in the second-person per-
spective or appropriation of the second-person perspective, opening up perceptually to
aworld that exists in its objectivity and also, its independence from us.« (Ebd., S. 115f.).
Offen bleibt fiir Butler auch die Spannung zwischen der Wahrnehmung, dass Alteritat
konstruiert und produziert ist vom Subjekt und der anderen Perspektive, dass es zu
einem interaktiven Modus gehort, der die Moglichkeit der Anerkennung und Affirma-
tion des Anderen in seinem Anders-Sein, seiner Unabhangigkeit darstellt. »In either
case, a confusion exists between recognition as a social a priori and recognition as an
empirically induced or facilitated more of relationality.« (Ebd., S.118). Butler pladiert
dafiir, dass die Relationalitdt die Bedingung der Moglichkeit ist und damit koexistent
mit menschlicher Sozialitat.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

131


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

tenz verdankt, endlos wiederholt werden kanne, ein »kollektiver Zustand« ist
und »uns alle gleichermafien« charakterisiert®®®. Dieses Ausgesetztsein ist
nicht letztlich erzihlbar und bezieht sich auf eben jene Normen, denen ei-
ne andere Zeitlichkeit inne ist. Diese Unterbrechung und Enteignung sind
auf unterschiedliche Art moglich, im Kontext der Rechenschaft wird das be-
sonders deutlich. Foucault macht deutlich, dass man sein Leben nicht durch
einen Diskurs erlésen oder verlingern kann, die Normen selbst sind dem Le-
ben gegeniiber gleichgiiltig. »Noch wihrend ich Antwort gebe, sind mir meine
Worte genommen; ins Wort fillt mir die Zeit eines Diskurses, die nicht die-
selbe ist wie die meines Lebens.«*®!

Die Komplexitit des Anerkennungsprozesses ist in den subjekttheoreti-
schen Implikationen Butlers enthalten: Wenn es bereits nicht moglich ist,
sich selbst wirklich zu kennen, wie kann es dann moglich sein, einen ande-
ren wirklich zu kennen und anzuerkennen? In dieser Frage wird die Unabge-

t.3%2 Jedes Anerkennen bedeutet immer, in

schlossenheit der Identitit konkre
einem Ungewissen zu bleiben. Dieses Ungewisse ist zum einen psychoana-
lytisch begriindet, zum anderen durch die korperliche Ausgesetztheit. Bei-
des sind Grofen, die in der Subjektivation eine entscheidende Rolle spielen.
Butlers nachhegelsche Theorie der Anerkennung erweitert Hegels Auffassung
um den bedeutenden Punkt der eigenen Undurchsichtigkeit.?®* Diese eige-
ne Undurchsichtigkeit eréffnet die Fihigkeit, einem anderen, einer anderen

gegeniiber diesem, dieser eine gewisse Anerkennung zu verleihen.

»Diese Zeitlichkeit des Diskurses verschiebt die eigene Zeitlichkeit. Folglich
kann man nur unter der Bedingung anerkennen und anerkannt werden, dass
man durch etwas, was nicht man selbst ist, von sich selbst abgebracht wird —
unter der Bedingung, dass man dezentriert wird und beim Erwerb seiner
Selbstidentitit scheiterte.«*®*

Das Wissen um die eigenen Grenzen zieht die ethische Konsequenz nach sich,

von anderen nicht die véllige Selbsteinsicht zu erwarten.*®

380 J.Butler: 2002, S. 50.

381 Ebd,S.51.

382 Vgl.]. Butler: 2000d, S. 34.

383 Vgl.]. Butler: 2002, S. 58.

384 Ebd,,S.59.

385 In der Diskussion um hegemoniale Diskurse und Universalitit mit Laclau und Zizek
geht Butler noch einen Schritt weiter in ihren ethischen Fragen und nimmt die Fol-
gen fiir die Demokratie in den Blick. »In other words, should not the incompletion of

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

»Umdie Grenzen der Anerkennung zuwissen, heifst, selbst dies nur begrenzt
zuwissen, und ist damit eine Erfahrung der Grenzen des Wissens selbst. Die-
se Einsicht kann im Ubrigen zu Bescheidenheit und GroRziigigkeit gleicher-
maflen flihren, denn ich brauche Vergebung fiir das, was ich nicht vollstan-
dig wissen konnte, und ganz dhnlich gilt fiir mich die Verpflichtung, ande-
ren zu vergeben, die sich ihrerseits teilweise konstitutiv undurchschaubar

sind.«386

Der Prozess der Rechenschaft setzt einen Erkenntnisprozess des Subjekts be-
reits voraus und stellt sich auf den Boden der Subjektivation als eine komplexe

Angelegenheit dar.’®’

»Wenn wir feststellen, dass dieses Subjekt so verfasst ist, dass es sich selbst
immer— bis zu einem gewissen Grad jedenfalls — undurchschaubar, unbe-
kannt bleibt, so folgt daraus, dass es niemals vollstindig erklaren kann, wes-
halb es so und nicht anders gehandelt hat, und es folgt auch, dass sich die-
ses Subjekt niemals fiir seine Selbstidentitit im Verlauf der Zeit verblirgen

kann.«?%

Unter der Perspektive der Rechenschaft konkretisiert und veranschaulicht
Butler die Prozesse der Subjektivation. Rechenschaft von sich zu geben, geht
in unterschiedlichen Perspektiven, jede hat ihre eigenen Implikationen. In
einer ersten Wahrnehmung kann Rechenschaft als Prozess der narrativen Re-
chenschaft beschrieben werden: In dem Moment, in dem ich erzihle, wie es
kommt, dass ich die bin, die ich bin, beziehe ich mich auf Momente meiner

subject-formation be linked to the democratic contestation over signifiers?« (J. Butler:
2000d, S.12f.). Gerade weil Butler betont, dass sie am Projekt radikaler Demokratie
festhalten will — dies sogar unbedingt (vgl. ebd., S.13) — stellt sich die Frage nach der
Universalitit ebenso wie die Frage nach der Hegemonie. Ohne auf die umfassende
Diskussion eingehen zu kénnen, sei die kritische Perspektive Butlers auf ein feminis-
tisches Projekt hinzugefiigt, in dem es genau darum geht, Universalitiaten zu postu-
lieren ohne die ihnen in der Identitdt zugrundegelegte Unabgeschlossenheit und Un-
durchsichtigkeit zur Voraussetzung zu machen (vgl. ebd., S.35). Butler betont dage-
gen mit Foucault, dass die Universalitit eine Entstehung sei, ein »Nicht-Platz«. »Con-
sequently, noone is responsible foran emergence: no one can glory init, since it always
occurs in the interstice.« (Ebd., S. 37f).

386 J.Butler: 2002, S. 59f.

387 Vgl. u.a. A. M. Riedl: 2017, S. 158ff.

388 J.Butler: 2002, S.10.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

133


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Subjektwerdung, die ich nicht sicher wissen kann.*®* Es gibt Momente im
Leben des Menschen, die nicht bewusst zu erzihlen sind. Sie kénnen erzihlt
werden, weil sie vermittelt sind und in eine Zeit fallen, die vor der bewuss-
ten Erinnerung liegt. Butler teilt damit die Einsicht der Psychoanalyse in die

Existenz des Unbewussten.>*°

»Dieses>lch«wird angesprochen, artikuliert, und obgleich es in einer gewis-
sen Weise die Grundlage meiner Erzihlung zu bilden scheint, ist es auch
deren grundlosestes Moment, denn die eine Geschichte, die das slch< nicht
erzdhlen kann, ist die Geschichte seiner eigenen Entstehung als »Ich¢, das
nicht nur spricht, sondern schliefllich sogar Rechenschaft von sich selbst ab-

Iegt.«391

Das Ich, das Rechenschaft ablegt, kann nur durch die bereits bestehende Be-
ziehung zu anderen Subjekten bestehen. »Vollkommen iiber sich selbst Aus-
kunft geben zu wollen wiirde bedeuten, den Anderen besitzen zu wollen.«***

Zweitens gibt das Ich Rechenschaft ab von sich, in dem es sich auf bereits
vorhandene Normen bezieht.>”* Damit ist jede Rechenschaft von sich selbst

3% Das Ich, das von sich

eingebunden in eine »gesellschaftliche Zeitlichkeit«
und seinen Entstehungsbedingungen erzihlt, muss zum »Gesellschaftstheo-
retiker« werden, indem es sich mit den Normen auseinandersetzt, die ihn ge-
pragt haben. Damit ist jede Geschichte des Ichs zugleich eine Geschichte der
Beziehung des Ichs zu diesen Normen. Die Fihigkeit zur Selbstreflexion be-
wegt sich immer in den Grenzen der Normen. Diese Normen fungieren eben
auch unter dem Ausschlussprinzip, so dass jede Rechenschaft zugleich eine

Ausgrenzung und Abgrenzung ist. So kann das Subjekt nur mit und durch

389 Vgl.u.a.]. Butler: 2002, S. 91.

390 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S.79; J. Butler: 2002, S.78. Butler fiihrt ihr Verstindnis
zum Unbewussten im Kontext der Abgrenzungen, die im Rahmen der Individuation
geschehen, aus: »The unconscious is not a psychic reality purified of social content
that subsequently constitutes a necessary gap in the domain of conscious, social life.
The unconscious is also an ongoing psychic condition in which norms are registered in both nor-
malizing and non normalizing way, the postulated site of their fortification, their undoing and
their appropriation in identifications and disavowals that are not always consciously or delib-
evately performed.« (). Butler: 2000b, S. 153 [kursiv im Original]).

391 ). Butler: 2002, S. 91.

392 L. Distelhorst: 2009, S. 79.

393 Vgl. A. Thiem: 2008, S. 67.

394 ). Butler: 2002, S.15.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

die Normen sprechen und erfihrt darin eine Auflerlichkeit, die es nicht um-
gehen kann. Es spricht von sich und dieser als Zentrierung wahrgenomme-
ne Akt ist zugleich eine Dezentrierung des Subjekts.>® Subjekttheoretisch ist
das Ich sich selbst durch diese Entstehungstheorie enteignet. Butler weist je-
doch deutlich darauthin, dass das kein Verlust der »subjektive[n] Basis der
Ethik«®*® ist, sondern bedeutet, dass das Ich sich mit den Normen ausein-
andersetzen muss, die es gebildet haben. Butler sieht im Gegenteil in dieser
»Unverfiigbarkeit gerade die Voraussetzung moralischer Fragestellungen [...],
die Bedingung, unter welcher die Moral selbst erst entsteht.«*’

Warum wiirde jemand Rechenschaft abgeben wollen? Es ist Friedrich
Nietzsche, der in seiner Genealogie der Moral dariiber reflektiert.”® Er geht
davon aus, dass der Mensch Rechenschaft von sich selbst abgibt, weil er
in einem Rechts- und Strafsystem Antwort geben muss.*”® Rechenschaft
bekommt die Bedeutung des Erklarens. Ich erklire jemanden, der durch ein
Rechtssystem die Macht hat, mich anzufragen, warum ich etwas getan oder
auch nicht getan habe. Reflexiv wird der Mensch — nach Nietzsche — vor
allem, weil er Angst hat.**° Nietzsche betont dabei besonders die Entstehung
der kausalen Kraft des Selbst: Im Antworten auf eine Frage akzeptiert der
Mensch immer auch, dass das Selbst eine kausale Beziehung zum Leiden
anderer Menschen hat.* Er muss, um sich erfolgreich erkliren zu kénnen,
eine Struktur finden, die itberzeugt. Diese ist in der narrativen Struktur zu
finden. »Die Erzihlung muss [..] ein iiberzeugendes Medium anbieten, in
dem sich die kausale Kraft des Selbst verstehen lasst.«*** Wihrend Nietzsche
Rechenschaft im Sinne einer juridisch vermittelten Zuschreibung versteht,
setzt sich Foucault vom unmittelbaren Zusammenhang von Angst und Re-
chenschaft ab. Denn denkbar ist auch das Erzihlen, das angesichts von
Sympathie entsteht. In diesem Sinne ist Rechenschaft das Erzihlen meiner
Geschichte.

395 Vgl ebd,, S.16ff.

396 Ebd.,S.15.

397 Ebd.

398 Neben Lévinas und Althusser rekurriert Butler vor allem auf Nietzsche, um die Dyna-
mik Rechenschaft dazustellen.

399 Vgl. M. Striet: 1998, S.153f.

400 Vgl. A. Thiem: 2008, S. 61.

401 Vgl.]. Butler: 2002, S. 21.

402 Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

135


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Im Blick auf die Struktur, die die beiden Formen des Erzihlens pragt, fillt
auf, dass sie sich in den wesentlichen Elementen gleicht. Auch das Erzahlen
der Geschichte setzt eine Anrede voraus, bedient sich der narrativen Struktur
und ist in das Normensystem der Gesellschaft, in der die Anrede stattfindet,
immer schon eingebunden.

»Zum reflexiven Subjekt werde ich folglich, wenn ich eine narrative Darstel-
|lung meinerselbstversuche, nachdem ich vonjemandem angesprochen und
aufgefordert wurde, mich an den zu wenden, der sich an mich wendet.«**

Unter der Perspektive der Subjektwerdung als Subjektivation geht es um die
Entstehungsbedingungen des Subjekts, die in der Strafszene, wie Nietzsche
sie versteht, nicht verallgemeinert werden darf. Foucault setzt sich vom Zy-
nismus Nietzsches ab, dass Menschen nur die Normen befolgen, um der stra-
fenden Anrede und der aus ihr folgenden Rechtfertigung zu entgehen.*** Er
versteht die Subjektwerdung als solche so, dass das Subjekt sich im Verhiltnis
zu einer Menge von Codes, Vorschriften und Normen bildet. Subjektbildung
ist als Selbsterzeugung jenseits der Normen nicht moéglich, die die mogliche
Form beschreiben, die ein Subjekt annehmen kann.**

Sowohl bei Nietzsche als auch bei Foucault wird deutlich, dass die Entste-
hung des Subjekts in der Anrede durch jemanden auf eine narrative Struk-
tur rekurriert, die zu einem Teil einen nicht narrativierbaren Teil der eige-
nen Geschichte zur Rechenschaft herausfordert. Rechenschaft ist stets nur
partiell méglich.**® Es gibt die Méglichkeit, die eigene Geschichte angesichts
von Angst oder Sympathie zu erzihlen. In beiden Fillen wird es darum ge-
hen, sich zu den prigenden Normen in ein Verhiltnis zu setzen. Zu dem
Nicht-Wissen der Normen, die das Subjekt haben entstehen lassen, gehort

403 Ebd, S. 24.

404 Vgl.ebd,, S. 26.

405 Butler macht den Unterschied zwischen Nietzsche und Foucault an der Reflexion des
Subjekts fest. In diesem Zusammenhang wird die Frage nach der Moral virulent. »Fiir
Nietzsche entsteht Moral als schreckerfiillte Antwort auf Strafe. Doch dieser Schrecken
erweist sich als eigenartig fruchtbar [..]. Wahrend in Nietzsches Augen die Kraft der
Bestrafung das wesentliche Movens der Verinnerlichung der Wut und der nachfolgen-
den Hervorbringungen des schlechten Gewissens (und anderer moralischer GrofRen)
ist, wendet sich Foucault zunehmend moralischen Codes als Verhaltenscodes und nicht
primdr als Codes der Bestrafung zu.« (J. Butler: 2002, S. 25f,; kursiv im Original). Sie be-
zieht sich auf M. Foucault: 20083, S.1157-1370.

406 Vgl. B. Kohl: 2017, S. 290f,; A. M. Riedl: 2017, S.158f.; C. Werner: 2018b, S. 398-402.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

das Nicht-Wissen iiber die eigene Person im Zusammenhang mit Beziehun-

gen zu anderen Menschen.*”’

»Wenn unsere Selbstformierung im Kontext von Beziehung verlduft, die wir
zum Teil nicht mehr werden rekonstruieren kdnnen, dann scheint Undurch-

sichtigkeit ein fester Bestandteil unserer Selbstformierung zu sein.«*°®

Butler streicht besonders heraus, dass die Rechenschaft stets einem anderen
gegeniiber abgelegt wird, der diese Anredeszene in eine ethische Beziehung
wandelt.*®® Dariiber hinaus ist diese fiir Foucault eine gesellschaftliche und
offentliche, die sich immer und unweigerlich im Kontext der Normen bewegt,
durch die sie entsteht.*® Die Frage nach dem méglichen Subjekt wird so im-
mer zur Frage nach der Gesellschaft, in der ein Subjekt sein kann und wie es
sein kann.

»Indeed, precisely because certain kinds of sgender<identities fail to conform
to those norms of cultural intelligibility, they appear only as developmental
failures or logical impossibilities from within that domain.«*"

Das Subjekt handelt in einer Welt, deren Struktur es zum grofdten Teil nicht
selbst gemacht hat. Es entsteht in einer Anrede, an die es sich nicht erinnern
kann und wird sich selbst im Erzihlen enteignet und in eine ethische Be-

42 »Das Ich, das handelt, tut dies in einem Schmelztiegel

ziehung gebunden.
unterschiedlicher wiederholbarer Beziehungen, von denen manche nicht zu
rekonstruieren sind.«*? Rechenschaft von sich zu geben ist eingebunden in
ein Konglomerat gesellschaftlicher Parameter von Anredeszenen und durch
die Normen, durch die das Ich verstindlich wird. Rechenschaft von sich zu
geben, bedeutet immer zugleich auch, die Entstehung des Subjekts und seine
Beziehung zur Verantwortung zu reflektieren.

Subjektivation im Kontext der Rechenschaft zu bedenken fiihrt also zur
Erkenntnis, dass das Subjekt in einer Anredeszene entsteht, die zu einer Ant-

wort herausfordert. Die Geschichte, die das Subjekt von sich erzihlen kann,

407 Vgl.]. Butler: 2002, S. 30.
408 Ebd.

409 Ebd,, S. 32.

410 Vgl.]. Butler: 2002, S.152.
411 ). Butler:1997¢, S. 283.

412 Vgl. D. K. Kim: 2007, S.100.
413 ]. Butler: 2002, S.176.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

137


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

will oder muss, beruht aber zugleich auf nicht narrativierbaren Parametern,
die in der Anrede und der Konstruktion des Subjekts durch Normen entsteht.

»Wenn wir verlangen, dass jemand in der Lage sein muss, in Form einer Ge-
schichte die Griinde dafir auszufithren, aus denen sein Leben so und nicht
anders verlaufen ist, wenn wir also von jemanden verlangen, ein kohirenter
Autobiograph zu sein, dann konnte es in der Tat sein, dass wir der Macht-
losigkeit der Geschichte den Vorzug vor dem geben, was wir versuchsweise

einmal die Wahrheit der Person nennen kénnen [..].«*"

In diesem Sinne erfordert die Subjektivation im Kontext der Rechenschaft
eine Theorie der Verantwortung. Dariiber hinaus stellt die Suche nach einer
Ethik in der Subjekttheorie*® die Herausforderung dar, wie das Subjekt sein
kann. Damit ist, so Kohl, das »unausweichbare ethische Scheitern der Re-
chenschaft vor sich selbst« als eine »ethische Disposition« zu verstehen, die
zugleich ethisch bedeutet, die Grenze des Aktes der Anerkennung und der

416 Gleichwohl ist zu bedenken, dass auch sie be-

Rechenschaft anzuerkennen.
reits die Normen, in deren Rahmen sie sich konstituiert, kritisch bedenken
muss. Die ethische Antwort in der Subjekttheorie auf die Frage der Subjekt-
konstitution und ihrer Rechenschaft beinhaltet die Erkenntnis, dass die Inter-
subjektivitat nicht nur gleichurspriinglich mit der Subjektivitat ist, sondern
konkret Leben fiir eine Person Leben fiir eine andere ist. Praktisch wird die
Ethik dort, wo sie gegen Gewalt in jeglicher Form eintritt. Also auch gegen die

Gewalt, Rechenschaft im Sinne einer kohdrenten Biographie zu verlangen.

»It would be an ethic that not only avows the desire to live but recognizes
that desiring life means desiring life for you, a desire that entails producing
the political conditions for life that will allow for regenerated alliances that
have no final form, in which the body, and the bodies, in their precariousness
and their promise, indeed, even in what might be called their ethics, incite

one another to live.«*"7

Damit wird aber gerade die Handlungsfihigkeit in diese Grenze der Rechen-
schaft mithineingenommen. An der Grenze der eigenen Rechenschaft besteht
fiir das Subjekt die Chance, die eigene Reflexion auf sich selbst von dort her

414 Ebd., S.88.

2415 Vgl. ). Butler: 20093, S. 63.
416 B.Kohl: 2017, S. 291.

417 ). Butler: 2006b, S.130.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

zu gewinnen. Die Einsicht in die eigene Begrenzung des Narrativierbaren aus
der Ich-Perspektive ist zugleich, so Riedl, der Beginn der ethischen Verant-

wortung.**®

3.3 Menschlich-Werden in Vergebung und Gnade:
Die Grenze ethischer Forderungen

Die von Butler gedachte Ethik resultiert aus der Ausgesetztheit des Menschen
in seiner korperlichen und subjekttheoretischen Verfasstheit. Das Subjekt als
verkdrpertes Wesen ist Teil der Offentlichkeit und als solcher dann den die
Offentlichkeit beherrschenden Diskurse ausgesetzt, die sich auch als Gewalt
duflern kénnen.*” An den Kérpern, so Meifiner, kann abgelesen werden, wie
sich vergeschlechtlichte Diskurse mit ihren Normen materialisieren. Butlers
Konsequenz besteht in einer Gesellschaftskritik, die genau diese Diskurse als
historisch kontingente aufweist und damit die notwendig scheinenden Ma-
terialisierungen in Frage stellt.**® Der Kérper kann aber auch ein Moment
auflerhalb des Diskurses sein, wenn der Diskurs diese Materialisierung aus-
schliefRt. Damit ist aber der K6rper die nicht-sprachliche Materialisierung der
vorherrschenden Diskurse, die die Grenzen der Ausdrucksform setzen.*** So
sehr Butler dafiir plidiert, von der Anredeszene her Ethik neu zu denken*??,
so sehr ist von ihr ist die Gefihrdung des Subjekts als verkérpertes Subjekt
mitgedacht. Das kann durchaus das Subjekt zu einem kritischen Subjekt wer-
den lassen, indem es seine Entstehungsbedingungen kritisch hinterfragt und
es darin zugleich zu einem gefihrdeten Subjekt werden lisst***: Mit dem Wis-
sen um die Ausschliisse in der Subjektwerdung und deren kritischer Hinter-
fragung stellt das Subjekt sich selbst in seinen Bedingungen der Existenz in
Frage.*** Menschlich zu werden, ist zutiefst mit der Frage verbunden, wie das
Subjekt auf Verletzungen reagiert, die es aufgrund seines Ausgesetzt-Seins
erleidet.*”” An diesen kurzen Hinweisen wird deutlich, dass an der Frage des

218 Vgl. w.a. M. Riedl: 2017, S.157-167.

419 Vgl. |. Leicht: 2016, S.104.

420 Vgl. H. MeifRner: 2010, S. 40f.

421 Vgl.ebd,, S.55-57.

422 Vgl. L. Segal: 2008, S.387.

423 Vgl. G. Werner: 2016, S. 42; H. Meiflner: 2010, S. 71-90.

424 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 88.

425 In]. Butler: 2009b, S. 78f., beschreibt Butler im Anschluss an Lévinas den Zustand des
Subjekts in der Ambivalenz seines Ausgesetzt-Seins. Gerade im Kontext von Lévinas

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

139


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Menschlich-Werdens die Gedanken um die Subjektivation in ihrer Bedeutung
fiir die Ethik kulminieren. Menschlich-Werden erscheint als eine Doppelbe-
wegung, die auf der einen Seite die Normen geltend macht, die Subjekte zu
Subjekten machen und auf der anderen Seite eben diese Normen auch immer
kritisch hinterfragt.

Anerkennung wurde als zentraler Begriff der Butler’schen Subjekttheorie
deutlich. Wenngleich Anerkennung als ein Geschehen aufscheint, das von der
Freiheit seines Bezugs abhingig ist, ist es doch auch fraglich geblieben, wie
diese Freiheit gedacht werden kann. Es fillt auf, dass der Begrift der Freiheit
im Denken Butlers eine weniger gewichtige Rolle spielt. Daher entziindet sich
an der Struktur der Anerkennung auch die Kritik, dass der Anerkennungsvor-
gang eben kein freiheitlicher sei, sondern dass das Subjekt keine Wahl habe
und reagieren miisse.*”® Wenn zudem die Anerkennung einhergeht mit der
Erkenntnis, dass jede subjektive Selbsterkenntnis und Erkenntnis des ande-
ren immer nur begrenzt und in Ansitzen moglich ist, erscheint Anerkennung
als fragiler Vorgang.

»Diese Einsicht, dass man nicht jederzeit ganz der ist, als der man sich im
verfligbaren Diskurs gibt, konnte umgekehrt zu einer gewissen Geduld ge-
geniiber anderen fiihren, so dass wir zundchst einmal von der Forderung ab-
lassen, dass der Andere jederzeit mit sich selbst identisch zu sein hat.«**’

Von dieser Forderung abzulassen, wirke eben jener ethischen Gewalt entge-

gen, die verlangt, immer und zu jeder Zeit der eigenen Selbstidentitit gewahr

428

zu sein oder sie von anderen zu verlangen.**® Dieses Scheitern wird erginzt

zeigt sich die Frage nach dem Gottesbezug in Blick auf den Holocaust (vgl. E. Lévinas:
1992). Er zitiert Ezechiel, dass Gott die, die das Mal auf der Stirn haben, verschone. Mit
diesem Zitat lasst Lévinas die Frage nach Gott selbst radikal offen. »The subject who
might seek to become righteous according to the ways of such a God will be one who is
notonly accused but also accusing and persecuting. In this view, there is no innocence,
only the navigations of ambivalence, since it seems to be impossible to be persecuted
without once being or becoming the persecutor as well.« (J. Butler: 2009b, S. 79) Sie
beendet die Uberlegung mit der Schlussfolgerung, dass es nur eine Ethik geben konne,
die verantwortlich ist. Vgl. ]. Butler: 2006b, S. 122.

426 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 94f.

427 J.Butler: 2002, S. 59.

428 K.D.Magnus: 2006, S. 93, machtdaraufaufmerksam, dass gerade die Einsicht des Sub-
jekts, sich selbst niemals ganz zu begreifen, es notwendig macht, eine Verantwortlich-
keit in sozialer Hinsicht zu denken. Es sollen Grenzen gezogen werden, in denen ein
einzelnes Subjekt zur Verantwortung gezogen wird und dafiir Handlungen verstanden

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

durch die Zeitlichkeit der Normen. Butler schldgt vor, aus dieser Situation ei-
nen neuen ethischen Sinn zu folgern: »Dieser neue ethische Sinn entspringt
einer gewissen Bereitschaft, die Grenzen der Anerkennung selbst anzuerken-
nen.«*”® Butler folgert daraus, dass diese Grenze zu einem Ort der Beschei-
denheit und GroRziigigkeit wird, weil die primare Erfahrung das Subjekt zur
Einsicht fithrt, dass es auch dem anderen so geht.**® Mehr noch: Butler be-
schreibt die Bescheidenheit als Folge, denn ich »brauche Vergebung fiir das,
was ich nicht vollstindig wissen konnte [...].«**' Mit den Grenzen des Wissen
und der Anerkennung scheitert auch jedes Bemithen um und jedes Verlangen
nach Rechenschaft.

»Indem wir auf diese Befriedigung [eine klare Antwort zu bekommen, GWB]
verzichten und die Frage offen lassen, ja, indem wir ihr ihre Virulenz lassen,
lassen wir den Anderen leben, denn das Leben liefRe sich als eben das ver-
stehen, was (iber jeden Erklarungsversuch hinaus geht. Wenn den Anderen
leben zu lassen Teil einer jeden Definition der Anerkennung sein misste,
dann wiirde eine solche Anerkennung weniger auf dem Wissen griinden als
vielmehr auf der Einsicht in dessen Grenzen.«*3*

Was bleibt dann noch méglich und wibrig? Butler kniipft mit der Erkennt-
nis in die Grenzen der Anerkennung*? die Frage nach dem Urteilen an. Sie
plidiert fiir das Aufschieben des Urteils und bedient sich damit einer para-
doxen Ethik®*: Auf der einen Seite miissen wir das Urteil gegen andere auf-
schieben oder sogar aufheben, auf der anderen Seite muss das Subjekt aber

werden als ein Ergebnis der Interaktion zwischen den Subjekten und ihren Bedingun-
gen. Die Fragen nach dem freien Willen werden an dieser Stelle virulent.

429 . Butler: 2002, S.59.

430 Vgl. ebd., 60.

431 Ebd.

432 Ebd.

433 Ich gehe an dieser Stelle nicht auf die Frage nach dem Begehren ein. Butler selbst folgt
Hegel in weiten Teilen seiner Argumentation, dass das Begehren nach Anerkennung
mit dem Begehren nach dem Leben zusammengedacht werden kann. Als ein solches
Begehren wird verstiandlich, warum Anerkennung immer begrenzt und unerfiillt blei-
ben miisse, da sonst das Leben selbst getotet wiirde. Das Stilllegen des Begehrens im
Fixieren der Anerkennung komme dem nach, »dem Leben in einem bestimmten Sinn
ein Ende zu machen.« (J. Butler: 2002, S. 61). Fur diese Schlussfolgerung bezieht sich
Butler auf Spinoza. Vgl. ). Butler: 2006b, S. 114f; 121f.

434 Vgl.]. Butler: 2006b, S. 43f.; G. Werner: 2017b, S.117-141.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

141


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

eine soziale Kritik, die sich eben auch an Subjekten entziinden kann, aus-
iiben.* Der genaue Blick auf die Bedingungen, warum jemand so handelt,
dass er/sie verletzt oder gegen eine Vorstellung handelt, eréffnet dann nach
Butler gerade den Horizont der Beziehung, der in der Ansprache liegt. Indem
sie die Grenzen des Urteilens — auch da wo Urteile als rechtliche Urteile ausge-
sprochen werden — postuliert, rekurriert sie auf die Szene des Angesprochen-
Werdens:* Ein Urteil als Form der Anerkennung komme deswegen nicht in
Frage, weil das Urteil eine einseitige Beziehung ist, die vergessen hat, dass die
grundlegende und urspriingliche Angewiesenheit auf den anderen sich auch
in dieser Szene wiederholt.

»Wenn wir vergessen, dass wir schon in einer Beziehung zu denen stehen,
die wir verurteilen, auch zu denen, die wir verurteilen miissen, dann biifien
wirdie Chance ein, uns ethisch weiterzubringen oder»adressieren<zu lassen,
indem wir iberlegen, wer die fraglichen Anderen sind und was ihr Person-
sein uns iiber die Bandbreite der menschlichen Méglichkeiten sagt [...]«.**

Es wird deutlich, dass auch und gerade das Urteil im Modus der Anrede ge-
schieht, das die Grundlage der Ethik legt. Es hingt alles davon ab, ob ein
Urteil — auch ein rechtliches — den ontologischen Unterschied zwischen dem
Urteilenden und dem zu Verurteilenden aufmacht. Das wiirde dem Prozess
der Entmenschlichung entsprechen, der bereits in der Frage nach den zu be-
trauernden Subjekten deutlich wurde.

435 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 94.

436 Distelhorst betont, dass in einem Urteil weit mehr geschieht als ein Urteil Gber die
Handlungsfahigkeit der Person zu féllen. Durch Urteile werden Menschen nicht nur
beschrieben und bewertet, »sondern auch als Menschen mit bestimmten Eigenschaf-
ten hervorgebracht [..].« (L. Distelhorst: 2009, S. 84) In der urspriinglichen Abhangig-
keit des Menschen von der Sprache kann dieser ins Sein gerufen oder eben auch ab-
gelehnt werden. »Damit entsteht ein Dilemma: Zu urteilen verfehlt den Anderen in
seiner Andersheit, es nicht zu tun, lasst ihn da im Stich, wo er auf den Anderen ange-
wiesen ist. Der Weg aus dieser Zwickmiihle heraus fiihrt fiir Butler tber den Aufschub
des Urteils. Der Aufschub des Urteils ist vielmehr ein Urteil, das zwar gesprochen wird,
jedoch immer offen ist und nicht beansprucht, den Anderen vollkommen erkannt zu
haben.« (Ebd., S. 85). Damit wird deutlich, dass ein Urteil in dieser Form innerlich die
Liicke zwischen Gesagtem und Ermoglichendem in der Anrede offen ldsst, denn Urtei-
le mussen gesprochen werden. Wenn Butler etwas fordert, dann so etwas wie einen
inneren Aufschub.

437 J.Butler: 2002, S. 64.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

»Die Verurteilung neigt jedoch genau dazu, unsere eigene Undurchsichtig-
keit auszutreiben und nach aufen zu verlagern, womit sie unseren eigenen
Grenzen nicht gerecht wird und keine gliickliche Basis fiir die wechselseitige
Anerkennung sich selbst undurchschaubarer, teilweise blinder, konstitutiv

begrenzter menschlicher Wesen bietet.«*3

Anerkennung in ethischen Urteilen eréffnet dem verurteilten Subjekt iiber-
haupt erst die Moglichkeit zu einem selbstreflexiven Moment und zu einem
kiinftigen anderen Handeln.*® Anerkennung erscheint im Kontext des ethi-
schen Handelns als der Ort, der Leben von Anfang an erméglicht. Jede An-
sprache und jede Antwort in den Grenzen der Erkenntnis bewegt sich in einer
Form der Demut und der Grofziigigkeit sich selbst und dem Anderen gegen-
iiber. Das Ich entsteht nur in der Adressierung auf ein Du itberhaupt in einem
Selbstbezug.

»Der Andere steht flr die Aussicht, dass ich die Geschichte in neuer Form
zurlickerhalte, dass Fragmente in einen Zusammenhang gebracht werden

kénnten, dass Licht auf einen Teil des Undurchschaubaren fillt.«*4°

Die gesellschaftskritische Relevanz liegt fiir Butler darin, dass die Grenzen
der Erkenntnis zum Teil in den Normen begriindet liegen, die das Sein bilden.
»Sie sind gewissermaflen die Bedingung meiner Rede, die ich aber mit den
Mitteln meiner Rede nicht vollstindig thematisieren kann.«** Sprechen iiber
sich selbst, auch im Sinne der Rechenschaft, kann immer nur so gehen, dass
die Grenzen, die jedes Handeln und Reflektieren bedingen, mitgedacht wer-
den. Kritisches Handeln geschieht in diesen Grenzen der Narration und der
Rechenschaft und zugleich in der grundlegenden Struktur der Anrede. Beides
fithrt zum Menschlichen, das sich gerade darin zeigt, wie auf Verletzungen
und Grenzen reagiert wird. »Certain kinds of values, such as generosity and

438 Ebd.,S.é6s5.

439 Wird diese Position zur Beobachtung Foucaults gegengelesen, dass es zum System des
Gefangnisses zu gehoren scheint, erfolglos zu sein, dann er6ffnet sich hier ein mog-
licher Begriindungszusammenhang daftir. Wird im Urteil die Differenz eréffnet und
dem anderen nicht die Chance gegeben, Mensch zu sein, dann wird von vornherein
jedes andere Handeln bereits ausgeschlossen, da die Andersheit des Anderen schon
festgelegt ist. Die Theorie Butlers im Kontext von Foucaults Beobachtungen zu reflek-
tieren, wire lohnenswert, ja notig.

440 . Butler: 2002, S.109.

441 Ebd., S.112.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

forgiveness, may only be possible through a suspension of this mode of ethi-
cality and, indeed, by calling into question the value of ethics itself.«*** Es wird
deutlich, dass Ethik mit Verantwortung gedacht werden muss und dass But-
ler das in Riickbezug auf Lévinas tut. Verantwortung erscheint so als ein Teil
einer grundlegenden Beziehung zum anderen.*?® Diese Beziehung trigt die
ethische Implikation, fiir den anderen verantwortlich zu sein.*** Wird diese
grundsitzliche Angewiesenheit auf den anderen bereits in der Subjektkon-
struktion als transzendental gedacht, dann ist Intersubjektivitit notwendig
ethisch. Fiir die konkrete Begegnung und Realisierung als gewaltfreien Weg
schligt Butler den Weg der Bescheidenheit, Demut und Grof3ziigigkeit, selbst
im Urteilen, vor.

Die Frage nach der Anerkennung wird bei Butler konsequent als ein Pro-
blem der Ethik rekonstruiert. Butler fasst ihre Handlungstheorie prignant
zusammen: »Die Grenze der Vernunft [ist] das Zeichen unserer Humanitit
[..].«<** Wenn das Subjekt von seinen ersten Anfingen an durch Ansprache
des anderen geprigt, geformt und hervorgebracht wird, dann liegt die Gren-
ze des Verstehens und der Vernunft im Subjekt ebenso wie in den Normen,
die es hervorbringen.*¢

Wenn das Subjekt in einem Kontext lebt, in dem der Diskurs Rechen-
schaft und Selbstreflexivitit im Sinne einer Selbsttransparenz verlangt, hat
Rechenschaft-Geben im Verstindnis Butlers einen sehr hohen Preis.**” Das
Ich kann, selbst wenn es von ihm verlangt wird, viele seiner Entstehungsbe-
dingungen ebenso wenig erzahlen wie es vieler seiner Dimensionen, die es in
die Erzahlung einbauen muss, beraubt ist. Es unterliegt der Anrede, die wie-
derum gesellschaftlichen Bedingungen, den Normen und dem Unbewussten

442 . Butler: 2009b, S. 79.

443 »[..], we can therefore argue that responsibility is not primary about accountability but
about responding to others. And deliberation is not primarily about justifying oneself
but about interpretation, about explanation, and about translation.« (A. Thiem: 2008,
S.142).

444 Vgl.ebd., S.111.

445 J.Butler: 2002, S.113.

446 Viele Autorlnnen weisen daraufhin, dass die Betonung der Intersubjektivtit in der
Subjekttheorie Butlers eine Erkenntnis ist, die erst in den letzten Veroffentlichungen
starker beriicksichtigt wird. In der Tat erscheint diese Ebene zunichst weniger ausge-
pragt. Vgl. die Artikel von L. Segal: 2008; K. D. Magnus: 2006; C. Mills: 2000; L. Schwart-
zman: 2002.

447 Vgl. dazu M. Striet: 2020.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

unterliegt. In diesen Prozess der Entstehung will Butler eine Theorie der Ver-
antwortung in der ethischen Antwort situieren.*®

Damit setzt sie zwei Implikationen: Die Theorie der Verantwortung hat
erstens ihren Ursprung in der Anredeszene und in der Antwort auf diese Szene.
Damit wird deutlich, dass die Skepsis gegeniiber einem sich selbst transpa-
renten Subjekt keine Absage an eine Theorie der Verantwortung und der Ethik
ist. Weiterhin besteht darin keine Aufgabe des Subjekts, wohl aber ist damit
noch nicht ausgedriickt, wie das Subjekt konkret gedacht werden kann. Al-
lerdings kann dieses Verstindnis des Subjekts selbst nur als eine ethische Re-
flexion gedacht werden.**® Aber diese Verantwortung und Ethik kénnen nur

in den Grenzen des Wissens und Verstehens geschehen.

»Ethics for Butler is a question that is contingent upon a situation in which
we do not know what to do and so come to ask how we should and can act,

while the situation equally demands action.«**°

Zugleich wird daran deutlich, dass sich Butler zwar von der metaphysischen
Vorstellung des Subjekts absetzt, aber an der transzendentalen Begriindung
des Subjekts festhilt. Weil die Anredeszene zur Schliisselszene des Subjekts
und zum Ursprung der Ethik figuriert wird, ist die gesellschaftskritische Per-
spektive Butlers durch zweitens eine zunehmende Intersubjektivitit geprige.*”
Denn das Subjekt wird im Kontext des Diskurses in Form der Ansprache her-

vorgebracht dies ist sogar als seine Bedingung der Moglichkeit zu denken.

»For Butler the question of ethics arises as a question of how to continue di-
alogue, how to offer and receive recognition when the very conditions of the
possibility for recognition and communication seem to have been eroded or
are acknowledged to have never been there in the first place.«**

Selbst wenn also das Subjekt im Diskurs und durch die Macht der Normen im
Diskurs entsteht, ist das Subjekt nicht aufgegeben, sondern gerade durch die
Entstehungsbedingungen handlungsfihig als kritisches Subjekt — wenn sich
das Subjekt dazu entscheidet. Subjekte sind aber immer schon gesellschaft-

448 Vgl.]. Butler: 2002, S. 179f.

449 Vgl. 1. Leicht: 2016, S.101; G. Werner: 2016, S. 42.
450 A.Thiem: 2008, S. 247f.

451 Vgl u.a. A. M. Riedl: 2017, S.145.

452 Ebd., S.248.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

145


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

lich gepragt und hervorgebracht.*? In diesem Kontext entwickelt Butler ihre
Idee der Ethik.**

»Mit Hilfe von Foucaults Selbstkritik [dsst sich vielleicht zeigen, dass die Fra-
ge der Ethik genau an den Grenzen unserer Systeme der Verstandlichkeit
erscheint, dort, wo wir uns fragen, was es heifden konnte, einen Dialog fort-
zufiihren, fiir den wir keine gemeinsame Grundlage annehmen kénnen, und
wo wir uns gleichsam an den Grenzen unseres Wissens befinden und den-
noch Anerkennung zu geben und zu empfangen haben: weil da jemand ist,

der anzureden und dessen Anrede zu empfangen ist.«*>

Dieser Dialog besteht in den Grenzen der Anerkennung.**

Damit wird deutlich, dass fiir Butler die Theorie der Verantwortung im
Kontext einer Ethik zuallererst eine Einstellung und eine Haltung ist: die
Akzeptanz der eigenen Grenzen, die zu Bescheidenheit und Demut gegen-
tiber einem selbst fiihrt. Diese Erkenntnis setzt die Haltung frei, anderen ge-
geniiber grofdziigig in ihrer eigenen Unklarheit zu sein. Eine solche Haltung
griindet in der Erfahrung eigener Verletzlichkeit.*” Die Fihigkeit, auf Ver-
letzlichkeit gewaltfrei zu reagieren, ist ein Zeichen des Menschlich-Seins und
aus ihr entspringen Handlungsoptionen. Sie bestimmen jede Handlung als
ethische Handlung bis hinein in rechtliche Urteile. Das Subjekt hat die Wahl,
in der Antwort auf die Frage »Wer bist du?« zuriickgeworfen zu sein auf einen
Narzissmus und in eine Haltung einer gewissen ethischen Gewalt. Denn dann
wiirde das Subjekt darauf bestehen, iiber sich selbst und den anderen jene
Wahrheit erfahren zu wollen, die nicht gegeben werden kann. Diese Reakti-
on fithrt also, so Butler, dazu, dass in der Begegnung mit dem anderen, der
anderen weder Selbstannahme noch Gnade vorkommen kann.*® Das daraus
resultierende Handeln ist zugleich ein unethisches und verantwortungsloses.

453 Vgl u.a.l. Leicht: 2016, S.100; A. M. Riedl: 2017, S. 115ff.

454 Vgl. A. Thiem: 2008, S. 248.

455 J. Butler: 2002, S. 33.

456 L. Segal: 2008, S.390, weist daraufhin, dass es Geschichten der Selbstkonstruktion
sind, die helfen kénnen, Vergebung anzubieten. Gerade in der Konstruktion werden
Grenzen deutlich und Einsicht moglich.

457 Vgl. L. Segal: 2008, S. 387.

458 Vgl. ). Butler: 2002, S.180.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C Menschlich-Werden in Freiheit - Subjektwerdung bei Judith Butler

»Responsibility as responding to others and in relation to others is not ex-
ternal to social realities of norms, but, as Butler emphasizes, the encounter
with others and the socially of norms are not reducible to each other.«***

Entscheidet sich das Subjekt fiir diese Antwort, kommt es dariiber hinaus
seiner Aufgabe der kritischen Perspektive auf die Gesellschaft nicht nach. Fiir
Butler ist jedes Subjekt zugleich ein kritisches und ethisches Subjekt. Und
weil sie kritisch danach frage, welchen Beitrag die Gesellschaft bei der Bil-
dung der Subjekte hat und fir sie jede Theorie der Verantwortung eine kriti-
sche Gesellschaftstheorie sei, deswegen, so Meifner entschieden, kann Butler
als Gesellschaftstheoretikerin verstanden werden.*®® Herausragend in dieser
kritischen Gesellschaftstheorie Butlers ist der Gedanke der Gnade, die aus
der Akzeptanz der eigenen Grenzen ebenso entspringt wie sie in einem in-
neren Zusammenhang zu Demut und Grofziigigkeit steht.*" Allerdings ist
die Antwort des Subjekts, die Butler als verantwortliche und zu wihlende
entwirft, zugleich ohne einen erkennbaren Bezugsrahmen gezeichnet. But-
ler bleibt Fragilitit des Subjekts auch hier dahingehend treu, dass das Sub-
jekt in seiner Konstruktion ebenso wie in seiner primédren Intersubjektivitit
auf sich geworfen ist. Das Subjekt steht vor der Aufgabe, diese Entmachtung
so auszuhalten, dass es sich vergebend gegeniiber der eigenen und fremden
Verletzbarkeit und Inkohirenz verhalten kann. Zugleich bleibt ihm nur diese
Antwort, will es sich selbst nicht verlieren.

Gegen eine gnadenlose Begegnung in der ethischen Gewalt setzt Butler
eine Theorie der Verantwortung, die die Frage zuriickdenkt, wie ein Subjekt
von der sozialen Welt geformt wurde. Denn Form der ethischen Gewalt ldsst
manche Menschen nicht in den Bereich des Lebbaren oder betrauerbaren Le-
bens kommen.*** Dagegen méchte Butler eine andere Ethik und ein anderes
Subjektverstindnis setzen. »Die Ethik erfordert, dass wir uns gerade in den
Momenten unseres Unwissens aufs Spiel setzen, wenn das, was uns pragt,
von dem abweicht, was vor uns liegt, wenn in unserer Bereitschaft, uns im
Verhiltnis zu anderen aufzuldsen und anders zu werden, die Chance liegt,
menschlich zu werden.«*®

459 A.Thiem: 2008, S.148.
460 Vgl. H. MeiRner: 2010, S. 21, 71-90.
461 Vgl. dazu explizit: M. Striet: 2020.
462 Vgl. G. Werner: 2017b.
463 ].Butler: 2002, S.180.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.

147


https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Im Handeln fordert Butler also das Subjekt auf, das Ich als selbstbezo-
genes Ich hinter sich zu lassen und sich der Herausforderung der Anrede
zu stellen, wie sie sich durch sein ganzes Leben zieht. Es geht also um die
Anerkennung, dass die wechselseitige Abhingigkeit die Grundlage ethischen
Handelns darstellt. In diesem Sinne spricht Riedl von einer postsouverinen
Ethik, »einer Ethik, die die Konstitutionsbedingungen des Subjekts und die

44 sondern nach dem méglichen Leben fiir alle fragt.

Macht nicht leugnet«
»Wenn wir von hier aus sprechen und Rechenschaft zu geben versuchen, wer-
den wir nicht verantwortungslos sein, und wenn doch, so wird man uns be-
stimmt vergeben.«*** Wer dieses »manc ist, auf dessen Vergebung Butler so
unbedingt vertraut und auf das sie in einem Mafie hofft, dass sie das eigene

Subjekt aufs Spiel setzt, bleibt offen.*

4, Was von Judith Butler zu lernen wére

Judith Butler nimmt in den untersuchten Biichern das Subjekt als solches in
den Blick. Galt ihre Fragestellung in den frithen Verdffentlichungen der bi-
niren Struktur der Gesellschaft und seiner Folgen fiir das Geschlecht, fithrt
sie nun die hermeneutische Perspektive der Subjektkonstruktion in seiner
Bedingung der Moglichkeit ein. Dabei bewegt sie vor dem Hintergrund der
politischen Entwicklungen in den USA seit dem 11. September 2001 und den
sich anschliefenden — vor allem mit der Brille der Medienkritik betrachte-
ten Zeit — die Frage, wer denn als Mensch gilt und was es tiberhaupt heifd,
menschlich zu werden. Um diese Aufgabe zu bewiltigen, bezieht sie sich auf
den Subjektentwurf von Foucault. Selbst wenn sie ihm nicht in allen Einzel-
heiten folgt und mehr noch durch das Hinzunehmen anderer Subjekttheore-
tiker:innen seine Auffassungen erweitert, ist sie sich mit Foucault darin einig,
dass ein Subjekt, das auf seine eigenen Entstehungsbedingungen reflektiert,
sich aufs Spiel setzt. Es setzt sich gesellschaftlich kritisch mit den Bedingun-
gen seiner Entstehung ebenso auseinander wie es erkennen muss, dass es
sich selbst nie ganz durchsichtig und ganz rekonstruierbar wird.

Foucault prigt den Begriff der Subjektivation fiir den komplizierten Pro-
zess der Subjektwerdung, in dessen Entstehung das Subjekt immer schon

464 A.M.Riedl: 2017, S.168.
465 ].Butler: 2002, S.180.
466 Vgl. M. P Murphy: 2008, S.143.

hittps://dol.org/10.14361/6783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

