
110 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

3. Judith Butlers Subjekttheorie in konkreten Bezügen

Indem ich Judith Butler als Theoretikerin zeichne, die an einem – zwar noch

weiter zu differenzierenden – Subjektbegriff festhält, kann ich die theologische

Rezeption erst weiterführen, wenn deutlich gemacht werden kann, dass Sub-

jekte sich zu sich und ihrer Umwelt verhalten können. In den praktischenVoll-

zügen der Trauer, der Anerkennung, der Rechenschaft, der Vergebung wird

offensichtlich, wie sich die Subjektphilosophie Butler auswirkt. Diese Kon-

kretisierungen versteht Butler selbst als ethisches Thema, das sich im Kern

um die Frage der Anerkennung dreht. Hier nimmt Butler aufgrund ihrer phi-

losophischen Grundlagen eine kritische Perspektive ein. Denn die Grenze des

Subjekts besteht ja gerade darin, um sich selbst nicht alles zu wissen. Dem-

entsprechend bedeutet dies handlungstheoretisch, in einer Ethik diese Gren-

ze in das eigene Handeln und Urteilen zu implizieren.249

Deswegen sind Rechenschaft, Anerkennung, selbst Urteile fragmenta-

risch und vulnerabel, weil sie auf eine Teil-Unwissenheit des Subjekts von

sich selbst, die mit einer Abhängigkeit des Subjekts von der Narration der

oder des Anderen zusammenhängt, angewiesen ist.250 Für die theologische

Rezeption wird die Rekonstruktion des Subjektbegriffs positiv mit Blick

auf die gendertheoretischen Explikationen, insbesondere in ihrer Analyse

der zugrundeliegenden Machtförmigkeit von Belang sein. Kritisch wird es

nötig sein, den Subjektbegriff als Subjektbegriff auf ein zur Freiheit fähiges

Aktzentrum zu erweitern, um eine verantwortete Erste-Person-Singular-

Perspektive denken zu können.

3.1 Untersuchungen zu Trauer und Melancholie

Die Bedeutung der Melancholie wird für Butler zunächst prägnant an der bi-

nären Konstruktion der Geschlechter deutlich, denn die binäre Konstruktion

arbeite mit Ausschlüssen, die per se melancholische Geschlechter hervorbrin-

ge.251 Denn der ausgeschlossene Teil der Identität trauere eben genau um je-

nes, was nicht sein konnte, sein durfte, allerdings bleiben diese Ausschlüsse

gerade nicht ohne Folgen. Butler zieht Sigmund Freuds Arbeiten zur Melan-

249 J. Butler: 2002, S. 113; M. Striet.

250 Vgl. J. Butler: 2007, S. 51; B. Grümme: 2018, S. 139.

251 Vgl. G. Werner: 2018c, S. 189f.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 111

cholie heran252, um die Folgen des Ausschlusses auf der persönlichen ebenso

wie auf der sozialen und politischen Ebene zu beschreiben. Damit kann die

Einsicht in die psychische Dimension der Macht um eine theoretische Impli-

kation der Subjektwerdung erweitert werden. Die Figur der Melancholie wird

sogar zu der zentralen Figur im psychischen Leben des Subjekts, wenn im

Subjekt Macht und Handlungsfähigkeit überhaupt eine Rolle spielen soll.253

Im Folgenden geht es vor allem um die Frage, wie Butler die Melancholie-

Theorie Freuds versteht und welche Bedeutung der Begriff ›Melancholie‹ hat.

Es wird sich zeigen, dass an dieser Stelle ein Kernpunkt der Philosophie But-

lers liegt, der sich weit über den Geschlechter- und Körperbegriff hinausden-

ken lässt. Sie bietet mit derThese der Melancholie als nicht zugelassene Trau-

er254) die Denkfigur, die die abstrakte Figur der Subjektivation füllt.

WenngleichMelancholie als Gemütszustand seit Jahrhunderten in der Äs-

thetik und der Literatur, der Mystik und der Spiritualität bedacht und darge-

stellt wird, erfährt sie als psychischer Zustand mit ganz konkreten Ursachen

und Folgen doch erst Beachtung bei Freud.

»Trauer ist regelmäßig die Reaktion auf den Verlust einer geliebten Person

oder einer an ihre Stelle gerückten Abstraktion wie Vaterland, Freiheit, ein

Ideal usw. Unter den nämlichen Einwirkungen zeigt sich beimanchen Perso-

252 Vgl. S. Freud: 1949, S. 428-466; ders.: 1962, S. 251-289.

253 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 110.

254 Dabei entwickelt Freud seine Gedanken zur Trauer und Melancholie weiter. In einer

ersten Fassung erscheint Melancholie als nicht bewältigte Trauer. »Wie die Trauer das

Ich dazu bewegt, auf das Objekt zu verzichten, indem es das Objekt für tot erklärt und

dem Ich die Prämie des Amleben-Bleibens bietet, so lockert auch jeder einzelne Ambi-

valenzkampf die Fixierung der Libido an das Objekt, indem er dieses entwertet, herab-

setzt, gleichsamauch erschlägt« (S. Freud: 1949, S. 445). Freud geht also davon aus, dass

»eine Objektbesetzung durch Identifizierung abgelöst wird.« (S. Freud: 1962, S. 254). In

seinem Beitrag zum »Das Ich und Es« erkennt Freud, dass dieser Vorgang häufig statt-

findet und zur Bildung des Charakters beiträgt. Gleichwohl bleibt Freud auch 1923 bei

seiner Einsicht, dass das Ich in der Melancholie in den Bann des Überichs steht und es

wagt »keinen Einspruch, bekennt sich schuldig und unterwirft sich den Strafen […]. Bei

der Melancholie aber ist das Objekt, dem der Zorn des Über-Ich gilt, durch Identifizie-

rung ins Ich aufgenommenworden.« (S. Freud: 1962, S. 281). Der Bruchmit demObjekt

erscheint in den späterenÜberlegungen als kaummöglich, vielleicht sogar in demMa-

ße unmöglich. Die Aussage, dass dieMelancholie zur Voraussetzung der Trauer werde,

habe ich so nicht lesen können. Vgl. J. Butler: 2001, S. 157-184.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

nen, diewir darumunter denVerdacht einer krankhaftenDisposition setzen,

anstelle der Trauer eine Melancholie.«255

Er macht deutlich, dass der Mensch, der einen starken Verlust erleidet und

sich weigert zu trauern oder nicht trauern darf, diesen Verlust nicht loslas-

sen kann.256 In einem ›normalen‹ Trauerprozess kommt es irgendwann zu

Vorwürfen, dass der andere Mensch einen verlassen hat. In seinem Text von

1917 geht Freud davon aus, dass die Melancholie mehr beinhaltet als die Trau-

er. Während der Mensch um ein konkretes ›Objekt‹ trauert, scheint es in der

Melancholie zu einem komplizierten, ambivalenten Verhältnis zumObjekt zu

kommen.257

»Es spinnt sich also bei der Melancholie eine Unzahl von Einzelkämpfen um

das Objekt an, in denenHass und Liebemiteinander ringen, die eine, umdie

Libido vom Objekt zu lösen, die andere, um diese Libidoposition gegen den

Ansturm zu behaupten.«258

In einem nicht ermöglichten Trauerprozess kommt es dagegen zur Identifi-

zierung mit dem Verlust. Freud fällt auf, dass Trauer und Melancholie die-

selben Züge tragen. Der wesentliche Unterschied liegt in der »Störung des

Selbstgefühls«, die in der Melancholie auftritt. Auf diese Weise wird das ›Ob-

jekt‹259 in das Ich aufgenommen, wird Teil des Ichs.260 Der im Trauerprozess

stattfindende Konflikt mit dem verlorenen Objekt findet jetzt auch statt, aber

er ist internalisiert. Genau diesen innerpsychischen Prozess versteht Freud

als Melancholie. Auf diese Weise erscheint das Ich als ein Ort der erinnerten

Objekte.261

Das Über-Ich als Ort des internalisierten Objekts kann das Ich mit Vor-

würfen belasten.262

»Insofar as identifications become the psychic preserve of the lost object,

and such identifications come to form the ego, then the lost object continues

255 S. Freud: 1949, S. 428f.

256 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 114.

257 Vgl. S. Freud: 1949, S. 444.

258 Ebd.

259 Objekt im Sinne der Eigenschaft einer Person oder auch eines Gegenstandes.

260 Vgl. J. Butler: 2006b, S. 118.

261 Vgl. J. Butler: 2005, S. 37.

262 Vgl. S. Freud: 1949, S. 429.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 113

to haunt and inhabit the ego as one of its constitutive identifications, and is,

in that sense, made coextensive with the ego itself.«263

Das nicht betrauerte Objekt ist Ursache andauernder Konflikte der seelischen

Instanzen, die zu Aggressionen und Schuldgefühlen führen. In derMelancho-

lie wird das Objekt bewahrt und ein vollständiger Verlust lässt sich dadurch

vermeiden.264 »Vom Objekt lassen bedeutet, wie wir hier sehen können, pa-

radoxerweise kein vollständiges Verlassen des Objekts, sondern seine Über-

tragung von außen nach innen.«265 Das Ich selbst verarmt in Folge der in der

Melancholie zugrundeliegenden innerpsychischen Konflikte.

»Hört man die mannigfaltigen Selbstanklagen des Melancholikers geduldig

an, so kann man sich endlich des Eindrucks nicht erwehren, dass die stärks-

ten unter ihnen zur eigenen Person oft sehrwenig passen, abermit geringfü-

gigenModifikationen einer anderen Person anzupassen sind, die der Kranke

liebt, geliebt hat oder lieben sollte. […] So hat man denn den Schlüssel zum

Krankheitsbild in der Hand, indemman die Selbstvorwürfe als Vorwürfe ge-

gen ein Liebesobjekt erkennt, die von diesemweg auf das eigene Ich gewälzt

sind.«266

Judith Butler überträgt diesen Prozess wiederummit Hinweisen auf Freud267

auf die geschlechtliche Identität.268 In einer primär binären Welt erscheint

die Entstehung des Ichs immer schon durch den Verlust nicht-möglicher, weil

263 J. Butler: 1995c, S. 3-12.

264 Vgl. J. Butler: 2006b, S. 121.

265 J. Butler: 2001, S. 126f.

266 S. Freud: 1949, S. 132.

267 V. Hey: 2006, S. 445, macht darauf aufmerksam, dass das Zusammendenken des So-

zialen und Psychoanalytischen, wie Butler es macht, Teile einer Korrektur der psycho-

analytischen Auffassung der Identität beinhaltet. Gerade in der Reflexion des Unbe-

wussten im Blick auf Gender-Fragen verändert sie die bisherige Auffassung, dieses sei

vor allem der Akt der Denaturalisierung des Geschlechts.

268 Vgl. J. Butler: 2001, S. 133ff. Auch schon in Körper von Gewicht u.a. Unklar an ihrer Theo-

rie derMelancholie bleibt, ob sie die späte Erkenntnis Freuds als Grundlage für ihr Ver-

ständnis desmelancholischen Geschlechts nicht doch umsetzt. In demGedankengang

bezieht sie sich von der Logik her auf die Idee des frühen Freud. Inwieweit seine eigene

Revidierung Konsequenzen für die Melancholie der Geschlechtsidentität habe, müss-

te eigens reflektiert werden. Auch für die Ausführungen zur Trauer und Melancholie

in den späteren Werken Butlers wird der Bezug nicht deutlich.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

vom Über-Ich als Ort der Normen nicht erlaubter Geschlechtsidentitäten. Als

Norm definierte Heterosexualität lässt eine Homosexualität nicht zu.

»Das Homosexualitätsverbot kommt dem Trauerprozess schon zuvor und

führt zu einermelancholischen Identifizierung, durch die das homosexuelle

Begehren wirkungsvoll gegen sich selbst zurückgewendet wird.«269

Die Homosexualität, so Butler, verschwindet damit aber nicht, sondern im

Gegenteil, sie wird bewahrt. Deswegen versteht Butler die aus diesem Pro-

zess hervorgehende sexuelle Orientierung provokant im Sinne einer melan-

cholischen Heterosexualität, denn die Homosexualität bleibt als nicht zu be-

trauernder Verlust und Ausschluss im Ich.

»Unddieses Fehlen erzeugt eineKultur der heterosexuellenMelancholie, die

sich an den überzogenen Identifizierungen ablesen lässt, durch die sich he-

terosexuelle Männlichkeit und heterosexuelle Weiblichkeit selbst bekräfti-

gen.«270

Heterosexuelles Begehren erscheint also als ein prinzipiell instabiles Begeh-

ren, dass nur durch den Ausschluss von Homosexualität bestehen kann.271 Da

Homosexualität als ein Begehren, das dem heterosexuellen Diskurs nicht ent-

spricht, von sich aus als Widerstand erfahren wird, scheint Butler die impli-

kative Melancholie in demselben Maße nicht anzunehmen. Problematisch an

dieser Form der Melancholie ist allerdings, dass sie sich in Zorn umwenden,

die nach innen gegen das Ich gewendet lebensgefährlich wird, nach außen

gewendet, gewalttätig und/oder politisch werden kann.272 Die Unabgeschlos-

senheit der Identität ist in dieser Perspektive einmal mehr total, Identitäten

269 J. Butler: 2001, S. 134.

270 Ebd., S. 139. InAbsetzung zu früherenAusführungenwendet sie dieAnalyse derMelan-

cholie auch für homosexuelle Geschlechtsidentitäten und für die Parodie in der Trans-

vestie an. Ebd., 137-141.

271 In J. Butler: 2000d, S. 447, führt Butler Freud weiter aus: »In Freud’s view, the forma-

tion of conscience enacts an attachment to prohibition which founds the subject in its

reflexivity. Under the pressure of the ethical law, a subject emerges who is capable of

reflexivity, that is, who takes him/herself as an object and somistake him/herself since

he/she is, by virtue of that founding prohibition, at an infinite distance from his/her

origin.« (Ebd.).

272 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 115

sind daher stets instabil, weil sie sich in einem andauernden Konflikt nicht

bewusster Verluste befinden.273

Erst mit dem Bezug auf dieMelancholie lässt sich die abstrakte Denkfigur

praktisch denken. Eine kritische Subjekttheorie, so Butler, müsse demnach

immer daran erinnern, dass sich Subjekte durch Ausschluss konstituieren und

diese Ausschlüsse in der Regel vor jeder bewussten Entscheidung liegen. »Der

Prozess der Subjektformierung ist ein Prozess der Unsichtbarmachung – und

des Effizientwerdens – der terrorisierenden Staatsmacht als Idealität des Ge-

wissens.«274 Jenseits der Gender-Frage konkretisiert Butler in Psyche derMacht

die möglichen Ressourcen für eine Veränderung, die durch die vermachten-

de Form der ideologischen Interpellation hervorgerufen werden. Wenn die

Ausschlüsse nicht bewusst seien, seien sie vor allem, so Butler, in den auf-

fälligen Begleiterscheinungen zu erkennen, nämlich in Wut und Gewalt.275

»Only on the condition of a separation enforced through prohibition does a

subject emerge, formed through the attachment to prohibition (in obedience

to it, but also eroticizing it).«276

Subjektivation als ein Prozess der Verarbeitung jener äußeren Macht

wird, so kann Butler deutlich machen, zur Reflexionsaufgabe des Subjekts,

der je eigenen und sozialen »Verlustspur«277 nachzugehen, die durch den

vorherrschenden Diskurs hervorgerufen wird.278 Diese Reflexion ist die

Voraussetzung für ein politisches Handeln und möglich, weil das Subjekt die

Macht, die auf es einwirkt, als innere Macht erlebt und mit dieser agieren

kann.

Dies ist exakt der Kern von Butlers Argument: Die Verluste geschehen

vor jeder Selbstreflexion und sind in diesem Sinne der Identität entzogen.

Dieser nicht-betrauerbare Verlust findet seine Gestalt in der Melancholie.279

Diese Verluste sind darüber hinaus, – exemplarisch in der Ausbildung des ge-

schlechtlichen Begehrens –, bereits vorreflexiv verleiblicht.280 So »stellt sich

273 Vgl. B. Schippers: 2016, S. 41ff.

274 J. Butler: 2001, S. 177.

275 Vgl. A. Kotsko: 2008, S. 220.

276 J. Butler: 2008b, S. 447.

277 J. Butler: 2001, S. 181.

278 B. Mann: 2006, S. 166ff., kritisiert, dass Butler die Trauer nur intersubjektiv versteht

und nicht auf die Natur und die Trauer um die Natur erweitert.

279 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 62f; A. M. Riedl: 2017, S. 136.

280 »[…] the melancholic suffers from a loss but does not know precisely what he or she

has lost.« (J. Butler: 2006b, S. 118).

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

[damit] die politische Frage nach den Kosten der Artikulation einer kohären-

ten Identitätsposition durch Erzeugung, Ausschluss und Verleugnung einer

Sphäre verworfener Gespenster, die die willkürlich abgeschlossenen Bezirke

der Subjektpositionen bedrohen.«281

Damit kann die Vorstellung postmoderner Subjekttheoretiker:innen, die

um eine Denkbarkeit einer »Inkohärenz der Identität«282 ringen, aus der Per-

spektive der Ausschlüsse vertieft begründet werden. Für Butler sind diese Re-

flexionen allerdings alles andere als ein Glasperlenspiel! Für sie hängt an der

Frage der Melancholie und Trauer und ihren zugrundeliegenden Ausschlüs-

sen die Feststellbarkeit, wer als Mensch so gilt, dass sein/ihr Verlust des Le-

bens betrauert wird.283

In der Analyse der Berichterstattung und Reden nach dem 11. Septem-

ber 2001284, die Judith Butler vornimmt, um ihr Verständnis von Trauer

und Menschlichkeit zu verdeutlichen, ist dieser Zusammenhang äußerst

prekär.285 Denn durch die Ereignisse sowohl am 11. September 2001 als

auch die einschneidenden politischen Entwicklungen in der Zeit danach286

veranlasst, wendet Butler ihre kritische Perspektive der Ermächtigungs-

und Entmachtungsstrukturen des Subjekts auf die daraus entstandenen

ethischen Fragestellungen an.287 Was nach dem 11. September 2001 geschah,

so Butler, führte sowohl zu einem Zusammenschluss als auch zu einer

Abschottung in nationaler Perspektive. Beide Reaktionen reflektiert Judith

Butler in einer Zusammenschau von Freuds Melancholieverständnis, dem

ethischen Anspruch Lévinasʼ und der Subjektivationsprozesse Foucaults.

Dabei interessiert sie insbesondere, was denn das verbindende Wir ist und

was sich – gerade in den subtilen Strukturen der Trauerprozesse – über diese

hinaus zeigt.288

281 J. Butler: 2001, S. 140.

282 Ebd.

283 Vgl. umfassend dazu der Sammelband: Posselt, Gerald/Schönwälder-Kuntze, Tatja-

na/Seitz, Sergej (Hg.): Judith Butlers Philosophie des Politischen. Kritische Lektüren (=

Edition Moderne Postmoderne), Berlin: 2018; darin: J. Butler: 2018a, S. 271-298; dies.:

2018b. Auch S. Wendel: 2020a.

284 L. Segal: 2008, S. 387.

285 Vgl. J. Butler: 2005, besonders S. 36-68 in ihrem Essay »Gewalt, Trauer, Politik«.

286 Vgl. besonders J. Butler: 2005.

287 Vgl. G. Werner: 2018c, S. 190-192.

288 Vgl. G. Ludwig: 2018, S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 117

Für Butler ist es vor allem das psychoanalytische Verständnis des Ver-

lustes, das erklären kann, »warum Aggression manchmal so schnell auf den

Verlust folgt.«289 Um dies genauer zu verstehen, stellt Butler den Zusammen-

hang zwischen Verletzlichkeit und Verlust her. Sind die Ereignisse des 11. Sep-

tembers 2001 auch als ein nationales Moment der Verletzbarkeit verstanden

worden, so interessiert Butler doch primär die anthropologische Implikati-

on eines solchen Gedankens. Butler unterscheidet also zwischen der onto-

logischen Verletzbarkeit (precariousness) und den realen Gefahren (precarity).

Während die erste alle Menschen trifft, sind nicht alle Menschen realen Ge-

fahren gleich ausgesetzt.290 Die Vulnerabilität ist, so Saskia Wendel, als eine

»Art Existenzial verkörperter Existenz« zu verstehen.291 Der Verletzlichkeit

durch andere geht eine primäre Verletzlichkeit292 voran, welche vielleicht die

einzige Erfahrung darstellt, die Menschen zu einem »Wir« zu verbinden ver-

mag.293 Es kommt also darauf an, die Belastbarkeit einer Annahme des »Wir«

angesichts der Verletzbarkeit und Trauer zu prüfen.294Weil die ursprüngliche

Verletzbarkeit in der realen Situation deutlich wird, sich manifestiert, könnte

diese Kategorie als eine universale für das Mensch-Sein gelten.295 »Vielleicht

liegt unsere Chance, menschlich zu werden, gerade in der Art und Weise,

wie wir auf Verletzungen reagieren.«296 Würde also die primäre Verletzbar-

keit sowie die darin sich ausdrückende Gefährdung und Abhängigkeit von

der Anderen oder dem Anderen als eine echte gemeinsame Bedingung des

Seins verstanden, so Leicht, so könnte diese existenziell geteilte Erfahrung

in der Tat die Art und Weise des Zusammenlebens verändern.297 Zur selben

Zeit fällt auf, dass in den Trauerprozessen des 11. September 2001 manche

Menschenleben zu betrauern sind, wohingegen andere als nicht oder weni-

ger betrauerbar erscheinen. Es wirkt dann so, als seien manche von einem

289 J. Butler: 2005, S. 10.

290 Vgl. u.v. A. M. Riedl: 2017, S. 152.

291 S. Wendel: 2020a, S. 224.

292 Vgl. B. Mann: 2006, S. 86f.

293 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 42.

294 Zugleich stellt sich die Frage, wie Trauern je beendet sein kann.Was ist eine gelungene

Trauer? Vgl. Butler, ebd., S. 36f.

295 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S. 151-157; C. Schriever: 2018, S. 138ff.; I. Leicht: 2016, S. 105; B.

Kohl: 2017, S. 223-244, 263-266.

296 J. Butler: 2002, S. 136.

297 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 90ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

konstruierten Wir ausgenommen.298 Die Verwundbarkeit, die in einem Ver-

lust jäh aufscheint, könnte die Denkform ermöglichen, mit der eine Grund-

lage für eine Gemeinschaft gefunden werden könnte. Das Menschliche, das

im Trauern und im Verlust aufscheint, erscheint als eine vielschichtige Er-

fahrung, die nicht gesucht und nicht vermieden werden kann.299 Dennoch

geschieht bereits im Trauern die Ausgrenzung und so wird der Prozess der

Trauer zu einem doppelten Verlust. Aber – und dies ist besonders oder erneut

seit dem 11. September 2001 wahrnehmbar – die Zugehörigkeit zur Gruppe

des Menschlichen im Sinne der Betrauerbaren zu gehören, ist prekär.300

»Das bedeutet, dass jede (jeder) einzelne von uns zum Teil aufgrund der

sozialen Verwundbarkeit unserer Körper politisch verfasst ist – als ein Ort

des Begehrens und der physischen Verwundbarkeit, als Ort einer öffentli-

chen Aufmerksamkeit, der durch Selbstbehauptung und Ungeschütztheit

zugleich charakterisiert ist.«301

Dass Butler an dieser Stelle an ein Wir appelliert, dann nur deshalb, weil sie

davon überzeugt ist, dass jeder Mensch weiß, was es heißt, einen Verlust er-

lebt zu haben, verletzlich zu sein. Der Mensch als sozial verfasster Körper

ist schon von seiner Konstitution her auf Begrenzung und Abhängigkeit kon-

struiert, so dass Trauer auch der Ausdruck dieser Verletzbarkeit und dieses

Gefährdetseins sein kann.302 Allerdings, und dies macht der Bezug zu Freud

deutlich, kann der Mensch nicht immer wissen, wen oder vielleicht sogar was

er verloren hat.Das Trauern scheint also in derMelancholie durch eine Größe,

die sich dem Wissen entzieht, präsent und erhalten zu bleiben.

»One may know that one has lost someone or some object, but one cannot

seem to find ›what‹ is lost in the one who is lost, or ›what‹ kind of ideal is lost

298 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 352. Butler nennt konkret Menschen ohne Aufenthaltsgeneh-

migung sowie LGBTIQ* Menschen.

299 Vgl. B. Schippers: 2016, S. 69f.

300 Sie lenkt die Aufmerksamkeit auch immer wieder auf das schwul-lesbische Leben.

»Clearly, however, the ›human‹ as previously defined hat nor readily included lesbians,

gays and women, and the mobilization [1999, viele gewalttätige Übergriffe; Busch-

Administration, GWB] seeks to expose the conventional limitations of the human,

the termin that sets the limits on the universal reach of international law.« (J. Butler:

2000d, S. 39).

301 J. Butler: 2005, S. 37. An dieser Stelle scheint die Theorie Foucaults durch, dass die Sub-

jektivation primär durch den Körper geht.

302 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 91f.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 119

when, say, historical circumstance shifts a political formation, demands a ge-

ographical displacement, or introduces uncertainty into the very conception

of where one belongs or how one may name oneself.«303

Weil Butler die Bedingungen der Möglichkeit des Subjekts, wie es in der

Subjektivation konstruiert wird, auf konkrete Situation anwendet, kann sie

den Mechanismus des Ausschlusses und seine implizierende Melancholie

und Trauer-These in politische und ethische Reflexionen transferieren. Erst

dann können die Auswirkungen von Verlusten sowohl im ideellen als auch

im intersubjektiven Bereich untersucht werden. Weil das Subjekt in der

Subjektivation als unterworfenes und ermächtigtes Subjekt konstituiert und

es so zum Ort der ambivalent wirkenden Macht wird, wird verständlich

wieso diese Verstrickung, also die Verstrickung der Psyche und Macht, die

Folie für die ontologisch verstandene Verletzbarkeit hervorbringt. Denn das

Subjekt ist bis in die Entstehungsbedingungen hinein von der Anrufung

von einem vermachtenden Diskurs abhängig. Es besteht ein unmittelbarer

Zusammenhang zwischen der Anrufung und der Verletzbarkeit.304

»Wenn wir bestimmte Menschen verlieren, oder wenn uns ein Ort oder ei-

ne Gemeinschaft genommen wird, empfinden wir vielleicht nicht mehr, als

dass wir etwas Vorübergehendes durchmachen, dass die Trauer vorbei sein

wird und eine gewisse Wiederherstellung der früheren Ordnung zustande

kommen wird.«305

Zugleich geht Butler davon aus, dass in demVerlustmehr deutlich wird: Nicht

nur das Du, das verloren ist, erscheint überdeutlich, sondern auch die Bezie-

hung zu diesemDuund damit das Bild, die Erfahrung und das Subjekt des Ich

als zutiefst an das Du gebunden. Es geht mit dem Verlust des Du ein Teil des

Ichs verloren, »vielleicht eine Beziehungsförmigkeit, die weder ausschließlich

ausmir noch aus dir besteht, sondern als die Bindung vorgestellt werdenmuss,

durch die diese Ausdrücke differenziert und aufeinander bezogen sind.«306

Deswegen ermöglicht die Trauer – selbst auch die persönliche Trauer –

die Denkbarkeit einer politischen Gemeinschaft, »indem sie die Beziehungs-

bande zum Vorschein bringt, deren Folgen für die theoretische Fassung der

303 J. Butler: 2006b, S. 118f.

304 Vgl. M. Schütt: 2015, S. 102; A. M. Riedl: 2017, S. 153.

305 J. Butler: 2005, S. 39.

306 J. Butler: 2005, S. 39 [kursiv im Original].

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

grundlegenden Abhängigkeit und ethischen Verantwortung nicht unerheb-

lich sind.«307 Trauer also eröffnet die Verbundenheit und auch Einbindung in

Beziehungen:308

»Dass wir uns von Anfang an und gegen unseren Willen einem Übergriff

ausgesetzt finden, ist das Zeichen einer Verletzlichkeit und eines Verpflich-

tetseins, die wir nicht durch einen Willensakt loswerden können.«309

So sehr also die Trauer als eine singuläre Erfahrung erscheint, so sehr eröff-

net sich in dieser Erfahrung die Bedeutung für dasWir.Denn die verbindende

Erfahrung ist die Körperlichkeit als der Ort, an dem das Ich selbst enteignet

wird, weil es sich als zutiefst angreifbar, ausgesetzt, verletzbar erfährt und

diese Erfahrung dem Willen entzogen bleibt.310 Eben weil sich diese Erfah-

rung willentlicher Zustimmung entzieht, kann das Subjekt auf diese grund-

legende Konstitution und konkrete Erfahrung mit dem Wunsch reagieren,

der eigenen Grundsituation wie auch den konkreten Verlusten ausweichen

zu wollen.

Dieses von Butler postulierte ›postsouveräne‹ Subjekt aber erkennt die

primäre Verletzbarkeit als existenzielle Gestalt seines Menschseins an, denn

es weiß um den Preis der Verweigerung.311 Der Preis für diese Verweige-

rung ist hoch und auch nur vorläufig möglich312, denn das Verlorene, die Ver-

gangenheit können jederzeit auftauchen und Erschütterung und Erschrecken

auslösen.313 »The past appears in the present in ways that we could not have

envisioned or imagined.«314 Der Schmerz der Trauer beinhaltet,

»eine Form der Enteignung zu verstehen, die grundlegend dafür ist, wer ich

bin. DieseMöglichkeit bestreitet nicht die Tatsachemeiner Autonomie, aber

sie schränkt diesen Anspruch ein durch den Rückgriff auf die grundlegende

Sozialität des leiblichen Lebens […].«315

307 Ebd.

308 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 45.

309 J. Butler: 2002, S. 135.

310 Vgl. dazu I. Müllner: 2020.

311 Vgl. B. Kohl: 2017, S. 293.

312 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 118f.

313 »But what has been foreclosed, as Butler herself teaches us, always returns« (B. Mann:

2006, S. 86).

314 S. Ali: 2008, S. 38.

315 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 121

Trauer scheint also einherzugehen mit einer fundamentalen Enteignung. In

der Unterscheidung von Trauer und Melancholie macht Butler auf die unter-

schiedliche Ich-Verfassung aufmerksam, wie Freud sie beschreibt.

»In mourning Freud tells us famously, the world becomes impoverished, but

inmelancholia, it is the ego itself.Whereasmourning seems to be about the

loss of an object […] melancholics do not know what they grieve. And they

also somewhere resist the knowledge of this loss. As a result, they suffer the

loss as a loss of consciousness and so of knowing self.«316

Enteignung geschieht auch und gerade da, wo das Subjekt nicht genau weiß,

was es verloren hat und wer es selbst in und durch den Verlust geworden

ist.317 Butler setzt aber genau hier mit ihrer These an, indem sie sagt, dass

diese Sphäre der Enteignung eben die ist, »die meine Unwissenheit, den un-

bewussten Abdruck meiner primären Sozialität aufdeckt« und dass von dort

die Einsicht zu einer »normativen Neuorientierung in der Politik«318 zu fin-

den ist. In der Berücksichtigung der Verletzbarkeit sucht Butler die Begrün-

dung für eine nicht-militärische, politische Lösung in Konflikten. Gleichwohl

ist dieser Begründungszusammenhang eine starke These und ein innovati-

ver Gedanke zugleich.319 Denn zu sagen, dass es nur eine strapazierfähige

Grundlage eines Wir geben kann, die in der faktischen und grundsätzlichen

Verletzlichkeit liegt, eröffnet in der Tat Handlungsmaximen, die bereits die

Ausschlussmechanismen, die selbst dort wirken, wo die Ehre, das Leben, die

Würde in den Vordergrund gestellt wird. Nicht also die Unverletzlichkeit des

Lebens ist die Begründung für politische Verhandlungen, sondern die Tatsa-

che, dass vor jeder faktischen Verletzung Leben bereits verletzt, ausgesetzt,

gefährdet und voller Ausschlüsse ist.

Die politische Dimension erscheint in der Frage, welche Subjekte betrau-

ert werden können, und wird von Butler mit der Brille Emanuel Lévinas’ re-

flektiert.320 Lévinas erschütternde Betrachtungen über das Antlitz sind der

sprachliche Hintergrund, mit dem Butler weiterdenkt.321 Denn auch Lévinas

316 J. Butler: 2006b, S. 119.

317 Vgl. M. P. Murphy: 2008, S. 140f.

318 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 45.

319 Vgl. G. Werner: 2018c.

320 Vgl. ebd., S. 157f., S. 160ff.; vgl. auch die Ausführungen zu Lévinas in Diskussion mit

Nietzsche: J. Butler: 2009b, S. 77-79.

321 Vgl. u.v. P. Delhom: 2016, S. 77-83; J. Butler: 2010a, S. 43f.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

beobachtet, dass das Antlitz, das doch eindeutig sein müsste, dennoch zwei-

deutig ist.322 Die Zweideutigkeit erschließt sich erst im zweiten Blick, wirkt

es doch zunächst selbstverständlich, dass das Antlitz die Botschaft des »Du

sollst nicht töten« aussendet. In der Argumentation von Lévinas ist dies in

der biblischen Fundierung gegründet, die das Anlitz als göttliches Ebenbild

verstehen und somit dem Gebot des Nicht-Tötens unterstellen. Butler denkt

Lévinas in ihrer subjekttheoretischen Reflexion weiter und konzentriert sich

dabei auf die Verletztlichkeit. Paradox erscheint dabei die Spannung, dass der

Bezug zur allgemeinen Verletzbarkeit zwar eindeutig ist, aber »[…] wir die

Quelle dieser Verletzbarkeit nicht wiederfinden können. Sie geht der Ausbil-

dung des ›Ichs‹ voraus.«323 Durch die transzendentale Struktur des Subjekts,

dessen Bedingung der Möglichkeit eben der Ausschluss ist, wird dieses Aus-

schlussverfahren zu konkretem, oft eben auch erfülltem Leben, verschleiert.

So gehört dieser Ausschluss in den Bereich der Nicht-Narrativierbarkeit der

Identität, wenn sie ihre Entstehung und Entwicklung erzählen will. »The pa-

radox of subjection – a paradox in which the very conditions for subjection

are the conditions for freedom – is a melancholic affair.«324

Allerdingswerden bestimmteMenschen vor Verletzbarkeit geschützt, und

andere wiederum nicht. Deswegen geht Butler davon aus, dass es eine »Hier-

archie der Trauer« gibt, denn manche werden betrauert, während andere

nicht einmal als menschliches Gesicht dargestellt werden.325 Dahinter liegt

die Logik, dass die, die nicht real sind und nichtmenschlich erscheinen, durch

Gewalt auch nicht verletzt werden können, »weil dieseMenschenleben bereits

negiert sind.«326 Diese Hierarchie der Trauer ist, so Kohl, eng verbunden mit

dem Verständnis der Anerkennung, denn diese legt fest, wer als betrauer-

bar gilt.327 Auch die Trauer unterliegt damit der Macht des Diskurses! Der

322 Vgl. A. Thiem: 2008, S. 105.

323 J. Butler: 2005, S. 48.

324 D. K. Kim: 2007, S. 113.

325 »Welche Abwehr gegen ein Begreifen des Verlustes äußert sich in der ungenierten Art,

wie wir Tode, die mit militärischen Mitteln herbeigeführt wurden, mit einem Schul-

terzucken, mit Selbstgerechtigkeit oder mit unverkennbarer Rachsucht hinnehmen?

In welchem Umfang sind arabische Völker, überwiegend praktizierende Gläubige des

Islam, aus dem ›Menschlichen‹ herausgefallen, so wie dies durch die zeitgenössischen

Mechanismen des Humanismus in seiner ›westlichen‹ Form naturalisiert wurde?« (J.

Butler: 2005, S. 49).

326 J. Butler: 2005, S. 50.

327 Vgl. B. Kohl: 2017, S. 177.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 123

Diskurs der Trauer spielt hier eine ambivalente Rolle, denn im Diskurs wird

festgelegt, wer als Mensch gilt und wer nicht, denn – erneut – nicht um alle

Menschen wird getrauert. Wie aber kann dem Diskurs, der die menschliche

Intelligibilität festlegt, eine Grenze gesetzt werden?

»Es ist also nicht einfach so, dass es einen Diskurs der Entmenschlichung

gibt, der diese Folgen hat, sondern vielmehr so, dass demDiskurs eine Gren-

ze gesetzt ist, welche die Grenzenmenschlicher Intelligibilität festlegt. Es ist

nicht nur so, dass ein Tod kaum erinnert wird, sondern dass er nicht erinner-

bar ist. Ein solcher Tod geht unter, er verschwindet nicht in ausdrücklichen

Diskurs, sondern verliert sich in den Schleifen, in denen der öffentliche Dis-

kurs verläuft.«328

Mit der Konkretisierung der diskurstheoretischen Konstruktion der Normen

wird deutlich, das Widerstand gegen einen Diskurs keine unschuldige Kate-

gorie ist – so als wäreWiderstand an sich bereits positiv. In der Öffentlichkeit

werden die Menschleben der öffentlichen Trauer bekannt gegeben, die inner-

halb des Diskurses stehen. Allerdings fordert der bestehende Diskurs immer

heraus, sich dem unbekannten Diskurs gegenüber zu verhalten, denn im Ver-

hältnis zu dem Bekannten

»werde ich nicht von der Nähe des Unvertrauten beunruhigt, von der Nähe

desUnterschieds, diemich zwingt, neueBeziehungender Identifikation auf-

zubauen und meine Vorstellung davon zu erneuern, was es heißt, zu einer

Gemeinschaft von Menschen zu gehören, in der nicht immer gemeinsame

epistemologische und kulturelle Grundlagen unterstellt werden können.«329

Die Kernfrage, die Butler stellt, ist, ob aus der primären Erfahrung der

Verletzbarkeit eine politische und ethische Theorie geschlussfolgert werden

kann.330

328 J. Butler: 2005, S. 52. Ausdrücklich weist Butler darauf hin, dass das »Leben der Queers,

die am 11. September umkamen, […] der Idee nationaler Identität, die auf den Zei-

tungsseiten und Nachrufen ausgebreitet wurde, nicht öffentlich willkommen [war],

und ihre Angehörigen wurden nur verspätet und sehr selektiv in die Hilfeleistungen

einbezogen […].« (Ebd. [kursiv im Original]).

329 J. Butler: 2005, S. 56.

330 Vgl. u.v. B. Kohl: 2017, S. 266ff., 298.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

»Kann im Bereich des Politischen etwas gewonnen werden, indem man die

Trauer zu einem Bestandteil des Rahmens macht, mit dessen Hilfe wir un-

sere internationalen Beziehungen pflegen?«331

Weil Butler die Frage nach der Trauer stellt, wird deutlich, dass sie die Vorstel-

lung der Melancholie als Grundlage skeptisch gegenübersteht, weil aus dieser

Verletzbarkeit bereits in der Subjektwerdung kein Entrinnen möglich ist und

sie deswegen eine Grundlage für ethische Handlungsmuster darstellt. Erst

dann kann eine Melancholie, die sich gegen sich oder andere wenden kann,

zu einem freiheitlichen Akt werden.

»In other words, the melancholic freedom of performative agency is an apt

expression for an age in which the exhaustion and depleted vitality of pro-

gressive movements and intellectuals have led many to ask whether there

is any viable rationale for action for the post Marxist political left that is not

merely ›academic‹, in the most pejorative sense of that term.«332

Butlers Verdienst ist es, aus ihrem konkreten internationalen und sexual-po-

litischen Bezügen heraus für einen Rahmen einzutreten, der die rein akade-

mische Diskussion weit hinter sich lässt.

»Dieser Rahmen, wonach die Normen der Anerkennung unerlässlich sind

für die Konstituierung von Verletzbarkeit als einer Vorbedingung für das

›Menschliche‹, ist nämlich genau aus dem Grunde wichtig, dass wir diese

Normen brauchen und ihre Geltung wollen, dass wir für ihre Etablierung

kämpfen und dass wir ihre kontinuierliche und umfassende Wirkungswei-

se zu schätzen wissen«.333

Die Anerkennung dieser Verletzbarkeit ist der Schlüssel für eine Ethik des

Menschlichen.334 Dabei geschieht in der Anerkennung zugleich die Verände-

rung der involvierten Subjekte. Im Fragen ist bereits etwas Neues geworden.

Zugleich liegen hier genau die Weichen für ein Verständnis des Dialogs, das

an den Grenzen der eigenen Verständlichkeit, der Verletzbarkeit und der Ver-

bundenheit mit dem/der Anderen begründet ist.

331 J. Butler: 2009a, S., 43.

332 D. K. Kim: 2007, S. 120.

333 J. Butler: 2005, S. 61.

334 C. Jahnel: 2020, S. 224ff., bringt vielfältige Beispiele, wie dies interkulturell-theolo-

gisch auszubauen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 125

Trauer, so ebenfalls Brianne Jacobs335, macht deutlich, wer in den Bereich

des Humanen gehört. Besonders Ilse Müllner336 artikuliert diese öffentliche

Bedeutung von Trauer in einem Vergleich zweier Frauengestalten, nämlich

Antigone und Rizpva, einer der Frauen Sauls. Müllner kann deutlich machen,

dass Trauer weit über die Verwandtschaftsverhältnisse hinausgeht. Die Fä-

higkeit zum Trauern kann sogar eine moralbegründende Funktion haben, in-

dem die Trauer auf eine Verhaltensänderung drängt. Zudemmuss, dies kann

wiederum Müllner in der narrativen Analyse aufweisen, Trauer nicht nur auf

die Vergangenheit und auf den Verlust bezogen sein, sondern kann auch ei-

nen möglichen Verlust vorwegnehmen und insofern eine mahnende Funkti-

on haben. Für Müllner besteht in der Trauer der entscheidende Unterschied

zur Empathie, dass Trauer ohne den Perspektivwechsel auskommt, nicht al-

so fühlen können muss wie es der/dem anderen geht, sondern eine mora-

lische Positionierung erwartet. Für Müllner gehört Trauer deswegen in die

»anerkennungstheoretisch relevante Figuration des Dritten.«337 Gerade also

die Frage, was Trauer bedeutet und wie mit der grundsätzlichen Verletzlich-

keit umgegangen werden kann, ist theologisch relevant. Uta Poplutz338 macht

darauf aufmerksam, dass die Gewaltfreiheit, die Butler postuliert, kein Zu-

stand, sondern eine Praxis sei.339 Diese Praxis ist für theologisches Denken

außerordentlich produktiv.

3.2 Freiheit des Subjekts zwischen Rechenschaft und Anerkennung

Wenn aber die Situation des Subjekts prekär ist und es auf seine eigene Ent-

stehungsgeschichte nur zum Teil zurückgreifen kann, ist der Wunsch nach

Anerkennung auf der einen Seite, der Drang nach Rechenschaft in einer Er-

zählform auf der anderen Seite groß. Butler wiederum stellt dasThema Aner-

kennung in den Zusammenhang der Rechenschaft und zieht daraus Konse-

quenzen für eine Neuformulierung der Ethik. Darin wird deutlich, dass nicht

»Macht und Herrschaft von Männern über Frauen […] hier also im Mittel-

punkt [stehen], nicht der phallozentrische Charakter normaler Sexualität

335 B. Jacobs: 2020, S. 195ff.

336 Vgl. I. Müllner: 2020.

337 I. Müllner: 2020, S. 117.

338 U. Poplutz: 2020, S. 133.

339 Uta Poplutz setzt dies mit den Antithesen der Bergpredigt in Beziehung. Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

und dessen Bedeutung für heterosexuelle Frauen, vielmehr Lebens- und An-

erkennungsinteressen all derjenigen, die im Zuge der kulturellen Normie-

rung von Genus-Gruppen als nicht normal ausgegrenzt werden.«340

Indem Butler die Ethik mit dem Subjektbegriff verbindet, kann sie diese als

Kritik an einem bestimmten ethischen Subjekt nachzeichnen, einem Sub-

jekt, von dem verlangt wird, transparent und kohärent zu sein.341 Gegen diese

Form einer »gewissen ethischenGewalt«342, die ihreWurzel imBegehren nach

Anerkennung und der narrativen Struktur der Rechenschaft findet, möch-

te Butler ein verändertes Verständnis der Ethik setzten.343 Diese Ethik wie-

derum, die auf die Ansprache des Anderen zurückgeht, solle darauf zielen,

menschlich zu werden, indem wir zum Menschlichen geführt werden, dort,

wo wir es nicht zu finden vermuten: »in seiner Fragilität und an den Grenzen

seiner Fähigkeit, verständlich zu sein.«344

Im Kontext der Butlerʼschen Subjektivation ist die Anerkennung immer

ein Prozess des Tastens. Es ist ein Suchen undWagen und kein abgeschlosse-

ner Prozess.345 Anerkennung ist zutiefst verbunden mit der Ansprache durch

den Anderen.346 Ja, Anerkennung sei sogar zum konstitutiven Scheitern ver-

urteilt, so Distelhorst in seiner Einführung.347 Gibt es dann überhaupt so et-

was wie Anerkennung? In der Reflexion über Anerkennung geht Butler auf

Hegel zurück348, dessen Verdienst es ist, dasThema Anerkennung einer syste-

matischen philosophischen Reflexion unterzogen zu haben. Die Entwicklung

der Anerkennung hat Hegel vor allem im Dilemma »Herr und Knecht«349 in

der Phänomenologie des Geistes dargestellt.350 In einem ersten Gedankenschritt

beschreibt Hegel den Menschen als jemanden, der sich in seiner Singulari-

tät erlebt. In dieser Perspektive erscheint ihm alles in seiner Person begrün-

det. Wenn dann ein zweiter Mensch dieses Szenario betritt, entwickelt sich

340 R. Becker-Schmidt/G.A. Knapp: 2000, S. 86.

341 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 78.

342 Ebd.

343 Vgl. A. Thiem: 2008, S. 248.

344 J. Butler: 2005, S. 178.

345 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 216ff.

346 Vgl. die Systematisierung bei A. M. Riedl: 2017, S. 105-109.

347 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 72.

348 Vgl. J. Butler: 2008b, S. 97-119, hier S. 101. Vgl. auch J. Butler: 2008b, S. 40f.; B. Kohl:

2017, S. 22-44, 155-176; G. Werner: 2016, S. 48-50.

349 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 63; J. Butler: 2002, S. 39ff.

350 Vgl. G. F. W. Hegel: 1975.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 127

das Dilemma zwischen diesen beiden Subjekten, die sich plötzlich aus ihrem

wahrgenommenen Mittelpunkt dezentriert wissen. Das Dilemma schließlich

endet im Kampf um die eigene Vorrangstellung.351 Die beiden Menschen er-

kennen in ihrem Kampf, dass sie sich einigen müssen. Die Verursachung der

Dezentrierung kann nur durch dieselbe Person wieder gut gemacht werden.

Die Einigung besteht in eben der Anerkennung, die in der wechselseitigen

Anerkennung des Seins besteht.352

DieseWechselseitigkeit bezeichnet dasWesen der Anerkennung: »In dem

Moment, in dem ich sie gebe, wird sie mir potentiell gegeben und die Form,

in welcher ich sie anbiete, ist eine Form, die mir potentiell erst gegeben wur-

de.«353 Anerkennung wird so zu einem Prozess, in dem das Subjekt ein an-

deres ist, nachdem es Anerkennung gegeben hat. Es gibt kein Zurück zum

ursprünglichen Subjekt. In der Anerkennung gibt es demnach eine Verän-

derung und einen »konstitutiven Verlust.«354 Das Selbst kann unmöglich in

sich selbst bleiben. Der Hegel’sche Kampf zeigt zudem die Unangemessen-

heit einer dyadischen Beziehung auf und verweist auf eine Reihe vonNormen,

die den Kampf der Anerkennung übersteigen.355 Butler ergänzt den Gedan-

kengang Hegels selbst in mehreren Aspekten.356 Vor dem Hintergrund der

Subjektivation ist jeder Anerkennungsprozess immer zugleich durch die An-

wesenheit der Normen geprägt. Die Bedingung der Anerkennung wird durch

bestehende Normen, die den Anerkennungsdiskurs strukturieren, gelegt.357

»Macht bezieht sich, folgtman Foucault und Althusser, auf etwas, das streng

genommen noch gar nicht existiert, sondern erst durch Macht hervorgeru-

fen, oder, wie Althusser annimmt, durch die Macht ›angerufen‹ wird.«358

351 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 243.

352 H. Bublitz: 2002, S. 103, unterstreicht, dass Butler das Subjektkonzept Foucaults bereits

bei Hegel präfiguriert sieht. »Subjektivation als Form des Selbstbewusstseins greift

demnach tiefer als die bloße Unterordnung des Subjekts durch einen Machtapparat.«

353 J. Butler: 2002, S. 39.

354 Ebd., S. 41.

355 Vgl. ebd., S. 42.

356 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 96.

357 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 106-108.

358 H. Bublitz: 2002, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Um anerkennen zu können, braucht es ein Raster, nach dem der Mensch ei-

nen anderen als Mensch anerkennen kann.359 »Wenn mein Antlitz überhaupt

lesbar ist, dann nur, weil es in einem visuellen Rahmen eintritt, der die Vor-

aussetzung seiner Lesbarkeit ist.«360

»Auf das Gesicht zu reagieren, seine Bedeutung zu verstehen heißt, wach zu

sein für das, was an einem anderen Leben gefährdet ist, oder vielmehr wach

zu sein für die Gefährdetheit des Lebens an sich. […] Esmuss ein Verständnis

der Gefährdetheit des Anderen sein. Denn genau das führt dazu, dass das

Gesicht zur Sphäre der Ethik gehört.«361

Darin wird aber die Differenz zu Hegel gesucht, und auf diese Weise – so

Riedl – die erste Veränderung des Anerkennungsprozesses herbeigeführt,

denn hier treffen zwei Andere im Anerkennungsgeschehen aufeinander.

Als je Anderes sind sie einander ausgesetzt und begeben sich im Anerken-

nungsgeschehen zugleich in die Gefahr des Verlustes. Allerdings kann das

Subjekt nicht anders als in die Anrede hinzugehen, denn sie ist ja die Initi-

alzündung für das Subjekt.362 Damit werden die Subjekte nicht nur einmal,

sondern fortlaufend durch Anerkennungsprozesse sowohl hervorgerufen

als eben auch ausgeschlossen.363 Dieser visuelle Rahmen selbst ist durch

einen Machteffekt gesetzt, der festlegt, was als ein menschliches Antlitz

zu erkennen sei, auf welches ethisch reagiert werden könnte.364 An dieser

359 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 56f. Dort arbeitet sie das Beharren im Sein im Kontext der An-

erkennung heraus.

360 J. Butler: 2002, S. 43.

361 Ebd., S. 160.

362 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S. 146-150.

363 Vgl. B. Kohl: 2017, S. 191f.

364 In der Auseinandersetzung und Erwiderung auf Honneths Vorlesungen diskutiert But-

ler, ob alleine die emotionale Verbundenheit mit dem anderen – wie sie das bei Hon-

neth wahrgenommen hat – etwas über den Inhalt der Beziehung und damit über die

Ethik aussage. Denn der emotionale Bezug könne ebenso voller Hass sein. Sie fragt

nach demFraming für Anteilnahme und Beziehung und stellt imBezug auf die Formen

vonWut undAggression, diemöglich sind, fest, dass dieses hoch emotionale Beteiligt-

sein keinerlei Respekt beinhalte. »If we accept the proposition that to be affectively

engaged is to affirm the existence of the other, we continue to have no way of real-

ly explaining human aggression.« (J. Butler: 2008b, S. 103). Involviert-Sein sei selbst

kein Gut. Butler stellt heraus, dass ihrer Meinung nach Involviert-Sein unterschiedli-

chemoralische Deutungen hat und nicht durch eine einzige Voraussetzung gebunden

ist, sondern wir in der Verantwortung stehen, die Bezogenheit – so gut wie es geht –

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 129

Stelle wird die ganze Reichweite der Argumentation deutlich: Wenngleich

Anerkennung als interpersonelles Geschehen erlebt wird, stellt es doch die

gesellschaftliche Realität dar, indem der Mensch eine »Lesehilfe« braucht, um

das existierende Gesicht als Antlitz, als eine religiöse und geschenkte Gestalt,

zu lesen. So kommen die Normen, die eben diese Grammatik bereitstellen,

zur Geltung.365

Dieser Prozess des Machteffekts erscheint bei Foucault als Wahrheitsre-

gime auf, welches die »Möglichkeit seines [des Menschen, GWB] Werdens«

bedingt und dafür sorgt, dass begrenzt ist, »was die Wahrheit seines Selbst

ist und was nicht, die Wahrheit, die er über sich selbst ausbreitet, die Wahr-

heit, durch welche er erkannt und als Mensch anerkannt werden kann, die

Rechenschaft, die er von sich selbst gibt.«366

Dies ist die zweite Veränderung im Anerkennungskonzept, denn es wird

die Geschlossenheit des Subjekts hinterfragt. Nachdem eben Subjekte fort-

laufend in Anerkennungsgeschehen konstituiert und/oder ausgeschlossen

werden, sind solche Subjekte nie abgeschlossen.367 Die politische Relevanz

und Brisanz zugleich ist in eben dieser Erkenntnis zugrunde gelegt, dass

festgelegt wird, wer als Mensch anerkannt wird. Darin liegt der direkte

Bezug zur Trauer, weil es manchen Menschen untersagt ist, als zu betrau-

ernde Subjekte anerkannt zu werden.368 Die Theorie der Anerkennung in

ihrer gesellschaftlichen Relevanz wird durch die unpersönliche Funktion

der Normen konstituiert. Diese Normen, die in einer anderen Zeitlichkeit

zu finden (vgl. ebd., S. 104). Nur weil wir leidenschaftlich involviert sind, tun wir nicht

schon das Richtige (vgl. ebd., S. 105f.). »In my view, there is no innate moral trajectory

in involvement, participation, and emotionality, since we are beings who, from the

start, both love and resist our dependency, and whose psychic reality is, by definition,

ambivalent« (ebd., S. 106).

365 Vgl. H. Bublitz: 2002, S. 103.

366 J. Butler: 2002, S. 44.

367 Vgl. u.a. A. M. Riedl: 2017, S. 146.

368 Butler macht diese Dynamik besonders in internationalen Konflikten deutlich. Unter

vielen Beispielen stellt sie im Kontext einer Reflexion der medialen Berichterstattung

in den USA vom Krieg im Irak fest: »Wenn wir aber die Worte, die uns diese Botschaft

[der Verwundbarkeit des Lebens und der getötetenMenschen] überbringen, weiterhin

überhören, und wenn die Medien solche Bilder nicht zeigen werden, und wenn solche

Menschenleben unbenannt und nicht betrauernswert bleiben, wenn sie nicht in ihrer

Gefährdetheit und in ihrer Vernichtung erscheinen, werden wir nicht bewegt werden.

Wir werden nicht zu einer ethischen Empörung zurückkehren, die sich unverkennbar

für einen Anderen, im Namen eines Anderen einsetzt.« (J. Butler: 2005, S. 177)

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

existieren als der Mensch, der Anerkennung gibt und empfängt, enteignen

den Menschen in dem Prozess, in dem der Mensch sich zutiefst als er/sie

handelnd erlebt. Dies ist die dritte Erweiterung im Anerkennungsprozess, die

Butler vornimmt. Die wechselseitige Formung der Subjekte ist also durch

die wechselseitige Anerkennung von gesellschaftlichen Entstehungsbedin-

gungen geprägt.369 Dabei findet der ambivalente Prozess der Vermachtung

statt: Denn das Subjekt bindet sich ja durchaus an die Normen, denn es wird

von dem Begehren, im erkannten und bekannten Diskurs zu bleiben, sich

oder diesen nicht zu verändern, geleitet.370 Weil Butler Macht auch als eine

psychische Größe versteht, kann sie diese doppelt analysieren. Auf der einen

Seite kann sie durch die Analyse der Macht den Anerkennungsprozess auf

seine Macht untersuchen, auszusagen, wer anerkennbar sei und wer nicht.371

Auf der anderen Seite ist das Subjekt durch die Normen der Anerkennung,

also durch den faktischen Ausdruck der Macht und seines intrapsychischen

Vorgangs nie vollständig determiniert. Denn die internalisierte Macht kann

sich gegen den Diskurs wenden.

Butler rekurriert auf Adriana Cavarero372, um die Foucault’sche Frage

»Was kann ich werden?« zur Frage »Wer bist du?« – wie sie von Cavarero for-

muliert wird – umzuwandeln.373 In Cavareros Ausführungen wird zugleich

die Erweiterung von Hegels Auffassung von Anerkennung deutlich:374 Das

›Ich‹ in Cavareros Begegnung begegnet keinem Ich, das bekannt ist oder nur

einzelnen Attributen des Ichs, sondern »der Tatsache dieses Anderen als eines

von Grund auf exponierten, sichtbaren, gesehenen, körperlich existierenden

und notwendig in der Sphäre der Erscheinung angesiedelten Wesens.«375

369 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 92f.

370 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 61.

371 Vgl. B. Kohl: 2017, S. 177.

372 Vgl. J. Butler: 2002, S. 45ff. Vgl. G. Werner: 2016, S. 49.

373 Vgl. ebd., 44 und 46.

374 An dieser Hegel-Rezeption setzt K. D. Magnus: 2006, S. 96, kritisch an: »Accordingly,

Butler raises the question of desire here, she ask not about the consciousness’s desire

to receive recognition, but about its desire to bestow recognition on the other. In this

way, she demonstrates the inadequacy of the phenomenological perspective, which

begins with and gives priority to an isolated consciousness that only later realizes its

intrinsic connection with others. However, despite Butler’s increased attention to the

intersubjective production of subjectivity, she continues to give precedence to the role

of social discourse in subject formation.« (Ebd., S. 96).

375 J. Butler: 2002, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 131

Im Gegensatz zu Hegel verankert sie zudem das Soziale im dyadischen

System und sieht es nicht als ein Ergebnis eines Fortschreitens.376 Cavareros

Theorie der Anerkennung expliziert die grundsätzliche Abhängigkeit vom

anderen und weiß um die Andersheit des anderen und um die Grenzen der

Anerkennung. Sie macht deutlich,

»dass wir nicht deshalb aneinander gebunden sind, weil wir vernünftig den-

kende Wesen sind, sondern viele deshalb, weil wir einander ausgeliefert

sind und einer Anerkennung bedürfen, die den Anerkennenden nicht durch

den Anerkannten ersetzt.«377

Das Ich ist bei ihr ein Wesen, dass um das Ausgesetzt- und Angewiesensein

weiß, in dem die Singularität liegt.378 Die Singularität ist zugleich der Grund

für das Scheitern in einem kollektiven Wir.379 Gleichzeitig erscheint das kör-

perliche Ausgesetztsein als ein Zustand, der »sich unserer körperlichen Exis-

376 Vgl. ebd., S. 46f.

377 J. Butler: 2005, S. 67.

378 Butler macht in J. Butler: 2002, S. 46 deutlich, dass Cavarero damit eine entschiedene

Kritik an Nietzsches Auffassung vom Leben durchführt. Während bei Nietzsche Leben

vor allemdurchZerstörungund Leidengekennzeichnet sei, ist bei CavareroderMensch

jemand, der in seinemWesen auf andere angewiesen und diesen ausgesetzt ist.

379 In ihrer Auseinandersetzungmit demAnerkennungsverständnis vonHonneth imKon-

text der Reifikation (J. Butler: 2008b, S. 115ff.) geht sie auf die Frage nach der Singulari-

tät und der Intersubjektivität ein und hinterfragt dabei die Annahme Honneths, dass

wir uns erst einer zweitenPerson anschließenunddann, als Teil diesesAnschlusses, die

Perspektive der anderen als diese Person übernehmen müssten. »That is: we must co-

me to regard that secondperson as second, that is, not asme, separate fromme.« (Ebd.,

S. 115). Im Blick auf das Kind müsse dieses seinen Egozentrismus überwinden. »This

loss of egocentrism is accomplished, then, in at least two steps: the first is through the

recognition of the second person as second, and the taking on the second person’s per-

spective (still unclear, and then through that displacement in the second-person per-

spective or appropriation of the second-personperspective, openingupperceptually to

a world that exists in its objectivity and also, its independence from us.« (Ebd., S. 115f.).

Offen bleibt für Butler auch die Spannung zwischen derWahrnehmung, dass Alterität

konstruiert und produziert ist vom Subjekt und der anderen Perspektive, dass es zu

einem interaktiven Modus gehört, der die Möglichkeit der Anerkennung und Affirma-

tion des Anderen in seinem Anders-Sein, seiner Unabhängigkeit darstellt. »In either

case, a confusion exists between recognition as a social a priori and recognition as an

empirically induced or facilitated more of relationality.« (Ebd., S. 118). Butler plädiert

dafür, dass die Relationalität die Bedingung der Möglichkeit ist und damit koexistent

mit menschlicher Sozialität.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

tenz verdankt, endlos wiederholt werden kann«, ein »kollektiver Zustand« ist

und »uns alle gleichermaßen« charakterisiert380. Dieses Ausgesetztsein ist

nicht letztlich erzählbar und bezieht sich auf eben jene Normen, denen ei-

ne andere Zeitlichkeit inne ist. Diese Unterbrechung und Enteignung sind

auf unterschiedliche Art möglich, im Kontext der Rechenschaft wird das be-

sonders deutlich. Foucault macht deutlich, dass man sein Leben nicht durch

einen Diskurs erlösen oder verlängern kann, die Normen selbst sind dem Le-

ben gegenüber gleichgültig. »Nochwährend ich Antwort gebe, sindmirmeine

Worte genommen; ins Wort fällt mir die Zeit eines Diskurses, die nicht die-

selbe ist wie die meines Lebens.«381

Die Komplexität des Anerkennungsprozesses ist in den subjekttheoreti-

schen Implikationen Butlers enthalten: Wenn es bereits nicht möglich ist,

sich selbst wirklich zu kennen, wie kann es dann möglich sein, einen ande-

ren wirklich zu kennen und anzuerkennen? In dieser Frage wird die Unabge-

schlossenheit der Identität konkret.382 Jedes Anerkennen bedeutet immer, in

einem Ungewissen zu bleiben. Dieses Ungewisse ist zum einen psychoana-

lytisch begründet, zum anderen durch die körperliche Ausgesetztheit. Bei-

des sind Größen, die in der Subjektivation eine entscheidende Rolle spielen.

Butlers nachhegelscheTheorie der Anerkennung erweitert Hegels Auffassung

um den bedeutenden Punkt der eigenen Undurchsichtigkeit.383 Diese eige-

ne Undurchsichtigkeit eröffnet die Fähigkeit, einem anderen, einer anderen

gegenüber diesem, dieser eine gewisse Anerkennung zu verleihen.

»Diese Zeitlichkeit des Diskurses verschiebt die eigene Zeitlichkeit. Folglich

kannmannur unter der Bedingung anerkennen und anerkanntwerden, dass

man durch etwas, was nichtman selbst ist, von sich selbst abgebracht wird –

unter der Bedingung, dass man dezentriert wird und beim Erwerb seiner

Selbstidentität ›scheitert‹.«384

DasWissen umdie eigenenGrenzen zieht die ethische Konsequenz nach sich,

von anderen nicht die völlige Selbsteinsicht zu erwarten.385

380 J. Butler: 2002, S. 50.

381 Ebd., S. 51.

382 Vgl. J. Butler: 2000d, S. 34.

383 Vgl. J. Butler: 2002, S. 58.

384 Ebd., S. 59.

385 In der Diskussion um hegemoniale Diskurse und Universalität mit Laclau und Žižek

geht Butler noch einen Schritt weiter in ihren ethischen Fragen und nimmt die Fol-

gen für die Demokratie in den Blick. »In other words, should not the incompletion of

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 133

»UmdieGrenzender Anerkennung zuwissen, heißt, selbst dies nur begrenzt

zuwissen, und ist damit eine Erfahrung der Grenzen desWissens selbst. Die-

se Einsicht kann im Übrigen zu Bescheidenheit und Großzügigkeit gleicher-

maßen führen, denn ich brauche Vergebung für das, was ich nicht vollstän-

dig wissen konnte, und ganz ähnlich gilt für mich die Verpflichtung, ande-

ren zu vergeben, die sich ihrerseits teilweise konstitutiv undurchschaubar

sind.«386

Der Prozess der Rechenschaft setzt einen Erkenntnisprozess des Subjekts be-

reits voraus und stellt sich auf den Boden der Subjektivation als eine komplexe

Angelegenheit dar.387

»Wenn wir feststellen, dass dieses Subjekt so verfasst ist, dass es sich selbst

immer – bis zu einem gewissen Grad jedenfalls – undurchschaubar, unbe-

kannt bleibt, so folgt daraus, dass es niemals vollständig erklären kann, wes-

halb es so und nicht anders gehandelt hat, und es folgt auch, dass sich die-

ses Subjekt niemals für seine Selbstidentität im Verlauf der Zeit verbürgen

kann.«388

Unter der Perspektive der Rechenschaft konkretisiert und veranschaulicht

Butler die Prozesse der Subjektivation. Rechenschaft von sich zu geben, geht

in unterschiedlichen Perspektiven, jede hat ihre eigenen Implikationen. In

einer erstenWahrnehmung kann Rechenschaft als Prozess der narrativen Re-

chenschaft beschrieben werden: In dem Moment, in dem ich erzähle, wie es

kommt, dass ich die bin, die ich bin, beziehe ich mich auf Momente meiner

subject-formation be linked to the democratic contestation over signifiers?« (J. Butler:

2000d, S. 12f.). Gerade weil Butler betont, dass sie am Projekt radikaler Demokratie

festhalten will – dies sogar unbedingt (vgl. ebd., S. 13) – stellt sich die Frage nach der

Universalität ebenso wie die Frage nach der Hegemonie. Ohne auf die umfassende

Diskussion eingehen zu können, sei die kritische Perspektive Butlers auf ein feminis-

tisches Projekt hinzugefügt, in dem es genau darum geht, Universalitäten zu postu-

lieren ohne die ihnen in der Identität zugrundegelegte Unabgeschlossenheit und Un-

durchsichtigkeit zur Voraussetzung zu machen (vgl. ebd., S. 35). Butler betont dage-

gen mit Foucault, dass die Universalität eine Entstehung sei, ein »Nicht-Platz«. »Con-

sequently, no one is responsible for an emergence: no one can glory in it, since it always

occurs in the interstice.« (Ebd., S. 37f.).

386 J. Butler: 2002, S. 59f.

387 Vgl. u.a. A. M. Riedl: 2017, S. 158ff.

388 J. Butler: 2002, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Subjektwerdung, die ich nicht sicher wissen kann.389 Es gibt Momente im

Leben des Menschen, die nicht bewusst zu erzählen sind. Sie können erzählt

werden, weil sie vermittelt sind und in eine Zeit fallen, die vor der bewuss-

ten Erinnerung liegt. Butler teilt damit die Einsicht der Psychoanalyse in die

Existenz des Unbewussten.390

»Dieses ›Ich‹ wird angesprochen, artikuliert, und obgleich es in einer gewis-

sen Weise die Grundlage meiner Erzählung zu bilden scheint, ist es auch

deren grundlosestes Moment, denn die eine Geschichte, die das ›Ich‹ nicht

erzählen kann, ist die Geschichte seiner eigenen Entstehung als ›Ich‹, das

nicht nur spricht, sondern schließlich sogar Rechenschaft von sich selbst ab-

legt.«391

Das Ich, das Rechenschaft ablegt, kann nur durch die bereits bestehende Be-

ziehung zu anderen Subjekten bestehen. »Vollkommen über sich selbst Aus-

kunft geben zu wollen würde bedeuten, den Anderen besitzen zu wollen.«392

Zweitens gibt das Ich Rechenschaft ab von sich, in dem es sich auf bereits

vorhandene Normen bezieht.393 Damit ist jede Rechenschaft von sich selbst

eingebunden in eine »gesellschaftliche Zeitlichkeit«394. Das Ich, das von sich

und seinen Entstehungsbedingungen erzählt, muss zum »Gesellschaftstheo-

retiker« werden, indem es sich mit den Normen auseinandersetzt, die ihn ge-

prägt haben. Damit ist jede Geschichte des Ichs zugleich eine Geschichte der

Beziehung des Ichs zu diesen Normen. Die Fähigkeit zur Selbstreflexion be-

wegt sich immer in den Grenzen der Normen. Diese Normen fungieren eben

auch unter dem Ausschlussprinzip, so dass jede Rechenschaft zugleich eine

Ausgrenzung und Abgrenzung ist. So kann das Subjekt nur mit und durch

389 Vgl. u.a. J. Butler: 2002, S. 91.

390 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 79; J. Butler: 2002, S. 78. Butler führt ihr Verständnis

zum Unbewussten im Kontext der Abgrenzungen, die im Rahmen der Individuation

geschehen, aus: »The unconscious is not a psychic reality purified of social content

that subsequently constitutes a necessary gap in the domain of conscious, social life.

The unconscious is also an ongoing psychic condition in which norms are registered in both nor-

malizing and non normalizing way, the postulated site of their fortification, their undoing and

their appropriation in identifications and disavowals that are not always consciously or delib-

erately performed.« (J. Butler: 2000b, S. 153 [kursiv im Original]).

391 J. Butler: 2002, S. 91.

392 L. Distelhorst: 2009, S. 79.

393 Vgl. A. Thiem: 2008, S. 67.

394 J. Butler: 2002, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 135

die Normen sprechen und erfährt darin eine Äußerlichkeit, die es nicht um-

gehen kann. Es spricht von sich und dieser als Zentrierung wahrgenomme-

ne Akt ist zugleich eine Dezentrierung des Subjekts.395 Subjekttheoretisch ist

das Ich sich selbst durch diese Entstehungstheorie enteignet. Butler weist je-

doch deutlich daraufhin, dass das kein Verlust der »subjektive[n] Basis der

Ethik«396 ist, sondern bedeutet, dass das Ich sich mit den Normen ausein-

andersetzen muss, die es gebildet haben. Butler sieht im Gegenteil in dieser

»Unverfügbarkeit gerade die Voraussetzung moralischer Fragestellungen […],

die Bedingung, unter welcher die Moral selbst erst entsteht.«397

Warum würde jemand Rechenschaft abgeben wollen? Es ist Friedrich

Nietzsche, der in seiner Genealogie der Moral darüber reflektiert.398 Er geht

davon aus, dass der Mensch Rechenschaft von sich selbst abgibt, weil er

in einem Rechts- und Strafsystem Antwort geben muss.399 Rechenschaft

bekommt die Bedeutung des Erklärens. Ich erkläre jemanden, der durch ein

Rechtssystem die Macht hat, mich anzufragen, warum ich etwas getan oder

auch nicht getan habe. Reflexiv wird der Mensch – nach Nietzsche – vor

allem, weil er Angst hat.400 Nietzsche betont dabei besonders die Entstehung

der kausalen Kraft des Selbst: Im Antworten auf eine Frage akzeptiert der

Mensch immer auch, dass das Selbst eine kausale Beziehung zum Leiden

anderer Menschen hat.401 Er muss, um sich erfolgreich erklären zu können,

eine Struktur finden, die überzeugt. Diese ist in der narrativen Struktur zu

finden. »Die Erzählung muss […] ein überzeugendes Medium anbieten, in

dem sich die kausale Kraft des Selbst verstehen lässt.«402 Während Nietzsche

Rechenschaft im Sinne einer juridisch vermittelten Zuschreibung versteht,

setzt sich Foucault vom unmittelbaren Zusammenhang von Angst und Re-

chenschaft ab. Denn denkbar ist auch das Erzählen, das angesichts von

Sympathie entsteht. In diesem Sinne ist Rechenschaft das Erzählen meiner

Geschichte.

395 Vgl. ebd., S. 16ff.

396 Ebd., S. 15.

397 Ebd.

398 Neben Lévinas und Althusser rekurriert Butler vor allem auf Nietzsche, um die Dyna-

mik Rechenschaft dazustellen.

399 Vgl. M. Striet: 1998, S. 153f.

400 Vgl. A. Thiem: 2008, S. 61.

401 Vgl. J. Butler: 2002, S. 21.

402 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Im Blick auf die Struktur, die die beiden Formen des Erzählens prägt, fällt

auf, dass sie sich in den wesentlichen Elementen gleicht. Auch das Erzählen

der Geschichte setzt eine Anrede voraus, bedient sich der narrativen Struktur

und ist in das Normensystem der Gesellschaft, in der die Anrede stattfindet,

immer schon eingebunden.

»Zum reflexiven Subjekt werde ich folglich, wenn ich eine narrative Darstel-

lungmeiner selbst versuche, nachdem ich von jemandemangesprochenund

aufgefordert wurde, mich an den zu wenden, der sich an mich wendet.«403

Unter der Perspektive der Subjektwerdung als Subjektivation geht es um die

Entstehungsbedingungen des Subjekts, die in der Strafszene, wie Nietzsche

sie versteht, nicht verallgemeinert werden darf. Foucault setzt sich vom Zy-

nismus Nietzsches ab, dass Menschen nur die Normen befolgen, um der stra-

fenden Anrede und der aus ihr folgenden Rechtfertigung zu entgehen.404 Er

versteht die Subjektwerdung als solche so, dass das Subjekt sich im Verhältnis

zu einer Menge von Codes, Vorschriften und Normen bildet. Subjektbildung

ist als Selbsterzeugung jenseits der Normen nicht möglich, die die mögliche

Form beschreiben, die ein Subjekt annehmen kann.405

Sowohl bei Nietzsche als auch bei Foucault wird deutlich, dass die Entste-

hung des Subjekts in der Anrede durch jemanden auf eine narrative Struk-

tur rekurriert, die zu einem Teil einen nicht narrativierbaren Teil der eige-

nen Geschichte zur Rechenschaft herausfordert. Rechenschaft ist stets nur

partiell möglich.406 Es gibt die Möglichkeit, die eigene Geschichte angesichts

von Angst oder Sympathie zu erzählen. In beiden Fällen wird es darum ge-

hen, sich zu den prägenden Normen in ein Verhältnis zu setzen. Zu dem

Nicht-Wissen der Normen, die das Subjekt haben entstehen lassen, gehört

403 Ebd., S. 24.

404 Vgl. ebd., S. 26.

405 Butler macht den Unterschied zwischen Nietzsche und Foucault an der Reflexion des

Subjekts fest. In diesem Zusammenhang wird die Frage nach der Moral virulent. »Für

Nietzsche entstehtMoral als schreckerfüllte Antwort auf Strafe. Doch dieser Schrecken

erweist sich als eigenartig fruchtbar […]. Während in Nietzsches Augen die Kraft der

Bestrafung das wesentliche Movens der Verinnerlichung derWut und der nachfolgen-

den Hervorbringungen des schlechten Gewissens (und anderer moralischer Größen)

ist, wendet sich Foucault zunehmendmoralischen Codes als Verhaltenscodes und nicht

primär als Codes der Bestrafung zu.« (J. Butler: 2002, S. 25f.; kursiv imOriginal). Sie be-

zieht sich auf M. Foucault: 2008a, S. 1157-1370.

406 Vgl. B. Kohl: 2017, S. 290f.; A. M. Riedl: 2017, S. 158f.; G. Werner: 2018b, S. 398-402.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 137

das Nicht-Wissen über die eigene Person im Zusammenhang mit Beziehun-

gen zu anderen Menschen.407

»Wenn unsere Selbstformierung im Kontext von Beziehung verläuft, die wir

zum Teil nicht mehr werden rekonstruieren können, dann scheint Undurch-

sichtigkeit ein fester Bestandteil unserer Selbstformierung zu sein.«408

Butler streicht besonders heraus, dass die Rechenschaft stets einem anderen

gegenüber abgelegt wird, der diese Anredeszene in eine ethische Beziehung

wandelt.409 Darüber hinaus ist diese für Foucault eine gesellschaftliche und

öffentliche, die sich immer und unweigerlich im Kontext der Normen bewegt,

durch die sie entsteht.410 Die Frage nach dem möglichen Subjekt wird so im-

mer zur Frage nach der Gesellschaft, in der ein Subjekt sein kann und wie es

sein kann.

»Indeed, precisely because certain kinds of ›gender‹ identities fail to conform

to those norms of cultural intelligibility, they appear only as developmental

failures or logical impossibilities from within that domain.«411

Das Subjekt handelt in einer Welt, deren Struktur es zum größten Teil nicht

selbst gemacht hat. Es entsteht in einer Anrede, an die es sich nicht erinnern

kann und wird sich selbst im Erzählen enteignet und in eine ethische Be-

ziehung gebunden.412 »Das Ich, das handelt, tut dies in einem Schmelztiegel

unterschiedlicher wiederholbarer Beziehungen, von denen manche nicht zu

rekonstruieren sind.«413 Rechenschaft von sich zu geben ist eingebunden in

ein Konglomerat gesellschaftlicher Parameter von Anredeszenen und durch

die Normen, durch die das Ich verständlich wird. Rechenschaft von sich zu

geben, bedeutet immer zugleich auch, die Entstehung des Subjekts und seine

Beziehung zur Verantwortung zu reflektieren.

Subjektivation im Kontext der Rechenschaft zu bedenken führt also zur

Erkenntnis, dass das Subjekt in einer Anredeszene entsteht, die zu einer Ant-

wort herausfordert. Die Geschichte, die das Subjekt von sich erzählen kann,

407 Vgl. J. Butler: 2002, S. 30.

408 Ebd.

409 Ebd., S. 32.

410 Vgl. J. Butler: 2002, S. 152.

411 J. Butler: 1997c, S. 283.

412 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 100.

413 J. Butler: 2002, S. 176.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

will oder muss, beruht aber zugleich auf nicht narrativierbaren Parametern,

die in der Anrede und der Konstruktion des Subjekts durch Normen entsteht.

»Wenn wir verlangen, dass jemand in der Lage sein muss, in Form einer Ge-

schichte die Gründe dafür auszuführen, aus denen sein Leben so und nicht

anders verlaufen ist, wenn wir also von jemanden verlangen, ein kohärenter

Autobiograph zu sein, dann könnte es in der Tat sein, dass wir der Macht-

losigkeit der Geschichte den Vorzug vor dem geben, was wir versuchsweise

einmal die Wahrheit der Person nennen können […].«414

In diesem Sinne erfordert die Subjektivation im Kontext der Rechenschaft

eine Theorie der Verantwortung. Darüber hinaus stellt die Suche nach einer

Ethik in der Subjekttheorie415 die Herausforderung dar, wie das Subjekt sein

kann. Damit ist, so Kohl, das »unausweichbare ethische Scheitern der Re-

chenschaft vor sich selbst« als eine »ethische Disposition« zu verstehen, die

zugleich ethisch bedeutet, die Grenze des Aktes der Anerkennung und der

Rechenschaft anzuerkennen.416 Gleichwohl ist zu bedenken, dass auch sie be-

reits die Normen, in deren Rahmen sie sich konstituiert, kritisch bedenken

muss. Die ethische Antwort in der Subjekttheorie auf die Frage der Subjekt-

konstitution und ihrer Rechenschaft beinhaltet die Erkenntnis, dass die Inter-

subjektivität nicht nur gleichursprünglich mit der Subjektivität ist, sondern

konkret Leben für eine Person Leben für eine andere ist. Praktisch wird die

Ethik dort, wo sie gegen Gewalt in jeglicher Form eintritt. Also auch gegen die

Gewalt, Rechenschaft im Sinne einer kohärenten Biographie zu verlangen.

»It would be an ethic that not only avows the desire to live but recognizes

that desiring life means desiring life for you, a desire that entails producing

the political conditions for life that will allow for regenerated alliances that

have no final form, inwhich the body, and the bodies, in their precariousness

and their promise, indeed, even in what might be called their ethics, incite

one another to live.«417

Damit wird aber gerade die Handlungsfähigkeit in diese Grenze der Rechen-

schaft mithineingenommen. An der Grenze der eigenen Rechenschaft besteht

für das Subjekt die Chance, die eigene Reflexion auf sich selbst von dort her

414 Ebd., S. 88.

415 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 63.

416 B. Kohl: 2017, S. 291.

417 J. Butler: 2006b, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 139

zu gewinnen. Die Einsicht in die eigene Begrenzung des Narrativierbaren aus

der Ich-Perspektive ist zugleich, so Riedl, der Beginn der ethischen Verant-

wortung.418

3.3 Menschlich-Werden in Vergebung und Gnade:

Die Grenze ethischer Forderungen

Die von Butler gedachte Ethik resultiert aus der Ausgesetztheit des Menschen

in seiner körperlichen und subjekttheoretischen Verfasstheit. Das Subjekt als

verkörpertes Wesen ist Teil der Öffentlichkeit und als solcher dann den die

Öffentlichkeit beherrschenden Diskurse ausgesetzt, die sich auch als Gewalt

äußern können.419 An den Körpern, so Meißner, kann abgelesen werden, wie

sich vergeschlechtlichte Diskurse mit ihren Normen materialisieren. Butlers

Konsequenz besteht in einer Gesellschaftskritik, die genau diese Diskurse als

historisch kontingente aufweist und damit die notwendig scheinenden Ma-

terialisierungen in Frage stellt.420 Der Körper kann aber auch ein Moment

außerhalb des Diskurses sein, wenn der Diskurs diese Materialisierung aus-

schließt. Damit ist aber der Körper die nicht-sprachlicheMaterialisierung der

vorherrschenden Diskurse, die die Grenzen der Ausdrucksform setzen.421 So

sehr Butler dafür plädiert, von der Anredeszene her Ethik neu zu denken422,

so sehr ist von ihr ist die Gefährdung des Subjekts als verkörpertes Subjekt

mitgedacht. Das kann durchaus das Subjekt zu einem kritischen Subjekt wer-

den lassen, indem es seine Entstehungsbedingungen kritisch hinterfragt und

es darin zugleich zu einem gefährdeten Subjekt werden lässt423: Mit demWis-

sen um die Ausschlüsse in der Subjektwerdung und deren kritischer Hinter-

fragung stellt das Subjekt sich selbst in seinen Bedingungen der Existenz in

Frage.424Menschlich zu werden, ist zutiefst mit der Frage verbunden, wie das

Subjekt auf Verletzungen reagiert, die es aufgrund seines Ausgesetzt-Seins

erleidet.425 An diesen kurzen Hinweisen wird deutlich, dass an der Frage des

418 Vgl. u.a. M. Riedl: 2017, S. 157-167.

419 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 104.

420 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 40f.

421 Vgl. ebd., S. 55-57.

422 Vgl. L. Segal: 2008, S. 387.

423 Vgl. G. Werner: 2016, S. 42; H. Meißner: 2010, S. 71-90.

424 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 88.

425 In J. Butler: 2009b, S. 78f., beschreibt Butler im Anschluss an Lévinas den Zustand des

Subjekts in der Ambivalenz seines Ausgesetzt-Seins. Gerade im Kontext von Lévinas

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Menschlich-Werdens die Gedanken um die Subjektivation in ihrer Bedeutung

für die Ethik kulminieren. Menschlich-Werden erscheint als eine Doppelbe-

wegung, die auf der einen Seite die Normen geltend macht, die Subjekte zu

Subjektenmachen und auf der anderen Seite eben diese Normen auch immer

kritisch hinterfragt.

Anerkennung wurde als zentraler Begriff der Butlerʼschen Subjekttheorie

deutlich.Wenngleich Anerkennung als ein Geschehen aufscheint, das von der

Freiheit seines Bezugs abhängig ist, ist es doch auch fraglich geblieben, wie

diese Freiheit gedacht werden kann. Es fällt auf, dass der Begriff der Freiheit

imDenken Butlers eine weniger gewichtige Rolle spielt. Daher entzündet sich

an der Struktur der Anerkennung auch die Kritik, dass der Anerkennungsvor-

gang eben kein freiheitlicher sei, sondern dass das Subjekt keine Wahl habe

und reagieren müsse.426 Wenn zudem die Anerkennung einhergeht mit der

Erkenntnis, dass jede subjektive Selbsterkenntnis und Erkenntnis des ande-

ren immer nur begrenzt und in Ansätzen möglich ist, erscheint Anerkennung

als fragiler Vorgang.

»Diese Einsicht, dass man nicht jederzeit ganz der ist, als der man sich im

verfügbaren Diskurs gibt, könnte umgekehrt zu einer gewissen Geduld ge-

genüber anderen führen, so dass wir zunächst einmal von der Forderung ab-

lassen, dass der Andere jederzeit mit sich selbst identisch zu sein hat.«427

Von dieser Forderung abzulassen, wirke eben jener ethischen Gewalt entge-

gen, die verlangt, immer und zu jeder Zeit der eigenen Selbstidentität gewahr

zu sein oder sie von anderen zu verlangen.428 Dieses Scheitern wird ergänzt

zeigt sich die Frage nach dem Gottesbezug in Blick auf den Holocaust (vgl. E. Lévinas:

1992). Er zitiert Ezechiel, dass Gott die, die das Mal auf der Stirn haben, verschone. Mit

diesem Zitat lässt Lévinas die Frage nach Gott selbst radikal offen. »The subject who

might seek to become righteous according to the ways of such a Godwill be one who is

not only accused but also accusing and persecuting. In this view, there is no innocence,

only the navigations of ambivalence, since it seems to be impossible to be persecuted

without once being or becoming the persecutor as well.« (J. Butler: 2009b, S. 79) Sie

beendet die Überlegungmit der Schlussfolgerung, dass es nur eine Ethik geben könne,

die verantwortlich ist. Vgl. J. Butler: 2006b, S. 122.

426 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 94f.

427 J. Butler: 2002, S. 59.

428 K. D.Magnus: 2006, S. 93,macht darauf aufmerksam, dass gerade die Einsicht des Sub-

jekts, sich selbst niemals ganz zu begreifen, es notwendigmacht, eine Verantwortlich-

keit in sozialer Hinsicht zu denken. Es sollen Grenzen gezogen werden, in denen ein

einzelnes Subjekt zur Verantwortung gezogenwird und dafürHandlungen verstanden

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 141

durch die Zeitlichkeit der Normen. Butler schlägt vor, aus dieser Situation ei-

nen neuen ethischen Sinn zu folgern: »Dieser neue ethische Sinn entspringt

einer gewissen Bereitschaft, die Grenzen der Anerkennung selbst anzuerken-

nen.«429 Butler folgert daraus, dass diese Grenze zu einem Ort der Beschei-

denheit und Großzügigkeit wird, weil die primäre Erfahrung das Subjekt zur

Einsicht führt, dass es auch dem anderen so geht.430 Mehr noch: Butler be-

schreibt die Bescheidenheit als Folge, denn ich »brauche Vergebung für das,

was ich nicht vollständig wissen konnte […].«431 Mit den Grenzen des Wissen

und der Anerkennung scheitert auch jedes Bemühen um und jedes Verlangen

nach Rechenschaft.

»Indemwir auf diese Befriedigung [eine klare Antwort zu bekommen, GWB]

verzichten und die Frage offen lassen, ja, indem wir ihr ihre Virulenz lassen,

lassen wir den Anderen leben, denn das Leben ließe sich als eben das ver-

stehen, was über jeden Erklärungsversuch hinaus geht. Wenn den Anderen

leben zu lassen Teil einer jeden Definition der Anerkennung sein müsste,

dann würde eine solche Anerkennung weniger auf demWissen gründen als

vielmehr auf der Einsicht in dessen Grenzen.«432

Was bleibt dann noch möglich und übrig? Butler knüpft mit der Erkennt-

nis in die Grenzen der Anerkennung433 die Frage nach dem Urteilen an. Sie

plädiert für das Aufschieben des Urteils und bedient sich damit einer para-

doxen Ethik434: Auf der einen Seite müssen wir das Urteil gegen andere auf-

schieben oder sogar aufheben, auf der anderen Seite muss das Subjekt aber

werden als ein Ergebnis der Interaktion zwischen den Subjekten und ihren Bedingun-

gen. Die Fragen nach dem freien Willen werden an dieser Stelle virulent.

429 J. Butler: 2002, S. 59.

430 Vgl. ebd., 60.

431 Ebd.

432 Ebd.

433 Ich gehe an dieser Stelle nicht auf die Frage nach demBegehren ein. Butler selbst folgt

Hegel in weiten Teilen seiner Argumentation, dass das Begehren nach Anerkennung

mit dem Begehren nach dem Leben zusammengedacht werden kann. Als ein solches

Begehren wird verständlich, warum Anerkennung immer begrenzt und unerfüllt blei-

ben müsse, da sonst das Leben selbst getötet würde. Das Stilllegen des Begehrens im

Fixieren der Anerkennung komme dem nach, »dem Leben in einem bestimmten Sinn

ein Ende zu machen.« (J. Butler: 2002, S. 61). Für diese Schlussfolgerung bezieht sich

Butler auf Spinoza. Vgl. J. Butler: 2006b, S. 114f.; 121f.

434 Vgl. J. Butler: 2006b, S. 43f.; G. Werner: 2017b, S. 117-141.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

eine soziale Kritik, die sich eben auch an Subjekten entzünden kann, aus-

üben.435 Der genaue Blick auf die Bedingungen, warum jemand so handelt,

dass er/sie verletzt oder gegen eine Vorstellung handelt, eröffnet dann nach

Butler gerade den Horizont der Beziehung, der in der Ansprache liegt. Indem

sie die Grenzen desUrteilens – auch dawoUrteile als rechtlicheUrteile ausge-

sprochen werden – postuliert, rekurriert sie auf die Szene des Angesprochen-

Werdens:436 Ein Urteil als Form der Anerkennung komme deswegen nicht in

Frage, weil das Urteil eine einseitige Beziehung ist, die vergessen hat, dass die

grundlegende und ursprüngliche Angewiesenheit auf den anderen sich auch

in dieser Szene wiederholt.

»Wenn wir vergessen, dass wir schon in einer Beziehung zu denen stehen,

die wir verurteilen, auch zu denen, die wir verurteilen müssen, dann büßen

wir die Chance ein, uns ethischweiterzubringen oder ›adressieren‹ zu lassen,

indem wir überlegen, wer die fraglichen Anderen sind und was ihr Person-

sein uns über die Bandbreite der menschlichen Möglichkeiten sagt […]«.437

Es wird deutlich, dass auch und gerade das Urteil im Modus der Anrede ge-

schieht, das die Grundlage der Ethik legt. Es hängt alles davon ab, ob ein

Urteil – auch ein rechtliches – den ontologischen Unterschied zwischen dem

Urteilenden und dem zu Verurteilenden aufmacht. Das würde dem Prozess

der Entmenschlichung entsprechen, der bereits in der Frage nach den zu be-

trauernden Subjekten deutlich wurde.

435 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 94.

436 Distelhorst betont, dass in einem Urteil weit mehr geschieht als ein Urteil über die

Handlungsfähigkeit der Person zu fällen. Durch Urteile werden Menschen nicht nur

beschrieben und bewertet, »sondern auch als Menschen mit bestimmten Eigenschaf-

ten hervorgebracht […].« (L. Distelhorst: 2009, S. 84) In der ursprünglichen Abhängig-

keit des Menschen von der Sprache kann dieser ins Sein gerufen oder eben auch ab-

gelehnt werden. »Damit entsteht ein Dilemma: Zu urteilen verfehlt den Anderen in

seiner Andersheit, es nicht zu tun, lässt ihn da im Stich, wo er auf den Anderen ange-

wiesen ist. DerWeg aus dieser Zwickmühle heraus führt für Butler über den Aufschub

des Urteils. Der Aufschub des Urteils ist vielmehr ein Urteil, das zwar gesprochen wird,

jedoch immer offen ist und nicht beansprucht, den Anderen vollkommen erkannt zu

haben.« (Ebd., S. 85). Damit wird deutlich, dass ein Urteil in dieser Form innerlich die

Lücke zwischen Gesagtem und Ermöglichendem in der Anrede offen lässt, denn Urtei-

le müssen gesprochen werden. Wenn Butler etwas fordert, dann so etwas wie einen

inneren Aufschub.

437 J. Butler: 2002, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 143

»Die Verurteilung neigt jedoch genau dazu, unsere eigene Undurchsichtig-

keit auszutreiben und nach außen zu verlagern, womit sie unseren eigenen

Grenzen nicht gerecht wird und keine glückliche Basis für die wechselseitige

Anerkennung sich selbst undurchschaubarer, teilweise blinder, konstitutiv

begrenzter menschlicher Wesen bietet.«438

Anerkennung in ethischen Urteilen eröffnet dem verurteilten Subjekt über-

haupt erst die Möglichkeit zu einem selbstreflexiven Moment und zu einem

künftigen anderen Handeln.439 Anerkennung erscheint im Kontext des ethi-

schen Handelns als der Ort, der Leben von Anfang an ermöglicht. Jede An-

sprache und jede Antwort in den Grenzen der Erkenntnis bewegt sich in einer

Form der Demut und der Großzügigkeit sich selbst und dem Anderen gegen-

über. Das Ich entsteht nur in der Adressierung auf ein Du überhaupt in einem

Selbstbezug.

»Der Andere steht für die Aussicht, dass ich die Geschichte in neuer Form

zurückerhalte, dass Fragmente in einen Zusammenhang gebracht werden

könnten, dass Licht auf einen Teil des Undurchschaubaren fällt.«440

Die gesellschaftskritische Relevanz liegt für Butler darin, dass die Grenzen

der Erkenntnis zumTeil in denNormen begründet liegen, die das Sein bilden.

»Sie sind gewissermaßen die Bedingung meiner Rede, die ich aber mit den

Mitteln meiner Rede nicht vollständig thematisieren kann.«441 Sprechen über

sich selbst, auch im Sinne der Rechenschaft, kann immer nur so gehen, dass

die Grenzen, die jedes Handeln und Reflektieren bedingen, mitgedacht wer-

den. Kritisches Handeln geschieht in diesen Grenzen der Narration und der

Rechenschaft und zugleich in der grundlegenden Struktur der Anrede. Beides

führt zum Menschlichen, das sich gerade darin zeigt, wie auf Verletzungen

und Grenzen reagiert wird. »Certain kinds of values, such as generosity and

438 Ebd., S. 65.

439 Wird diese Position zur Beobachtung Foucaults gegengelesen, dass es zumSystemdes

Gefängnisses zu gehören scheint, erfolglos zu sein, dann eröffnet sich hier ein mög-

licher Begründungszusammenhang dafür. Wird im Urteil die Differenz eröffnet und

dem anderen nicht die Chance gegeben, Mensch zu sein, dann wird von vornherein

jedes andere Handeln bereits ausgeschlossen, da die Andersheit des Anderen schon

festgelegt ist. Die Theorie Butlers im Kontext von Foucaults Beobachtungen zu reflek-

tieren, wäre lohnenswert, ja nötig.

440 J. Butler: 2002, S. 109.

441 Ebd., S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

forgiveness, may only be possible through a suspension of this mode of ethi-

cality and, indeed, by calling into question the value of ethics itself.«442 Eswird

deutlich, dass Ethik mit Verantwortung gedacht werden muss und dass But-

ler das in Rückbezug auf Lévinas tut. Verantwortung erscheint so als ein Teil

einer grundlegenden Beziehung zum anderen.443 Diese Beziehung trägt die

ethische Implikation, für den anderen verantwortlich zu sein.444 Wird diese

grundsätzliche Angewiesenheit auf den anderen bereits in der Subjektkon-

struktion als transzendental gedacht, dann ist Intersubjektivität notwendig

ethisch. Für die konkrete Begegnung und Realisierung als gewaltfreien Weg

schlägt Butler denWeg der Bescheidenheit, Demut und Großzügigkeit, selbst

im Urteilen, vor.

Die Frage nach der Anerkennung wird bei Butler konsequent als ein Pro-

blem der Ethik rekonstruiert. Butler fasst ihre Handlungstheorie prägnant

zusammen: »Die Grenze der Vernunft [ist] das Zeichen unserer Humanität

[…].«445 Wenn das Subjekt von seinen ersten Anfängen an durch Ansprache

des anderen geprägt, geformt und hervorgebracht wird, dann liegt die Gren-

ze des Verstehens und der Vernunft im Subjekt ebenso wie in den Normen,

die es hervorbringen.446

Wenn das Subjekt in einem Kontext lebt, in dem der Diskurs Rechen-

schaft und Selbstreflexivität im Sinne einer Selbsttransparenz verlangt, hat

Rechenschaft-Geben im Verständnis Butlers einen sehr hohen Preis.447 Das

Ich kann, selbst wenn es von ihm verlangt wird, viele seiner Entstehungsbe-

dingungen ebenso wenig erzählen wie es vieler seiner Dimensionen, die es in

die Erzählung einbauen muss, beraubt ist. Es unterliegt der Anrede, die wie-

derum gesellschaftlichen Bedingungen, den Normen und dem Unbewussten

442 J. Butler: 2009b, S. 79.

443 »[…], we can therefore argue that responsibility is not primary about accountability but

about responding to others. And deliberation is not primarily about justifying oneself

but about interpretation, about explanation, and about translation.« (A. Thiem: 2008,

S. 142).

444 Vgl. ebd., S. 111.

445 J. Butler: 2002, S. 113.

446 Viele AutorInnen weisen daraufhin, dass die Betonung der Intersubjektivtät in der

Subjekttheorie Butlers eine Erkenntnis ist, die erst in den letzten Veröffentlichungen

stärker berücksichtigt wird. In der Tat erscheint diese Ebene zunächst weniger ausge-

prägt. Vgl. die Artikel von L. Segal: 2008; K. D.Magnus: 2006; C.Mills: 2000; L. Schwart-

zman: 2002.

447 Vgl. dazu M. Striet: 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 145

unterliegt. In diesen Prozess der Entstehung will Butler eine Theorie der Ver-

antwortung in der ethischen Antwort situieren.448

Damit setzt sie zwei Implikationen: Die Theorie der Verantwortung hat

erstens ihrenUrsprung in der Anredeszene und in der Antwort auf diese Szene.

Damit wird deutlich, dass die Skepsis gegenüber einem sich selbst transpa-

renten Subjekt keine Absage an eineTheorie der Verantwortung und der Ethik

ist. Weiterhin besteht darin keine Aufgabe des Subjekts, wohl aber ist damit

noch nicht ausgedrückt, wie das Subjekt konkret gedacht werden kann. Al-

lerdings kann dieses Verständnis des Subjekts selbst nur als eine ethische Re-

flexion gedacht werden.449 Aber diese Verantwortung und Ethik können nur

in den Grenzen des Wissens und Verstehens geschehen.

»Ethics for Butler is a question that is contingent upon a situation in which

we do not know what to do and so come to ask how we should and can act,

while the situation equally demands action.«450

Zugleich wird daran deutlich, dass sich Butler zwar von der metaphysischen

Vorstellung des Subjekts absetzt, aber an der transzendentalen Begründung

des Subjekts festhält. Weil die Anredeszene zur Schlüsselszene des Subjekts

und zum Ursprung der Ethik figuriert wird, ist die gesellschaftskritische Per-

spektive Butlers durch zweitens eine zunehmende Intersubjektivität geprägt.451

Denn das Subjekt wird im Kontext des Diskurses in Form der Ansprache her-

vorgebracht dies ist sogar als seine Bedingung der Möglichkeit zu denken.

»For Butler the question of ethics arises as a question of how to continue di-

alogue, how to offer and receive recognition when the very conditions of the

possibility for recognition and communication seem to have been eroded or

are acknowledged to have never been there in the first place.«452

Selbst wenn also das Subjekt im Diskurs und durch die Macht der Normen im

Diskurs entsteht, ist das Subjekt nicht aufgegeben, sondern gerade durch die

Entstehungsbedingungen handlungsfähig als kritisches Subjekt – wenn sich

das Subjekt dazu entscheidet. Subjekte sind aber immer schon gesellschaft-

448 Vgl. J. Butler: 2002, S. 179f.

449 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 101; G. Werner: 2016, S. 42.

450 A. Thiem: 2008, S. 247f.

451 Vgl. u.a. A. M. Riedl: 2017, S. 145.

452 Ebd., S. 248.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

lich geprägt und hervorgebracht.453 In diesem Kontext entwickelt Butler ihre

Idee der Ethik.454

»Mit Hilfe von Foucaults Selbstkritik lässt sich vielleicht zeigen, dass die Fra-

ge der Ethik genau an den Grenzen unserer Systeme der Verständlichkeit

erscheint, dort, wo wir uns fragen, was es heißen könnte, einen Dialog fort-

zuführen, für denwir keine gemeinsameGrundlage annehmen können, und

wo wir uns gleichsam an den Grenzen unseres Wissens befinden und den-

noch Anerkennung zu geben und zu empfangen haben: weil da jemand ist,

der anzureden und dessen Anrede zu empfangen ist.«455

Dieser Dialog besteht in den Grenzen der Anerkennung.456

Damit wird deutlich, dass für Butler die Theorie der Verantwortung im

Kontext einer Ethik zuallererst eine Einstellung und eine Haltung ist: die

Akzeptanz der eigenen Grenzen, die zu Bescheidenheit und Demut gegen-

über einem selbst führt. Diese Erkenntnis setzt die Haltung frei, anderen ge-

genüber großzügig in ihrer eigenen Unklarheit zu sein. Eine solche Haltung

gründet in der Erfahrung eigener Verletzlichkeit.457 Die Fähigkeit, auf Ver-

letzlichkeit gewaltfrei zu reagieren, ist ein Zeichen des Menschlich-Seins und

aus ihr entspringen Handlungsoptionen. Sie bestimmen jede Handlung als

ethische Handlung bis hinein in rechtliche Urteile. Das Subjekt hat die Wahl,

in der Antwort auf die Frage »Wer bist du?« zurückgeworfen zu sein auf einen

Narzissmus und in eineHaltung einer gewissen ethischen Gewalt.Denn dann

würde das Subjekt darauf bestehen, über sich selbst und den anderen jene

Wahrheit erfahren zu wollen, die nicht gegeben werden kann. Diese Reakti-

on führt also, so Butler, dazu, dass in der Begegnung mit dem anderen, der

anderen weder Selbstannahme noch Gnade vorkommen kann.458 Das daraus

resultierende Handeln ist zugleich ein unethisches und verantwortungsloses.

453 Vgl. u.a. I. Leicht: 2016, S. 100; A. M. Riedl: 2017, S. 115ff.

454 Vgl. A. Thiem: 2008, S. 248.

455 J. Butler: 2002, S. 33.

456 L. Segal: 2008, S. 390, weist daraufhin, dass es Geschichten der Selbstkonstruktion

sind, die helfen können, Vergebung anzubieten. Gerade in der Konstruktion werden

Grenzen deutlich und Einsicht möglich.

457 Vgl. L. Segal: 2008, S. 387.

458 Vgl. J. Butler: 2002, S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 147

»Responsibility as responding to others and in relation to others is not ex-

ternal to social realities of norms, but, as Butler emphasizes, the encounter

with others and the socially of norms are not reducible to each other.«459

Entscheidet sich das Subjekt für diese Antwort, kommt es darüber hinaus

seiner Aufgabe der kritischen Perspektive auf die Gesellschaft nicht nach. Für

Butler ist jedes Subjekt zugleich ein kritisches und ethisches Subjekt. Und

weil sie kritisch danach frage, welchen Beitrag die Gesellschaft bei der Bil-

dung der Subjekte hat und für sie jede Theorie der Verantwortung eine kriti-

sche Gesellschaftstheorie sei, deswegen, soMeißner entschieden, kann Butler

als Gesellschaftstheoretikerin verstanden werden.460 Herausragend in dieser

kritischen Gesellschaftstheorie Butlers ist der Gedanke der Gnade, die aus

der Akzeptanz der eigenen Grenzen ebenso entspringt wie sie in einem in-

neren Zusammenhang zu Demut und Großzügigkeit steht.461 Allerdings ist

die Antwort des Subjekts, die Butler als verantwortliche und zu wählende

entwirft, zugleich ohne einen erkennbaren Bezugsrahmen gezeichnet. But-

ler bleibt Fragilität des Subjekts auch hier dahingehend treu, dass das Sub-

jekt in seiner Konstruktion ebenso wie in seiner primären Intersubjektivität

auf sich geworfen ist. Das Subjekt steht vor der Aufgabe, diese Entmachtung

so auszuhalten, dass es sich vergebend gegenüber der eigenen und fremden

Verletzbarkeit und Inkohärenz verhalten kann. Zugleich bleibt ihm nur diese

Antwort, will es sich selbst nicht verlieren.

Gegen eine gnadenlose Begegnung in der ethischen Gewalt setzt Butler

eine Theorie der Verantwortung, die die Frage zurückdenkt, wie ein Subjekt

von der sozialen Welt geformt wurde. Denn Form der ethischen Gewalt lässt

manche Menschen nicht in den Bereich des Lebbaren oder betrauerbaren Le-

bens kommen.462 Dagegen möchte Butler eine andere Ethik und ein anderes

Subjektverständnis setzen. »Die Ethik erfordert, dass wir uns gerade in den

Momenten unseres Unwissens aufs Spiel setzen, wenn das, was uns prägt,

von dem abweicht, was vor uns liegt, wenn in unserer Bereitschaft, uns im

Verhältnis zu anderen aufzulösen und anders zu werden, die Chance liegt,

menschlich zu werden.«463

459 A. Thiem: 2008, S. 148.

460 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 21, 71-90.

461 Vgl. dazu explizit: M. Striet: 2020.

462 Vgl. G. Werner: 2017b.

463 J. Butler: 2002, S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Im Handeln fordert Butler also das Subjekt auf, das Ich als selbstbezo-

genes Ich hinter sich zu lassen und sich der Herausforderung der Anrede

zu stellen, wie sie sich durch sein ganzes Leben zieht. Es geht also um die

Anerkennung, dass die wechselseitige Abhängigkeit die Grundlage ethischen

Handelns darstellt. In diesem Sinne spricht Riedl von einer postsouveränen

Ethik, »einer Ethik, die die Konstitutionsbedingungen des Subjekts und die

Macht nicht leugnet«464, sondern nach dem möglichen Leben für alle fragt.

»Wenn wir von hier aus sprechen und Rechenschaft zu geben versuchen, wer-

den wir nicht verantwortungslos sein, und wenn doch, so wird man uns be-

stimmt vergeben.«465 Wer dieses »man« ist, auf dessen Vergebung Butler so

unbedingt vertraut und auf das sie in einem Maße hofft, dass sie das eigene

Subjekt aufs Spiel setzt, bleibt offen.466

4. Was von Judith Butler zu lernen wäre

Judith Butler nimmt in den untersuchten Büchern das Subjekt als solches in

den Blick. Galt ihre Fragestellung in den frühen Veröffentlichungen der bi-

nären Struktur der Gesellschaft und seiner Folgen für das Geschlecht, führt

sie nun die hermeneutische Perspektive der Subjektkonstruktion in seiner

Bedingung der Möglichkeit ein. Dabei bewegt sie vor dem Hintergrund der

politischen Entwicklungen in den USA seit dem 11. September 2001 und den

sich anschließenden – vor allem mit der Brille der Medienkritik betrachte-

ten Zeit – die Frage, wer denn als Mensch gilt und was es überhaupt heißt,

menschlich zu werden. Um diese Aufgabe zu bewältigen, bezieht sie sich auf

den Subjektentwurf von Foucault. Selbst wenn sie ihm nicht in allen Einzel-

heiten folgt und mehr noch durch das Hinzunehmen anderer Subjekttheore-

tiker:innen seine Auffassungen erweitert, ist sie sichmit Foucault darin einig,

dass ein Subjekt, das auf seine eigenen Entstehungsbedingungen reflektiert,

sich aufs Spiel setzt. Es setzt sich gesellschaftlich kritisch mit den Bedingun-

gen seiner Entstehung ebenso auseinander wie es erkennen muss, dass es

sich selbst nie ganz durchsichtig und ganz rekonstruierbar wird.

Foucault prägt den Begriff der Subjektivation für den komplizierten Pro-

zess der Subjektwerdung, in dessen Entstehung das Subjekt immer schon

464 A. M. Riedl: 2017, S. 168.

465 J. Butler: 2002, S. 180.

466 Vgl. M. P. Murphy: 2008, S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

