Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt

der Naturphilosophie

MI1cHAEL WEINGARTEN

Einleitung

Daf3 »Natur« heute wieder zum Thema geworden ist, diirfte unstrittig sein.
Wie aber iiber »Natur« geredet und gedacht werden kann, ist strittig. Kann
im Kontext von Umwelt- und 6kologischen Problemen, von Bio- und Gen-
techniken, »Bio-Ethiken« usw. ein normativ aufgeladener Naturbegriff ein-
gefithrt werden? Ein Naturbegriff, der normativ aufgeladen ist in dem Sin-
ne, daf eine solche Rede von und iiber »Natur« Mafistibe setzt, an denen
sich unser Tun und Handeln zu orientieren habe? Und der sich zugleich
unterscheidet von den Naturverstindnissen der Naturwissenschaften?

Es zeigt sich hier ein generelles Problem, das aber — wenn tiberhaupt —
nur unzureichend reflektiert wird. Denn es soll ja sicherlich nicht mit der
philosophischen Rede von und tiber Natur eine blofle Entgegensetzung zur
Rede von Natur in den Wissenschaften bezweckt werden; erst Recht nicht
eine Wiederbelebung des alten naturphilosophischen Anspruchs, sie, die
Naturphilosophie, kénne und wiirde die Natur nicht einfach nur anders,
sondern besser begreifen als die Wissenschaften. Wie also ist eine nicht-na-
turwissenschaftliche bzw. nicht-wissenschaftliche Rede von und tiber Natur
moglich? Und wie verhilt sie sich zur Rede von Natur als dem Gegenstand
der Naturwissenschaften? Beziehen sich beide Reden auf den gleichen Ge-
genstand in je unterschiedlicher Thematisierung? Und welches Wissen ist
dann mit nicht-wissenschaftlichem Wissen von und iiber Natur gemeint?
Wie kommt dieses Wissen zustande und wie haben wir dieses Wissen als

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | MICHAEL WEINGARTEN

Wissen zu beurteilen, welches sind die Kriterien, die es als Wissen qualifi-
zieren? Gefragt werden muf also nach Typen oder Sorten von Wissen, de-
ren jeweiligen Geltungskriterien beziiglich des Wissens als Wissen sowie
dem Verhiltnis der Wissenstypen zueinander.

Im Kontext dieses generellen Problems ist dann ein besonderes Pro-
blem: Kann es eine philosophische Disziplin geben, die — in irgend einem
Sinne — »Natur« als ihren Gegenstand hat? Gefragt wird also nach dem Be-
griff von Philosophie, dem gemif dann als eine Teilbemithung Naturphilo-
sophie soll betrieben werden kénnen. Dieses Problem wird vielleicht gerade
dann besonders deutlich, wenn man — wie es ja vom Anspruch her kenn-
zeichnend ist fiir viele philosophische Bemiithungen seit der Mitte des 19.
Jahrhunderts — unter Philosophie selbst eine Wissenschaft, gar eine »stren-
ge Wissenschaft« (Husserl) versteht. Gegeben ist dann namlich das unklare
Verhiltnis von Philosophie als Wissenschaft — Naturphilosophie als Wis-
senschaft — Natur-Wissenschaften. Wenn alle drei im selben Sinne Wissen-
schaft sind, wie konnen dann Philosophie (als Wissenschaft) und Naturphi-
losophie (als Wissenschaft) einerseits, die Naturwissenschaften andererseits
von einander unterschieden werden als Wissenschaften von der Natur?
Nimmt man — erstens — die Methoden und Verfahren als Kriterien fiir das
Wissenschaft-sein einer Wissenschaft, so wie es sich ja im Selbstverstind-
nis der neuzeitlichen Wissenschaften als experimentellen und empirischen
Wissenschaften etabliert hat, dann ist Naturphilosophie als nicht-empiri-
sche und nicht-experimentelle Bemithung entweder keine Wissenschaft
oder eine als Wissenschaft andere Wissenschaft als die Naturwissenschaf-
ten; was aber qualifiziert dann ihr Wissenschaft-sein? Zu sagen es handele
sich — irgendwie — bei der Naturphilosophie um den oder einen theoreti-
schen Teil der Naturwissenschaften selbst, hilft zumindest so lange nicht
weiter, so lange nicht geklirt ist wie sich Naturphilosophie als (auch) theore-
tischer Teil etwa der Physik verhilt zur Theoretischen Physik oder welchen
Status, bezogen auf die Biologie als einem anderen Beispiel, Bemithungen
haben wie etwa die »Philosophische Biologie« Drieschs oder die »Theoreti-
sche Biologie« Uexkiills oder Victor von Weizsickers; und selbstverstind-
lich muf ebenso umgekehrt gefragt werden, was denn das Philosophische
an der »philosophischen Biologie« ist, also inwiefern die »Philosophische
Biologie« tiberhaupt Philosophie ist.

Vielleicht nicht aus der Sicht der Fachwissenschaften, aber sicherlich
aus der Sicht der Philosophie ist diese Frage schon allein deshalb wichtig,
weil es ja mit Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie zwei philosophi-
sche Disziplinen gibt, deren Fragestellungen sich zumindest tiberschneiden
mit den Fragestellungen der Naturphilosophie. Anders, und dies die These
meiner Uberlegungen: Stellen Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie
nicht Nachfolgeprojekte der gescheiterten Naturphilosophie dar? Und ge-

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WISSENSCHAFTSTHEORIE ALS NACHFOLGEPROJEKT DER NATURPHILOSOPHIE | 87

scheitert ist die Naturphilosophie an ihrem unklaren und problematischen
Verhiltnis zu den Naturwissenschaften sowie an ihrem falschen Verstind-
nis von Naturwissenschaften." So daf als erste und vorrangige Aufgabe
ansteht, wenn heute wieder Naturphilosophie betrieben werden kénnen
soll, das Verhiltnis dieser Bemithung zu den Naturwissenschaften und zu
Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie zu kliren.

Wiirde aber — zweitens — »Natur« als der den Naturwissenschaften und
der Naturphilosophie gemeinsame Gegenstand behauptet, dann miifite ge-
zeigt werden konnen, dafl und inwiefern das Wissenschaft-sein der Natur-
wissenschaften und der Naturphilosophie, wenn Philosophie eben selbst
Wissenschaft ist, bestimmt werden kénnte iiber den Gegenstand. Das Wis-
senschaft-sein einer Wissenschaft wire dann abhingig davon, daf sie Natur
zu ihrem Gegenstand hat und diese sich in den Sitzen der Wissenschaft
»ausdriickt« oder in den Sitzen der Wissenschaft selbst »enthalten« ist.
Unabhingig davon, ob eine solche Konzeption sinnvoll méglich ist*, kann
doch auf alle Fille festgehalten werden, daf dies ein ganz anderes Verstind-
nis von Wissenschaft wire, ein ganz anderes Wissenschaft-sein meinen
wiirde; denn im herkémmlichen Verstindnis von Wissenschaft ist das Wis-
senschaft-sein einer Wissenschaft allein bestimmt iiber die Methoden- und
Verfahrensrationalitit, nicht aber iiber den Gegenstand der Wissenschaft.
Und festgehalten werden kann weiter, daf zur Klirung dieses Problems die
begriffliche Klirung der Reden von »Gegenstand« und »Ding« notwendig
ist.

Schlieflich enthilt die Frage nach der Moglichkeit eines nicht-(natur-)
wissenschaftlichen Wissens von und tiber Natur die Frage des Verhiltnisses
von theoretischem und praktischem Wissen. Versteht sich Naturphiloso-
phie als Teil einer »strengen Wissenschaft«, dann wird zugleich damit der

1 | Man denke hier nur an Schellings Uberlegungen zu »natura naturans« als
dem Gegenstand der Naturphilosophie und »natura naturata« als dem Gegenstand
der Naturwissenschaften. Diese Unterscheidung hat einerseits die Kantsche Ausglie-
derung der Naturgeschichte aus dem Kanon der Wissenschaften vor sich und wird —
neben vielem anderen wie etwa der Formulierung des Produktionsmodells iiber das
isthetische Produzieren — spitestens dann nicht mehr haltbar, wenn etwa in der Bio-
logie mit der Evolutionstheorie das »Werden von Natur« selbst zum empirisch und
experimentell gehandhabten Forschungsgegenstand einer Naturwissenschaft wird.
Es muf daher besonders beachtet und bedacht werden, dafl sowohl Drieschs »Phi-
losophische Biologie« als auch Uexkiills »Theoretische Biologie« prominente Positio-
nen des Anti-Darwinismus sind.

2 | In der Traditionslinie der Heidegger-Gadamerschen Hermeneutik zumin-
dest hat es immer wieder Versuche gegeben ein solches Projekt durchzufiihren. Vgl.
etwa Riedel (1990, 2001).

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | MicHAEL WEINGARTEN

Vorrang theoretischen Wissens vor praktischem Wissen behauptet — und
damit, aber dies nur als These formuliert, dasjenige verfehlt, was der
nicht-wissenschaftliche Gehalt einer sinnvollen Rede von Natur sein kénn-
te.

Typen von Naturphilosophien

Noch einmal: Wenn heute tiberhaupt Naturphilosophie wieder soll betrie-
ben werden kénnen, dann mufR sie die Griinde des Scheiterns der »klassi-
schen« Naturphilosophien reflektieren und darf nicht einfach an diese — wie
auch immer — anschliefRen. Man kann dieses Problem zunichst einschrin-
ken auf das Problem des »Anfangs« von »Naturphilosophie«. Zu diesen
beiden Momenten, Kritik der klassischen Naturphilosophien und Aus-
zeichnung eines Anfanges der Naturphilosophie, einige Thesen, die eine
Systematisierung von Aufgabenstellungen erméglichen sollen.

1. These: Jede systematische betriebene Philosophie enthilt auch in irgend
einem Sinne Aussagen iiber »Natur«. Dies kann aber noch nicht heifen,
daf es sich allein schon deswegen um Naturphilosophie handelt resp. in
jeder Form systematischen Philosophierens Naturphilosophie als Teil-
disziplin enthalten sei.

2. These: Der Anfang von »Naturphilosophie« als einer spezifischen Form
des Philosophierens ist zu rekonstruieren als Ubergang von Kants Meta-
physischen Anfangsgriinden der Naturwissenschaft sowie der Kritik der Ur-
teilskraft zu Schelling und der »romantischen Naturphilosophie«. Kli-
rungsbediirftig ist hier insbesondere der Terminus »intellektuale An-
schauung«.

3. These: Mit diesem Anfang ist zugleich gesetzt, daR Naturphilosophie
nicht einfach die Kantische Erkenntniskritik enthdlt, sondern Naturphi-
losophie in spezifischer Weise das Verhiltnis von Naturphilosophie und
Erkenntniskritik ist. Aufgabe des erkenntniskritischen Teils der Natur-
philosophie ist auf der einen Seite eine im Kantschen Sinne Kritik na-
turwissenschaftlichen Wissens, auf der anderen Seite der Versuch des
Aufzeigens der Moglichkeit nicht-wissenschaftlichen Wissens von und
uber Natur; Schelling hatte diese Bemithungen unter dem Titel einer
»Idealgenese« versammelt. Aufgabe des naturphilosophischen Teils der
Naturphilosophie ist die materiale Durchfithrung der Naturphilosophie
selbst als eines nicht-wissenschaftlichen Wissens von und tiber Natur.

4. These: In ihrer Grundstruktur enthilt Naturphilosophie die Unterschei-
dung von Subjekt und Objekt sowie den an diese Unterscheidung an-
kniipfenden Versuch, die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt zu

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WISSENSCHAFTSTHEORIE ALS NACHFOLGEPROJEKT DER NATURPHILOSOPHIE | 89

bestimmen. Formal moglich sind mindestens zwei Typen von Bezie-
hungen zwischen Subjekt und Objekt. Entweder wird ausgehend vom
Subjekt die Beziehung gesetzt, formal: Subjekt(Subjekt-Objekt); es ist
das Subjekt, das die Subjekt-Objekt-Beziehung konstituiert. Dies ist die
Linie, die ausgehend von Kants Erkenntniskritik zur Erkenntnis- und
Wissenschaftstheorie hinfiihrte. Und hier ist zu kliren, inwiefern und
mit welchen Folgen das Kantsche Projekt der Erkenntniskritik verindert
wird, wenn es nun als Erkenntnistheorie und/oder als Wissenschafts-
theorie weitergefithrt wird. Oder aber die Beziehung wird ausgehend
vom Obijekt gesetzt, formal: Objekt(Objekt-Subjekt); hier ist es das Ob-
jekt, das die Objekt-Subjekt-Beziehung konstituiert. Dies ist die mit
Schelling beginnende Linie der Naturphilosophie ohne Erkenntniskritik
(Schellings »Realgenese«), die hin etwa zu Ernst Bloch fiihrt; die aber
auch als Anthropologie sich entwickelt hat, nimlich beginnend mit
Ludwig Feuerbach und dessen »Umkehrung« Hegels, tiber den jungen
Marx hin zu den verschiedensten Formen von »Entfremdungstheorie«
bis zur Philosophischen Anthropologie Plessners.

Dabei treten die Aporien einer solchen rein naturphilosophischen Struktu-
rierung der Objekt-Subjekt-Beziehung sofort zutage, bedenkt man, daf es ja
der Naturphilosoph ist, der eine solche Behauptung beziiglich des Vorran-
ges des Objekts aufstellt. Die naturphilosophische Vorstellung miifite daher
formal korrekt lauten: Subjekt[Objekt(Objekt-Subjekt)] — und die sich damit
selbst desavouiert, weil sie die Subjekt-Position gerade negiert, weil die Ob-
jekt-Subjekt-Beziehung als vom Objekt selbst getitigte Unterscheidung
strukturiert begriffen werden soll. Versuche Blochs etwa, das Objekt als
Subjekt oder mindestens als Mit-Subjekt zu fassen, konnen das Problem
nicht 16sen. Denn ist die Natur selbst Subjekt, dann wird formal das Sche-
ma der Erkenntniskritik wiederholt, Subjekt(Subjekt-Objekt), nur mit dem
Unterschied, daf} der Mensch in die Objekt-Position eingertickt wird. Oder
aber die Rede von einem Objekt wird verunméglicht, wenn auch die Natur
als Subjekt verstanden werden soll: Subjekt(Subjekt-Subjekt); einmal ganz
abgesehen davon, dafl das Verstindnis von Natur als Subjekt abhingig ist
von dem Verstindnis der Rede von Subjekt als dem Gegenpol zu Objekt.

Es ist insgesamt eigentiimlich kennzeichnend fiir Naturphilosophien,
daf} sie von den Reden, in denen eben auch von ihr von und iiber Objekte(n)
gesprochen wird, ginzlich absehen. Daher kann es nicht verwundern, daf}
in dem Moment, in dem die Philosophie sich auf ihre sprachkritischen Tra-
ditionen besinnt, die Moglichkeit der Durchfiihrbarkeit von Naturphiloso-
phien, zumindest solcher Naturphilosophien, fragwiirdig wird. Zwar ist es
sicherlich auch richtig zu sagen, dafl durch die Entwicklungen in den Na-
turwissenschaften im Verlaufe des 19. Jahrhunderts der Status naturphilo-

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | MICHAEL WEINGARTEN

sophischer Aussagen zunehmend fragwiirdiger wurde; entscheidender war
aber sicherlich die Verinderung im Verstindnis des Philosophierens selbst,
die mit dem »linguistic turn« in seinen verschiedenen Ausprigungen zu
Beginn des 20. Jahrhunderts einsetzte.

Hugo Dingler

In diese Zeit des Umbruchs weg von der Naturphilosophie hin zur »Na-
turwissenschafisphilosophie« (Plessner) gehért auch Dinglers Buch Die
Grundlagen der Naturphilosophie aus dem Jahre 1913. Der Umbruch weg von
der klassischen Naturphilosophie und die mit diesem Umbruch verbunde-
nen terminologischen Unsicherheiten treten im Vorwort zu diesem Buch
schon deutlich in Erscheinung; die ersten Sitze lauten:

»Der Name >Naturphilosophie« ist durch Wilhelm Ostwalds >Vorlesungen< wieder zu
Ehren gekommen. Wir bezeichnen hier, im wesentlichen iibereinstimmend mit der
von diesem Forscher gegebenen Begriffsfassung, mit diesem Worte derartige philo-
sophische Betrachtungen, welche an die Methoden und Denkweisen der exakten
Wissenschaften (Mathematik und Naturwissenschaften) hauptsichlich ankniipfen.«

(Dingler 1913: V)

Die Methoden und Denkweisen der exakten Wissenschaften sind nunmehr
der Reflexionsgegenstand dessen, was Dingler im Anschlufl an Ostwald als
Naturphilosophie bezeichnet — nicht aber die Natur »selbst«, um die es den
Naturphilosophen in ihren Bemiithungen ging und dies gerade auch in Op-
position zu den Naturwissenschaften, die von ihnen als »mechanistisch«
kritisiert und abgelehnt wurden.

Die terminologische Unsicherheit in dieser Umbruchsituation — mogli-
cherweise aber auch, dafl der Bezug auf Ostwald nur strategisch gemeint
war — zeigt sich dann darin, daf} das Wort »Naturphilosophie« nach diesem
ersten Absatz in den weiteren Ausfithrungen des Vorwortes gar nicht mehr
auftaucht. An den Stellen, wo man dieses Wort erwarten konnte, steht: Er-
kenntnistheorie. Es ist sofort im Auge zu behalten, daf allein schon von da
her Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie nicht sorgfiltig von einan-
der unterschieden werden, sondern beide mehr oder weniger in eins fallen,
sie scheinen denselben Zweck zu verfolgen, Wissenschafts- und Erkenntnis-
theorie richten sich gleichsinnig auf die Methoden und Verfahren des Er-
kennens in den Naturwissenschaften. Und es muf festgehalten werden,
daf} Dingler nachdriicklich an dem cartesischen Programm des Certismus
festhilt, wenn er beansprucht »alle erkenntnistheoretischen Aufstellungen
moglichst bis in ihre letzten Griinde zu verfolgen« (Dingler 1913: VII).

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WISSENSCHAFTSTHEORIE ALS NACHFOLGEPROJEKT DER NATURPHILOSOPHIE | o1

Auch in der fast zwanzig Jahre spiter geschriebenen Geschichte der Na-
turphilosophie (Dingler 1932) taucht die Naturphilosophie selbst nur als Ka-
rikatur auf; etwa in vollig aus dem Zusammenhang gerissenen Zitaten
Schellings oder in der Behauptung, Hegel habe den Satz vom Widerspruch
beiseite gelassen (Dingler 1932: 125ff.) — gerade die letzte schlichtweg absur-
de Behauptung zeigt, daf} Dingler sich nicht der Miihe unterzogen hat, die
von ihm kritisierten Texte zu lesen. Ihm geht es auch gar nicht um Natur-
philosophie und deren Geschichte, sondern:

»Die hier vorgelegte >Geschichte der Naturphilosophie«< bringt eine véllige Ineinan-
derarbeitung der prinzipiellen Geschichte der Naturwissenschaften (Physik, Chemie,
Biologie, Mathematik) mit der Geschichte der theoretischen Philosophie, soweit er-
stere hier einschligig erschien, und soweit letztere sich auf die duflere Natur be-
zieht.« (Dingler 1932: V)

Und weiter heifdt es:

»Vom streng systematischen Gesichtspunkt aus gibt es kein besonderes Gebiet, das
als Naturphilosophie betrachtet werden miifdte. Denn alle strengen philosophischen
Aussagen miissen, ebenso wie alle strengen wissenschaftlichen Aussagen tiberhaupt,
dem Gesamtsystem der rationellen Erkenntnisse angehéren, insbesondere aber hin-
sichtlich ihrer Geltung auf demselben Geltungsfundamente beruhen wie das ganze
System iiberhaupt. Auch ist der Begriff »Natur< keineswegs ohne tiefere Uberlegun-
gen abgrenzbar. So kénnte man vorliufig sagen: Naturphilosophie ist dasjenige Phi-
losophische, das sich auf die Gegenstinde der dufleren Erfahrung bezieht.« (Dingler

1932: 1)

Die hier von Dingler vorgestellten Formulierung kénnen sogar die Vermu-
tung aufkommen lassen, dafl in diesem Sinne betriebene Wissenschafts-
theorie und Erkenntnistheorie resp. Wissenschaftstheorie als Erkenntnis-
theorie die Philosophie insgesamt negiert oder doch zumindest Wissen-
schaftstheorie und Erkenntnistheorie aus dem Korpus der Philosophie aus-
gliedert und in den Korpus der Wissenschaften einfiigt. Die »véllige Inein-
anderarbeitung der prinzipiellen Geschichte der Naturwissenschaften mit
der Geschichte der theoretischen Philosophie« soll ja im Programm Ding-
lers die »philosophische Natur des wissenschaftlichen Verfahrens« aufzei-
gen (Dingler 1932: V). Philosophie ist oder hat zu sein die Reflexion wissen-
schaftlicher Verfahren. Und insofern die als wissenschaftlich ausgewiese-
nen Verfahren einerseits zur Wissenschaft hinzugehtren und andererseits
die Reflexion dieses Verfahren selbst wiederum wissenschaftlich, namlich
im Verstindnis von theoretischer Philosophie als strenger Wissenschaft,
erfolgt, 1463t sich eine differenzierende Abgrenzung zwischen Philosophie

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | MIiCHAEL WEINGARTEN

und Wissenschaften nur noch so vornehmen, daf und indem bestimmte
Reflexionsverhiltnisse innerhalb der Wissenschaften unterschieden werden;
oder anders: innerhalb der Wissenschaft und nur innerhalb der Wissen-
schaft hat Philosophie als Reflexion der Wissenschaft als Wissenschaft ih-
ren Ort.

Indem von Dingler das Wissenschaft-sein der Wissenschaften begriin-
det wird iiber die innerhalb der Wissenschaft stattfindende, selbst wiede-
rum wissenschaftliche Methoden- und Verfahrensreflexion, wird auch
nachvollziehbar, warum es aus seiner systematischen Perspektive heraus
kein besonderes Gebiet der Naturphilosophie geben kann und warum der
Begriff »Natur« als »nicht abgrenzbar« erscheint. Denn die Wissenschaft-
lichkeit der Wissenschaften resp. das Wissenschaft-sein der Wissenschaften
wird ausschlieRlich tiber die Rationalitit der Methoden und Verfahren aus-
gewiesen, die Gegenstinde der Wissenschaften, also etwa »die Natur« als
Gegenstand einer Naturphilosophie oder auch als Gegenstand der Wissen-
schaften, spielen fiir die Bestimmung des Wissenschaft-seins der Wissen-
schaften keine Rolle; sie fiigen dieser Bestimmung nichts hinzu oder: daf}
und inwiefern Wissenschaften wissenschaftlich sind, ist vollstindig be-
stimmt tiber die Methoden- und Verfahrensrationalitit.

Nun ist es sicherlich richtig und wichtig in der Bestimmung der Wis-
senschaftlichkeit von Wissenschaften auf die Methoden- und Verfahrensra-
tionalitit zu focussieren, kommt doch so erst die Bedeutung des Experi-
mentes und des experimentellen Handelns in den Blick, das doch fiir das
Selbstverstindnis der neuzeitlichen Wissenschaften grundlegend war und
bis heute ist, aber bisher, bis zu Dinglers Zeiten, nie selbst systematisch re-
flektiert wurde. Indem Dingler nun aber den Gegenstandsbezug der Wis-
senschaften zugunsten ausschliefilich der Methoden- und Verfahrensrefle-
xion ginzlich ausklammert, muf} es in seinen Uberlegungen zu Verkiir-
zungen kommen, die sich spiegelbildlich verhalten zu den Verkiirzungen,
die zustande kommen, wenn das experimentelle Handeln aus der Reflexion
ausgeklammert bleibt. Die Verkiirzung besteht im wesentlichen darin, daf}
Dingler eine konsequent nominalistische Position besetzt, die ithn zwar
noch nicht vom Empirismus unterscheidet, vielmehr haben beide diese Po-
sition gemeinsam; der Unterschied zwischen seinem Nominalismus und
dem Nominalismus des Empirismus tritt erst dann hervor, wenn bestimmt
wird, welchen begrifflichen Status Mefimittel als Mittel, als »vermittelnde
Mitte« zwischen Erkenntnissubjekt und Objekt der Erkenntnis haben.
Dingler schreibt zunichst:

»Die konsequente Beschrinkung der wissenschaftlichen Methodik auf die mechani-
sierten Verfahren von Experiment und Rechnung hatte sich voll ausgewirkt. Aber
damit wurde auch die grofe Liicke in dieser Auffassung offenbar. Man hatte alles un-

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WISSENSCHAFTSTHEORIE ALS NACHFOLGEPROJEKT DER NATURPHILOSOPHIE | 93

tersucht, nur diese beiden Verfahren selbst hatte man als etwas Natiirliches, Selbst-
verstindliches einer niheren Betrachtung gar nicht unterzogen. Und doch muf, so-
bald sich die Aufmerksamkeit darauf richtet, klar sein, daf alle Formungen, die in
diesen Methoden selbst schon enthalten sind, bei ihrer Anwendung von uns an die
behandelten Dinge herangebracht werden, also auch implizit in den mit ihnen ge-
wonnenen Resultaten darinstecken und diese insoweit bestimmen. Damit aber sind
diese Formen im eigentlichen Sinne a priori. Dies war nun beim Rechnen durchaus
bekannt, wenn auch oft nicht beachtet, da im Komputismus die Annahmen, aus de-
nen der Ansatz folgte, als unwesentlich erschienen. Nicht bekannt war es aber beim
Experiment. Womit wir hier an die Natur herantreten, das sind die MeRapparate, |...].«
(Dingler 1932: 161)

Sehen wir zunichst einmal davon ab, inwiefern es iiberhaupt terminolo-
gisch gerechtfertigt ist oder terminologisch gerechtfertigt werden kann, hier
von »Natur« zu sprechen. An anderer Stelle (Dingler 1932: 1) hat Dingler
von Naturphilosophie explizit vorldufig als demjenigen Philosophischen ge-
sprochen, das sich auf »Gegenstinde der duferen Erfahrung« bezieht; aber
um dies auch nur vorliufig sagen zu kénnen, miifdte doch zunichst aufge-
wiesen werden, dafl und inwiefern alle Gegenstinde der dufleren Erfahrung
Natur seien oder an Hand welcher Kriterien Gegenstinde der dufleren Er-
fahrung als Natur unterschieden werden kénnen von anderen Gegenstin-
den der dufleren Erfahrung. Sehen wir also davon ab, dann ist deutlich, daf}
Dingler die Mefmittel gerade nicht als »vermittelnde Mitte« von Subjekt
und Objekt begreift, sondern diese ausschlieflich auf der Seite des Subjekts
verortet und genau damit bei einer nur dualistischen Entgegensetzung von
Subjekt (einschlieflich dessen MefRmittel) und Objekt verbleibt.

Wiirden wir nun bspw. einen systematischen Vergleich mit der 1925
erschienenen Abhandlung »Naturphilosophie« von Moritz Schlick vorneh-
men, um die Differenz zwischen dem Dinglerschen Konstruktivismus und
dem Schlickschen Empirismus bestimmen zu konnen, dann iiberraschen
zunichst die Gemeinsamkeiten im Ansatz von Schlick und Dingler. So be-
streitet auch Schlick, dal es eine Naturphilosophie neben und auflerhalb
der Naturwissenschaft geben konne und hilt weiter fest:

»Es gibe in der Tat keine Naturphilosophie, wenn man darunter eine Disziplin ver-
stinde, die unabhingig von den Naturwissenschaften die Welt mit eigenen Methoden
zu ergriinden hitte; es gibt aber eine, wenn ihre Aufgabe darin erblickt wird, in Ge-
meinschaft mit der Naturforschung deren eigene letzte Prinzipien aufzusuchen und
zu den hochsten Fragen menschlicher Existenz iiberhaupt in Beziehung zu setzen.
Es gibt nicht nur eine, sondern sie ist von vornherein in jeder Naturwissenschaft ent-
halten, so wahr jede Wissenschaft auf irgendwelchen Voraussetzungen ruhen mufl
und irgendwelcher Prinzipien zu ihrem Aufbau bedarf. Solche Voraussetzungen und

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | MICHAEL WEINGARTEN

Prinzipien bilden den innersten Kern jeder Wissenschaft, und so sind denn alle Wis-
senschaften, wie sie einst dem Schofle der einen Universalwissenschaft Philosophie
entsprossen, auch heute noch ihrem innersten Wesen nach philosophisch.« (Schlick

1925:397)

Auch hier also dominiert die Vorstellung, Philosophie als Wissenschafts-
theorie und/oder Erkenntnistheorie sei innerhalb der Wissenschaft zu veror-
ten, sei damit selbst Wissenschaft in eben dem Sinne, wie sich insbesondere
die Naturwissenschaften als Wissenschaften verstehen. Gegeben ist damit
ebenfalls eine dualistische Entgegensetzung von Subjekt und Objekt, nur
dafd bei Schlick und dann im Wiener Empirismus insgesamt — dies eben die
Differenz zu Dingler — die Mefimittel auf die Seite des Objekts geschlagen
werden. Dort also, wo Dingler sagen konnte, es gelte MeRmittel zu erfinden,
wiirden Schlick und die Wiener Empiristen sagen, MefSmittel miifiten ent-
deckt werden.

In dieser Hinsicht des »Erfindens« bezeichnet Dingler Naturgesetze als
Ideen, »die wir selbst zielstrebig erzeugen und in der Wirklichkeit realisie-
ren durch unseren Apparatebau« (Dingler 1932: 165). Naturgesetze als
»Ideen« seien »Grundformenc, »nach denen wir unsere Meflapparate bau-
en (die tberall und immer unabhingig manuell eindeutig herstellbaren
Formen)« (Dingler 1932: 165). Diese Grundformen kénnten weiter kombi-
niert werden; aber insgesamt gilt flir Grundformen und Kombinationen
von Grundformen als Ideen:

»Diese sind nicht schon selbst Aussagen iiber >die Natur<, sondern bilden die Vorbe-
dingungen dafiir, um solche tiberhaupt in exakter Form machen zu kénnen. [...] Die-
se >Naturgesetze< sind also zielstrebig gebildete Ideen in uns selbst, die wir in der
Realitit immer besser zu realisieren trachten. Mit den so gewonnenen Apparaten tre-
ten wir dann an natiirliche Erscheinungen heran, um sie nach Moglichkeit in Netze
aus diesen Grundformen manuell einzufangen und zu messen.« (Dingler 1932: 165)

Von diesen Gesetzen als Ideen zu unterscheiden ist die Gruppe empirischer
Gesetze; hier gilt ebenfalls:

»Auch diese empirisch gemessenen Gesetze liegen nicht als solche in der Natur, da
sie erst durch die von uns geformten Apparate aus dieser ausgesondert und sauber
ausgeschnitten werden.« (Dingler 1932: 166)

Allerdings beschreibt Dingler die Beziehung zwischen Naturgesetzten als
Ideen und den empirischen Gesetzen in hochst unklarer Weise, wenn er
sagt, daf} die empirischen Gesetze durch die »Theorie« in moglichst engen
Anschluf8 an die Grundformen zu bringen versucht werden sollen. Auch in-

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WISSENSCHAFTSTHEORIE ALS NACHFOLGEPROJEKT DER NATURPHILOSOPHIE | 95

wiefern gesagt werden kann, empirische Gesetze wiirden iiber Apparate aus
der Natur »ausgesondert« und »ausgeschnitten, ist systematisch unklar,
miifdte doch ein Begriff von Natur bekannt sein, relativ zu dem bestimmt
werden kann wie sich empirische Gesetze als aus der Natur »ausgeschnit-
ten« zu dem verhalten, aus dem sie ausgeschnitten wurden. Als dritte
Gruppe von Gesetzen behauptet Dingler »unmittelbar in der Wirklichkeit
erlebbare Konstanzen und Gleichférmigkeiten« (Dingler 1932: 166). Zwar
seien diese keine Universalien, sondern stets Singularia, von denen aber
gelten soll, dafl sie im natiirlich Gegebenen selbst liegen und daher keiner Ap-
parate und anderer Maflnahmen seitens des Subjektes bediirften. Spite-
stens hier zeigen sich die grundsitzlichen Probleme des Subjekt-Objekt-
Dualismus: Denn wenn zunichst von unmittelbar erlebbaren Konstanzen
und Gleichférmigkeiten gesprochen wird, so konnte ja immer noch damit
gemeint sein, daf} das Subjekt etwas als gleichférmig und konstant erlebt;
insofern ligen die Konstanzen und Gleichférmigkeiten nicht in der Natur
selbst, sondern im Subjekt und den Moglichkeiten seines etwas als etwas
Erlebens. Die Rede vom Gegebenen und dann erst recht vom »natiirlich«
Gegebenen ist durch die begrifflichen Mittel, die Dingler selbst zur Verfii-
gung stellt, in keiner Weise abgedeckt, ja scheint sogar eher dem Ansatz
Dinglers zuwider zu laufen. Denn wenn es ein unmittelbar Gegebenes ge-
ben soll, dann unterliuft diese Aussage die doch Dinglers Uberlegungen
fundierende These, daf} alles wissenschaftliche Wissen beziiglich seiner Ra-
tionalitit tiber die Verfahren und Methoden und nur tiber diese zu beurtei-
len ist. Dieses Gegebene liegt unabhingig von einem handelnden Zugriff in
bestimmter Weise strukturiert vor und ein Wissen um dieses bestimmt
Strukturierte ist methoden- und verfahrensunabhingig méglich als unmit-
telbares Erlebnis. Soll dieses Wissen um das Gegebene selbst wissenschaft-
lich sein, dann kann es nur auf einen anderen Wissenschaftsbegriff rekur-
rieren als denjenigen Wissenschaftsbegriff, den Dingler bisher formuliert
hatte. Wir hitten es dann mit zwei Typen des Wissens von und iiber Natur
zu tun: Der eine Typ des Wissens rithrt aus den Verfahren und Methoden,
mit denen wir uns messend der Natur gegeniiber verhalten, der Natur un-
sere Ideen iiberstiilpen. Der andere Typ des Wissens von und {iber Natur
stammt unmittelbar aus der Natur selbst, wird uns von der Natur gegeben —
um aber dieses Wissen als Wissen beurteilen, also auf wahr und falsch be-
fragen zu konnen, bedarf es Kriterien, die Dingler aber nicht zur Verfiigung
stellt, indem er auf eine hoch problematische Rede von »Unmittelbarkeit«
zuriickgreift.

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | MICHAEL WEINGARTEN

Doch wieder Naturphilosophie?

Genau solche Widerspriiche, die in der Ausformulierung von Wissen-
schaftstheorie und Erkenntnistheorie als den Reflexionsformen (natur-)wis-
senschaftlicher Methoden und Verfahrensweisen zu Tage treten, nutzt
bspw. Helmuth Plessner, um die Méglichkeit von durchaus wieder traditio-
neller Naturphilosophie aufzuzeigen.

»Wie der Philosoph sucht der Physiker bei seiner Darstellung der Naturvorginge das
Subjekt der Darstellung, d.h. das Beobachtungs- und Mefimittel, mit in die Darstel-
lung aufzunehmen. Die Tatsache, dafl der Beobachtende und Messende schon in
seinen Maf3stiben und Uhren mit zu der Situation gehort, in der allein die Erkennt-
nis moglicherweise richtig ist, verlangt in gleicher Weise einen integrierenden Be-
standteil in den zur Erkenntnis kommenden Objekten zu bilden, wie die Tatsache der
Gebundenheit des Philosophen an ein bestimmtes geschichtliches, gesellschaftliches
und ethnisches Dasein in den Objekten der Philosophie.« (Plessner 1985: 67)

Die »Krise der Anschaulichkeit« von Natur rithrt — dies sieht Plessner sehr
genau — aus der Orientierung der Naturwissenschaften und der Wissen-
schafts- und Erkenntnistheorie auf die MefRapparate. Da aber in diesen Dis-
ziplinen die Rede von Natur nicht einfach nur weiter beibehalten wird, son-
dern es in einer solchen Rede zu Widerspriichen kommt wie bspw. bei
Dingler, wenn er von einem unmittelbar im Erleben Gegebenen-sein von
Natur spricht, kann zumindest gefragt werden, ob nicht die Philosophie
ohne Widerspruch genau das thematisieren kann, was den Wissenschaften
auf Grund ihres Bezuges auf Methoden- und Verfahrensrationalitit als
Ausweis ihres Wissenschaftseins nicht moglich ist bzw. nur ihrem eigenen
Verstindnis widersprechend moglich ist. Voraussetzung fiir die Méglichkeit
eines solchen philosophischen Projektes ist es aber, daf sich die Philoso-
phie nicht mehr als Wissenschaft versteht oder, wenn sie weiterhin den An-
spruch erheben sollte eine Wissenschaft zu sein, dieses Wissenschaftsein
eine andere Gattung darstellt als das Wissenschaftsein der (Natur-)Wissen-
schaften, der Wissenschafts- und Erkenntnistheorie.

Unter »Anschauung« darf dann nicht nur die an das Subjekt und des-
sen Ausstattung gebundene Art des Erfahrens von Natur gemeint sein,
sondern in der Anschauung miussen das Subjekt, das anschaut, und der
Gegenstand, der angeschaut wird, so zusammen kommen, das gesagt wer-
den kann, in der Anschauung erfihrt das Subjekt die Natur selbst oder in
der Anschauung zeigt sich die Natur selbst dem Subjekt. Plessners Uberle-
gungen lauten:

»Auch die Wirklichkeit selbst tritt als der Anschauung zuginglich in die Anschauung

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WISSENSCHAFTSTHEORIE ALS NACHFOLGEPROJEKT DER NATURPHILOSOPHIE | 97

ein und kommt in urspriinglicher sinnlicher Wahrnehmung zu derjenigen bildhaften
Erscheinung, welche in der Lebhaftigkeit ihrer Farben und Formen, in der Eindring-
lichkeit ihres Widerstandes, in ihrer zeugenden und vernichtenden Macht dem Men-
schen unmittelbar als Natur sich aufdringt. Wenn es 1. weder im Sinne noch in den
Moglichkeiten der Naturwissenschaft liegt, die unmittelbare Anschaulichkeit und
Bildhaftigkeit, weil sie sich eben einer messenden Bestimmung entzieht, zum Ge-
genstand der Untersuchung zu machen; wenn es 2. einer an die Naturwissenschaft —
einerlei ob an ihre Ergebnisse oder an ihre Methoden — gebundenen Naturphiloso-
phie deshalb unméglich ist, sich der Probleme der anschaulichen Dimension zu be-
michtigen; wenn 3. diese Probleme auch nicht zur Sache der Physiologie oder Psy-
chologie gemacht werden diirfen, weil darin ohne Grund eine einseitige Zurechnung
der anschaulichen Dimension zum empirischen Subjekt der Wahrnehmung ausge-
sprochen wire, so folgt aus diesen drei Argumenten die Forderung nach Ausbildung
einer von der Naturwissenschaft und Psychologie unabhingigen Theorie der die Na-
tur in ihrem Bildgehalt charakterisierenden Elemente. Dieser Theorie wire es vorbe-
halten, dariiber zu entscheiden, welchen Anteil die Subjektseite und welchen Anteil
die Objektseite am Bildgehalt der Natur besitzt. In dieser Zurechnung bestinde eine
wesentliche Seite ihrer im eigentlichen Sinne philosophischen Leistung, weil Fragen,
welche die Reichweite von Subjekt und Objekt und ihre gegenseitige Abgrenzung
angehen, nur von der Philosophie behandelt werden kénnen.« (Plessner 1985: 71)

Die vermittelnde Mitte zwischen Subjekt und Objekt bildet die Anschau-
lichkeit der Natur als Bild. Formal haben wir es mit dem selben Verhiltnis
zu tun wie im Falle der Wissenschaften und den auf sie bezogenen Refle-
xionsdisziplinen Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie — nur daf an-
stelle der MeRRapparate die Rede von »Bild« die vermittelnde Mitte anzeigt.
Und genau wie im Falle der Wissenschaften die vermittelnde Mitte sowohl
subjektivistisch miflverstanden werden kann, wenn die Meflapparate dem
Subjekt zugerechnet werden, als auch empiristisch miflverstanden werden
kann, wenn die Meflapparate dem Objekt zugerechnet werden, sind diese
Mifdverstindnisse ebenfalls moglich in der Rede vom Bild der Natur: das
subjektivistische Mifdverstindnis bestiinde darin, das mit dem Bild Gemein-
te zu verstehen so wie man von einem Bild des Malers spricht; das empiri-
stische oder objektivistische MifRverstindnis bestiinde darin zu sagen, dafd
in dem Bild die Natur selbst sich zeigt oder ausdriickt.

Plessner selbst hat die Analyse der beiden vermittelnden Mitten, den
MeRapparaten und dem Bild, nur rudimentir geleistet. Hier wire anzuset-
zen, indem fiir den Fall der MefRapparate als vermittelnder Mitte Hegels
Uberlegungen zur Bestimmung des Verhiltnisses von Philosophie, Natur-
philosophie und empirischen Wissenschaften weitergefithrt werden; wei-
tergefiihrt zumindest in zweierlei Hinsicht: Zum einen, dafl die Verschie-
denheit des Denkens von empirischen Naturwissenschaften und Naturphi-

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | MICHAEL WEINGARTEN

losophie als Unterschied im Denken begriffen wird; zum zweiten, dafl der
Unterschied des Verschiedenen in Zusammenhang gebracht wird mit ei-
nem praktischen und theoretischen Verhalten zur Natur sowie der Bestim-
mung des Verhiltnisses von praktischem und theoretischem Verhalten.
Entsprechend ist eine begriffliche Analyse zu leisten beziiglich der Rede
von »Bild« als vermittelnder Mitte (vgl. hierzu neben den einschligigen Ar-
beiten Josef Konigs die Beitrige in Blasche, Gutmann & Weingarten 2004).
Solche begrifflichen Bemiithungen gingen aber nicht einfach nur itber Hugo
Dingler hinaus, sondern in gewisser Weise an ihm vorbei.

Literatur

Blasche, S./Gutmann, M./Weingarten, M. (Hrsg.) (2004): Repreasentatio
Mundi, Bielefeld.

Dingler, H. (1913): Die Grundlagen der Naturphilosophie, Miinchen.

Dingler, H. (1932): Geschichte der Naturphilosophie, Miinchen.

Hegel, G. W. F. (1970): Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften, Bd.
I1, Theorie Werkausgabe, Bd. 9, Frankfurt am Main.

Kénig, J. (1969): Sein und Denken, Tiibingen.

Konig, J. (2004): Probleme der Erkenntnistheorie, Norderstedt.

Plessner, H. (1985): Das Problem der Natur in der gegenwdrtigen Philosophie.
Gesammelte Schriften, Bd. IX., Frankfurt am Main, S. 56-72.

Riedel, M. (1990): Héren auf Sprache, Frankfurt am Main.

Riedel, M. (2001): Kunst als Auslegerin der Natur, Koln.

Schlick, M. (1925): »Naturphilosophie«, in: Dessoir, M. (Hrsg.), Lehrbuch der
Philosophie, Berlin, S. 397-492.

Weingarten, M. (1996): »Anfinge und Urspriinge — Programmatische
Uberlegungen zum Verhiltnis von logischer Hermeneutik und herme-
neutischer Logik«, in: Hartmann, D./Janich, P. (Hrsg.), Methodischer
Kulturalismus, Frankfurt am Main, S. 285-314.

Weingarten, M. (1998): Wissenschaftstheorie als Wissenschaftskritik, Bonn.

Weingarten, M. (2004): »Die ausnehmende Besonderheit des Spiegelbildes.
Bemerkungen zu einer Metapher im Anschlufl an Kénig und Leibnizc,
in: Blasche, S./Gutmann, M./Weingarten, M. (Hrsg.), Reprisentatio
Mundi. Bielefeld, S. 97-108.

am 14.02.2026, 14:21:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

