
Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  85

 
 
 
 
 
 
 
 

Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt

der Naturphilosophie

Michael Weingarten
 
 
 

Einleitung

Daß »Natur« heute wieder zum Thema geworden ist, dürfte unstrittig sein.
Wie aber über »Natur« geredet und gedacht werden kann, ist strittig. Kann
im Kontext von Umwelt- und ökologischen Problemen, von Bio- und Gen-
techniken, »Bio-Ethiken« usw. ein normativ aufgeladener Naturbegriff ein-
geführt werden? Ein Naturbegriff, der normativ aufgeladen ist in dem Sin-
ne, daß eine solche Rede von und über »Natur« Maßstäbe setzt, an denen
sich unser Tun und Handeln zu orientieren habe? Und der sich zugleich
unterscheidet von den Naturverständnissen der Naturwissenschaften?
       Es zeigt sich hier ein generelles Problem, das aber – wenn überhaupt –
nur unzureichend reflektiert wird. Denn es soll ja sicherlich nicht mit der
philosophischen Rede von und über Natur eine bloße Entgegensetzung zur
Rede von Natur in den Wissenschaften bezweckt werden; erst Recht nicht
eine Wiederbelebung des alten naturphilosophischen Anspruchs, sie, die
Naturphilosophie, könne und würde die Natur nicht einfach nur anders,
sondern besser begreifen als die Wissenschaften. Wie also ist eine nicht-na-
turwissenschaftliche bzw. nicht-wissenschaftliche Rede von und über Natur
möglich? Und wie verhält sie sich zur Rede von Natur als dem Gegenstand
der Naturwissenschaften? Beziehen sich beide Reden auf den gleichen Ge-
genstand in je unterschiedlicher Thematisierung? Und welches Wissen ist
dann mit nicht-wissenschaftlichem Wissen von und über Natur gemeint?
Wie kommt dieses Wissen zustande und wie haben wir dieses Wissen als

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86  |  Michael Weingarten

 
Wissen zu beurteilen, welches sind die Kriterien, die es als Wissen qualifi-
zieren? Gefragt werden muß also nach Typen oder Sorten von Wissen, de-
ren jeweiligen Geltungskriterien bezüglich des Wissens als Wissen sowie
dem Verhältnis der Wissenstypen zueinander.
       Im Kontext dieses generellen Problems ist dann ein besonderes Pro-
blem: Kann es eine philosophische Disziplin geben, die – in irgend einem
Sinne – »Natur« als ihren Gegenstand hat? Gefragt wird also nach dem Be-
griff von Philosophie, dem gemäß dann als eine Teilbemühung Naturphilo-
sophie soll betrieben werden können. Dieses Problem wird vielleicht gerade
dann besonders deutlich, wenn man – wie es ja vom Anspruch her kenn-
zeichnend ist für viele philosophische Bemühungen seit der Mitte des 19.
Jahrhunderts – unter Philosophie selbst eine Wissenschaft, gar eine »stren-
ge Wissenschaft« (Husserl) versteht. Gegeben ist dann nämlich das unklare
Verhältnis von Philosophie als Wissenschaft – Naturphilosophie als Wis-
senschaft – Natur-Wissenschaften. Wenn alle drei im selben Sinne Wissen-
schaft sind, wie können dann Philosophie (als Wissenschaft) und Naturphi-
losophie (als Wissenschaft) einerseits, die Naturwissenschaften andererseits
von einander unterschieden werden als Wissenschaften von der Natur?
Nimmt man – erstens – die Methoden und Verfahren als Kriterien für das
Wissenschaft-sein einer Wissenschaft, so wie es sich ja im Selbstverständ-
nis der neuzeitlichen Wissenschaften als experimentellen und empirischen
Wissenschaften etabliert hat, dann ist Naturphilosophie als nicht-empiri-
sche und nicht-experimentelle Bemühung entweder keine Wissenschaft
oder eine als Wissenschaft andere Wissenschaft als die Naturwissenschaf-
ten; was aber qualifiziert dann ihr Wissenschaft-sein? Zu sagen es handele
sich – irgendwie – bei der Naturphilosophie um den oder einen theoreti-
schen Teil der Naturwissenschaften selbst, hilft zumindest so lange nicht
weiter, so lange nicht geklärt ist wie sich Naturphilosophie als (auch) theore-
tischer Teil etwa der Physik verhält zur Theoretischen Physik oder welchen
Status, bezogen auf die Biologie als einem anderen Beispiel, Bemühungen
haben wie etwa die »Philosophische Biologie« Drieschs oder die »Theoreti-
sche Biologie« Uexkülls oder Victor von Weizsäckers; und selbstverständ-
lich muß ebenso umgekehrt gefragt werden, was denn das Philosophische
an der »philosophischen Biologie« ist, also inwiefern die »Philosophische
Biologie« überhaupt Philosophie ist.
       Vielleicht nicht aus der Sicht der Fachwissenschaften, aber sicherlich
aus der Sicht der Philosophie ist diese Frage schon allein deshalb wichtig,
weil es ja mit Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie zwei philosophi-
sche Disziplinen gibt, deren Fragestellungen sich zumindest überschneiden
mit den Fragestellungen der Naturphilosophie. Anders, und dies die These
meiner Überlegungen: Stellen Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie
nicht Nachfolgeprojekte der gescheiterten Naturphilosophie dar? Und ge-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  87

scheitert ist die Naturphilosophie an ihrem unklaren und problematischen
Verhältnis zu den Naturwissenschaften sowie an ihrem falschen Verständ-

1nis von Naturwissenschaften. So daß als erste und vorrangige Aufgabe
ansteht, wenn heute wieder Naturphilosophie betrieben werden können
soll, das Verhältnis dieser Bemühung zu den Naturwissenschaften und zu
Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie zu klären.
       Würde aber – zweitens – »Natur« als der den Naturwissenschaften und
der Naturphilosophie gemeinsame Gegenstand behauptet, dann müßte ge-
zeigt werden können, daß und inwiefern das Wissenschaft-sein der Natur-
wissenschaften und der Naturphilosophie, wenn Philosophie eben selbst
Wissenschaft ist, bestimmt werden könnte über den Gegenstand. Das Wis-
senschaft-sein einer Wissenschaft wäre dann abhängig davon, daß sie Natur
zu ihrem Gegenstand hat und diese sich in den Sätzen der Wissenschaft
»ausdrückt« oder in den Sätzen der Wissenschaft selbst »enthalten« ist.

2Unabhängig davon, ob eine solche Konzeption sinnvoll möglich ist , kann
doch auf alle Fälle festgehalten werden, daß dies ein ganz anderes Verständ-
nis von Wissenschaft wäre, ein ganz anderes Wissenschaft-sein meinen
würde; denn im herkömmlichen Verständnis von Wissenschaft ist das Wis-
senschaft-sein einer Wissenschaft allein bestimmt über die Methoden- und
Verfahrensrationalität, nicht aber über den Gegenstand der Wissenschaft.
Und festgehalten werden kann weiter, daß zur Klärung dieses Problems die
begriffliche Klärung der Reden von »Gegenstand« und »Ding« notwendig
ist.
       Schließlich enthält die Frage nach der Möglichkeit eines nicht-(natur-)
wissenschaftlichen Wissens von und über Natur die Frage des Verhältnisses
von theoretischem und praktischem Wissen. Versteht sich Naturphiloso-
phie als Teil einer »strengen Wissenschaft«, dann wird zugleich damit der
               
       1 | Man denke hier nur an Schellings Überlegungen zu »natura naturans« als

dem Gegenstand der Naturphilosophie und »natura naturata« als dem Gegenstand

der Naturwissenschaften. Diese Unterscheidung hat einerseits die Kantsche Ausglie-

derung der Naturgeschichte aus dem Kanon der Wissenschaften vor sich und wird –

neben vielem anderen wie etwa der Formulierung des Produktionsmodells über das

ästhetische Produzieren – spätestens dann nicht mehr haltbar, wenn etwa in der Bio-

logie mit der Evolutionstheorie das »Werden von Natur« selbst zum empirisch und

experimentell gehandhabten Forschungsgegenstand einer Naturwissenschaft wird.

Es muß daher besonders beachtet und bedacht werden, daß sowohl Drieschs »Phi-

losophische Biologie« als auch Uexkülls »Theoretische Biologie« prominente Positio-

nen des Anti-Darwinismus sind.

       2 | In der Traditionslinie der Heidegger-Gadamerschen Hermeneutik zumin-

dest hat es immer wieder Versuche gegeben ein solches Projekt durchzuführen. Vgl.

etwa Riedel (1990, 2001).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88  |  Michael Weingarten

 
Vorrang theoretischen Wissens vor praktischem Wissen behauptet – und
damit, aber dies nur als These formuliert, dasjenige verfehlt, was der
nicht-wissenschaftliche Gehalt einer sinnvollen Rede von Natur sein könn-
te.

Typen von Naturphilosophien

Noch einmal: Wenn heute überhaupt Naturphilosophie wieder soll betrie-
ben werden können, dann muß sie die Gründe des Scheiterns der »klassi-
schen« Naturphilosophien reflektieren und darf nicht einfach an diese – wie
auch immer – anschließen. Man kann dieses Problem zunächst einschrän-
ken auf das Problem des »Anfangs« von »Naturphilosophie«. Zu diesen
beiden Momenten, Kritik der klassischen Naturphilosophien und Aus-
zeichnung eines Anfanges der Naturphilosophie, einige Thesen, die eine
Systematisierung von Aufgabenstellungen ermöglichen sollen.

1. These: Jede systematische betriebene Philosophie enthält auch in irgend
einem Sinne Aussagen über »Natur«. Dies kann aber noch nicht heißen,
daß es sich allein schon deswegen um Naturphilosophie handelt resp. in
jeder Form systematischen Philosophierens Naturphilosophie als Teil-
disziplin enthalten sei.

2. These: Der Anfang von »Naturphilosophie« als einer spezifischen Form
des Philosophierens ist zu rekonstruieren als Übergang von Kants Meta-
physischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft sowie der Kritik der Ur-
teilskraft zu Schelling und der »romantischen Naturphilosophie«. Klä-
rungsbedürftig ist hier insbesondere der Terminus »intellektuale An-
schauung«.

3. These: Mit diesem Anfang ist zugleich gesetzt, daß Naturphilosophie
nicht einfach die Kantische Erkenntniskritik enthält, sondern Naturphi-
losophie in spezifischer Weise das Verhältnis von Naturphilosophie und
Erkenntniskritik ist. Aufgabe des erkenntniskritischen Teils der Natur-
philosophie ist auf der einen Seite eine im Kantschen Sinne Kritik na-
turwissenschaftlichen Wissens, auf der anderen Seite der Versuch des
Aufzeigens der Möglichkeit nicht-wissenschaftlichen Wissens von und
über Natur; Schelling hatte diese Bemühungen unter dem Titel einer
»Idealgenese« versammelt. Aufgabe des naturphilosophischen Teils der
Naturphilosophie ist die materiale Durchführung der Naturphilosophie
selbst als eines nicht-wissenschaftlichen Wissens von und über Natur.

4. These: In ihrer Grundstruktur enthält Naturphilosophie die Unterschei-
dung von Subjekt und Objekt sowie den an diese Unterscheidung an-
knüpfenden Versuch, die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt zu

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  89

bestimmen. Formal möglich sind mindestens zwei Typen von Bezie-
hungen zwischen Subjekt und Objekt. Entweder wird ausgehend vom
Subjekt die Beziehung gesetzt, formal: Subjekt(Subjekt-Objekt); es ist
das Subjekt, das die Subjekt-Objekt-Beziehung konstituiert. Dies ist die
Linie, die ausgehend von Kants Erkenntniskritik zur Erkenntnis- und
Wissenschaftstheorie hinführte. Und hier ist zu klären, inwiefern und
mit welchen Folgen das Kantsche Projekt der Erkenntniskritik verändert
wird, wenn es nun als Erkenntnistheorie und/oder als Wissenschafts-
theorie weitergeführt wird. Oder aber die Beziehung wird ausgehend
vom Objekt gesetzt, formal: Objekt(Objekt-Subjekt); hier ist es das Ob-
jekt, das die Objekt-Subjekt-Beziehung konstituiert. Dies ist die mit
Schelling beginnende Linie der Naturphilosophie ohne Erkenntniskritik
(Schellings »Realgenese«), die hin etwa zu Ernst Bloch führt; die aber
auch als Anthropologie sich entwickelt hat, nämlich beginnend mit
Ludwig Feuerbach und dessen »Umkehrung« Hegels, über den jungen
Marx hin zu den verschiedensten Formen von »Entfremdungstheorie«
bis zur Philosophischen Anthropologie Plessners.

Dabei treten die Aporien einer solchen rein naturphilosophischen Struktu-
rierung der Objekt-Subjekt-Beziehung sofort zutage, bedenkt man, daß es ja
der Naturphilosoph ist, der eine solche Behauptung bezüglich des Vorran-
ges des Objekts aufstellt. Die naturphilosophische Vorstellung müßte daher
formal korrekt lauten: Subjekt[Objekt(Objekt-Subjekt)] – und die sich damit
selbst desavouiert, weil sie die Subjekt-Position gerade negiert, weil die Ob-
jekt-Subjekt-Beziehung als vom Objekt selbst getätigte Unterscheidung
strukturiert begriffen werden soll. Versuche Blochs etwa, das Objekt als
Subjekt oder mindestens als Mit-Subjekt zu fassen, können das Problem
nicht lösen. Denn ist die Natur selbst Subjekt, dann wird formal das Sche-
ma der Erkenntniskritik wiederholt, Subjekt(Subjekt-Objekt), nur mit dem
Unterschied, daß der Mensch in die Objekt-Position eingerückt wird. Oder
aber die Rede von einem Objekt wird verunmöglicht, wenn auch die Natur
als Subjekt verstanden werden soll: Subjekt(Subjekt-Subjekt); einmal ganz
abgesehen davon, daß das Verständnis von Natur als Subjekt abhängig ist
von dem Verständnis der Rede von Subjekt als dem Gegenpol zu Objekt.
       Es ist insgesamt eigentümlich kennzeichnend für Naturphilosophien,
daß sie von den Reden, in denen eben auch von ihr von und über Objekte(n)
gesprochen wird, gänzlich absehen. Daher kann es nicht verwundern, daß
in dem Moment, in dem die Philosophie sich auf ihre sprachkritischen Tra-
ditionen besinnt, die Möglichkeit der Durchführbarkeit von Naturphiloso-
phien, zumindest solcher Naturphilosophien, fragwürdig wird. Zwar ist es
sicherlich auch richtig zu sagen, daß durch die Entwicklungen in den Na-
turwissenschaften im Verlaufe des 19. Jahrhunderts der Status naturphilo-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90  |  Michael Weingarten

 
sophischer Aussagen zunehmend fragwürdiger wurde; entscheidender war
aber sicherlich die Veränderung im Verständnis des Philosophierens selbst,
die mit dem »linguistic turn« in seinen verschiedenen Ausprägungen zu
Beginn des 20. Jahrhunderts einsetzte.

Hugo Dingler

In diese Zeit des Umbruchs weg von der Naturphilosophie hin zur »Na-
turwissenschaftsphilosophie« (Plessner) gehört auch Dinglers Buch Die
Grundlagen der Naturphilosophie aus dem Jahre 1913. Der Umbruch weg von
der klassischen Naturphilosophie und die mit diesem Umbruch verbunde-
nen terminologischen Unsicherheiten treten im Vorwort zu diesem Buch
schon deutlich in Erscheinung; die ersten Sätze lauten:

»Der Name ›Naturphilosophie‹ ist durch Wilhelm Ostwalds ›Vorlesungen‹ wieder zu

Ehren gekommen. Wir bezeichnen hier, im wesentlichen übereinstimmend mit der

von diesem Forscher gegebenen Begriffsfassung, mit diesem Worte derartige philo-

sophische Betrachtungen, welche an die Methoden und Denkweisen der exakten

Wissenschaften (Mathematik und Naturwissenschaften) hauptsächlich anknüpfen.«

(Dingler 1913: V)

Die Methoden und Denkweisen der exakten Wissenschaften sind nunmehr
der Reflexionsgegenstand dessen, was Dingler im Anschluß an Ostwald als
Naturphilosophie bezeichnet – nicht aber die Natur »selbst«, um die es den
Naturphilosophen in ihren Bemühungen ging und dies gerade auch in Op-
position zu den Naturwissenschaften, die von ihnen als »mechanistisch«
kritisiert und abgelehnt wurden.
       Die terminologische Unsicherheit in dieser Umbruchsituation – mögli-
cherweise aber auch, daß der Bezug auf Ostwald nur strategisch gemeint
war – zeigt sich dann darin, daß das Wort »Naturphilosophie« nach diesem
ersten Absatz in den weiteren Ausführungen des Vorwortes gar nicht mehr
auftaucht. An den Stellen, wo man dieses Wort erwarten könnte, steht: Er-
kenntnistheorie. Es ist sofort im Auge zu behalten, daß allein schon von da
her Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie nicht sorgfältig von einan-
der unterschieden werden, sondern beide mehr oder weniger in eins fallen,
sie scheinen denselben Zweck zu verfolgen, Wissenschafts- und Erkenntnis-
theorie richten sich gleichsinnig auf die Methoden und Verfahren des Er-
kennens in den Naturwissenschaften. Und es muß festgehalten werden,
daß Dingler nachdrücklich an dem cartesischen Programm des Certismus
festhält, wenn er beansprucht »alle erkenntnistheoretischen Aufstellungen
möglichst bis in ihre letzten Gründe zu verfolgen« (Dingler 1913: VII).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  91

       Auch in der fast zwanzig Jahre später geschriebenen Geschichte der Na-
turphilosophie (Dingler 1932) taucht die Naturphilosophie selbst nur als Ka-
rikatur auf; etwa in völlig aus dem Zusammenhang gerissenen Zitaten
Schellings oder in der Behauptung, Hegel habe den Satz vom Widerspruch
beiseite gelassen (Dingler 1932: 125ff.) – gerade die letzte schlichtweg absur-
de Behauptung zeigt, daß Dingler sich nicht der Mühe unterzogen hat, die
von ihm kritisierten Texte zu lesen. Ihm geht es auch gar nicht um Natur-
philosophie und deren Geschichte, sondern:

»Die hier vorgelegte ›Geschichte der Naturphilosophie‹ bringt eine völlige Ineinan-

derarbeitung der prinzipiellen Geschichte der Naturwissenschaften (Physik, Chemie,

Biologie, Mathematik) mit der Geschichte der theoretischen Philosophie, soweit er-

stere hier einschlägig erschien, und soweit letztere sich auf die äußere Natur be-

zieht.« (Dingler 1932: V)

Und weiter heißt es:

»Vom streng systematischen Gesichtspunkt aus gibt es kein besonderes Gebiet, das

als Naturphilosophie betrachtet werden müßte. Denn alle strengen philosophischen

Aussagen müssen, ebenso wie alle strengen wissenschaftlichen Aussagen überhaupt,

dem Gesamtsystem der rationellen Erkenntnisse angehören, insbesondere aber hin-

sichtlich ihrer Geltung auf demselben Geltungsfundamente beruhen wie das ganze

System überhaupt. Auch ist der Begriff ›Natur‹ keineswegs ohne tiefere Überlegun-

gen abgrenzbar. So könnte man vorläufig sagen: Naturphilosophie ist dasjenige Phi-

losophische, das sich auf die Gegenstände der äußeren Erfahrung bezieht.« (Dingler

1932: 1)

Die hier von Dingler vorgestellten Formulierung können sogar die Vermu-
tung aufkommen lassen, daß in diesem Sinne betriebene Wissenschafts-
theorie und Erkenntnistheorie resp. Wissenschaftstheorie als Erkenntnis-
theorie die Philosophie insgesamt negiert oder doch zumindest Wissen-
schaftstheorie und Erkenntnistheorie aus dem Korpus der Philosophie aus-
gliedert und in den Korpus der Wissenschaften einfügt. Die »völlige Inein-
anderarbeitung der prinzipiellen Geschichte der Naturwissenschaften mit
der Geschichte der theoretischen Philosophie« soll ja im Programm Ding-
lers die »philosophische Natur des wissenschaftlichen Verfahrens« aufzei-
gen (Dingler 1932: V). Philosophie ist oder hat zu sein die Reflexion wissen-
schaftlicher Verfahren. Und insofern die als wissenschaftlich ausgewiese-
nen Verfahren einerseits zur Wissenschaft hinzugehören und andererseits
die Reflexion dieses Verfahren selbst wiederum wissenschaftlich, nämlich
im Verständnis von theoretischer Philosophie als strenger Wissenschaft,
erfolgt, läßt sich eine differenzierende Abgrenzung zwischen Philosophie

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92  |  Michael Weingarten

 
und Wissenschaften nur noch so vornehmen, daß und indem bestimmte
Reflexionsverhältnisse innerhalb der Wissenschaften unterschieden werden;
oder anders: innerhalb der Wissenschaft und nur innerhalb der Wissen-
schaft hat Philosophie als Reflexion der Wissenschaft als Wissenschaft ih-
ren Ort.
       Indem von Dingler das Wissenschaft-sein der Wissenschaften begrün-
det wird über die innerhalb der Wissenschaft stattfindende, selbst wiede-
rum wissenschaftliche Methoden- und Verfahrensreflexion, wird auch
nachvollziehbar, warum es aus seiner systematischen Perspektive heraus
kein besonderes Gebiet der Naturphilosophie geben kann und warum der
Begriff »Natur« als »nicht abgrenzbar« erscheint. Denn die Wissenschaft-
lichkeit der Wissenschaften resp. das Wissenschaft-sein der Wissenschaften
wird ausschließlich über die Rationalität der Methoden und Verfahren aus-
gewiesen, die Gegenstände der Wissenschaften, also etwa »die Natur« als
Gegenstand einer Naturphilosophie oder auch als Gegenstand der Wissen-
schaften, spielen für die Bestimmung des Wissenschaft-seins der Wissen-
schaften keine Rolle; sie fügen dieser Bestimmung nichts hinzu oder: daß
und inwiefern Wissenschaften wissenschaftlich sind, ist vollständig be-
stimmt über die Methoden- und Verfahrensrationalität.
       Nun ist es sicherlich richtig und wichtig in der Bestimmung der Wis-
senschaftlichkeit von Wissenschaften auf die Methoden- und Verfahrensra-
tionalität zu focussieren, kommt doch so erst die Bedeutung des Experi-
mentes und des experimentellen Handelns in den Blick, das doch für das
Selbstverständnis der neuzeitlichen Wissenschaften grundlegend war und
bis heute ist, aber bisher, bis zu Dinglers Zeiten, nie selbst systematisch re-
flektiert wurde. Indem Dingler nun aber den Gegenstandsbezug der Wis-
senschaften zugunsten ausschließlich der Methoden- und Verfahrensrefle-
xion gänzlich ausklammert, muß es in seinen Überlegungen zu Verkür-
zungen kommen, die sich spiegelbildlich verhalten zu den Verkürzungen,
die zustande kommen, wenn das experimentelle Handeln aus der Reflexion
ausgeklammert bleibt. Die Verkürzung besteht im wesentlichen darin, daß
Dingler eine konsequent nominalistische Position besetzt, die ihn zwar
noch nicht vom Empirismus unterscheidet, vielmehr haben beide diese Po-
sition gemeinsam; der Unterschied zwischen seinem Nominalismus und
dem Nominalismus des Empirismus tritt erst dann hervor, wenn bestimmt
wird, welchen begrifflichen Status Meßmittel als Mittel, als »vermittelnde
Mitte« zwischen Erkenntnissubjekt und Objekt der Erkenntnis haben.
Dingler schreibt zunächst:

»Die konsequente Beschränkung der wissenschaftlichen Methodik auf die mechani-

sierten Verfahren von Experiment und Rechnung hatte sich voll ausgewirkt. Aber

damit wurde auch die große Lücke in dieser Auffassung offenbar. Man hatte alles un-

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  93

tersucht, nur diese beiden Verfahren selbst hatte man als etwas Natürliches, Selbst-

verständliches einer näheren Betrachtung gar nicht unterzogen. Und doch muß, so-

bald sich die Aufmerksamkeit darauf richtet, klar sein, daß alle Formungen, die in

diesen Methoden selbst schon enthalten sind, bei ihrer Anwendung von uns an die

behandelten Dinge herangebracht werden, also auch implizit in den mit ihnen ge-

wonnenen Resultaten darinstecken und diese insoweit bestimmen. Damit aber sind

diese Formen im eigentlichen Sinne a priori. Dies war nun beim Rechnen durchaus

bekannt, wenn auch oft nicht beachtet, da im Komputismus die Annahmen, aus de-

nen der Ansatz folgte, als unwesentlich erschienen. Nicht bekannt war es aber beim

Experiment. Womit wir hier an die Natur herantreten, das sind die Meßapparate, […].«

(Dingler 1932: 161)

Sehen wir zunächst einmal davon ab, inwiefern es überhaupt terminolo-
gisch gerechtfertigt ist oder terminologisch gerechtfertigt werden kann, hier
von »Natur« zu sprechen. An anderer Stelle (Dingler 1932: 1) hat Dingler
von Naturphilosophie explizit vorläufig als demjenigen Philosophischen ge-
sprochen, das sich auf »Gegenstände der äußeren Erfahrung« bezieht; aber
um dies auch nur vorläufig sagen zu können, müßte doch zunächst aufge-
wiesen werden, daß und inwiefern alle Gegenstände der äußeren Erfahrung
Natur seien oder an Hand welcher Kriterien Gegenstände der äußeren Er-
fahrung als Natur unterschieden werden können von anderen Gegenstän-
den der äußeren Erfahrung. Sehen wir also davon ab, dann ist deutlich, daß
Dingler die Meßmittel gerade nicht als »vermittelnde Mitte« von Subjekt
und Objekt begreift, sondern diese ausschließlich auf der Seite des Subjekts
verortet und genau damit bei einer nur dualistischen Entgegensetzung von
Subjekt (einschließlich dessen Meßmittel) und Objekt verbleibt.
       Würden wir nun bspw. einen systematischen Vergleich mit der 1925
erschienenen Abhandlung »Naturphilosophie« von Moritz Schlick vorneh-
men, um die Differenz zwischen dem Dinglerschen Konstruktivismus und
dem Schlickschen Empirismus bestimmen zu können, dann überraschen
zunächst die Gemeinsamkeiten im Ansatz von Schlick und Dingler. So be-
streitet auch Schlick, daß es eine Naturphilosophie neben und außerhalb
der Naturwissenschaft geben könne und hält weiter fest:

»Es gäbe in der Tat keine Naturphilosophie, wenn man darunter eine Disziplin ver-

stände, die unabhängig von den Naturwissenschaften die Welt mit eigenen Methoden

zu ergründen hätte; es gibt aber eine, wenn ihre Aufgabe darin erblickt wird, in Ge-

meinschaft mit der Naturforschung deren eigene letzte Prinzipien aufzusuchen und

zu den höchsten Fragen menschlicher Existenz überhaupt in Beziehung zu setzen.

Es gibt nicht nur eine, sondern sie ist von vornherein in jeder Naturwissenschaft ent-

halten, so wahr jede Wissenschaft auf irgendwelchen Voraussetzungen ruhen muß

und irgendwelcher Prinzipien zu ihrem Aufbau bedarf. Solche Voraussetzungen und

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94  |  Michael Weingarten

 
Prinzipien bilden den innersten Kern jeder Wissenschaft, und so sind denn alle Wis-

senschaften, wie sie einst dem Schoße der einen Universalwissenschaft Philosophie

entsprossen, auch heute noch ihrem innersten Wesen nach philosophisch.« (Schlick

1925: 397)

Auch hier also dominiert die Vorstellung, Philosophie als Wissenschafts-
theorie und/oder Erkenntnistheorie sei innerhalb der Wissenschaft zu veror-
ten, sei damit selbst Wissenschaft in eben dem Sinne, wie sich insbesondere
die Naturwissenschaften als Wissenschaften verstehen. Gegeben ist damit
ebenfalls eine dualistische Entgegensetzung von Subjekt und Objekt, nur
daß bei Schlick und dann im Wiener Empirismus insgesamt – dies eben die
Differenz zu Dingler – die Meßmittel auf die Seite des Objekts geschlagen
werden. Dort also, wo Dingler sagen könnte, es gelte Meßmittel zu erfinden,
würden Schlick und die Wiener Empiristen sagen, Meßmittel müßten ent-
deckt werden.
       In dieser Hinsicht des »Erfindens« bezeichnet Dingler Naturgesetze als
Ideen, »die wir selbst zielstrebig erzeugen und in der Wirklichkeit realisie-
ren durch unseren Apparatebau« (Dingler 1932: 165). Naturgesetze als
»Ideen« seien »Grundformen«, »nach denen wir unsere Meßapparate bau-
en (die überall und immer unabhängig manuell eindeutig herstellbaren
Formen)« (Dingler 1932: 165). Diese Grundformen könnten weiter kombi-
niert werden; aber insgesamt gilt für Grundformen und Kombinationen
von Grundformen als Ideen:

»Diese sind nicht schon selbst Aussagen über ›die Natur‹, sondern bilden die Vorbe-

dingungen dafür, um solche überhaupt in exakter Form machen zu können. […] Die-

se ›Naturgesetze‹ sind also zielstrebig gebildete Ideen in uns selbst, die wir in der

Realität immer besser zu realisieren trachten. Mit den so gewonnenen Apparaten tre-

ten wir dann an natürliche Erscheinungen heran, um sie nach Möglichkeit in Netze

aus diesen Grundformen manuell einzufangen und zu messen.« (Dingler 1932: 165)

Von diesen Gesetzen als Ideen zu unterscheiden ist die Gruppe empirischer
Gesetze; hier gilt ebenfalls:

»Auch diese empirisch gemessenen Gesetze liegen nicht als solche in der Natur, da

sie erst durch die von uns geformten Apparate aus dieser ausgesondert und sauber

ausgeschnitten werden.« (Dingler 1932: 166)

Allerdings beschreibt Dingler die Beziehung zwischen Naturgesetzten als
Ideen und den empirischen Gesetzen in höchst unklarer Weise, wenn er
sagt, daß die empirischen Gesetze durch die »Theorie« in möglichst engen
Anschluß an die Grundformen zu bringen versucht werden sollen. Auch in-

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  95

wiefern gesagt werden kann, empirische Gesetze würden über Apparate aus
der Natur »ausgesondert« und »ausgeschnitten«, ist systematisch unklar,
müßte doch ein Begriff von Natur bekannt sein, relativ zu dem bestimmt
werden kann wie sich empirische Gesetze als aus der Natur »ausgeschnit-
ten« zu dem verhalten, aus dem sie ausgeschnitten wurden. Als dritte
Gruppe von Gesetzen behauptet Dingler »unmittelbar in der Wirklichkeit
erlebbare Konstanzen und Gleichförmigkeiten« (Dingler 1932: 166). Zwar
seien diese keine Universalien, sondern stets Singularia, von denen aber
gelten soll, daß sie im natürlich Gegebenen selbst liegen und daher keiner Ap-
parate und anderer Maßnahmen seitens des Subjektes bedürften. Späte-
stens hier zeigen sich die grundsätzlichen Probleme des Subjekt-Objekt-
Dualismus: Denn wenn zunächst von unmittelbar erlebbaren Konstanzen
und Gleichförmigkeiten gesprochen wird, so könnte ja immer noch damit
gemeint sein, daß das Subjekt etwas als gleichförmig und konstant erlebt;
insofern lägen die Konstanzen und Gleichförmigkeiten nicht in der Natur
selbst, sondern im Subjekt und den Möglichkeiten seines etwas als etwas
Erlebens. Die Rede vom Gegebenen und dann erst recht vom »natürlich«
Gegebenen ist durch die begrifflichen Mittel, die Dingler selbst zur Verfü-
gung stellt, in keiner Weise abgedeckt, ja scheint sogar eher dem Ansatz
Dinglers zuwider zu laufen. Denn wenn es ein unmittelbar Gegebenes ge-
ben soll, dann unterläuft diese Aussage die doch Dinglers Überlegungen
fundierende These, daß alles wissenschaftliche Wissen bezüglich seiner Ra-
tionalität über die Verfahren und Methoden und nur über diese zu beurtei-
len ist. Dieses Gegebene liegt unabhängig von einem handelnden Zugriff in
bestimmter Weise strukturiert vor und ein Wissen um dieses bestimmt
Strukturierte ist methoden- und verfahrensunabhängig möglich als unmit-
telbares Erlebnis. Soll dieses Wissen um das Gegebene selbst wissenschaft-
lich sein, dann kann es nur auf einen anderen Wissenschaftsbegriff rekur-
rieren als denjenigen Wissenschaftsbegriff, den Dingler bisher formuliert
hatte. Wir hätten es dann mit zwei Typen des Wissens von und über Natur
zu tun: Der eine Typ des Wissens rührt aus den Verfahren und Methoden,
mit denen wir uns messend der Natur gegenüber verhalten, der Natur un-
sere Ideen überstülpen. Der andere Typ des Wissens von und über Natur
stammt unmittelbar aus der Natur selbst, wird uns von der Natur gegeben –
um aber dieses Wissen als Wissen beurteilen, also auf wahr und falsch be-
fragen zu können, bedarf es Kriterien, die Dingler aber nicht zur Verfügung
stellt, indem er auf eine hoch problematische Rede von »Unmittelbarkeit«
zurückgreift.

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96  |  Michael Weingarten

 
Doch wieder Naturphilosophie?

Genau solche Widersprüche, die in der Ausformulierung von Wissen-
schaftstheorie und Erkenntnistheorie als den Reflexionsformen (natur-)wis-
senschaftlicher Methoden und Verfahrensweisen zu Tage treten, nutzt
bspw. Helmuth Plessner, um die Möglichkeit von durchaus wieder traditio-
neller Naturphilosophie aufzuzeigen.

»Wie der Philosoph sucht der Physiker bei seiner Darstellung der Naturvorgänge das

Subjekt der Darstellung, d.h. das Beobachtungs- und Meßmittel, mit in die Darstel-

lung aufzunehmen. Die Tatsache, daß der Beobachtende und Messende schon in

seinen Maßstäben und Uhren mit zu der Situation gehört, in der allein die Erkennt-

nis möglicherweise richtig ist, verlangt in gleicher Weise einen integrierenden Be-

standteil in den zur Erkenntnis kommenden Objekten zu bilden, wie die Tatsache der

Gebundenheit des Philosophen an ein bestimmtes geschichtliches, gesellschaftliches

und ethnisches Dasein in den Objekten der Philosophie.« (Plessner 1985: 67)

Die »Krise der Anschaulichkeit« von Natur rührt – dies sieht Plessner sehr
genau – aus der Orientierung der Naturwissenschaften und der Wissen-
schafts- und Erkenntnistheorie auf die Meßapparate. Da aber in diesen Dis-
ziplinen die Rede von Natur nicht einfach nur weiter beibehalten wird, son-
dern es in einer solchen Rede zu Widersprüchen kommt wie bspw. bei
Dingler, wenn er von einem unmittelbar im Erleben Gegebenen-sein von
Natur spricht, kann zumindest gefragt werden, ob nicht die Philosophie
ohne Widerspruch genau das thematisieren kann, was den Wissenschaften
auf Grund ihres Bezuges auf Methoden- und Verfahrensrationalität als
Ausweis ihres Wissenschaftseins nicht möglich ist bzw. nur ihrem eigenen
Verständnis widersprechend möglich ist. Voraussetzung für die Möglichkeit
eines solchen philosophischen Projektes ist es aber, daß sich die Philoso-
phie nicht mehr als Wissenschaft versteht oder, wenn sie weiterhin den An-
spruch erheben sollte eine Wissenschaft zu sein, dieses Wissenschaftsein
eine andere Gattung darstellt als das Wissenschaftsein der (Natur-)Wissen-
schaften, der Wissenschafts- und Erkenntnistheorie.
       Unter »Anschauung« darf dann nicht nur die an das Subjekt und des-
sen Ausstattung gebundene Art des Erfahrens von Natur gemeint sein,
sondern in der Anschauung müssen das Subjekt, das anschaut, und der
Gegenstand, der angeschaut wird, so zusammen kommen, das gesagt wer-
den kann, in der Anschauung erfährt das Subjekt die Natur selbst oder in
der Anschauung zeigt sich die Natur selbst dem Subjekt. Plessners Überle-
gungen lauten:

»Auch die Wirklichkeit selbst tritt als der Anschauung zugänglich in die Anschauung

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  97

ein und kommt in ursprünglicher sinnlicher Wahrnehmung zu derjenigen bildhaften

Erscheinung, welche in der Lebhaftigkeit ihrer Farben und Formen, in der Eindring-

lichkeit ihres Widerstandes, in ihrer zeugenden und vernichtenden Macht dem Men-

schen unmittelbar als Natur sich aufdrängt. Wenn es 1. weder im Sinne noch in den

Möglichkeiten der Naturwissenschaft liegt, die unmittelbare Anschaulichkeit und

Bildhaftigkeit, weil sie sich eben einer messenden Bestimmung entzieht, zum Ge-

genstand der Untersuchung zu machen; wenn es 2. einer an die Naturwissenschaft –

einerlei ob an ihre Ergebnisse oder an ihre Methoden – gebundenen Naturphiloso-

phie deshalb unmöglich ist, sich der Probleme der anschaulichen Dimension zu be-

mächtigen; wenn 3. diese Probleme auch nicht zur Sache der Physiologie oder Psy-

chologie gemacht werden dürfen, weil darin ohne Grund eine einseitige Zurechnung

der anschaulichen Dimension zum empirischen Subjekt der Wahrnehmung ausge-

sprochen wäre, so folgt aus diesen drei Argumenten die Forderung nach Ausbildung

einer von der Naturwissenschaft und Psychologie unabhängigen Theorie der die Na-

tur in ihrem Bildgehalt charakterisierenden Elemente. Dieser Theorie wäre es vorbe-

halten, darüber zu entscheiden, welchen Anteil die Subjektseite und welchen Anteil

die Objektseite am Bildgehalt der Natur besitzt. In dieser Zurechnung bestände eine

wesentliche Seite ihrer im eigentlichen Sinne philosophischen Leistung, weil Fragen,

welche die Reichweite von Subjekt und Objekt und ihre gegenseitige Abgrenzung

angehen, nur von der Philosophie behandelt werden können.« (Plessner 1985: 71)

Die vermittelnde Mitte zwischen Subjekt und Objekt bildet die Anschau-
lichkeit der Natur als Bild. Formal haben wir es mit dem selben Verhältnis
zu tun wie im Falle der Wissenschaften und den auf sie bezogenen Refle-
xionsdisziplinen Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie – nur daß an-
stelle der Meßapparate die Rede von »Bild« die vermittelnde Mitte anzeigt.
Und genau wie im Falle der Wissenschaften die vermittelnde Mitte sowohl
subjektivistisch mißverstanden werden kann, wenn die Meßapparate dem
Subjekt zugerechnet werden, als auch empiristisch mißverstanden werden
kann, wenn die Meßapparate dem Objekt zugerechnet werden, sind diese
Mißverständnisse ebenfalls möglich in der Rede vom Bild der Natur: das
subjektivistische Mißverständnis bestünde darin, das mit dem Bild Gemein-
te zu verstehen so wie man von einem Bild des Malers spricht; das empiri-
stische oder objektivistische Mißverständnis bestünde darin zu sagen, daß
in dem Bild die Natur selbst sich zeigt oder ausdrückt.
       Plessner selbst hat die Analyse der beiden vermittelnden Mitten, den
Meßapparaten und dem Bild, nur rudimentär geleistet. Hier wäre anzuset-
zen, indem für den Fall der Meßapparate als vermittelnder Mitte Hegels
Überlegungen zur Bestimmung des Verhältnisses von Philosophie, Natur-
philosophie und empirischen Wissenschaften weitergeführt werden; wei-
tergeführt zumindest in zweierlei Hinsicht: Zum einen, daß die Verschie-
denheit des Denkens von empirischen Naturwissenschaften und Naturphi-

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98  |  Michael Weingarten

 
losophie als Unterschied im Denken begriffen wird; zum zweiten, daß der
Unterschied des Verschiedenen in Zusammenhang gebracht wird mit ei-
nem praktischen und theoretischen Verhalten zur Natur sowie der Bestim-
mung des Verhältnisses von praktischem und theoretischem Verhalten.
Entsprechend ist eine begriffliche Analyse zu leisten bezüglich der Rede
von »Bild« als vermittelnder Mitte (vgl. hierzu neben den einschlägigen Ar-
beiten Josef Königs die Beiträge in Blasche, Gutmann & Weingarten 2004).
Solche begrifflichen Bemühungen gingen aber nicht einfach nur über Hugo
Dingler hinaus, sondern in gewisser Weise an ihm vorbei.

Literatur

Blasche, S./Gutmann, M./Weingarten, M. (Hrsg.) (2004): Repræsentatio
Mundi, Bielefeld.

Dingler, H. (1913): Die Grundlagen der Naturphilosophie, München.
Dingler, H. (1932): Geschichte der Naturphilosophie, München.
Hegel, G. W. F. (1970): Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, Bd.

II, Theorie Werkausgabe, Bd. 9, Frankfurt am Main.
König, J. (1969): Sein und Denken, Tübingen.
König, J. (2004): Probleme der Erkenntnistheorie, Norderstedt.
Plessner, H. (1985): Das Problem der Natur in der gegenwärtigen Philosophie.

Gesammelte Schriften, Bd. IX., Frankfurt am Main, S. 56-72.
Riedel, M. (1990): Hören auf Sprache, Frankfurt am Main.
Riedel, M. (2001): Kunst als Auslegerin der Natur, Köln.
Schlick, M. (1925): »Naturphilosophie«, in: Dessoir, M. (Hrsg.), Lehrbuch der

Philosophie, Berlin, S. 397-492.
Weingarten, M. (1996): »Anfänge und Ursprünge – Programmatische

Überlegungen zum Verhältnis von logischer Hermeneutik und herme-
neutischer Logik«, in: Hartmann, D./Janich, P. (Hrsg.), Methodischer
Kulturalismus, Frankfurt am Main, S. 285-314.

Weingarten, M. (1998): Wissenschaftstheorie als Wissenschaftskritik, Bonn.
Weingarten, M. (2004): »Die ausnehmende Besonderheit des Spiegelbildes.

Bemerkungen zu einer Metapher im Anschluß an König und Leibniz«,
in: Blasche, S./Gutmann, M./Weingarten, M. (Hrsg.), Repräsentatio
Mundi. Bielefeld, S. 97-108.

2006-03-06 17-43-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109648122370|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p - Seite 98 109648122394

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005 - am 14.02.2026, 14:21:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

