Canguilhems kartesischer Riss: Tod des
Menschen oder Erschopfung des Cogito?

»Die Rechenmaschine bringt Wirkungen hervor, die sich dem Denken
stirker annihern als alles, was die Tiere machen; doch tut sie nichts, wo-
raus sich schliefSen liefse, sie habe wie die Tiere einen Willen.«* Canguil-
hem entlehnt in seinem Aufsatz Giber Gehirn und Denken Pascal diesen
Gedanken von einer merkwiirdigen unzeitgemaflen Brisanz. Die inzwi-
schen ziemlich abgedroschene Metapher des Gehirn-Computers oder gar
der kiinstlichen Intelligenz findet — so Canguilhem — nur dann ihre Be-
rechtigung, wenn man unter Denken nichts weiter als logische Operatio-
nen, das Rechnen und das analytische Risonieren versteht. Stammt doch
ratio etymologisch von reor, rechnen.> Was den Willen der Tiere angeht,
so wird man, selbst wenn man glaubt, dass er diesen Begriff unberech-
tigt auf alle moglichen, durch die Suche nach einer vitalen Befriedigung
bestimmten Verhaltensweisen ausgedehnt hat, Pascal darin beipflichten,
dass es zumindest ein Tier gibt, das imstande ist, Wirkungen zu wollen,
die insofern éibernatiirlich sind, als sie seine naturliche Bestimmung u#n-
endlich ubersteigen. Dieses Tier ist der Mensch als Erfinder von Ma-
schinen, wie auch Pascal einer war. So erzeugt gewiss die arithmetische
Maschine die Wirkung der Rechnung eines Gehirns, dem sie wiederum
nachgebildet ist. Die Irrtiimer und die Hartnickigkeit, derer ihr Bau be-
darf, die fiinfzig vor der endgiiltigen Ausfiihrung beharrlich konstruier-
ten Modell sind aber ganz unstreitig Indiz eines bewusst gerichteten Kon-
struktionswillens.’ Fir eine solche Motivation gibt es kein mechanisches
Pendant. Wenn es aber nicht moglich ist, eine Maschine zu konzipieren,
die von dem Projekt motiviert wire, eine Maschine zu bauen, wenn am
absoluten Beginn eines Computers kein Computer steht, wer kann dem
Philosophen dann noch verbieten, in Bezug auf das Gehirn sich andere
Fragen zu stellen als der Physiologe?+

Damit will man nicht im Geringsten dem Physiologen das Wissen auf
seinem Gebiet streitig machen. Der Physiologe kann durchaus nach der
Struktur und den gegenseitigen Verhiltnissen der Neuronen im Gehirn

1 PASCAL, Pensées, a.a.0., 427 (N. 617; Brunschvicg: N. 96): »La machine
d’arithmétique fait des effets qui approchent plus de la pensée que tout ce
que font les animaux ; mais elle ne fait rien qui puisse faire dire qu’elle a
de la volonté comme les animaux« (vgl. CANGUILHEM, »Le cerveau et la
pensée«, a.a.O., 18/dt. 17).

2 Vgl.a.a.O.

Vgl. a.a.0., 18 f./dt. 17 f.

4 Vgl.a.a.O,, 19/dt. 18.

A58}

662

19.01.2026, 08:42:14. =D



https://doi.org/10.5771/9783845292458-663
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

autonom fragen. Zugleich kann er aber den Philosophen nicht daran
hindern, dessen Aufgabe darin besteht, sich nicht mit den Mitteln, son-
dern mit den Zwecken des Lebens zu befassen, nach dem Sinn der Ver-
objektivierungen durch den Physiologen zu fragen.s So gestattet sich
Canguilhem, den biologischen Diskurs tiber das menschliche Gehirn als
Organ des Denkens in dem breiteren Horizont der Geschichte der Kul-
tur zu verorten und mithin nach seinem Sinz und nach seiner Bedeutung
zu fragen. Dies sei umso dringlicher angesichts der Moglichkeit einer
programmatischen Ausweitung von Techniken, die letztendlich auf eine
Normalisierung des Denkens zielen. Ein Name, jener des in den siebzi-
ger Jahren aus politischen Grunden fiir geisteskrank erklarten und ein-
gesperrten Dissidenten und alten Angestellten des Instituts fiir Kyberne-
tik der sowjetischen Akademie der Wissenschaften Leonid Pljuschtsch,
und eine Abkiirzung, IBM (International Business Machines Corpora-
tion), reichten Canguilhem 1980, um die Konkretheit dieser Bedrohung
auf beiden Seiten des Eisernen Vorhanges zu erlautern.®

Canguilhem kann somit nicht weniger als die moderne Kybernetik
die modernen Versuche der Kognitionswissenschaften — etwa bei Noam
Chomsky oder Jean Piaget —, die Grundlagen der Pidagogik und der Po-
litik in2 der Physiologie zu finden,” zuerst auf die Neurophysiologie des
19. Jahrhunderts und dann letztendlich auf Galen zuriickfithren, der im
Abendland der eigentliche Initiator einer Naturwissenschaft des Gehirns
als Organ und Sitz der Seele, das heifst der Empfindungen und der Ge-
fithle, der Bewegungen und der Urteile, gewesen ist. Canguilhem betont,
wie bereits im Vortrag tiber die Psychologie, dass es ein schlichter Un-
sinn ist, die Geschichte dieser Psycho-Physiologie auf Descartes zuriick-
gehen zu lassen. Die Zirbeldriise ist kein sensorium commune, das ein
in sich geteiltes Denken vereinigen wiirde. Sie ist kein foderatives Or-
gan, das zwischen Seele und Korper physiologisch vermitteln wiirde. Thr
kommt hingegen allein eine meta-physiologische Funktion zu: Sie ver-
bindet punktuell nicht eine leibliche, sondern eine schlicht unteilbare
Seele mit dem Ganzen des Korpers.®

Von der Seele als absoluter Einheit kann man das behaupten, was
Canguilhem vom Denken sagt, ohne jedoch diese Korrelation mehr als
assoziativ zu entfalten. Denken heif3t: im Sinn zu leben (»penser c’est vi-
vre dans le sens«); und der Sinn weist in seiner Unteilbarkeit nicht anders
als die absolute Einheit der Seele eine wesentlich teleologische Struktur
auf, die sich nicht endlich verobjektivieren ldsst. Mit Canguilhems Wor-
ten: Der Sinn ist nicht Beziehung zwischen..., sondern Beziehung zu...

Vgl. DERS., Les normes et le normal, a.a.0., OC IV 83 ff.

Vgl. DERS., »Le cerveau et la pensée«, a.a.O., 11/dt. 7.

Vgl. a.a.0., 27/dt. 30.

Vgl. a.a.0., 12/dt. 8 f. und »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.0., 371

NN O\Nw«n

663

19.01.2026, 08:42:14. =D



https://doi.org/10.5771/9783845292458-663
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS KARTESISCHER RISS

Deshalb entzieht sich der Sinn jeder Reduktion, die versucht, ihn an einer
organischen oder mechanischen Konfiguration festzumachen.

Le sens n’est pas relation entre..., il est relation a... C’est pourquoi il
échappe a toute réduction qui tente de le loger dans une configuration or-
ganique ou mécanique.’

Weder die Formen eines synthetischen, endlichen Denkens noch die Ele-
mente einer mechanischen Betrachtung der Wirklichkeit konnen den
Sinn in seiner wesentlich teleologischen Struktur erfassen. Man sieht,
in welchem Sinne Canguilhem der groffen spekulativen Tradition des
Abendlands treu ist. Das Prinzip der Seele und des Denkens ist eine un-
endliche Einbeit, Leben im eminenten Sinne einer absoluten Tatigkeit:
metaphysische Durchdringung von Form und Materie, die weder ein
Mechanismus noch ein Finalismus erschopfend begreifen kann, so wie
weder eine empirische noch eine rationale Psychologie der Seele gerecht
wird.™

Gegeniiber den Anspriichen auf Hegemonie von Wissenschaft und
Technik in der Moderne, gegentiber den biopolitischen Technologien
des modernen Instrumentalismus, auf die bezogen nicht von Ungefihr
Canguilhems interne Umwandlung der auf eine endliche Vermittlung
zwischen Technik und Wissenschaft ausgerichteten Tradition der his-
toire des sciences die schirfste Kritik darstellt, heifSt die Macht eines un-
endlichen Lebens zu verteidigen, nicht nur fiir Freiheit, sondern auch fiir
die hohere Vermittlungskraft einer oberen Biokratie gegen einen Natu-
ralismus einzutreten, dessen endliche Biokratie der Verabsolutierung der
reinen Herrschaftsverhaltnisse eines verewigten Naturzustandes gleich-
kommt. Die Macht des Lebens zu verteidigen, heifst im Grunde, gegen-
uber der Herrschaft von Ordnung und Fortschritt die Rechte der Liebe
und der Gerechtigkeit zu fordern.

Canguilhems politique de Pesprit —um auf Valérys und auf Wolf Lepe-
nies’ Bezeichnung von Canguilhem als ein europdischer Intellektueller
zurickzukommen - ist demnach als eine Verteidigung des Ichs oder je-
nes Willens zu verstehen, den Pascal keiner Maschine angeglichen wissen

9 DERS., »Le cerveau et la pensée«, a.a.O., 27/dt. 30.

1o Fir die spiegelbildliche Ablehnung sowohl des Mechanismus wie des Fina-
lismus in der modernen spekulativen Tradition kann man etwa an Schelling
denken, der im Namen einer hoheren, urspriinglichen Einheit den Vitalis-
mus nicht weniger als den Mechanismus zuriickwies (vgl. M.-L. HEUSER,
»Schellings Organismusbegriff und seine Kritik des Mechanismus und Vi-
talismus«, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 14 [1989], 17-36).
Fur eine Kritik sowohl am Mechanismus als auch am Vitalismus vgl. auch
BERGSON, Schopferische Evolution, a.a.O., 37 ff./fz. 24 ff.; M. SCHELER,
Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bonn 2007, 9o ff.

664

19.01.2026, 08:42:14. =D



https://doi.org/10.5771/9783845292458-663
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

wollte. So hebt Canguilhem hervor, dass der Mensch als ein Lebendiges,
das heifst als ein Wesen, das aufgrund des Faktums selbst, dass es leben-
dig ist, sich immer schon in einem Sinn- und Werthorizont eingebettet
findet, auf Sprache angewiesen ist. Die Sprache verweist wiederum auf
das Denken und dieses auf ein Subjekt, das anders als von der Psycholo-
gie und im Allgemeinen vom modernen organischen Naturalismus an-
genommen kein Teil der Welt ist, sondern — wie Wittgenstein (Tagebi-
cher, 2. August 1916) schrieb — »eine Voraussetzung ihrer Existenz«.'*
In der Philosophie ist »nicht-psychologisch« vom Ich in dem Sinne die
Rede, wie Wittgenstein im Tractatus logico-philosophicus weiter hervor-
hebt, dass die Welt immer >meine Welt< ist. So ist das »philosophische
Ich« weder der konkrete Mensch, noch der menschliche Korper oder
die menschliche Seele als eine Substanz, von der die Psychologie han-
delt, sondern »das metaphysische Subjekt, die Grenze — nicht ein Teil
der Welt« (Tractatus, 5.641).**

Canguilhem, der sicherlich keine besondere Sympathie fiir Wittgen-
steins spite Auffassung der sprachlichen Lebensformen als Uberwin-
dung des metaphysischen Dualismus haben konnte,> verweist darauf,
dass Wittgenstein die Vorstellung eines metaphysischen Subjekts spater
aufgegeben hat. Zugleich bemerkt er, dass er sich auf Wittgenstein um
der Neutralitat willen — »pour raison de non-engagement axiologique«
— bezieht. Wittgenstein nehme namlich gegeniiber der franzosischen Po-
lemik zwischen Existentialisten und im weitesten Sinne Strukturalisten
hinsichtlich der Auffassung von der Natur des Subjekts eine gleichsam
neutrale Stellung ein.'+

Das Ich und der Wille, an die Canguilhem denkt,’s sind — wie er an-
hand von René Magrittes Bild Le paysage isolé erlautert — besondere

11 CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée«, a.a.0., 28/dt. 32.

12 A.a.O., 28 f/dt. 32 f.

13 Zu Canguilhem und Wittgenstein in Bezug auf »Le cerveau et la pensée«
vgl. A. UTAKER, »Canguilhem et Wittgenstein : une rencontre autour de
>Le cerveau et la pensée««, in: BRAUNSTEIN (Hg.), Canguilhem. Histoire
des sciences et politique du vivant, a.a.O., 143-61.

14 Vgl. CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée«, a.a.O., 28/dt. 32.

15 Uber die schopferische, willentliche Natur des Ichs fiir Canguilhem vgl. be-
reits seine Beobachtungen an einer Patientin des psychiatrischen Kranken-
hauses von Saint-Alban-sur-Limagnole im Sommer 1944 wihrend des Wi-
derstandes, DERS:, »Observations a I’hdpital psychiatrique de Saint-Alban
(Lozere)«, in OC IV, 183-89, insb. 187: »Mme C. a le sentiment trés net
que la responsabilité est un choix de soi, une création de soi« (»Frau C. hat
das sehr scharfe Gefiihl, dass die Verantwortung ein Sich-Selbst-Waihlen, ein
Sich-Selbst-Schopfen ist«); »C’est qu’en effet on ne peut étre clair pour soi
que si on est source de soi« (»Es liegt daran, dass man nur dann sich selbst
klar sein kann, wenn man die Quelle seiner selbst ist«).

665

19.01.2026, 08:42:14. =D



https://doi.org/10.5771/9783845292458-663
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS KARTESISCHER RISS

Formen des In-der-Welt-Seins, die mit der Welt, von der sie die Grenze
darstellen, nicht einfach koinzidieren, sondern die zu ihr ein instrumen-
tales Verhaltnis in Bezug auf einen moglichen Sinn hin herstellen. Sie sind
in der Welt in der Form einer Bedeutungsbeziehung zu (»une relation si-
gnifiante a«). Dementsprechend steht das Ich nicht in einem Uberflugs-,
wie etwa ein neutraler Beobachter, sondern in einem Uberwachungsver-
haltnis zur Welt: »Le Je n’est pas avec le monde en relation de survol,
mais en relation de surveillance.«*¢ Seinem Vorsatz des non-engagement
axiologique treu, hebt Canguilhem hervor, dass die Uberwachungsrol-
le des Subjekts vom Ich Spinozas nicht weniger als vom Ich Descartes’
wahrgenommen wurde.'”

Descartes setzt auf die unmittelbare geistige Evidenz des Cogito; Spi-
noza formuliert das unpersonliche Axiom eines homo cogitat. Spinoza
ist aber zugleich — obwohl er dabei den pluralis modestiae verwendet —
jenes Ich, das im letzten Kapitel vom Theologisch-politischen Traktat
die Forderung aufstellt, es miisse jedem erlaubt sein, zu denken, was er
will, und zu sagen, was er denkt. Spinoza ist derjenige, der am Schluss
seiner Abhandlung sagt, er habe das zu Ende behandelt, was er sich vor-
genommen hatte, er wisse, dass er ein Mensch ist und dass er insofern
habe irren konnen. Vorsatz und Irrtum — wie eigentlich das Liigen-Kon-
nen — sind nicht von ungefihr spezifische Merkmale des Denkens und
miissen als solche nicht im Sinne einer Rechnung, sondern einer Bezie-
hung zu verstanden werden. Wer eine Intention in Bezug auf einen Wil-
len hat und sich nicht damit begntigt, nach dem Identitatsprinzip Ele-
mente zu kombinieren, kann ein strategisches Verhaltnis zu dem haben,
was er denkt, oder gar zwischen seinem Denken und der Totalitit, auf
die dieses immer schon bezogen ist, eine falsche Beziehung herstellen. Er
kann somit sich irren oder gar liigen. Trotz der Ethik more geometrico
demonstrata ist das Ich Spinozas, das fiir sein Werk eintritt, nicht we-
niger Ich als jenes Descartes, das in der Antwort auf die scholastischen,
naturalistischen Einwande Gassendis gegen die Selbsterkenntnis des je
pense emport auf die Selbststandigkeit des Geistes als Prinzip und nicht
als Gegenstand hinweist.**

Canguilhem macht keinen Hehl daraus, dass seines Erachtens die sub-
jektive Funktion des iiberwachenden In-der-Welt-Seins (» présence-sur-
veillance«) nicht bei Descartes, sondern bei Spinoza am augenfilligsten
ist. Im zweiten Teil des Discours de la méthode verteidigt sich Descartes
eifrig gegen den Verdacht, er wolle politische Kritik ausiiben. Er habe
nur seine eigenen Gedanken reformieren wollen. Spinoza hat hinge-
gen Offentlich fur das Recht auf Gedankenfreiheit Partei ergriffen. Sein

16 DERS., »Le cerveau et la pensée«, a.a.0., 29/dt. 33.
17 Vgl.a.a.0., 30/dt. 34.
18 Vgl. a.a.0. und DERS., »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.0., 372.

666

19.01.2026, 08:42:14. =D



https://doi.org/10.5771/9783845292458-663
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

Freund, der hollandische Ratspensionir Jan de Witt, dessen republikani-
sche Uberzeugungen er teilte, wurde 1672 in Den Haag, als die Armeen
Ludwigs XIV. in Holland einfielen, von den oranischen Aufstindischen
ermordet. Von Emporung und Schmerz getrieben wollte Spinoza seine
Wohnung verlassen, um an die Mauern der Stadt ein Plakat zu heften,
auf das er geschrieben hatte: Ultimi barbarorum. Man sagt, sein Haus-
wirt konnte ihn nur mit Gewalt davon abbringen.®

Die Philosophie muss von der Tatkraft (» pouvoir de ressort«) Rechen-
schaft ablegen konnen, die Spinoza, das heifst den Urheber einer Philo-
sophie der Notwendigkeit ohne Subjekt, dazu bewegen konnte, gegen
die vollendete Tatsache zu rebellieren. Spezifische Aufgabe der Philoso-
phie ist es, das Ich als den uniibertragbaren Anspruch zu verteidigen,
in der Welt im Modus des Uberwachens zu sein.>> Canguilhem warnt
davor, Spinoza eine andere Philosophie als die seinige unterzuschieben.
Sein Verhalten ist als der Beweis der Notwendigkeit zu verstehen, die —
wie es am Ende der Ethik heifst — Ordnung und Verkntipfung der Kor-
pererregungen dazu zu fihren, sich nach der Ordnung und Verkniip-
fung der Gedanken in der Seele zu richten. Diese Entsprechung wiirde
in ihrer Vervollkommnung die wahre Freiheit bilden. Canguilhem fragt
sich allerdings, ob Spinozas Emporung — eine Leidenschaft, die als Quel-
le des Hasses zwangslaufig verwerflich ist — nicht von einem unmerkli-
chen kartesischen Riss (»faille cartésienne«) in seiner philosophischen
Konstruktion zeugt.

So gibt Spinoza, der den Menschen nicht als ein gesondertes Reich
innerhalb des Reiches der Natur denken wollte und dessen Auffassung
des Verhiltnisses zwischen Korper und Seele gewiss nicht jene des Dua-
listen Descartes’ ist, im allerletzten Satz der Ethik zu, dass alles Erhabe-
ne ebenso schwierig wie selten ist. Dem Weisen kann es demnach schon
mal passieren, dass er, bevor er die vollige Entsprechung zwischen See-
le und Korper erreicht hat und damit sich seiner selbst, Gottes und der
Welt mit einer ewigen Notwendigkeit bewusst geworden ist, hinc et nunc
uber sein Verhalten beziiglich der im Leben vorkommenden Gefahren
entscheiden muss, die er durch Geistesgegenwart und -kraft (»par la pré-
sence et la force de ’Ame«) vermeiden und tiberwinden kann.>

So sehen Canguilhems Ubermenschen aus. Spinozas présence et force
de Pame sind diejenigen Jean Cavailles’, Canguilhems Freund und spi-
nozistischer Philosoph, der von einer hoheren Notwendigkeit getrieben
wurde, sein Leben im Widerstand aufs Spiel zu setzen und — von den

19 Vgl. DERS., »Le cerveau et la pensée«, a.a.0., 30/dt. 35.

20 Vgl.a.a.0., 31/dt. 35 f.

21 A.a.0., 32/dt. 37. AuBlerdem B. de SPINOZA, Ethik in geometrischer Ord-
nung dargestellt, hg. und neu tbers. v. W. Bartuschat, Hamburg 32010
(1999), V, prop. X, scholium.

667

19.01.2026, 08:42:14. =D



https://doi.org/10.5771/9783845292458-663
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS KARTESISCHER RISS

Nationalsozialisten erschossen, nachdem er zweimal ausgebrochen war
— tatsachlich zu verlieren.>* Spinozas irreduzible Geisteskraft ist dieje-
nige Simone Weils, die gegen Hegel die moralische Vision der Welt und
die Verlierer der Geschichte verteidigte und die ebenso wie Cavaillés im
zweiten Weltkrieg das Gesetz der vollendeten Tatsache und des Urteils
der Weltgeschichte nicht anerkannte und dabei das Leben verlor.>3

Die Frage im Titel der Rezension Canguilhems von Foucaults Les mots
et les choses, »Mort de ’homme ou épuisement du Cogito?« (Critique
1967), kann sowohl im Sinne einer Erlauterung als auch im Sinne einer
Alternative verstanden werden. Im ersten Fall erlautert die Erschopfung
des Cogito Foucaults Verkiindung des Todes des Menschen, der in sei-
ner Zeit fur so viel Eklat sorgte. Aus der Sicht Canguilhems traten die
Voraussetzungen fiir die moderne Erschopfung des Cogito zutage, als
Kant es vor den Gerichtshof des Ich denke stellte und ihm jede substan-
zialistische Geltung abstritt. Die synthetische Einheit der Apperzeption
als Bedingung einer jeden Erkenntnis kann sich selbst nicht erkennen.
Anders als Descartes Cogito ist das Ich denke als ein Ansich gesetzt, das
nicht fiir sich werden kann: »Le Je ne peut se connaitre Moi.« Von die-
sem Moment an wurde die Identitit des Denkens mit sich selbst gebro-
chen und die Vorstellung in der Philosophie denkbar, dass die Funktion
des Cogito von keinem Subjekt als seinem Funktionar ausgeiibt wird.*+
Jean Cavailles, der gegen Husserl eine Theorie der Wissenschaft nicht
in einer Philosophie des Bewusstseins, sondern in einer Philosophie des
Begriffes gesucht hatte, und Gaston Bachelard, der in seiner nicht-kar-
tesischen und nicht-kantischen Epistemologie das Cogito in der passi-
ven Form eines cogitatur ergo est deklinierte, seien zwei frithe Versuche
gewesen, bis in ihre letzten Folgen die Erschopfung des Cogito zu kon-
zipieren, die Foucault in der Form des Todes des Menschen verkiindete.

Erschopfung des Cogito und Tod des Menschen konnen aber auch als
Alternative in dem Sinne gedacht werden, dass die eine nicht notwendig
mit dem anderen einhergeht.>s Der theoretische Antibumanismus wire
dann — wie durchaus im Fall von Canguilhem — nicht der Gegner, son-
dern gerade das Mittel eines praktischen Humanismus. In der Schrift »Le
cerveau et la pensée« scheint Canguilhem gegentiber seiner Verteidigung

22 Vgl. CANGUILHEM, »Jean Cavaillés (1903-1944)« (1947), 150 f.; DERS.,
»Mort de ’lhomme ou épuisement du Cogito?«, a.a.0., 617/dt. 46; DERS.,
»Inauguration de Pamphithéatre Jean-Cavaillés a la nouvelle Faculté des
Lettres de Strasbourg (9 mai 1967)«, in: DERS., Vie et mort de Jean Ca-
vailles, a.a.0., 9—32, 27 ff.

23 Vgl. DERS., »Hegel en France«, a.a.0., 340 f., Anm.

24 Vgl. DERS., »Mort de ’homme ou épuisement du Cogito? «,a.a.O., 614 f./
dt. 42 f.

25 In diesem Sinne vgl. auch DEBRU, Georges Canguilbem. Science et
non-science, a.a.0., 23.

668

19.01.2026, 08:42:14. =D



https://doi.org/10.5771/9783845292458-663
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

der Willensfreiheit der Geistesgegenwart und -kraft der Erschopfung des
Denkens gleichsam eine sekundire Bedeutung beizumessen. Darauf deu-
tet die Gleichsetzung des Ichs Spinozas mit dem Ich Descartes hin, was
das iiberwachende In-der-Welt-Sein des Willens angeht.

Es wurde gezeigt, dass sowohl in Foucaults Archiologie als auch in
Canguilhems historischer Epistemologie bereits alle Elemente angelegt
sind, um zu behaupten, dass die Unterscheidung zwischen Cogito und
Cogitatur letztendlich sekunddr ist. Das Problem der Moderne ist eigent-
lich das Verhiltnis zwischen Endlichem und Unendlichem; demgegen-
uber geht es in dem Streit tiber Subjekt und Struktur eigentlich nur um
eine Scheinalternative. Denn jedes Cogitatur mindet letztendlich, wenn
es sich als Sinn konstituiert, in eine Form von Subjektivitat: in der Refle-
xion einer Einheit in ihrer Mannigfaltigkeit, eines Wesens in einem Da-
sein und — im Urteil als der Minimalform von Denken tiberhaupt — eines
Pradikats in einem Subjekt. Der Subjektivitit kann man eigentlich nicht
entgehen. In dieser Hinsicht wire auch die Frage nach der Dialektik und
der Hermeneutik nochmals zu stellen. Man weifd von Foucault, dass sei-
ne Philosophie erklartermafsen als ein antidialektisches Unterfangen zu
verstehen ist, auch wenn sich leicht zeigen ldsst, dass in der Konzeption
seiner Archiologie das dialektische Prinzip schlechthin, namlich Nega-
tivitat, am Werk ist. Was Canguilhem angeht, so wurde das Fehlen einer
Dialektik und einer Hermeneutik als ein systematischer Mangel seiner
philosophie du vivant bezeichnet, der dadurch — im Ubrigen ganz in der
Linie einer szientistischen Tradition, die aus der kartesischen Verwer-
fung der Syllogistik gewachsen ist — die Moglichkeit abhandenkommt,
zwischen Werten und Leben als fundamentaler Einheit von Dasein und
Bediirfnissen, Natur und Freiheit, tiberhaupt zu vermitteln. Waire es im
Hinblick auf die Naturalismuskritik von Foucault und Canguilhem nicht
angebrachter gewesen, die Frage nach der Dialektik und der Hermeneu-
tik nicht in Bezug auf die Frage nach der Subjektivitit, sondern auf jene
nach der Physik — oder besser nach der Physiologie — und nach der Me-
taphysik zu stellen? Das Problem der modernen Dialektik und der mo-
dernen Hermeneutik wire dann nicht mehr die Subjektivitit, sondern
der Anspruch, an die Stelle der Metaphysik zu treten, mit dem sie in der
Gefolgschaft Hegels in der Moderne sich entwickelt haben. Frei nach
Adorno konnte man gar sagen, dass die Aufgabe nicht darin bestehen
kann, das Subjekt zu diffamieren, sondern eine Solidaritit mit der Me-
taphysik angemessen zu denken.

Auf einem solchen Weg hat sich Foucault letztendlich ganz verloren,
auch wenn die unbarmherzige Diagnose des intrinsischen Herrschafts-
gehaltes der Normalisierungstechnologien der Moderne, die seine Ar-
chiologie liefert, einen unvergleichlichen Verdienst darstellen. Im An-
schluss an Hegels und Nietzsches Verwerfung des Instrumentalismus
des modernen Humanismus hatte er mit der absoluten Subjektivitit in

669

19.01.2026, 08:42:14. =D



https://doi.org/10.5771/9783845292458-663
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS KARTESISCHER RISS

der Einleitung zu Binswangers Traum und Existenz und mit der Empo-
rung und der selbstbewussten Schizophrenie des Neffen angefangen, der
sein eigentlichstes Selbst der Macht und dem Reichtum preisgeben muss-
te. Er hat damit aufgehort, sich mit Deleuze tiber Lust und Begehren zu
streiten, ohne das mindeste Bewusstsein von Leben und Liebe zu haben.
Foucaults verkiirzte Auffassung von Nietzsches Gedanken der ewigen
Wiederkehr im Sinne eines kritischen Denkens der Endlichkeit hat ihn
schliefllich in eine Sackgasse gefiihrt.

Canguilhem hat im Gegenteil nicht vergeblich versucht, den Zirkel
der Erkenntnis des Menschen zu brechen, sondern er hat ihn im umfas-
senden Zirkel des Lebens begriffen. Seine Ubermenschen streben nach
keiner ewigen Wiederkehr in der Immanenz einer selbstgeniigsamen
Endlichkeit. Sie zeichnen sich eher dadurch aus, dass sie ein hoheres Be-
wusstsein von der unendlichen Einheit des Lebens haben. In dieser Hin-
sicht stehen sie sicherlich den Ubermenschen Bergsons niher als jenen
eines flachen Nietzscheanismus.*

Spinoza, Simone Weil, Jean Cavailles konnten keine positive Erkennt-
nis der Einheit zwischen Seele und Korper, Idealen und Tatsachen haben,
nach der der Mensch seinem Wesen entsprechend immer schon strebt.
Sie konnten nur — wie der Kranke von seiner Krankheit — durch ihre
Ubertretung negativ von ihr erfahren. Thr Verhiltnis zur Einheit des Le-
bens blieb aber nicht blof$ negativ. In einem Gestus der Vorwegnahme,
den Canguilhem im Anschluss an Descartes’ Auffassung der GrofSziigig-
keit als die ethische Notwendigkeit versteht, in der Praxis mit den De-
kreten des Willens den Reflexionen des Verstandes zuvorzukommen,*”
setzten sie positiv auf eine Einheit, indem sie entschieden, dass sich vom
Leben Rechenschaft abgeben zu wollen bereits heifst, bereit zu sein, das
Leben aufzugeben.**

26 Fiir Bergsons Ubermenschen vgl. BERGSON, Die beiden Quellen der Mo-
ral und der Religion, a.a.O., 27 ff., 165 ff./fz. 29 ff., 224 ff.

27 Vgl. den Hinweis auf Descartes’ philosophie de la générosité in CANGUIL-
HEM, »Le cerveau et la pensée«, 30/dt. 35 und bereits DERS., »Descartes
et la technique«, a.a.0., 494 ff. Zum Gedanken der Vorwegnahme in Bezug
auf Descartes vgl. auflerdem ROTH, Georges Canguilbem et I'unité de I’ex-
périence, a.a.0., 214 ff. Zu Descartes’ Auffassung der Grofsziigigkeit vgl.
insb. Les passions de 'ame, AT XI, 445 f.; auerdem ALQUIE, La décou-
verte métaphysique de I’homme chez Descartes, a.a.0., 332 ff.

28 Vgl. diese Uberlegung aus der Zeit, in der Canguilhem aktiv im Widerstand
war: »Deés que ’on cherche ce dont la vie devrait étre le moyen en cherchant
une raison de vivre, on trouve aussi des raisons de perdre la vie« (CAN-
GUILHEM, Les normes et le normal, in OC II, 88; »Sobald man nach dem
sucht, wovon das Leben das Mittel sein konnte, indem man einen Grund
zum Leben sucht, findet man auch Griinde, um das Leben zu verlieren«).

670

19.01.2026, 08:42:14. =D



https://doi.org/10.5771/9783845292458-663
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

In diesem ziberwachenden In-der-Welt-Sein, das Spinoza, Cavailles,
Weil in seiner dufSersten Form auszuiiben wussten, sah Canguilhem die
eigentliche Aufgabe des Philosophen, sei er Spinozist oder Kartesianer:

A premigre vue, on pourrait penser que Spinoza a commis une erreur.
Celle de croire que les barbares qu’il dénongait publiquement étaient les
derniers. Mais il savait le latin et il a voulu dire les plus récents, les der-
niers en date. Par conséquent, les philosophes d’aujourd’hui, quelle que
soit leur ligne de recherche, spinoziste ou cartésienne, sont assurés de ne
pas manquer d’occasions ou de raisons pour aller, a leurs risques, en un
geste d’engagement controlé par leur cerveau, inscrire sur les murs, rem-
parts ou clotures : Ultimi barbarorum.*

29 DERS., »Le cerveau et la pensée«, a.a.0., 32 (»Auf den ersten Blick kénnte
man meinen, Spinoza habe einen Fehler begangen. Den Fehler namlich zu
glauben, die 6ffentlich von ihm angeprangerten Barbaren seien die letzten.
Doch er konnte sein Latein, und er wollte sagen: die neuesten, die bislang
letzten. Deshalb sind sich die heutigen Philosophen, unabhingig davon, ob
ihr Forschen eher spinozistisch oder kartesianisch orientiert ist, sicher, dafs
es genug Gelegenheiten bzw. Griinde gibt, um auf eigenes Risiko, in einer
von ihrem Gehirn kontrollierten Bewegung des Engagements, an Mauern,
Wille oder Zaune schreiben zu gehen: Ultimi barbarorum«, dt. 38).

671

19.01.2026, 08:42:14. =D



https://doi.org/10.5771/9783845292458-663
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

