TEIL I: THEORIE UND METHODE

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Acc:

- T


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10,14361/9783839460290-003

m 13.02.2026, 15:48:21. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation

Innerhalb der Sozial- und Kulturanthropologie gibt es bislang kaum ethnografische
Arbeiten, die sich explizit mit der Sozialisation von Emotionen beschiftigen. Dieses
wichtige Thema wurde in der Vergangenheit von einigen Autoren zwar am Rande be-
handelt (siehe u.a. Briggs 1982, 1998; Firth 1957 [1936]; Geertz 1959, 1961; LeVine 1960;
Levy 1973; Lutz 1983, 1988; Morton 1996; M. Rosaldo 1980), jedoch nicht auf systema-
tische Weise erforscht. Lediglich fiir die taiwanesische Mittelschicht liegen einige
detaillierte Ergebnisse zur Emotionssozialisation vor (Fung 1999, 2006; Miller et al.
1996; Miller et al. 1997; Miller et al. 2012). Die in diesem kulturellen Kontext festzustel-
lende »Scham«-Sozialisation wurde bisweilen einem westlichen Entwicklungsmodell
auf kontrastive Weise gegeniibergestellt, in dessen Rahmen die Herausbildung eines
»Selbstbewusstseins« (self-esteem) — einhergehend mit der Empfindung von »Stolz«
(pride) — die prigende emotionale Erfahrung von Kindern darstellt (Holodynski &
Friedlmeier 2006: 158-161; Miller et al. 2002: 234; LeVine et al. 1994; Quinn 2005).

In den letzten Jahren hat die Berliner Schule der Kindheits- und Sozialisationsfor-
schung am Arbeitsbereich Psychologische Anthropologie des Instituts fiir Sozial- und
Kulturanthropologie der FU Berlin dazu beigetragen, dass diese Forschungsliicke
mehr und mehr geschlossen wird. Die Forschungstitigkeit umfasst Studien zur Emo-
tionssozialisation in Indonesien (Rottger-Rossler 2013), bei den Bara im Hochland von
Madagaskar (Scheidecker 2017) und interkulturelle Vergleiche des emotionalen So-
zialisationsprozesses zwischen den Minangkabau in West-Sumatra, Indonesien, und
den Bara (Rottger-Rossler et al. 2013) sowie den Tao in Taiwan und den Bara (Funk et
al. 2012; Rottger-Rossler et al. 2015). Allen diesen Arbeiten ist eine interdisziplinire
Orientierung gemeinsam, die sich in der Bereitschaft ausdriickt, itber den eigenen
diszipliniren Tellerrand zu schauen und wichtige theoretische Anleihen aus anderen
Wissenschaftsdisziplinen zu integrieren.

In meiner Dissertation verfolge ich eine bidisziplinire Perspektive, die an der
Schnittstelle zwischen Ethnologie und Entwicklungspsychologie angesiedelt ist. Die-
se Perspektive besitzt den Vorteil, dass sie die »grauen Felder« beider Disziplinen
hinsichtlich der Emotionssozialisation in den Blick zu nehmen vermag. In der inter-
kulturell arbeitenden Entwicklungspsychologie fehlt ebenso wie auch in den ande-
ren an kulturellen Themen interessierten Subdisziplinen der Psychologie das Wissen
um die Komplexitat soziokultureller Zusammenhinge. Dies ist u.a. der vorwiegend
experimentellen methodologischen Arbeitsweise der Psychologie geschuldet, die in
der Regel auf einige wenige Faktoren fokussiert, jedoch keine hermeneutische oder

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2%

Geister der Kindheit

holistische Erfassung eines lokalen Settings ermdoglicht. All dies vermag die Sozial- und
Kulturanthropologie zu leisten, sie bedarf jedoch entwicklungspsychologischer Ein-
sichten und Modelle, um ethnografische Daten beziiglich ihrer entwicklungspsycho-
logischen Bedeutung analysieren und in einen Vergleichsrahmen stellen zu konnen.
Die Sozialisation von Emotionen ist somit ein Thema, das von vornherein nicht mono-
disziplinir angegangen werden kann.

Anders als in weiten Teilen der Sozial- und Kulturanthropologie iiblich, sind meine
zentralen Forschungsfragen hypothesengeleitet. Die Ubernahme bestimmter in der
Empirie zu iberpriifender Vorannahmen ergab sich zum einen aus meiner Teilnahme
am Forschungsprojekt Sozialisation und Ontogenese von Emotionen im Kulturvergleich'
und zum anderen aus meiner Uberzeugung, dass ein méglichst reflektierter Umgang
mit eigenkulturellen Konzeptionen gegeniiber einer Verschleierung bzw. Nichtthe-
matisierung derselben den Vorteil besitzt, dass diese auf systematische Weise infrage
gestellt bzw. modifiziert werden kénnen. Letztlich ist ethnologisches Arbeiten aber
immer eine Verschrinkung induktiver und deduktiver Vorgehensweisen — ob dies nun
bewusst reflektiert wird oder nicht.

Im Folgenden werde ich das meiner Arbeit zugrunde liegende Mehrkomponenten-
Emotionsmodell skizzieren und beschreiben, wie sich in den vergangenen 90 Jahren
sozial- und kulturanthropologische Ansitze zur Erforschung von Kindheit und So-
zialisation herausgebildet haben. Dann fithre ich in Anlehnung an Super und Hark-
ness (1986) den Begriff der »kindlichen Entwicklungsnische« ein, der vor allem in der
kulturpsychologischen Sozialisationsforschung Verwendung findet und drei zentrale
Untersuchungsdimensionen aufzeigt, die auch fiir die Sozialisation von Emotionen
bedeutsam sind. Als nichstes stelle ich eine kulturvergleichende theoretische Studie
zur Kindererziehung von Quinn (2005) vor, in der emotionale und affektive Erregung
als wichtige Elemente des Sozialisationsprozesses genannt werden. Aufbauend auf
Quinns Uberlegungen haben meine Kolleginnen und Kollegen und ich den Begriff der
»sozialisierenden Emotionen« gepragt (Funk et al. 2012; Rottger-Rossler et al. 2013;
Rottger-Rossler et al. 2015), der auch fir die vorliegende Arbeit bedeutsam ist, da er
bestimmten Emotionen innerhalb des emotionalen Entwicklungsprozesses — im vor-
liegenden Fall »Angst« (maniahey) und »Scham« (masnek) — eine Schliisselrolle zukom-
men lisst. Meine theoretischen Ausfithrungen schliefRen mit einer Auflistung konkre-
ter Fragestellungen, die es in meiner Arbeit zu beantworten gilt.>

1 Das Forschungsprojekt Sozialisation und Ontogenese von Emotionen im Kulturvergleich (2009—2014) wur-
de von Prof. Dr. Birgitt Rottger-Rossler (Ethnologie) und Prof. Dr. Manfred Holodynski (Entwicklungs-
psychologie) geleitet und war am Exzellenz-Cluster Languages of Emotion an der FU Berlin angesiedelt.
Meine Kollegin Susanne Jung, mein Kollege Gabriel Scheidecker und ich verfolgten einen komparatis-
tischen Ansatz, da wir in drei Gesellschaften (Minangkabau, Bara und Tao) auf systematische Weise
dieselben Fragen zur Emotionssozialisation untersuchten.

N

Eine exzellente und sehr ausfiihrliche theoretische Einfithrung in die Sozialisation von Emotionen aus
sozial- und kulturanthropologischer sowie kulturpsychologischer Sicht findet sich in der Dissertation
meines Kollegen Gabriel Scheidecker (2017), auf die ich an dieser Stelle verweise.

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation
Mehrkomponenten-Emotionsmodell

Die meisten Emotionsforscher sind sich einig, dass Emotionen sowohl biologische als
auch kulturelle Anteile aufweisen, auch wenn sie diese recht unterschiedlich gewich-
ten. Die meisten Anhinger eines naturwissenschaftlichen Lagers betrachten Emotio-
nen als prinzipiell biologisch determiniert (z. B. Ekman 1992; Izard 1997; Damasio 2005
[1994]) und weisen dem Faktor Kultur eine zu vernachlissigende Funktion zu. Vertre-
ter eines konstruktivistischen Ansatzes innerhalb der Sozial- und Kulturanthropo-
logie sehen Emotionen hingegen als primar kulturell und/oder sozial determiniert an,
d.h. sie drehen den Spief? um und weisen dem Biologischen eine marginale Rolle zu
(z.B. Lutz 1988; Abu-Lughod 1986). Eine Kritik dieser deterministischen Sichtweisen
findet sich u.a. bei Reddy (1997) und Réttger-Réssler (2002, 2004).

Aus meiner Sicht ist die Frage nach einer Hierarchisierung des Verhiltnisses von
Biologie und Kultur obsolet, da beide Bereiche unauflésbar ineinander verschrankt
sind und sich keine »reinen« Anteile ausfindig machen lassen, die ausschliefdlich dem
einen oder dem anderen Lager zuzurechnen wiren (vgl. Leavitt 1996; Hinton 1993,
1999; Svasek & Milton 2005; Rottger-Rossler & Markowitsch 2009). Es bedarf demnach
eines dynamischen Emotionsmodells, in dem sowohl biopsychische als auch sozio-
kulturelle Facetten Platz haben und in ihrer wechselseitigen Prozesshaftigkeit erfasst
werden kénnen. Ich orientiere mich in dieser Arbeit an einem Mehrkomponenten-
Ansatz, so wie er erstmals von Scherer (1984) formuliert und in jiingerer Vergangen-
heit auch innerhalb der Entwicklungspsychologie aufgegriffen wurde (Holodynski &
Friedlmeier 2006).?

Holodynski und Friedlmeier (2006: 40) definieren eine Emotion als »ein funk-
tionales psychisches System innerhalb des individuellen Tatigkeitssystems mit der
Funktion, die Handlungen in ihren motivrelevanten Aspekten zu regulieren«. Als sys-
temische Komponenten einer Emotion nennen sie 1. das Appraisal; 2. die Handlungs-
bereitschaft; 3. die Ausdrucksreaktion; 4. die Kérperregulation sowie 5. das subjektive
Gefiihl. Das synchrone Zusammenspiel dieser Komponenten bewirkt den Erhalt des
emotionalen Gesamtsystems und verleiht ihm Stabilitit. Meine folgende Darstellung
der fiinf emotionalen Komponenten orientiert sich an Holodynski und Friedlmeier
(2006: 42£.).

Das Appraisal stellt einen situativen kognitiven Einschitzungsprozess dar, bei
dem eine Person das von ihr Wahrgenommene hinsichtlich der Erfillung ihrer
Motive und Wiinsche evaluiert. Die Blockierung eines Handlungsziels 16st im All-
gemeinen »Arger« aus, das Gewahrwerden eines als bedrohlich empfundenen Ob-
jekts hingegen »Angst« oder »Furcht«. Appraisalprozesse kénnen sowohl reflexhaft
als auch auf (vor)bewusster Ebene ablaufen. Bestimmte situative Einschitzungen
konnen als universal gelten, wohingegen andere an die personliche Lebenserfahrung
und an soziokulturelle Faktoren gebunden sind.

3 Die generelle fachiibergreifende Abwendung von statischen Modellen hat dazu gefiihrt, dass das
dynamische Mehrkomponenten-Emotionsmodell auch in anderen Disziplinen Einzug erhalten hat,
z.B. in der Kulturpsychologie (Mesquita & Markus 2004; Shweder et al. 2007) und Soziologie (von
Scheve 2011).

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR

25


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Geister der Kindheit

Unsichtbare Krafte wie Winde, Kdlteempfindungen oder bestimmte Formen af-
fektiven und emotionalen Erlebens stellen nach Auffassung der Tao Machenschaf-
ten bosartiger Anito-Ceistwesen dar. Bestimmte negativ konnotierte Emotionen
wie »Arger« (somozi), »Angst« (maniahey) oder »Traurigkeit« (marahet so onowned)
werden von den Tao als externe Krafte erfahren, die in schwache und unachtsame
Personen eindringen. Vor allem »Angst«-Empfindungen diirfen von den Tao nicht
zugelassen werden, da sie den Verstand benebeln und zu irrationalen Handlungen
fithren. Eine Person, die»panikartige Angst« (maniahey so pahad) empfindet, verliert
ihre Seele. Der animistisch gepragte Denk- und Fithlrahmen der Tao fithrt in vielen
Situationen zu kulturspezifischen Einschatzungsprozessen.

Unter Handlungsbereitschaft ist die mit einer Emotion zusammenhingende motiv-
dienliche Handlungstendenz zu verstehen, die entweder als Handlungsreaktion
vollzogen werden kann oder aber aufgrund einer Kontrolle des Handlungsimpulses
lediglich auf einer mentalen Ebene erfolgt. Eine typische Handlungsbereitschaft
angesichts einer drohenden Gefahr ist das Weglaufen. Da sich soziales Handeln in
der sozialen Interaktion abspielt, orientiert es sich an normativen Regeln, die je nach
Kultur und Gesellschaft variieren konnen.

Bei den Tao wird die Handlungsbereitschaft in einer Emotionsepisode z.B. maf3-
geblich durch die Regeln der Altershierarchie gepragt. Jiingere Personen missen
den Worten der Alteren Folge leisten und diirfen ihnen nicht offen widersprechen.
Auf keinen Fall diirfen sie respektablen Alteren gegeniiber »wiitend« (somozi) wer-
den. Die Handlungsbereitschaft ist eng an das Appraisal gekniipft, das seinerseits
kulturspezifischen Einfliissen unterliegt.

Die Ausdrucksreaktion einer Person umfasst diverse korperliche Ausdruckszeichen,
die in Mimik (z. B. licheln), Blickverhalten (z. B. jemanden anstarren), Gestik (z. B. die
Faust ballen), Korperduktus (z. B. breitbeiniges Stehen), Raumverhalten (z. B. sich von
jemandem abwenden), Intonation (z.B. schreien) sowie Berithrung (z.B. jemanden
umarmen) unterschieden werden kénnen. Kommunikatives Ausdrucksverhalten ver-
lduft aufindexikalische und symbolische Weise, es ist in gewisser Weise mit der Spra-
che vergleichbar. Beim Empfinden einer Emotion werden Ausdrucksreaktionen von
Kindern zunichst offen artikuliert, im Verlauf der Ontogenese jedoch von den Betrof-
fenen mehr und mehr als mentale Reprisentationen erfahren — so die Annahme von
Holodynski und Friedlmeier (2006). Wihrend bestimmte Ausdruckszeichen universal
verstanden werden konnen, sind andere hochgradig kulturspezifisch.

In der friihkindlichen Sozialisation bei den Tao wird von alteren Sauglingen und
Kleinkindern z.B. erwartet, dass sie in Disstress-Momenten »ruhig bleiben«
(mahanang) und ihren »Blick« von den Bezugspersonen »abwenden« bzw. diese
»nicht beachten« (jiozayan).

Holodynski und Friedlmeier (2006) klassifizieren Handlungsbereitschaft und Aus-
drucksreaktion als zusammenhingende Komponenten, weil beide eine instrumen-
telle und/oder kommunikative Funktion innerhalb des emotionalen Gesamtsystems
einnehmen und dariiber hinaus von der betreffenden Person als Bestandteile des

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation

motorischen Systems auf willkiirliche Weise reguliert werden kénnen. Ich habe bei-
de Prozesse jedoch separat aufgefiihrt, weil die Analyse der kulturspezifischen Aus-
druckszeichen der Tao in meiner Arbeit einen besonderen Stellenwert einnimmt.

Anders als die Prozesse des motorischen Systems verliuft die Korperregulation
weitestgehend unwillkiirlich. Sie ist mit dem autonomen Nervensystem verbun-
den und umfasst u.a. auch endokrinologische Prozesse. Eine Person, die »Angst«
empfindet, nimmt z. B. wahr, dass ihr Herz schneller schligt und sich die Atmung
intensiviert, doch vermag sie dergleichen Prozesse nicht direkt zu regulieren. Das
Korperregulationssystem ist phylogenetisch dlter und auch bei Tieren anzutreffen.
Die mit ihm verbundenen Prozesse dienen dem eigenen physischen Uberleben, sie
regulieren Angriff und Verteidigung. Da die Kérperreaktion mit dem Appraisal-
System und der Handlungsbereitschaft verbunden ist, kann sie iiber diesen Umweg
indirekt modifiziert werden.

Die Tao versuchen z.B. durch diverse Strategien der »Nichtbeachtung«, »Umdeu-
tung« und »Meidung« (jiozayan; naziboan) das Ausbrechen der Symptome von
»Angst« (maniahey) zu unterbinden, da aus ihrer Sicht jegliches Entgleiten einer
Kontrolle tGber die eigenen Handlungen mit »Besessenheit durch bosartige Geist-
wesen« (ni kovotan no anito) oder Seelenverlust erklart wird.

Das subjektive Gefiihl verhilt sich auf besondere Weise zu den iibrigen genannten
Subsystemen, da es die von ihnen ausgehenden intern wahrnehmbaren Empfindun-
genwiderspiegelt. Das Gefithl entzieht sich objektiver Messungen, es ist rein subjektiv.
Es iibt im emotionalen Gesamtsystem eine Uberwachungs- und Selbstkontrollfunk-
tion aus. Eine Person nimmt in einer Emotionsepisode ihre Kérperregulationspro-
zesse wahr, wird sich ihrer motivdienlichen Handlungsbereitschaft bewusst, die
wiederum mit dem von ihr vorgenommenen Einschitzungsprozess zusammenhingt,
und registriert an sich selbst ein bestimmtes emotionales Ausdrucksverhalten. Aus
all diesen bewusst registrierten Riickmeldungen ergibt sich ein spezifisches Gefiihl,
das nun idealerweise einen Selbstregulationsprozess einleitet, der ein moglichst rei-
bungsloses Funktionieren des emotionalen Gesamtsystems gewahrleisten soll.

Ich kann nicht genau beschreiben, wie die Tao sich wihrend einer bestimmten
Emotionsepisode fiihlen; ich kann nur aufgrund aller (ibrigen mir vorliegenden In-
formationen hierauf schlieflen. Wahrend meiner Feldforschung entstanden durch
meine Anpassung an die »gesellschaftlichen und kulturellen Verhaltensregeln der
Tao« (iwawalam so tao) neuartige Gefiihle in mir, die sich moglicherweise denen der
Tao in gewisser Hinsicht anniherten.

Das oben beschriebene Internalisierungsmodell der Emotionsentwicklung von
Holodynski und Friedlmeier verfolgt das Ziel, einen Internalisierungsprozess nach-
zuzeichnen, der sich im Verlauf der Ontogenese von Emotionen allmihlich heraus-
bildet. Vereinfachend gesagt gehen die Autoren davon aus, dass bei Kindern der
euroamerikanischen Mittelschicht im Vorschulalter (4 bis 6 Jahre) vermehrt intraper-
sonale Regulationsmuster auftreten, die aus interpersonalen Regulationsstrategien
hervorgegangen sind. Dies erscheint logisch, da Neugeborene und jiingere Siuglin-
ge zunichst nicht in der Lage sind, ihre eigenen Bediirfnisse auf autonome Weise

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR

27


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Geister der Kindheit

zu befriedigen. Stattdessen miissen sie ihre Bezugspersonen z.B. durch Weinen auf
sich aufmerksam machen, um so die Fremdregulation eines von ihnen als unange-
nehm empfundenen Zustandes zu erreichen. Im Zuge ihrer kognitiven Reifung ist
es ihnen in der Kindheitsphase jedoch moglich, bestimmte Handlungen zu antizi-
pieren und ihre eigene Handlungsbereitschaft sowie auch ihre Ausdrucksreaktionen
zu regulieren. Sie werden zunehmend in die Lage versetzt, sich selbst zu helfen und
als unabhingige Akteure auch in emotionaler Hinsicht aufzutreten. Wann dieser
Internalisierungsprozess genau einsetzt und auf welche Weise er verliuft, ist kultur-
ibergreifend allerdings noch nicht hinreichend erforscht worden. Es besteht Grund
zur Annahme, dass er bei Tao-Kindern in einem deutlich fritheren Entwicklungs-
alter einsetzt, als dies bei westlich geprigten Mittelschichtskindern oder bei der han-
chinesischen Bevolkerungsmehrheit Taiwans der Fall ist.

Affekttheoretische Uberlegungen

Wihrend meiner Forschung habe ich ausschlieRlich mit dem von Holodynski und
Friedlmeier (2006) entworfenen Mehrkomponenten-Emotionsmodell gearbeitet. Erst
bei der Auswertung meiner Daten habe ich mich mit dem Affekt-Begriff befasst, der
mir in bestimmten Zusammenhingen geeigneter erscheint, um die Gefithlswelten der
Tao zu beschreiben. Ich versuche, in dieser Arbeit zwischen Emotionen und Affekten
zu unterscheiden; als Behelfsbegriftfe, die beides umfassen, verwende ich dariiber hin-
aus »Gefiihl« und »Empfindung« (siehe auch Thonhauser 2019 iitber den Begriff feeling).

Der Affekt-Begriff ist schwierig zu fassen, weil er in den unterschiedlichen mit
ihm arbeitenden Disziplinen (z.B. Neurowissenschaften, Psychologie, Philosophie,
Kulturwissenschaften, Soziologie, Sozial- und Kulturanthropologie) nicht einheitlich
verwendet wird. Ein zentraler Aspekt des Affektiven ist die ihm innewohnende Rela-
tionalitit und somit seine Verortung zwischen den individuellen Akteuren und ihrer
sozialen und materiellen Umgebung (von Scheve 2016; Slaby 2016; Slaby & Rottger-
Rossler 2018; Slaby & Mithlhoff 2019). Affektives Erleben findet nicht ausschlieflich
als internes subjektives Gefiihl statt, die Grenzen zwischen innen und auflen werden
pords und durchlissig. Slaby und Réttger-Rossler (2018: 2) beschreiben das Affektive
deshalb als »fliichtigen Momentx, als ein »Flirren« oder »Schimmern, als »das, was
sich noch nicht gezeigt oder geformt hat«, als etwas »Prireflektives« oder als eine
»nuancierte Prisenz von irgendetwas, das im jetzigen Zustand weder reflektiert noch
artikuliert werden kann«. Die Unfassbarkeit des Affektiven bewirkt ferner, dass af-
fektive Zustinde von den Betroffenen oftmals als ambivalent und diffus erfahren
werden. Sie werden als Intensititen wahrgenommen und nicht als klar konturierte
und benennbare Emotionen.

Eine ausfiihrlichere Auseinandersetzung mit dem Affektiven bei den Tao erfolgt
in Kapitel 6 sowie auch in der Schlussbetrachtung, weil ich erst nach der Besprechung
ethnografischer Details in der Lage sein werde, Theoretisches mit Ethnografischem zu
verbinden. An dieser Stelle beschrinke ich mich auf zwei Beispiele, um die Anwend-
barkeit des Affekt-Begriffes im Gefiihlsleben der Tao zu illustrieren:

Die Tao diirfen bestimmte Gefithle wie z.B. »Angst« (maniahey) nicht an sich her-

anlassen, weil dadurch die fragile Einheit von »Seele« (pahad) und »korperlichem
Selbst« (kataotao) gefahrdet wird. Wenn »Angst« auf affektiv-phdnomenologische

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation

Weise von einer Person wahrgenommen wird und keine effektive Regulation dieses
Gefiihlszustandes erfolgen kann, droht die Seele in ihrer Unwissenheit panikartig
davonzufliegen, was negative Auswirkungen auf die Gesundheit der betreffenden
Person hat. Die kulturell gegebene Notwendigkeit, jegliche »Angst«-Empfindung
nach Moglichkeit abzuwehren, deutet darauf hin, dass in diesen Situationen kein
emotionales Erleben im strengeren Sinne stattfindet. Es wire stattdessen ange-
brachter, von einer erworbenen affektiven »Angst«-Disposition zu sprechen.

Einige Emotionsworter des ciriciring no tao sind konzeptuell nur schwer fassbar,
dasie diverse negativ evaluierte Gefithlszustinde bezeichnen, deren bewusstes Er-
leben von den Tao als schadlich aufgefasst wird. Der polysemische Sammelbegriff
madrahet so onowned beschreibt z.B. ein »schlechtes Inneres«, in dem so distinkte Ge-
fiihlsregungen wie »Argerc, »Traurigkeit«, »Angst« und »Scham enthalten sind. Es
stellt sich von daher die Frage, ob die Tao den Marahet-so-onowned-Zustand nicht
vielmehr als eine affektive Intensitit und weniger als eine Emotion wahrnehmen.

Ethnologische Perspektiven auf Kindheit und Sozialisation

Seit den 1920er-Jahren ist die Sozialisationsforschung ein Teilgebiet der Ethnologie.
Sie nahm ihre Anfinge in der interdisziplinir ausgerichteten US-amerikanischen Kul-
turanthropologie, innerhalb derer sich in der Zeit vor dem Zweiten Weltkrieg die so-
genannte Kultur- und Personlichkeitsschule etablierte. Insbesondere die Studien von
Margaret Mead (2001 [1928], 2002 [1935]) erreichten in der amerikanischen Offentlich-
keit eine grofRe Verbreitung. Mead und anderen wichtigen Vertretern dieser Schule
(z.B. Kardiner 1939; Benedict 2005 [1946]; DuBois 1944) ist es mafdgeblich zu verdanken,
dass Personlichkeitsmerkmale von nun an nicht mehr als angeboren, sondern als so-
ziokulturell geprigt aufgefasst wurden. Allerdings sind die damaligen Schriften zur
Sozialisation aus heutiger Sicht in vielerlei Hinsicht bedenklich, da sie auf bestimmten
psychosexuellen Annahmen der damals einflussreichen Psychoanalyse basieren. So-
zialisationspraktiken wie (Ab-)Stillen und Toiletten-Training lassen keine empirisch
verifizierbaren Riickschliisse iiber kulturspezifische Personlichkeitsmerkmale er-
wachsener Personen zu — auch wenn eben dies bei Studien zum Nationalcharakter
verfeindeter Weltkriegsméchte von fithrenden Ethnologen postuliert wurde. In vielen
Studien wurde die Variabilitit der Entwicklung nicht geniigend in den Blick genom-
men, da es vor allem darum ging, eine modale Persénlichkeit zu konstruieren, die
dann fiir die Personlichkeitsmerkmale in einer bestimmten Kultur reprisentativ sein
sollte. Konstrukte wie basale Personlichkeitsstrukturen lassen sich empirisch kaum
uberpriifen, in vielen Fillen miissen sie als »Hirngespinste« der Ethnografen gelten.
Auch der Einsatz projektiver Testverfahren stellt ein Problem dar, weil dergleichen
Material nicht ohne Weiteres von einer Kultur auf eine andere iibertragen werden
kann. (Fiir eine Kritik der Kultur- und Personlichkeitsschule siehe Bock 1980.)
Nachdem die Kultur- und Persénlichkeitsschule um 1950 aufgrund der genannten
Kritikpunkte jih zum Erliegen kam, gab es verschiedene Versuche, sozial- und kultur-
anthropologische Sozialisationsstudien neu zu beleben. Zu nennen wire hier die Whi-
ting-Schule, aus der namhafte Vertreter hervorgegangen sind, die teilweise immer
noch im akademischen Bereich aktiv sind (Super & Harkness 1986; LeVine et al. 1994;
Shweder 1999; Weisner 2002). John und Beatrice Whiting sowie auch ihr Mitstreiter

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR

29


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Geister der Kindheit

Irvin Child versuchten auf der Grundlage der Human Relations Area Files (HRAF), die
1949 von George P. Murdock an der Yale University gegriindet wurden, kulturiiber-
greifende systematische Analysen zur Kindesentwicklung vorzunehmen (Whiting &
Child 1953; Whiting & Whiting 1974). Im Rahmen ihrer akribischen Vergleichsstudien
mussten sie einsehen, dass das von Freud (2007 [1905]) prognostizierte Stufenmodell
der psychosexuellen Kindesentwicklung durch ihr Material nicht bestitigt wurde, da
die untersuchten Gesellschaften in der Regel anderen Aspekten wie dem Umgang mit
Aggressionen oder dem Nicht-mehr-getragen-Werden (weaning from the back) wesent-
lich mehr Aufmerksamkeit widmeten. Die Forschenden der Whiting-Schule wandten
sich in der Folge von Korperfunktionen ab und konzentrierten sich auf eine Erfor-
schung interpersonaler Beziehungen (Whiting 1994). In der von den Whitings initi-
ierten Six-Cultures-Studie werden Kinder in ihrem sozialen Interaktionsverhalten auf
systematische Weise von den Mitgliedern des Forschungsteams beobachtet, sodass
sich aus den aggregierten Datensitzen eindeutige Aussagen itber das Sozialverhalten
der Kinder treffen lassen (LeVine 2007: 253).* Den Whitings und ihren Schiilern ist es
zu verdanken, dass sich die Sozialisationsforschung innerhalb der Kulturanthropo-
logie kontinuierlich weiterentwickelt hat und von einem psychoanalytischen zu einem
interaktionistischen Ansatz gelangt ist.

Neben den USA hat es auch in anderen Lindern sozialanthropologische Studien
zur Sozialisation und Kindheit gegeben. Da jedoch insbesondere britische und deut-
sche Ethnologen der Psychologie eine bisweilen feindliche Haltung entgegenbrachten,
kam es hier bis in die jiingere Vergangenheit hinein nie zu einer interdiszipliniren
Befruchtung. Stattdessen erforschten britische Sozialanthropologen im Rahmen
ihres strukturfunktionalistischen Paradigmas die Funktionen von Altersgruppen und
Initiationsriten (fir eine Zusammenfassung britischer Forschungstitigkeit siehe
Mayer 1970). Dieser statische Ansatz ist jedoch nicht in der Lage, den Prozess der
Sozialisation abzubilden, und von daher fiir eine Sozialisation von Emotionen zu
vernachlissigen.

Ein Verdienst der britischen ethnologischen Kindheitsforschung besteht jedoch
darin, Kinder nicht mehr als »passive Objekte« und »hilflose Zuschauer« aufzufas-
sen, sondern vielmehr als eigenstindige Akteure innerhalb einer kindlichen Subkul-
tur (Hardman 1973: 87). In den 1980er- und 1990er-Jahren entstand mit den New Social
Studies of Childhood (NSSC) ein neuer interdisziplinirer Ansatz, der sich u.a. dadurch
auszeichnete, dass er erwachsenenzentrierten Sichtweisen kritisch gegentiberstand.
Durch die Integration des Entwicklungsaspekts in die Kindheitsforschung haben sich
die Perspektiven der beiden transatlantischen Lager heute weitestgehend angeglichen.
Gegenwartig gibt es verschiedene Ansitze, das reichhaltige, aber grofdtenteils auf un-
systematische Weise erhobene Material zu kindlichen Lebenswelten zu biindeln und zu
einer Anthropologie der Kindheit zusammenzufassen (Hirschfeld 2002; Montgomery
2008; Lancy 2008, 2014).

Auch die Kognitive Anthropologie (z.B. D’Andrade 1995; Quinn 2005), Person-
Centered Ethnography (z.B. Levy & Hollan 1998) und Ethnopsychologie (z. B. Lutz 1988)
milssen als Subdisziplinen der Kulturanthropologie bei einer Beschiftigung mit
der Sozialisation von Emotionen Beriicksichtigung finden, da sie das Verhiltnis von

4 Auch wahrend meiner Forschung konnten viele Zusammenhange iiber das affektive und emotionale
Erleben von Tao-Kindern nur iiber das systematische Beobachten in Erfahrung gebracht werden, nicht
jedoch tiberinformelle Gesprache oder Informantenbefragung (siehe Kapitel 2).

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation

Psyche und Kultur behandeln und Aussagen iiber den kindlichen Sozialisations- und
Entwicklungsprozess zu treffen vermogen. Als Vertreter einer interkulturell arbeiten-
den Entwicklungspsychologie sind vor allem Keller (2007), Rogoft (2003), Super und
Harkness (1986) sowie Tronick et al. (1992) zu nennen.

Die kindliche Entwicklungsnische

In diesem Abschnitt skizziere ich ein fiir meine Arbeit zentrales Sozialisationsmo-
dell, das auf einer Weiterentwicklung des cultural learning environment von Whiting
(1977) basiert. Es handelt sich hierbei um einen interaktionalistischen Ansatz, der
wechselseitige Beziehungen zwischen Individuen und ihrer soziokulturellen Um-
welt beriicksichtigt und der gegenwirtig vor allem in der interkulturell ausgerich-
teten Entwicklungspsychologie verbreitet ist. Das Sozialisationsmodell von Super
und Harkness (1986), die sogenannte developmental niche, stellt im Wesentlichen eine
Weiterentwicklung von Weisners (1984) ecocultural niche dar. Wahrend Letztere vor
allem in einer physisch-sozialen Erfassung der kindlichen Umgebung besteht, tre-
ten bei der developmental niche aulerdem psychologische Aspekte hinzu. Der Begriff
der »Nische« soll vergegenwirtigen, dass sich ein kulturelles Gemeinwesen in einem
historischen Prozess an eine bestimmte naturriumliche Umgebung angepasst hat.
Im Wesentlichen bezieht sich das von Super und Harkness vertretene Sozialisations-
modell auf die folgenden drei Dimensionen: 1. das physisch-soziale Umfeld, in dem
ein Kind aufwichst; 2. die kulturspezifischen sozialen Praktiken, die in der Kinder-
betreuung und -erziehung von den Bezugspersonen angewandt werden, sowie 3. die
elterlichen Ethnotheorien.

Das physisch-soziale Umfeld bezeichnet das soziokulturelle Setting, in dem ein
Kind aufwichst, sowie die in ihm anzutreffenden sozialisationsrelevanten Interak-
tionsmuster. Es beinhaltet die naturriumliche Umgebung, das Wetter, die vorherr-
schende(n) Wirtschaftsweise(n) und politischen Konstellationen, die allesamt Auswir-
kungen auf das soziale Betreuungsarrangement zeigen. Es ist wichtig zu betonen, dass
Sduglinge und Kleinkinder bereits als eigenstindige Akteure auftreten, die durch ihr
Verhalten den Sozialisationsverlauf beeinflussen. In vielen Studien lag der Fokus auf
Miittern als primiren Bezugspersonen, wobei bisweilen iibersehen wurde, dass Siug-
linge und Kleinkinder nicht selten durch ein erweitertes Netzwerk an Bezugspersonen
betreut werden, das auch iltere (Geschwister-)Kinder umfassen kann.

Bei den Tao ist dariiber hinaus auch die Gruppe der Peers fiir den Sozialisations-
prozess bedeutsam, denn hier herrschen deutlich andere Regeln als in der hierar-
chisch orientierten Verwandtschaftsgruppe. Des Weiteren treten in bestimmten
Situationen Personen aus antagonistischen Gruppen in Erscheinung, die Kindern
gegeniiber feindlich gesonnen sind. Die Feinde der eigenen Verwandtschafts-
gruppe missen deshalb als ein wichtiger Bestandteil der Entwicklungsnische
aufgefasst werden. Aus emischer Perspektive muss der Begriff des »Sozialen« in
Anlehnung an Latour (1996) jedoch wesentlich weiter gefasst werden, da er nach
Auffassung der Tao auch autonom agierende Geistwesen mit einschlieRt. Aus der
Perspektive der Tao sind die in der Umgebung des Dorfes anzutreffenden bosarti-
gen Anito-Geistwesen reale Gestalten.

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR

31


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Geister der Kindheit

Die im Sozialisationsprozess relevanten kulturspezifischen sozialen Praktiken um-
fassen das, was ich in der Einleitung als elterliche Strategien, Sozialisationspraktiken
und Erziehungsmethoden bezeichnet habe. Soziale Praktiken koénnen auf systemati-
sche Weise beobachtet und ggf. auch in Ton und Bild festgehalten werden. Auf diese
Weise lassen sich itberpriifbare Aussagen tiber die Beziehung zwischen Kindern und
ihren Bezugspersonen treffen.

Eng mit den sozialen Praktiken verbunden sind die elterlichen Ethnotheorien von
Kindheit, Entwicklung und Erziehung.® Uberall auf der Welt verfiigen Bezugsperso-
nen iiber bestimmte kulturelle Vorstellungen, was gut bzw. wichtig fir ihre Kinder ist.
Diese Vorstellungen sind Teil eines komplexen kulturellen Bedeutungsgewebes, das
u.a. auch weltanschauliche sowie religigse Dimensionen umfasst. Theorie und Praxis
bedingen sich hierbei gegenseitig, d.h. die praktischen Erfahrungen bestitigen die
lokalen theoretischen Modelle und andersherum. Die Bezugspersonen konnen die von
ihnen angewandten sozialen Praktiken nicht immer explizit begriinden, da nicht alle
Zusammenhinge auf einer bewussten Ebene reflektiert werden.

In Hinblick auf die Sozialisation von Emotionen bei den Tao ist es notwendig, die
bestehenden kulturellen Modelle von Person und Emotion aus einer emischen
Perspektive heraus zu verstehen, da die den elterlichen Ethnotheorien zugrunde
liegenden sozialen Praktiken ansonsten nicht auf »korrekte« Weise interpretiert
werden kénnten.

Es ist wichtig zu betonen, dass die in einer kindlichen Entwicklungsnische bestehen-
den »kulturellen Entwicklungspfade« (Greenfield et al. 2003) immer im Plural gedacht
werden miissen. Auch in zahlenmifig kleinen Gesellschaften mit einer relativ ein-
heitlichen Lebensweise — zu denen die Tao zihlen - findet keine uniforme Entwick-

lung statt.

Die Lebensbedingungen und Verhaltensweisen eines Tao-Kindes orientieren sich

in einem nicht geringen Mafle an der GrofRe und sozialen Stellung der Verwandt-
schaftsgruppe, in die es hineingeboren wurde. Ein ausgewogenes Geschlechter-
verhdltnis innerhalb der Haushalts- bzw. Verwandtschaftsgruppe ist auch heute

noch entscheidend fiir seine Versorgung mit Nahrung. Auch die Geschwisterfolge

hat Auswirkungen auf den Sozialisationsprozess, da hierdurch bestimmt wird, wie

viel Aufmerksamkeit die Mutter und andere Bezugspersonen dem Kind entgegen-
bringen kénnen und ob es spiter bei den Auseinandersetzungen innerhalb der
Peergruppe Gefdhrten hat, die ihm beistehen. Gegenwartig wachsen mehr als ein

Drittel der Kinder in Iranmeylek bei ihren GrofReltern auf, weil die Eltern sich aus

Griinden des Gelderwerbs voriibergehend oder langerfristig in Taiwan aufhalten.
Die Betreuung eines nicht unbedeutenden Anteils an Kindern durch GrofReltern

bewirkt, dass diese vermehrt sozialen Praktiken ausgesetzt sind, die auf der tradi-
tionellen Weltanschauung der Tao basieren.

5 Der Begriff »elterliche Ethnotheorien« besagt im Grunde dasselbe wie parental belief systems
(Harkness & Super 1992) oder cultural models of child-rearing (Quinn 2005). Ein einheitliches Vokabular
ist innerhalb der sozial- und kulturanthropologischen sowie kulturpsychologischen Sozialisations-
forschung erst noch im Entstehen.

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation

Universelle Aspekte der Kindererziehung

Das Konzept der kindlichen Entwicklungsnische und das Mehrkomponenten-Emo-
tionsmodell bilden Ansitze, die es ermdglichen, den Sozialisationsprozess sowie das
emotional-affektive Erleben theoretisch zu fassen und in ihren jeweiligen Wirkungs-
weisen zu beschreiben. Doch wie soll nun das Emotionale und Affektive mit dem So-
zialisationsprozess zusammengebracht werden, um die Sozialisation von Emotionen
bei den Tao zu erforschen?

Ein theoretischer Leitfaden fiir meine Arbeit findet sich in Naomi Quinns einfluss-
reichem Artikel Universals of Child Rearing, der 2005 in Anthropological Theory erschienen
ist und in dem sie die Ansicht vertritt, dass Siuglinge und Kleinkinder in allen Gesell-
schaften von ihren Bezugspersonen durch bestimmte emotional erregende Sozialisa-
tionspraktiken auf spiter zu erlernende Lektionen vorbereitet werden. Kleine Kinder
werden durch die Bahnung eines bestimmten emotional-affektiven Entwicklungs-
pfades auf kulturspezifische Weise pridisponiert, was dazu fithrt, dass ihnen in einer
spiteren Entwicklungsphase nachfolgende Erziehungsinhalte besser zuginglich sind.

Inspiriert durch die neurowissenschaftlichen Erkenntnisse des Hirnforschers
LeDoux (2002), der davon ausgeht, dass Lernprozesse besonders effektiv sind, wenn
sie zu dauerhaften synaptischen Verbindungen fithren, unternahm Quinn ein close
reading einschligiger ethnografischer Literatur iiber Kindeserziehung. Zur Auswer-
tung gelangten u.a. ethnologische Studien von Miller at al. (1996) und Miller et al.
(1997) zur taiwanesischen Mittelschicht, von Lutz (1988) zu den Bewohnern des mi-
kronesischen Atolls Ifaluk, von Briggs (1982, 1998) zu den kanadischen Inuit und von
Levine und Levine (1966) zu den Gusii in Kenia. Den in diesen Gesellschaften anzu-
treffenden Erziehungsmethoden sind nach Quinn vier Mechanismen gemeinsam, die
sie als Universalien postuliert. Hierbei handelt es sich um:

1. Pradispositionales Priming (predispositional priming). Die Vorbereitung (pri-
ming) eines Kindes auf spiter zu erlernende Lektionen. Durch bestimmte kultur-
spezifische Sozialisationspraktiken wird ein Kind durch seine Bezugspersonen vor
dem Erlangen des Spracherwerbs auf eine bestimmte Weise pridisponiert, um es
auf diese Weise empfanglich fiir die in den darauffolgenden Jahren zu erlernenden
Erziehungsziele zu machen.

2. Konstanz der Erfahrung (experiental constancy). Die Sozialisationsstrategien der
Bezugspersonen weisen eine grofde RegelmiRigkeit und Konstanz der Erfahrung
auf, sodass Kinder kaum Widerspriiche in ihren Erziehungserfahrungen erleben.

3. Emotionale Erregung (emotional arousal). Gleichbleibende Disziplinierungsmaf3-
nahmen der Bezugspersonen fithren immer wieder zu einer spezifischen emotio-
nalen Erregung im Kind. Unterschiedliche Disziplinierungsmafinahmen wie z. B.
Schlagen, Angstigen, Aufziehen, Beschimen oder Loben evozieren unterschied-
liche emotionale Qualititen, sodass in emotionaler Hinsicht von divergenten Ent-
wicklungsverliufen ausgegangen werden muss.

4. Billigung/Missbilligung (approval/disapproval). Bezugspersonen evaluieren das
Verhalten ihrer Kinder auf verbale und nonverbale Art und Weise, um eine Anbin-
dung an die Normen und Werte der Gesellschaft zu erzielen. Evaluationen an sich
sind emotional erregend, da die Missbilligung kindlichen Verhaltens die sozialen
Bindungen des Kindes infrage stellt.

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR

33


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Geister der Kindheit

Quinns Studie deutet an, dass es in den von ihr beriicksichtigten Gesellschaften
trotz gravierender Unterschiede bei den sozialen Strukturen, Verhaltensstandards
und Wertvorstellungen (und somit Erziehungszielen) ein limitiertes Set von Erzie-
hungspraktiken gibt, um Kinder gemif den normativen Regeln und kulturellen Wer-
ten ihrer jeweiligen Gesellschaft zu sozialisieren oder, wie sie sich ausdriickt, »for
rearing children to be valuable adults« (Quinn 2005: 490).

Fiir die Sozialisation von Emotionen ist besonders der dritte von Quinn erwihnte
Punkt bedeutsam, da er explizit auf eine vom Kind immer wieder erfahrene emo-
tionale Erregung verweist. Um herauszufinden, welche emotionalen Qualititen bei
den Tao-Kindern wihrend des Sozialisationsprozesses eine zentrale Rolle spielen,
ist es also nach den theoretischen Annahmen von Quinn erforderlich, die elterli-
chen Erziehungsziele in Verbindung mit den von den Bezugspersonen angewandten
Sozialisationspraktiken und Erziehungsmethoden zu erheben, um auf diese Weise
Ritckschlisse auf die im Sozialisations- und Erziehungskontext evozierten Emotio-
nen ziehen zu konnen. Die hieraus abgeleiteten Fragen lauten: Welche Sozialisations-
praktiken werden von den Bezugspersonen der Tao-Kinder angewandt und welche
emotionalen Qualititen werden von diesen wihrend des Priming-Prozesses erlebt?

Anhand meines Datenmaterials kann ich aufzeigen, dass Quinns Uberlegungen
auch auf die Tao zutreffen, wobei es notwendig ist, den zweiten von ihr genannten
Punkt der »Konstanz der Erfahrung« zu modifizieren, da bei den Tao ein von ihr
nicht beriicksichtigter (oder zumindest nicht explizit genannter) Sonderfall besteht.
Wie ich aufzeigen werde, sind die im spiten Siuglingsalter einsetzenden Sozialisa-
tionspraktiken und Abhirtungsitbungen ambivalent und diffus, sodass Tao-Kinder
widerspriichliche Erfahrungen im Umgang mit Bezugspersonen und anderen Inter-
aktionspartnern machen - und auch machen sollen. Im Falle von Tao-Kindern be-
steht die »Konstanz der Erfahrung« demnach nicht in immer wiederkehrenden und
gleichbleibenden Verhaltens- und Reaktionsweisen ihrer Bezugspersonen, sondern
vielmehr in der Erfahrung, dass die Welt um sie herum unberechenbar ist.

Sozialisierende Emotionen

Quinns (2005) Auswertung der einschligigen ethnografischen Literatur zur Kinder-
erziehung hat ergeben, dass in verschiedenen kulturellen Settings unterschiedliche
Sozialisationsstrategien wie z.B. schlagen, dngstigen, aufziehen, beschimen oder
loben dominieren, die jeweils bestimmte emotionale Qualititen hervorbringen, die
von den betroffenen Kindern wihrend dieser Disziplinierungsmafinahmen in einem
Zustand der Erregung empfunden werden und im spiteren Entwicklungsverlauf
durch die Antizipation bestimmter Reaktionen auch in anderen Situationen aus-
gelost werden konnen. Es ist zu erwarten, dass weltweit eine bestimmte (aber nicht
beliebig grofie) Spannbreite an erzieherischen Moglichkeiten und dem hiermit ver-
bundenen emotionalen Erleben besteht. Diese Eingrenzung ergibt sich einerseits aus
der Diversitit kultureller Lebenswelten und andererseits aus der conditio humana, die
alle Menschen miteinander teilen. Aus dieser Uberlegung lisst sich ableiten, dass es
prinzipiell méglich sein miisste, eine kulturiibergreifende Systematik emotionaler
Entwicklungsverliufe zu erstellen.

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation

Ein méglicher Ansatzpunkt fiir ein derartiges Unterfangen besteht in der Fokus-
sierung auf die primir am Sozialisationsprozess beteiligten Emotionen, die meine
Kolleginnen und Kollegen und ich in fritheren Publikationen als sozialisierende Emo-
tionen bezeichnet haben (Funk et al. 2012; Rottger-Rossler et al. 2013; Réttger-Rossler
etal. 2015):

»Emotionen, die durch emotionalisierende Erziehungspraktiken direkt indu-
ziert werden und unmittelbar an der Sozialisation beteiligt sind, indem sie
Individuen dazu veranlassen, sich an den Werten und Normen ihrer Kultur
zu orientieren, nennen wir sozialisierende Emotionen.« (Funk et al. 2012: 220)

Ich gehe hier davon aus, dass sich sozialisierende Emotionen zu psychologischen
Kontrollmechanismen entwickeln kénnen, wodurch es Kindern (bzw. allgemein den
Mitgliedern einer Gesellschaft) maoglich ist, ihr Verhalten, aber auch ihr gesamtes
Emotionsrepertoire an die Gefithls- und Darbietungsregeln ihrer Gesellschaft an-
zupassen. Sozialisierende Emotionen besitzen also die Fihigkeit, andere emotionale
Qualititen in ihren kulturspezifischen Ausprigungen zu formen.

Der Begriff sozialisierende Emotionen weist Parallelen zum Konzept der moralischen
Emotionen (Haidt 2003; Tangney et al. 2007) bzw. den moralischen Affekten (R. Rosaldo
1984) auf. Ein zentraler Unterschied ist aber, dass sozialisierende Emotionen die As-
pekte der Prozesshaftigkeit und Agency herausstellen und sich deshalb von dem eher
statischen Konzept der moralischen Emotionen bzw. Affekte unterscheiden. Soziali-
sierende Emotionen sind keine vorgegebenen Entititen, sie werden im Prozess der So-
zialisation immer wieder aufs Neue von Bezugspersonen und Kindern ko-konstruiert.

Durch das Konzept der sozialisierenden Emotionen ist es moglich, eine Reihe
kulturspezifisch verschiedener Emotionen hinsichtlich ihrer Funktion miteinander
zu vergleichen. So fithrten z. B. die gegenwartig in Westeuropa und Nordamerika zu
beobachtende Sozialisationspraxis des Lobens und eine allgemein wertschitzende
Behandlung von Kindern zur Herausbildung von »Stolz« und »Scham« als sozialisie-
renden Emotionen (Holodynski & Friedlmeier 2006: 158-161; Miller et al. 2002: 234).

Dagegen wenden han-taiwanesische Bezugspersonen Beschimung als eine Stra-
tegie an, um in ihren Kindern eine »Scham«-Sensibilitit zu erzeugen (Fung 1999,
2006; Miller et al. 1996; Miller et al. 1997; Miller et al. 2012). Auch in Indonesien wer-
den von den Bezugspersonen diverse Strategien wie z.B. das Auslachen angewandst,
um ihre Kinder das »Schimen« zu lehren (Geertz 1959, 1961; Collins & Bahar 2000;
Rottger-Rossler 2013). Besonders interessant hier ist die nach wie vor einflussreiche
ethnologische Studie von Hildred Geertz (1959), in der sie von einem dreistufigen
Entwicklungsprozess javanischer Kinder ausgeht: Aus einer anfinglichen kindlichen
»Angst«-Disposition (wedi) differenzieren sich graduell verschiedene »Scham«-Kom-
ponenten (isin; etwa: »Schame, »Schiichternheitc, »Verlegenheit«) heraus, die am Ende
des emotionalen Entwicklungsprozesses schlieflich in »Respekt« (sungkan) transfor-
miert werden. Bereits bei Geertz ist der auch fiir die vorliegende Arbeit bedeutende
Hinweis enthalten, dass »Angst« und »Scham« ontogenetisch betrachtet miteinander
verbunden sind und dass letztere Emotion aus ersterer hervorgeht.

Nicht wenige Sozial- und Kulturanthropologen haben »Furcht« als sozialisierende
Emotion in den Gesellschaften, in denen sie geforscht haben, feststellen kénnen. So
schreibt Briggs (1998) iiber die kanadischen Inuit:

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR

35


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Geister der Kindheit

»Itis[...] a fear of being disapproved of, criticized, scolded. [...] ilira is a socializing
and socialized fear, one that children have to learn to feel.« (Briggs 1998: 148)

Lutz (1983: 256) beschreibt, wie die Bewohner des mikronesischen Atolls Ifaluk ihre
Kinder ingstigen und ihnen mit bésartigen Geistwesen drohen. Die auf diese Weise
induzierte »Furcht« (metagu) besitzt eine sozialisierende Wirkung:

»To the Ifaluk way of thinking, fear is what keeps people good. The person who
fears the justifiable anger of others is one who carefully watches her own be-
havior’s »social wake, always attentive to the risk of rocking another’s boat.«
(Lutz 1988: 201)

Eine Frage, die durch meine Arbeit aufgeworfen wird, ist, ob »Furcht« sowohl bei den
Inuit als auch bei den Ifaluk eine adiquate Ubersetzung darstellt und ob nicht »Angst«
die treffendere Bezeichnung wire (siehe auch Rottger-Rossler et al. 2015).

In kulturellen Settings, in denen Kinder mit einem Stock geschlagen werden und
die lokale sozialisierende Emotion nicht durch Anwendung psychischer Gewalt indu-
ziert wird, erscheint eine Ubersetzung mit »Furcht« dagegen als sinnvoll (vgl. Schei-
decker 2017). So ruft nach LeVine (1960) die Sanktionierungspraxis des Schlagens bei
kenianischen Gusii-Kindern eindeutig »Furcht« als sozialisierende Emotion hervor:

»Fathers threaten their sons with punishment, and administer harsh beatings
with wooden switches, explicitly intending to make the sons fearful and there-
fore obedient.« (LeVine 1960: 55)

Ich gehe davon aus, dass Kinder, die im Siuglings- und Kleinkindalter diversen am-
bivalenten Sozialisationspraktiken ausgesetzt sind, bei denen sich (zumindest aus
Kinderperspektive) kein eindeutiges Muster erkennen lisst, aufgrund der diesen
Praktiken inhirenten Unberechenbarkeit »Angst« als eine sozialisierende Emotion
entwickeln. Die von den Tao gegeniiber ilteren Siuglingen und Kleinkindern insze-
nierten Sozialisationspraktiken und Abhirtungsiibungen gleichen auf frappierende
Weise dem von Briggs (1982, 1998) beschriebenen Verhalten der kanadischen Inuit im
Umgang mit ihren Kindern. Ich vermute, dass viele weitere zahlenmif3ig kleine Grup-
pen mit einem animistisch geprigten Denk- und Fithlrahmen vom bedrohlichen In-
szenieren gesellschaftlicher und kultureller Kerninhalte in einem frithen Kindesalter
als Teil eines Pridispositionalen Primings Gebrauch machen, da diese Gruppen auf
existenzielle Weise mit ithrer Umwelt verbunden sind und folglich im kindlichen Er-
leben von »Respekt«, »Angst«, »Furcht«, »Scham« und »Verlegenheit« eine moralische
Tugend sehen. Die Emotionen des »Scham«-Clusters treten zusitzlich zur »Angst«
hinzu, weil in zahlenmifiig kleinen Gesellschaften in der Regel egalitire und somit
flexible soziale Ordnungen anzutreffen sind. Diffuse soziale Grenzziehungen ver-
stirken das Klima allgemeiner Unsicherheit, da auf soziale Bindungen an sich kein
Verlass sein kann, sofern diese nicht in einem fortlaufenden Prozess durch das Ge-
ben und Empfangen von Nahrung oder durch gegenseitige Hilfeleistung revitali-
siert werden. Die in diesen Gesellschaften anzutreffende »existenzielle Angst« wird
somit zusitzlich durch »Sozialangst« als weitere sozialisierende Emotion erweitert,
wobei beide emotionalen Qualititen in vielen Situationen auf unauflésbare Weise

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation

miteinander verschmelzen. »Angst« und »Scham« ist gemeinsam, dass sie in den
betroffenen Individuen eine Hemmung ausldsen, die Bedachtsamkeit und Vorsicht
fordert, d.h. Verhaltensweisen, die in einer als »gefihrlich« wahrgenommenen Umge-
bung das physische Uberleben absichern kénnen. Bei diesen Uberlegungen handelt es
sich allerdings um Hypothesen, die erst durch weitere Forschungen bestitigt werden
miissen.

Ein wesentlicher Vorteil bei einer Fokussierung auf sozialisierende Emotionen
besteht in der Moglichkeit eines direkten und tberpriifbaren Zugangs durch syste-
matische Beobachtung und Protokollierung bestimmter am Sozialisations- und Erzie-
hungsprozess beteiligter emotionaler Episoden. In einem Schlussfolgern auf der Basis
aggregierter und auf systematische Weise durch Beobachtung erhobener Daten sehe
ich ein wichtiges Vermichtnis der Whiting-Schule, das insbesondere im Rahmen der
Six-Cultures-Studie Anwendung fand. Die Forschung meiner Kolleginnen und Kolle-
gen steht ebenso wie meine eigene in dieser Tradition.

Daich in dieser Arbeit sowohl mit dem Emotions- als auch mit dem Affekt-Begriff
operiere, ziehe ich es vor, sozialisierende Emotionen, moralische Emotionen und mo-
ralische Affekte nicht von vornherein als etwas Emotionales oder Affektives festzu-
legen. Stattdessen verwende ich im Folgenden die neutrale Bezeichnung »Gefiihl«, die
es mir erlaubt, affektive und emotionale Prozesse gleichermaflen zu beriicksichtigen.
Denn eine Besonderheit bei den sozialisierenden und moralischen Gefiihlen der Tao
besteht darin, dass sie je nach situativem Kontext als Emotion oder als Affekt empfun-
den werden konnen (siehe Kapitel 6).

Forschungsfragen

Die eingangs formulierte allgemeine Forschungsfrage, wie Tao-Kinder in emotionaler
Hinsicht sozialisiert werden, lisst sich nun durch eine Reihe konkreter Fragestellun-
gen prizisieren. Die genauen Fragen ergeben sich aus dem Mehrkomponenten-Emo-
tionsmodell, dem Sozialisationsmodell der kindlichen Entwicklungsnische sowie dem
Quinn’schen Postulat der »vier Universalien der Kindererziehung«. Sie lassen sich wie

folgt biindeln:

Fragen zum emotionalen Repertoire der Tao

«  Welche Emotionen spielen in der Gesellschaft der Tao eine wichtige Rolle?

«  Welche kulturspezifischen Appraisals, Handlungsbereitschaften, Ausdrucksreak-
tionen, Korperreaktionen und subjektiven Gefithlsregungen sind mit diesen Emo-
tionen verbunden?

«  Welche Emotionen sind mafgeblich am Sozialisationsprozess von Tao-Kindern
beteiligt?

« In welcher Reihenfolge treten Emotionen im emotionalen Entwicklungsprozess
auf?

«  Wassind die sozialisierenden Emotionen bei den Tao?

« Gibt es weitere Emotionen, die durch die sozialisierenden Emotionen kulturell
tiberformt werden?

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR

317


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Geister der Kindheit
Fragen zu den soziokulturellen Faktoren

. Was fir allgemeine Umweltbedingungen bestehen bei den Tao und welcher Art
sind ihre Auswirkungen auf den emotionalen Sozialisationsprozess?

« Inwiefern beeinflussen soziale Strukturen und Organisationsformen die emo-
tionale Sozialisation von Tao-Kindern?

- Inwiefern beeinflussen kulturelle und weltanschauliche Vorstellungen die emo-
tionale Sozialisation von Tao-Kindern?

. Welche allgemeinen und sozialisationsrelevanten sozialen Interaktionsmuster
bestehen in der Tao-Gesellschaft?

- Welche Sozialisations- und Erziehungsziele bestehen aufseiten der Bezugsperso-
nen?

«  Was sind die elterlichen Ethnotheorien der Tao iiber Kindheit, Entwicklung und
Erziehung?

- Wassind die kulturellen Modelle der Tao von Emotion und Person?

Fragen zu den sozialen Praktiken

- Welche sozialen Praktiken lassen sich bei den Tao innerhalb des Sozialisations-
und Erziehungsprozesses feststellen?

«  Welche dieser Praktiken lassen sich als Priming-Prozesse verstehen?

- Inwelcher Reihenfolge treten sie auf?

- Welche Emotionen werden durch die sozialen Praktiken in Tao-Kindern hervor-
gerufen?

«  Welche Formen des Bindungsverhaltens bestehen bei den Tao?

https://dol.org/1014361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

