
TEIL I: THEORIE UND METHODE

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1  Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation

Innerhalb der Sozial- und Kulturanthropologie gibt es bislang kaum ethnografische 
Arbeiten, die sich explizit mit der Sozialisation von Emotionen beschäftigen. Dieses 
wichtige Thema wurde in der Vergangenheit von einigen Autoren zwar am Rande be-
handelt (siehe u. a. Briggs 1982, 1998; Firth 1957 [1936]; Geertz 1959, 1961; LeVine 1960; 
Levy 1973; Lutz 1983, 1988; Morton 1996; M. Rosaldo 1980), jedoch nicht auf systema-
tische Weise erforscht. Lediglich für die taiwanesische Mittelschicht liegen einige 
detaillierte Ergebnisse zur Emotionssozialisation vor (Fung 1999, 2006; Miller et al. 
1996; Miller et al. 1997; Miller et al. 2012). Die in diesem kulturellen Kontext festzustel-
lende »Scham«-Sozialisation wurde bisweilen einem westlichen Entwicklungsmodell 
auf kontrastive Weise gegenübergestellt, in dessen Rahmen die Herausbildung eines 
»Selbstbewusstseins« (self-esteem) − einhergehend mit der Empfindung von »Stolz« 
(pride) − die prägende emotionale Erfahrung von Kindern darstellt (Holodynski & 
Friedlmeier 2006: 158–161; Miller et al. 2002: 234; LeVine et al. 1994; Quinn 2005).

In den letzten Jahren hat die Berliner Schule der Kindheits- und Sozialisationsfor-
schung am Arbeitsbereich Psychologische Anthropologie des Instituts für Sozial- und 
Kulturanthropologie der FU Berlin dazu beigetragen, dass diese Forschungslücke 
mehr und mehr geschlossen wird. Die Forschungstätigkeit umfasst Studien zur Emo-
tionssozialisation in Indonesien (Röttger-Rössler 2013), bei den Bara im Hochland von 
Madagaskar (Scheidecker 2017) und interkulturelle Vergleiche des emotionalen So-
zialisationsprozesses zwischen den Minangkabau in West-Sumatra, Indonesien, und 
den Bara (Röttger-Rössler et al. 2013) sowie den Tao in Taiwan und den Bara (Funk et 
al. 2012; Röttger-Rössler et al. 2015). Allen diesen Arbeiten ist eine interdisziplinäre 
Orientierung gemeinsam, die sich in der Bereitschaft ausdrückt, über den eigenen 
disziplinären Tellerrand zu schauen und wichtige theoretische Anleihen aus anderen 
Wissenschaftsdisziplinen zu integrieren.

In meiner Dissertation verfolge ich eine bidisziplinäre Perspektive, die an der 
Schnittstelle zwischen Ethnologie und Entwicklungspsychologie angesiedelt ist. Die-
se Perspektive besitzt den Vorteil, dass sie die »grauen Felder« beider Disziplinen 
hinsichtlich der Emotionssozialisation in den Blick zu nehmen vermag. In der inter-
kulturell arbeitenden Entwicklungspsychologie fehlt ebenso wie auch in den ande-
ren an kulturellen Themen interessierten Subdisziplinen der Psychologie das Wissen 
um die Komplexität soziokultureller Zusammenhänge. Dies ist u. a. der vorwiegend 
experimentellen methodologischen Arbeitsweise der Psychologie geschuldet, die in 
der Regel auf einige wenige Faktoren fokussiert, jedoch keine hermeneutische oder  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit24

holistische Erfassung eines lokalen Settings ermöglicht. All dies vermag die Sozial- und  
Kulturanthropologie zu leisten, sie bedarf jedoch entwicklungspsychologischer Ein-
sichten und Modelle, um ethnografische Daten bezüglich ihrer entwicklungspsycho-
logischen Bedeutung analysieren und in einen Vergleichsrahmen stellen zu können. 
Die Sozialisation von Emotionen ist somit ein Thema, das von vornherein nicht mono-
disziplinär angegangen werden kann.

Anders als in weiten Teilen der Sozial- und Kulturanthropologie üblich, sind meine 
zentralen Forschungsfragen hypothesengeleitet. Die Übernahme bestimmter in der 
Empirie zu überprüfender Vorannahmen ergab sich zum einen aus meiner Teilnahme 
am Forschungsprojekt Sozialisation und Ontogenese von Emotionen im Kulturvergleich1 
und zum anderen aus meiner Überzeugung, dass ein möglichst ref lektierter Umgang 
mit eigenkulturellen Konzeptionen gegenüber einer Verschleierung bzw. Nichtthe-
matisierung derselben den Vorteil besitzt, dass diese auf systematische Weise infrage 
gestellt bzw. modifiziert werden können. Letztlich ist ethnologisches Arbeiten aber 
immer eine Verschränkung induktiver und deduktiver Vorgehensweisen – ob dies nun 
bewusst ref lektiert wird oder nicht.

Im Folgenden werde ich das meiner Arbeit zugrunde liegende Mehrkomponenten-
Emotionsmodell skizzieren und beschreiben, wie sich in den vergangenen 90 Jahren 
sozial- und kulturanthropologische Ansätze zur Erforschung von Kindheit und So-
zialisation herausgebildet haben. Dann führe ich in Anlehnung an Super und Hark-
ness (1986) den Begriff der »kindlichen Entwicklungsnische« ein, der vor allem in der 
kulturpsychologischen Sozialisationsforschung Verwendung findet und drei zentrale 
Untersuchungsdimensionen aufzeigt, die auch für die Sozialisation von Emotionen 
bedeutsam sind. Als nächstes stelle ich eine kulturvergleichende theoretische Studie 
zur Kindererziehung von Quinn (2005) vor, in der emotionale und affektive Erregung 
als wichtige Elemente des Sozialisationsprozesses genannt werden. Auf bauend auf 
Quinns Überlegungen haben meine Kolleginnen und Kollegen und ich den Begriff der 
»sozialisierenden Emotionen« geprägt (Funk et al. 2012; Röttger-Rössler et al. 2013; 
Röttger-Rössler et al. 2015), der auch für die vorliegende Arbeit bedeutsam ist, da er 
bestimmten Emotionen innerhalb des emotionalen Entwicklungsprozesses – im vor-
liegenden Fall »Angst« (maniahey) und »Scham« (masnek) – eine Schlüsselrolle zukom-
men lässt. Meine theoretischen Ausführungen schließen mit einer Auf listung konkre-
ter Fragestellungen, die es in meiner Arbeit zu beantworten gilt.2

1 � Das Forschungsprojekt Sozialisation und Ontogenese von Emotionen im Kulturvergleich (2009–2014) wur-
de von Prof. Dr. Birgitt Röttger-Rössler (Ethnologie) und Prof. Dr. Manfred Holodynski (Entwicklungs-
psychologie) geleitet und war am Exzellenz-Cluster Languages of Emotion an der FU Berlin angesiedelt. 
Meine Kollegin Susanne Jung, mein Kollege Gabriel Scheidecker und ich verfolgten einen komparatis-
tischen Ansatz, da wir in drei Gesellschaf ten (Minangkabau, Bara und Tao) auf systematische Weise 
dieselben Fragen zur Emotionssozialisation untersuchten.

2 � Eine exzellente und sehr ausführliche theoretische Einführung in die Sozialisation von Emotionen aus 
sozial- und kulturanthropologischer sowie kulturpsychologischer Sicht findet sich in der Dissertation 
meines Kollegen Gabriel Scheidecker (2017), auf die ich an dieser Stelle verweise.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1  Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation 25

Mehrkomponenten-Emotionsmodell

Die meisten Emotionsforscher sind sich einig, dass Emotionen sowohl biologische als 
auch kulturelle Anteile aufweisen, auch wenn sie diese recht unterschiedlich gewich-
ten. Die meisten Anhänger eines naturwissenschaftlichen Lagers betrachten Emotio-
nen als prinzipiell biologisch determiniert (z. B. Ekman 1992; Izard 1997; Damasio 2005 
[1994]) und weisen dem Faktor Kultur eine zu vernachlässigende Funktion zu. Vertre-
ter eines konstruktivistischen Ansatzes innerhalb der Sozial- und Kulturanthropo
logie sehen Emotionen hingegen als primär kulturell und / oder sozial determiniert an, 
d. h. sie drehen den Spieß um und weisen dem Biologischen eine marginale Rolle zu 
(z. B. Lutz 1988; Abu-Lughod 1986). Eine Kritik dieser deterministischen Sichtweisen 
findet sich u. a. bei Reddy (1997) und Röttger-Rössler (2002, 2004).

Aus meiner Sicht ist die Frage nach einer Hierarchisierung des Verhältnisses von 
Biologie und Kultur obsolet, da beide Bereiche unauf lösbar ineinander verschränkt 
sind und sich keine »reinen« Anteile ausfindig machen lassen, die ausschließlich dem 
einen oder dem anderen Lager zuzurechnen wären (vgl. Leavitt 1996; Hinton 1993, 
1999; Svasek & Milton 2005; Röttger-Rössler & Markowitsch 2009). Es bedarf demnach 
eines dynamischen Emotionsmodells, in dem sowohl biopsychische als auch sozio-
kulturelle Facetten Platz haben und in ihrer wechselseitigen Prozesshaftigkeit erfasst 
werden können. Ich orientiere mich in dieser Arbeit an einem Mehrkomponenten-
Ansatz, so wie er erstmals von Scherer (1984) formuliert und in jüngerer Vergangen-
heit auch innerhalb der Entwicklungspsychologie aufgegriffen wurde (Holodynski & 
Friedlmeier 2006).3

Holodynski und Friedlmeier (2006: 40) definieren eine Emotion als »ein funk-
tionales psychisches System innerhalb des individuellen Tätigkeitssystems mit der 
Funktion, die Handlungen in ihren motivrelevanten Aspekten zu regulieren«. Als sys-
temische Komponenten einer Emotion nennen sie 1. das Appraisal; 2. die Handlungs-
bereitschaft; 3. die Ausdrucksreaktion; 4. die Körperregulation sowie 5. das subjektive 
Gefühl. Das synchrone Zusammenspiel dieser Komponenten bewirkt den Erhalt des 
emotionalen Gesamtsystems und verleiht ihm Stabilität. Meine folgende Darstellung 
der fünf emotionalen Komponenten orientiert sich an Holodynski und Friedlmeier 
(2006: 42f.).

Das Appraisal stellt einen situativen kognitiven Einschätzungsprozess dar, bei 
dem eine Person das von ihr Wahrgenommene hinsichtlich der Erfüllung ihrer  
Motive und Wünsche evaluiert. Die Blockierung eines Handlungsziels löst im All
gemeinen »Ärger« aus, das Gewahrwerden eines als bedrohlich empfundenen Ob-
jekts hingegen »Angst« oder »Furcht«. Appraisalprozesse können sowohl ref lexhaft 
als auch auf (vor)bewusster Ebene ablaufen. Bestimmte situative Einschätzungen 
können als universal gelten, wohingegen andere an die persönliche Lebenserfahrung 
und an soziokulturelle Faktoren gebunden sind.

3 � Die generelle fachübergreifende Abwendung von statischen Modellen hat dazu geführt, dass das  
dynamische Mehrkomponenten-Emotionsmodell auch in anderen Disziplinen Einzug erhalten hat, 
z. B. in der Kulturpsychologie (Mesquita & Markus 2004; Shweder et al. 2007) und Soziologie (von 
Scheve 2011).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit26

Unsichtbare Kräf te wie Winde, Kälteempfindungen oder bestimmte Formen af-
fektiven und emotionalen Erlebens stellen nach Auf fassung der Tao Machenschaf-
ten bösartiger Anito-Geistwesen dar. Bestimmte negativ konnotierte Emotionen 
wie »Ärger« (somozi), »Angst« (maniahey) oder »Traurigkeit« (marahet so onowned) 
werden von den Tao als externe Kräf te erfahren, die in schwache und unachtsame 
Personen eindringen. Vor allem »Angst«-Empfindungen dürfen von den Tao nicht 
zugelassen werden, da sie den Verstand benebeln und zu irrationalen Handlungen 
führen. Eine Person, die »panikartige Angst« (maniahey so pahad) empfindet, verliert 
ihre Seele. Der animistisch geprägte Denk- und Fühlrahmen der Tao führt in vielen 
Situationen zu kulturspezifischen Einschätzungsprozessen.

Unter Handlungsbereitschaft ist die mit einer Emotion zusammenhängende motiv
dienliche Handlungstendenz zu verstehen, die entweder als Handlungsreaktion 
vollzogen werden kann oder aber aufgrund einer Kontrolle des Handlungsimpulses 
lediglich auf einer mentalen Ebene erfolgt. Eine typische Handlungsbereitschaft  
angesichts einer drohenden Gefahr ist das Weglaufen. Da sich soziales Handeln in  
der sozialen Interaktion abspielt, orientiert es sich an normativen Regeln, die je nach 
Kultur und Gesellschaft variieren können.

Bei den Tao wird die Handlungsbereitschaf t in einer Emotionsepisode z. B. maß-
geblich durch die Regeln der Altershierarchie geprägt. Jüngere Personen müssen 
den Worten der Älteren Folge leisten und dürfen ihnen nicht of fen widersprechen. 
Auf keinen Fall dürfen sie respektablen Älteren gegenüber »wütend« (somozi) wer-
den. Die Handlungsbereitschaf t ist eng an das Appraisal geknüpf t, das seinerseits 
kulturspezifischen Einflüssen unterliegt.

Die Ausdrucksreaktion einer Person umfasst diverse körperliche Ausdruckszeichen, 
die in Mimik (z. B. lächeln), Blickverhalten (z. B. jemanden anstarren), Gestik (z. B. die 
Faust ballen), Körperduktus (z. B. breitbeiniges Stehen), Raumverhalten (z. B. sich von 
jemandem abwenden), Intonation (z. B. schreien) sowie Berührung (z. B. jemanden 
umarmen) unterschieden werden können. Kommunikatives Ausdrucksverhalten ver-
läuft auf indexikalische und symbolische Weise, es ist in gewisser Weise mit der Spra-
che vergleichbar. Beim Empfinden einer Emotion werden Ausdrucksreaktionen von 
Kindern zunächst offen artikuliert, im Verlauf der Ontogenese jedoch von den Betrof-
fenen mehr und mehr als mentale Repräsentationen erfahren – so die Annahme von 
Holodynski und Friedlmeier (2006). Während bestimmte Ausdruckszeichen universal 
verstanden werden können, sind andere hochgradig kulturspezifisch.

In der frühkindlichen Sozialisation bei den Tao wird von älteren Säuglingen und 
Kleinkindern z. B. erwartet, dass sie in Disstress-Momenten »ruhig bleiben«  
(mahanang) und ihren »Blick« von den Bezugspersonen »abwenden« bzw. diese 
»nicht beachten« ( jiozayan).

Holodynski und Friedlmeier (2006) klassifizieren Handlungsbereitschaft und Aus-
drucksreaktion als zusammenhängende Komponenten, weil beide eine instrumen-
telle und / oder kommunikative Funktion innerhalb des emotionalen Gesamtsystems 
einnehmen und darüber hinaus von der betreffenden Person als Bestandteile des 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1  Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation 27

motorischen Systems auf willkürliche Weise reguliert werden können. Ich habe bei-
de Prozesse jedoch separat aufgeführt, weil die Analyse der kulturspezifischen Aus-
druckszeichen der Tao in meiner Arbeit einen besonderen Stellenwert einnimmt.

Anders als die Prozesse des motorischen Systems verläuf t die Körperregulation 
weitestgehend unwillkürlich. Sie ist mit dem autonomen Nervensystem verbun-
den und umfasst u. a. auch endokrinologische Prozesse. Eine Person, die »Angst« 
empfindet, nimmt z. B. wahr, dass ihr Herz schneller schlägt und sich die Atmung 
intensiviert, doch vermag sie dergleichen Prozesse nicht direkt zu regulieren. Das 
Körperregulationssystem ist phylogenetisch älter und auch bei Tieren anzutref fen. 
Die mit ihm verbundenen Prozesse dienen dem eigenen physischen Überleben, sie 
regulieren Angrif f und Verteidigung. Da die Körperreaktion mit dem Appraisal- 
System und der Handlungsbereitschaf t verbunden ist, kann sie über diesen Umweg 
indirekt modifiziert werden.

Die Tao versuchen z. B. durch diverse Strategien der »Nichtbeachtung«, »Umdeu-
tung« und »Meidung« (jiozayan; naziboan) das Ausbrechen der Symptome von 
»Angst« (maniahey) zu unterbinden, da aus ihrer Sicht jegliches Entgleiten einer 
Kontrolle über die eigenen Handlungen mit »Besessenheit durch bösartige Geist-
wesen« (ni kovotan no anito) oder Seelenverlust erklärt wird.

Das subjektive Gefühl verhält sich auf besondere Weise zu den übrigen genannten 
Subsystemen, da es die von ihnen ausgehenden intern wahrnehmbaren Empfindun-
gen widerspiegelt. Das Gefühl entzieht sich objektiver Messungen, es ist rein subjektiv. 
Es übt im emotionalen Gesamtsystem eine Überwachungs- und Selbstkontrollfunk-
tion aus. Eine Person nimmt in einer Emotionsepisode ihre Körperregulationspro-
zesse wahr, wird sich ihrer motivdienlichen Handlungsbereitschaft bewusst, die 
wiederum mit dem von ihr vorgenommenen Einschätzungsprozess zusammenhängt, 
und registriert an sich selbst ein bestimmtes emotionales Ausdrucksverhalten. Aus 
all diesen bewusst registrierten Rückmeldungen ergibt sich ein spezifisches Gefühl, 
das nun idealerweise einen Selbstregulationsprozess einleitet, der ein möglichst rei-
bungsloses Funktionieren des emotionalen Gesamtsystems gewährleisten soll.

Ich kann nicht genau beschreiben, wie die Tao sich während einer bestimmten 
Emotionsepisode fühlen; ich kann nur aufgrund aller übrigen mir vorliegenden In-
formationen hierauf schließen. Während meiner Feldforschung entstanden durch 
meine Anpassung an die »gesellschaf tlichen und kulturellen Verhaltensregeln der 
Tao« (iwawalam so tao) neuartige Gefühle in mir, die sich möglicherweise denen der 
Tao in gewisser Hinsicht annäherten.

Das oben beschriebene Internalisierungsmodell der Emotionsentwicklung von  
Holodynski und Friedlmeier verfolgt das Ziel, einen Internalisierungsprozess nach-
zuzeichnen, der sich im Verlauf der Ontogenese von Emotionen allmählich heraus-
bildet. Vereinfachend gesagt gehen die Autoren davon aus, dass bei Kindern der 
euroamerikanischen Mittelschicht im Vorschulalter (4 bis 6 Jahre) vermehrt intraper-
sonale Regulationsmuster auftreten, die aus interpersonalen Regulationsstrategien 
hervorgegangen sind. Dies erscheint logisch, da Neugeborene und jüngere Säuglin-
ge zunächst nicht in der Lage sind, ihre eigenen Bedürfnisse auf autonome Weise 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit28

zu befriedigen. Stattdessen müssen sie ihre Bezugspersonen z. B. durch Weinen auf 
sich aufmerksam machen, um so die Fremdregulation eines von ihnen als unange-
nehm empfundenen Zustandes zu erreichen. Im Zuge ihrer kognitiven Reifung ist 
es ihnen in der Kindheitsphase jedoch möglich, bestimmte Handlungen zu antizi-
pieren und ihre eigene Handlungsbereitschaft sowie auch ihre Ausdrucksreaktionen 
zu regulieren. Sie werden zunehmend in die Lage versetzt, sich selbst zu helfen und 
als unabhängige Akteure auch in emotionaler Hinsicht aufzutreten. Wann dieser 
Internalisierungsprozess genau einsetzt und auf welche Weise er verläuft, ist kultur-
übergreifend allerdings noch nicht hinreichend erforscht worden. Es besteht Grund 
zur Annahme, dass er bei Tao-Kindern in einem deutlich früheren Entwicklungs-
alter einsetzt, als dies bei westlich geprägten Mittelschichtskindern oder bei der han- 
chinesischen Bevölkerungsmehrheit Taiwans der Fall ist.

Affekttheoretische Überlegungen

Während meiner Forschung habe ich ausschließlich mit dem von Holodynski und 
Friedlmeier (2006) entworfenen Mehrkomponenten-Emotionsmodell gearbeitet. Erst 
bei der Auswertung meiner Daten habe ich mich mit dem Affekt-Begriff befasst, der 
mir in bestimmten Zusammenhängen geeigneter erscheint, um die Gefühlswelten der 
Tao zu beschreiben. Ich versuche, in dieser Arbeit zwischen Emotionen und Affekten 
zu unterscheiden; als Behelfsbegriffe, die beides umfassen, verwende ich darüber hin-
aus »Gefühl« und »Empfindung« (siehe auch Thonhauser 2019 über den Begriff feeling).

Der Affekt-Begriff ist schwierig zu fassen, weil er in den unterschiedlichen mit 
ihm arbeitenden Disziplinen (z. B. Neurowissenschaften, Psychologie, Philosophie, 
Kulturwissenschaften, Soziologie, Sozial- und Kulturanthropologie) nicht einheitlich 
verwendet wird. Ein zentraler Aspekt des Affektiven ist die ihm innewohnende Rela-
tionalität und somit seine Verortung zwischen den individuellen Akteuren und ihrer 
sozialen und materiellen Umgebung (von Scheve 2016; Slaby 2016; Slaby & Röttger-
Rössler 2018; Slaby & Mühlhoff 2019). Affektives Erleben findet nicht ausschließlich 
als internes subjektives Gefühl statt, die Grenzen zwischen innen und außen werden 
porös und durchlässig. Slaby und Röttger-Rössler (2018: 2) beschreiben das Affektive 
deshalb als »f lüchtigen Moment«, als ein »Flirren« oder »Schimmern«, als »das, was 
sich noch nicht gezeigt oder geformt hat«, als etwas »Präref lektives« oder als eine 
»nuancierte Präsenz von irgendetwas, das im jetzigen Zustand weder ref lektiert noch 
artikuliert werden kann«. Die Unfassbarkeit des Affektiven bewirkt ferner, dass af-
fektive Zustände von den Betroffenen oftmals als ambivalent und diffus erfahren 
werden. Sie werden als Intensitäten wahrgenommen und nicht als klar konturierte 
und benennbare Emotionen.

Eine ausführlichere Auseinandersetzung mit dem Affektiven bei den Tao erfolgt 
in Kapitel 6 sowie auch in der Schlussbetrachtung, weil ich erst nach der Besprechung 
ethnografischer Details in der Lage sein werde, Theoretisches mit Ethnografischem zu 
verbinden. An dieser Stelle beschränke ich mich auf zwei Beispiele, um die Anwend-
barkeit des Affekt-Begriffes im Gefühlsleben der Tao zu illustrieren:

Die Tao dürfen bestimmte Gefühle wie z. B. »Angst« (maniahey) nicht an sich her-
anlassen, weil dadurch die fragile Einheit von »Seele« (pahad) und »körperlichem 
Selbst« (kataotao) gefährdet wird. Wenn »Angst« auf af fektiv-phänomenologische 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1  Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation 29

Weise von einer Person wahrgenommen wird und keine ef fektive Regulation dieses 
Gefühlszustandes erfolgen kann, droht die Seele in ihrer Unwissenheit panikartig 
davonzufliegen, was negative Auswirkungen auf die Gesundheit der betref fenden 
Person hat. Die kulturell gegebene Notwendigkeit, jegliche »Angst«-Empfindung 
nach Möglichkeit abzuwehren, deutet darauf hin, dass in diesen Situationen kein 
emotionales Erleben im strengeren Sinne stattfindet. Es wäre stattdessen ange-
brachter, von einer erworbenen af fektiven »Angst«-Disposition zu sprechen.

Einige Emotionswörter des ciriciring no tao sind konzeptuell nur schwer fassbar, 
da sie diverse negativ evaluierte Gefühlszustände bezeichnen, deren bewusstes Er-
leben von den Tao als schädlich aufgefasst wird. Der polysemische Sammelbegrif f 
marahet so onowned beschreibt z. B. ein »schlechtes Inneres«, in dem so distinkte Ge-
fühlsregungen wie »Ärger«, »Traurigkeit«, »Angst« und »Scham« enthalten sind. Es 
stellt sich von daher die Frage, ob die Tao den Marahet-so-onowned-Zustand nicht 
vielmehr als eine af fektive Intensität und weniger als eine Emotion wahrnehmen. 

Ethnologische Perspektiven auf Kindheit und Sozialisation

Seit den 1920er-Jahren ist die Sozialisationsforschung ein Teilgebiet der Ethnologie. 
Sie nahm ihre Anfänge in der interdisziplinär ausgerichteten US-amerikanischen Kul-
turanthropologie, innerhalb derer sich in der Zeit vor dem Zweiten Weltkrieg die so-
genannte Kultur- und Persönlichkeitsschule etablierte. Insbesondere die Studien von 
Margaret Mead (2001 [1928], 2002 [1935]) erreichten in der amerikanischen Öffentlich-
keit eine große Verbreitung. Mead und anderen wichtigen Vertretern dieser Schule 
(z. B. Kardiner 1939; Benedict 2005 [1946]; DuBois 1944) ist es maßgeblich zu verdanken, 
dass Persönlichkeitsmerkmale von nun an nicht mehr als angeboren, sondern als so-
ziokulturell geprägt aufgefasst wurden. Allerdings sind die damaligen Schriften zur 
Sozialisation aus heutiger Sicht in vielerlei Hinsicht bedenklich, da sie auf bestimmten 
psychosexuellen Annahmen der damals einf lussreichen Psychoanalyse basieren. So-
zialisationspraktiken wie (Ab-)Stillen und Toiletten-Training lassen keine empirisch 
verifizierbaren Rückschlüsse über kulturspezifische Persönlichkeitsmerkmale er-
wachsener Personen zu – auch wenn eben dies bei Studien zum Nationalcharakter 
verfeindeter Weltkriegsmächte von führenden Ethnologen postuliert wurde. In vielen 
Studien wurde die Variabilität der Entwicklung nicht genügend in den Blick genom-
men, da es vor allem darum ging, eine modale Persönlichkeit zu konstruieren, die 
dann für die Persönlichkeitsmerkmale in einer bestimmten Kultur repräsentativ sein 
sollte. Konstrukte wie basale Persönlichkeitsstrukturen lassen sich empirisch kaum 
überprüfen, in vielen Fällen müssen sie als »Hirngespinste« der Ethnografen gelten. 
Auch der Einsatz projektiver Testverfahren stellt ein Problem dar, weil dergleichen 
Material nicht ohne Weiteres von einer Kultur auf eine andere übertragen werden 
kann. (Für eine Kritik der Kultur- und Persönlichkeitsschule siehe Bock 1980.)

Nachdem die Kultur- und Persönlichkeitsschule um 1950 aufgrund der genannten 
Kritikpunkte jäh zum Erliegen kam, gab es verschiedene Versuche, sozial- und kultur-
anthropologische Sozialisationsstudien neu zu beleben. Zu nennen wäre hier die Whi-
ting-Schule, aus der namhafte Vertreter hervorgegangen sind, die teilweise immer 
noch im akademischen Bereich aktiv sind (Super & Harkness 1986; LeVine et al. 1994; 
Shweder 1999; Weisner 2002). John und Beatrice Whiting sowie auch ihr Mitstreiter 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit30

Irvin Child versuchten auf der Grundlage der Human Relations Area Files (HRAF), die 
1949 von George P. Murdock an der Yale University gegründet wurden, kulturüber-
greifende systematische Analysen zur Kindesentwicklung vorzunehmen (Whiting & 
Child 1953; Whiting & Whiting 1974). Im Rahmen ihrer akribischen Vergleichsstudien 
mussten sie einsehen, dass das von Freud (2007 [1905]) prognostizierte Stufenmodell 
der psychosexuellen Kindesentwicklung durch ihr Material nicht bestätigt wurde, da 
die untersuchten Gesellschaften in der Regel anderen Aspekten wie dem Umgang mit 
Aggressionen oder dem Nicht-mehr-getragen-Werden (weaning from the back) wesent-
lich mehr Aufmerksamkeit widmeten. Die Forschenden der Whiting-Schule wandten 
sich in der Folge von Körperfunktionen ab und konzentrierten sich auf eine Erfor-
schung interpersonaler Beziehungen (Whiting 1994). In der von den Whitings initi-
ierten Six-Cultures-Studie werden Kinder in ihrem sozialen Interaktionsverhalten auf 
systematische Weise von den Mitgliedern des Forschungsteams beobachtet, sodass 
sich aus den aggregierten Datensätzen eindeutige Aussagen über das Sozialverhalten 
der Kinder treffen lassen (LeVine 2007: 253).4 Den Whitings und ihren Schülern ist es 
zu verdanken, dass sich die Sozialisationsforschung innerhalb der Kulturanthropo-
logie kontinuierlich weiterentwickelt hat und von einem psychoanalytischen zu einem 
interaktionistischen Ansatz gelangt ist.

Neben den USA hat es auch in anderen Ländern sozialanthropologische Studien 
zur Sozialisation und Kindheit gegeben. Da jedoch insbesondere britische und deut-
sche Ethnologen der Psychologie eine bisweilen feindliche Haltung entgegenbrachten, 
kam es hier bis in die jüngere Vergangenheit hinein nie zu einer interdisziplinären 
Befruchtung. Stattdessen erforschten britische Sozialanthropologen im Rahmen 
ihres strukturfunktionalistischen Paradigmas die Funktionen von Altersgruppen und  
Initiationsriten (für eine Zusammenfassung britischer Forschungstätigkeit siehe  
Mayer 1970). Dieser statische Ansatz ist jedoch nicht in der Lage, den Prozess der  
Sozialisation abzubilden, und von daher für eine Sozialisation von Emotionen zu  
vernachlässigen.

Ein Verdienst der britischen ethnologischen Kindheitsforschung besteht jedoch 
darin, Kinder nicht mehr als »passive Objekte« und »hilf lose Zuschauer« aufzufas-
sen, sondern vielmehr als eigenständige Akteure innerhalb einer kindlichen Subkul-
tur (Hardman 1973: 87). In den 1980er- und 1990er-Jahren entstand mit den New Social 
Studies of Childhood (NSSC) ein neuer interdisziplinärer Ansatz, der sich u. a. dadurch 
auszeichnete, dass er erwachsenenzentrierten Sichtweisen kritisch gegenüberstand. 
Durch die Integration des Entwicklungsaspekts in die Kindheitsforschung haben sich 
die Perspektiven der beiden transatlantischen Lager heute weitestgehend angeglichen. 
Gegenwärtig gibt es verschiedene Ansätze, das reichhaltige, aber größtenteils auf un-
systematische Weise erhobene Material zu kindlichen Lebenswelten zu bündeln und zu 
einer Anthropologie der Kindheit zusammenzufassen (Hirschfeld 2002; Montgomery 
2008; Lancy 2008, 2014).

Auch die Kognitive Anthropologie (z. B. D’Andrade 1995; Quinn 2005), Person- 
Centered Ethnography (z. B. Levy & Hollan 1998) und Ethnopsychologie (z. B. Lutz 1988) 
müssen als Subdisziplinen der Kulturanthropologie bei einer Beschäftigung mit 
der Sozialisation von Emotionen Berücksichtigung finden, da sie das Verhältnis von  

4 � Auch während meiner Forschung konnten viele Zusammenhänge über das af fektive und emotionale 
Erleben von Tao-Kindern nur über das systematische Beobachten in Erfahrung gebracht werden, nicht 
jedoch über informelle Gespräche oder Informantenbefragung (siehe Kapitel 2).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1  Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation 31

Psyche und Kultur behandeln und Aussagen über den kindlichen Sozialisations- und 
Entwicklungsprozess zu treffen vermögen. Als Vertreter einer interkulturell arbeiten-
den Entwicklungspsychologie sind vor allem Keller (2007), Rogoff (2003), Super und 
Harkness (1986) sowie Tronick et al. (1992) zu nennen.

Die kindliche Entwicklungsnische

In diesem Abschnitt skizziere ich ein für meine Arbeit zentrales Sozialisationsmo-
dell, das auf einer Weiterentwicklung des cultural learning environment von Whiting 
(1977) basiert. Es handelt sich hierbei um einen interaktionalistischen Ansatz, der 
wechselseitige Beziehungen zwischen Individuen und ihrer soziokulturellen Um-
welt berücksichtigt und der gegenwärtig vor allem in der interkulturell ausgerich-
teten Entwicklungspsychologie verbreitet ist. Das Sozialisationsmodell von Super 
und Harkness (1986), die sogenannte developmental niche, stellt im Wesentlichen eine 
Weiterentwicklung von Weisners (1984) ecocultural niche dar. Während Letztere vor 
allem in einer physisch-sozialen Erfassung der kindlichen Umgebung besteht, tre-
ten bei der developmental niche außerdem psychologische Aspekte hinzu. Der Begrif f 
der »Nische« soll vergegenwärtigen, dass sich ein kulturelles Gemeinwesen in einem 
historischen Prozess an eine bestimmte naturräumliche Umgebung angepasst hat. 
Im Wesentlichen bezieht sich das von Super und Harkness vertretene Sozialisations-
modell auf die folgenden drei Dimensionen: 1. das physisch-soziale Umfeld, in dem 
ein Kind aufwächst; 2. die kulturspezifischen sozialen Praktiken, die in der Kinder-
betreuung und -erziehung von den Bezugspersonen angewandt werden, sowie 3. die 
elterlichen Ethnotheorien.

Das physisch-soziale Umfeld bezeichnet das soziokulturelle Setting, in dem ein 
Kind aufwächst, sowie die in ihm anzutreffenden sozialisationsrelevanten Interak-
tionsmuster. Es beinhaltet die naturräumliche Umgebung, das Wetter, die vorherr-
schende(n) Wirtschaftsweise(n) und politischen Konstellationen, die allesamt Auswir-
kungen auf das soziale Betreuungsarrangement zeigen. Es ist wichtig zu betonen, dass 
Säuglinge und Kleinkinder bereits als eigenständige Akteure auftreten, die durch ihr 
Verhalten den Sozialisationsverlauf beeinf lussen. In vielen Studien lag der Fokus auf 
Müttern als primären Bezugspersonen, wobei bisweilen übersehen wurde, dass Säug-
linge und Kleinkinder nicht selten durch ein erweitertes Netzwerk an Bezugspersonen 
betreut werden, das auch ältere (Geschwister-)Kinder umfassen kann.

Bei den Tao ist darüber hinaus auch die Gruppe der Peers für den Sozialisations-
prozess bedeutsam, denn hier herrschen deutlich andere Regeln als in der hierar-
chisch orientierten Verwandtschaf tsgruppe. Des Weiteren treten in bestimmten 
Situationen Personen aus antagonistischen Gruppen in Erscheinung, die Kindern 
gegenüber feindlich gesonnen sind. Die Feinde der eigenen Verwandtschaf ts-
gruppe müssen deshalb als ein wichtiger Bestandteil der Entwicklungsnische 
aufgefasst werden. Aus emischer Perspektive muss der Begrif f des »Sozialen« in 
Anlehnung an Latour (1996) jedoch wesentlich weiter gefasst werden, da er nach 
Auf fassung der Tao auch autonom agierende Geistwesen mit einschließt. Aus der 
Perspektive der Tao sind die in der Umgebung des Dorfes anzutref fenden bösarti-
gen Anito-Geistwesen reale Gestalten.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit32

Die im Sozialisationsprozess relevanten kulturspezifischen sozialen Praktiken um-
fassen das, was ich in der Einleitung als elterliche Strategien, Sozialisationspraktiken 
und Erziehungsmethoden bezeichnet habe. Soziale Praktiken können auf systemati-
sche Weise beobachtet und ggf. auch in Ton und Bild festgehalten werden. Auf diese 
Weise lassen sich überprüf bare Aussagen über die Beziehung zwischen Kindern und 
ihren Bezugspersonen treffen.

Eng mit den sozialen Praktiken verbunden sind die elterlichen Ethnotheorien von 
Kindheit, Entwicklung und Erziehung.5 Überall auf der Welt verfügen Bezugsperso-
nen über bestimmte kulturelle Vorstellungen, was gut bzw. wichtig für ihre Kinder ist. 
Diese Vorstellungen sind Teil eines komplexen kulturellen Bedeutungsgewebes, das 
u. a. auch weltanschauliche sowie religiöse Dimensionen umfasst. Theorie und Praxis 
bedingen sich hierbei gegenseitig, d. h. die praktischen Erfahrungen bestätigen die 
lokalen theoretischen Modelle und andersherum. Die Bezugspersonen können die von 
ihnen angewandten sozialen Praktiken nicht immer explizit begründen, da nicht alle 
Zusammenhänge auf einer bewussten Ebene ref lektiert werden.

In Hinblick auf die Sozialisation von Emotionen bei den Tao ist es notwendig, die 
bestehenden kulturellen Modelle von Person und Emotion aus einer emischen 
Perspektive heraus zu verstehen, da die den elterlichen Ethnotheorien zugrunde 
liegenden sozialen Praktiken ansonsten nicht auf »korrekte« Weise interpretiert 
werden könnten.

Es ist wichtig zu betonen, dass die in einer kindlichen Entwicklungsnische bestehen-
den »kulturellen Entwicklungspfade« (Greenfield et al. 2003) immer im Plural gedacht 
werden müssen. Auch in zahlenmäßig kleinen Gesellschaften mit einer relativ ein-
heitlichen Lebensweise – zu denen die Tao zählen – findet keine uniforme Entwick-
lung statt.

Die Lebensbedingungen und Verhaltensweisen eines Tao-Kindes orientieren sich 
in einem nicht geringen Maße an der Größe und sozialen Stellung der Verwandt-
schaf tsgruppe, in die es hineingeboren wurde. Ein ausgewogenes Geschlechter-
verhältnis innerhalb der Haushalts- bzw. Verwandtschaf tsgruppe ist auch heute 
noch entscheidend für seine Versorgung mit Nahrung. Auch die Geschwisterfolge 
hat Auswirkungen auf den Sozialisationsprozess, da hierdurch bestimmt wird, wie 
viel Aufmerksamkeit die Mutter und andere Bezugspersonen dem Kind entgegen-
bringen können und ob es später bei den Auseinandersetzungen innerhalb der 
Peergruppe Gefährten hat, die ihm beistehen. Gegenwärtig wachsen mehr als ein 
Drittel der Kinder in Iranmeylek bei ihren Großeltern auf, weil die Eltern sich aus 
Gründen des Gelderwerbs vorübergehend oder längerfristig in Taiwan aufhalten. 
Die Betreuung eines nicht unbedeutenden Anteils an Kindern durch Großeltern 
bewirkt, dass diese vermehrt sozialen Praktiken ausgesetzt sind, die auf der tradi-
tionellen Weltanschauung der Tao basieren.

5 � Der Begrif f »elterliche Ethnotheorien« besagt im Grunde dasselbe wie parental belief systems  
(Harkness & Super 1992) oder cultural models of child-rearing (Quinn 2005). Ein einheitliches Vokabular 
ist innerhalb der sozial- und kulturanthropologischen sowie kulturpsychologischen Sozialisations
forschung erst noch im Entstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1  Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation 33

Universelle Aspekte der Kindererziehung

Das Konzept der kindlichen Entwicklungsnische und das Mehrkomponenten-Emo-
tionsmodell bilden Ansätze, die es ermöglichen, den Sozialisationsprozess sowie das 
emotional-affektive Erleben theoretisch zu fassen und in ihren jeweiligen Wirkungs-
weisen zu beschreiben. Doch wie soll nun das Emotionale und Affektive mit dem So-
zialisationsprozess zusammengebracht werden, um die Sozialisation von Emotionen 
bei den Tao zu erforschen ?

Ein theoretischer Leitfaden für meine Arbeit findet sich in Naomi Quinns einf luss-
reichem Artikel Universals of Child Rearing, der 2005 in Anthropological Theory erschienen 
ist und in dem sie die Ansicht vertritt, dass Säuglinge und Kleinkinder in allen Gesell-
schaften von ihren Bezugspersonen durch bestimmte emotional erregende Sozialisa-
tionspraktiken auf später zu erlernende Lektionen vorbereitet werden. Kleine Kinder 
werden durch die Bahnung eines bestimmten emotional-affektiven Entwicklungs-
pfades auf kulturspezifische Weise prädisponiert, was dazu führt, dass ihnen in einer 
späteren Entwicklungsphase nachfolgende Erziehungsinhalte besser zugänglich sind.

Inspiriert durch die neurowissenschaftlichen Erkenntnisse des Hirnforschers  
LeDoux (2002), der davon ausgeht, dass Lernprozesse besonders effektiv sind, wenn 
sie zu dauerhaften synaptischen Verbindungen führen, unternahm Quinn ein close 
reading einschlägiger ethnografischer Literatur über Kindeserziehung. Zur Auswer-
tung gelangten u. a. ethnologische Studien von Miller at al. (1996) und Miller et al. 
(1997) zur taiwanesischen Mittelschicht, von Lutz (1988) zu den Bewohnern des mi
kronesischen Atolls Ifaluk, von Briggs (1982, 1998) zu den kanadischen Inuit und von 
Levine und Levine (1966) zu den Gusii in Kenia. Den in diesen Gesellschaften anzu-
treffenden Erziehungsmethoden sind nach Quinn vier Mechanismen gemeinsam, die 
sie als Universalien postuliert. Hierbei handelt es sich um:

1.	 Prädispositionales Priming (predispositional priming). Die Vorbereitung (pri­
ming) eines Kindes auf später zu erlernende Lektionen. Durch bestimmte kultur-
spezifische Sozialisationspraktiken wird ein Kind durch seine Bezugspersonen vor 
dem Erlangen des Spracherwerbs auf eine bestimmte Weise prädisponiert, um es 
auf diese Weise empfänglich für die in den darauffolgenden Jahren zu erlernenden 
Erziehungsziele zu machen.

2.	 Konstanz der Erfahrung (experiental constancy). Die Sozialisationsstrategien der 
Bezugspersonen weisen eine große Regelmäßigkeit und Konstanz der Erfahrung 
auf, sodass Kinder kaum Widersprüche in ihren Erziehungserfahrungen erleben.

3.	 Emotionale Erregung (emotional arousal). Gleichbleibende Disziplinierungsmaß-
nahmen der Bezugspersonen führen immer wieder zu einer spezifischen emotio-
nalen Erregung im Kind. Unterschiedliche Disziplinierungsmaßnahmen wie z. B. 
Schlagen, Ängstigen, Aufziehen, Beschämen oder Loben evozieren unterschied-
liche emotionale Qualitäten, sodass in emotionaler Hinsicht von divergenten Ent-
wicklungsverläufen ausgegangen werden muss.

4.	 Billigung / Missbilligung (approval / disapproval). Bezugspersonen evaluieren das 
Verhalten ihrer Kinder auf verbale und nonverbale Art und Weise, um eine Anbin-
dung an die Normen und Werte der Gesellschaft zu erzielen. Evaluationen an sich 
sind emotional erregend, da die Missbilligung kindlichen Verhaltens die sozialen 
Bindungen des Kindes infrage stellt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit34

Quinns Studie deutet an, dass es in den von ihr berücksichtigten Gesellschaften 
trotz gravierender Unterschiede bei den sozialen Strukturen, Verhaltensstandards 
und Wertvorstellungen (und somit Erziehungszielen) ein limitiertes Set von Erzie-
hungspraktiken gibt, um Kinder gemäß den normativen Regeln und kulturellen Wer-
ten ihrer jeweiligen Gesellschaft zu sozialisieren oder, wie sie sich ausdrückt, »for 
rearing children to be valuable adults« (Quinn 2005: 490).

Für die Sozialisation von Emotionen ist besonders der dritte von Quinn erwähnte 
Punkt bedeutsam, da er explizit auf eine vom Kind immer wieder erfahrene emo-
tionale Erregung verweist. Um herauszufinden, welche emotionalen Qualitäten bei 
den Tao-Kindern während des Sozialisationsprozesses eine zentrale Rolle spielen, 
ist es also nach den theoretischen Annahmen von Quinn erforderlich, die elterli-
chen Erziehungsziele in Verbindung mit den von den Bezugspersonen angewandten 
Sozialisationspraktiken und Erziehungsmethoden zu erheben, um auf diese Weise 
Rückschlüsse auf die im Sozialisations- und Erziehungskontext evozierten Emotio-
nen ziehen zu können. Die hieraus abgeleiteten Fragen lauten: Welche Sozialisations-
praktiken werden von den Bezugspersonen der Tao-Kinder angewandt und welche 
emotionalen Qualitäten werden von diesen während des Priming-Prozesses erlebt ?

Anhand meines Datenmaterials kann ich aufzeigen, dass Quinns Überlegungen 
auch auf die Tao zutref fen, wobei es notwendig ist, den zweiten von ihr genannten 
Punkt der »Konstanz der Erfahrung« zu modifizieren, da bei den Tao ein von ihr 
nicht berücksichtigter (oder zumindest nicht explizit genannter) Sonderfall besteht. 
Wie ich aufzeigen werde, sind die im späten Säuglingsalter einsetzenden Sozialisa-
tionspraktiken und Abhärtungsübungen ambivalent und diffus, sodass Tao-Kinder 
widersprüchliche Erfahrungen im Umgang mit Bezugspersonen und anderen Inter-
aktionspartnern machen – und auch machen sollen. Im Falle von Tao-Kindern be-
steht die »Konstanz der Erfahrung« demnach nicht in immer wiederkehrenden und 
gleichbleibenden Verhaltens- und Reaktionsweisen ihrer Bezugspersonen, sondern 
vielmehr in der Erfahrung, dass die Welt um sie herum unberechenbar ist.

Sozialisierende Emotionen

Quinns (2005) Auswertung der einschlägigen ethnografischen Literatur zur Kinder-
erziehung hat ergeben, dass in verschiedenen kulturellen Settings unterschiedliche 
Sozialisationsstrategien wie z. B. schlagen, ängstigen, aufziehen, beschämen oder 
loben dominieren, die jeweils bestimmte emotionale Qualitäten hervorbringen, die 
von den betroffenen Kindern während dieser Disziplinierungsmaßnahmen in einem 
Zustand der Erregung empfunden werden und im späteren Entwicklungsverlauf 
durch die Antizipation bestimmter Reaktionen auch in anderen Situationen aus-
gelöst werden können. Es ist zu erwarten, dass weltweit eine bestimmte (aber nicht 
beliebig große) Spannbreite an erzieherischen Möglichkeiten und dem hiermit ver-
bundenen emotionalen Erleben besteht. Diese Eingrenzung ergibt sich einerseits aus 
der Diversität kultureller Lebenswelten und andererseits aus der conditio humana, die 
alle Menschen miteinander teilen. Aus dieser Überlegung lässt sich ableiten, dass es 
prinzipiell möglich sein müsste, eine kulturübergreifende Systematik emotionaler 
Entwicklungsverläufe zu erstellen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1  Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation 35

Ein möglicher Ansatzpunkt für ein derartiges Unterfangen besteht in der Fokus-
sierung auf die primär am Sozialisationsprozess beteiligten Emotionen, die meine 
Kolleginnen und Kollegen und ich in früheren Publikationen als sozialisierende Emo­
tionen bezeichnet haben (Funk et al. 2012; Röttger-Rössler et al. 2013; Röttger-Rössler 
et al. 2015):

»Emotionen, die durch emotionalisierende Erziehungspraktiken direkt indu
ziert werden und unmittelbar an der Sozialisation beteiligt sind, indem sie 
Individuen dazu veranlassen, sich an den Werten und Normen ihrer Kultur 
zu orientieren, nennen wir sozialisierende Emotionen.« (Funk et al. 2012: 220)

Ich gehe hier davon aus, dass sich sozialisierende Emotionen zu psychologischen 
Kontrollmechanismen entwickeln können, wodurch es Kindern (bzw. allgemein den 
Mitgliedern einer Gesellschaft) möglich ist, ihr Verhalten, aber auch ihr gesamtes 
Emotionsrepertoire an die Gefühls- und Darbietungsregeln ihrer Gesellschaft an-
zupassen. Sozialisierende Emotionen besitzen also die Fähigkeit, andere emotionale 
Qualitäten in ihren kulturspezifischen Ausprägungen zu formen.

Der Begriff sozialisierende Emotionen weist Parallelen zum Konzept der moralischen 
Emotionen (Haidt 2003; Tangney et al. 2007) bzw. den moralischen Af fekten (R. Rosaldo 
1984) auf. Ein zentraler Unterschied ist aber, dass sozialisierende Emotionen die As-
pekte der Prozesshaftigkeit und Agency herausstellen und sich deshalb von dem eher 
statischen Konzept der moralischen Emotionen bzw. Affekte unterscheiden. Soziali-
sierende Emotionen sind keine vorgegebenen Entitäten, sie werden im Prozess der So-
zialisation immer wieder aufs Neue von Bezugspersonen und Kindern ko-konstruiert.

Durch das Konzept der sozialisierenden Emotionen ist es möglich, eine Reihe 
kulturspezifisch verschiedener Emotionen hinsichtlich ihrer Funktion miteinander 
zu vergleichen. So führten z. B. die gegenwärtig in Westeuropa und Nordamerika zu 
beobachtende Sozialisationspraxis des Lobens und eine allgemein wertschätzende 
Behandlung von Kindern zur Herausbildung von »Stolz« und »Scham« als sozialisie-
renden Emotionen (Holodynski & Friedlmeier 2006: 158–161; Miller et al. 2002: 234).

Dagegen wenden han-taiwanesische Bezugspersonen Beschämung als eine Stra-
tegie an, um in ihren Kindern eine »Scham«-Sensibilität zu erzeugen (Fung 1999, 
2006; Miller et al. 1996; Miller et al. 1997; Miller et al. 2012). Auch in Indonesien wer-
den von den Bezugspersonen diverse Strategien wie z. B. das Auslachen angewandt, 
um ihre Kinder das »Schämen« zu lehren (Geertz 1959, 1961; Collins & Bahar 2000; 
Röttger-Rössler 2013). Besonders interessant hier ist die nach wie vor einf lussreiche 
ethnologische Studie von Hildred Geertz (1959), in der sie von einem dreistufigen 
Entwicklungsprozess javanischer Kinder ausgeht: Aus einer anfänglichen kindlichen 
»Angst«-Disposition (wedi) dif ferenzieren sich graduell verschiedene »Scham«-Kom-
ponenten (isin; etwa: »Scham«, »Schüchternheit«, »Verlegenheit«) heraus, die am Ende 
des emotionalen Entwicklungsprozesses schließlich in »Respekt« (sungkan) transfor-
miert werden. Bereits bei Geertz ist der auch für die vorliegende Arbeit bedeutende 
Hinweis enthalten, dass »Angst« und »Scham« ontogenetisch betrachtet miteinander 
verbunden sind und dass letztere Emotion aus ersterer hervorgeht.

Nicht wenige Sozial- und Kulturanthropologen haben »Furcht« als sozialisierende 
Emotion in den Gesellschaften, in denen sie geforscht haben, feststellen können. So 
schreibt Briggs (1998) über die kanadischen Inuit:

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit36

»It is […] a fear of being disapproved of, criticized, scolded. […] ilira is a socializing 
and socialized fear, one that children have to learn to feel.« (Briggs 1998: 148)

Lutz (1983: 256) beschreibt, wie die Bewohner des mikronesischen Atolls Ifaluk ihre 
Kinder ängstigen und ihnen mit bösartigen Geistwesen drohen. Die auf diese Weise 
induzierte »Furcht« (metagu) besitzt eine sozialisierende Wirkung:

»To the Ifaluk way of thinking, fear is what keeps people good. The person who 
fears the justifiable anger of others is one who carefully watches her own be-
havior’s ›social wake‹, always attentive to the risk of rocking another’s boat.« 
(Lutz 1988: 201)

Eine Frage, die durch meine Arbeit aufgeworfen wird, ist, ob »Furcht« sowohl bei den 
Inuit als auch bei den Ifaluk eine adäquate Übersetzung darstellt und ob nicht »Angst« 
die treffendere Bezeichnung wäre (siehe auch Röttger-Rössler et al. 2015).

In kulturellen Settings, in denen Kinder mit einem Stock geschlagen werden und 
die lokale sozialisierende Emotion nicht durch Anwendung psychischer Gewalt indu-
ziert wird, erscheint eine Übersetzung mit »Furcht« dagegen als sinnvoll (vgl. Schei-
decker 2017). So ruft nach LeVine (1960) die Sanktionierungspraxis des Schlagens bei 
kenianischen Gusii-Kindern eindeutig »Furcht« als sozialisierende Emotion hervor:

»Fathers threaten their sons with punishment, and administer harsh beatings 
with wooden switches, explicitly intending to make the sons fearful and there-
fore obedient.« (LeVine 1960: 55)

Ich gehe davon aus, dass Kinder, die im Säuglings- und Kleinkindalter diversen am-
bivalenten Sozialisationspraktiken ausgesetzt sind, bei denen sich (zumindest aus 
Kinderperspektive) kein eindeutiges Muster erkennen lässt, aufgrund der diesen 
Praktiken inhärenten Unberechenbarkeit »Angst« als eine sozialisierende Emotion 
entwickeln. Die von den Tao gegenüber älteren Säuglingen und Kleinkindern insze-
nierten Sozialisationspraktiken und Abhärtungsübungen gleichen auf frappierende 
Weise dem von Briggs (1982, 1998) beschriebenen Verhalten der kanadischen Inuit im 
Umgang mit ihren Kindern. Ich vermute, dass viele weitere zahlenmäßig kleine Grup-
pen mit einem animistisch geprägten Denk- und Fühlrahmen vom bedrohlichen In-
szenieren gesellschaftlicher und kultureller Kerninhalte in einem frühen Kindesalter 
als Teil eines Prädispositionalen Primings Gebrauch machen, da diese Gruppen auf 
existenzielle Weise mit ihrer Umwelt verbunden sind und folglich im kindlichen Er-
leben von »Respekt«, »Angst«, »Furcht«, »Scham« und »Verlegenheit« eine moralische 
Tugend sehen. Die Emotionen des »Scham«-Clusters treten zusätzlich zur »Angst« 
hinzu, weil in zahlenmäßig kleinen Gesellschaften in der Regel egalitäre und somit 
f lexible soziale Ordnungen anzutreffen sind. Diffuse soziale Grenzziehungen ver-
stärken das Klima allgemeiner Unsicherheit, da auf soziale Bindungen an sich kein 
Verlass sein kann, sofern diese nicht in einem fortlaufenden Prozess durch das Ge-
ben und Empfangen von Nahrung oder durch gegenseitige Hilfeleistung revitali-
siert werden. Die in diesen Gesellschaften anzutreffende »existenzielle Angst« wird 
somit zusätzlich durch »Sozialangst« als weitere sozialisierende Emotion erweitert, 
wobei beide emotionalen Qualitäten in vielen Situationen auf unauf lösbare Weise  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1  Theoretische Perspektiven auf Emotion und Sozialisation 37

miteinander verschmelzen. »Angst« und »Scham« ist gemeinsam, dass sie in den  
betroffenen Individuen eine Hemmung auslösen, die Bedachtsamkeit und Vorsicht 
fördert, d. h. Verhaltensweisen, die in einer als »gefährlich« wahrgenommenen Umge-
bung das physische Überleben absichern können. Bei diesen Überlegungen handelt es 
sich allerdings um Hypothesen, die erst durch weitere Forschungen bestätigt werden 
müssen.

Ein wesentlicher Vorteil bei einer Fokussierung auf sozialisierende Emotionen 
besteht in der Möglichkeit eines direkten und überprüf baren Zugangs durch syste-
matische Beobachtung und Protokollierung bestimmter am Sozialisations- und Erzie-
hungsprozess beteiligter emotionaler Episoden. In einem Schlussfolgern auf der Basis 
aggregierter und auf systematische Weise durch Beobachtung erhobener Daten sehe 
ich ein wichtiges Vermächtnis der Whiting-Schule, das insbesondere im Rahmen der 
Six-Cultures-Studie Anwendung fand. Die Forschung meiner Kolleginnen und Kolle-
gen steht ebenso wie meine eigene in dieser Tradition.

Da ich in dieser Arbeit sowohl mit dem Emotions- als auch mit dem Affekt-Begriff 
operiere, ziehe ich es vor, sozialisierende Emotionen, moralische Emotionen und mo-
ralische Affekte nicht von vornherein als etwas Emotionales oder Affektives festzu-
legen. Stattdessen verwende ich im Folgenden die neutrale Bezeichnung »Gefühl«, die 
es mir erlaubt, affektive und emotionale Prozesse gleichermaßen zu berücksichtigen. 
Denn eine Besonderheit bei den sozialisierenden und moralischen Gefühlen der Tao 
besteht darin, dass sie je nach situativem Kontext als Emotion oder als Affekt empfun-
den werden können (siehe Kapitel 6).

Forschungsfragen

Die eingangs formulierte allgemeine Forschungsfrage, wie Tao-Kinder in emotionaler 
Hinsicht sozialisiert werden, lässt sich nun durch eine Reihe konkreter Fragestellun-
gen präzisieren. Die genauen Fragen ergeben sich aus dem Mehrkomponenten-Emo-
tionsmodell, dem Sozialisationsmodell der kindlichen Entwicklungsnische sowie dem 
Quinn’schen Postulat der »vier Universalien der Kindererziehung«. Sie lassen sich wie 
folgt bündeln:

Fragen zum emotionalen Repertoire der Tao 

•	 Welche Emotionen spielen in der Gesellschaft der Tao eine wichtige Rolle ?
•	 Welche kulturspezifischen Appraisals, Handlungsbereitschaften, Ausdrucksreak-

tionen, Körperreaktionen und subjektiven Gefühlsregungen sind mit diesen Emo-
tionen verbunden ?

•	 Welche Emotionen sind maßgeblich am Sozialisationsprozess von Tao-Kindern 
beteiligt ?

•	 In welcher Reihenfolge treten Emotionen im emotionalen Entwicklungsprozess 
auf ?

•	 Was sind die sozialisierenden Emotionen bei den Tao ?
•	 Gibt es weitere Emotionen, die durch die sozialisierenden Emotionen kulturell 

überformt werden ?

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit38

Fragen zu den soziokulturellen Faktoren 

•	 Was für allgemeine Umweltbedingungen bestehen bei den Tao und welcher Art 
sind ihre Auswirkungen auf den emotionalen Sozialisationsprozess ?

•	 Inwiefern beeinf lussen soziale Strukturen und Organisationsformen die emo
tionale Sozialisation von Tao-Kindern ?

•	 Inwiefern beeinf lussen kulturelle und weltanschauliche Vorstellungen die emo
tionale Sozialisation von Tao-Kindern ?

•	 Welche allgemeinen und sozialisationsrelevanten sozialen Interaktionsmuster  
bestehen in der Tao-Gesellschaft ?

•	 Welche Sozialisations- und Erziehungsziele bestehen aufseiten der Bezugsperso-
nen ?

•	 Was sind die elterlichen Ethnotheorien der Tao über Kindheit, Entwicklung und 
Erziehung ?

•	 Was sind die kulturellen Modelle der Tao von Emotion und Person ?

Fragen zu den sozialen Praktiken 

•	 Welche sozialen Praktiken lassen sich bei den Tao innerhalb des Sozialisations- 
und Erziehungsprozesses feststellen ?

•	 Welche dieser Praktiken lassen sich als Priming-Prozesse verstehen ?
•	 In welcher Reihenfolge treten sie auf ?
•	 Welche Emotionen werden durch die sozialen Praktiken in Tao-Kindern hervor-

gerufen ?
•	 Welche Formen des Bindungsverhaltens bestehen bei den Tao ?

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003 - am 13.02.2026, 15:48:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

