IV. Die Grenze des Wissens. Uberlegungen zum Ver-
haltnis von Vernunft und Glauben im Ausgang von
Platon und Kant.

Von Hans-Ulrich Baumgarten

In der griechischen Antike sind Religion und Philosophie eng mit-
einander verbunden. Darauf weist Karl Albert in seinen Schriften
zur Platonischen Philosophie immer wieder hin, vor allem in seiner
Untersuchung Griechische Religion und Platonische Philosophie.
Hier geht er den religiésen Anklingen nach, die sich in Platons
Werk finden. Zwar kénne man der These des Ubergangs ,,vom
Mythos zum Logos‘? als Charakterisierung der Entwicklung des
griechischen Denkens durchaus zustimmen, so Albert,’ es seien
aber doch insbesondere die kultischen Momente in Platons Dialo-
gen, dic die Herkunft des Platonischen Philosophierens aus dem
mythischen Denken und dadurch seine Bindung an religiése Zu-
sammenhinge erkennen lieBen. Das Hervorgehen der philosophi-
schen Reflexion aus dem mythisch-religiésen Denken zeigt, daB
,Mythos‘ und ,Logos‘ letztlich dieselbe Problematik zum Thema
haben. Albert erkennt diese in dem Begriff des Seins: ,,Indem es
ihm zuletzt um die Einswerdung des philosophierenden Menschen
mit dem einen und letzten Seinsgrund geht, verbindet sich bei Pla-
ton Religion und Philosophie®.* Mythisch-religose Intuition und

! Jetzt in: Karl Albert: Platon und die Philosophie des Altertums. Betrachtun-
gen zur Geschichte der Philosophie. Teil L. Dettelbach 1998.

2 Vgl. Wilhelm Nestle: Vom Mythos zum Logos. Die Selbstentfaltung des grie-
chischen Denkens. Stuttgart 21975,

? Vgl. Kult und Metaphysik bei Platon. In: Platon und die Philosophie des Al-
tertums, S. 232.

* Griechische Religion und Platonische Philosophie, a.a.0., S. 190. Nach Al-
bert bestimmt sich Philosophie tiberhaupt durch die Frage nach dem Sein:
.Eine Betrachtung soll dann als eine philosophische gelten, wenn es in ihr um
die denkerische Erhellung der Erfahrung des Seins geht. Philosophie wiire
demnach Erhellung der menschlichen Seinserfahrung durch das Denken®.
Philosophie der Religion. Sankt Augustin 1991, S. 13. Vgl. auch die nun wie-
der erhiltliche Untersuchung: Meister Eckharts These vom Sein. In: Meister

165

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

philosophisch-begriffliche Reflexion streben zur Einsicht in den
einheitlichen Zusammenhang und Urgrund der Wirklichkeit im
Ganzen. Philosophie verdankt sich zumindest in ihren Anféngen,
wie Albert, immer wieder auf Nietzsche sich berufend, feststellt,
,»einer mystischen Intuition ... und den Versuchen, diese Intuition
begrifflich zu erfassen und sprachlich auszudriicken, welche Ver-
suche im letzten nichts anderes beabsichtigen, als bessere Aus-
driicke zu finden fiir den Satz ,alles ist eins““.’ Insbesondere
Mensch und Welt miissen auf besondere Weise als Einheit begrif-
fen werden, folgt man dieser intuitiven Einsicht. Auch wenn der
Mensch der Welt gegeniibersteht, und damit Mensch und Welt zu-
einander als etwas Anderes betrachtet werden miissen, wird diesem
duBeren Fremdverhiltnis ein ,innerer‘ Zusammenhang zugrunde
gelegt. Der Begriff , innerer Zusammenhang* verweist auf die Tat-
sache, daB dieser Zusammenhang nicht gleichsam #uBerlich er-
kennbar offen zu Tage liegt. Es bedarf gewissermaBen eines ande-
ren, nimlich ,inneren‘ Blickes auf die Welt in ihrer Gesamtheit,
um diesen Zusammenhang ergriinden zu konnen. Es bedarf der
philosophischen Reflexion.

Das bloBe Wahrehmen der Objekte der Wirklichkeit faBt die
erkannten Dinge als Gegenstdnde, namlich als Anderes zu sich
auf. Es sind damit Objekte der Aufenwelt im Unterschied zur In-
nenwelt des erkennenden Subjekts selbst. Schon dem alltiglichen
Erkennen der Welt ist der tiefgreifende Unterschied von Mensch
und Welt auf bestimmte Weise bewuBlt, auch wenn er nicht zum
Gegenstand der Erkenntnis erhoben und damit thematisiert wird.
Es ist der Unterschied von Geist und Natur, der erst durch philo-
sophische Reflexion auf den Begriff gebracht wird. Geist und Na-
tur aber sind gerade in ihrer Unterscheidbarkeit der vomehmliche
Gegenstand der Erkenntnistheorie. Denn das Erkennen verkniipft

Eckhart und die Philosophie des Mittelalters. Betrachtungen zur Geschichte der
Philosophie, Teil II. Dettelbach 1999.

3 Griechische Religion und Platonische Philosophie, a.a.0., S. 48. Vgl. auch
‘Philosophie der Religion’, S. 14ff. und ‘Einfiihrung in die philosophische
Mystik’. Darmstadt 1996, S. 2ff.; ferner “Vom Kult zum Logos. Studien zur
Philosophie der Religion’. Hamburg 1982. Der Nietzsche Text findet sich in
der Schrift ‘Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen’. In: Friedrich
Nietzsche, Werke in drei Binden. Hrsg. v. Karl Schlechta. Manchen 1956, Bd.
3, 8. 361.

166

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beide in einem unlosbaren Verhiltnis, das in seiner Einheit ein-
sichtig zu machen die Aufgabe der philosophischen Reflexion ist.

Der Unterschied und die Einheit von Mensch und Welt wird im
mythisch-religiosen Denken durch Gott oder Gotter thematisiert
und damit auch hier zu erkliren versucht. Der ,innere‘ Blick, der
fur die Thematisierung dieses besonderen Verhaltnisses notwendig
ist, wird durch das bestimmte religiése Verhalten gewihrleistet.
Genauso wie die philosophische Einstellung ist der Glaube der
alltiglichen Einstellung zur Welt enthoben. Das alltigliche Be-
wubBtsein, insbesondere die Wahmehmung der AuBenwelt mittels
der funf Sinne, kann als empirische Einstellung bestimmt werden.
Im Gegensatz dazu richtet sich die philosophische Einstellung und
der religiose Glauben auf nichtempirische Sachverhalte, auf Sach-
verhalte, die gerade nicht mittels der Sinne erkennbar sind.® Albert
stellt fest: , Es verhilt sich also bei der philosophischen Erkenntnis
hinsichtlich der Begegnung mit dem iibermenschlichen Sein ebenso
wie beim Kult: nur voriibergehend wird die Verbindung mit der
Gottheit hergestellt“.’” ,,Gottheit™ kann hier verstanden werden als
die Bezeichnung fiir den einheitsstiftenden Grund, dem sich Geist
und Natur, Mensch und Welt verdanken.

Auch wenn sich in dieser Hinsicht letztlich mythisches Denken
und Philosophie denselben Fragen verdanken, lassen sie sich doch
nicht aufeinander reduzieren. Der Unterschied von ,Mythos‘ und
,Logos* bleibt bestehen. Und das gerade auch bei Platon. Platon
erstrebt mit seinen philosophischen Uberlegungen Einsicht in den
iibermenschlichen, namlich nichtempirischen Bereich. Eine solche
Einsicht im Sinne philosophischer Erkenntnis muB aber von expli-
zit religiésem Verhalten, insbesondere vom Glauben an Gott oder
an Gétter unterschieden werden. Und dieser Unterschied zwischen
religi6sem Glauben und philosophischer Reflexion wird von Platon
auch benannt und von Kant schlieBlich begriindet.

¢ Dies bedeutet allerdings nicht, daB der religidsen Einstellung diese spezifi-
schen nichtempirischen Sachverhalte auch als solche in reflektierter Weise ein-
sichtig sein mussen.

7 Griechische Religion und Platonische Philosophie, a.a.0., S. 116.

167

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In Platons Dialog Kratylos diskutiert Sokrates mit seinen Ge-
sprachsteilnehmern unterschiedliche Auffassungen zur Sprache,
dabei geht es vor allem um die Funktion und Bedeutung der Wor-
ter (Ovopa). Im Zuge der von Platon vorgefiihrten Auseinander-
setzungen werden von Sokrates immer wieder etymologische Her-
leitungen von Wortbedeutungen vollzogen, unter anderem auch
von Gotternamen. In diesem Zusammenhang trifft Sokrates eine
wichtige Feststellung. Auf die Frage von Hermogenes, ob man
untersuchen kénne, in welcher Hinsicht und mit welcher Begriin-
dung man den Géttern ihre Namen gegeben habe, antwortet So-
krates, die einzig verniinftige und angemessene Weise einer solchen
Erorterung wire es, festzustellen, daB man iiber die Gétter und die
wahren Namen, die sie einander offenbar selbst geben, nichts wis-
sen konne. Es kiime deshalb lediglich in Frage, die Gétternamen,
die beim Gebet verwendet wiirden, zu untersuchen, denn das seien
ja wohl diejenigen, durch die sie geme gerufen wiirden. Weiter
koénne man nichts erkennen. Man solle daher den folgenden Be-
trachtungen die Mitteilung an die Gétter zugrunde legen, ,.daB wir
iiber sie nichts in Erfahrung bringen wollen, denn wir beanspru-
chen gar nicht, einer solchen Untersuchung fihig zu sein, sondern
nur iber die Menschen, was fiir Vorstellungen sie einmal bei der
Festlegung ihrer Namen hatten®.?

Im Kratylos stehen sich zwei unterschiedliche Sprachauffassun-
gen gegeniiber, die durch die beiden Diskussionspartner von So-
krates vertreten werden. Kratylos ist der Ansicht, jeder Gegenstand

8 Nai po Ala fusic ye, & ‘Eppdyevec, simep ye vodv Exowusy, #va
pdv v xdAAotov tpdmov, 8t mept Yedv obdiv Topev, obre mepi
adt®dy ote mepl wdv Ovopdrwv, Gtta mord Eavrode kalodotv:
Siihov yop Sui dkeivol ye téAndf xadobor. (400e) Sedrepog 8 ab
pdmog  6p9dtntog, omep v 1ol edyaig vipog Eotiv Muiv
edyeodar, oftivég e kal dnd9ev yaipovoiy dvopaldpevor, TodTa
kol fudc adrodg kolrelv, g dAro undév (40la) &iddrag: kohdc
yap & Epotye Sokel vevopioSon &l oby BovAel, okonduev Homep
npoeindvieg 10lg 9e0ig 811 mept adTdY obdEY Nuels okewdpeSa —
od yop &Eiodpev olol ¢ dv elvar okomslv — &AM mepl 1®V av-
Sponwv, {v moté tiva 8dEav Exovreg &riSevro adroig 10 dvdpara:

168

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

habe von Natur aus seinen ihm zukommenden und damit richtigen
Namen. Hermogenes behauptet dagegen, die Namen der Dinge
beruhten einzig auf Vereinbarung. Zur Uberpriifung dieser einan-
der gegeniiberstehenden Thesen zieht Sokrates im Laufe ihres Ge-
spriches Etymologien heran. Es geht Platon mithin um die Wahr-
heit und Falschheit zweier einander widersprechender Theorien.
Der Kratylos darf daher mit Recht als erstes umfangreiches grie-
chisches Zeugnis sprachphilosophischer Uberlegungen betrachtet
werden. Die Bemerkung im Zusammenhang der Frage nach den
Gotternamen gewinnt nun dadurch ihr besonderes Gewicht, daB sie
darauf aufmerksam macht, daB der Mensch iiber die Gétter nichts
wissen kann. Und nicht nur das. An anderer Stelle im Dialog be-
tont Sokrates, daB ihnen zur Feststellung, ob ein Wort tatsdchlich
Jeweils einem Gegenstand zukomme, und damit zur Entscheidung
dariiber, ob es wahrhaft urspriingliche Worter gebe, nur eine
Maglichkeit bestehe: sie miiBten die These der anfénglichen Nach-
ahmung der Dinge durch Buchstaben und Silben gelten lassen,
,wenn wir nicht, wie die Tragédiendichter, sobald sie in Verlegen-
heit sind, zu den Maschinen Zuflucht nehmen wollen, auf denen
Gétter erscheinen, und so uns behelfen, indem wir erkléren, daB die
Gotter die urspriinglichen Worter festgelegt haben, und diese
darum richtig sind“.’ Platon macht hier deutlich, daB fiir einen
philosophischen Begriindungsgang die Bezugnahme auf die Gétter
unzulissig ist. Die Gétter bilden fiir Platon innerhalb der Philoso-
phie kein Argument. Dies schlieBt allerdings fiir ihn nicht aus, daB
der Bezug des Menschen zu den Gottern philosophisch betrachtet
werden kann. Religioses Verhalten des Menschen kann durchaus
Gegenstand philosophischen Nachdenkens sein.'® Diese philoso-

? (425d) &t pn Gpo Podhel, domep ol tpaypdomorol Emedav T
drop@doty émi tdg pnyavdg koatagebyovor Seodg alpovies, Koi
fuelg odtwg eindvieg dradAaydpey, 8n 10 mpdra dvdpata of Jeol
£9eoay kal S1d tadra dpdidg Eyst.

'* Im Phaidros bemerkt Sokrates in seiner zweiten Rede, in der er tiber die Un-
sterblichkeit der menschlichen und gottlichen Seelen spricht, daB er sich von
der Unsterblichkeit der Gotter allein im Vergleich mit den Menschen ein Bild
mache, ohne damit aber Gott ,,gesehen noch ihn hinlénglich begriffen zu ha-
ben“ (246¢) olre 18Jvieg obne ikavdg voroavreg. Wie es in Wahrheit
sei, das verhalte sich daher ,wie es Gott gefillt“ (246d) drq ® 9¢d oilov.
Im Zusammenhang des Gedankens, daB die Gestirne als Gottheiten aufzufassen

169

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

phische Reflexion muB aber immer argumentativ einsichtig blei-
ben. Der rein dogmatische Rekurs auf die Gétter der traditionellen
Mythen, wie sie vor allem in den Homerischen Epen dargestelit
werden, wird von Platon abgelehnt, denn es geht ihm in der Philo-
sophie um Wissen (émiotnun). Von den Géttern aber 148t sich
kein Wissen gewinnen. Platon steht in dieser Hinsicht in der Tradi-
tion der Sophisten. Insbesondere Protagoras stellt fest, daB man
iiber die Gétter nichts wissen konne: weder daB sie sind, noch, daB
sie nicht sind, noch wie sic womdglich aussehen.! Die Grenze des
menschlichen Erkennens und damit die Einsicht in die Endlichkeit
des Wissens, ob nun ausdriicklich festgestellt oder nur implizit
vorausgesetzt, stehen hinter dieser Selbstbeschréankung philosophi-
scher Reflexion.

Derjenige Bereich, den Platon fiir seine Ideen reserviert, darf
daher nicht einfach mit dem Bereich der Gétter gleichgesetzt wer-
den, auch wenn ihn Platon bisweilen als einen gleichsam géttlichen
beschreibt. Albert bemerkt zu Recht: , Das Philosophieren Platons
setzt einen iibermenschlichen Seinsbereich voraus, der mit dem
Namen ‘Gott” nur vorldufig gekennzeichnet ist“.'? Der sogenannte
,Ideenhimmel® stellt fiir Platon gerade die Bedingung der Moglich-
keit fiir das Verhiltnis des Menschen zur Welt dar. Die Ideen sind
somit seine Antwort auf eine philosophisches Fragestellung. Platon
ist um Wissen bemiiht."

seien, iiberlegt Platon in den Nomoi, wie das Verhiltnis dieser Gétter zu den
Korpern zu denken ist: ob sie in diesen wohnen, oder ob sie als lebende Wesen
den gesamten Himmel durchziehen, ,,oder auf welche Art und Weise auch im-
mer* (899b) eite 8nq 7e xal 8mwg. Auch an dieser Stelle will sich Platon
nicht auf eine bestimmte Aussage Ober die Gotter festlegen, denn tiber die
Gtter als solche kdnnen keine tiberprifbaren und philosophisch nachvollzieh-
baren Aussagen gemacht werden.

" ygl. Diels-Kranz 80 B 4.

12 Griechische Religion und Platonische Philosophie, a.a.0., S. 188.

1 In diesem Zusammenhang spielt es keine Rolle, daB man Platon von einem
philosophischen Standpunkt aus den Vorwurf des ,Platonismus‘ machen kann,
daB er nimlich die Ideen als Quasi-Gegenstéinde dogmatisch im Sinne der Lo-
sung seines Problems voraussetzt und damit philosophisch nicht rechtfertigt.
Dieser Vorwurf trifft nicht den Unterschied von religidsem Glauben und philo-
sophischem Wissen, den Platon fiir sein Denken zugrunde legt.

170

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit der philosophischen Zuriickhaltung, die Platon den Géttern
gegeniiber walten 148t, kommt er mit Ansichten iiberein, die erst im
neuzeitlich aufklarerischen Denken vollends zum Tragen kommen.
Denn diese Zuriickhaltung hat letztlich ihren Grund in dem Unter-
schied von Glauben und Wissen, der fiir die Philosophie von zen-
traler Bedeutung ist. Wéhrend die mittelalterlichen Philosophen
groBtenteils bemitht waren, die Lehren des christlichen Glaubens
philosophisch zu untermauern, und auch noch die Leibniz-Wolff-
sche-Schulmetaphysik in der Erkenntnis Gottes ihr eigentliches
Ziel gesehen hat, trennen sich spétestens mit Kant die Wege von
Philosophie und Theologie. Da wundert es nicht, wenn Papst Jo-
hannes Paul II. in seiner Enzyklika , Fides et Ratio — Glaube und
Vernunft“ von 1998 von dem ,Drama der Trennung zwischen
Glaube und Vernunft spricht."* Er bedauert die daraus sich ent-
wickelnde Frontstellung von Theologie und Philosophie, wie sie
sich insbesondere in der neuzeitlichen und modernen Geschichte
der Philosophie abzeichne. Den Grund aber fiir diese Entwicklung
auf Seiten der Philosophie sieht Johannes Paul II. vor allem in der
Konzentration der Philosophie auf das menschliche Erkenntnis-
vermobgen: ,, Anstatt von der dem Menschen eigenen Fahigkeit zur
Wabhrheitserkenntnis Gebrauch zu machen, hat sie es vorgezogen,
deren Grenzen und Bedingtheiten herauszustellen“."*

Er wird zwar nicht explizit genannt, aber dennoch steht in erster
Linie Kant im Hintergrund dieser AuBerung des Papstes. Denn
Kant mochte, wie er in der Vorrede zur zweiten Auflage seiner
Kritik der reinen Vernunft betont, durch die Begrenzung des
menschlichen Wissens den ,,sicheren Gang*'® der Philosophie als
Wissenschaft erreichen.

Eine geldufige Philosophiegeschichtsschreibung scheint dem
Papst mit seinem verdeckten Vorwurf an Kant Recht zu geben:
Kants Kritik an der iiberkommenen Metaphysik, die Entlarvung
traditioneller Lehrsitze insbesondere iiber Gott und die Unsterb-
lichkeit der Seele als Scheinwissen, wird auch heute noch immer

' Enzyklika Fides et Ratio — Glaube und Vernunft. Stein am Rhein 1998, S.
48.

$A20.8.9.

16 ygl. B VII ff. Kants Schriften werden, wie tiblich, nach der Akademie-Aus-
gabe (=AA) zitiert, die "Kritik der reinen Vernunft’ nach der ersten (=A) bzw.
zweiten (=B) Auflage.

171

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wieder als eine der wichtigsten Leistungen seiner Philosophie ange-
sehen. Mit Kants Kritik der reinen Vernunft scheinen, so zumin-
dest der erste philosophiegeschichtliche Eindruck, jegliche Aussa-
gen iiber Gott und damit ein philosophisch begriindeter Glaube
nicht mehr moglich zu sein. In diesem Sinne bezeichnet schon Mo-
ses Mendelssohn im Vorbericht zu seinem Werk Morgenstunden
oder Vorlesungen iiber das Dasein Gottes von 1785 Kant als den
,alles zermalmende[n]“."

Denn was aus der Sicht Kants zur Beantwortung der Frage nach
Gott bleibt, ist lediglich ein Postulat in moralisch praktischer Hin-
sicht: ,,Durch dieses [das ... Gesetz des kategorischen ... Impera-
tivs] bekommen Ideen, die fiir die bloB spekulative Vernunft vollig
leer sein wiirden, ... eine obzwar nur moralisch-praktische Realitit:
ndmlich uns so zu verhaiten, als ob ihre Gegenstinde (Gott und
Unsterblichkeit), die man also in jener (praktischen) Realitit po-
stulieren darf, gegeben wiren“."® Die Idee Gottes, die in theoreti-
scher Hinsicht sinnlos erscheint, weil ihr kein Gegenstand ent-
spricht, der erkannt werden konnte, gewinnt im praktischen Zu-
sammenhang Bedeutung, weil sie postuliert werden muB, damit die
Vernunft, wenn sie das Moralgesetz befolgt, nicht in einen Wider-
spruch zum Bediirfnis nach Gliickseligkeit gerdt. Der postulierte
Gott bildet nach Kant den Garanten fiir das hochste Gut, ndmlich
fir die endgiiltige Versohnung von Sittengesetz und Gliickselig-
keitsstreben. Er ist der Garant fiir die Gliickswiirdigkeit des Men-
schen. Doch die moralisch-praktische Realitdt, von der Kant in
diesem Zusammenhang spricht, ist nicht die Realitit Gottes, son-
dern die Realitit der menschlichen Praxis. Denn in bezug auf Gott
und die Unsterblichkeit der Seele bleibt dem Menschen einzig die
Maoglichkeit, so zu handeln, als ob sie ,,gegeben wiren®.

Vor dem Hintergrund dieses philosophischen Ergebnisses ver-
wundert es nicht, daB Kants beriihmter Satz: ,,Ich muBte also das

17 Gesammelte Schriften. Jubildumsausgabe. Bd. III, 2, bearbeitet von Leo
Strauss, Stuttgart-Bad Cannstatt 1974, S. 3.

18 Verkiindigung des nahen Abschlusses eines Traktats zum ewigen Frieden in
der Philosophie, AA Bd. 8, S. 416. Vgl. hierzu Wolfgang Rod: Ist der Gott der
Philosophen tot?. in: Die philosophische Gottesfrage am Ende des 20. Jahr-
hunderts. Hrsg. v. Hans Michael Baumgartner und Hans Waldenfels. (Frei-
burg/Miinchen 1999), S. 37f.

172

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wissen aufheben, um zum Glauben Platz zu bekommen™" bis-
weilen als Ironie interpretiert wurde, insbesondere wenn man das
waufheben im Sinne Hegels liest”: Das Wissen auf seine eigent-
liche Hohe gehoben, iiberstiege den Glauben, woraus man folgern
miiite, daB derjenige, der seine Vernunft voll zur Geltung bringt
und damit weiB, nicht glaubt. Nach dieser Lesart stiinden Vernunft
und Glauben einander unvereinbar gegeniiber, und die unversohn-
liche Trennung von Theologie und Philosophie wére vollzogen.

Die Enzyklika des Papstes hat mit ihrer Bestandsaufnahme zum
gegenwirtigen Verhiltnis von Glaube und Vemunft sicherlich
recht: Philosophie und Theologie stehen einander widerspriichlich
gegeniiber. Und erst in Ansétzen LBt sich eine erneute Anndherung
erkennen, wenn man z. B. die neuere Religionsphilosophie inner-
halb der analytischen Theorie betrachtet.” In der Regel aber
scheint Heideggers Diktum, daB der Glaube der ,, Todfeind™ der
Philosophie sei,” immer noch zu gelten.

Doch schon Mendelssohns Bezeichnung Kants als den ,alles
zermalmende[n]“ erweist sich aus erkenntnistheoretischen Griinden
als unzutreffend, obwohl Kant selbst zufolge der Idee von Gott
allein in moralphilosophischer Hinsicht eine Bedeutung zukommt.
Denn es kann auch gegen Kants eigene Auffassung in seiner Krifik
der reinen Vernunft fir einen vemniinftig begriindeten und damit
berechtigten Platz des Glaubens argumentiert werden. Dafiir sollen
im folgenden zunichst Kants erkenntnistheoretische Uberlegungen
vorgestellt werden, wie sie sich unter Zugrundelegung des Begriffs
der Intentionalitit rekonstruieren lassen. AnschlieBend werden die
Ergebnisse, die sich aus diesem Ansatz gewinnen lassen, zum Be-
griff des Glaubens in Bezichung gesetzt.

19

B XXX.
% Vgl. Arsenij Gulyga: Immanuel Kant. Frankfurt a. M. 1981, S. 150 mit Anm.
106.
' Vgl. z. B. den Sammelband ‘Analytische Religionsphilosophie’. Hrsg. v.
Christoph Jager. Paderborn 1998.
2 Phanomenologie und Theologie. In: Wegmarken. Frankfurt a. M. 219’3’8, S.
66.

173

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IL

Kants Transzendentalphilosophie kritisiert den Stellenwert, den der
Glaube innerhalb der philosophischen Systeme seiner Vorgénger
gewinnt. Es ist fiir ihn ,ein Skandal der Philosophie und allgemei-
nen Menschenvernunft, das Dasein der Dinge auBler uns ... bloB
auf Glauben annehmen zu miissen“.” Das Skandalése der von thm
sogenannten dogmatischen Metaphysik liegt darin, daB aus theori-
einternen Griinden an einer bestimmten Stelle dieser Uberlegungen
zum Verhiltnis von Mensch und Welt, von Subjekt und Objekt,
Gott als Garant fiir das Wissen von der Wirklichkeit einstehen
muB. Und es verbirgt sich nicht nur bei Descartes und seinen un-
mittelbaren Nachfolgern sowie der Leibniz-Wolffschen-Schulme-
taphysik. Sogar bei einem Empiriker wie Locke 148t sich eine sol-
che Dogmatik nachweisen.? All diesen Theorien liegt die Annahme
zugrunde, daB das Subjekt urspriinglich und unmittelbar Erkennt-
nis von Vorstellungen gewinnt und nicht von Objekten der AuBen-
welt. Unter dieser Voraussetzung stellt sich aber die Frage nach
der Entsprechung von Vorstellung und wirklichem Gegenstand.
Diese muB auf die eine oder andere Weise letztlich durch Gott
garantiert werden; andernfalls gerdt man in das sogenannte Au-
Benweltproblem, in die Frage namlich, ob der Mensch iiberhaupt
die Wirklichkeit erkennt, oder ob nicht vielmehr alles Wahmehm-
bare der Welt der Schein ist, den uns unsere eigenen Vorstellungen
vorgaukeln. Damit kommt aber dem Glauben der entscheidende
Stellenwert innerhalb dieser erkenntnistheoretischen Argumentatio-
nen zu. Das Wissen von der Wirklichkeit wird durch einen dem
Erkennen selbst unzugénglichen Bereich und damit durch ein Jen-
seits dieser Wirklichkeit begriindet.

Dieses Dilemma der traditionellen Metaphysik verschirft sich
unter einem weiteren Gesichtspunkt. Wird die Metaphysik als phi-
losophischer Versuch der Wissensbegriindung verstanden, so
nimmt sie etwas in Anspruch, von dem sie im eigentlichen Sinne
noch nichts wissen kann. Denn Gott wird in diesem Zusammen-
hang, wie jeder andere Gegenstand auch, als etwas Anderes zum
erkennenden Subjekt selbst aufgefaBt, als ein Objekt. Das Ver-

B B XXXIX Anm.
 Vgl. hierzu meine Abhandlung ‘Kant und Tetens. Untersuchungen zum Pro-
blem von Vorstellung und Gegenstand'. Stuttgart 1992, S. 44f.

174

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hiltnis zu einem Anderen, das Subjekt-Objekt-Verhiltnis soll je-
doch erst durch die philosophische Reflexion begriindet, das Er-
kennen eines Objekts soll erst durch die erkenntnistheoretische
Argumentation in seinen Strukturen und Bedingungen gerecht-
fertigt werden. Im Glauben an Gott aber wird ein solches Verhilt-
nis zu einem Anderen bereits vorausgesetzt. Es liegt mithin eine
petitio principii, eine Erschleichung des Beweisgrundes, vor.

Diese argumentativen Schwierigkeiten sind AnlaB fiir Kants be-
rithmte kopernikanische Wende: ,,Bisher nahm man an, alle unsere
Erkenntnis miisse sich nach den Gegenstinden richten ... Man
versuche es daher einmal, ob wir nicht in den Aufgaben der Meta-
physik damit besser fortkommen, daB wir annehmen, die Gegen-
stinde miissen sich nach unserem Erkenntnis richten“? Dieser
Ansatz erfordert nun aber, wie Kant hervorhebt, ,,sich nach und
nach in ein System hinein zu denken, was noch nichts als gegeben
zum Grunde legt auBer die Vernunft selbst“,” und das bedeutet
,eine Aufforderung an die Vernunft, das beschwerlichste aller ihrer
Geschiifte, nimlich das der Selbsterkenntnis“ zu iibernehmen.”

Wenn die Vernunft auf sich selbst reflektiert, so untersucht sie
einen Bereich, der nicht empirisch ist. Sie untersucht das mensch-
liche Erkenntnisvermégen, nimlich das menschliche BewubBtsein,
den menschlichen Geist als nichtempirisches Phinomen, das als
Forschungsobjekt somit allein von einer spezifischen nichtempiri-
schen Reflexionswissenschaft untersucht werden kann, der Philo-
sophie.

Erkenntnistheoretische Beitrige unterziehen sich hiufig — und
angeblich im Sinne Kants — einer Selbstbeschrankung: Mensch-
lichem Erkennen, so das vorschnelle Urteil, sei allein die empi-
rische Welt zugéinglich. Alles, was dariiber hinaus noch sein mag,

BB XVL

% Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird
aufireten kénnen. AA Bd. 4, S. 274.

7 A XI. Der Begriff der Vernunft kann in diesem Zusammenhang in zweierlei
Weise aufgefait werden. Zum einen charakterisiert er, wie Kant sagt, das ,.ei-
gentliche Selbst” des Menschen, vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.
AA Bd. 4, S. 457. Er dient damit als Oberbegriff im Sinne von ,rational® zur
Kennzeichnung dessen, was den Menschen in seinem Wesen ausmacht. Zum
anderen bezeichnet , Vernunft* nach Kant das héchste Erkenntnisvermégen und
damit insbesondere das Vermdgen zur philosophischen Reflexion.

175

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konne nicht erkannt werden. Wissen als wahre Erkenntnis konne
mithin allein von Empirischem gewonnen werden. Das hat dann
auch Folgen fiir die Auffassung von Wissenschaft: Sie sei dem-
nach nur als empirische auch wahre Wissenschaft. Und das gelte
dann gleichfalls fiir die Philosophie.

Eine solche Ankniipfung an die kantische Erkenntnistheorie ver-
gift aber den Ansatzpunkt der Transzendentalphilosophie als
Selbsterkenntnis der Vernunft. Kants Untersuchungen in seiner
Kritik der reinen Vernunft diirfen in diesem Sinne als exempla-
risch angesechen werden. Sie versuchen, diesen nichtempirischen
Bereich des BewuBtseins und Geistes auszuloten und in seinen
Strukturen zu erkliren, der allein der nichtempirischen Reflexions-
wissenschaft Philosophie erreichbar ist.

Wodurch sind wir aber iiberhaupt berechtigt, so die hdufig her-
ausfordernde Frage von empiristischer Seite, einen nichtempiri-
schen Bereich, woméglich einen Geist, anzunehmen, der zu erfor-
schen sei? Miissen wir nicht unser angebliches BewuBtsein auf das
Gehirn zuriickfithren, um uns wissenschaftlich auf gesichertem
Gelande zu bewegen?

Hiergegen spricht die Tatsache der Wahrheitsdifferenz des
menschlichen Erkennens. Niemand wird ernsthaft in Zweifel ziehen
wollen, daB beispielsweise das Erkennen der Gegenstinde der Welt
wahr oder falsch sein kann. Jede sinnliche Wahmehmung kann
sich irren. Sie kann sich beispielsweise verhoren oder auch verse-
hen. Damit ist das menschliche Erkennen als ein besonderes Pha-
nomen ausgezeichnet, als ein Sinngebilde, dessen Sinn gerade darin
besteht, wahr oder falsch zu sein. Dies zeigt sich insbesondere
auch an den Urteilen, in denen sich das Erkennen &uBert. Diese
Wabhrheitsdifferenz ist aber selbst nicht durch Wahmehmung er-
kennbar und damit als ein nichtempirisches Phinomen ausgewie-
sen. Erkenntnistheoretische Uberlegungen miissen diesem Faktum
des menschlichen Erkennens Rechnung tragen und es erkldren.
Alltiglich ist diese Tatsache der Wahrheitsdifferenz zumeist unt-
hematisch. Philosophische Reflzxion erhebt sie zum Thema und
eroffnet dadurch den nichtempirischen Bereich des menschlichen
Erkenntnisvermégens, des menschlichen BewuBtseins, des mensch-
Jichen Geistes. Diesen Bereich zu leugnen, hieBe Selbstverleug-
nung zu begehen, denn das Leugnen als solches ist als Behauptung
aufzufassen, und damit als ein wahrheitsdifferentes Gebilde eben
gerade Zeugnis fiir das, was verneint werden soll.

176

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kants kopernikanische Wende zur philosophischen Analyse und
Erklarung zunidchst der empirischen Erkenntnis verlangt keine
Selbstbeschriankung des Erkenntnisvermégens auf empirische
Sachverhalte. Wenn sie im Sinne der Selbsterkenntnis der Ver-
nunft, namlich im Sinne der transzendentalphilosophischen Uber-
zeugung fordert, ,,daB die Vernunft nur das einsieht, was sie selbst
nach ihrem Entwurfe hervorbringt®,® geht es ihr vielmehr um eine
Revision und Rekonstruktion der traditionellen Auffassung des
menschlichen Erkennens und damit verbunden des Begriffs der
Wabhrheit.

Wenn die menschliche Vernunft, die menschliche Subjektivitit,
als eine Aktivitit zu deuten ist, die, wie Kant formuliert, im Erken-
nen ,,a priori auf Objekte” geht,” so muB der praktischen Ver-
nunft, um mit Kant zu reden, der ,,Primat*® eingerdumt werden.
Auch das menschliche Erkenntnisvermégen muB also von vomher-
ein in einem praktischen Sinne aufgefaBt werden. Kant betont, daB
»doch endlich alle Bearbeitung unserer Vermégen aufs Praktische
ausgehen und sich darin als in ihrem Ziele vereinigen muB“.*' Die
Grundstruktur der menschlichen Vernunft, des menschlichen Gei-
stes, ist demzufolge prinzipiell praxisorientiert, ndmlich durch und
durch praktisch zu verstehen. )

Diese Subjektivitit als Praktizitit 148t sich mit Uberlegungen
der Grundlegung zur Meiaphysik der Sitten als Wille deuten. Im
Unterschied zum bloBen Wunsch besteht der Wille als eine Ab-
sicht, ndmlich in der ”Aufbietung aller Mittel, soweit sie in unserer
Gewalt sind“.* Den Zweck, der von der menschlichen Absichtlich-
keit oder Intentionalitiit dabei letztlich verfolgt wird, bildet das
Subjekt selbst. Der Wille ist somit als eine Selbstzweckstruktur zu
begreifen. Jeder Willensakt, der gleichsam &auBerlich betrachtet
grundsétzlich etwas anderes erstrebt, richtet sich damit seiner inne-
ren Struktur nach auch auf sich selbst, was nichts anderes heifit,
als daB alles, was gewollt, immer fiir sich gewollt wird. Jede Wil-
lensduBerung, jede Absicht oder Intention terminiert somit nicht
nur beim Zweck als einem erstrebten Objekt, sondern auch noch

BB XII.

» A79 B 105.

% Vgl. Kritik der praktischen Vernunft. AA Bd. 5, S. 119fF.
3 Kritik der Urteilskraft. AA Bd. 5, S. 206.

2 AABd. 4, S. 394.

177

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

riickbeziiglich beim Wollenden selbst. Ich will das Brot nicht um
seiner selbst willen, vielmehr will ich mit dem Brot meinen Hunger
stillen.

Menschliche Subjektivitit 148t sich durch diese Rekonstruktion
des kantischen Ansatzes als Intentionalitit begreifen, die prinzipiell
in einem allgemeinen Sinne auf Erfolg fiir sich selbst aus ist.®
Schon im Erkennen erstrebt das Subjekt daher Erfolg fiir sich. Und
hierin kommt die Revision der traditionellen Wahrheitsauffassung
nun zur Geltung. Eine wahre Erkenntnis entspricht diesem Ver-
standnis zufolge dann einer erfolgreichen Intention: ihr Gegenstand
ist wirklich, eine falsche Erkenntnis aber einer Intention ohne Er-
folg: ihr Gegenstand im intendierten Sinne ist mithin unwirklich.

Wenn eine solche Intentionalitit bereits fiir das Erkennen der
Gegenstinde der AuBenwelt vorausgesetzt werden muB, so bilden
dann die erkannten Gegenstinde die spezifischen Wirkungen einer
vorgéngig ergehenden Absicht als Ursache des erkennenden Men-
schen und damit als dessen Leistung. Diese Leistung bestimmt
Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft als die apriorischen
Strukturen des menschlichen Erkenntnisvermégens, die durch die
Selbsttitigkeit, die Spontaneitit dieser Intentionalitit hervorge-
bracht werden. Es sind insbesondere die reinen Anschauungsfor-
men von Raum und Zeit und die reinen Verstandesbegriffe, die
Kategorien. Entsprechend faBt Kant die Erfahrung von Gegenstén-
den der AuBenwelt als ,.empirisches Produkt“* des menschlichen
Erkenntnisvermégens auf. Aufgrund dieser Leistungen des wahr-
nehmenden Subjekts kann der Vorgang des Erkennens hinsichtlich
des Objekts als Fremdverwirklichung verstanden werden. Wenn
Kant nun die Analyse der Bedingungen der Moglichkeit der Erfah-
rung als ,Aufsuchen des Geburtsortes® der fiir die Erkenntnis not-
wendigen Prinzipien bezeichnet,® und seine erkenntnistheoreti-
schen Untersuchungen als die Einsicht in ,,die Selbstgebdrung un-
seres Verstandes“ begreift,* so deutet er damit an, daB die Fremd-
verwirklichung des Objekts in einem als Selbstverwirklichung des
Subjekts aufzufassen ist. Und in diesem Sinne versteht sich der

# Vgl. zu einer solchen Rekonstruktion Gerold Prauss: Die Welt und wir. Bd.
1/1, Stuttgart 1990; Bd. I/2, Stuttgart 1993; Bd. II/1, Stuttgart 1999.

3 A08.

35 Vgl. A65 f. B 90f.

% A 765 B 793.

178

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundsatz der kopernikanischen Wende: ,die Bedingungen der
Moglichkeit der Erfahrung uberhaupt sind zugleich Bedingungen
der Moglichkeit der Gegenstdnde der Erfahrung“.”

Die prinzipielle Fehlbarkeit des Erkennens, der mégliche MiBer-
folg einer Intention, zeigt aber, daB die Wirklichkeit des erkannten
Objekts der AuBenwelt nicht ausschlieflich auf die Leistung, auf
die Ursache der Erwirkung des Subjekts zuriickzufiihren ist. Es
miissen noch weitere Bedingungen erfiillt sein, damit das menschli-
che Erkennen erfolgreich ist. Insofern sind eben die Bedingungen
der Moglichkeit der Erfahrung nicht auch die Bedingungen der
Moglichkeit der Gegenstinde der Erfahrung und damit die hinrei-
chenden, wie dieser Satz von Kant hiufig falsch zitiert wird. Ei-
nem solchen falschen Verstindnis zufolge miite Kants Erkennt-
nistheorie als ein absoluter Idealismus aufgefaBt werden: Der
Mensch wire der Schopfer der Wirklichkeit in einem absoluten
Sinne. Die apriorischen Prinzipien sind aber allein die notwendigen
Bedingungen. Daher bezeichnet Kant seine Theorie auch als ,kriti-
schen Idealismus‘.*® Deutlich nimmt Kant in seiner Methodenlehre
der Kritik der reinen Vernunft noch einmal auf seinen Grundsatz
der kopernikanischen Wende Bezug und betont nun ausdriicklich:
,,es ist unserer Vernunft nur méglich, die Bedingungen mégiicher
Erfahrung als Bedingungen der Moglichkeit der Sachen zu brau-
chen; keineswegs aber, ganz unabhingig von diesen, sich selbst
welche gleichsam zu schaffen“.® Was fiir die Leistungen des er-
kennenden Subjekts gilt, daB sie allein als Selbstverwirklichung der
Spontaneitit des Verstandes zu begreifen sind, gilt nicht in einem
absoluten Sinne fiir die erkannten Gegenstinde der AuBenwelt:
Thre Fremdverwirklichung von Seiten des Subjekts aus betrachtet
ergeht allein in formaler Hinsicht.

Auf diesen wichtigen Zusammenhang reflektiert Kants Unter-
scheidung von ,Ding an sich® und ,Erscheinung® hinsichtlich ein
und derselben empirischen Wirklichkeit. Der Begriff , Erschei-
nung" bezeichnet das wirkliche Objekt in Bezug auf die notwen-
dige Leistung des erkennenden Subjekts. Der Begriff ,Ding an
sich” spricht das empirische Objekt in derjenigen Abhéngigkeit an,
die nicht in der intentionalen Leistung des Subjekts aufgeht. Es ist

A 158B197.
% Vgl. Prolegomena. AA Bd. 4, S. 375.
¥ A 771 B 799.

179

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derjenige Bereich, der, an sich selbst betrachtet, dem erkennenden
Zugriff des Subjekts entzogen ist. So verfiigbar die erkannte empi-
rische Wirklichkeit als Erfolg dem Subjekt auch begegnet, die
Moglichkeit des MiBerfolges verweist auf einen unverfiigbaren
Aspekt dieser Wirklichkeit.

Subjekt und Objekt, Mensch und Welt stehen damit in einem
einzigartigen Ursache-Wirkungs-Zusammenhang. Indem die empi-
rische Wirklichkeit ihrer Form nach erwirkt ist durch die intentio-
nale Leistung des Subjekts, nimlich geformt ist durch die apriori-
schen Strukturen des Erkenntnisvermdgens, steht sie insbesondere
als wahrnehmbare Natur dem Menschen als etwas Anderes seiner
selbst gegeniiber. Somit kann das Erkennen der empirischen Natur
als Fremdverwirklichung begriffen werden: die erkannte Natur als
verwirklicht durch die Intention des Subjekts. Die erkannte und
damit erfolgreich verwirklichte Natur bildet als dieser Erfolg fiir
den erkennenden Menschen das Ziel seiner Intentionalitit als
Selbstverwirklichung. Das Subjekt erféhrt dabei dieses Andere fiir
sich selbst als Erfolg. Der erkennende Mensch ist dadurch nicht
nur auf Anderes seiner selbst gerichtet, sondern ist auch immer
schon in bestimmter Weise bei sich. Selbstverwirklichung und
Fremdverwirklichung gehen miteinander einher. Sie bilden zwei
Aspekte des einen Erkenntnisvorgangs.

Karl Rahner deutet diesen erkenntnistheoretischen Zusammen-
hang in seinem Grundkurs des Glaubens an, wenn er feststellt:
,,Das wissende Haben der Erkenntnis als solcher im Unterschied
von ihrem objektivierten Gegenstand und der wissende Selbstbezug
sind Eigentiimlichkeiten Jeder Erkenntnis. In ihr wird nicht nur
etwas gewuBt, sondern immer das Wissen des Subjekts mitge-
wubt“.® Diese Uberlegung fuBt auf Kants Einsicht: ,das: Ich
denke, muB alle meine Vorstellungen begleiten kdnnen®.* Jede
Erkenntnis, sie kann noch so sehr von ihrem Gegenstand, dem Ob-
jekt als Anderem zu sich, eingenommen sein, bildet damit nach
Kant in sich einen Fall von SelbstbewuBtsein. Dieses Selbstbe-
wubBtsein darf nicht mit Selbsterkenntnis verwechselt werden, denn
Selbsterkenntnis thematisiert das Ich in seinem Erkennen. Kant
hebt jedoch hervor: das Ich denke muB begleiten konnen. Dies
besagt aber, daB zu jedem Fall von Erkennen im Sinne von ,Dies

“ Grundkurs des Glaubens. Freiburg i. Br. 1976, S. 29.
a1
B 131.

180

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist ein Tisch“ die weitere Erkenntnis ,,Jch denke, dies ist ein Tisch
mubB gebildet werden konnen. Aber erst ein solches explizites Wis-
sen stellt auch einen Fall von Selbsterkenntnis dar. Der ist aber nur
moglich auf Grund der vorgéngigen intuitiven Kenntnis, daB die
erkannten Gegenstinde als das Andere zum Ich gleichsam nicht
alles sind, sondern daB das Ich selbst immer mit dabei ist und auf
den Zuspruch dieses Anderen in seiner Erfolgsintention angewiesen
ist. Um noch einmal Rahner das Wort zu geben: ,Diese subjekt-
hafte BewuBtheit des Erkennenden bleibt bei der priméren Er-
kenntnis eines von auBen sich meldenden Gegenstandes immer
unthematisch; sie ist etwas, was sich sozusagen hinter dem Riicken
des Erkennenden abspielt, der von sich weg auf seinen Gegenstand
blickt“.®

Der Zusammenhang von Mensci und Welt muB folglich als ein
einheitliches Geschehen von Selbst- und Fremdverwirklichung
verstanden werden, das allerdings nicht allein in der Leistung des
Subjekts aufgeht.

Durch das menschliche Wissen stehen sich Vernunft, Bewult-
sein, mithin Geist auf der einen und Natur auf der anderen Seite
zwar gegeniiber. Sie bilden aber miteinander die eine Wirklichkeit,
die in sich zweideutig ist. Damit eréffnet sich nun ein besonderer
Bereich, eine allumfassende Wirklichkeit, von deren Dasein der
Mensch durch philosophische Reflexion wissen kann. Deren in-
haltliche Bestimmtheit entzieht sich aber dem menschlichen Erken-
nen zu einer Seite hin. Diese in sich differente Wirklichkeit von der
Seite des Anderen zum Subjekt her im Sinne der Unterscheidung
von ,Erscheinung® und ,Ding an sich® muB als ein Aspekt der
Wirklichkeit begriffen werden, der sich nicht mehr als Erfolg zu
einer erkennenden Intention einstellen kann. Dabei bildet dieser
Bereich jedoch keine fiir sich bestehende, unabhéingige und eigent-
liche Wirklichkeit hinter der empirisch erkannten. Es ist ein Aspekt
der einen, in sich aber differenten Wirklichkeit.

3.

An dieser Stelle der transzendentalen Reflexion ergibt sich nun der
Gesichtspunkt des Glaubens, wenn man das philosophische Wissen
gleichsam bis zu seiner Grenze fiihrt.

“ Grundkurs des Glaubens. Freiburg i. Br. 1976, S. 29.
181

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Einsicht in diese allumfassende Wirklichkeit beinhaltet ndm-
lich die Erkenntnis, daB der Mensch trotz seiner Intentionalitéit als
Selbstverwirklichung und Urséchlichkeit fiir die empirische Welt
in einer Abhingigkeit steht. So zuhanden, um mit Heidegger zu
sprechen, die Wirklichkeit als beherrschte, empirische Natur auch
sein mag, als An-sich-Natur bzw. An-sich-Wirklichkeit entzieht sie
sich dem Menschen. Sie ist ihm als solche in inhaltlicher Be-
stimmtheit nicht erkennbar und damit nicht verfiigbar. Dieser
Aspekt der Wirklichkeit kann allein in einer gldubigen Einstellung
bedacht werden.

Und so bestétigt sich in diesem Zusammenhang Schleiermachers
berithmte Bestimmung des Wesens aller Frommigkeit, ndmlich
»daB wir uns unserer selbst als schlechthin abhingig, oder, was
dasselbe sagen will, als in Bezichung mit Gott bewuBt sind“.® Wir
sind in dem, was wir sind, ein Aspekt der Gesamtwirklichkeit, der
wir uns als erfolgreiche und damit selbstverwirklichende Wesen
verdanken.

Diese allumfassende Wirklichkeit bildet durch den Menschen,
den Geist als Intentionalitéit, einen inneren Dualismus. Doch als
Wesen, das zur Selbsterkenntnis und damit zur Philosophie fihig
ist, kann der Mensch, wenn er diesen spezifischen Zusammenhang
philosophisch zu ergriinden versucht, sich nur auf sich als Geist,
auf diesen einen Aspekt beziehen und kann daher auch durch
Selbsterkenntnis inhaltlich Bestimmtes nur von sich wissen, von
seiner eigenen Vernunft als Intentionalitit. Der An-sich-Bereich
entzieht sich seinem verstehenden Zugriff. Die Vernunft als spezi-
fisches Vermégen zur philosophischen Reflexion kann bis zur Ein-
sicht in diese Zweideutigkeit der Wirklichkeit gelangen, zur Ein-
sicht in die notwendige Einheit dieser Zweiheit und damit zur Ein-
sicht in die mystische Intuition ,,alles ist eins*. Was die Wirklich-
keit inhaltlich an sich selbst betrachtet threm Wesen nach ist, ver-
mag die Vernunft jedoch nicht mehr zu ergriinden. Sie ist zur phi-

 Der christliche Glaube (1830/31). Hrsg. von Martin Redeker. Nachdruck der
7. Aufl. 1960, Berlin/New York 1999, S. 23. Vgl. zu Schleiermachers Defi-
nition Konrad Cramer: Die subjektivitiitstheoretischen Pramissen von Schieier-
machers Bestimmung des religisen BewuBtseins. In: Friedrich Schleiermacher
1768 — 1834. Theologe — Philosoph — Pédagoge. Hrsg. von Dietz Lange. Got-
tingen 1985.

182

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

losophischen Zuriickhaltung, wie sie Platon iibt und Kant zu be-
griinden versucht, gleichsam gezwungen.

Hier offnet sich aber durch philosophische Reflexion schlieBlich
der Platz fir den Glauben an eine Offenbarung, die es erlaubt,
iiber das Wissen hinaus, den An-sich-Bereich in seiner Verwie-
senheit auf den Menschen als den Zuspruch eines Gottes anzu-
reden. Dabei darf ein solcher Glaube jedoch am Ende nicht gleich-
sam ein LiickenbiiBer dafiir sein, daB die philosophierende Ver-
nunft mit ihren Bemithungen nicht weiter kommt. Denn sie kann
prinzipiell nur bis zu dieser Grenze gelangen. Die Moglichkeit des
Glaubens entspringt an dieser Stelle daher aus Vernunfigriinden.

Ein solcher Glaube erfordert es nun aber, sich zunichst gewis-
sermaBen von sich selbst und seiner primiren Intention auf Erfolg,
der Intention auf das Gefiigigmachen der Wirklichkeit, zu Idsen.
Ein solcher Glaube bedarf dann der duBersten Anstrengung von
Subjektivitit als Intentionalitit zur Uberwindung ihrer selbst als
,Erfolgsbesessenheit“.* Diese Uberwindung selbst muB aber eben-
so als Erfolg betrachtet werden, als einer, der in der Uberzeugung
besteht, daB das Loslésen von der Verfallenheit an die Welt einen
Zuspruch sichtbar macht, der auf ein Geheimnis verweist, das
nicht :slurch Vernunft begriffen, sondern durch Vernunft zugelassen
wird.

Es ist durchaus kein Zufall, wenn Kant die religiése Einstellung
des Menschen mit der &sthetischen vergleicht.® In der asthetischen
Einstellung werden die erkannten Objekte ihrer Alltiglichkeit und

“ Vgl. Gerold Prauss; Kant tiber Freiheit als Autonomie. Frankfurt a. M. 1983,
S. 314,

* Heideggers Spatphilosophie mit ihren Uberlegungen zum Sein scheint ins-
besondere diesen Aspekt der Wirklichkeit zu bedenken, auch wenn er selbst
betont: ,,Das ‘Sein’ — das ist nicht Gott und nicht ein Weltgrund“ (Brief uiber
den "Humanismus’. In: Wegmarken, S. 328). Heideggers strikte Ablehnung
hier richtet sich auf die Auffassung von Gott und Weltgrund als Seiendes, nim-
lich als Gegenstéinde, die durch eine alltagliche Einstellung erkannt werden
kénnten.

% Kritik der Urteilskraft. AA Bd. 5, S. 482 Anm.: ,Die Bewunderung der
Schonheit sowohl, als die Rithrung durch die so mannigfaltigen Zwecke der
Natur, welche ein nachdenkendes Gemiit noch vor einer klaren Vorstellung
eines verninftigen Urhebers der Welt zu fihlen im Stande ist, haben etwas
einem religidsen Gefithl Ahnliches an sich®.

183

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuhandenheit fir den Menschen enthoben. Sie werden gleichsam
entlassen aus ihrem Zweck-Mittel-Zusammenhang, der letztlich
beim Menschen als Selbstzweck terminiert. Vor allem in der Be-
trachtung der Naturschonheit liegt fiir Kant die intuitive Einsicht:
Wenn der erkennende Mensch mit seinem Erkenntnisvermogen
»sich selbst frei iiberlassen wire®, so hitte er diese Natur genauso
entworfen.” In einem so verstandenen Begriff der Schénheit ver-
birgt sich mithin die Einsicht, daB sich die erkannte Wirklichkeit
nicht in einem absoluten Sinne der Leistung des Subjekts verdankt.
Im Begreifen der Naturschonheit im Sinne Kants liegt daher eine
Wiirdigung des allumfassenden Bereichs der Wirklichkeit, die auch
der religiosen Einstellung eigen ist.

Asthetische Einstellung und religiéser Glaube lassen sich gleich-
wohl nicht aufeinander reduzieren. Sie entspringen aber einer ver-
gleichbaren intentionalen Anstrengung menschlicher Subjektivitit,
die sich offenhilt fiir ein Anderes. Ebenso muBl auch die liebende
Beziehung zu einem anderen Menschen als eine entsprechende
Leistung begriffen werden. Der Glaube in seiner Offenheit richtet
sich aber nicht, wie die dsthetische Einstellung, auf einen einzelnen
Gegenstand oder, wie die licbende Einstellung, auf eine einzelne
Person, sondern auf die Wirklichkeit in einem allumfassenden
Sinne, auf das allumfassende Sein als Urgrund der Wirklichkeit,
dem auch der Mensch sich verdankt.

Vor allem die Geschichte der Kunst lieBe sich als Beleg fiir den
engen Zusammenhang von Asthetik und Religion heranzichen, und
damit als ein Beleg fiir die intuitive Kenntnis von der Zweideutig-
keit der Wirklichkeit. Der Ursprung aller Kunstgegenstinde ruht in
ihrer Verwendung im Rahmen religiéser Rituale. Es zeigt sich hier
die intuitive Einsicht religiéser Menschen, sei es im Sinne der
Mythen oder sogenannter Hochreligionen, daB die Wirklichkeit von
Welt und Mensch weder im bloBen Geist noch in bloBer empiri-
scher Natur aufgeht, sondern beides zusammen eine besondere
Einheit bildet, die auf erkenntnistheoretischem Wege in ihrem Dal3-
Sein gewuBt werden kann, in ihrem Was-Sein aber allein dem
Glauben zugénglich ist. Bis zu diesem Punkt kann erkenntnistheo-
retische Reflexion im kantischen Sinne und damit das Wissen ge-
langen. Die menschliche Vernunft, der menschliche Geist ist auf
einen Bereich verwiesen, der der Einsicht und damit dem Wissen

47 A.a.0., S. 240f
184

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

grundsatzlich enthoben ist, der aber als Wirklichkeit notwendig
anzunehmen ist. Daf3 es diesen Bereich gibt, steht damit fur die
Vemunft auBer Frage. Wie es diesen Bereich gibt und was dieser
Bereich ist, das kann nicht erkannt und damit auch nicht gewuBt
werden. An ein Wie und ein Was dieses Bereiches kann folglich
nur geglaubt werden. Dies ist der berechtigte Platz des Glaubens.
Und er 14Bt sich verniinftig, ndmlich philosophisch begriinden.

Eine andere Bemerkung der Enzyklika , Fides et Ratio* gewinnt
so ihre Geltung: ,Besonders wenn man bei der Suche nach der
letzten und erschopfendsten Antwort den Grund der Dinge voll-
stindig erforschen will, erreicht die menschliche Vernunft ihren
Gipfel und 6ffnet sich dem Religiésen™.® Kant formuliert entspre-
chend in einer Reflexion: ,,Das Wissen blihet auf (wenn es Wahn
ist), zber das Wissen bis zu den Grenzen desselben macht demii-
tig*.

DaB der Urgrund allen Seins iiber sein bloBes philosophisches
GewubBtsein hinaus auch noch ,,Vater” genannt werden kann und
darf, das ist im christlichen Abendland dann aber begriindet in dem
Glauben an die geschichtliche Offenbarung durch Jesus von Naza-
reth. Den Glauben an eine solche Offenbarung als Begriindung fiir
Wissen heranzuziehen, ist dem Philosophen verwehrt. Darauf
macht Kant mit seiner Uberlegung ,Ich muBte also das Wissen
aufheben, um zum Glauben Platz zu bekommen* aufmerksam, und
das wuBlte auch Platon. Den Glauben inhaltlich zu gestalten ist
Aufgabe der Theologie. Philosophie widerspricht ihr nicht. Sie
kann erklaren, warum es Religion immer gegeben hat und immer
geben wird.

* Enzyklika Fides et Ratio, S. 36 Anm.
 Reflexion 2446, AA Bd. 16, S. 372.

185

https://dol.c - am 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

