
IV. Die Grenze des Wissens. Überlegungen zum Ver­
hältnis von Vernunft und Glauben im Ausgang von 
Platon und Kant.

Von Hans-Ulrich Baumgarten

In der griechischen Antike sind Religion und Philosophie eng mit­
einander verbunden. Darauf weist Karl Albert in seinen Schriften 
zur Platonischen Philosophie immer wieder hin, vor allem in seiner 
Untersuchung Griechische Religion und Platonische Philosophie.1 
Hier geht er den religiösen Anklängen nach, die sich in Platons 
Werk finden. Zwar könne man der These des Übergangs „vom 
Mythos zum Logos“1 2 als Charakterisierung der Entwicklung des 
griechischen Denkens durchaus zustimmen, so Albert,3 es seien 
aber doch insbesondere die kultischen Momente in Platons Dialo­
gen, die die Herkunft des Platonischen Philosophierens aus dem 
mythischen Denken und dadurch seine Bindung an religiöse Zu­
sammenhänge erkennen ließen. Das Hervorgehen der philosophi­
schen Reflexion aus dem mythisch-religiösen Denken zeigt, daß 
,Mythos' und ,Logos' letztlich dieselbe Problematik zum Thema 
haben. Albert erkennt diese in dem Begriff des Seins: „Indem es 
ihm zuletzt tun die Einswerdung des philosophierenden Menschen 
mit dem einen und letzten Seinsgrund geht, verbindet sich bei Pla­
ton Religion und Philosophie“.4 Mythisch-religöse Intuition und 

1 Jetzt in: Karl Albert: Platon und die Philosophie des Altertums. Betrachtun­
gen zur Geschichte der Philosophie. Teil I. Dettelbach 1998.
2 Vgl. Wilhelm Nestle: Vom Mythos zum Logos. Die Selbstentfaltung des grie­
chischen Denkens. Stuttgart21975.
3 Vgl. Kult und Metaphysik bei Platon. In: Platon und die Philosophie des Al­
tertums, S. 232.
4 Griechische Religion und Platonische Philosophie, a.a.O., S. 190. Nach Al­
bert bestimmt sich Philosophie überhaupt durch die Frage nach dem Sein: 
„Eine Betrachtung soll dann als eine philosophische gelten, wenn es in ihr um 
die denkerische Erhellung der Erfahrung des Seins geht. Philosophie wäre 
demnach Erhellung der menschlichen Seinserfahrung durch das Denken“. 
Philosophie der Religion. Sankt Augustin 1991, S. 13. Vgl. auch die nun wie­
der erhältliche Untersuchung: Meister Eckharts These vom Sein. In: Meister

165

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


philosophisch-begriffliche Reflexion streben zur Einsicht in den 
einheitlichen Zusammenhang und Urgrund der Wirklichkeit im 
Ganzen. Philosophie verdankt sich zumindest in ihren Anfängen, 
wie Albert, immer wieder auf Nietzsche sich berufend, feststellt, 
„einer mystischen Intuition ... und den Versuchen, diese Intuition 
begrifflich zu erfassen und sprachlich auszudrücken, welche Ver­
suche im letzten nichts anderes beabsichtigen, als bessere Aus­
drücke zu finden für den Satz ,alles ist eins*“.* 5 Insbesondere 
Mensch und Welt müssen auf besondere Weise als Einheit begrif­
fen werden, folgt man dieser intuitiven Einsicht. Auch wenn der 
Mensch der Welt gegenübersteht, und damit Mensch und Welt zu­
einander als etwas Anderes betrachtet werden müssen, wird diesem 
äußeren Fremdverhältnis ein ,innerer* Zusammenhang zugrunde 
gelegt. Der Begriff „innerer Zusammenhang“ verweist auf die Tat­
sache, daß dieser Zusammenhang nicht gleichsam äußerlich er­
kennbar offen zu Tage hegt. Es bedarf gewissermaßen eines ande­
ren, nämlich ,inneren* Blickes auf die Welt in ihrer Gesamtheit, 
um diesen Zusammenhang ergründen zu können. Es bedarf der 
philosophischen Reflexion.

Das bloße Wahmehmen der Objekte der Wirklichkeit faßt die 
erkannten Dinge als Gegenstände, nämlich als Anderes zu sich 
auf. Es sind damit Objekte der AußenvieXt im Unterschied zur In­
nenwelt. des erkennenden Subjekts selbst. Schon dem alltäglichen 
Erkennen der Welt ist der tiefgreifende Unterschied von Mensch 
und Welt auf bestimmte Weise bewußt, auch wenn er nicht zum 
Gegenstand der Erkenntnis erhoben und damit thematisiert wird. 
Es ist der Unterschied von Geist und Natur, der erst durch philo­
sophische Reflexion auf den Begriff gebracht wird. Geist und Na­
tur aber sind gerade in ihrer Unterscheidbarkeit der vornehmliche 
Gegenstand der Erkenntnistheorie. Denn das Erkennen verknüpft 

Eckhart und die Philosophie des Mittelalters. Betrachtungen zur Geschichte der 
Philosophie, Teil n. Dettelbach 1999.
5 Griechische Religion und Platonische Philosophie, a.a.O., S. 48. Vgl. auch 
"Philosophie der Religion', S. 14ff. und 'Einführung in die philosophische 
Mystik'. Darmstadt 1996, S. 2ff.; ferner 'Vom Kult zum Logos. Studien zur 
Philosophie der Religion'. Hamburg 1982. Der Nietzsche Text findet sich in 
der Schrift Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen'. In: Friedrich 
Nietzsche; Werke in drei Bänden. Hrsg. v. Karl Schlechta. München 1956, Bd. 
3, S. 361.

166

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beide in einem unlösbaren Verhältnis, das in seiner Einheit ein­
sichtig zu machen die Aufgabe der philosophischen Reflexion ist.

Der Unterschied und die Einheit von Mensch und Welt wird im 
mythisch-religiösen Denken durch Gott oder Götter thematisiert 
und damit auch hier zu erklären versucht. Der ,innere* Blick, der 
für die Thematisierung dieses besonderen Verhältnisses notwendig 
ist, wird durch das bestimmte religiöse Verhalten gewährleistet. 
Genauso wie die philosophische Einstellung ist der Glaube der 
alltäglichen Einstellung zur Welt enthoben. Das alltägliche Be­
wußtsein, insbesondere die Wahrnehmung der Außenwelt mittels 
der fünf Sinne, kann als empirische Einstellung bestimmt werden. 
Im Gegensatz dazu richtet sich die philosophische Einstellung und 
der religiöse Glauben auf nichtempirische Sachverhalte, auf Sach­
verhalte, die gerade nicht mittels der Sinne erkennbar sind/ Albert 
stellt fest: „Es verhält sich also bei der philosophischen Erkenntnis 
hinsichtlich der Begegnung mit dem übermenschlichen Sein ebenso 
wie beim Kult: nur vorübergehend wird die Verbindung mit der 
Gottheit hergestellt“.6 7 „Gottheit“ kann hier verstanden werden als 
die Bezeichnung für den einheitsstiftenden Grund, dem sich Geist 
und Natur, Mensch und Welt verdanken.

Auch wenn sich in dieser Hinsicht letztlich mythisches Denken 
und Philosophie denselben Fragen verdanken, lassen sie sich doch 
nicht aufeinander reduzieren. Der Unterschied von ,Mythos* und 
,Logos* bleibt bestehen. Und das gerade auch bei Platon. Platon 
erstrebt mit seinen philosophischen Überlegungen Einsicht in den 
übermenschlichen, nämlich nichtempirischen Bereich. Eine solche 
Einsicht im Sinne philosophischer Erkenntnis muß aber von expli­
zit religiösem Verhalten, insbesondere vom Glauben an Gott oder 
an Götter unterschieden werden. Und dieser Unterschied zwischen 
religiösem Glauben und philosophischer Reflexion wird von Platon 
auch benannt und von Kant schließlich begründet.

6 Dies bedeutet allerdings nicht, daß der religiösen Einstellung diese spezifi­
schen nichtempirischen Sachverhalte auch als solche in reflektierter Weise ein­
sichtig sein müssen.
7 Griechische Religion und Platonische Philosophie, a.a.O., S. 116.

167

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.

In Platons Dialog Kratylos diskutiert Sokrates mit seinen Ge- 
sprächsteilnehmem unterschiedliche Auffassungen zur Sprache, 
dabei geht es vor allem um die Funktion und Bedeutung der Wör­
ter (ovopa). Im Zuge der von Platon vorgefuhrten Auseinander­
setzungen werden von Sokrates immer wieder etymologische Her­
leitungen von Wortbedeutungen vollzogen, unter anderem auch 
von Göttemamen. In diesem Zusammenhang trifft Sokrates eine 
wichtige Feststellung. Auf die Frage von Hermogenes, ob man 
untersuchen könne, in welcher Hinsicht und mit welcher Begrün­
dung man den Göttern ihre Namen gegeben habe, antwortet So­
krates, die einzig vernünftige und angemessene Weise einer solchen 
Erörterung wäre es, festzustellen, daß man über die Götter und die 
wahren Namen, die sie einander offenbar selbst geben, nichts wis­
sen könne. Es käme deshalb lediglich in Frage, die Göttemamen, 
die beim Gebet verwendet würden, zu untersuchen, denn das seien 
ja wohl diejenigen, durch die sie gerne gerufen würden. Weiter 
könne man nichts erkennen. Man solle daher den folgenden Be­
trachtungen die Mitteilung an die Götter zugrunde legen, „daß wir 
über sie nichts in Erfahrung bringen wollen, denn wir beanspru­
chen gar nicht, einer solchen Untersuchung fähig zu sein, sondern 
nur über die Menschen, was für Vorstellungen sie einmal bei der 
Festlegung ihrer Namen hatten“.8

Im Kratylos stehen sich zwei unterschiedliche Sprachauffassun­
gen gegenüber, die durch die beiden Diskussionspartner von So­
krates vertreten werden. Kratylos ist der Ansicht, jeder Gegenstand 

8 Nai jid Ala Y£> 5 ’Epp.dy£v£<;, sutsp ys voüv Exoipsv, £va 
tov KctXXiCTTOv Tpojtov, 8ti nspl 3ec5v oüöAv logev, oute itepi 

avtcöv oute 7t£pi tcöv ovopdrcov, drra iauTov«; KaXoücnv* 
SfjXov ydp drt ekeTvoi ys TaXiiOfj koXoücti. (400e) ÖEUTEpo«; 5’ au 
Tpdjto? op&o'thto«;, coaitsp ev -rav; suxaü; vdpcx; sarlv T]piv 
Eux£oOai, ovctvÄ; te Kai bitoSfiv xcnpoucnv övopa^dpsvoi, Taura 
Kal qpä«; aurod«; koIeiv, a><; aXÄo jj.t]8&v (401a) si8dTa<;• KaXö<; 
ydp ör| Epoiys 8okei VEVopfa&ai. ei ouv ßouÄEt, crKOJtcöpsv cöcntsp 
TtposiTtovTEi; toü; Osoii; Sti uspi auräv oü8sv T]pet<; crK£\|/dp£9a — 
ou ydp a^ioüpsv otoi t’ dv stvai okotceiv — dXld «Epi tcöv av- 
Opcortwv, tcot£ xiva 8d^av exovte«; etIOevto auToiq rd övdpara-

168

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


habe von Natur aus seinen ihm zukommenden und damit richtigen 
Namen. Homogenes behauptet dagegen, die Namen der Dinge 
beruhten einzig auf Vereinbarung. Zur Überprüfung dieser einan­
der gegenüberstehenden Thesen zieht Sokrates im Laufe ihres Ge­
spräches Etymologien heran. Es geht Platon mithin um die Wahr­
heit und Falschheit zweier einander widersprechender Theorien. 
Der Kratylos darf daher mit Recht als erstes umfangreiches grie­
chisches Zeugnis sprachphilosophischer Überlegungen betrachtet 
werden. Die Bemerkung im Zusammenhang der Frage nach den 
Göttemamen gewinnt nun dadurch ihr besonderes Gewicht, daß sie 
darauf aufmerksam macht, daß der Mensch über die Götter nichts 
wissen kann. Und nicht nur das. An anderer Stelle im Dialog be­
tont Sokrates, daß ihnen zur Feststellung, ob ein Wort tatsächlich 
jeweils einem Gegenstand zukomme, und damit zur Entscheidung 
darüber, ob es wahrhaft ursprüngliche Wörter gebe, nur eine 
Möglichkeit bestehe: sie müßten die These der anfänglichen Nach­
ahmung der Dinge durch Buchstaben und Silben gelten lassen, 
„wenn wir nicht, wie die Tragödiendichter, sobald sie in Verlegen­
heit sind, zu den Maschinen Zuflucht nehmen wollen, auf denen 
Götter erscheinen, und so uns behelfen, indem wir erklären, daß die 
Götter die ursprünglichen Wörter festgelegt haben, und diese 
darum richtig sind“.9 Platon macht hier deutlich, daß für einen 
philosophischen Begründungsgang die Bezugnahme auf die Götter 
unzulässig ist. Die Götter bilden für Platon innerhalb der Philoso­
phie kein Argument. Dies schließt allerdings für ihn nicht aus, daß 
der Bezug des Menschen zu den Göttern philosophisch betrachtet 
werden kann. Religiöses Verhalten des Menschen kann durchaus 
Gegenstand philosophischen Nachdenkens sein.10 Diese philoso­

9 (425d) ei p.T| apa ßovkei, ©cntsp oi rpaycpSoTtoioi eiteiödv ri 
anopScnv eiw xd«; piixavd«; Karacpedyoixn Seov? aipovre«;, Kai 
hpei«; ovtcoi; eiitdvte«; djtaXXaytöpev, 8-ci ta icpöta ovopara oi 9eo't 
eöeaav Kai 8id tavra 6p05^ £>%ei.
10 Im Phaidros bemerkt Sokrates in seiner zweiten Rede, in der er über die Un­
sterblichkeit der menschlichen und göttlichen Seelen spricht, daß er sich von 
der Unsterblichkeit der Götter allein im Vergleich mit den Menschen ein Bild 
mache, ohne damit aber Gott „gesehen noch ihn hinlänglich begriffen zu ha­
ben“ (246c) oute iSdvret; ovrs iKavÄ; vorjaavrei;. Wie es in Wahrheit 
sei, das verhalte sich daher „wie es Gott gefällt“ (246d) ottq Se$ tpilov. 
Im Zusammenhang des Gedankens, daß die Gestirne als Gottheiten aufeufassen 

169

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phische Reflexion muß aber immer argumentativ einsichtig blei­
ben. Der rein dogmatische Rekurs auf die Götter der traditionellen 
Mythen, wie sie vor allem in den Homerischen Epen dargestellt 
werden, wird von Platon ab^elehnt, denn es geht ihm in der Philo­
sophie um Wissen (gnioTrfp.'n). Von den Göttern aber läßt sich 

kein Wissen gewinnen. Platon steht in dieser Hinsicht in der Tradi­
tion der Sophisten. Insbesondere Protagoras stellt fest, daß man 
über die Götter nichts wissen könne: weder daß sie sind, noch, daß 
sie nicht sind, noch wie sie womöglich aussehen.11 Die Grenze des 
menschlichen Erkennens und damit die Einsicht in die Endlichkeit 
des Wissens, ob nun ausdrücklich festgestellt oder nur implizit 
vorausgesetzt, stehen hinter dieser Selbstbeschränkung philosophi­
scher Reflexion.

Deijenige Bereich, den Platon für seine Ideen reserviert, darf 
daher nicht einfach mit dem Bereich der Götter gleichgesetzt wer­
den, auch wenn ihn Platon bisweilen als einen gleichsam göttlichen 
beschreibt. Albert bemerkt zu Recht: „Das Philosophieren Platons 
setzt einen übermenschlichen Seinsbereich voraus, der mit dem 
Namen 'Gott' nur vorläufig gekennzeichnet ist“.11 12 Der sogenannte 
Jdeenhimmer stellt für Platon gerade die Bedingung der Möglich­
keit für das Verhältnis des Menschen zur Welt dar. Die Ideen sind 
somit seine Antwort auf eine philosophisches Fragestellung. Platon 
ist um Wissen bemüht.13

seien, überlegt Platon in den Nomoi, wie das Verhältnis dieser Götter zu den 
Körpern zu denken ist: ob sie in diesen wohnen, oder ob sie als lebende Wesen 
den gesamten Himmel durchziehen, „oder auf welche Art und Weise auch im­
mer“ (899b) eure Stvq re Kai Srao«;. Auch an dieser Stelle will sich Platon 
nicht auf eine bestimmte Aussage über die Götter festlegen, denn über die 
Götter als solche können keine überprüfbaren und philosophisch nachvollzieh­
baren Aussagen gemacht werden.
11 Vgl. Diels-Kranz 80 B 4.
12 Griechische Religion und Platonische Philosophie, a.a.O., S. 188.
13 hi diesem Zusammenhang spielt es keine Rolle, daß man Platon von einem 
philosophischen Standpunkt aus den Vorwurf des ,Platonismus4 machen kann, 
daß er nämlich die Ideen als Quasi-Gegenstände dogmatisch im Sinne der Lö­
sung seines Problems voraussetzt und damit philosophisch nicht rechtfertigt. 
Dieser Vorwurf trifft nicht den Unterschied von religiösem Glauben und philo­
sophischem Wissen, den Platon für sein Denken zugrunde legt.

170

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit der philosophischen Zurückhaltung, die Platon den Göttern 
gegenüber walten läßt, kommt er mit Ansichten überein, die erst im 
neuzeitlich aufklärerischen Denken vollends zum Tragen kommen. 
Denn diese Zurückhaltung hat letztlich ihren Grund in dem Unter­
schied von Glauben und Wissen, der für die Philosophie von zen­
traler Bedeutung ist. Während die mittelalterlichen Philosophen 
größtenteils bemüht waren, die Lehren des christlichen Glaubens 
philosophisch zu untermauern, und auch noch die Leibniz-Wolff- 
sche-Schulmetaphysik in der Erkenntnis Gottes ihr eigentliches 
Ziel gesehen hat, trennen sich spätestens mit Kant die Wege von 
Philosophie und Theologie. Da wundert es nicht, wenn Papst Jo­
hannes Paul n. in seiner Enzyklika „Fides et Ratio - Glaube und 
Vernunft“ von 1998 von dem „Drama der Trennung zwischen 
Glaube und Vernunft“ spricht.14 Er bedauert die daraus sich ent­
wickelnde Frontstellung von Theologie und Philosophie, wie sie 
sich insbesondere in der neuzeitlichen und modernen Geschichte 
der Philosophie abzeichne. Den Grund aber für diese Entwicklung 
auf Seiten der Philosophie sieht Johannes Paul n. vor allem in der 
Konzentration der Philosophie auf das menschliche Erkenntnis­
vermögen: „Anstatt von der dem Menschen eigenen Fähigkeit zur 
Wahrheitserkenntnis Gebrauch zu machen, hat sie es vorgezogen, 
deren Grenzen und Bedingtheiten herauszustellen“.15

Er wird zwar nicht explizit genannt, aber dennoch steht in erster 
Linie Kant im Hintergrund dieser Äußerung des Papstes. Denn 
Kant möchte, wie er in der Vorrede zur zweiten Auflage seiner 
Kritik der reinen Vernunft betont, durch die Begrenzung des 
menschlichen Wissens den „sicheren Gang“16 der Philosophie als 
Wissenschaft erreichen.

Eine geläufige Philosophiegeschichtsschreibung scheint dem 
Papst mit seinem verdeckten Vorwurf an Kant Recht zu geben: 
Kants Kritik an der überkommenen Metaphysik, die Entlarvung 
traditioneller Lehrsätze insbesondere über Gott und die Unsterb­
lichkeit der Seele als Scheinwissen, wird auch heute noch immer 

14 Enzyklika Fides et Ratio - Glaube und Vernunft. Stein am Rhein 1998, S. 
48.
15A.a.O.,S. 9.
16 Vgl. B VII ff. Kants Schriften werden, wie üblich, nach der Akademie-Aus­
gabe (=AA) zitiert, die 'Kritik der reinen Vernunft' nach der ersten (=A) bzw. 
zweiten (=B) Auflage.

171

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wieder als eine der wichtigsten Leistungen seiner Philosophie ange­
sehen. Mit Kants Kritik der reinen Vemunfi scheinen, so zumin­
dest der erste philosophiegeschichtliche Eindruck, jegliche Aussa­
gen über Gott und damit ein philosophisch begründeter Glaube 
nicht mehr möglich zu sein. In diesem Sinne bezeichnet schon Mo­
ses Mendelssohn im Vorbericht zu seinem Werk Morgenstunden 
oder Vorlesungen über das Dasein Gottes von 1785 Kant als den 
„alles zermalmende[n]“.17

Denn was aus der Sicht Kants zur Beantwortung der Frage nach 
Gott bleibt, ist lediglich ein Postulat in moralisch praktischer Hin­
sicht: „Durch dieses [das ... Gesetz des kategorischen ... Impera­
tivs] bekommen Ideen, die für die bloß spekulative Vernunft völlig 
leer sein würden,... eine obzwar nur moralisch-praktische Realität: 
nämlich uns so zu verhalten, als ob ihre Gegenstände (Gott und 
Unsterblichkeit), die man also in jener (praktischen) Realität po­
stulieren darf, gegeben wären“.18 Die Idee Gottes, die in theoreti­
scher Hinsicht sinnlos erscheint, weil ihr kein Gegenstand ent­
spricht, der erkannt werden könnte, gewinnt im praktischen Zu­
sammenhang Bedeutung, weil sie postuliert werden muß, damit die 
Vernunft, wenn sie das Moralgesetz befolgt, nicht in einen Wider­
spruch zum Bedürfnis nach Glückseligkeit gerät. Der postulierte 
Gott bildet nach Kant den Garanten für das höchste Gut, nämlich 
für die endgültige Versöhnung von Sittengesetz und Glückselig­
keitsstreben. Er ist der Garant für die Glückswürdigkeit des Men­
schen. Doch die moralisch-praktische Realität, von der Kant in 
diesem Zusammenhang spricht, ist nicht die Realität Gottes, son­
dern die Realität der menschlichen Praxis. Denn in bezug auf Gott 
und die Unsterblichkeit der Seele bleibt dem Menschen einzig die 
Möglichkeit, so zu handeln, als ob sie „gegeben wären“.

Vor dem Hintergrund dieses philosophischen Ergebnisses ver­
wundert es nicht, daß Kants berühmter Satz: „Ich mußte also das 

17 Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe. Bd. ID, 2, bearbeitet von Leo 
Strauss, Stuttgart-Bad Cannstatt 1974, S. 3.
18 Verkündigung des nahen Abschlusses eines Traktats zum ewigen Frieden in 
der Philosophie, AA Bd. 8, S. 416. Vgl. hierzu Wolfgang Röd: Ist der Gott der 
Philosophen tot?, in: Die philosophische Gottesfrage am Ende des 20. Jahr­
hunderts. Hrsg. v. Hans Michael Baumgartner und Hans Waldenfels. (Frei- 
burg/München 1999), S. 37f.

172

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissen auf heben, um zum Glauben Platz zu bekommen“19 bis­
weilen als Ironie interpretiert wurde, insbesondere wenn man das 
„aufheben“ im Sinne Hegels liest20: Das Wissen auf seine eigent­
liche Höhe gehoben, überstiege den Glauben, woraus man folgern 
müßte, daß deijenige, der seine Vernunft voll zur Geltung bringt 
und damit weiß, nicht glaubt. Nach dieser Lesart stünden Vernunft 
und Glauben einander unvereinbar gegenüber, und die unversöhn­
liche Trennung von Theologie und Philosophie wäre vollzogen.

Die Enzyklika des Papstes hat mit ihrer Bestandsaufnahme zum 
gegenwärtigen Verhältnis von Glaube und Vernunft sicherlich 
recht: Philosophie und Theologie stehen einander widersprüchlich 
gegenüber. Und erst in Ansätzen läßt sich eine erneute Annäherung 
erkennen, wenn man z. B. die neuere Religionsphilosophie inner­
halb der analytischen Theorie betrachtet.21 In der Regel aber 
scheint Heideggers Diktum, daß der Glaube der „Todfeind“ der 
Philosophie sei,22 immer noch zu gelten.

Doch schon Mendelssohns Bezeichnung Kants als den „alles 
zermalmende[n]“ erweist sich aus erkenntnistheoretischen Gründen 
als unzutreffend, obwohl Kant selbst zufolge der Idee von Gott 
allein in moralphilosophischer Hinsicht eine Bedeutung zukommt. 
Denn es kann auch gegen Kants eigene Auffassung in seiner Kritik 
der reinen Vernunft für einen vernünftig begründeten und damit 
berechtigten Platz des Glaubens argumentiert werden. Dafür sollen 
im folgenden zunächst Kants erkenntnistheoretische Überlegungen 
vorgestellt werden, wie sie sich unter Zugrundelegung des Begriffs 
der Intentionalität rekonstruieren lassen. Anschließend werden die 
Ergebnisse, die sich aus diesem Ansatz gewinnen lassen, zum Be­
griff des Glaubens in Beziehung gesetzt.

19 B XXX.
20 Vgl. Arsenij Gulyga: Immanuel Kant. Frankfurt a. M. 1981, S. 150 mit Anm. 
106.
21 Vgl. z. B. den Sammelband 'Analytische Religionsphilosophie'. Hrsg. v. 
Christoph Jäger. Paderborn 1998.
22 Phänomenologie und Theologie. In: Wegmarken. Frankfurt a. M. 21978, S.
66.

173

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


n.

Kants Transzendentalphilosophie kritisiert den Stellenwert, den der 
Glaube innerhalb der philosophischen Systeme seiner Vorgänger 
gewinnt. Es ist für ihn „ein Skandal der Philosophie und allgemei­
nen Menschenvemunft, das Dasein der Dinge außer uns ... bloß 
auf Glauben annehmen zu müssen“.23 Das Skandalöse der von ihm 
sogenannten dogmatischen Metaphysik liegt darin, daß aus theori- 
eintemen Gründen an einer bestimmten Stelle dieser Überlegungen 
zum Verhältnis von Mensch und Welt, von Subjekt und Objekt, 
Gott als Garant für das Wissen von der Wirklichkeit einstehen 
muß. Und es verbirgt sich nicht nur bei Descartes und seinen im­
mittelbaren Nachfolgern sowie der Leibniz-Wolffechen-Schulme- 
taphysik. Sogar bei einem Empiriker wie Locke läßt sich eine sol­
che Dogmatik nachweisen.24 All diesen Theorien liegt die Annahme 
zugrunde, daß das Subjekt ursprünglich und unmittelbar Erkennt­
nis von Vorstellungen gewinnt und nicht von Objekten der Außen­
welt. Unter dieser Voraussetzung stellt sich aber die Frage nach 
der Entsprechung von Vorstellung und wirklichem Gegenstand. 
Diese muß auf die eine oder andere Weise letztlich durch Gott 
garantiert werden; andernfalls gerät man in das sogenannte Au­
ßenweltproblem, in die Frage nämlich, ob der Mensch überhaupt 
die Wirklichkeit erkennt, oder ob nicht vielmehr alles Wahrnehm­
bare der Welt der Schein ist, den uns unsere eigenen Vorstellungen 
vorgaukeln. Damit kommt aber dem Glauben der entscheidende 
Stellenwert innerhalb dieser erkenntnistheoretischen Argumentatio­
nen zu. Das Wissen von der Wirklichkeit wird durch einen dem 
Erkennen selbst unzugänglichen Bereich und damit durch ein Jen­
seits dieser Wirklichkeit begründet.

Dieses Dilemma der traditionellen Metaphysik verschärft sich 
unter einem weiteren Gesichtspunkt. Wird die Metaphysik als phi­
losophischer Versuch der Wissensbegründung verstanden, so 
nimmt sie etwas in Anspruch, von dem sie im eigentlichen Sinne 
noch nichts wissen kann. Denn Gott wird in diesem Zusammen­
hang, wie jeder andere Gegenstand auch, als etwas Anderes zum 
erkennenden Subjekt selbst aufgefaßt, als ein Objekt. Das Ver­

23 B XXXIX Anm.
24 Vgl. hierzu meine Abhandlung 'Kant und Tetens. Untersuchungen zum Pro­
blem von Vorstellung und Gegenstand'. Stuttgart 1992, S. 44f.

174

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hältnis zu einem Anderen, das Subjekt-Objekt-Verhältnis soll je­
doch erst durch die philosophische Reflexion begründet, das Er­
kennen eines Objekts soll erst durch die erkenntnistheoretische 
Argumentation in seinen Strukturen und Bedingungen gerecht­
fertigt werden. Im Glauben an Gott aber wird ein solches Verhält­
nis zu einem Anderen bereits vorausgesetzt. Es hegt mithin eine 
petitio principü, eine Erschleichung des Beweisgrundes, vor.

Diese argumentativen Schwierigkeiten sind Anlaß für Kants be­
rühmte kopemikanische Wende: „Bisher nahm man an, alle unsere 
Erkenntnis müsse sich nach den Gegenständen richten ... Man 
versuche es daher einmal, ob wir nicht in den Aufgaben der Meta­
physik damit besser fortkommen, daß wir annehmen, die Gegen­
stände müssen sich nach unserem Erkenntnis richten“.25 Dieser 
Ansatz erfordert mm aber, wie Kant hervorhebt, „sich nach und 
nach in ein System hinein zu denken, was noch nichts als gegeben 
zum Grunde legt außer die Vernunft selbst“,26 und das bedeutet 
„eine Aufforderung an die Vernunft, das beschwerlichste aller ihrer 
Geschäfte, nämlich das der Selbsterkenntnis“ zu übernehmen.27

Wenn die Vernunft auf sich selbst reflektiert, so untersucht sie 
einen Bereich, der nicht empirisch ist. Sie untersucht das mensch­
liche Erkenntnisvermögen, nämlich das menschliche Bewußtsein, 
den menschlichen Geist als nichtempirisches Phänomen, das als 
Forschungsobjekt somit allein von einer spezifischen nichtempiri­
schen Reflexionswissenschaft untersucht werden kann, der Philo­
sophie.

Erkenntnistheoretische Beiträge unterziehen sich häufig - und 
angeblich im Sinne Kants - einer Selbstbeschränkung: Mensch­
lichem Erkennen, so das vorschnelle Urteil, sei allein die empi­
rische Welt zugänglich. Alles, was darüber hinaus noch sein mag, 

25 B XVI.
26 Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird 
auftreten können. AA Bd. 4, S. 274.
27 A XI. Der Begriff der Vernunft kann in diesem Zusammenhang in zweierlei 
Weise aufgefaßt werden. Zum einen charakterisiert er, wie Kant sagt, das „ei­
gentliche Selbst“ des Menschen, vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. 
AA Bd. 4, S. 457. Er dient damit als Oberbegriff im Sinne von ,rational* zur 
Kennzeichnung dessen, was den Menschen in seinem Wesen ausmacht. Zum 
anderen bezeichnet .Vernunft* nach Kant das höchste Erkenntnisvermögen und 
damit insbesondere das Vermögen zur philosophischen Reflexion.

175

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


könne nicht erkannt werden. Wissen als wahre Erkenntnis könne 
mithin allein von Empirischem gewonnen werden. Das hat dann 
auch Folgen für die Auffassung von Wissenschaft: Sie sei dem­
nach nur als empirische auch wahre Wissenschaft. Und das gelte 
dann gleichfalls für die Philosophie.

Eine solche Anknüpfung an die kantische Erkenntnistheorie ver­
gißt aber den Ansatzpunkt der Transzendentalphilosophie als 
Selbsterkenntnis der Vernunft. Kants Untersuchungen in seiner 
Kritik der reinen Vernunft dürfen in diesem Sinne als exempla­
risch angesehen werden. Sie versuchen, diesen nichtempirischen 
Bereich des Bewußtseins und Geistes auszuloten und in seinen 
Strukturen zu erklären, der allein der nichtempirischen Reflexions­
wissenschaft Philosophie erreichbar ist.

Wodurch sind wir aber überhaupt berechtigt, so die häufig her­
ausfordernde Frage von empiristischer Seite, einen nichtempiri­
schen Bereich, womöglich einen Geist, anzunehmen, der zu erfor­
schen sei? Müssen wir nicht unser angebliches Bewußtsein auf das 
Gehirn zurückführen, um uns wissenschaftlich auf gesichertem 
Gelände zu bewegen?

Hiergegen spricht die Tatsache der Wahrheitsdifferenz des 
menschlichen Erkennens. Niemand wird ernsthaft in Zweifel ziehen 
wollen, daß beispielsweise das Erkennen der Gegenstände der Welt 
wahr oder falsch sein kann. Jede sinnliche Wahrnehmung kann 
sich irren. Sie kann sich beispielsweise verhören oder auch verse­
hen. Damit ist das menschliche Erkennen als ein besonderes Phä­
nomen ausgezeichnet, als ein Sinngebilde, dessen Sinn gerade darin 
besteht, wahr oder falsch zu sein. Dies zeigt sich insbesondere 
auch an den Urteilen, in denen sich das Erkennen äußert. Diese 
Wahrheitsdifferenz ist aber selbst nicht durch Wahrnehmung er­
kennbar und damit als ein nichtempirisches Phänomen ausgewie­
sen. Erkenntnistheoretische Überlegungen müssen diesem Faktum 
des menschlichen Erkennens Rechnung tragen und es erklären. 
Alltäglich ist diese Tatsache der Wahrheitsdifferenz zumeist unt­
hematisch. Philosophische Reflexion erhebt sie zum Ihema und 
eröffnet dadurch den nichtempirischen Bereich des menschlichen 
Erkenntnisvermögens, des menschlichen Bewußtseins, des mensch­
lichen Geistes. Diesen Bereich zu leugnen, hieße Selbstverleug­
nung zu begehen, denn das Leugnen als solches ist als Behauptung 
aufzufassen, und damit als ein wahrheitsdifferentes Gebilde eben 
gerade Zeugnis für das, was verneint werden soll.

176

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kants kopemikanische Wende zur philosophischen Analyse und 
Erklärung zunächst der empirischen Erkenntnis verlangt keine 
Selbstbeschränkung des Erkenntnisvermögens auf empirische 
Sachverhalte. Wenn sie im Sinne der Selbsterkenntnis der Ver­
nunft, nämlich im Sinne der transzendentalphilosophischen Über­
zeugung fordert, „daß die Vernunft nur das einsieht, was sie selbst 
nach ihrem Entwürfe hervorbringt“,28 geht es ihr vielmehr um eine 
Revision und Rekonstruktion der traditionellen Auffassung des 
menschlichen Erkennens und damit verbunden des Begriffe der 
Wahrheit.

Wenn die menschliche Vernunft, die menschliche Subjektivität, 
als eine Aktivität zu deuten ist, die, wie Kant formuliert, im Erken­
nen „a priori auf Objekte“ geht,29 so muß der praktischen Ver­
nunft, um mit Kant zu reden, der „Primat“30 eingeräumt werden. 
Auch das menschliche Erkenntnisvermögen muß also von vornher­
ein in einem praktischen Sinne aufgefaßt werden. Kant betont, daß 
„doch endlich alle Bearbeitung unserer Vermögen aufs Praktische 
ausgehen und sich darin als in ihrem Ziele vereinigen muß“.31 Die 
Grundstruktur der menschlichen Vernunft, des menschlichen Gei­
stes, ist demzufolge prinzipiell praxisorientiert, nämlich durch und 
durch praktisch zu verstehen.

Diese Subjektivität als Praktizität läßt sich mit Überlegungen 
der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten als Wille deuten. Im 
Unterschied zum bloßen Wunsch besteht der Wille als eine Ab­
sicht, nämlich in der "Aufbietung aller Mittel, soweit sie in unserer 
Gewalt sind“.32 Den Zweck, der von der menschlichen Absichtlich­
keit oder Intentionalität dabei letztlich verfolgt wird, bildet das 
Subjekt selbst. Der Wille ist somit als eine Selbstzweckstruktur zu 
begreifen. Jeder Willensakt, der gleichsam äußerlich betrachtet 
grundsätzlich etwas anderes erstrebt, richtet sich damit seiner inne­
ren Struktur nach auch auf sich selbst, was nichts anderes heißt, 
als daß alles, was gewollt, immer für sich gewollt wird. Jede Wil­
lensäußerung, jede Absicht oder Intention terminiert somit nicht 
nur beim Zweck als einem erstrebten Objekt, sondern auch noch 

“Bxm.
29 A 79 B 105.
30 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft. AA Bd. 5, S. 119ff.
31 Kritik der Urteilskraft. AA Bd. 5, S. 206.
32AABd. 4, S. 394.

177

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rückbezüglich beim Wollenden selbst. Ich will das Brot nicht nm 
seiner selbst willen, vielmehr will ich mit dem Brot meinen Hunger 
stillen.

Menschliche Subjektivität läßt sich durch diese Rekonstruktion 
des kantischen Ansatzes als Intentionalität begreifen, die prinzipiell 
in einem allgemeinen Sinne auf Erfolg für sich selbst aus ist.33 
Schon im Erkennen erstrebt das Subjekt daher Erfolg für sich. Und 
hierin kommt die Revision der traditionellen Wahrheitsauffassung 
nun zur Geltung. Eine wahre Erkenntnis entspricht diesem Ver­
ständnis zufolge dann einer erfolgreichen Intention: ihr Gegenstand 
ist wirklich, eine falsche Erkenntnis aber einer Intention ohne Er­
folg: ihr Gegenstand im intendierten Sinne ist mithin unwirklich.

Wenn eine solche Intentionalität bereits für das Erkennen der 
Gegenstände der Außenwelt vorausgesetzt werden muß, so bilden 
dann die erkannten Gegenstände die spezifischen Wirkungen einer 
vorgängig ergehenden Absicht als Ursache des erkennenden Men­
schen und damit als dessen Leistung. Diese Leistung bestimmt 
Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft als die apriorischen 
Strukturen des menschlichen Erkenntnisvermögens, die durch die 
Selbsttätigkeit, die Spontaneität dieser Intentionalität hervorge­
bracht werden. Es sind insbesondere die reinen Anschauungsfor­
men von Raum und Zeit und die reinen Verstandesbegriffe, die 
Kategorien. Entsprechend faßt Kant die Erfahrung von Gegenstän­
den der Außenwelt als „empirisches Produkt“34 des menschlichen 
Eikenntnisvermögens auf. Aufgrund dieser Leistungen des wahr­
nehmenden Subjekts kann der Vorgang des Erkennens hinsichtlich 
des Objekts als Fremdverwirklichung verstanden werden. Wenn 
Kant nun die Analyse der Bedingungen der Möglichkeit der Erfah­
rung als ,Aufsuchen des Geburtsortes4 der für die Erkenntnis not­
wendigen Prinzipien bezeichnet,35 und seine erkenntnistheoreti­
schen Untersuchungen als die Einsicht in „die Selbstgebärung un­
seres Verstandes“ begreift,36 so deutet er damit an, daß die Fremd­
verwirklichung des Objekts in einem als Selbstverwirklichung des 
Subjekts aufzufassen ist. Und in diesem Sinne versteht sich der 

33 Vgl. zu einer solchen Rekonstruktion Gerold Prauss: Die Welt und wir. Bd. 
1/1, Stuttgart 1990; Bd. 1/2, Stuttgart 1993; Bd. D/l, Stuttgart 1999.
34A98.
35 Vgl. A 65 f. B 90f.
36 A 765 B 793.

178

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundsatz der kopemikanischen Wende: „die Bedingungen der 
Möglichkeit der Erfahrung überhaupt sind zugleich Bedingungen 
der Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung“.37

Die prinzipielle Fehlbarkeit des Erkennens, der mögliche Mißer­
folg einer Intention, zeigt aber, daß die Wirklichkeit des erkannten 
Objekts der Außenwelt nicht ausschließlich auf die Leistung, auf 
die Ursache der Erwirkung des Subjekts zurückzufuhren ist. Es 
müssen noch weitere Bedingungen erfüllt sein, damit das menschli­
che Erkennen erfolgreich ist. Insofern sind eben die Bedingungen 
der Möglichkeit der Erfahrung nicht auch die Bedingungen der 
Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung und damit die hinrei­
chenden, wie dieser Satz von Kant häufig fälsch zitiert wird. Ei­
nem solchen falschen Verständnis zufolge müßte Kants Erkennt­
nistheorie als ein absoluter Idealismus aufgefaßt werden: Der 
Mensch wäre der Schöpfer der Wirklichkeit in einem absoluten 
Sinne. Die apriorischen Prinzipien sind aber allein die notwendigen 
Bedingungen. Daher bezeichnet Kant seine Theorie auch als ,kriti­
schen Idealismus*.38 Deutlich nimmt Kant in seiner Methodenlehre 
der Kritik der reinen Vernunft noch einmal auf seinen Grundsatz 
der kopemikanischen Wende Bezug und betont nun ausdrücklich: 
„es ist unserer Vernunft nur möglich, die Bedingungen möglicher 
Erfahrung als Bedingungen der Möglichkeit der Sachen zu brau­
chen; keineswegs aber, ganz unabhängig von diesen, sich selbst 
welche gleichsam zu schaffen“.39 Was für die Leistungen des er­
kennenden Subjekts gilt, daß sie allein als Selbstverwirklichung der 
Spontaneität des Verstandes zu begreifen sind, gilt nicht in einem 
absoluten Sinne für die erkannten Gegenstände der Außenwelt: 
Ihre Fremdverwirklichung von Seiten des Subjekts aus betrachtet 
ergeht allein in formaler Hinsicht.

Auf diesen wichtigen Zusammenhang reflektiert Kants Unter­
scheidung von ,Ding an sich* und ,Erscheinung* hinsichtlich ein 
und derselben empirischen Wirklichkeit. Der Begriff „Erschei­
nung“ bezeichnet das wirkliche Objekt in Bezug auf die notwen­
dige Leistung des erkennenden Subjekts. Der Begriff „Ding an 
sich“ spricht das empirische Objekt in deijenigen Abhängigkeit an, 
die nicht in der intentionalen Leistung des Subjekts aufgeht. Es ist 

37A158B197.
38 Vgl. Prolegomena. AA Bd. 4, S. 375.
39 A 771 B 799.

179

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derjenige Bereich, der, an sich selbst betrachtet, dem erkennenden 
Zugriff des Subjekts entzogen ist. So verfügbar die erkannte empi­
rische Wirklichkeit als Erfolg dem Subjekt auch begegnet, die 
Möglichkeit des Mißerfolges verweist auf einen unverfugbaren 
Aspekt dieser Wirklichkeit.

Subjekt und Objekt, Mensch und Welt stehen damit in einem 
einzigartigen Ursache-Wirkungs-Zusammenhang. Indem die empi­
rische Wirklichkeit ihrer Form nach erwirkt ist durch die intentio­
nale Leistung des Subjekts, nämlich geformt ist durch die apriori­
schen Strukturen des Erkenntnisvermögens, steht sie insbesondere 
als wahrnehmbare Natur dem Menschen als etwas Anderes seiner 
selbst gegenüber. Somit kann das Erkennen der empirischen Natur 
als Fremdverwirklichung begriffen werden: die erkannte Natur als 
verwirklicht durch die Intention des Subjekts. Die erkannte und 
damit erfolgreich verwirklichte Natur bildet als dieser Erfolg für 
den erkennenden Menschen das Ziel seiner Intentionalität als 
Selbstverwirklichung. Das Subjekt erfahrt dabei dieses Andere für 
sich selbst als Erfolg. Der erkennende Mensch ist dadurch nicht 
nur auf Anderes seiner selbst gerichtet, sondern ist auch immer 
schon in bestimmter Weise bei sich. Selbstverwirklichung und 
Fremdverwirklichung gehen miteinander einher. Sie bilden zwei 
Aspekte des einen Erkenntnisvorgangs.

Karl Rahner deutet diesen erkenntnistheoretischen Zusammen­
hang in seinem Grundkurs des Glaubens an, wenn er feststellt: 
„Das wissende Haben der Erkenntnis als solcher im Unterschied 
von ihrem objektivierten Gegenstand und der wissende Selbstbezug 
sind Eigentümlichkeiten jeder Erkenntnis. In ihr wird nicht nur 
etwas gewußt, sondern immer das Wissen des Subjekts mitge­
wußt“.40 Diese Überlegung fußt auf Kants Einsicht: „das: Ich 
denke, muß alle meine Vorstellungen begleiten können“.41 Jede 
Erkenntnis, sie kann noch so sehr von ihrem Gegenstand, dem Ob­
jekt als Anderem zu sich, eingenommen sein, bildet damit nach 
Kant in sich einen Fall von Selbstbewußtsein. Dieses Selbstbe­
wußtsein darf nicht mit Selbsterkenntnis verwechselt werden, denn 
Selbsterkenntnis thematisiert das Ich in seinem Erkennen. Kant 
hebt jedoch hervor: das Ich denke muß begleiten können. Dies 
besagt aber, daß zu jedem Fall von Erkennen im Sinne von „Dies 

40 Grundkurs des Glaubens. Freiburg i. Br. 1976, S. 29.
41B 131.

180

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist ein Tisch“ die weitere Erkenntnis „Ich denke, dies ist ein Tisch“ 
muß gebildet werden können. Aber erst ein solches explizites Wis­
sen stellt auch einen Fall von Selbsterkenntnis dar. Der ist aber nur 
möglich auf Grund der vorgängigen intuitiven Kenntnis, daß die 
erkannten Gegenstände als das Andere zum Ich gleichsam nicht 
alles sind, sondern daß das Ich selbst immer mit dabei ist und auf 
den Zuspruch dieses Anderen in seiner Erfolgsintention angewiesen 
ist. Um noch einmal Rahner das Wort zu geben: „Diese subjekt- 
hafte Bewußtheit des Erkennenden bleibt bei der primären Er­
kenntnis eines von außen sich meldenden Gegenstandes immer 
unthematisch; sie ist etwas, was sich sozusagen hinter dem Rücken 
des Erkennenden abspielt, der von sich weg auf seinen Gegenstand 
blickt“.42

Der Zusammenhang von Mensch und Welt muß folglich als ein 
einheitliches Geschehen von Selbst- und Fremdverwirklichung 
verstanden werden, das allerdings nicht allein in der Leistung des 
Subjekts aufgeht.

Durch das menschliche Wissen stehen sich Vernunft, Bewußt­
sein, mithin Geist auf der einen und Natur auf der anderen Seite 
zwar gegenüber. Sie bilden aber miteinander die eine Wirklichkeit, 
die in sich zweideutig ist. Damit eröffnet sich nun ein besonderer 
Bereich, eine allumfassende Wirklichkeit, von deren Dasein der 
Mensch durch philosophische Reflexion wissen kann. Deren in­
haltliche Bestimmtheit entzieht sich aber dem menschlichen Erken­
nen zu einer Seite hin. Diese in sich differente Wirklichkeit von der 
Seite des Anderen zum Subjekt her im Sinne der Unterscheidung 
von ,Erscheinung* und ,Ding an sich* muß als ein Aspekt der 
Wirklichkeit begriffen werden, der sich nicht mehr als Erfolg zu 
einer erkennenden Intention einstellen kann. Dabei bildet dieser 
Bereich jedoch keine für sich bestehende, unabhängige und eigent­
liche Wirklichkeit hinter der empirisch erkannten. Es ist ein Aspekt 
der einen, in sich aber differenten Wirklichkeit.

3.

An dieser Stelle der transzendentalen Reflexion ergibt sich nun der 
Gesichtspunkt des Glaubens, wenn man das philosophische Wissen 
gleichsam bis zu seiner Grenze führt.

42 Grundkurs des Glaubens. Freiburg i. Br. 1976, S. 29.

181

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Einsicht in diese allumfassende Wirklichkeit beinhaltet näm­
lich die Erkenntnis, daß der Mensch trotz seiner Intentionalität als 
Selbstverwirklichung und Ursächlichkeit für die empirische Welt 
in einer Abhängigkeit steht. So zuhanden, um mit Heidegger zu 
sprechen, die Wirklichkeit als beherrschte, empirische Natur auch 
sein mag, als An-sich-Natur bzw. An-sich-Wirklichkeit entzieht sie 
sich dem Menschen. Sie ist ihm als solche in inhaltlicher Be­
stimmtheit nicht erkennbar und damit nicht verfügbar. Dieser 
Aspekt der Wirklichkeit kann allein in einer gläubigen Einstellung 
bedacht werden.

Und so bestätigt sich in diesem Zusammenhang Schleiermachers 
berühmte Bestimmung des Wesens aller Frömmigkeit, nämlich 
„daß wir uns unserer selbst als schlechthin abhängig, oder, was 
dasselbe sagen will, als in Beziehung mit Gott bewußt sind“.43 Wir 
sind in dem, was wir sind, ein Aspekt der Gesamtwirklichkeit, der 
wir uns als erfolgreiche und damit selbstverwirklichende Wesen 
verdanken.

Diese allumfassende Wirklichkeit bildet durch den Menschen, 
den Geist als Intentionalität, einen inneren Dualismus. Doch als 
Wesen, das zur Selbsterkenntnis und damit zur Philosophie fähig 
ist, kann der Mensch, wenn er diesen spezifischen Zusammenhang 
philosophisch zu ergründen versucht, sich nur auf sich als Geist, 
auf diesen einen Aspekt beziehen und kann daher auch durch 
Selbsterkenntnis inhaltlich Bestimmtes nur von sich wissen, von 
seiner eigenen Vernunft als Intentionalität. Der An-sich-Bereich 
entzieht sich seinem verstehenden Zugriff. Die Vernunft als spezi­
fisches Vermögen zur philosophischen Reflexion kann bis zur Ein­
sicht in diese Zweideutigkeit der Wirklichkeit gelangen, zur Ein­
sicht in die notwendige Einheit dieser Zweiheit und damit zur Ein­
sicht in die mystische Intuition „alles ist eins“. Was die Wirklich­
keit inhaltlich an sich selbst betrachtet ihrem Wesen nach ist, ver­
mag die Vernunft jedoch nicht mehr zu ergründen. Sie ist zur phi­

43 Der christliche Glaube (1830/31). Hrsg, von Martin Redeker. Nachdruck der
7. Aufl. 1960, Berlin/New York 1999, S. 23. Vgl. zu Schleiermachers Defi­
nition Konrad Cramer: Die subjektivitätstheoretischen Prämissen von Schleier­
machers Bestimmung des religiösen Bewußtseins. In: Friedrich Schleiermacher 
1768 - 1834. Theologe - Philosoph - Pädagoge. Hrsg, von Dietz Lange. Göt­
tingen 1985.

182

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophischen Zurückhaltung, wie sie Platon übt und Kant zu be­
gründen versucht, gleichsam gezwungen.

Hier öffnet sich aber durch philosophische Reflexion schließlich 
der Platz für den Glauben an eine Offenbarung, die es erlaubt, 
über das Wissen hinaus, den An-sich-Bereich in seiner Verwie- 
senheit auf den Menschen als den Zuspruch eines Gottes anzu­
reden. Dabei darf ein solcher Glaube jedoch am Ende nicht gleich­
sam ein Lückenbüßer dafür sein, daß die philosophierende Ver­
nunft mit ihren Bemühungen nicht weiter kommt. Denn sie kann 
prinzipiell nur bis zu dieser Grenze gelangen. Die Möglichkeit des 
Glaubens entspringt an dieser Stelle daher aus Vemunftgründen.

Ein solcher Glaube erfordert es nun aber, sich zunächst gewis­
sermaßen von sich selbst und seiner primären Intention auf Erfolg, 
der Intention auf das Gefügigmachen der Wirklichkeit, zu lösen. 
Ein solcher Glaube bedarf dann der äußersten Anstrengung von 
Subjektivität als Intentionalität zur Überwindung ihrer selbst als 
„Erfolgsbesessenheit“.44 Diese Überwindung selbst muß aber eben­
so als Erfolg betrachtet werden, als einer, der in der Überzeugung 
besteht, daß das Loslösen von der Verfallenheit an die Welt einen 
Zuspruch sichtbar macht, der auf ein Geheimnis verweist, das 
nicht durch Vernunft begriffen, sondern durch Vernunft zugelassen 
wird.45 *

Es ist durchaus kein Zufall, wenn Kant die religiöse Einstellung 
des Menschen mit der ästhetischen vergleicht.44 In der ästhetischen 
Einstellung werden die erkannten Objekte ihrer Alltäglichkeit und 

44 Vgl. Gerold Prauss: Kant über Freiheit als Autonomie. Frankfurt a. M. 1983, 
S. 314.
45 Heideggers Spätphilosophie mit ihren Überlegungen zum Sein scheint ins­
besondere diesen Aspekt der Wirklichkeit zu bedenken, auch wenn er selbst 
betont:, Jias 'Sein' - das ist nicht Gott und nicht ein Weltgrund“ (Brief über 
den 'Humanismus'. In: Wegmarken, S. 328). Heideggers strikte Ablehnung 
hier richtet sich auf die Auffassung von Gott und Weltgrund als Seiendes, näm­
lich als Gegenstände, die durch eine alltägliche Einstellung erkannt werden 
könnten.
44 Kritik der Urteilskraft. AA Bd. 5, S. 482 Anm.: „Die Bewunderung der 
Schönheit sowohl, als die Rührung durch die so mannigfaltigen Zwecke der 
Natur, welche ein nachdenkendes Gemüt noch vor einer klaren Vorstellung 
eines vernünftigen Urhebers der Welt zu fühlen im Stande ist, haben etwas 
einem religiösen Gefühl Ähnliches an sich“.

183

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuhandenheit für den Menschen enthoben. Sie werden gleichsam 
entlassen aus ihrem Zweck-Mittel-Zusammenhang, der letztlich 
beim Menschen als Selbstzweck terminiert. Vor allem in der Be­
trachtung der Naturschönheit liegt für Kant die intuitive Einsicht: 
Wenn der erkennende Mensch mit seinem Erkenntnisvermögen 
„sich selbst frei überlassen wäre“, so hätte er diese Natur genauso 
entworfen.47 In einem so verstandenen Begriff der Schönheit ver­
birgt sich mithin die Einsicht, daß sich die erkannte Wirklichkeit 
nicht in einem absoluten Sinne der Leistung des Subjekts verdankt. 
Im Begreifen der Naturschönheit im Sinne Kants hegt daher eine 
Würdigung des allumfassenden Bereichs der Wirklichkeit, die auch 
der religiösen Einstellung eigen ist.

Ästhetische Einstellung und religiöser Glaube lassen sich gleich­
wohl nicht aufeinander reduzieren. Sie entspringen aber einer ver­
gleichbaren intentionalen Anstrengung menschlicher Subjektivität, 
die sich offenhält für ein Anderes. Ebenso muß auch die liebende 
Beziehung zu einem anderen Menschen als eine entsprechende 
Leistung begriffen werden. Der Glaube in seiner Offenheit richtet 
sich aber nicht, wie die ästhetische Einstellung, auf einen einzelnen 
Gegenstand oder, wie die liebende Einstellung, auf eine einzelne 
Person, sondern auf die Wirklichkeit in einem allumfassenden 
Sinne, auf das allumfassende Sein als Urgrund der Wirklichkeit, 
dem auch der Mensch sich verdankt.

Vor allem die Geschichte der Kirnst ließe sich als Beleg für den 
engen Zusammenhang von Ästhetik und Religion heranziehen, und 
damit als ein Beleg für die intuitive Kenntnis von der Zweideutig­
keit der Wirklichkeit. Der Ursprung aller Kunstgegenstände ruht in 
ihrer Verwendung im Rahmen religiöser Rituale. Es zeigt sich hier 
die intuitive Einsicht religiöser Menschen, sei es im Sinne der 
Mythen oder sogenannter Hochreligionen, daß die Wirklichkeit von 
Welt und Mensch weder im bloßen Geist noch in bloßer empiri­
scher Natur aufgeht, sondern beides zusammen eine besondere 
Einheit bildet, die auf erkenntnistheoretischem Wege in ihrem Daß- 
Sein gewußt werden kann, in ihrem Was-Sein aber allein dem 
Glauben zugänglich ist. Bis zu diesem Punkt kann erkenntnistheo­
retische Reflexion im kantischen Sinne und damit das Wissen ge­
langen. Die menschliche Vernunft, der menschliche Geist ist auf 
einen Bereich verwiesen, der der Einsicht und damit dem Wissen 

47 A.a.O., S. 240f.

184

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grundsätzlich enthoben ist, der aber als Wirklichkeit notwendig 
anzunehmen ist. Daß es diesen Bereich gibt, steht damit für die 
Vernunft außer Frage. Wie es diesen Bereich gibt und was dieser 
Bereich ist, das kann nicht erkannt und damit auch nicht gewußt 
werden. An ein Wie und ein Was dieses Bereiches kann folglich 
nur geglaubt werden. Dies ist der berechtigte Platz des Glaubens. 
Und er läßt sich vernünftig, nämlich philosophisch begründen.

Eine andere Bemerkung der Enzyklika „Fides et Ratio“ gewinnt 
so ihre Geltung: „Besonders wenn man bei der Suche nach der 
letzten und erschöpfendsten Antwort den Grund der Dinge voll­
ständig erforschen will, erreicht die menschliche Vernunft ihren 
Gipfel und öffnet sich dem Religiösen“.48 Kant formuliert entspre­
chend in einer Reflexion: „Das Wissen blähet auf (wenn es Wahn 
ist), aber das Wissen bis zu den Grenzen desselben macht demü­
tig“.49

Daß der Urgrund allen Seins über sein bloßes philosophisches 
Gewußtsein hinaus auch noch „Vater“ genannt werden kann und 
darf, das ist im christlichen Abendland dann aber begründet in dem 
Glauben an die geschichtliche Offenbarung durch Jesus von Naza­
reth. Den Glauben an eine solche Offenbarung als Begründung für 
Wissen heranzuziehen, ist dem Philosophen verwehrt. Darauf 
macht Kant mit seiner Überlegung „Ich mußte also das Wissen 
aufheben, um zum Glauben Platz zu bekommen“ aufmerksam, und 
das wußte auch Platon. Den Glauben inhaltlich zu gestalten ist 
Aufgabe der Theologie. Philosophie widerspricht ihr nicht. Sie 
kann erklären, warum es Religion immer gegeben hat und immer 
geben wird.

48 Enzyklika Fides et Ratio, S. 36 Anm.
49 Reflexion 2446, AA Bd. 16, S. 372.

185

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-165 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

