
ISBN 978-3-95832-296-7

www.velbrueck-wissenschaft.de

V
EL

BR
Ü
CK

W
IS
SE

N
SC

H
A
FT

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

Eugen Paschukanis’ Rechtstheorie sagt nicht, wie das Recht sein, 
sondern, wie es erkannt werden soll. Der Begriff der Rechtsform 
ist dafür von zentraler Bedeutung. In ihm ist die Dialektik von Frei-
heit und Herrschaft in der bürgerlichen Gesellschaft erfasst. Ihn zu 
entfalten heißt darum, in der Darstellung des Rechts zugleich des-
sen immanente Kritik zu leisten.

Linda Lilith Obermayrs Studie expliziert den Rechtsformbegriff in 
seiner engen Beziehung zur Kritik der politischen Ökonomie von 
Marx. In Form der Einwände des österreichischen Rechtstheore-
tikers Hans Kelsen macht sie zugleich eine exemplarische Gegen-
position stark, an der sich Paschukanis’ These einer umfassenden 
Selbstkritik unterziehen kann. Erst in Konfrontation mit Kelsens 
Positivismus und methodischem Reinheitspostulat tritt die Pointe 
marxistischer Rechtsformkritik in ihrer Radikalität hervor: Objek-
tivität und Subjektivität, Unmittelbarkeit und Vermittlung, Wirk-
lichkeit und Schein stellen sich zunehmend als die Gegenteile ihrer 
selbst dar. 

Linda Lilith Obermayr arbeitet als Universitätsassistentin am Institut für 
Rechtsphilosophie der Universität Wien. Sie ist zudem Mitherausgebe-
rin des Jahrbuches für marxistische Gesellschaftstheorie.

O
be

rm
ay

r  •
 D

ie
 K

rit
ik

 d
er

 m
ar

xi
st

is
ch

en
 R

ec
ht

st
he

or
ie Linda Lilith Obermayr

Die Kritik der  
marxistischen  
Rechtstheorie

Zu Paschukanis’ Begriff  
der Rechtsform

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Linda Lilith Obermayr 
Die Kritik der marxistischen Rechtstheorie

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Linda Lilith Obermayr

Die Kritik der 
marxistischen 
Rechtstheorie

 Zu Paschukanis’ Begriff 

der Rechtsform

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Veröffentlicht mit Unterstützung des Austrian Science 
Fund (FWF): [PUB 927-G]

Open Access: Wo nicht anders festgehalten, ist diese Publikation lizenziert 
unter der Creative-Commons-Lizenz Namensnennung 4.0 International (CC 
BY 4.0).

Erste Auflage 2022
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2022

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-296-7

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Einleitung		   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 11

1 	 Methodische Überlegungen und Überlegungen zur Methode  .   	 21
	 1.1 	Zur Methodenkritik bei Hegel  .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 21
	 1.2 	Immanente Kritik .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 25
		  1.2.1 	Der Welt aus ihren Prinzipien neue Prinzipien 
			   entwickeln .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 25
		  1.2.2 	Zur Legitimität immanenter Kritik in 
			   ihrer Genese  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 30
		  1.2.3 	Immanenz und das Verhältnis von Abstraktem 
			   und Konkretem  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 33
	 1.3 	Dialog: Immanente Kritik und Reine Rechtslehre .   .   . 	 36
		  1.3.1 	Reinheit der Kritik .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 36
		  1.3.2 	Unreinheit: Die Subjektivität objektiver Wahrheit  .   	 42
		  1.3.3 	Kritik der Reinheit .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 49
	 1.4 	Aufhebung der Sein-Sollen-Dichotomie: 
		  Hegels Kritik am Sollen in der Wissenschaft der Logik .   . 	 53

2 	 Warenform und Rechtsform: 
	 Zur Dialektik von Freiheit und Herrschaft  .   .   .   .   .   .   . 	 57
	 2.1 	Rechtsform und Gewalt  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 58
	 2.2 	Warenform und Warenfetisch bei Marx  .    .    .    .    .    .    	 63
		  2.2.1 	Vorbemerkung zur Konzeption des 1. Kapitels 
			   des Kapitals .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 63
		  2.2.2 	Ware	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 67
			   2.2.2.1 	Gebrauchswert .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 68
			   2.2.2.2 	Tauschwert .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 69
		  2.2.3 	Wertsubstanz .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 70
			   2.2.3.1 	Abstrakte Arbeit als physiologische 
				    Verausgabung .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .	 72
			   2.2.3.2 	Abstrakte Arbeit als geschichtliche 
				    Kategorie  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 73
			   2.2.3.3 	Doppelcharakter der Arbeit .    .    .    .    .    	 74

 .   .   .   .   

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


		  2.2.4 	Wertform .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 75
			   2.2.4.1 	Exkurs in die Wissenschaft der Logik .   . 	 75
			   2.2.4.2 	Einfache Wertform .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 78
			   2.2.4.3 	Entfaltete Wertform  .    .    .    .    .    .    .    .   	 80
			   2.2.4.4 	Allgemeine Wertform: Geld .    .    .    .    .    	 81
		  2.2.5 	Fetischcharakter der Ware  .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 84
			   2.2.5.1 	Begriff des Fetischs .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 84
			   2.2.5.2 	Warenfetisch – Fetisch als 
				    falsches Bewusstsein und realer Fetisch .   . 	 85
			   2.2.5.3 	Fetisch des Begriffs .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 90
			   2.2.5.4 	Fetisch und Emanzipation  .   .   .   .   .   . 	 91
	 2.3 	Rechtsform und Rechtsfetisch bei Paschukanis .   .   .   . 	 92
		  2.3.1 Kritik des Rechts als Kritik seiner Form .    .    .    .   	 92
			   2.3.1.1 	Die Rechtsform als historische Form .   . 	 98
			   2.3.1.2 	Zwischenspiel: 
				    Das Absterben der Rechtsform .    .    .    .   	 102
			   2.3.1.3 	Die Genese der Rechtsform 
				    aus dem Begriff des Interesses .   .   .   .   .	 105
			   2.3.1.4 	Exkurs: Markt und Gewalt  .    .    .    .    .    	 109
		  2.3.2 	Die Warenform-Rechtsform-Analogie .   .   .   .   . 	 109
			   2.3.2.1 	Die Rechtssubjektivität  .   .   .   .   .   .   . 	 110
			   2.3.2.2 	Das Rechtsverhältnis: 
				    Zirkulationsfixiertheit oder 
				    produktionsvermittelter Austausch?  .    .   	 126
			   2.3.2.3 	Die Seite des Gebrauchswerts .   .   .   .   . 	 137
			   2.3.2.4 	Das allgemeine Äquivalent: Staatsform 
				    jenseits bloßer Klassenherrschaft  .    .    .   	 141
			   2.3.2.5 	Das Basis-Überbau-Theorem und die 
				    Gleichursprünglichkeit von Warenform 
				    und Rechtsform .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 143
		  2.3.3 	Die eigene Verkennung der Rechtsform  .    .    .    .   	 146
			   2.3.3.1 	Der Rechtsfetisch  .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 146
			   2.3.3.2 	Der Rechtsfetisch als psychologisches 
				    und reales Phänomen .   .   .   .   .   .   .   . 	 148
	 2.4 	Dialog: Kelsen und Paschukanis. 
		  Die Kritik am materialistischen Rechtsbegriff  .    .    .    .   	 152
		  2.4.1 	Reproduktion bürgerlicher Ideologie I: 
			   Der Rechtsfetischismus  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 152
			   2.4.1.1 	Die Widersprüchlichkeit als Indiz 
				    ideologischen Charakters  .    .    .    .    .    .   	 152
			   2.4.1.2 	Die Trennung von Recht und 
				    Rechtstheorie .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 155
			   2.4.1.3 	Kelsens Basis-Überbau-Schema .    .    .    .   	 160
			   2.4.1.4 	Die Reproduktion bürgerlicher Ideologie .   	 161

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


		  2.4.2 	Der Reduktionismus der Allgemeinen Rechtslehre I: 
			   Identifikation von Norm und Rechtsverhältnis  .   	 167
			   2.4.2.1 	»Kryptonaturrecht« und die soziologische 
				    Begründung des Rechtsverhältnisses .    .   	 167
			   2.4.2.2 	Verwechslung von Rechtsinhalt und 
				    Rechtsgeltung .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 171
			   2.4.2.3 	Kritik am Rechtsverhältnis – 
				    Die Anerkennungstheorie als 
				    bürgerliche Ideologie .   .   .   .   .   .   .   . 	 175
		  2.4.3 	Reproduktion bürgerlicher Ideologie II: 
			   Die Kritik am Dualismus von Recht und Staat  .    .   	 186
			   2.4.3.1 	Jeder Staat ist Rechtsstaat  .   .   .   .   .   . 	 186
			   2.4.3.2 	Ein Zugleich von Identität und Dualität: 
				    Staat und Recht als Wechselverhältnis  .   	 188
	 2.5 	Zwischenfazit	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 190

3 	 Jenseits der Utopie	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 193
	 3.1 	Zur Verabschiedung der utopischen Alternative 
		  als Bedingung der Kritik  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 193
	 3.2 	Der Reduktionismus der Allgemeinen Rechtslehre II: 
		  Identifikation von Recht und Privatrecht  .   .   .   .   .   . 	 195
		  3.2.1 	Die Trennung von privatem und öffentlichem 
			   Recht als Schein der Rechtsform .   .   .   .   .   .   . 	 196
			   3.2.1.1 	Die Dichotomie von privatem und 
				    öffentlichem Recht als bürgerliche  
				    Ideologie bei Kelsen  .    .    .    .    .    .    .    .   	 196
			   3.2.1.2 	Der Doppelcharakter des Rechts 
				    und der eigene Schein der Rechtsform 
				    bei Paschukanis .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 197
			   3.2.1.3 	Die Einheit des Widerspruches zwischen
				    privatem und öffentlichem Recht  .    .    .   	 199
		  3.2.2 	Sozialrecht und Rechtsform .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 200
		  3.2.3 	Äquivalenzprinzip der Strafe  .    .    .    .    .    .    .    .   	 204
	 3.3 	Ethische Form und Rechtsform .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 218
		  3.3.1 	Moral als Kategorie des Warentausches 
			   bei Paschukanis  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 218
			   3.3.1.1 	Das »dreieinige Subjekt« .    .    .    .    .    .    	 219
			   3.3.1.2 	Verinnerlichung von Herrschaft: 
				    Der Moralfetisch  .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 225
			   3.3.1.3 	Von Lämmern und Raubvögeln: 
				    Exkurs zu Nietzsche .    .    .    .    .    .    .    .   	 226
			   3.3.1.4 	Die Abschaffung der ethischen Form .   .   . 	 228
		  3.3.2 	Von der Verflochtenheit zum Dualismus 
			   von Recht und Moral  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 237

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


			   3.3.2.1 	Die Ideologie der Revolution 
				    als sozialistische Ethik .    .    .    .    .    .    .    	 237
			   3.3.2.2 	Moral und radikale Normativität .    .    .   	 238
			   3.3.2.3 	Die klassische Interpretation des 
				    Werterelativismus und die Aufbewahrung 
				    der Moral .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 241
			   3.3.2.4 	Auch eine Interpretation des moralischen 
				    Relativismus: zum Verhältnis von Moral 
				    und wissenschaftlicher Erkenntnis .   .   . 	 244
		  3.3.3 	Was ist Gerechtigkeit? .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 246
	 3.4 	Die technische Regel .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 250
		  3.4.1 	Totalitarismus der Zweckeinheit?  .    .    .    .    .    .    	 250
		  3.4.2 	Zwang und die Vorstellung des Rechts 
			   als Ordnungsinstrument  .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 255

4 	 Schlussbemerkung: Von der Verabschiedung der Utopie 
	 zur Rechtsformkritik  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 259 

Literatur		   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 261

Sachregister		   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 279

 .   .   .   .   

 .   .   .   

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mythos leugnet nicht die Dinge; seine Funktion 
ist vielmehr, davon zu sprechen; er reinigt sie einfach, 
gibt ihnen ihre Unschuld zurück, gründet sie in Natur 
und ewiger Dauer, gibt ihnen die Klarheit nicht einer 
Erklärung, sondern einer Feststellung.
Er beseitigt die Komplexität der menschlichen Hand-
lungen, verleiht ihnen die Einfachheit der Wesenhei-
ten, unterdrückt jede Dialektik, jeden Rückgang hin-
ter das unmittelbar Sichtbare; er organisiert eine Welt 
ohne Widersprüche, weil ohne Tiefe, ausgebreitet 
in der Evidenz; er legt den Grund für eine glückli-
che Klarheit. Die Dinge tun so, als bedeuteten sie von 
ganz allein.

Roland Barthes, Mythen des Alltags

Warum sind die Kopfarbeiter nicht für die Umwäl-
zung? fragte Fe-hu-wang. Me-ti sagte: Sie stellen sich 
zu ihr nicht als Köpfe, sondern als Bäuche. Sie fürch-
ten, daß sie durch uns bei ihrer Hauptbeschäftigung, 
der Füllung ihrer Bäuche, gestört werden könnten, in-
dem wir sie zur Füllung unserer Vorratskammern und 
Wissensspeicher anhielten. Sie meinen, das eine hinde-
re notwendig das andere. Sie leben in einem System, 
das den Mangel erzeugt, sie erzeugen selber Mangel 
und fürchten Mangel. Sie sehen, daß nur wenige gut 
leben können, und erkennen nicht, daß dieses gute Le-
ben Weniger nur in dem jetzigen schlechten System 
durch das schlechte Leben Vieler erzeugt wird. Sie hal-
ten dieses System für ein natürliches und ein unver-
meidbares. Sie sagen: wie sollte die Blüte anders blü-
hen können als daß sie eben blüht? Und sie vergessen, 
daß nach der Blüte die Frucht kommt, etwas anderes, 
ebenso natürliches.

Bertolt Brecht, Me-ti. Buch der Wendungen

Auch in unserer Zeit findet es mehr oder weniger 
statt, daß die Ehrfurcht vor dem Bestehenden nicht 
mehr vorhanden ist und daß der Mensch das Gelten-
de als seinen Willen, als das von ihm Anerkannte ha-
ben will.
  G.W.F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts

 

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

Einleitung

»Leider ist das Wahre nicht immer das Wahrscheinliche«,1 schreibt Ber-
tolt Brecht in Me-ti. Buch der Wendungen. In dieser im Exil verfassten 
Schrift setzt sich Brecht mit der »großen Methode«2 der Hegel’schen Di-
alektik sowie mit der Theorie und politischen Realität des (Sowjet-)Mar-
xismus auseinander. Dass das Wahre nicht immer das Wahrscheinliche 
ist, erscheint selbst als unwahrscheinlich, weil ein allgemeiner Glaube 
an die Wahrheitsaffinität des sogenannten Common Sense, der Intuiti-
on oder des gesunden Menschenverstandes besteht. Und es muss zuge-
standen werden, dass die Dialektik, insbesondere wie sie G.W.F. Hegels 
Denken auszeichnet, tatsächlich höchst kontraintuitiv, ja in einem aus-
gesprochen gravierenden Widerspruch zur Wahrnehmungswelt der Be-
wusstseinsform des gesunden Menschenverstandes steht. 

Übt sich der gesunde Menschenverstand gegenüber der Hegel’schen 
Dialektik in Schweigen, so bringt die letztere den ersteren doch auf den 
Begriff: »Eingebung, Offenbarung des Herzens, ein von Natur in den 
Menschen eingepflanzter Inhalt, ferner insbesondere auch gesunder 
Menschenverstand, common sense, Gemeinsinn« – »[a]ll diese Formen 
machen auf die gleiche Weise die Unmittelbarkeit, wie sich ein Inhalt 
im Bewußtsein findet, eine Tatsache in diesem ist, zum Prinzip«.3 In die-
sem Festhalten des Unmittelbaren ist der gesunde Menschenverstand un-
mittelbar regressiv, denn er besteht auf der Aufbewahrung der Positivi-
tät, des Bestehenden, eben der unmittelbaren Wirklichkeit als Wahrheit. 
Der gesunde Menschenverstand enthält entgegen der in seinem Begriff 
postulierten Naturalisierung menschlichen Denkens bloß »die Maximen 
seiner Zeit«, ja er ist überhaupt »die Denkweise einer Zeit, in der alle 
Vorurteile einer Zeit enthalten sind«.4 Darüber hat er jedoch kein Be-
wusstsein, hält er sich doch für ein unmittelbar gegebenes Vermögen und 
sieht sich gerade aus dieser Unmittelbarkeit und Reinheit in die Lage ver-
setzt, eine ganz und gar ursprüngliche und unschuldige Kritik am Be-
stehenden zu üben. Darin schwingt eine eigentümliche Feindlichkeit ge-
genüber dem Denken mit, die insbesondere darin zum Ausdruck kommt, 

1	  	Bertolt Brecht, Me-ti. Buch der Wendungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 
1989, S. 114.

2	  	Brecht, Me-ti, S. 69.
3	  	G.W.F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I, in: Wer-

ke Bd. 8, auf Grundlage der Werke von 1832–1845 neu editierte Ausgabe, 
Redaktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 2017, S. 152, § 63 Anmerkung.

4	  	Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, in: Werke Bd. 18, 
S. 435.

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

dass sich der gesunde Menschenverstand nicht argumentativ auf einen 
philosophischen Gedanken einlässt – obwohl er mit einem Anspruch auf 
Geltung und das heißt hier auch mit einem Anspruch auf Wahrheit auf-
tritt – und seine Aussprüche vielmehr »nur durch die dunkle, als Gefühl 
vorhandene Totalität« stützt.5  Er ist die Rückkehr in die Innerlichkeit, 
in das bloße Meinen und Glauben und sieht sich insbesondere in der li-
beralen Demokratie durch das Grundrecht der freien Meinungsäußerung 
ins Recht gesetzt.6 Doch ist, wie Brecht weiter in Me-ti schreibt, »[z]wi-
schen Meinen und Wissen […] ein Unterschied, den nicht zu bemerken 
gefährlich ist«, denn der Rückzug ins Innere des Meinens ist der Rück-
zug in eine Sphäre, die einem Beweis nicht zugängig ist; »es [das Innere] 
muß einfach geglaubt werden«.7

Wieso nimmt eine Untersuchung zur marxistischen Rechtstheorie ih-
ren Ausgangspunkt in Hegels Kritik am Common Sense? Dafür lassen 
sich zwei Gründe anführen: 1. Die marxistische Rechtstheorie muss sich 
ob ihrer Diagnose der inneren Widersprüchlichkeit des Rechts mit dem 
Einwand der Kontraintuitivität auseinandersetzen; 2. in der Kritik am 
Commons Sense treffen sich Paschukanis, Marx und Hegel im Kampf 
gegen die Resignation vor der Unmittelbarkeit als der letzten Wahrheit 
in Theorie und Praxis.8 

Dieses konfrontative Element nimmt in einem umfassenderen Sinn 
im Titel der vorliegenden Arbeit Gestalt an. Die Kritik der marxisti-
schen Rechtstheorie. Zu Paschukanis’ Begriff der Rechtsform soll drei 
verschiedene Aspekte marxistischer Rechtstheorie zum Ausdruck brin-
gen: Zunächst versteht sich marxistische Rechtstheorie nicht oder nicht 
überwiegend als positive Theorie des Rechts, das heißt, sie beschreibt 
das Recht nicht einfach auf eine gegenüber anderen Rechtstheorien ver-
schiedene Weise. Sie widmet sich auch nicht extensiv den klassischen 
rechtstheoretischen oder rechtsphilosophischen Fragen nach dem Gel-
tungsgrund oder der Gerechtigkeit einer Rechtsordnung. Die entschei-
dende Differenz besteht darin, ihren Gegenstand, das Recht, nicht un-
berührt zu lassen; marxistische Rechtstheorie entfaltet ausschließlich 
dann ihre volle argumentative Schlagkraft, wenn sie zugleich als Rechts-
kritik verstanden wird. Ihre Erkenntnisse über das Recht generiert sie 

5	  	Hegel, Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philoso-
phie, in: Werke Bd. 2, S. 31.

6	  	Vgl. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I, S. 152, 
§ 63 Anmerkung, der den gesunden Menschenverstand ebenfalls zusammen 
mit dem Glauben abhandelt.

7	  	Brecht, Me-ti, S. 114.
8	  	Siehe zu Hegels politischer Aktivität und Nähe zum Republikanismus, die 

in späteren Jahren beinahe zu einer Verhaftung wegen Hochverrats führten, 
insbesondere Klaus Vieweg, Hegel. Der Philosoph der Freiheit, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp 2019.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

daher stets in einer Kritik der im und durch das Recht vermittelten Wi-
dersprüche der gesellschaftlichen Realität sowie der verkehrten Vorstel-
lungen, die sich in unser Denken über das Recht eingravieren. Die vor-
liegende Arbeit widmet sich auf ihrer Suche nach der Bestimmung des 
Rechts aus diesem Grund insbesondere der Kritik am Recht; die mar-
xistische Rechtstheorie wird in einem ersten Schritt im Sinne eines geni-
tivus subiectivus als Subjekt dieser Kritik verstanden. Dabei beschrän-
ke ich mich auf die Rechtstheorie des sowjetischen Rechtsphilosophen 
und Juristen Eugen Paschukanis. Paschukanis’ Rechtstheorie stellt den 
einzigartigen Versuch dar, eine marxistische Rechtstheorie jenseits einer 
bloß inhaltlichen Kritik am Recht und daher jenseits einer Reduktion 
des Rechts auf ein Instrument der Klassenherrschaft zu entwickeln. Es 
ist die Rechtsform selbst, die Paschukanis unabhängig von ihrer konkre-
ten inhaltlichen Ausgestaltung in ein wechselseitiges Bedingungs- und 
Ermöglichungsverhältnis zur Warenform und das heißt zur kapitalisti-
schen Produktionsweise setzt. 

Die zu verteidigende These besagt erstens, dass eine fundamentale Kritik 
am Recht in der Kritik der Rechtsform besteht; eine Kritik, die nicht auf 
die (inhaltliche) Verbesserung des Rechts, sondern auf die Überwindung 
des Rechts überhaupt abzielt.

Paschukanis ist ein Freigeist, er entzieht sich jeder theoretischen Katego-
risierung, bricht implizit mit den Glaubenssätzen des orthodoxen Mar-
xismus und kehrt doch immer wieder in metaphorischen Wendungen zu 
ihnen zurück; er ist ein Denker des Widerspruchs und ein widersprüch-
licher Denker, ist Hegelianer und Hegel-Kritiker,9 bekleidet hohe Ämter 
in der UdSSR,10 fällt jedoch 1937 den Stalinistischen Säuberungen selbst 
zum Opfer. Seine theoretische und praktische Existenz ist ein lebender 
Widerspruch, eine Tragödie.11 Dabei werde ich mich in der vorliegen-
den Arbeit ausschließlich auf Paschukanis’ theoretisches Werk vor sei-
ner »Stalinistischen Wende«, die wohl mit einem positiven Bezug auf das 
Sowjetrecht 1931 vollzogen war, widmen. Dies vor allem, da die Wende 
weniger als Ausdruck eines theoretischen Umdenkens, sondern mehr ei-
nes praktischen Treuebekenntnisses zu Stalin verstanden werden muss. 

9	  	Paschukanis’ Verhältnis zu Hegel erfordert weitergehende Untersuchungen. 
Die 2020, allerdings nur im Italienischen, veröffentlichte Studie Note su He-
gel. Stato e Diritto di Evgeny Pashukanis von Carlo Di Mascio ist in diesem 
Zusammenhang von großem Interesse. 

10	 	Vgl. Tanja Walloschke, »Eugen Paschukanis. Eine biographische Notiz«, in: 
Eugen Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre und Marxismus. Versuch einer 
Kritik der juristischen Grundbegriffe, Freiburg: Ça ira 2003, S. 198ff.

11	 	Siehe Daria Bayer, Tragödie des Rechts, Berlin: Duncker & Humblot 2021, 
die Paschukanis’ Leben als Ausgangspunkt ihres gleichnamigen Theaterstü-
ckes Jewgenij nimmt.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

Ich stimme daher mit Tanja Walloschke darin überein, dass Paschuka-
nis’ Wende unter wissenschaftlichen Aspekten wenig interessant ist.12 

Und so stellt sich sein erstmals 1924 veröffentlichtes Hauptwerk All-
gemeine Rechtslehre und Marxismus. Kritik der juristischen Grundbe-
griffe nicht als restlos in sich schlüssige Argumentation dar, sondern als 
durchaus von inneren Widersprüchen durchwachsene und stellenweise 
Systematik vermissende, dafür umso leidenschaftlichere und literarisch 
anspruchsvolle Darlegung der Wechselwirkung zwischen Rechtsform 
und Warenform, bürgerlichem Recht und Warenwirtschaft, Rechtsver-
hältnis und Kapitalverhältnis. Die vorliegende Arbeit stellt den Versuch 
dar, im Dickicht von metaphorisch-polemischer Stilistik und kompro-
missloser Herrschaftsanalyse die zentralen Argumentationslinien von Pa-
schukanis’ Rechtstheorie nachzuzeichnen. Dabei ist das Ziel keine philo-
logisch genaue, möglichst »authentische« Rekonstruktion im Sinne einer 
historischen Interpretation, sondern vielmehr eine Rekonstruktion, die 
bewusst ergänzend und nachschärfend, jedoch auch selbstkritisch und 
korrigierend eingreift. Die Arbeit verweigert sich dem Ansinnen, Paschu-
kanis’ Rechtstheorie auf ihre Aktualität hin zu prüfen oder gar die Fra-
ge zu beantworten, was Paschukanis’ Rechtstheorie für die Gegenwart 
bedeutet. Mit Theodor W. Adorno soll vielmehr die umgekehrte Frage 
aufgeworfen werden, was die Gegenwart vor Paschukanis’ Rechtstheo-
rie bedeutet.13 Nicht Paschukanis soll am Maß der Gegenwart, sondern 
im Gegenteil die Gegenwart am Maß von Paschukanis geprüft werden. 
Es soll daher weder darum gehen, den »echten« Paschukanis abzubil-
den, noch darum, Paschukanis’ Theorie auf all ihre Widersprüchlichkei-
ten oder Defizienzen in Bezug auf die moderne Welt hin zu untersuchen. 
Die Arbeit vertritt die Ansicht, dass Paschukanis’ Rechtstheorie das ge-
genwärtige bürgerliche Recht auf den Begriff bringt, dass die Erkenntnis 
des Rechts von Paschukanis abhängt. 

In einem zweiten Schritt soll die marxistische Rechtstheorie jedoch 
im Sinne eines genitivus obiectivus – sie ist das Objekt der Kritik – den 
Einwänden der klassischen oder sogenannten bürgerlichen Rechtsthe-
orie ausgesetzt werden. Nicht nur kann die marxistische Rechtstheorie 
auf diese Weise selbstkritisch reflektiert, sondern zugleich können da-
durch ihre Pointen in prägnanter und in ausgereifter Form entwickelt 
werden. Damit entgeht sie dem Vorwurf des Dogmatismus, da sie sich 
bewusst der Auseinandersetzung stellt und ihre Erkenntnisse durch die 

12	 	Walloschke, »Eugen Paschukanis«, S. 201.
13	 	Vgl. Theodor W. Adorno, Drei Studien zu Hegel, Frankfurt am Main: Suhr-

kamp 1974, S. 9, der aus Anlass des 125. Todestages Hegels schreibt: »In 
den abscheulichen Fragen, was an Kant und nun auch an Hegel der Gegen-
wart etwas bedeute […], klingt diese Anmaßung mit. Nicht wird die umge-
kehrte Frage auch nur aufgeworfen, was die Gegenwart vor Hegel bedeu-
tet«.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

bestimmte Negation gegen sie gerichteter Einwände vermittelt. Es geht 
folglich nicht um einen Theorienvergleich in dem klassischen Sinn, dass 
Gemeinsamkeiten und Unterschiede festgestellt werden – diese werden 
festgestellt, aber nicht als Selbstzweck –, sondern darum, die marxisti-
sche Rechtstheorie aus der Kritik, die sie übt und die an ihr geübt wird, 
zu entfalten. Ihre spezifische Überzeugungskraft liegt daher in ihrer Ge-
schichte bzw. in ihrer Bewegung, die sie in Auseinandersetzung mit ihrer 
– erneut ist der Genitiv im doppelten Sinn gemeint – Kritik zurücklegt. 

Ein geeigneter Ansatz scheint mir darin zu liegen, die marxistische 
Rechtstheorie mit der Kritik und den Einwänden eines einzigen ande-
ren Rechtstheoretikers in Dialog zu bringen. Es sei nur nebenbei auf 
die gemeinsame Etymologie von Dialog und Dialektik hingewiesen, die 
beide aus dem Präfix dia, »durch«, und logos, »Wort« oder »Rede« 
zusammengesetzt sind; sowohl der Dialog wie die Dialektik bezeichnen 
eine Art Durch-Rede, ein Fließen von dem einen zum anderen Argument. 
Aus verschiedenen Gründen habe ich mich dafür entschieden, dass dieser 
Rechtstheoretiker Hans Kelsen ist. Der erste und unmittelbarste Grund 
ist historischer Natur: Zwischen Hans Kelsen und Eugen Paschukanis 
bestand eine, wenn auch zeitlich versetzte, so doch tatsächliche Ausei
nandersetzung, die in Paschukanis’ Allgemeine Rechtslehre und Marxis-
mus sowie in Kelsens Schriften Allgemeine Rechtslehre im Lichte mate-
rialistischer Geschichtsauffassung und The Communist Theory of Law 
nicht selten in polemischem Ton ausgetragen wurde. Die vorliegende Ar-
beit verfolgt dabei in gewisser Hinsicht auch das Ziel, diesen Dialog zu 
rekonstruieren und fortzusetzen, da die Paschukanis-Kelsen-Debatte in 
der Rezeptionsgeschichte, wie überhaupt Paschukanis’ Werk, wenig be-
achtet blieb, wenngleich Paschukanis gegenwärtig eine Art Renaissance 
erlebt.  Der zweite Grund ist inhaltlicher Natur: Hans Kelsens Rechtsthe-
orie verfolgt ganz so wie die marxistische Rechts- und Gesellschaftstheo-
rie ein ideologiekritisches Anliegen – wenn deren Ideologiebegriffe auch 
in entscheidenden Punkten divergieren –, möchte daher auf die Verschlei-
erung von Macht- und Unterdrückungsverhältnissen aufmerksam ma-
chen oder spezifische Herrschaftsmechanismen als solche identifizieren.14 
Gegen das theoretische Nullsummenspiel, zwei verfeindete Theorien ge-
geneinander ins Feld zu führen, kann Kelsen durchaus als Sympathisant 
des Marxismus und seine Reine Rechtslehre daher auch in einem allge-
meinen Sinne als einem emanzipatorischen Grundanliegen verpflichtet 

14	 	Siehe auch Norbert Leser, »Wertrelativismus, Grundnorm und Demo-
kratie«, in: ders., Sozialismus zwischen Relativismus und Dogmatismus. 
Aufsätze im Spannungsfeld von Marx und Kelsen, Freiburg im Breisgau: 
Rombach 1974, S. 145, der davon spricht, dass die Reine Rechtslehre der 
marxistischen Rechtstheorie »von einem ganz anderen Ausgangspunkt her 
kommend […] ungewollt wertvolle Schützenhilfe [leistet]«.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

gelten. In diesem Sinne können entscheidende ideologiekritische Einsich-
ten Kelsens die marxistische Rechtstheorie bereichern.

Aber worin besteht die Tradition des Marxismus und welche Theoreme 
sind dadurch automatisch mitgesetzt? Die vorliegende Arbeit entschei-
det sich dagegen, die klassischen Dogmen des orthodoxen Marxismus, 
so etwa den Geschichtsdeterminismus oder das Basis-Überbau-Modell, 
einer eigenständigen Analyse zu unterziehen und im Anschluss daran 
einen Begriff des Marxismus als »Ding mit vielen Eigenschaften« (He-
gel) zu konstruieren. Dagegen unternimmt die Arbeit den Versuch, eine 
spezifische Denkungsart, Argumentationsstrategie oder Kritikform als 
spezifisch marxistische zu kennzeichnen: die Dialektik. Marxismus soll 
hier nicht als Summe verschiedener theoretischer Annahmen verstan-
den werden – so wäre er Ideologie –, sondern als je bestimmte Denk-
bewegung vorgestellt werden, deren Bedeutung sich erst im konkreten 
gedanklichen Vollzug einstellt. Konkret bedeutet dies etwa, dass Mar-
xismus nicht pauschal mit Kapitalismuskritik gleichzusetzen ist, sondern 
die spezifische Weise bezeichnet, in der der Widerspruch zwischen Kapi-
tal und Lohnarbeit als Widerspruch begriffen wird. Dieser Gedanke des 
Widerspruches lässt sich nicht in ein Ideologem einschmelzen, er lässt 
sich nicht festhalten und als Element des Marxismus verewigen. Der Ge-
danke drängt permanent dazu, ihn zu denken, weil sein Gegenstand, der 
Widerspruch, nicht zur Ruhe kommt. Es ist ein hartnäckiges Vorurteil 
gegenüber der Hegel’schen Dialektik oder der Dialektik überhaupt, dass 
sie die Versöhnung von These und Antithese in der Synthese sei. Nichts 
könnte das Wesen der Dialektik konsequenter verfehlen als die Annah-
me, ein Widerspruch hebe sich in einem höheren Dritten – der Synthese 
– auf. Das Gegenteil ist der Fall: Der Widerspruch hebt sich durch sich 
selbst auf, indem sich beide Seiten an ihnen selbst als das Gegenteil ih-
rer selbst hervortun. Nur weil jede Seite des Widerspruches immer schon 
auch das Gegenteil an ihr selbst ist – Kapital und Lohnarbeit bzw. Pri-
vateigentum und Lohnarbeit lassen sich nicht als zwei voneinander un-
abhängige, eigenstände Entitäten begreifen, die nachträglich miteinan-
der in Konflikt geraten –, hebt sich der Widerspruch in eine Einheit auf. 
Diese Einheit ist jedoch nicht still, so wäre sie leer, bestimmungslos. Sie 
ist das Ganze dieser Bewegung des Widerspruches, der für eine gedank-
liche Sekunde in seiner Aufhebung versöhnt ist, um sogleich wieder in 
die Bewegung einzutreten, die die widersprechenden Bestimmungen aus-
einandertreibt und sie ausgerechnet in dem Moment ihres vollständigen 
Zerwürfnisses wieder zueinander führt. Dieselbe Bewegung des Wider-
spruches werden wir im Verlauf der Arbeit an Freiheit und Herrschaft, 
Allgemeinem und Besonderem, Gesellschaft und Individuum, Wirklich-
keit und Schein nachvollziehen.

Ich möchte daher im ersten Kapitel sowohl methodische Überlegungen 
wie auch Überlegungen zur Methode anstellen, die für das Verständnis 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

von Paschukanis’ Rechtstheorie als Rechtskritik entscheidend sind. Dies 
zunächst aus dem einfachen Grund, da Paschukanis selbst nur bedingt 
über die spezifisch marxistische Kritikform reflektiert. Es bedarf in die-
sem Punkt daher einer ersten ergänzenden Rekonstruktion, in der ich 
insbesondere auf die Theorie immanenter Kritik sowie auf Hegels Über-
legungen zur Methode eingehen werde. In Brechts Bezeichnung der He-
gel’schen Dialektik als »große Methode« manifestiert sich nicht nur der 
Irrtum, die Dialektik als Methode zu begreifen, sondern insbesondere 
der Irrtum, Erkenntnis sei das Resultat der Anwendung einer spezifi-
schen Methode. Zunächst soll daher mit Hegel diese Vorstellung von der 
Methode als äußere Annäherung an den Gegenstand einer Kritik unter-
zogen und insbesondere die Vorstellung entkräftet werden, marxistische 
Rechtstheorie sei bloß eine von vielen Methoden zur Beschreibung des 
Rechts. Daran anknüpfend stelle ich zumindest im Ansatz eine alterna-
tive Bedeutung des Begriffes des dialektischen Materialismus jenseits der 
historisch wirkmächtigen Theorien des Dialektischen und Historischen 
Materialismus vor. Die Kombination aus Dialektik und Materialismus/
Marxismus wird dabei im Begriff der immanenten Kritik zusammenge-
dacht, die die objektive Erkenntnis der gesellschaftlichen Verhältnisse 
paradoxerweise durch den Standpunkt des »Immer-schon-in-etwas-In-
volviertseins« vermittelt.15 Erkenntnis und Kritik sind in einer Weise un-
trennbar miteinander verflochten, in der Kritik selbst Darstellung und 
Darstellung selbst Kritik ist. Die Radikalität immanenter Kritik kehrt 
sich besonders dann hervor, wenn sie mit dem konträren Kelsen’schen 
Ansatz der Reinheit konfrontiert wird, in welchem wir die erste Ge-
stalt des gesunden, intuitiven Menschenverstandes an der Forderung, 
das Recht ganz und gar isoliert zu betrachten, erkennen können. Erst in 
dieser Konfrontation von Reinheit und Immanenz geht die Immanenz 
als Resultat der Reinheitskritik hervor und wird in diesem ihren Wer-
den begriffen.

Das zweite Kapitel stellt den rechtstheoretischen Kern der Untersu-
chung dar und geht in drei Schritten vor. Ausgehend von der Darstellung 
der Marx’schen Wertformtheorie im ersten Kapitel seiner Kritik der poli-
tischen Ökonomie wird nicht nur die Basis für Paschukanis’ Rechtsform-
theorie gelegt, die eine Theorie der juristischen Grundbegriffe in Form 
einer Analogie zu den Kategorien der politischen Ökonomie aufstellt. 
Insbesondere wird der der gesamten Arbeit zugrundliegende Ideologie-
begriff entlang des Fetischcharakters der Ware entwickelt. Ideologie ist 
wahr und falsch, Wirklichkeit und Schein zugleich, ja sie ist überhaupt 
exakt dieses Zugleich beider Seiten. Damit ist auch die Ideologiekri-
tik bestimmt: Sie begreift in der Dialektik von Wirklichkeit und Schein 

15	 	Rahel Jaeggi, Kritik von Lebensformen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2014, 
S. 277.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

den unmittelbaren Schein in seiner wirklichen Vermittlung. Daran an-
knüpfend wird die Kernaussage von Paschukanis’ Rechtstheorie ent-
faltet, die im ideologischen Begriff der Rechtssubjektivität kulminiert: 
Die Rechtsform, das ist das Verhältnis, in dem sich zwei Menschen als 
Rechtssubjekte, das heißt als Freie und Gleiche gegenüberstehen. Damit 
ist die Rechtsform der, wie Paschukanis schreibt, »unausbleibliche Re-
flex« der Warenform und meint damit ein beidseitiges Reflexionsverhält-
nis zwischen dem Verhältnis der Warenbesitzer als Rechtssubjekte und 
dem Verhältnis der Rechtssubjekte als Warenbesitzer. Nicht nur ist die 
Rechtsform der Reflex der Warenform, genauso ist die Warenform der 
Reflex der Rechtsform: sie sind in ihrer Gleichursprünglichkeit zu begrei-
fen. Jedoch vermittelt sich die Herrschaft der bürgerlich-kapitalistischen 
Gesellschaft nicht nur über Rechts- und Warenform, sondern es bedarf 
einer übergeordneten neutralen Gewalt, die die in der Rechtssubjekti-
vität manifeste Freiheit und Gleichheit, den Individualismus des egois-
tisch wirtschaftenden Subjekts, auch setzt; dies ist der bürgerliche Staat. 

Ebenso wie am Marx’schen Warenfetisch werden wir beobachten, 
dass auch die Rechtsform eine spezifische Fetischisierung ihrer selbst 
produziert: Es scheint so, als wäre die Rechtssubjektivität eine natür-
liche Eigenschaft des Menschen. Gegen den sogenannten Rechtsfetisch 
richtet sich der erste Einwand Kelsens, der darin eine bloße Reproduk-
tion bürgerlicher Ideologie versteht. Kelsens Begriff der Ideologie ist im 
Gegensatz zum Marx’schen im eigentlichen Sinn des Wortes oberfläch-
lich, denn Ideologie ist ihm ausschließlich die sich in der Sphäre des Geis-
tigen vollziehende, äußere Verschleierung und Verhüllung eines Gegen-
standes. Was sinnbildlich im vielzitierten Spruch Kelsens, dass dem, der 
den Schleier des Rechts hebt, nur das Gorgonenhaupt der Macht ent-
gegenstarrt, zum Ausdruck kommt, entspricht der Bedeutung der Ideo-
logie im alltäglichen Sprachgebrauch; erneut begegnet darin eine Ge-
stalt des gesunden Menschenverstandes. Die Differenz im Kelsen’schen 
und Marx’schen Ideologiebegriff bzw. in der verzerrten Rezeption des 
Marx’schen Ideologiebegriffes durch Kelsen stellt eine der zentralen 
Konfrontationslinien dar, auf welche die Auseinandersetzung immer wie-
der zurückführt. Was sich zwischen Paschukanis und Kelsen entspinnt, 
könnte insgesamt als Streit um den wahren Begriff der Ideologiekritik 
begriffen werden.16

Die zu verteidigende These besagt zweitens, dass im Begriff der Rechts-
form die Dialektik der bürgerlichen Gesellschaft, das heißt die Dialektik 
zwischen Freiheit/Gleichheit und Herrschaft einen Höhepunkt erreicht.

16	 	So etwa Robert Chr. van Ooyen, »Die Entzauberung des Staates in de-
mokratischer Absicht: Hans Kelsens Bedeutung für eine moderne Regie-
rungs- und Verfassungslehre«, in: Hauke Brunkhorst/Rüdiger Voigt (Hg.), 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

Mit dem dritten Kapitel wird die Frage nach einem alternativen Ord-
nungssystem abgehandelt, die sich dem gesunden Menschenverstand als 
Konsequenz der Absterbethese der Rechtsform aufdrängt. Dabei wird 
zunächst der Begriff der Utopie im Zusammenhang mit der marxisti-
schen Rechts- und Gesellschaftskritik reflektiert. Anschließend werden 
drei, der bürgerlichen Gesellschaft selbst inhärente Möglichkeiten einer 
solchen Alternative zur Rechtsform diskutiert: Erstens das öffentliche 
Recht, zweitens die Moral und drittens die technische Regel. Entgegen 
dem Einwand des Zivilrechtsreduktionismus postuliert Paschukanis, wie 
ich zu zeigen versuche, keine Identität zwischen Privatrecht und öffent-
lichem Recht, sondern die bürgerliche Rechtsform tritt ausschließlich in 
dieser Dualität auf, ja ist gerade die Aufspaltung in die Sphäre der Privat-
heit, des bourgeois, und der Öffentlichkeit, des citoyen. Das moralische 
Subjekt ergänzt das egoistische wirtschaftende Subjekt und das Rechts-
subjekt um die Verinnerlichung bürgerlicher Herrschaft. Die technische 
Regel wird demgegenüber durch Paschukanis explizit als alternatives Re-
gelwerk in der postkapitalistischen Gesellschaft eingeführt, wobei ich die 
These vertrete, dass sie nicht als Regel im Sinne einer konkreten »Fallan-
wendung« zu denken ist, sondern ausschließlich auf die Überwindung 
der bürgerlichen Rechtsform, das heißt der interessengegensätzlichen, 
mehrwertorientierten Produktionsweise antwortet. 

Das dritte Kapitel versteht sich auch in einer weiteren Hinsicht als 
Konfrontation des gesunden Menschenverstandes, der in Gestalt von 
Kelsens Werterelativismus auftritt: Gegenüber diesem intuitiven Skepti-
zismus zeigt sich Paschukanis’ Theorie der Moral in ihrer umfassenden 
Radikalität, denn nicht schon die Ablehnung absoluter Werte, erst eine 
Fundamentalkritik der Moral als Form vermag es, ihre herrschaftssta-
bilisierende Dimension innerhalb der bürgerlichen Verhältnisse – und 
zwar jenseits der Geltungsfrage des Rechts – auf den Punkt zu bringen.17 
Eine wissenschaftstheoretische Interpretation von Kelsens Werterelati-
vismus führt uns jedoch zum ersten Kapitel zurück: Moralische Kritik 
wie auch jede Kritik, die ihren Gegenstand vermittels spezifischer Ideale 
oder normativer Maßstäbe (Moral, Gerechtigkeit, Demokratie, Freiheit) 
bewertet, ist eine bloß äußere Reflexion auf den Gegenstand, sodass ins-
besondere auch eine sich an konkreten Utopien orientierende Kritik als 
mangelhaft zu diagnostizieren ist.

Rechts-Staat. Staat, internationale Gemeinschaft und Völkerrecht bei Hans 
Kelsen, Baden-Baden: Nomos 2008, S. 45, Fn. 29.

17	 	Siehe auch Hegel, Verhältnis des Skeptizismus zur Philosophie. Darstel-
lung seiner verschiedenen Modifikationen und Vergleichung des neuesten 
mit dem alten, in: Werke Bd. 2, S. 241, der ebenfalls vom Skeptizismus des 
gemeinen Menschenverstandes spricht.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

Die zu verteidigende These besagt abschließend, dass eine radikale 
Rechtskritik auch und gerade deswegen als Rechtsformkritik und also 
als immanente Kritik zu denken ist, weil jede an äußeren Maßstäben an-
knüpfende Kritik den Gegenstand in seiner Wirklichkeit verfehlt.

Ziel und Anliegen der vorliegenden Arbeit geht in diesem Sinne über 
rechtstheoretische Überlegungen hinaus und möchte fundamentale Fra-
gestellungen einer marxistischen Erkenntnistheorie entlang der He-
gel’schen Dialektik aufwerfen. Es soll nicht zuletzt darum gehen, Zweifel 
in die unangefochtene Affirmation des bürgerlichen Rechts als Form zu 
säen und Bewusstsein über den notwendigen Zusammenhang zwischen 
kapitalistischer Ausbeutung und Herrschaft auf der einen Seite und der 
emanzipatorischen Dimension des bürgerlichen Rechts auf der anderen 
Seite zu schaffen.18 Die ausschlaggebende Erkenntnis liegt im Begriff der 
Dialektik von Wirklichkeit und Schein, die im praktischen Gebiet der 
Rechts- und Gesellschaftstheorie selbst in Form der Dialektik von Frei-
heit und Herrschaft, im Aushalten der Spannung zwischen dem Recht 
als Motor von Unterdrückung und Emanzipation in Erscheinung tritt.

18	 Für den rezeptionsgeschichtlich brisanten und begrifflich notwendigen Zu-
sammenhang zwischen dem Motiv des Zweifelsäens und Hegel siehe Linda 
Lilith Obermayr, »Die ›Drachensaat‹ des Hegelianismus. Widerständigkeit 
und Kritik spekulativen Denkens«, in: Jahrbuch für marxistische Gesell-
schaftstheorie 1, Wien/Berlin: Mandelbaum 2022, S. 73–96.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

1 Methodische Überlegungen und 
Überlegungen zur Methode

UNIVERSAL truth can only be articulated from a tho-
roughly PARTISAN position – truth is by definition 
one-sided. […] The Leninist narrative to the postmo-
dern multiculturalist ›right to narrate‹ should be thus 
be an unashamed assertion of the right to truth.

Slavoj Žižek, Repeating Lenin1

1.1 Zur Methodenkritik bei Hegel

Der Titel des vorliegenden ersten Kapitels steht selbst schon auf dem 
Standpunkt Hans Kelsens, für den sich die theoretische Differenz zwi-
schen ihm und Eugen Paschukanis bzw. zwischen seiner Reinen Rechts-
lehre und der materialistischen Rechtstheorie als Streit um die spezifische 
Methode darstellt. Damit ist implizit schon ein wesentliches Moment der 
Hegel’schen Methodenkritik vorhanden, nämlich die völlige Kontingenz 
und Willkür der Wahl der Methode in Relation zu ihrem Gegenstand. 
In Folge werde ich mit Hegel dafür argumentieren, dass die sich in die 
Tradition Immanuel Kants stellende und dabei den üblichen Begriff von 
Wissenschaftlichkeit bedienende Rede von einer spezifischen Methode, 
derer sich das Denken zu bedienen habe, eine unüberbrückbare Kluft 
zwischen sich und dem Gegenstand aufreißt, die einer wahren Erkennt-
nis dieses Gegenstandes im Wege steht und paradigmatisch am Ding an 
sich seine Grenze hat. Aus diesem Grund wird die These vertreten, dass 
auch der dialektische Materialismus bzw. die Dialektik, wie sie das mar-
xistische und daher auch Paschukanis’ Denken charakterisiert, nicht als 
Methode zu verstehen ist. 

Werfen wir daher einen genauen Blick auf den Anfang der Einleitung 
zur Phänomenologie des Geistes:

Es ist eine natürliche Vorstellung, daß, eh in der Philosophie an die Sa-
che selbst, nämlich an das wirkliche Erkennen dessen, was in Wahrheit 
ist, gegangen wird, es notwendig sei, vorher über das Erkennen sich zu 
verständigen, das als das Werkzeug, wodurch man des Absoluten sich 

1	  	Slavoj Žižek, Repeating Lenin, https://www.lacan.com/replenin.htm (Zu-
griff: 17.04.2022). In abgewandelter Formulierung findet dieser Gedan-
ke Eingang ins gleichnamige Vorwort von Sebastian Budgen/Stathis Kou-
velakis/Slavoj Žižek (Hg.), Lenin Reloaded. Towards a Politics of Truth, 
Durham/London: Duke University Press 2007, S. 3.

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

bemächtige, oder als das Mittel, durch welches hindurch man es erbli
cke, betrachtet wird.2

Mit der natürlichen Vorstellung ist selbstverständlich die transzendentale 
Wende Kants angesprochen, in der die Bedingungen der Möglichkeit der 
Erkenntnis überhaupt thematisch werden. Dieser Gestus der Aufklärung 
leidet jedoch an dem Mangel, dass der Modus des Erkennens als bloße 
Form behandelt, das heißt auch als von jedem konkreten Inhalt unab-
hängige Form gesetzt wird. Das Erkennen sei demnach eine leere Form, 
die sich um den mannigfachen Inhalt schmiegt, ihn aufnimmt, ohne sich 
selbst dabei zu verändern. In der Einleitung zur Wissenschaft der Logik 
ist dieser Gedanke näher ausgeführt: 

Der bisherige Begriff der Logik beruht auf der im gewöhnlichen Bewußt-
sein ein für allemal vorausgesetzten Trennung des Inhalts der Erkennt-
nis und der Form derselben […]. Es wird erstens vorausgesetzt, daß der 
Stoff des Erkennens als eine fertige Welt außerhalb des Denkens an und 
für sich vorhanden, daß das Denken für sich leer sei, als eine Form äu-
ßerlich zu jener Materie hinzutrete, sich damit erfülle, erst daran einen 
Inhalt gewinne und dadurch ein reales Erkennen werde.3 

Die Wahl der »Arten der Erkenntnis« als Wahl einer Methode setzt eine 
Trennung zwischen Erkenntnis und Gegenstand voraus, denn die Me-
thode ist die spezifische Weise, in der sich die Erkenntnis zu ihrem Ge-
genstand verhält. Dabei verrät schon die Assoziation zum Erkennen als 
»Werkzeug«, dass hierbei der Gegenstand nicht in seinem Anundfür-
sichsein erfasst, sondern vielmehr der spezifischen Methode gemäß ver-
ändert, ja nur so erfasst wird, wie er durch und in dieser Methode ist.4 

Hegel fährt fort:

Die Besorgnis scheint gerecht, teils daß es verschiedene Arten der Er-
kenntnis geben, und darunter eine geschickter als die andere zur Errei-
chung dieses Endzwecks sein möchte, hiemit durch falsche Wahl unter 
ihnen, […] Wolken des Irrtums statt des Himmels der Wahrheit erfaßt 
werden.5

Aus dieser Kritik der Methode als Methode resultiert jedoch kein Skep-
tizismus:6

2	  	Hegel, Phänomenologie des Geistes, in: Werke Bd. 3, S. 68.
3	  	Vgl. auch Hegel, Wissenschaft der Logik I, in: Werke Bd. 5, S. 37.
4	  	Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 68.
5	  	Ebd.
6	  	Der »sich vollbringende Skeptizismus«, der in der PdG wenige Seiten später 

eingeführt wird, hat demgegenüber eine spezifische Bedeutung und bezeich-
net den negativen Erfahrungsprozess der Gestalten des Bewusstseins. Vgl. 
zum »sich vollbringenden Skeptizismus« etwa Obermayr, »Die pyrrhoni-
sche Skepsis als Moment der Hegel’schen Philosophie und ihr Verhältnis zur 

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

Inzwischen wenn die Besorgnis, in Irrtum zu geraten, ein Mißtrauen in 
die Wissenschaft setzt, […] so ist nicht abzusehen, warum nicht umge-
kehrt ein Mißtrauen in dies Mißtrauen gesetzt und besorgt werden soll, 
daß diese Furcht zu irren schon der Irrtum selbst ist.7

Die Furcht zu irren ist selbst der Irrtum, weil sie sich aus der voraus-
gesetzten, aber als solche nicht hinterfragten Vorstellung nährt, dass 
ein »Unterschied unserer selbst von diesem Erkennen« besteht,8 der 
vermittels der Methodenwahl zu überbrücken sei. Dass dies in Form 
eines unendlichen Annäherungsprozess geschieht, stört die gewöhnli-
che Vorstellung nicht, sie benennt die Grenze, an der sie versagt, auch 
noch feierlich mit Ding an sich.  Mit einer solchen Trennung von Er-
kenntnis und Gegenstand, die, wenn es um die philosophische Letzt-
begründung geht, in Gestalt der Trennung von Erkenntnis und Absolu-
tem auftritt, ist jedoch ein Paradoxon verbunden. Wenn das Absolute 
allein wahr ist – das muss es, sonst wäre es nicht absolut – und Abso-
lutes und Erkennen auf jeweils verschiedenen Seiten stehen, dann ist 
das Erkennen, »indem es außer dem Absoluten [ist], wohl auch außer 
der Wahrheit«.9 Wie aber soll sich das Erkennen, wenn es selbst außer-
halb der Wahrheit liegt und also unwahr ist, des Absoluten bemächti-
gen? Wie soll Wahres durch Unwahres erschlossen werden? Oder, so 
nimmt Hegel einen Einwand vorweg, es ist ein Unterschied zwischen 
absoluter Wahrheit und sonstiger Wahrheit gesetzt, doch genau darin 
wird deutlich, dass »das Absolute, das Erkennen, und so fort, Worte 
sind, welche eine Bedeutung voraussetzen, um die zu erlangen es erst 
zu tun ist«.10 

Der Begründungskeptizismus hingegen basiert auf einer bestimm-
ten, in sich widersprüchlichen Bedeutung dieser philosophischen Be-
griffe, auf welche er nicht reflektiert. Der Methodengestus reißt selbst 
die Kluft auf, die er sodann nicht überschreiten kann. Kurt Zeidler iden-
tifiziert diese Trennung von Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt 
bzw. die »Rede von Gegebenem, das dem Denken schlechterdings vor-
gegeben sei« als den wesentlichen Fehler der Erkenntnistheorie der Mo-
derne,11 aus welchem entweder das »repräsentationstheoretische Zei-
chenmodell« gemeinsam mit dem Letztbegründungsproblem, das im 

immanenten Kritik als Praxis der Befreiung«, in: Hegel-Jahrbuch 2021/22 
(im Erscheinen).

7	  	Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 69.
8	  	Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 70.
9	  	Ebd.
10	 	Ebd.
11	 	Zeidler, »Die Logik der Gottesbeweise und die Logik der (Post-)Moderne«, 

in ders., Vermittlungen. Zum antiken und neueren Idealismus, Wien: Ferstl 
& Perz 2016, S. 169.

ZUR METHODENKRITIK BEI HEGEL

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

Münchhausen Trilemma kulminiert, oder aber die »skeptizistische ›De-
konstruktion‹ von Metaphysik und Logik« hervorgeht.12 Hegel hebt 
sich hingegen von beidem ab und es muss seine gesamte Philosophie als 
Alternative zur formallogischen Begründung einer Aussage durch eine 
andere (Deduktion) und zu der sich stets nur annähernden empirischen 
Begründung (Induktion) verstanden werden. Eine solche Logik nennt 
Zeidler eine »Logik der Freiheit«,13 denn sie entwickelt einen Begriff 
vernünftiger Begründung, der dem Letztbegründungstrilemma immer 
schon entgangen ist.14

Ein wesentliches Moment der Hegel’schen Logik kommt darin zum 
Ausdruck, dass das Denken nicht jenseits seines Gegenstandes, nicht 
jenseits eines Inhaltes, als bloße Form oder als Behälter ewiger Denk-
prinzipien entfaltet werden kann. So heißt es in der Einleitung zur Wis-
senschaft der Logik: »Die Logik dagegen kann keine dieser Formen der 
Reflexion oder Regeln und Gesetze des Denkens voraussetzen, denn sie 
machen einen Teil ihres Inhalts selbst aus und haben erst innerhalb ih-
rer begründet zu werden.«15 Die Dialektik ist daher auch keine äußer-
liche Methode, die an den Gegenstand herangetragen wird, sondern sie 
liegt, metaphorisch gesprochen, bereits in den Dingen und im Denken 
selbst. Schon hier tritt klar hervor, dass eine starre Trennung von Idea-
lismus und Materialismus aufgegeben werden muss.

So evoziert exakt diese fehlerhafte Identifikation der Dialektik mit einer 
dem Gegenstand äußerlich und in völliger Kontingenz begegnenden Me-
thode das Bild des Dialektischen Materialismus als totalitäre, neuerliche 
Gewalt- und Herrschaftsverhältnisse legitimierende Ideologie. Histori-
sche Wirkmächtigkeit erlangte der Dialektische Materialismus insbeson-
dere in den Stalinistischen Zwangsindustrialisierungen und -kollektivie-
rungen, die das realgeschichtliche Ergebnis eines solchen methodischen 
Verständnisses sind: Denn die Wirklichkeit galt es so anzupassen, dass sie 
gemäß der materialistischen Theorie – darin liegt schon der größte Wider-
spruch – deutbar wird. Auch liegt schon in diesem methodischen Begriff 
des dialektischen Materialismus die Notwendigkeit einer Instanz, die zur 
Anwendung eben der Methode berufen ist. Es zeigt sich daher, dass ein 
methodisches Verständnis des dialektischen Materialismus – oder der Di-
alektik insgesamt – zu etwas tendiert, das der frühe Hegel in seiner Ber-
ner-Periode als »philosophische Sekte« begriffen hat.16 In einer solchen 

12	 	Zeidler, »Die Logik der Gottesbeweise und die Logik der (Post-)Moderne«, 
S. 161.

13	 	Zeidler, »Der logische Ort der Freiheit«, in ders., Vermittlungen, S. 177; vgl. 
auch S. 189.

14	 	Dies kann hier lediglich thetisch formuliert werden.	
15	 	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 35.
16	 	Hegel, Die Positivität der christlichen Religion, in: Werke Bd. 1, S. 111; vgl. 

auch Wladimir Iljitsch Lenin, Drei Quellen und drei Bestandteile des Marxis-

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

Sekte wird die Philosophie selbst »positiv«,17 das heißt, sie gründet sich 
auf eine Autorität, die sie als letzte Wahrheit setzt. Auch Andreas Arndt 
stellt sich gegen ein Verständnis der Dialektik, in welchem die »Realphi-
losophie lediglich die Iteration der logischen Strukturen bedeute[t]«,18 
die Dialektik also bloß auf andere Gegenstände anzuwenden oder zu 
erweitern wäre. Im Gegenteil wird nicht der Begriff als Begriff, wie er 
in der Wissenschaft der Logik entwickelt wird, in der Realphilosophie 
»geltend gemacht«, sondern vielmehr werden die individuellen Gegen-
stände selbst auf den Begriff gebracht.19

Im Folgenden möchte ich eine Kombination aus Dialektik und Ma-
terialismus entlang des Begriffes immanenter Kritik entfalten; damit 
hebe ich mich implizit von den historisch wirkmächtigen Ideologien 
des Dialektischen und Historischen Materialismus ab.20 Zugleich soll 
die Überwindung einer starren Entgegensetzung von Materialismus und 
Idealismus im Begriff der Dialektik zumindest angedacht werden. Die 
anschließende Darstellung immanenter Kritik und ihre Konfrontation 
mit dem Reinheitspostulat Kelsens legen nicht nur die grundlegende Dif-
ferenz des im Anschluss zu entfaltenden Dialogs zwischen Paschukanis 
und Kelsen offen. Die folgende Darstellung ist ebenso als kritische Ana-
lyse dessen, was vom alltäglichen oder gewöhnlichen Bewusstsein als 
objektive Wissenschaft aufgefasst wird, nämlich Methodenreinheit und 
Antisubjektivismus, zu verstehen. 

1.2 Immanente Kritik

1.2.1 Der Welt aus ihren Prinzipien neue Prinzipien entwickeln

Wie auch im späteren Zusammenhang mit der Utopie als Bedingung der 
Kritik im dritten Kapitel ausgeführt wird, so ist marxistische Kritik we-
sentlich immanente Kritik. Was bedeutet Immanenz im Hinblick auf die 

mus, Berlin: Dietz 1972, S. 1, der den Marxismus ausdrücklich gegen den Vor-
wurf, der Marxismus sei »als abgekapselte[], verknöcherte[] Lehre« ein »Sek-
tiertum«, verteidigt.

17	 	Hegel, Die Positivität der christlichen Religion, S. 108. Vergleich zu einer 
Darstellung der Verschiebung des Hegel’schen Positivitätsbegriffes Andreas 
Gelhard, Skeptische Bildung. Prüfungsprozesse als skeptisches Problem, Zü-
rich: diaphanes 2018, S. 257ff.

18	 	Andreas Arndt, Geschichte und Freiheitsbewusstsein. Zur Dialektik der 
Freiheit bei Hegel und Marx, Berlin: Eule der Minerva 2015, S. 144.

19	 	Ebd.
20	 	Die explizite Abhebung von den Theorien des Dialektischen und Historischen 

Materialismus würde demgegenüber eine eigenständige Arbeit erfordern.

IMMANENTE KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

Gesellschaftskritik, woraus bezieht sie ihre Legitimation und was ver-
rät uns die Frage nach der Legitimität der Kritik über den in dieser Fra-
ge betätigten Weltzugang?

Wie Rahel Jaeggi in ihrem Aufsatz Was ist Ideologiekritik? bemerkt,21 
ist jegliche externe Kritik, das heißt eine Kritik, die ihre Maßstäbe aus 
einem Außerhalb des Gegenstandes bezieht, dem Hegel’schen Vorwurf 
des Moralismus ausgesetzt: Externe Kritik ist immer auch die schlechte 
Unendlichkeit des bloßen Sollens oder anders formuliert ist der Gegen-
stand in der externen Kritik der Unendlichkeit aller möglichen Maßstäbe 
ausgesetzt. Ein Beispiel kann dies veranschaulichen: Gewöhnlich werden 
liberale Demokratien am Maßstab der »idealen« Demokratie – häufig in 
Form einer Rückbesinnung auf die attische Demokratie – gemessen, um 
im Anschluss daran auf entsprechende Defizite und Unzulänglichkeiten 
real existierender demokratischer Staaten hinzuweisen. Das Demokratie
ideal ist daher ein solcher externer Maßstab, der an die wirklichen De-
mokratien äußerlich herangetragen wird. Ein solcher externer Maßstab 
im Sinne eines normativen Ideals könnte jedoch genauso gut im Him-
mel, im Paradies oder – und ich lasse meine Assoziationen bewusst ins 
Absurde abgleiten – in einem Paradeiser22 bestehen. Man wird keine gu-
ten Gründe haben, einen demokratischen Staat an einem Stück Gemü-
se zu messen, aber darin wird die Absurdität externer Kritik offenbar. 
Ein externes Maß liegt jenseits des zu kritisierenden Gegenstandes und 
muss ihn daher begrifflich notwendig verfehlen: Demokratie ist kein Pa-
radeiser, es handelt sich um zwei vollständig voneinander verschiedene 
Gegenstände. Weniger offensichtlich ist dies im externen Maß der Uto-
pie oder des Ideals, weil die gewöhnliche Vorstellung von Demokratie 
Ideal und Wirklichkeit immer schon vermischt. Im Grunde handelt es 
sich aber um denselben absurden Gedankengang: Ich messe einen Ge-
genstand an etwas, das er selbst nicht ist, und komme notwendig zum 
tautologischen Schluss, dass der Gegenstand das, woran ich ihn gemes-
sen habe, nicht ist. Dies wird jedoch nicht als Tautologie erkannt, son-
dern als Defizit des Gegenstandes interpretiert oder gar Grade der Nicht
entsprechung zwischen Gegenstand und Maßstab eingeführt, wie dies 
am sogenannten Demokratie-Index deutlich wird. Dies hängt auch nicht 
davon ab, ob das Verhältnis von Gegenstand und Maßstab als Identität 
oder Entsprechung gefasst wird, in beiden Fällen geht es um die Willkür 
und schlechte Unendlichkeit aller möglichen Maßstäbe, mittels welcher 
ein Gegenstand normativ bewertet wird. Erscheinungen externer Kri-
tik sind dabei sowohl moralische Kritik,23 partikularistische Positionen 

21	 	Rahel Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, in: Rahel Jaeggi/Tilo Wesche (Hg.), 
Was ist Kritik?, Berlin: Suhrkamp 2016, S. 267.

22	 	»Paradeiser« ist der österreichische Ausdruck für »Tomate«.
23	 	Siehe zur Kritik moralischer Kritik 3.1 und 3.3.

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

– etwa die Kritik an der Scharia anhand des Prinzips der Laizität – wie 
auch die bereits im Zusammenhang mit Hegels Methodenkritik darge-
legte Position eines God’s eye view bzw. eines archimedischen Punktes 
außerhalb und über dem Gegenstand. So wird in Die heilige Familie eine 
solche Fundamentalkritik am Ansatz der (Kantischen) Transzendental-
philosophie geübt:

Indem die kritische Kritik »das Ganze als solches« nach den Vorausset-
zungen seiner Existenz fragt, sucht sie also in echt theologischer Weise 
außerhalb des Ganzen nach den Voraussetzungen seiner Existenz. Die 
kritische Spekulation bewegt sich außerhalb des Gegenstandes, den sie 
zu behandeln vorgibt.24

Auch die transzendentale Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit 
eines Gegenstandes ist als eine Form externer Kritik zu begreifen, sodass 
der Maßstab der Kritik im zu kritisierenden Gegenstand selbst liegen 
muss. Immanente Kritik geht allerdings in ihrem Geltungsanspruch über 
eine solche interne Kritik hinaus,25 denn im Gegensatz zu dieser bean-
sprucht jene ein »transgressives Moment«.26 Während die interne Kritik 
aus ihrem »partikularen Ausgangspunkt des Immer-schon-in-etwas-In-
volviertseins« die Schlussfolgerung einer bloß relativen Geltung zieht, 
kehrt die immanente Kritik diese scheinbare Schwäche in eine Stärke:27 
Erst der partikulare Ausgangspunkt ist in der Lage, die universelle Gel-
tung objektiver Wahrheit zu vermitteln.28 Ein kontraintuitiver Gedanke, 
den wir etwas weiter unten erneut aufgreifen werden.

Wir halten zunächst fest, dass immanente Kritik die Maßstäbe der 
Kritik aus den kritisierten Verhältnissen selbst entwickelt, indem sie auf 
innere Widersprüche der Verhältnisse aufmerksam macht. In einem viel-
zitierten Ausspruch Marx’ kommt dieser Gedanke bildhaft zum Aus-
druck: »Wir treten dann nicht der Welt doktrinär mit einem neuen Prin-
zip entgegen: Hier ist die Wahrheit, hier kniee nieder! Wir entwickeln 
der Welt aus den Prinzipien der Welt neue Prinzipien.«29 Gerade die au-
thentische Rekonstruktion der kritisierten Verhältnisse vermittelt ihre 
Aufhebung bzw. ihr Scheitern an ihnen selbst. Der Gedanke, dass die 
wahre Erkenntnis eines Gegenstandes, so wie er an und für sich ist, sei-
ne Aufhebung vermittelt, dass der Gegenstand also nur er selbst in seiner 

24	 	Karl Marx/Friedrich Engels, Die heilige Familie, in: Marx-Engels-Werke Bd. 
2, Berlin: Dietz 1956ff., S. 36. Im Folgenden zitiert nach MEW Band, Sei-
tenzahl.

25	 	 Jaeggi, Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp 2014, S. 261.
26	 	 Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, S. 267.
27	 	 Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 277.
28	 	Vgl. schon hier Slavoj Žižek, Ein Plädoyer für die Intoleranz, Wien: Passa-

gen 1998, S. 87ff.
29	 	MEW 1, S. 345.

IMMANENTE KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Entzweiung ist, kann als Grundcharakteristik der Dialektik bezeichnet 
werden.30 So muss auch das Hegel’sche Denken bzw. der Gang der Be-
wusstseinsformen in der Phänomenologie des Geistes und der Gang der 
Denkbestimmungen in der Wissenschaft der Logik als immanente Kri-
tik verstanden werden.31

Um diesen Punkt verständlich zu machen, dienen die folgenden zwei 
Beispiele, die im zweiten Kapitel jedoch noch eingehender betrachtet 
werden. Zunächst werfen wir einen Blick auf die besondere Stellung des 
Proletariats innerhalb der bürgerlichen als einer warenproduzierenden 
Gesellschaft. Der Gegensatz zwischen Kapital und Lohnarbeit bzw. die 
Ausbeutung des Proletariats ist die Bedingung der Mehrwertproduktion 
und damit der kapitalistischen Produktionsweise insgesamt. Das Prole-
tariat ist gleichzeitig eine Klasse der bürgerlichen Gesellschaft und keine 
Klasse der bürgerlichen Gesellschaft, denn es ist – um mit Jacques Ran-
cière zu sprechen – ein Teil ohne Anteil (la part des sans-part) am gesell-
schaftlichen Ganzen und gleichzeitig ist es die notwendige Bedingung 
dieses gesellschaftlichen Ganzen.32 Die Wahrheit liegt nicht in einer der 
beiden Seiten, sondern darin, dass jede der beiden Seiten ihr Gegenteil 
schon an ihr selbst hat; oder anders formuliert, dass beide Seiten nur in 
diesem ihrem Widerspruch existieren. Wie Marx und Engels in Die hei-
lige Familie ausführen, ist das Entscheidende nicht, »daß Armut und 
Privateigentum Gegensätze sind« und im Anschluss daran nach den Vo
raussetzungen dieses »Ganzen« zu fragen wäre.33 Das Entscheidende ist 
vielmehr, dass der »ganze Gegensatz nichts anders ist als die Bewegung 
seiner beiden Seiten, während eben in der Natur dieser beiden Seiten 
die Voraussetzung der Existenz des Ganzen liegt«.34 Anhand folgender 
Passage wird der Charakter der immanenten, am internen Widerspruch 
festhaltenden Kritik verständlich, sodass sie in voller Länge zitiert wird:

Proletariat und Reichtum sind Gegensätze. Sie bilden als solche ein Gan-
zes. Sie sind beide Gestaltungen der Welt des Privateigentums. Es han-
delt sich um die bestimmte Stellung, die beide in dem Gegensatz einneh-
men. Es reicht nicht aus, sie für zwei Seiten eines Ganzen zu erklären.
Das Privateigentum als Privateigentum, als Reichtum, ist gezwungen, 
sich selbst und damit seinen Gegensatz, das Proletariat, im Bestehen zu 

30	 	Siehe auch Žižek, Weniger als Nichts. Hegel und der Schatten des dialekti-
schen Materialismus, Berlin: Suhrkamp 2016, S. 405, 416. MEW 2, S. 36.

31	 	Obermayr, »Die pyrrhonische Skepsis als Moment der Hegel’schen Philo-
sophie und ihr Verhältnis zur immanenten Kritik als Praxis der Befreiung«; 
vgl. auch Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, S. 289, Fn. 33; Vieweg, Hegel, 
S. 232f.

32	 	Vgl. MEW 1, S. 390; Žižek, Ein Plädoyer für die Intoleranz, S. 89.
33	 	MEW 2, S. 36.
34	 	Ebd.

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

erhalten. Es ist die positive Seite des Gegensatzes, das in sich selbst be-
friedigte Privateigentum.
Das Proletariat ist umgekehrt als Proletariat gezwungen, sich selbst und 
damit seinen bedingenden Gegensatz, der es zum Proletariat macht, das 
Privateigentum, aufzuheben. Es ist die negative Seite des Gegensatzes, 
seine Unruhe in sich, das aufgelöste und sich auflösende Privateigen-
tum.35

Dasselbe lässt sich auch am Begriff der Rechtssubjektivität, genauer an 
der bürgerlichen Freiheit und Gleichheit, die sich in der Rechtssubjekti-
vität vergegenständlicht, durchspielen. Die bürgerliche Gesellschaft ist 
eine Gesellschaft Freier und Gleicher, weil sie eine Gesellschaft des bür-
gerlichen Rechts ist. Gerade dadurch aber, dass sie eine Gesellschaft der 
Freiheit und Gleichheit ist, ist sie eine Gesellschaft von Herrschaft und 
Unterdrückung.36 Denn nur in der verwirklichten Freiheit und Gleichheit 
wird der doppelt freie Lohnarbeiter geboren, der dazu bestimmt ist, sein 
eigenes Grab zu schaufeln: Die Betätigung seiner Freiheit und Gleich-
heit führt letztlich zu seiner Unfreiheit und Ungleichheit in der Produk-
tionssphäre. Die Pointe besteht auch hier darin, beide Seiten – Freiheit 
und Gleichheit sowie Unfreiheit und Ungleichheit – als durch einander 
bestimmt zu begreifen, das heißt insbesondere davon abzugehen, eine 
der beiden Seiten – tendenziell ist dies die Freiheit und Gleichheit – als 
unvollkommen oder gar mangelhaft zu bezeichnen. In einem Zitat von 
Christoph Menke, das uns im nächsten Kapitel noch weiter beschäfti-
gen wird, kommt dieser Gedanke zum Ausdruck: »Die bürgerliche Ge-
sellschaft ist eine Gesellschaft der Herrschaft, weil und indem sie eine 
Gesellschaft der Freiheit ist. Also ist sie, indem sie eine Gesellschaft der 
Freiheit ist, zugleich eine Gesellschaft der Herrschaft.«37 Auch bei Jaeg-
gi finden wir diesen Gedanken, dass die »für die bürgerliche Gesellschaft 

35	 	MEW 2, S. 37.
36	 	Dieses Verhältnis von Emanzipation und Unterdrückung im Begriff des 

bürgerlichen Rechts bleibt bei Daniel Uhlig nicht begriffen, nach welchem 
Paschukanis die Gesamtheit aller »Funktionen des Rechts« bzw. genauer 
formuliert, die Gesamtheit alles dessen, das mit dem Recht gesetzt wird, 
»kausal« aus dem Warentausch herleite. Daraus schließt Uhlig, dass die Ab-
sterbethese des Rechts nur unter dieser Bedingung der Kausalität sinnvoll 
behauptet werden kann. Tatsächlich geht es Paschukanis aber lediglich um 
die theoretische Erfassung dessen, was notwendig mit dem Recht gesetzt 
wird; dagegen stört sich sein Begriff der Rechtsform nicht an der kontin-
genten Mannigfaltigkeit »andere[r] Funktionen des Rechts«. (Daniel Uhlig, 
Das Recht bei Marx und im Materialismus. Eine systematische Darstellung 
der Thesen materialistischer Rechtstheorien und ihrer Probleme unter Be-
rücksichtigung der wirtschaftstheoretischen und philosophischen Prämissen, 
Berlin: Duncker & Humblot 2020, S. 89; vgl. auch S. 90).

37	 	Christoph Menke, Kritik der Rechte, Berlin: Suhrkamp 2018, S. 268.

IMMANENTE KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

konstitutiven Werte von Freiheit und Gleichheit« wirksam sind, »aber 
als wirksame widersprüchlich geworden und defizitär«.38

Die immanente Kritik entdeckt daher einen inneren Widerspruch zwi-
schen der Wirklichkeit und ihren eigenen Normen, allerdings nicht nur 
in die eine Richtung, dass die Wirklichkeit ihren Normen, sondern auch 
umgekehrt, dass die Normen der Wirklichkeit nicht genügen.39 Dabei ist 
das »Prinzip der Immanenz« nicht bloß als »Erklärung jeden Gesche-
hens als Wiederholung« zu verstehen – Theodor W. Adorno und Max 
Horkheimer diagnostizieren hierin die Gemeinsamkeit von Mythos und 
Aufklärung –,40 sondern die Pointe besteht darin, das Verharren im Ge-
genstand als den einzigen Weg seiner Überschreitung zu erkennen.41 Im 
Anschluss an Michael Theunissen kann daher auch von der immanen-
ten Kritik als »Einheit von Kritik und Darstellung«42 gesprochen wer-
den oder direkt in Marx’ Worten: »Es [die Kritik der ökonomischen Ka-
tegorien] ist zugleich Darstellung des Systems und durch die Darstellung 
Kritik desselben.«43

1.2.2 Zur Legitimität immanenter Kritik in ihrer Genese

Doch woraus bezieht nun diese Form immanenter Kritik ihre spezifi-
sche Rechtfertigung, ihre »gute« Begründung? Jaeggi ist darin zuzustim-
men, dass die Legitimität immanenter Kritik auf der Erfahrung der in-
neren Widersprüchlichkeit des Gegenstandes und daher »auf einer Art 
›historischem Index‹« beruht.44 Diesen historischen Index bzw. diese Er-
fahrung gewinnt die Kritik in Gestalt der bestimmten Negation. Für ein 
besseres Verständnis der bestimmten Negation erinnern wir uns an die 
dreifache Bedeutung der Hegel’schen Figur der Aufhebung: Vernichten, 
Aufbewahren, Aufheben (im Sinne von Emporheben).45 Die Kritik in Ge-
stalt der bestimmten Negation hebt ihren Gegenstand ob seiner inneren 
Widersprüchlichkeit auf, sie verwirft ihn, sie unterzieht ihn wortwört-
lich einer vernichtenden Kritik. Gleichzeitig ist der Akt der Negation 

38	 	 Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, S. 287.
39	 	Siehe für diesen Gedanken auch Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, S. 288.
40	 	Theodor W. Adorno/Max Horkheimer, Dialektik der Aufklärung. Philoso-

phische Fragmente, Frankfurt am Main: Fischer 1991, S. 18.
41	 	Daher bezeichnet Jaeggi die immanente Kritik als transformativ, während 

die interne Kritik bloß rekonstruktiv ist (Jaeggi, Kritik von Lebensformen, 
S. 294f.).

42	 	Michael Theunissen, Sein und Schein. Die kritische Funktion der He-
gel’schen Logik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1980, S. 16.

43	 	MEW 29, S. 550.
44	 	 Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, S. 290.
45	 	Vgl. hierzu Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 113f.

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

aber gebunden an den negierten Gegenstand, denn er ist es, der verwor-
fen wird. Die Kritik bestimmt sich, indem sie sich negativ von einem be-
stimmten Gegenstand abhebt und genau darin ist der Gegenstand auch 
weiterhin aufbewahrt. In diesem Sinne verharrt die Kritik zunächst im 
Gegenstand. Nun ist es aber exakt diese negative Erfahrung, die Einsicht 
in die Widersprüchlichkeit des Gegenstandes – hier also der bürgerlichen 
Wirklichkeit –, die ihre Überwindung uno actu anstößt. Wesentlich ist 
hier, dass die Erkenntnis der systemischen Widersprüchlichkeit unmittel-
bar, das heißt ohne einen weiteren moralischen oder gerechtigkeitsorien-
tierten Handlungsgrund, zur Überwindung der Wirklichkeit »nötigt«.46 
Die dritte Bedeutung der Aufhebung, die Emporhebung, besteht darin, 
dass sich mit der Kritik sowohl der kritisierte Gegenstand – die bürgerli-
che Wirklichkeit – also auch die Maßstäbe der Kritik – etwa Freiheit und 
Gleichheit – verändern. Wenn wir zum obigen zweiten Beispiel zurück-
kehren, stellen wir fest, dass sich jeder Begriff von bürgerlicher Freiheit 
und Gleichheit dadurch aufgelöst hat – oder vielmehr erst dadurch zu 
sich gekommen ist –, dass Freiheit und Gleichheit an ihnen selbst schon 
Unfreiheit und Ungleichheit sind. Die Erfahrung, die die immanente Kri-
tik macht, besteht also darin, die Identität von Freiheit und Gleichheit 
und zugleich deren Nichtidentität, daher Identität und Nichtidentität zu-
sammenzudenken. Damit entpuppen sich sowohl Wirklichkeit als auch 
die ihr inhärenten Normen als in sich verkehrt.

Wenn die immanenten Kritik ihre Berechtigung aus ihrer eigenen ne-
gativen Entwicklung bezieht, dann bedeutet das nichts anderes als dass 
der je individuelle Vollzug – nicht nur Nachvollzug – der höchst konflik-
thaften Denkbewegung schon selbst die Legitimation der Kritik ist. An-
ders formuliert ist die Kritik die Einheit von Kritik und Legitimation, die 
aus eigener Anstrengung betätigt werden muss. Diese Arbeit am Begriff, 
dieses Sich-Einlassen in den Denkakt und die Urteilsbildung ist unum-
gänglich. Immanente Kritik löst daher nicht nur den Dualismus zwischen 
Kritik und Darstellung auf, indem kritische Darstellung und darstellen-
de Kritik ineinanderfließen, sondern auch die Differenz zwischen Kritik 
und einer ihr äußeren Legitimationsinstanz verflüssigt sich. Doch was 
verbirgt sich hinter dem Einwand, die marxistische Kritik sei nicht in 
der Lage, sich ein Bewusstsein über ihre eigenen normativen Grundlagen 
und Gehalte zu bilden? Es ist zunächst ein Angriff gegen das Konzept 
der immanenten Kritik als solche, deren Pointe ja gerade darin liegt, als 
immanente Kritik auf ein externes Maß, eine ursprüngliche Basis oder 

46	 	Vgl. zu dieser Terminologie MEW 2, S. 38: »durch die nicht mehr abzuwei-
sende […] Not […] zur Empörung gegen diese Unmenschlichkeit gezwungen 
ist« und wohl im Anschluss daran Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 296. 
Das ist der Grund, wieso der Marxismus ohne moralische Motivation aus-
kommt; siehe hierzu insbesondere 3.1.

IMMANENTE KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Grundüberzeugung, auf leitende Werte und Prinzipien zu verzichten. Der 
Einwand gegen die mangelnden normativen Grundlagen der immanen-
ten Kritik ist daher seinerseits die Weigerung, in die negative Bewegung 
des Begriffes einzusteigen. Wir unterschätzen die emotionale und soziale 
Vielschichtigkeit theoretischer und akademischer Auseinandersetzungen, 
wenn wir diesen Einwand als bloßen Einwand gegen die Form oder das 
Konzept der immanenten Kritik als solche betrachten würden. Letztlich 
ist die Frage nach normativen Grundlagen die psychologisierende Su-
che nach »eigentlichen« handlungs- und denkanleitenden Prinzipien, die 
sich vermeintlich hinter dem unmittelbaren Bedeutungsgehalt verbergen 
würden. Damit ist jedoch nicht nur eine Relativierung des theoretischen 
Inhalts der Kritik (der Inhalt der Kritik soll ja der einwendenden Logik 
zufolge bloß relativ zu der noch zu identifizierenden Grundlage der Kri-
tik gelten), sondern eine gänzliche Suspension der Inhaltsebene verbun-
den. Die Frage nach dem Dahinterliegenden oder Darüberstehenden ist 
gleichzeitig die Verleugnung des in der Kritik geäußerten Gehalts, über 
den sie schon längst hinaus, mit dem sie schon längst »fertig« ist. Nicht 
das inhaltliche Urteil, die theoretische Aussage in der immanenten Kri-
tik interessiert, vielmehr beschäftigt sich diese Frage mit dem formalisti-
schen Aspekt der Rechtfertigbarkeit. Nicht die mit der immanenten Kri-
tik geleistete Diagnose an und für sich selbst soll ausschlaggebend sein, 
sondern ihre Identität mit höheren Maßstäben. Dieser Einwand beweist 
folglich auch auf einer anderen Ebene seine Unkenntnis der marxisti-
schen Gesellschaftskritik, denn in seinem Kern enthüllt der Marxismus 
gerade den Rechtfertigungsdiskurs selbst als durch und durch bürgerli-
chen Modus des Philosophierens. Der Einwand reklamiert daher von der 
marxistischen Kritik eine Identität mit höheren Maßstäben, die auch er 
selbst einsehen kann und verlangt damit die Benennung eines allgemei-
nen Kriteriums der Wahrheit, einer geteilten Vorstellung des Vernünfti-
gen und Guten. Doch was heißt das? Es heißt, dass die Legitimität der 
immanenten Kritik davon abhängt, dass jeder andere, darunter insbeson-
dere auch ihr Gegner, zustimmen können muss. Anders formuliert hängt 
die Legitimität der immanenten Kritik diesem Einwand zufolge davon 
ab, dass ihr sogar noch der von ihr selbst ausgewiesene Klassengegner 
beipflichtet. Doch diese Forderung verkennt vollkommen die erdrücken-
de Materialität und Wirklichkeit des Interessengegensatzes, die gerade 
diese allgemeine Affirmation notwendig verhindert. Die Diagnose der 
immanenten Kritik schließt die Reflexion über ihre Rechtfertigbarkeit 
schon ein und lautet: Theoretische und praktische Auseinandersetzun-
gen sind keine Uneinigkeiten über Werte und Prinzipien, sondern es sind 
unversöhnliche Interessengegensätze.

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

1.2.3 Immanenz und das Verhältnis von Abstraktem und Konkretem

Wir finden bei Paschukanis keinerlei derartige, am Begriff der immanen-
ten Kritik verlaufende Metareflexion über den spezifischen Modus der 
Rechtskritik. Eine angemessene Lektüre von Allgemeine Rechtslehre und 
Marxismus hat jedoch, wie André Kistner schreibt, Paschukanis’ »me-
thodologische Negativität« anzuerkennen und daher nachzuvollziehen, 
dass seine Rechtstheorie nur als Rechtskritik und seine Rechtskritik nur 
als Rechtstheorie zu verstehen ist.47 Kurz: Dass Paschukanis nur im Sin-
ne der Hegel’schen und Marx’schen Forderung immanenter Kritik, ei-
ner Kritik durch Darstellung begreifbar wird. Damit schwindet entgegen 
Norbert Reich48 nicht die Eigenständigkeit materialistischer Rechtsthe-
orie, sondern es wird offenbar, dass Rechtstheorie und Rechtskritik im-
mer schon zusammenfallen, dass die Eigenständigkeit der Rechtstheorie 
– etwa in Gestalt des Kelsen’schen Reinheitspostulats, das sogleich be-
handelt wird – gerade die Ideologie ist, der Paschukanis entgegentritt.

Die implizite immanente Kritik steht jedoch in eklatantem Wider-
spruch zu Paschukanis’ explizit als methodologisch ausgewiesenen 
Überlegungen, die er im Anschluss an Marx’ Einleitung zur Kritik der 
politischen Ökonomie anstellt. Dabei will Paschukanis die Konstruk-
tion des Konkreten aus dem Abstrakten offensichtlich als authentisch 
marxistische Methode rekonstruieren und bedient dabei nicht nur ei-
nen oberflächlichen Methodenbegriff, sondern missdeutet überdies die 
Marx’sche Originalpassage. Oberflächlich ist Paschukanis’ Methoden-
verständnis, das auf einem endgültig geklärten, also unproblematisier-
ten Verhältnis von beobachtendem Subjekt und beobachtbarem Objekt 
basiert und daher hinter die vorangestellten Hegel’schen Überlegun-
gen zur Methodenkritik zurückfällt.49 Ein Methodenverständnis, dem 
er in der tatsächlichen Untersuchung der Rechtsform nicht mehr folgt, 
denn hier wird nicht einfach eine »Marx’sche Methode« auf das Recht 
»angewendet«,50 sondern es werden strukturelle Parallelen zwischen 

47	 	André Kistner, »Eugen Paschukanis – Probleme einer historischen Dialektik 
des Rechts«, in: AG Rechtskritik (Hg.), Rechts- und Staatskritik nach Marx 
und Paschukanis, Berlin: Bert + Fischer 2017, S. 117.

48	 	Norbert Reich, »Hans Kelsen und Eugen Paschukanis«, in: Reine Rechts-
lehre und marxistische Rechtstheorie. Symposion, abgehalten am 9. Und 
10. Mai 1975 im Kleinen Festsaal des Bundesministeriums für Justiz, Wien: 
Manz 1978, S. 21.

49	 	Eugen Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre und Marxismus. Versuch einer Kri-
tik der juristischen Grundbegriffe. Übersetzung aus dem Russischen von Edith 
Hajós. Eingeleitet von Alex Gruber und Tobias Ofenbauer. Mit einer biographi-
schen Notiz von Tanja Walloschke, Freiburg/Wien: Ça ira 2017, S. 63 [S. 38].

50	 	Dies meint Arndt, »Rechtsform gleich Warenform? Zur Methode in Paschu-
kanis’ Allgemeine Rechtslehre und Marxismus«, in: AG Rechtskritik (Hg.), 

IMMANENTE KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Warenform und Rechtsform identifiziert. Paschukanis verabsäumt je-
doch die Marx’sche Pointe, weil er das Marx’sche Methodenverständnis 
verfehlt rekonstruiert. Die präzise und richtige Methode bestünde dem-
nach darin, dass »man vom Einfachsten zum Komplizierteren, vom Pro-
zeß in reinster Gestalt zu dessen konkreteren Formen aufsteigt«51 bzw. 
»mit der Analyse der Rechtsform in ihrer abstraktesten und reinsten Ge-
stalt beginn[t] und dann allmählich durch Verkomplizierung zum histo-
risch Konkreten vordring[t]«.52 Jenseits des Begriffes der Reinheit, der 
weiter unten einer ausführlichen Kritik unterzogen wird, soll demnach 
das Konkrete schlicht aus dem Abstrakten rekonstruiert werden. Doch 
scheint Paschukanis nicht zu sehen, dass die Marx’sche »Methode« die-
ses Abstrakte selbst kritisch reflektiert. Die Marx’sche Pointe besteht 
darin, das Abstrakte in seiner konkreten und realgeschichtlichen Ver-
mittlung zu denken, das Abstrakte als Abstraktes daher als eben jene 
bürgerliche Ideologie zu qualifizieren, gegen die die Kritik im Kern ge-
richtet ist. Das Abstrakte kann daher keine überhistorische, universelle 
Kategorie sein, sondern entspringt bestimmten gesellschaftlichen Ver-
hältnissen. So schreibt Paschukanis im Hinblick auf das Rechtsverhält-
nis wiederum richtig, dass es ein »abstraktes einseitiges Verhältnis« sei, 
das »aber in dieser Einseitigkeit nicht als Resultat der Gedankenarbeit 
eines erwägenden Subjekts, sondern als Produkt der gesellschaftlichen 
Entwicklung [erscheint]«.53 Das Abstrakte ist daher auch nicht einfach 
ein »Abstrahiertes«, womit jedoch in diesem Zitat das Gegenteil des-
sen zum Ausdruck kommt, das Konkrete aus dem Abstrakten herzulei-
ten oder zu deduzieren. 

Paschukanis widerspricht sich an diesem Punkt, wie seine metho-
dologischen Vorüberlegungen überhaupt in Widerspruch zur eigentli-
chen Analyse stehen. So setzt Paschukanis’ Analyse zwar bei den abs-
trakten Begriffen Rechtsform, Rechtsverhältnis, Rechtssubjektivität an, 
doch wird der theoretische Ausgangspunkt einer kritischen Reflexion 
unterzogen, indem das Abstrakte selbst nicht bloß als gedankliche Abs
traktion, sondern als Resultat eines konkreten historischen Prozesses 
verstanden wird. Vielleicht versteht Paschukanis die Konstruktion des 
Konkreten aus dem Abstrakten so, dass das Abstrakte auf das Konkre-
te zurückgeführt wird. Damit steht Paschukanis auch nicht vor einem 
circulus vitiosus, sondern praktiziert immanente Kritik, in der zwar die 
abstrakten Kategorien zur Analyse der Wirklichkeit herangezogen wer-
den – und daher nicht auf ein externes Maß zurückgegriffen wird –, 
diese abstrakten Kategorien jedoch selbst wieder als »Daseinsformen, 

Rechts- und Staatskritik nach Marx und Paschukanis, S. 43.
51	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 64 [S. 39].
52	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 69 [S. 45].
53	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 68 [S. 44]

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

Existenzbestimmungen […] dieser bestimmten Gesellschaft« begriffen 
werden.54 Die Wirklichkeit wird mit ihren eigenen, von ihr selbst her-
vorgebrachten abstrakten Kategorien konfrontiert, damit, dass sie sich 
selbst abstrahiert (von den Privilegien zum abstrakt-allgemeinen Rechts-
subjekt, vom feudalen zum bürgerlichen Staat). Marx fasst diesen Ge-
danken prägnant:

[S]elbst die abstraktesten Kategorien [sind], trotz ihrer Gültigkeit – eben 
wegen ihrer Abstraktion – für alle Epochen, doch in der Bestimmtheit 
dieser Abstraktion selbst ebensosehr das Produkt historischer Verhält-
nisse […] und [besitzen] ihre Vollgültigkeit nur für und innerhalb die-
ser Verhältnisse.55

Folgen wir hingegen Paschukanis’ explizit methodologischen Überlegun-
gen, so können wir bereits hier den Einwand des Zirkulationsmarxis-
mus, der an dieser Stelle durchaus berechtigt ist, reflektieren:56 Der Glau-
be, die kapitalistische Gesellschaft in ihrer konkreten Mannigfaltigkeit 
aus den abstrakten Kategorien Wert, Ware, Arbeit herzuleiten, ist gera-
de die – nicht in geringem Maße durch den Aufbau der Kritik der poli-
tischen Ökonomie verursachte – Illusion, den Kapitalismus ohne realen 
Klassenantagonismus erklären zu können.57

Es ist offensichtlich, dass die Herleitung des Abstrakten aus der kon-
kreten Wirklichkeit und das Begreifen eines Wechselverhältnisses zwi-
schen Abstraktem und konkreter Wirklichkeit das exakte Gegenteil des-
sen ist, die Abstraktionen an die Wirklichkeit äußerlich anzulegen, die 
Wirklichkeit den Abstraktionen zu unterwerfen bzw. die Wirklichkeit 
diesen gemäß zu erfassen: »Abstraktionen in der Wirklichkeit geltend 
machen, heißt Wirklichkeit zerstören«.58 Im Anschluss daran könnte mit 
Paschukanis gesagt werden, dass die Wirklichkeit gegen die Abstrakti-
on geltend zu machen ist, sodass etwa die Rechtssubjektivität, sofern sie 
klassisch als transzendentes, überhistorisches Abstraktum gefasst ist, auf 
ihre realgeschichtlichen und -gesellschaftlichen Voraussetzungen zurück-
geführt und also als konkrete Ideologie entlarvt wird. Wenn Paschukanis 
von der Rechtssubjektivität als einer »leblose[n] Abstraktion« spricht, so 
meint er damit auch die Unbestimmtheit oder Unmittelbarkeit der Abs-
traktion.59 Die Abstraktion zum Leben zu erwecken, hieße dann, sie im 

54	 	MEW 13, S. 637.
55	 	MEW 13, S. 636.
56	 	Mehr zum Vorwurf der Zirkulationsfixiertheit in 2.3.2.2.
57	 	Siehe schon hier Karl Reitter/Gerhard Hanloser, Der bewegte Marx. Eine 

einführende Kritik des Zirkulationsmarxismus, Münster: Unrast 2008, 
S. 11ff.

58	 	Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie III, in: Werke 
Bd. 20, S. 331.

59	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 60.

IMMANENTE KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

Wege immanenter Kritik als Resultat und Voraussetzung eines gesamtge-
sellschaftlichen Prozesses zu begreifen. Rechtssubjektivität als einfache, 
abstrakte Kategorie existiert nur als »abstrakte, einseitige Beziehung ei-
nes schon gegebnen konkreten, lebendigen Ganzen«.60

Fassen wir die abstrakten Kategorien von Ware, Wert, Rechtssubjek-
tivität, Arbeit als Erscheinungsformen der bürgerlichen Gesellschaft, lö-
sen wir sie einerseits aus ihrer unmittelbaren Erscheinungsform heraus 
– denn wir führen sie auf ihre konkrete Vermittlung durch eine histo-
risch bestimmte Gesellschaftsform zurück – und andererseits begreifen 
wir diese unmittelbare Erscheinungsform als ihre notwendige Erschei-
nungsform.61  

1.3 Dialog: Immanente Kritik und Reine Rechtslehre

1.3.1 Reinheit der Kritik

Die Verabschiedung der transzendentalen Kritik bzw. die Abkehr vom 
traditionellen Begriff der Objektivität im Begriff der immanenten Kritik 
steht nicht nur der Philosophie in Kantischer und Nach-Kantischer Tra-
dition entgegen, sondern stößt sich paradigmatisch am Programm der 
Reinen Rechtslehre. Nun verortet Kelsen seine philosophischen Wur-
zeln im Neukantianismus bzw. in der »Kantschen Erkenntnistheorie« 
und steht damit in einer allgemeinen Beziehung zur geistigen Strömung 
des Wiener Kreises und dem Logischem Empirismus.62 Es ist daher zual-
lererst die Frage zu stellen, was Reinheit bei Kant bedeutet. Die »Kritik 
der reinen Vernunft« ist eine Kritik des »Vernunftvermögens überhaupt, 
in Ansehung aller Erkenntnisse, zu denen sie, unabhängig von aller Er
fahrung, streben mag«.63 Reinheit ist Apriorität, Erfahrungsunabhän-
gigkeit, Selbsterkenntnis der Vernunft. Und worin liegt die Reinheit der 
Reinen Rechtslehre bei Kelsen? Die reine Rechtslehre ist eine »von aller 
politischen Ideologie und allen naturwissenschaftlichen Elementen ge-
reinigte, ihrer Eigenart weil der Eigengesetzlichkeit ihres Gegenstandes 

60	 	MEW 13, S. 632.
61	 	Vgl. auch Georg Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein. Studien über 

marxistische Dialektik, Darmstadt/Neuwied: Luchterhand 1983, S. 69.
62	 	Hans Kelsen, Reine Rechtslehre, 2. Auflage, Wien: Verlag Österreich 1960, 

S. 74; vgl. auch Robert Walter, »Der Positivismus der Reinen Rechtslehre«, 
in: Clemens Jabloner/Friedrich Stadler (Hg.), Logischer Empirismus und 
Reine Rechtslehre. Beziehungen zwischen dem Wiener Kreis und der Hans 
Kelsen-Schule, Wien: Springer 2001, S. 17.

63	 	 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, in: Werke in 12 Bänden Bd. III. 
Hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1974, S. 13, A XII.

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

bewußte Rechtstheorie«.64 Die Erfahrungsunabhängigkeit manifestiert 
sich für Kelsens Reinheitsbegriff in der Ausklammerung der sozialen 
Rechtswirklichkeit, sohin in der Abgrenzung der Rechtswissenschaft als 
»echte[] Wissenschaft«,65 deren Gegenstand einzig und allein in Rechts-
normen besteht, von »Psychologie und Soziologie, Ethik und politischer 
Theorie«.66 Das Abgrenzungsbedürfnis entspringt jedoch, so stellt Kelsen 
ausdrücklich fest, nicht der Leugnung eines Zusammenhangs zwischen 
diesen Disziplinen und der Rechtswissenschaft – wir werden insbeson-
dere im zweiten Kapitel sehen, dass Kelsen ein Kritiker des bürgerlichen 
Eigentums ist –, sondern aus der Vermeidung eines »Methodensynkretis-
mus«.67 Die Reinheit involviert einen spezifischen methodischen Zugang 
zum Recht, denn dieses soll – alles andere wäre rechtspolitische Interven-
tion – bloß beschrieben werden. So schreibt auch Alexander Somek mit 
Blick auf den Rechtspositivismus, dass »[d]escribing accurately what has 
been laid down, as law, […] is what it takes to arrive at a legal know
ledge that is true«.68

Vor diesem Hintergrund muss Kelsen der materialistischen Rechtsthe-
orie eine »confusion of theory and practice, science and politics« vor-
werfen.69 Der Hauptfokus marxistischer Theorie läge, so Kelsen, auf der 
Kritik des ideologischen Bewusstseins der Bourgeoisie und ihr Haupt-
ziel bestünde darin, den Widerspruch zwischen diesem Bewusstsein und 
der sozialen Realität, die durch dieses Bewusstsein verkehrt widerge-
spiegelt wird, zu enthüllen.70 Kelsen äußert erhebliche Bedenken gegen 
dieses Vorgehen: 

But, since a social reality produces an ideology, a perverted conscious-
ness only because it is itself perverted, and that means contradictory in 
itself, the critique of social ideology turns into a critique of social rea-
lity.71

Was hierin erstmals anklingt, ist Kelsens strikte Trennung zwischen der 
Sphäre des Realen und der Sphäre des Geistigen, wobei er Ideologie 
bzw. ideologisches Bewusstsein ausschließlich der letzteren Sphäre zu-
ordnet und damit den marxistischen Ideologiebegriff grundlegend ver-
fehlt. Sowohl der marxistische wie auch Kelsens Ideologiebegriff werden 

64	 	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. III.
65	 	Ebd.
66	 	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 1.
67	 	Ebd.; vgl. auch Arend Kulenkampff, »Rechtspositivismus und marxistische 

Rechtstheorie«, ARSP 1977/63, S. 537.
68	 	Alexander Somek, The Legal Relation. Legal Theory After Legal Positivism, 

Cambridge: Cambridge University Press 2017, S. 3.
69	 	Kelsen, The Communist Theory of Law, London: Stevens 1955, S. 46.
70	 	Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 45.
71	 	Ebd.

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

im zweiten Kapitel ausführlich behandelt, so viel sei nur vorweggenom-
men: Wenn Ideologie in einem simplizistischen orthodox-marxistischen 
Basis-Überbau-Modell, dem Kelsen offenbar anhängt, als bloße Wider-
spiegelung der ökonomischen Basis begriffen und das heißt Ideologie 
nicht als eigenständige, wirkmächtige Realität erkannt wird, die ihrerseits 
auf die Basis zurückwirkt, dann liegt Kelsens Generaleinwand gegen die 
Dialektik nahe: »Dadurch, daß man einen realen Gegensatz von Interes-
sen einen ›Widerspruch‹ nennt, erhält man nicht das Recht, ihn mit einem 
logischen Widerspruch zu identifizieren.«72 Mit anderen Worten kritisiert 
Kelsen hier die »Vermengung eines logischen oder Erkenntniswertes mit 
einem ethisch-politischen Wert« bzw. die Vermengung von Ideologie – 
auch die Logik ist Teil der geistigen Sphäre – mit der Realität als dem ma-
teriellen Interessengegensatz innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft.73

Zwei Schwierigkeiten knüpfen sich an diesen Einwand Kelsens: Ers-
tens fragt sich, was sich an der Qualität des marxistischen Arguments 
bzw. an der Qualität der marxistischen Rechts- und Gesellschaftskritik 
ändert, wenn der Klassengegensatz nicht als logischer, sondern als prak-
tischer Widerspruch begriffen wird. Ich meine, nichts; insbesondere leidet 
darunter auch der Marx’sche Ideologiebegriff nicht, der ohnedies nicht in 
einem einseitigen Abbildverhältnis zwischen Ideologie und Wirklichkeit 
besteht und daher nicht darauf »angewiesen ist«, das, was er als sozialen 
Widerspruch in der Wirklichkeit erfährt, in der geistigen Sphäre als logi-
schen Widerspruch widerzuspiegeln. Zweitens, und das ist der entschei-
dende Punkt, scheint Kelsen sich umgekehrt zu sträuben, den Klassenge-
gensatz als »echten« – und das heißt in seinem formalen Logikverständnis 
auch unauflösbaren – Widerspruch gelten zu lassen; dies, weil ihm die 
Demokratie noch als erlösende Versöhnung der materiellen Gegensät-
ze erscheint. Demnach können die Herrschafts- und Unterdrückungs-
verhältnisse auch nicht als Ausdruck einer logischen Notwendigkeit der 
kapitalistischen Produktionsweise, sondern höchstens als das höchstper-
sönliche Versagen einzelner Entscheidungsträger oder gar der schlechten 
Menschennatur insgesamt verstanden werden.74 Die Kritik an der Iden-
tifikation eines Widerspruches im Bewusstsein der Menschen mit einem 
Widerspruch in den materiellen Verhältnissen, in welchen sie leben, läuft 
bei Kelsen auf eine Verharmlosung des »realen« Widerspruches hinaus.75 

72	 	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, in: ders., Demokratie und Sozialismus. Ausgewählte Aufsätze. Hg. v. 
Norbert Leser, Wien: Verlag der Wiener Volksbuchhandlung 1967, S. 121.

73	 	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 78.

74	 	Siehe etwa Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Ge-
schichtsauffassung«, S. 76.

75	 	 Im Übrigen hält es auch Jaeggi für unerlässlich darauf hinzuweisen, 
dass es immanente Kritik nicht mit logischen, sondern mit praktischen 

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

Unbewusst formuliert Kelsen dabei jedoch die Pointe marxistischer 
Ideologiekritik: 

Es geht nicht an, die bürgerliche Rechtstheorie als eine die Wirklichkeit 
verhüllende Ideologie zu bekämpfen und zugleich festzustellen, daß sie 
ein getreues Spiegelbild der Wirklichkeit sei.76

Und doch liegt exakt in diesem Zugleich von Wahrheit und Unwahrheit 
der Ideologie – als getreue Widerspiegelung und zugleich Verkehrung der 
Wirklichkeit – die entscheidende Erkenntnis, die in Paschukanis’ Begriff 
des Rechtsfetisches kulminieren wird. In Kelsens Begriff der Logik als 
klassischer Formallogik, die fest am Satz des Widerspruches festhält, hat 
dieses Verhältnis von Wahrheit und Unwahrheit oder anders formuliert 
das unaufgelöste Bestehen eines Gegensatzes, die Dialektik, keinen Platz.

Der Zugang, dessen sich die Rechtswissenschaft zur Erfassung ih-
res Gegenstandes daher gemäß der Reinen Rechtslehre bedient, erfolgt 
»›rechtlich‹, das heißt: vom Standpunkt des Rechts aus«.77 Rein ist die 
Rechtslehre darin, dass sie sich dem Recht rechtlich nähert und dies kann 
nur bedeuten, »etwas als Recht und das heißt: als Rechtsnorm […] be-
greifen«.78 Dagegen ist die Reine Rechtslehre nicht als Aufruf zur Kon-
stitution eines reinen Rechts zu verstehen,79 denn darin läge die anti-
positivistische Forderung eines Rechts, wie es besser sein sollte. Es ist 
vielmehr so, dass das Reinheitspostulat nur dort sinnvoll formuliert wer-
den kann, wo die Möglichkeit einer »Verunreinigung« des Gegenstandes 
durch eine ideologische oder rechtspolitisch befangene Methode besteht. 
Das Recht selbst muss folglich von der Reinen Rechtslehre, die sich ja 
lediglich auf die rechtliche Erkenntnis des positiven Rechts beschränkt, 
immer schon als »rein« behauptet sein, um als »rein« erkannt werden 
zu können. Die Reinheit der Rechtsnorm aber ist für Kelsen ihre abs-
trakte Normativität, das heißt die Rechtsnorm als bloßes Sollen, nicht 
mehr und auch nicht weniger (insbesondere betrifft die Reinheit nicht 
den Rechtsinhalt, der für die Reine Rechtslehre nebensächlich ist). Der 
Begriff der Reinheit erfährt am Gegenstand der Rechtsnorm eine Be-

Widersprüchen zu tun hat. Dies bedeute, so Jaeggi, die hier ebenso wie Kel-
sen an einem formallogischen Begriff der Logik festhält, »dass diese nicht 
›denkunmöglich‹ sind, sondern zu Krisen führen, zu Erfahrungen von Defi-
zienz oder des Nichtgelingens« (Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, S. 289).

76	 	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 121f.

77	 	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 72.
78	 	 Ebd.
79	 	Wie etwa Ilmar Tammelo, »Von der reinen zu einer reineren Rechtslehre«, 

in: Werner Krawietz/Helmut Schelsky (Hg.), Rechtssystem und gesellschaft-
liche Basis bei Hans Kelsen, Berlin: Duncker & Humblot 1984, S. 249 ver-
tritt.

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

deutungserweiterung, denn nun benennt er auch die Widerspruchsfrei-
heit des Rechts.

Dies betrifft insbesondere Kelsens Frühphase, in welcher der Satz vom 
Widerspruch (dass innerhalb desselben Normensystems Norm a und 
Norm ¬a nicht nebeneinander bestehen können) »als rechtslogisches 
Prinzip« anerkannt wird.80 Kelsen sieht dabei den Grundsatz lex pos-
terior derogat legi priori als »Regulator«, durch den die »logische Ge-
schlossenheit des Normsystems«81 und dessen Vernünftigkeit als »sinn-
volles Ganzes«82 gewahrt werden. Diese logische Geschlossenheit als 
Widerspruchsfreiheit ist daher nicht weniger als das »Grundpostulat al-
ler Normerkenntnis«.83 An anderer Stelle postuliert er dies sogar für die 
Erkenntnis überhaupt, denn es sei die »Aufgabe jeder Erkenntnis […] 
zu einem System einander nicht widersprechender, innerlich zusammen-
hängender Urteile zu gelangen« bzw. besteht die Pflicht der Erkenntnis 
gerade darin, »den sich darbietenden Widerspruch zu überwinden«.84 
Dass der Widerspruch stets auf der Seite des Subjekts – der Rechtswis-
senschaft – und nicht auf der Seite des Objekts – dem Recht – verortet 
wird, hängt abermals mit Kelsens einseitigem Ideologiebegriff zusam-
men. In seiner eigenen Beschreibung der Vorgangsweise marxistischer 
Rechtskritik als immanenter Kritik kommt dies deutlich zum Ausdruck: 
Vom »Standpunkt immanenter Kritik« würden »die inneren Widersprü-
che im System der gegebenen Lehre« diagnostiziert und sodann »aus 
dem Widerspruch erklärt, in dem die Begriffe und Thesen der Allgemei-
nen Rechtslehre – als Ideologie – zu ihrem Gegenstand, dem wirklichen 
Recht, stehen«.85 Lediglich die Ideologie als geistiges Phänomen, als fal-
sches Bewusstsein, ist logischen Widersprüchen zugänglich,86 wohinge-
gen die Realität, das Recht, bloß durch die Rechtslehre verzerrt darge-

80	 	Kelsen, Reichsgesetz und Landesgesetz nach österreichischer Verfassung, 
in: Hans Kelsen Werke Bd. 3. Herausgegeben von Matthias Jestaedt in Ko-
operation mit dem Hans Kelsen-Institut, Tübingen: Mohr Siebeck 2010, 
S. 364. Im Folgenden zitiert als HKW Band, Seitenzahl. Für eine Revidie-
rung der unmittelbaren Anwendung des Satzes vom Widerspruch auf das 
Recht als Normsystem im Spätwerk Kelsens siehe Kelsen, Allgemeine The-
orie der Normen. Im Auftrag des Hans-Kelsen-Instituts aus dem Nachlaß 
herausgegeben von Kurt Ringhofer und Robert Walter, Wien: Manz 1979, 
S. 166ff.

81	 	HKW 3, S. 364.
82	 	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 210.
83	 	HKW 3, S. 364; siehe auch Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 26f., S. 209f.
84	 	Kelsen, Das Problem der Souveränität und die Theorie des Völkerrechts, in: 

Hans Kelsen Werke Bd. 4, S. 372.
85	 	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 69.
86	 	Ebd.

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

stellt wird, nicht aber an ihr selbst verzerrt ist.87 Und so fasst Kelsen 
zusammen, dass logische Widersprüche »Symptom eines ideologischen 
Systems« sind.88 

In Kelsens Spätphase, insbesondere in der Allgemeinen Theorie der 
Normen, wird demgegenüber der Widerspruch im Recht zugelassen.89 
Für den Fortgang der vorliegenden Untersuchung wird hingegen das 
Postulat der Widerspruchfreiheit als Grundprinzip der Kelsen’schen The-
orie zugrunde gelegt, da hierauf auch seine Einwände gegen die marxis-
tische Rechtskritik fußen. Das Recht wird als »sinnvolles Ganzes« und 
daher, in der Kelsen’schen Logik, als widerspruchsfrei vorgestellt, sodass 
die Einsicht in die dialektische Struktur von Wirklichkeit und Denken 
grundsätzlich ausgeschlossen ist.

Reinheit erfordert nun aber vor dem Hintergrund des Normativis-
mus zusätzlich eine strikte Trennung von Sein und Sollen, die im Übri-
gen nicht näher begründet wird; vielmehr ist sie, so Kelsen, »unserem Be-
wußtsein unmittelbar gegeben«.90 Dass das, was ist, etwas anderes ist als 
das, was sein soll, sei intuitiv nachvollziehbar und es verwundert nicht, 
dass Kelsen zur weiteren Erklärung auf den Commons-Sense-Philoso-
phen George Edward Moore verweist.91 Darüber hinaus schreibt er im 
Anschluss an Georg Simmel auch in seiner früheren Schrift, den Haupt-
problemen der Staatsrechtslehre, dass es sich bei den Kategorien von Sein 
und Sollen um unmittelbare Denkbestimmungen handle, die keiner De-
finition zugänglich seien.92 Gegen dieses Alltagsbewusstsein einer Unter-
schiedenheit von Sein und Sollen und für eine Aufhebung der Sein-Sol-
len-Dichotomie wird im letzten Teil des vorliegenden Kapitels mit Hegels 
Kritik am Sollen argumentiert. In erster Linie ist der »Dualismus von 
Sein und Sollen« gegen den sogenannten naturalistischen Fehlschluss 
gerichtet, der sich insbesondere in den klassischen Naturrechtslehren 

87	 	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 73.

88	 	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 69.

89	 	So heißt es etwa in Kelsen, Allgemeine Theorie der Normen, S. 168, dass 
der zwischen zwei Normen bestehende Konflikt kein logischer Wider-
spruch ist, sondern ein »Gegensatz oder Widerstreit«, denn ersterer kön-
ne nur zwischen Propositionen, sohin wahrheitsfähigen Aussagen, beste-
hen, Normen besäßen jedoch keinen solchen propositionalen Charakter. 
Der Normenkonflikt bestehe erst dann, wenn eine der beiden konfligie-
renden Normen befolgt und dadurch die andere verletzt wird, sodass ins-
besondere Wahrheit und Geltung einer Norm nicht identisch zu setzen 
sind.

90	 	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 5.
91	 	Siehe Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 5, Fn *.
92	 	HKW 2/1, S. 86

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

manifestiert.93 Kelsen weist zurecht auf die Herrschaftsfunktionalität ei-
nes Schlusses von Sein auf Sollen hin, in welchem der gegenwärtige Zu-
stand normativ aufgewertet wird, indem er als seiender auch als gesoll-
ter Zustand erscheint. Wir werden einer ähnlichen Denkfigur an späterer 
Stelle in Nietzsches Sklavenmoral begegnen. 

Die entscheidende Konsequenz dieses normativistischen, auf der 
Sein-Sollen-Dichotomie basierenden Rechtspositivismus wird in der 
Geltungsbegründung der Rechtsordnung vermittels der Grundnorm ein-
sehbar: Die Geltung der Rechtsordnung als normative Zwangsordnung 
kann nicht aus einem faktischen Akt der Machtergreifung oder dem 
faktischen Befehl eines Souveräns entspringen, sondern muss selbst auf 
eine höchste Norm, eben die Grundnorm, zurückgeführt werden. Kelsen 
spricht auch von dem »Warum« eines Sollens, das »logisch immer wie-
der nur zu einem Sollen führen [kann]«94 und Paschukanis qualifiziert 
daher Kelsens Rechtsnormbegriff als »unbedingt heteronome[], endgül-
tig mit dem Faktischen, mit dem Existierenden brechende[] Form«95. 

1.3.2 Unreinheit: Die Subjektivität objektiver Wahrheit

Wenn immanente Kritik ihre Maßstäbe aus dem kritisierten Gegenstand 
entwickelt und ihre Rechtfertigung aus der Erfahrung und daher der be-
stimmten Negation der Widersprüchlichkeit des Gegenstandes bezieht, 
stellt sich die Frage, wie sie in der Lage ist, objektiv zu verfahren. Ob-
jektivität wird schließlich im gewöhnlichen Sinne als Neutralität, als 
Nicht-Involviert-Sein begriffen, als ein Standpunkt also, der über dem 
kritisierten Gegenstand steht und gerade hieraus seine Berechtigung oder 
Eignung bezieht, gültige Wahrheiten zu produzieren.  Die immanente 
Kritik scheint das exakte Gegenteil dieses Objektivitäts-Verständnisses 
zu verkörpern und beansprucht doch für sich, eine objektive Darstellung 
der Verhältnisse zu sein. Wenn wir in diesem Zusammenhang von imma-
nenter Kritik sprechen, dann ist damit die Kritik von Herrschafts- und 
Unterdrückungsverhältnissen innerhalb der bürgerlichen als einer wa-
renproduzierenden Gesellschaft gemeint. Der kritisierte Gegenstand ist 
daher einer, von dem sich das kritisierende Subjekt nicht auf eine Weise 
lösen kann, wie die Astronomin vom fernen Himmelskörper. Die zahlrei-
chen Abhängigkeitsverhältnisse, in denen sich das bürgerliche Individu-
um – und dieses ist das kritisierende Subjekt in der und der bürgerlichen 

93	 	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 6; vgl. auch Werner Krawietz, »Reinheit der 
Rechtsleere als Ideologie?«, in: Werner Krawietz/Ernst Topitsch/Peter Kol-
ler (Hg.), Ideologiekritik und Demokratietheorie bei Hans Kelsen, Berlin: 
Duncker & Humblot 1982, S. 401.

94	 	HKW 2/1, S. 87.
95	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 48 [S. 23].

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

Gesellschaft – wiederfindet, treten diesem in einer äußerst radikalen, 
aber zugleich subtilen, weil das alltägliche Leben betreffenden Unmit-
telbarkeit entgegen: die Filme, die es sich ansieht, die Sprache, mit der 
es diese Filme analysiert, das Essen, das es verzehrt, und die bestimmte 
habitualisierte Weise wie es dies tut, die Arbeit, der es nachgehen muss, 
und die Tatsache, dass es dieser Arbeit auch nachgehen will oder nicht 
will, die familiären Verpflichtungen, die es belasten oder die es erfüllen, 
die Parteien, die zur Wahl stehen, die es wählen oder aber nicht wählen 
will usw. Mir geht es darum zu betonen, dass die beobachterunabhän-
gige Kritik – und damit meine ich nicht die objektive Kritik – von Ge-
sellschaft, Ökonomie, Recht, Politik ohnehin eine Illusion ist, weil dies 
jeweils Totalitäten sind in dem Sinne, dass sich der Einzelne ihnen nicht 
oder nur bedingt entziehen kann (so ist etwa auch der autarke Einsied-
ler einer Rechtsordnung unterworfen, die marxistische Theoretikerin 
der Lohnarbeit usf.).96 Die als ein solches »Immer-schon-in-etwas-In-
volviertsein« zu verstehende Subjektivität objektiver Wahrheit steht kon-
trär zur »Kritik der reinen Vernunft« als »wahre[r] Gerichtshof« und je-
der an Kant anschließenden kritischen Theorie, insbesondere daher auch 
Kelsens Rechtslehre.97 Die Metapher des Gerichtshofes wird bei Kant 
zum Ausdruck eines übergeordneten, »nicht mit verwickelt[en]«, sohin 
im klassischen Wortsinn objektiven Dritten.98 Und auch Norbert Leser 
hängt diesem Objektivitäts- und Wissenschaftsbegriff an, wenn er der 
marxistischen Rechtstheorie vorwirft, diese verzichte »auch nicht zum 
Zwecke der methodischen wissenschaftlichen Klärung« (Hervorhebung 
L.L.O.) auf den Klassencharakter des Rechts.99 Radikal dagegen steht 
das oben ausgeführte Postulat immanenter Gesellschaftskritik, in der 
die Idee eines Gerichtshofes der Vernunft, eines sogenannten god’s eye 
view und die von jeder Erfahrung unabhängige apriorische Erkenntnis 
der gesellschaftlichen Verhältnisse verworfen werden.100 Vielmehr prägt 
die Notwendigkeit negativer Erfahrung – das heißt die Erfahrung der 
Widersprüche der Gesellschaft – den Erkenntnisprozess.

Zwar impliziert auch die Reine Rechtslehre schon begrifflich eine in-
terne Annäherung an ihren Gegenstand, denn sie will ihren Gegenstand, 

96	 	Vgl. auch Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 274, die die Möglichkeit einer 
Unterscheidung von interner und externer Perspektive für die Gesellschafts-
kritik anzweifelt.

97	 	Kant, Kritik der reinen Vernunft, in: Werke Bd. IV. Hg. v. Wilhelm Weische-
del, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1974, S. 639, B 779/A 751.

98	 	Kant, KrV, S. 639, B 779/A 751.
99	 	Norbert Leser, »Wertrelativismus, Grundnorm und Demokratie«, in: ders., 

Sozialismus zwischen Relativismus und Dogmatismus. Aufsätze im Span-
nungsfeld von Marx und Kelsen, Freiburg im Breisgau: Rombach 1974,  
S. 144.

100	Zum Begriff der Apriorität siehe Kant, KrV, S. 46, B 3f.

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

das Recht, rechtlich und das heißt mit seinen eigenen Maßstäben begrei-
fen.101 Sie unterscheidet sich jedoch von der materialistischen Rechtsthe-
orie als immanenter Kritik in zweierlei Hinsicht: Erstens ist die Reine 
Rechtslehre keine Rechtskritik, sondern Rechtstheorie, die sich kritisch 
von anderen Rechtstheorien abhebt; ihre Kritik richtet sich nicht in ei-
nem fundamentalen Sinn gegen das Recht selbst, sondern in ihrem eige-
nen Selbstverständnis lediglich gegen andersartige Versuche, das Recht 
zu beschreiben. Daher ist sie zweitens nicht transformativ, sondern re-
konstruktiv, das heißt sie möchte ihren Gegenstand, das Recht, nicht 
überwinden, sondern es entlang seiner Eigenlogik wiederherstellen oder 
abbilden; die Reine Rechtslehre orientiert sich folglich positiv an den 
Grundsätzen, die sie dem Recht entnimmt (der Sollens-Charakter des 
Rechts, die Zwangsandrohung als konstitutives Merkmal, die Zurech-
nung als normspezifische Kausalität usw.). Interessanterweise wider-
spricht dies dem Selbstverständnis der Reinen Rechtslehre, die ihre Ideo-
logiekritik sehr wohl als immanente Kritik versteht.102 

Das Recht als Recht verbleibt in der Reinen Rechtslehre also eine neu-
trale und in sich kohärente Form, deren Inhalt als Spielfeld rechtspoliti-
scher Interventionen – in Gesetzgebung, Rechtsprechung, Interpretation 
oder Rechtstheorie – gedacht ist. Objektiv ist demgegenüber nur dieje-
nige Rechtslehre, die sich auf die Darstellung des positiven Rechts, so 
wie es ist, beschränkt. Damit wird aber sowohl der Zusammenhang zwi-
schen Rechtsform und kapitalistischer Produktionsweise als auch zwi-
schen dem spezifischen Rechtsinhalt und dieser Produktionsweise in die 
Sphäre der Willkür ausgelagert. Ganz ähnlich wird Kelsen im Hinblick 
auf Herrschafts- und Unterdrückungsverhältnisse in ein psychologisie-
rendes Erklärungsmuster verfallen, das uns erneut im Zusammenhang 
mit seinem Ideologiebegriff beschäftigen wird. Und es ist dieselbe Angst 
vor menschlicher Willkür, vor bösen Absichten und partikularen Inte-
ressen, die Kelsens Objektivitätsbegriff und Reinheitspostulat nähren. 
Wenn die Reine Rechtslehre aber nicht nach den realen gesellschaftli-
chen Bedingungen des Rechts, sondern nach den Bedingungen der Mög-
lichkeit rechtlichen Wissens fragt, betreibt sie eine »Selbstapriorisierung 
des Rechtsdenkens«,103 ohne die Apriorität rechtswissenschaftlicher Er-
kenntnis selbst zu begründen. Die Objektivität der Reinen Rechtslehre ist 
daher, wie wir auch sogleich für ihre Reinheit feststellen werden, bloßes 

101	Siehe auch Kelsen, »Why should the law be obeyed?«, in: ders., What is 
Justice? Justice, law and politics in the mirror of science. Collected Essays, 
Berkeley/Los Angeles: University of California Press 1957, S. 261, wo er von 
der »immanent validity« des Rechts spricht und davon, dass »the reason for 
it [the law; L.L.O.] must not be sought in another, higher order«.

102	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 69.

103	Krawietz, »Reinheit der Rechtslehre als Ideologie?«, S. 398.

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

Postulat oder, wie auch Víctor Arévalo Menchaca schreibt, Bekenntnis.104 
Einen ähnlichen Einwand formuliert Paschukanis gegen die Wissenschaft-
lichkeit einer Theorie, die die Existenz von Normen schlicht voraussetzt 
bzw. den Ursprung der Rechtsnorm als metajuristische Frage abtut.105 

Es genügt allerdings nicht, die Objektivität im explizierten, »klassi-
schen« Sinn als Illusion zu begreifen, vielmehr ist das Gegenteil notwen-
dig: Die Objektivität muss als Resultat eines »subjektiven«, weil immer 
schon im kritisierten Gegenstand verfangenen und befangenen, mit die-
sem auf zahlreiche Weisen verflochtenen Zugangs entwickelt werden. In 
einer gewissen Hinsicht sind wir jetzt wieder am Ausgangspunkt ange-
langt, dort nämlich, dass die immanente Kritik ihre Stärke gerade aus 
dieser ihrer Vorbelastung bezieht. Damit ist keine Verabschiedung der 
Begriffe Wahrheit, Wirklichkeit und Objektivität verbunden. Objektivi-
tät erfährt unter der immanenten Kritik vielmehr einen Bedeutungswan-
del bzw. wird erst auf ihren Begriff gebracht: Immanente Kritik verfährt 
objektiv, weil sie sich an den Gegenstand vom Gegenstand her annähert 
und nicht bei der als bloßes Sollen zu entlarvenden Intention der »kriti-
schen Kritik« verharrt.106 Mit Jaeggi kann zugespitzt formuliert werden, 
dass sich hier »die Dinge selbst kritisieren«.107 Damit muss etwa die gut-
bürgerliche oder – um mit Marx zu sprechen – die »vulgäre« bzw. »dog-
matische« Forderung, ein kritischeres Bewusstsein auszubilden oder gar 
die Dinge kritischer zu sehen, zurückgewiesen und an sie vielmehr die 
entgegengesetzte Forderung gerichtet werden, die kritischen Dinge zu se-
hen.108 Kritik ist keine von den Dingen verschiedene Weise der Betrach-
tung, sondern sie ist die Darstellung eines Dinges, das selbst krisenhaft, 
widersprüchlich, problematisch, defizitär ist. Diese kritische Darstellung 
bzw. darstellende Kritik des Gegenstandes ist nicht nur die Verabschie-
dung der Kritik von der Warte des Sollens, sondern auch die Verabschie-
dung der transzendentalen Suche nach den Bedingungen der Möglichkeit 
des Gegenstandes. Die Beschäftigung mit dem Gegenstand als solchem 
ist die »absolute Konfrontation«, wie Thomas Auinger so treffend for-
muliert, die (bis auf die Wissenschaft der Logik selbst) keine weitere Me-
taebene mehr zulässt.109

Was bedeutet es aber, sich in diesem Sinne objektiv, also vom Gegen-
stand her dem Gegenstand anzunähern, wenn der Gegenstand, wie ich 

104	Víctor Arévalo Menchaca, »Die ›Unreinheit‹ der Reinen Rechtslehre«, in: 
Werner Krawietz/Helmut Schelsky (Hg.), Rechtssystem und gesellschaftli-
che Basis bei Hans Kelsen, Berlin: Duncker & Humblot 1984, S. 143.

105	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 49 [S. 24].
106	MEW 2, S. 3ff.
107	Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 279.
108	MEW 1, S. 296.
109	Thomas Auinger, »Kritik und Verteidigung der Normativitäts-Hegelianer. 

Anmerkung zu Markus Gabriel«, in: Christian Danz (Hg.), System und 

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

gerade ausgeführt habe, einer ist, aus dem sich das kritisierende Subjekt 
nie ausnehmen kann? Es bedeutet, dass objektive und subjektive Kritik 
in einem ganz spezifischen Sinne zusammenfallen, den wir nun unter Zu-
hilfenahme des schon ausgeführten Beispiels vom Proletariat als klassen-
loser Klasse konkretisieren können. Die immanente marxistische Kritik 
ist Kritik vom Standpunkt des Proletariats.110 Was bedeutet das? Es be-
deutet zunächst einmal nicht, dass eine epistemische Autorität des Pro-
letariats existiert. Als soziologische Gruppe besitzt das Proletariat keine 
besondere Erkenntnisfähigkeit, keine besondere Affinität für Wahrheit 
und schon gar keine besondere Erfahrung – die Ausbeutung durch das 
Kapital –, die einen exklusiven Zugang zur theoretischen Erfassung der 
Produktionsverhältnisse vermitteln würde.111 Werfen wir einen Blick in 
Georg Lukács’ Geschichte und Klassenbewußtsein, um diesen Gedan-
ken zu verdeutlichen:

Das Proletariat ist allerdings das erkennende Subjekt dieser Erkenntnis 
der gesellschaftlichen Gesamtwirklichkeit. Es ist aber kein erkennendes 
Subjekt im Sinne der kantischen Methode, wo Subjekt als das definiert 
wird, was niemals Objekt werden kann. Es ist kein unbeteiligter Zu-
schauer dieses Prozesses.112 (Hervorhebung L.L.O.)

Die Schlüsselrolle des Proletariats in der Erkenntnis und Überwindung 
der kapitalistischen Produktionsweise entspringt keiner Vergötterung 

Systemkritik um 1800, Hamburg: Meiner 2011, S. 231, der sich mit dieser 
Formulierung auf die Hegel’sche Logik bezieht.

110	Die Frage, ob in der Hervorhebung der ökonomischen Differenz zwischen 
Kapital und Lohnarbeit eine Vereinseitigung gesellschaftlicher Herrschafts- 
und Unterdrückungsverhältnisse zu erblicken ist, ist an dieser Stelle berech-
tigt. Allerdings ist sie aus den folgenden beiden Gründen, die auch an an-
derer Stelle noch weiter ausgeführt werden, zu verneinen: Erstens ist das 
Kapitalverhältnis das einzige soziale Verhältnis der bürgerlichen Gesell-
schaft, das die Form dinglicher Eigenschaft (im Warenfetisch) annimmt und 
seinen Charakter als soziales Verhältnis verschleiert; zweitens muss, unter 
dem Ziel der Umwälzung der Verhältnisse, die Frage nach der Produktions-
weise als Systemfrage identifiziert werden. Demgegenüber fügen sich sowohl 
Feminismus (jenseits des marxistischen Feminismus; siehe hierzu etwa Ros-
witha Scholz, Das Geschlecht des Kapitalismus. Feministische Theorien und 
postmoderne Metamorphosen des Kapitals, Bad Honnef: Horlemann 2011) 
wie die LGBTIQ+-Bewegung, aber auch etwa Antirassismus und Antikolo-
nialismus in das bestehende System kapitalistischer Produktion ein, fordern 
vielmehr nur systemimmanente Veränderungen oder, wie Žižek es nennt, 
eine »Revolution ohne Revolution«. Dieses Primat der ökonomischen Dif-
ferenz ist nicht als Ökonomismus, das heißt nicht als Reduktion aller Herr-
schafts- und Unterdrückungsverhältnisse auf die Ökonomie zu verstehen.

111	Vgl. Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein, S. 89.
112	Ebd.

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

der Proletarier,113 sondern es kulminiert im Proletariat als Ausdruck der 
lohnarbeitenden Klasse die gesamte Widersprüchlichkeit und Wahr-
heit dieser Produktionsweise. Sowohl in der Heiligen Familie als auch 
in der Einleitung zur Kritik der Hegel’schen Rechtsphilosophie kommt 
zum Ausdruck, dass die Erkenntnis der gesellschaftlichen Wirklichkeit 
von der Erkenntnis des Proletariats (genitivus obiectivus), seiner wider-
sprüchlichen Seinsweise als notwendige Voraussetzung und notwendi-
ger Gegenpart dieser Produktionsweise abhängt. Es ist Bedingung der 
Mehrwertproduktion und Grenze der Mehrwertproduktion, es ist Ob-
jekt der Ausbeutung und Klassenantagonist des Kapitals, es ist System-
voraussetzung und Systemsprengung, integriert und ausgeschlossen. Sla-
voj Žižek bezeichnet das Proletariat daher als »Abjekt« oder »Punkt der 
inhärenten Ausnahme«.114 

Unter dem Eindruck dessen, dass »[d]iese Auflösung der Gesellschaft 
als ein besonderer Stand« das Proletariat ist, bedarf die eingangs zitierte 
Textpassage Žižeks einer erneuten Betrachtung:115 »UNIVERSAL truth 
can only be articulated from a thoroughly PARTISAN position – truth 
is by definition one-sided«.116 Objektive Wahrheit ist, so Žižek, per de-
finitionem »one-sided« bzw. in genau diesem Sinne »subjektiv«, weil 
die Erkenntnis des gesellschaftlichen Ganzen von der Selbsterkenntnis 
des Proletariats – als Ausdruck eines Verhältnisses, nicht einer sozio-
logischen Gruppe – abhängt. Die Subjektivität der Herangehensweise 
mündet folglich nicht in einer Relativierung der Erkenntnis, sondern 
vermittelt die objektive und endgültige – das heißt auch absolute – Wahr-
heit dieses Gegenstandes. Lukács schreibt daher davon, dass »für diese 
Klasse ihre Selbsterkenntnis zugleich eine richtige Erkenntnis der gan-
zen Gesellschaft bedeutet«.117 Damit ist in erster Linie nicht die tatsäch-
liche Bewusstwerdung der Klasse als Klasse für sich gemeint – damit 
befänden wir uns erneut in der Annahme einer epistemischen Autori-
tät oder in der besonderen Erkenntnis der Gruppe von »Proletariern« –, 
sondern die Bewusstwerdung der gesamten Gesellschaft über den Pro-
duktionszusammenhang, der im Proletariat kulminiert. Selbsterkennt-
nis ist, so meine ich, im Hinblick auf die vorliegende Arbeit schwächer 
zu nehmen und der Fokus ist stärker auf die Erkenntnis des Proletariats 
(erneut genitivus obiectivus) als Produktionsverhältnis zu richten. Den-
noch bedarf es dieser »one-sided« Herangehensweise, der Erschließung 
des gesellschaftlichen Ganzen ausgehend von der Erschließung des Pro-
letariats. Die Selbsterkenntnis der Arbeiterklasse wird freilich dann im 

113	MEW 2, 38.
114	Žižek, Plädoyer für die Intoleranz, S. 87. 
115	MEW 1, S. 390.
116	Žižek, Repeating Lenin.  
117	Lukács, Geschichte und Klassenbewusstsein, S. 60.

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

wortwörtlichen Sinn Selbsterkenntnis, wenn das Proletariat nicht als so-
ziologisch zu beschreibende Gruppe schwer schuftender Fabriksarbeiter, 
sondern als doppelt freie Arbeiter und das heißt dem zwanglosen Zwang 
zur Lohnarbeit Unterworfene, dem die überwiegende Mehrheit der Be-
völkerung unterliegen, begriffen wird. 

Erneut ist zu betonen, dass dies keine Verabschiedung der Begriffe 
Wahrheit, Wirklichkeit, Objektivität ist, sondern eine kritische Reflexi-
on dieser Begriffe im Anschluss an die Dialektik Hegels wie auch eine 
kritische Reflexion ihres Gegenteils, des Relativismus, Skeptizismus oder 
Sozialkonstruktivismus. Wahrheit ist nun jedoch kein neutraler Begriff 
mehr, sondern es besteht, wie Geoffroy de Lagasnerie schreibt, »ein ge-
sellschaftliches Interesse an der Wahrheit und an der Unwahrheit«.118 
Wahrheit selbst wird zu einem »oppositionelle[n] Begriff«,119 in dem 
Theorie und Praxis immer schon verschmolzen oder anders formuliert 
noch nicht künstlich auseinandergerissen sind. Echt Hegelianisch for-
muliert Lagasnerie, der ausgenommen selten und dann ausschließlich 
kritisch auf Hegel Bezug nimmt, dass mit der oben skizzierten erkennt-
nistheoretischen Position eine »Unterscheidung zwischen Wissen und In-
tervention« gesetzt ist,120 die eine künstliche Zusammenführung dieser 
beiden Seiten über einen instrumentalistischen Wissensbegriff erst not-
wendig macht. So reproduziert der »Kantische[] Puritanismus«121 die 
Vorstellung eines neutralen Wissens, »dessen praktischer Charakter erst 
in einem zweiten Schritt erscheint, falls der Wissenschaftler es möchte 
und seine Wertorientierung ihn dazu drängt«.122 Wissen und Vernunft 
erscheinen in dieser Vorstellung als bloße Werkzeuge von Interessen, 
Neigungen oder Wünschen, die je nach Bedürfnis praktisch eingesetzt 
werden können oder auch nicht. Anders formuliert ist innerhalb dieses 
instrumentalistischen Wissensbegriffes, der die Kehrseite der Reinheits-
ideologie ist, die Zusammenführung von Theorie und Praxis eine Frage 
der Willkür. Dem Marxismus, der dagegen an absoluter Wahrheit und ih-
rem fundamental politischen Charakter festhält, wird in dieser Hinsicht 
von postmoderner oder radikaldemokratischer Seite Konservativismus 
und Totalitarismus vorgeworfen. Dabei unterliegt der Postmodernismus 
einem, wie Eagleton es nennt, »double bind«, der ihm die Anerkennung 
eines Konzeptes von immanenter Kritik kategorial verweigert:

Entweder wir befinden uns so tief ›inmitten‹ der Dinge und sind so ver-
wickelt in diese oder jene Beschäftigung, daß wir nie hoffen könnten, 

118	Geoffroy de Lagasnerie, Denken in einer schlechten Welt, Berlin: Matthes 
& Seitz 2018, S. 60.

119	Ebd.
120	Ebd.
121	Terry Eagleton, Ideologie. Eine Einführung, Berlin: J.B. Metzler 2000, S. 199.
122	Lagasnerie, Denken in einer schlechten Welt, S. 61.

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

unsere Lage als Ganze zu erfassen; oder wir streben danach, diesen 
Mahlstrom partieller Meinungen von außen zu beurteilen, nur um zu 
entdecken, daß wir im leeren Raum stehen.123

Dagegen ist die immanente Kritik weder gänzlich innerhalb noch gänz-
lich außerhalb ihres Gegenstandes verortet, sie ist weder »die schuld-
hafte Komplizin« einer partikularen Lebensweise noch lauert sie »in 
einem illusionären archimedischen Punkt«.124 Vielmehr begibt sie sich 
auf eine Weise ins Innere ihres Gegenstandes, dass sie exakt auf diejeni-
gen Stellen und internen Widersprüchlichkeiten stößt, an denen der Ge-
genstand mit sich selbst nicht mehr identisch ist.125 Diese Knotenpunkte 
der Nichtidentität sind es, die die Identität des Gegenstandes vermitteln 
und in denen einem das Allgemeine aus dem Besonderen entgegenblin-
zelt. Überhaupt ist es jedoch ein Fehler, die Wahrheit in diesem banalen 
Sinne als substantiiertes Subjekt (die eine Wahrheit, aus der alles weite-
re deduzierbar sei) zu nehmen, ist sie doch zuallererst das Prädikat einer 
konkreten Gegenstandserkenntnis.

1.3.3 Kritik der Reinheit

Sosehr die Reinheit dem szientistischen Wissenschaftsbegriff des Alltags-
bewusstseins entspricht, so sehr ist sie auch »Mythologie der Neutrali-
tät«.126 So lesen wir bei Roland Barthes, dass die Eigenart des Mythos 
darin besteht, »dem Gegenstand, von dem er spricht, jegliche Geschichte 
[zu entziehen]«.127 Daran anknüpfend lässt sich das Postulat der Metho-
denreinheit mit Rebecca Comay auch als »Phantasie einer tabula rasa« 
oder eines »ununterbrochenen Anfangs ex nihilo« beschreiben.128 Co-
may beschäftigt das Reinheits-Phantasma im Kontext der Anfangspro-
blematik der Wissenschaft der Logik, in welcher Hegel nicht nur Unmit-
telbares und Vermitteltes als potentielle Anfänge der Logik verhandelt, 
sondern insbesondere die Vorstellung eines reinen Anfanges konterka-
riert: 

Hier mag daraus nur dies angeführt werden, daß es Nichts gibt, nichts 
im Himmel oder in der Natur oder im Geiste oder wo es sei, was nicht 
ebenso die Unmittelbarkeit enthält als die Vermittlung.129

123	Eagleton, Ideologie, S. 201.
124	Eagleton, Ideologie, S. 199.
125	Ebd.
126	Menchaca, »Die ›Unreinheit‹ der Reinen Rechtslehre«, S. 138.
127	Roland Barthes, Mythen des Alltags, Berlin: Suhrkamp 2016, S. 306.
128	Rebecca Comay, Die Geburt der Trauer. Hegel und die Französische Revo-

lution, Konstanz: Konstanz University Press 2018, S. 202f.
129	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 66.

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

Und so gesteht Kelsen im Vorwort zur ersten Auflage der Reinen Rechts-
lehre den Idealismus seines reinen Ansatzes, wenn er schreibt, dass die 
Erfüllbarkeit des methodischen Postulats zweifelhaft sein könnte.130 
Letztlich ist das Reinheitspostulat ein bloßes Setzen des Unmittelba-
ren, nämlich eines unmittelbaren, weder durch Ideologie noch beson-
dere Interessen verzerrten, eben reinen Anfanges. Nun ist Reinheit aber 
nicht dadurch »befleckt«,131 dass sie durch die individuelle Eigenart des 
Rechtstheoretikers bloß mangelhaft erfüllt wäre (indem etwa persönli-
che Interessen oder rechtspolitische Erwägungen miteinfließen), sondern 
dadurch, dass das Setzen der Reinheit immer schon die Vermittlung der 
Reinheit durch den Setzenden ist. Im Reinheitspostulat vermittelt daher 
bereits der Postulierende die Reinheit und »befleckt« diese durch diesen 
Setzungsakt.132 Der Mythos der Unmittelbarkeit gleicht, so schreibt Bar
thes, »einer idealen Hausbediensteten«, die noch bevor der Herr heim-
kehrt, alles erledigt und still verschwindet: Das Unmittelbare »kann ei-
gentlich nur schon immer dagewesen sein«.133

Dieselbe Fetischisierung der Unmittelbarkeit charakterisiert auch den 
Positivismus: Die eine Seite, nämlich das zu erkennen, was ist, geht im 
Trugschluss, dass das, was ist, das Unmittelbare ist, unter. Auch die ma-
terialistische Rechtstheorie richtet sich auf die Erkenntnis der Wirklich-
keit, begreift diese jedoch als – insbesondere durch die Produktionsver-
hältnisse – vermittelte. Darin gibt sie jedoch nicht die Unmittelbarkeit 
der Wirklichkeit auf, sondern begreift die Unmittelbarkeit als notwen-
digen Schein, der wiederum real vermittelt ist. Gegenüber dem Positi-
vismus begreift der Marxismus die Dinge daher in ihrem unmittelbaren 
Schein als vermittelt und in ihrer Vermittlung als scheinbar unmittelbar. 
Der Rechtspositivismus gründet dagegen auf einem oberflächlichen Ver-
ständnis von Form und Inhalt, in welchem die außerrechtliche Realität 
des Gesellschaftlichen nicht als durch die Rechtsform vermittelte begrif-
fen werden kann bzw. die »Rechtswirklichkeit [nur; L.L.O] als Problem 
der Normativität des Rechts« verstanden wird.134 Die Form ist dort viel-
mehr das leere, abstrakte Sollen, unter welches das Außerrechtliche bloß 
empirisch subsumiert und dadurch zum Rechtsinhalt wird:135 »Daher 

130	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. V.
131	Comay, Die Geburt der Trauer, S. 203.
132	Es sei nur darauf hingewiesen, dass der Begriff der Reinheit dort wieder 

sinnvoll eingeführt werden kann, wo sich das Denken selbst zum Gegen-
stand wird, aber das ist ein anderes Thema.

133	Barthes, Mythen des Alltags, S. 306.
134	Kelsen, »Was ist die Reine Rechtslehre?«, in: Demokratie und Rechtsstaat. 

Festgabe zum 60. Geburtstag von Zaccaria Giacometti, Zürich: Polygraph 
1953, S. 147.

135	Siehe auch HKW 2/1, S. 88, wo Kelsen schreibt, dass das »Sollen selbst 
[…] nur eine Form ist«; vgl. auch Simon Birnbaum, »Rechtsform und 

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

kann jeder beliebige Inhalt Recht sein.«136 So lesen wir bei Kelsen, dass 
die Reine Rechtslehre »einen relativ formalen Charakter haben muß«, 
weil durch die formal-abstrakten Begriffe der Rechtslehre »die ungeheu-
re Fülle des positiven Rechtsmaterials erkenntnismäßig gemeistert wer-
den [soll]« bzw. »das ihr aufgegebene Material in ein System möglichst 
präziser Begriffe möglichst erschöpfend einzufangen [ist]«.137 Weil sich 
die Erkenntnis der Reinen Rechtslehre daher bloß auf das Recht als ab-
strakte Rechtsnorm richtet, spricht etwa Simon Birnbaum vom »posi-
tivistischen Ausklammern der kapitalistischen Gesellschaft«.138 Werner 
Krawietz weist darauf hin, dass das Reinheitspostulat als Ursache für 
Kelsens »verabsolutierten Normativismus« verstanden werden muss, in 
dem die Erkenntnis des Rechts auf die Erkenntnis von Rechtsnormen 
beschränkt ist.139

Der Begriff der Reinheit hat sich als der Ausdruck einer Erkenntnis 
des Rechts als Rechtsnorm ergeben, insbesondere unter dem geltungs-
technischen Ausschluss spezifischer inhaltlicher Anforderungen mora-
lischer oder politischer Natur. Geltung als »spezifische Existenz einer 
Norm« bzw. Geltung als die spezifische Existenzweise des Rechts als 
Rechtsnorm bringt zum Ausdruck, dass irgendetwas sein oder nicht sein 
soll.140 Und auch hier gilt, dass dieses »sein soll« ein reines, abstraktes 
und das heißt ein von der spezifisch moralischen Normativität unabhän-
giges Sollen meint. Es meint folglich gerade nicht die Rechtfertigung ei-
ner bestehenden Rechtsordnung, wie der häufigste Einwand gegen die 
Reine Rechtslehre – das sogenannte »Hitler Argument« –141 behauptet, 
sondern ist wertfreie Erkenntnis.142 Diese Neutralität der Reinen Rechts-
lehre schwindet auch nicht mit der scheinbar veränderten Fragestellung, 

Herrschaft«, in: AG Rechtskritik (Hg.), Rechts- und Staatskritik nach Marx 
und Paschukanis, S. 84.

136	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 201.
137	Kelsen, »Was ist die Reine Rechtslehre?«, S. 160.
138	Birnbaum, »Rechtsform und Herrschaft«, S. 85. Dagegen vermisst auch 

Uhlig in der materialistischen Rechtstheorie einen rein rechtlichen Zugang, 
wenn er dieser vorwirft, dass »bedeutende theoretische Aussagen kaum als 
Produkt einer Untersuchung von Recht erscheinen, sondern vieles darauf 
hindeutet, dass sie als auf das Recht bezogene Passstücke zu anderen, bereits 
vorher bestehenden Komplexen entwickelt wurden« (Uhlig, Das Recht bei 
Marx und im Materialismus, S. 375). Selbstverständlich entgeht ihm dabei 
die Hegelianische Pointe, dass eine ausschließlich auf das Recht fokussie-
rende Betrachtung das Recht notwendigerweise verfehlt.

139	Krawietz, »Reinheit der Rechtslehre als Ideologie?«, S. 351.
140	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 9f.
141	Walter Ott, Die Vielfalt des Rechtspositivismus, Baden-Baden: Nomos 2016, 

S. 25.
142	Siehe auch Leser, »Wertrelativismus, Grundnorm und Demokratie«, S. 142.

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

»Why should the law be obeyed?«. Hermann Klenner sieht darin, dass 
Kelsen auf die Frage, wieso das Recht befolgt werden soll, die Grund-
norm anführt, den endgültigen Beweis für die Legitimierung der gel-
tenden Rechtsordnung durch die Reine Rechtslehre.143 Dabei übersieht 
Klenner jedoch, dass sich Kelsen hier gerade nicht auf eine Frage der 
Rechtfertigung des Rechts einlässt – der Titel des Aufsatzes soll vielmehr 
auf diese falsche Fährte führen –, sondern der Frage abermals eine wis-
senschaftstheoretische Wende verleiht: 

To the question why we ought to obey its provisions [of the constituti-
on; L.L.O.] a science of positive law can only answer: the norm that we 
ought to obey the provisions of the historically first constitution must 
be presupposed as a hypothesis.144

Die Frage, wieso das Recht befolgt werden soll, wird bei Kelsen an die 
Frage, wieso das Recht gilt, gebunden und entlang des Stufenbaues der 
Rechtsordnung, letztlich daher mit der Grundnorm, beantwortet. Wie-
so das Recht befolgt werden soll, artikuliert in einer ideologiekritischen 
Deutung keine moralische oder gerechtigkeitsorientierte Normativität, 
sondern das reine, abstrakte Sollen, das sich – wie oben gezeigt – ja ge-
rade von derlei »Verunreinigung« abheben will.145  Damit geht auch 
ein Wechsel im Adressaten der Frage einher: Sie richtet sich weniger an 
die Bevölkerung als vielmehr an die Rechtswissenschaft selbst. Klenners 
Einwand ist, wie sein Aufsatz insgesamt, gewillt, hinter der Reinheit ei-
nen »eigentlichen« partikularen Inhalt aufzudecken und verfehlt es da-
her, die »wirkliche« Reinheit in ihrem Verhältnis zur politischen Öko-
nomie zu reflektieren.

Bei Umberto Cerroni wird demgegenüber die Reinheit selbst zum Aus-
druck bürgerlicher Verhältnisse und zwar in dem Sinne, dass die Bedin-
gung einer reinen, und das heißt auch allgemeinen Theorie der Rechts-
norm im bürgerlichen Staat als einer abstrakt-allgemeinen öffentlichen 
Autorität zu suchen ist: »[U]nd nur ein derartiger Staat kann die eige-
ne Typisierung einer gleichen Norm für alle artikulieren und tolerieren, 
ohne die es in der Tat keine wirklich allgemeine Theorie der Rechtsnorm 
geben könnte«.146 Das Reinheitspostulat wird bei Cerroni zur Manifesta-
tion der Trennung der öffentlichen von der gesellschaftlichen Sphäre, 
der wahrlich reinen Reduktion des Menschen auf das abstrakt freie und 
gleiche Rechtssubjekt. Damit stimmt auch Paschukanis überein, wenn 
er schreibt, dass sich erst im bürgerlichen Zeitalter »das rein juristische 

143	Hermann Klenner, Rechtsleere – Verurteilung der Reinen Rechtslehre, Frank-
furt am Main: Marxistische Blätter 1972, S. 50.

144	Kelsen, »Why should the law be obeyed?«, S. 257.
145	Siehe auch Leser, »Wertrelativismus, Grundnorm und Demokratie«, S. 142.
146	Umberto Cerroni, Marx und das moderne Recht, Frankfurt am Main: Fischer 

1974, S. 51.

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

Moment« absondern konnte.147 Auch Krawietz deutet auf die »gesell-
schaftliche Bedingtheit des Rechtswissenschaftssystems« (Hervorhe-
bung L.L.O.) hin,148 sodass das Reinheitspostulat auch nicht einfach als 
»Vorschlag zur wissenschaftlichen ›Arbeitsteilung‹« verstanden werden 
kann.149 Im Grunde entspricht Cerronis Diagnose der Hegel’schen Ein-
sicht von der Geschichtlichkeit nicht nur des Rechts, sondern des Den-
kens über das Recht selbst: Bleibt die Methodenreinheit bloß mangelhaft 
erfüllbares Postulat, fehlt der Reinen Rechtslehre die Selbstreflexion, sich 
als historisch und gesellschaftlich bestimmtes Sein zu begreifen. Auch für 
Iustitia gilt das Hegel’sche Diktum: »[D]ie Eule der Minerva beginnt erst 
mit der einbrechenden Dämmerung ihren Flug«.150

1.4 Aufhebung der Sein-Sollen-Dichotomie: Hegels 
Kritik am Sollen in der Wissenschaft der Logik

Ich möchte mich der an Hume anknüpfenden Sein-Sollen-Dichotomie 
Kelsens noch auf eine untypische Weise widmen, nämlich über die He-
gel’sche Kritik am Begriff des Sollens selbst. Wieso das perennierende 
Sollen den »Standpunkt des Beharrens in der Endlichkeit« bezeichnet, ist 
Gegenstand der folgenden Darstellung.151 In der Wissenschaft der Logik 
schreibt Hegel, das Sollen »ist und ist zugleich nicht«,152 denn einerseits 
ist es das, was sein soll, das heißt es ist als Ansichsein gesetzt, und ande-
rerseits ist dieses Ansichsein ein Nichtsein, eben weil es doch erst noch 
sein soll und noch nicht ist. Als Ansichsein ist das Sollen eben exakt das, 
was eigentlich sein soll, das heißt etwas, das sein müsste, weil es Bestim-
mung des Etwas ist,153 aber doch nicht ist. Mit dem Sollen ist daher eine 
Bestimmung eingeführt, die über sich hinausweist – denn das was ist, 
genügt nicht; es ist im Hinblick auf es eine Schranke zu überschreiten – 
und zugleich auch nicht über sich hinausweist, weil Etwas nur als Sollen 
überhaupt eine Schranke hat.154 Anders formuliert produziert das Sollen 
erst jene Schranke, über die es hinauswill. »Das Sollen für sich enthält die 
Schranke und die Schranke das Sollen. […] [D]ie Schranke ist bestimmt 
als das Negative des Sollens und das Sollen ebenso als das Negative der 

147	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 94 [S. 71].
148	Krawietz, »Reinheit der Rechtslehre als Ideologie?«, S. 397.
149	Kulenkampff, »Rechtspositivismus und marxistische Rechtstheorie«, S. 537.
150	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, in: Werke Bd. 7, S. 28.
151	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 148.
152	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 143.
153	Vgl. auch Horst Friedrich, Hegels »Wissenschaft der Logik«. Ein marxisti-

scher Kommentar. Dritter Teil, Berlin: Dietz 2009, S. 58.
154	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 144.

AUFHEBUNG DER SEIN-SOLLEN-DICHOTOMIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

Schranke.«155 An anderer Stelle schreibt Hegel, dass im Sollen »immer 
die Ohnmacht [liegt], daß etwas anerkannt wird als berechtigt und daß 
sich dasselbe doch nicht geltend zu machen vermag«.156 Gerade weil das 
Sollen aber das Endliche als das zu Überwindende fixiert, verharrt es in 
demselben, es ist der »Formalismus der Möglichkeit«, der an der Schran-
ke des Endlichen »eine Realität« hat.157 Es ist die Realität des unendli-
chen Progresses, also der schlechten Unendlichkeit. Das Sollen stellt sich 
als dieser Formalismus jedweder Endlichkeit entgegen, ungehindert, un-
endlich, als »Norm, die stets fordert und nie erfüllt wird«.158

In Anknüpfung daran »können zwei Vorurteile [der kritischen, das 
heißt insb.  Kantischen Philosophie; L.L.O.] näher gerügt werden«:159 
Das erste betrifft die »Verendlichung«160 des Sollens, weil es im Verhar-
ren in der Endlichkeit selbst nur das »endliche[] Hinausgehen«161 ist. In 
gewohnter Polemik bringt Hegel diesen Gedanken auf den Punkt: 

[D]ie Räsoneurs, deren Verstand sich die unaufhörliche Befriedigung 
gibt, gegen alles, was da ist, ein Sollen und somit ein Besserwissen vor-
bringen zu können, […] sehen nicht, daß für die Endlichkeit ihrer Kreise 
das Sollen vollkommen anerkannt wird.162

Die unaufhörliche Penetranz des Sollens ist im wahrsten Sinne des Be-
griffes besser-wisserisch, weil in ihm die schlechte Unendlichkeit voll-
ständig manifest ist; gegen alles, was ist, lässt sich das, was nicht ist, aber 
sein soll, ohne weitere Begründung anführen. Die Pointe aber liegt darin, 
dass die Verfechter einer solchen am Sollen orientierten, das heißt idea-
listischen Kritik, nicht begreifen, dass das Sollen selbst schon ihren end-
lichen Diskurs bestimmt bzw. in diesen vollständig integriert ist. 

Das andere betrifft die sich im Kantischen Ding an sich manifestie-
rende Schranke des Denkens. Wenn das Ding an sich als Schranke des 
Denkens, als das unerkennbare Jenseits des Denkens postuliert wird, 
so liegt in dieser Behauptung »die Bewußtlosigkeit, daß darin selbst, 
daß etwas als Schranke bestimmt ist, darüber bereits hinausgegangen 

155	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 148.
156	Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I, S. 200, § 97 Zu-

satz.
157	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 145.
158	Anton Friedrich Koch, »Dasein und Fürsichsein (Logik der Qualität)«, in: 

Anton Friedrich Koch/Frederike Schick (Hg.), G.W.F. Hegel: Wissenschaft 
der Logik, Klassiker Auslegen Bd. 27, Berlin: Akademie 2002, S. 41; vgl. 
auch Ernst Bloch, Subjekt – Objekt. Erläuterungen zu Hegel, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 1972, S. 448.

159	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 145.
160	Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik I, S.159.
161	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S.147.
162	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 147 f.

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

ist«.163 Denn die Bestimmung der Schranke ist eine Bestimmung gegen 
das Unbeschränkte, eine Bestimmung also, die auf die Abhebung von sei-
nem Anderen angewiesen ist und die sich in diesem Sinne immer schon 
selbst überschritten hat: Das Unbeschränkte ist die Schranke der Schran-
ke selbst. Die Unerkennbarkeit des Dings an sich ist hingegen der ver-
bleibende Rest einer Philosophie, die nicht nur eine harte Grenze zwi-
schen Denken und Sein, zwischen Subjekt und Objekt zieht, sondern 
sich dem Imperativ verpflichtet fühlt, »daß das Denken etwas Höhe-
res als die Wirklichkeit sein, von ihr sich entfernt in höheren Regionen 
halten soll«.164 Hegel wiederholt hier einen Gedanken, der weiter oben 
bereits als Teil seiner Methodenkritik expliziert wurde. Welche Konse-
quenz hat dieses Gebot aber für das Denken als Denken? Wenn das Den-
ken über der Wirklichkeit schweben soll, dann ist das Denken »selbst 
als ein Sollen bestimmt« und hat sich von der Wirklichkeit endgültig 
entfernt.165 Das Umschlagen des Sollens in Sein ist die Aufhebung der 
Sein-Sollen-Dichotomie als eine dem Begriff des Sollens selbst innewoh-
nende Bestimmung:166

Dieses Unendliche hat die feste Determination eines Jenseits, das nicht 
erreicht werden kann, weil es nicht erreicht werden soll, weil von der Be-
stimmtheit des Jenseits, der seienden Negation nicht abgelassen wird.167

Solange das Sollen nur die Negation des Endlichen ist, reproduziert es 
dasselbe in einem unendlichen Progress, denn es ist auf das Endliche an-
gewiesen, von welchem es sich abhebt.

Diese Kritik des Sollens hat praktische Konsequenzen für die Bestim-
mung eines »nichtknechtische[n], gelingende[n] Selbstverhältnisses«.168 
Um dem Selbst oder der Wirklichkeit nicht nur heteronom entgegenzu-
treten, darf das normative Maß dieses Verhältnisses nicht einfach ge-
sollt sein, sondern es muss sein, das heißt dem Selbst oder der Wirklich-
keit immanent sein. Ist dem so, ist das Maß nicht mehr Maß in seiner 
herkömmlichen Bedeutung, sondern Teil der Wirklichkeit, die sich dann 
selbst ihr Maß ist. Das Sollen hingegen ist die bloße »Abstraktion« von 
der Wirklichkeit und daher auch nur ein »unvollkommenes Hinausge-
hen«,169 weil es an dieselbe gebunden bleibt. Mit dieser Form immanen-
ter Kritik, die das Sollen im Sein aufgehen lässt, hängt Hegels Begriff 
von Befreiung zusammen, den er – offenbar wenig beachtet – in der 

163	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 145.
164	Ebd.
165	Ebd.
166	So auch Bloch, Subjekt – Objekt, S. 447.
167	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 156.
168	Menke, Autonomie und Befreiung. Studien zu Hegel, Berlin: Suhrkamp 

2018, S. 56.
169	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 147.

AUFHEBUNG DER SEIN-SOLLEN-DICHOTOMIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

Wissenschaft der Logik entwickelt: »Freilich ist nicht jedes Hinausgehen 
und Hinaussein über die Schranke eine wahrhafte Befreiung von dersel-
ben, wahrhafte Affirmation«.170 Dass Befreiung und Affirmation syno-
nym gesetzt sind, erscheint zunächst als Oxymoron. Aus der Kritik des 
Sollens, das stets über die Wirklichkeit hinauswill und doch an sie gebun-
den bleibt, folgt, dass die wahrhafte Befreiung nicht in der mangelhaften 
Überwindung der Wirklichkeit durch das Sollen liegt, sondern die Affir-
mation der Wirklichkeit selbst ist. Erst die Affirmation der Wirklichkeit 
als Wirklichkeit bzw. die Affirmation der Wirklichkeit in ihrer Gegen-
sätzlichkeit vermittelt ihre Überwindung, nicht die schlechte Affirmati-
on durch das Verharren in ihr. 

Auch Ernst Bloch zieht eine entscheidende ideologiekritische Kon-
sequenz aus Hegels Kritik des Sollens, die er als eine Kritik am Protes-
tantismus und sodann als eine Kritik am Arbeitsfetischismus interpre-
tiert: »Es ist das jenes Stück Protestantismus, jenes Stück unendlicher 
Arbeitsmoral, das Hegel in wahrer Größe von sich abtut.«171 Im unauf-
hörlichen Streben als Selbstzweck richtet sich Hegel daher nicht nur, 
wie Bloch richtig feststellt, gegen das Faustische »Wer immer strebend 
sich bemüht, den können wir erlösen«, sondern nimmt schon die Kritik 
am american dream vorweg.172  Bloch übersieht jedoch die Pointe der 
Hegel’schen Erfahrungsgeschichte als immanente Kritik, wenn er ihm 
wiederum vorwirft, zwar »mit großem Recht gegen dies perennierende 
Sollen [vorzugehen]«, dabei jedoch »überhaupt kein Unverwirklichtes 
mehr zu behalten, also keine Zukunft«.173 Bloch scheint hier ein Prin-
zip Hoffnung zu vermissen, doch formuliert er in seinem gleichnamigen 
Hauptwerk selbst die Hegel’sche und Marx’sche Kritik an Positivismus 
und stumpfem Idealismus: »An den Dingen zu kleben, sie zu überflie-
gen, beides ist falsch.«174

170	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 146 f.
171	Bloch, Subjekt – Objekt, S. 448.
172	Ebd.
173	Bloch, Subjekt – Objekt, S. 446.
174	Bloch, Das Prinzip Hoffnung Bd. 1, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1974, 

S. 256.

METHODISCHE ÜBERLEGUNGEN UND ÜBERLEGUNGEN ZUR METHODE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

2 Warenform und Rechtsform: Zur 
Dialektik von Freiheit und Herrschaft

Dem ideologiekritischen Anliegen entsprechend, das Recht als »histori-
sche Form«1 zu entwickeln, fungiert auch in der Analyse des Rechtsver-
hältnisses das Rechtssubjekt, das heißt der konkret-leibhaftige, in den 
»wirklichen Lebensprozeß«2 eingebundene Mensch, als theoretischer 
Ausgangspunkt. Indem Paschukanis die Kategorie des Rechtssubjekts 
als »Atom der juristischen Theorie« bezeichnet, setzt er die Rechtsform 
in Analogie zur Warenform bzw. das Verhältnis zwischen Rechtssub-
jekten in Analogie zum Verhältnis zwischen Warenbesitzern.3 Allgemei-
ne Rechtslehre und Marxismus will sich strukturell als Hommage auf 
Marx’ Kapital verstanden wissen und so paraphrasiert Paschukanis den 
Anfang des Kapitals, wenn er schreibt:  

Ähnlich wie der Reichtum der kapitalistischen Gesellschaft die Form 
einer ungeheuren Anhäufung von Waren annimmt, stellt sich die gan-
ze Gesellschaft als eine unendliche Kette von Rechtsverhältnissen dar.4

Entsprechend dort: »Der Reichtum der Gesellschaften, in welchen ka-
pitalistische Produktionsweise herrscht, erscheint als eine ›ungeheu-
re Warensammlung‹, die einzelne Ware als seine Elementarform.«5 
Dem Rechtssubjekt als Atom entspricht die Ware als Elementarform. 
Im vorliegenden Kapitel soll die Argumentation nachvollzogen wer-
den, die in dem Gedanken vom juristischen Verhältnis als Kehrseite 
des ökonomischen kulminiert.6 Daher wird in einem ersten Schritt die 
Marx’sche Wertformanalyse dargestellt, die für das Verständnis von 
Paschukanis’ Rechtsformtheorie unerlässlich ist. Erst im Anschluss an 
die Entwicklung der Begrifflichkeiten der Wertformtheorie kann Pa-
schukanis’ Rechtsformtheorie rekonstruiert und weitergedacht wer-
den. In einem letzten Schritt wird Paschukanis’ Begriff der Rechtsform 
mit den Einwänden Kelsens konfrontiert, die sich grob als »Repro-
duktion bürgerlicher Ideologie« und »Reduktionismus« zusammen-
fassen lassen.

1	  	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 52 [S. 26].
2	  	MEW 3, S. 26.
3	  	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 109 [S. 87].
4	  	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 84 [S. 60].
5	  	MEW 23, S. 49.
6	  	Vgl. Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 84 [S. 60].

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

2.1 Rechtsform und Gewalt

Es ist faszinierend, in welcher Vielfalt und in welcher Ausführlichkeit über 
Recht und Staat nachgedacht wird, ohne dieselben als Gewaltverhältnis-
se zu thematisieren. So stellt auch Lagasnerie der politischen Philosophie 
die Diagnose, sie mache es sich zur Aufgabe, »sich eine Möglichkeit vor-
zustellen, vom Staat zu sprechen, ohne von der Gewalt zu sprechen«.7 
Ganz richtig führt er dieses Versagen der politischen Philosophie auf die 
Kantische Abstammungslinie zurück, die in die vollständige Neutralisie-
rung unseres Verhältnisses zum Recht in diskurstheoretischen Ansätzen 
mündet.8 Rechtliche Normen seien demnach das Resultat von rationalen, 
auf der Logik von Anerkennung, Gegenseitigkeit und Entscheidung beru-
henden Verfahren, Ergebnis einer freien Übereinkunft, die sich der zumin-
dest fiktiven Beteiligung aller versichert. Weil das Recht daher in dieser 
klassisch bürgerlichen Logik – eine vertragliche Übereinkunft als legitime 
Quelle der Macht – von denjenigen hervorgebracht ist, die sich diesem 
zugleich unterwerfen, genießt dasselbe eine gewisse Immunität gegenüber 
Kritik: Wer sich gegen das Recht, das heißt als demokratisch Hervorge-
brachtes auch gegen das Allgemeine, Vernünftige, Anerkannte, Universelle 
äußert, der macht sich innerhalb dieser Logik verdächtig, zugleich Beden-
ken gegenüber der demokratischen Gemeinschaft als solche zu formulie-
ren. Daran entfacht ein logisches Lauffeuer, das über eine Gleichschaltung 
von Rechts- und Staatskritik mit Demokratiefeindlichkeit zu dem frap-
panten Eilschluss gelangt, es handle sich möglicherweise um die Betäti-
gung nationalsozialistischen Gedankenguts, jedenfalls aber um eine Spiel-
art totalitären Denkens. Jenseits dieses Moralismus ist der Vorwurf des 
totalitären Denkens ironischerweise mit dem – ursprünglich durch Carl 
Schmitt gegen den Liberalismus formulierten und danach vom Postmar-
xismus rezipierten – Einwand verknüpft, nicht in der Lage zu sein, das 
genuin »Politische« oder die spezifische Normativität rechtlicher Ord-
nungen zu erklären. Die folgende Arbeit wird sich an zahlreichen Stellen 
mit exakt diesen Vorwürfen auseinandersetzen, die in unterschiedlicher 
Gestalt begegnen, so etwa als Vorwurf der Reduktion des Rechts auf die 
Ökonomie (ökonomischer Reduktionismus/Ökonomismus). 

Die politische Philosophie setzt sich mit Herrschaft und Gewalt nur 
unter dem Gesichtspunkt ihrer Legitimität und Legitimation auseinan-
der, sodass sich, wie Lagasnerie treffend festhält, die »Problematik der 
Legitimation der Gewalt […] zu Lasten der Problematik der Gewalt 
durchgesetzt [hat]«.9 Diese »Objektverschiebung« basiert auf einem ba-
nalen Trick: Dass die Gewalt außerhalb von Gesetz und Staat liegt, ist 

7	  	Lagasnerie, Verurteilen, S. 63.
8	  	Ebd.
9	  	Lagasnerie, Verurteilen, S. 71.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

innerhalb der vertragstheoretischen Logik ein analytisches Urteil. Denn 
entspringen Gesetz und Staat einem friedlichen und rationalen, diskur-
siven Verfahren, dann eignet ihnen eine Art ursprünglicher Gewaltlo-
sigkeit, eine Gewalt, die keine ist, weil sich ihr das Subjekt als Staats-
bürger freiwillig und aus vernünftiger Einsicht unterwirft und daher als 
die seinige anerkennt.10 Gewalttätig erscheint der Staat demnach nur 
im Exzess, also dann, wenn er gegen seinen eigenen Begriff, gegen sei-
ne selbstgesetzten Normen agiert. Der Staat ist nur gewalttätig, wenn er 
sich auflöst und eigentlich nicht mehr Staat ist, etwa in Ausschreitun-
gen der Exekutive oder Willkür der Justiz. Die Gewalttätigkeit des Staa-
tes ist damit schon begrifflich ausgeschlossen. Doch die Gewalttätigkeit 
kann nicht durch vertragliche Unterwerfung getilgt werden; eine Bin-
senweisheit, die sogar ins positive Recht Eingang gefunden hat, wo etwa 
die Einwilligung in strafbare, die körperliche Integrität der einwilligen-
den Person betreffende Handlungen durch eine Sittenwidrigkeitsklausel 
begrenzt ist. Behalten wir jedoch vorausschauend im Hinterkopf, dass 
die Form, in der sich bürgerliche Herrschaft betätigt, das heißt die Form 
von Eigentum, Recht und Staat, ambivalent ist. Diese Begriffe umfas-
sen ihren Exzess immer schon in dem Sinne in sich, dass sie nur genau 
dann das sind, was sie sind, wenn oder indem sie sich überschreiten. Ge-
walt und die Gewaltlosigkeit sind in den Begriffen des bürgerlichen Ei-
gentums, des bürgerlichen Rechts und des bürgerlichen Staats in dieser 
Doppelung enthalten und lassen sich weder in die eine noch in die an-
dere Seite auflösen.

Die Verdrängung offenkundiger Herrschafts- und Knechtschaftsver-
hältnisse als unmittelbare Formen der Gewalt (Sklaverei oder Leibei-
genschaft, Kinderarbeit) markiert historisch den Übergang zur freien 
Marktwirtschaft, zu kapitalistischer Produktionsweise und bürgerli-
cher Gesellschaft. Doch muss mit Heide Gerstenberger diese historische 
Schnittstelle in einem bestimmten Sinn relativiert werden. An die Stel-
le derartiger Formen direkter Herrschaft und Gewaltausübung gegen-
über Arbeitskräften und dem blanken Recht des Stärkeren durch räu-
berische Aneignung tritt im Kapitalismus eine spezifische Vermittlung.11 
Diese Vermittlung ist das Rechtsverhältnis bzw. die Beziehung zwischen 
Rechtssubjekten, die wirtschaftliche Beziehungen weitgehend versach-
licht. Mit der historischen Durchsetzung des staatlichen Gewaltmono-
pols im Kapitalismus und der Verdrängung der Feudalordnung schwin-
det eine eigenständige Strukturbedeutung direkter Gewaltformen im 
nicht-öffentlichen Raum.12 Es ist, wie sie schreibt, eines der »Grün-

10	 	Vgl. Lagasnerie, Verurteilen, S. 64.
11	 	Heide Gerstenberger, Markt und Gewalt. Die Funktionsweise des histori-

schen Kapitalismus, Münster: Westfälisches Dampfboot 2017, S. 11.
12	 	Gerstenberger, Markt und Gewalt, S. 14.

RECHTSFORM UND GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

dungselemente moderner Staatlichkeit«, dass das Recht auf unmittelba-
re Gewaltanwendung dem Staat sowie seinen Verwaltungsorganen al-
lein vorbehalten ist.13 Doch ist die Verdrängung von Praktiken direkter 
Gewalt, die sie als Formen »entgrenzter Ausbeutung« versteht,14 nicht 
als Strukturnotwendigkeit innerhalb der kapitalistischen Moderne an-
zusehen, wie dies etwa im Zirkulationsmarxismus vertreten wird.15 Dass 
sich direkte Gewaltpraktiken trotz ihrer staatlichen Monopolisierung 
dennoch in der Sphäre des Privaten fortsetzten und immer neue Gestalt 
annahmen, macht Gerstenberger etwa am Beispiel der Disziplinierung 
von Arbeitskräften mit Fabrikordnungen, rigiden Leitungspraktiken etc. 
deutlich.16 Damit tritt Gerstenberger der fortschrittsgläubigen Vorstel-
lung entgegen, es existiere eine dem Kapitalismus inhärente Entwick-
lungstendenz, Formen direkter Gewalt aus dem ökonomischen Verhältnis 
zu verdrängen.17 So lässt etwa auch Nikolaj Gogol seinen Protagonisten 
Tschitschikow in Die toten Seelen genau jenen Ursache-Wirkungs-Zu-
sammenhang zwischen der Überwindung der Leibeigenschaft als gesell-
schaftlichem Fortschritt und dem Rückgang von Gewalt hinterfragen, 
welcher gemeinhin als unbestrittene Wahrheit Bestand hat: 

Jetzt kommandierst du Bauern, die dein Eigentum sind, kommst eini-
germaßen gut mit ihnen zurecht und mißhandelst sie nicht, weil’s auch 
dein eigener Schaden wäre.  Lebst du aber in Petersburg, so hättest du 
Beamte unter dir und würdest sie im Bewußtsein, daß sie nicht deine 
Leibeigenen sind, bis aufs Blut peinigen.18

Mit Gerstenberger und Gogol ist das Narrativ des sozialen Fortschrittes 
im Kapitalismus hinterfragt. In der Einsicht, dass das ökonomische Ver-
hältnis zwischen Kapital und doppelt freiem Lohnarbeiter nicht vollstän-
dig frei von direkten Gewaltverhältnissen ist, wird ein darüber hinaus-
gehendes Charakteristikum von Kapitalismus, bürgerlicher Gesellschaft 
und bürgerlichem Recht deutlich: Diese historisch konkreten Formen 
existieren realiter nicht in dieser begrifflichen Reinform. Umgekehrt ist 
mit der begrifflichen Reinform keine Abstraktion von den wirklichen ge-
sellschaftlichen Verhältnissen verbunden, sondern sie bringt stets einen 
notwendigen Zusammenhang zum Ausdruck, zu dem sich eine Fülle an 
kontingenter Mannigfaltigkeit gesellt. Wird daher im weiteren Verlauf 
die bürgerliche Rechtsform als die spezifische Form freier und gleicher 

13	 	Ebd.
14	 	Gerstenberger, Markt und Gewalt, S. 17.
15	 	Zum Begriff des Zirkulationsmarxismus insbesondere unter 2.3.2.2.
16	 	Gerstenberger, Markt und Gewalt, S. 68.
17	 	Gerstenberger, Markt und Gewalt, S. 11, S. 674; siehe auch Paschukanis, 

Allgemeine Rechtslehre, S. 176 [S. 158f.], der dies für die Entwicklung des 
Strafrechts argumentiert.

18	 	Nikolaj Gogol, Die toten Seelen, München: dtv 2008, S. 132f.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

Persönlichkeit herausgestellt, so bedeutet dies nicht, dass nicht parallel 
dazu Refeudalisierungstendenzen in den unterschiedlichsten Bereichen 
(so etwa im österreichischen Mietrecht und der Problematik des Lage-
zuschlages) zu beobachten sind. Žižek betont gegenüber Gerstenberger, 
dass Formen direkter Gewalt, deren Kritik gerne auf die personifizieren-
de Kritik an konkret handelnden Subjekten und deren »bösen« Absich-
ten hinausläuft, im kapitalistischen System zugunsten einer objektiven, 
systemischen und damit anonymen Gewalt abgelöst wird und letztere als 
notwendige Folge der kapitalistischen Produktionsweise primär zu un-
tersuchen seien;19 dies jedoch ohne dabei in eine ideologische Idealisie-
rung der Verhältnisse zu verfallen oder gar das Narrativ eines menschli-
chen Kapitalismus fortzuschreiben.

Während also im Feudalismus das Ausbeutungsverhältnis keinerlei 
juristischer »Formgebung« bedarf – befindet sich doch der Leibeige-
ne in der vollumfänglichen und direkten Verfügungsgewalt des Feudal-
herren – tritt dieses im Kapitalismus nunmehr über die Vermittlung der 
juristischen Form des Vertrages in Erscheinung.20 Schon Lukács betont 
die Bedeutung dessen, den Schein als notwendige Erscheinungsform zu 
denken.21 In Christoph Menkes letztem Kapitel seiner Kritik der Rech-
te wird dieser am Vertrag exemplifizierte Verkehrungsprozess für das 
Recht insgesamt definiert. Das moderne, das heißt bürgerliche Recht 
macht seine Entgegensetzung zum Nichtrechtlichen zum eigenen We-
senskern: 

Die Rechte in ihrer modernen Form wenden die grundlegende Bestim-
mung des Rechts, die Gewalt zu begrenzen, auf die Gewalt an, die das 
Recht selbst ist; die Rechte sind das Recht des Rechts.22

Diese »Selbstreflexion des Rechts« vollzieht sich im bürgerlichen Recht 
als doppelte Gewaltbegrenzung »– die Begrenzung der Gewalt des ei-
nen gegen den anderen und die Begrenzung der Gewalt der rechtlichen 
Begrenzung –« und verfährt damit genuin positivistisch.23 Denn Ge-
genstand ihres Sicherheitsbedürfnisses ist die private Interessenlage der 
Menschen, die als gegebene vorausgesetzt ist und nicht begründend ein-
geholt wird. In der Herleitung und Begründung eben dieser privaten In-
teressenlage aber liegt die Leistung der marxistischen Rechtskritik, den 
»Schein des Gegebenen, den die bürgerliche Sicherung des Eigenen ihm 
[dem Recht] verleiht« aufzulösen.24

19	 	Vgl. Žižek, Weniger als nichts. Hegel und der Schatten des dialektischen Ma-
terialismus, Berlin: Suhrkamp 2016, S. 337f.

20	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 110 [S. 88].
21	 	Vgl. Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein, S. 21.
22	 	Menke, Kritik der Rechte, S. 404.
23	 	Menke, Kritik der Rechte, S. 404f.
24	 	Menke, Kritik der Rechte, S. 406.

RECHTSFORM UND GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

An die Stelle unmittelbarer Gewalt tritt in der warenproduzierenden 
Gesellschaft ein Wechselverhältnis von Recht und Herrschaft in dem Sin-
ne, dass Recht zum einen Voraussetzung und Reflex der Warenform und 
damit der Herrschaft ökonomischer Verhältnisse ist, zum anderen Klas-
senherrschaft rechtsförmig vermittelt wird. Die Gewalt bürgerlicher Ver-
hältnisse ist eine vermittelte, außerökonomische, die sich in der geson-
derten Instanz eines neutralen Staates monopolisiert.25 Das Verhältnis 
von Recht und Gewalt steht auch in Zusammenhang mit der Frage nach 
der Überwindung der Produktionsverhältnisse und der Rechtsform. Es 
ist wohl kein Zufall, dass der vorletzte Satz in Menkes Kritik der Rech-
te, »Das neue Recht ist daher das Recht, dessen Gewalt darin besteht, 
sich aufzulösen: die Gewalt, die mit ihrer Ausübung »sofort […] begin-
nen wird abzusterben««, auch auf eine Weise gelesen werden kann, in 
welcher das Subjekt des Absterbens das Recht selbst ist.26 In dieser Le-
seweise wäre sodann »die Gewalt des neuen Rechts […] die Gewalt der 
Befreiung« als die Befreiung von Gewalt und Recht.27

Die Bedeutung der Gewalt in der marxistischen Theorie als revolutio-
närer Umsturz der Gesellschaft wurde in der Rezeptionsgeschichte jedoch 
praktisch und theoretisch konsequent überschätzt. Die Metapher von der 
Gewalt als »Geburtshelfer jeder alten Gesellschaft, die mit einer neuen 
schwanger geht« muss ernstgenommen,28 die Gewalt daher nicht als tra-
gendes Moment bei der Umwandlung der Gesellschaft verstanden werden. 
Nie ist Marx der Ansicht – darauf weist Erich Fromm in Das Menschen-
bild bei Marx hin –,29  der Gewalt käme eine originäre Funktion in der 
Schaffung einer neuen Gesellschaftsordnung zu. Damit ist aber zugleich 
eine Absage an die schöpferisch-emanzipatorische Kraft der politischen 
Gewalt ausgesprochen, sodass die Umwälzung der herrschenden Ordnung 
von unten, das heißt aber von den ökonomischen und rechtlichen Ver-
hältnissen ausgeht. Die Vorstellung »von einem Ursprungsort der Macht« 
wird dabei verabschiedet.30 Mit der Analyse eben dieser ökonomischen 
und rechtlichen Verhältnisse und ihrer Wechselwirkung werden sich die 
folgenden zwei Unterkapitel »Warenform und Warenfetisch bei Marx« 
sowie »Rechtsform und Rechtsfetisch bei Paschukanis« beschäftigen.

25	 	 Ingo Elbe, »Warenform, Rechtsform und Staatsform. Paschukanis’ Explika-
tion rechts- und staatstheoretischer Gehalte der Marxschen Ökonomiekri-
tik«, in: grundrisse. Zeitschrift für linke Theorie und Debatte 2004/9, S. 46f.

26	 	Menke, Kritik der Rechte, S. 407.
27	 	Ebd.
28	 	MEW 23, S. 779.
29	 	Erich Fromm, Das Menschenbild bei Marx. Mit den wichtigsten Teilen der 

Frühschriften von Karl Marx, Frankfurt am Main/Berlin/Wien: Ullstein 
1980, S. 33.

30	 	Sonja Buckel, Subjektivierung und Kohäsion. Zur Rekonstruktion einer ma-
terialistischen Theorie des Rechts, Weilerswist: Velbrück 2007, S. 78.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

2.2 Warenform und Warenfetisch bei Marx

Im Wesentlichen ist damit bereits der sogenannte Warenfetisch ange-
sprochen, der bei Paschukanis eine erweiterte Deutung in der Form des 
Rechtsfetisches erfährt. Um diesen wird es in einem nächsten Schritt 
gehen, wobei auf eine ausholende Darstellung der Genese des Waren-
fetisches aus dem Begriff der Ware über die Begriffe Gebrauchswert/
Tauschwert, Wert, Wertform und Geld nicht verzichtet werden kann. 
Eine zusammenhanglose Betrachtung des Warenfetisches würde grund-
sätzlich dem Marx’schen Anliegen widersprechen. 

2.2.1 Vorbemerkung zur Konzeption des 1. Kapitels des Kapitals

Mit dem Titel Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie erscheint 
1867 der erste Band der sodann durch Friedrich Engels posthum ver-
öffentlichten, aber unvollendeten Trilogie des Kapitals (1885 Band II, 
1894 Band III), die als Karl Marx Hauptwerk gelten darf. Verweist zwar 
der Titel Das Kapital auf Marx’ Vorhaben einer grundlegenden Unter-
suchung der kapitalistischen Produktionsweise, so taucht der Begriff 
des Kapitals erstmals im vierten Kapitel im Kontext der Verwandlung 
von Geld in Kapital auf. Die ersten drei Kapitel beschäftigen sich mit 
der Ware, dem Geld und der Zirkulation. Die Entfaltung des Begrif-
fes des Kapitals aus dem Begriff der Ware ist nicht der willkürlichen 
Wahl einer schematischen Darstellungsweise geschuldet, sondern ent-
springt einem notwendigen Fortgang, in welchem begriffsinterne Ge-
gensätze im Emporsteigen zu einer höheren Stufe aufgehoben werden 
(Ware-Wert-Geld-Kapital), um sodann auf das real existierende gesell-
schaftliche Verhältnis, das Klassenverhältnis, zurückgeführt zu werden. 
Entsprechend schreibt Karl Reitter, dass wir 

den Blick auf den sozialen Klassengegensatz richten [müssen], um den 
Widerspruch zwischen Gebrauchswert (der lebendigen Arbeit) und dem 
Tauschwert (dem toten Kapital in der Verfügungsgewalt der Bourgeoise) 
erfassen zu können.31

Von einer inneren Dialektik der Marx’schen Kategorien zu sprechen, 
macht folglich nur Sinn unter der Berücksichtigung ihrer real gesell-
schaftlichen Vermittlung.

Die vorliegende Arbeit versteht die Marx’schen Kategorien von Ware, 
Gebrauchswert, Tauschwert, Wertform, Arbeit, usw. in ihrem eigentlichen 
Sinn als in einen Entwicklungs-, Wirk- und Vermittlungszusammenhang 

31	 	Reitter, Prozesse der Befreiung. Marx, Spinoza und die Bedingungen eines 
freien Gemeinwesens, Münster: Westfälisches Dampfboot 2011, S. 53.

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

eingebettete Begriffe. Diese stehen in einer ständigen Wechselbeziehung 
zur sozialen Wirklichkeit: 

Die Zirkulation, die also als das unmittelbar Vorhandene an der Ober-
fläche der bürgerlichen Gesellschaft erscheint, ist nur, sofern sie bestän-
dig vermittelt ist. In sich selbst betrachtet, ist sie die Vermittlung voraus-
gesetzter Extreme. Aber sie setzt diese Extreme nicht.32 

An anderer Stelle: »Die Zirkulation trägt daher nicht in sich selbst das 
Prinzip der Selbsterneuerung. Die Momente derselben sind in ihr vo
rausgesetzt, nicht von ihr selbst gesetzt.«33 Das heißt, die gesellschaftli-
chen Verhältnisse ermöglichen zwar die Zirkulation – insofern sind sie 
vorausgesetztes Moment –, die gesellschaftlichen Verhältnisse sind aber 
nicht umgekehrt durch die Zirkulation selbst gesetzte Momente als ihr 
Resultat. Die Zirkulation ist kein sich seine Voraussetzungen selbst set-
zender Prozess, sondern bleibt rückgebunden an die Produktionsver-
hältnisse, in denen das spezifische Klassenverhältnis zwischen Kapital 
und Arbeiter angesiedelt ist. Erst dort entfaltet sich ein Gegensatz zwi-
schen denjenigen, die Kapital besitzen, und denjenigen, die dies nicht tun, 
der als Voraussetzung die Zirkulation bzw. den gesamten Kapitalprozess 
entzündet.34 Dennoch wirkt auch die Zirkulation zurück auf ihren Ur-
sprung, indem sich Klassenverhältnisse verschärfen. Die Entfaltung von 
den der Zirkulation enthobenen Begriffen (Ware, Wert, Kapital) bleibt 
folglich mangelhaft, wenn die ihr zugrundeliegenden gesellschaftlichen 
(Produktions-)Verhältnisse nicht miteingezogen werden. Dies leistet je-
doch Marx und exakt darin liegt die Errungenschaft seiner Ökonomie-
kritik, die soziale Bedingtheit der scheinbar neutralen ökonomischen Ka-
tegorien aufzuzeigen. 

Und doch handelt sich bei der Warenanalyse explizit nicht um eine 
empirische Herleitung der Ware oder Skizzierung eines historischen 
Entstehungsprozesses, sondern um eine begriffliche Explikation.35 Eine 
begriffliche Explikation dessen, was Marx in der Wirklichkeit kapita-
listischer Produktion vorfindet. Entsprechend schreibt er in den Rand-
glossen zu Wagner: »Wovon ich ausgehe, ist die einfachste gesellschaft-
liche Form, worin sich das Arbeitsprodukt in der jetzigen Gesellschaft 
darstellt, und dies ist die ›Ware‹.«36 Als Voraussetzung der Untersuchung 

32	 	Ebd.
33	 	MEW 42, S. 180.
34	 	MEW 42, S. 179.
35	 	Dies missversteht allerdings Uhlig, wenn er der materialistischen Rechtsthe-

orie vorwirft, sie sei durch eine »Rückzugsstrategie« gekennzeichnet, die in 
der Aufgabe »realwissenschaftliche[r] Ansprüche« und im Rückzug in eine 
»nicht-empirische Theorieform« besteht (Uhlig, Das Recht bei Marx und 
im Materialismus, S. 374).

36	 	MEW 19, S. 369.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

ist die Existenz des Kapitalismus daher immer schon gesetzt.37 Die be-
griffliche Explikation bezieht sich somit auch nicht auf eine universale, 
absolute Kategorie, die einer von ihr unabhängigen Wirklichkeit über-
gestülpt wird, sondern auf eine Kategorie, die auf die realiter existieren-
de Ware als »Form des Arbeitsprodukts« bezogen ist.38 

Diesem Ansatz steht sowohl die Untersuchung der Ware als kon-
kret-sinnliches Ding wie auch die isolierte Untersuchung der Seite der 
Warenbesitzer entgegen, die über psychologische Deutungs- und Erklä-
rungsmuster die spezifischen Motive hinter dem Tauschakt aufzudecken 
versucht. Dieserart verfährt die klassische Ökonomie, darunter beispiels-
weise Adam Smith, der als Vertreter einer objektiven Werttheorie iro-
nischerweise auf eine anthropologisch-psychologische Begründung des 
Tauschakts verfällt, welchen er auf einen natürlichen Hang zum Tausch 
zurückführt, und damit der ihm entgegengesetzten subjektiven Wertthe-
orie überraschend ähnelt.39 Dem ersten Kapitel des Kapital widerspricht 
aber ebenso ein individualistischer Zugang zur Untersuchung, der den 
Tauschakt stets als zweigliedrige Relation zweier Warenbesitzer und den 
Arbeitsprozess als individuelles Verhältnis des einzelnen Menschen zur 
Natur begreift.40 Hierzu schreibt Michael Heinrich: 

Im Gegensatz zur klassischen und neoklassischen Ökonomie nimmt 
Marx den Warenaustausch nicht einfach als Vermittlungsform der ge-
sellschaftlichen Reproduktion hin, er betrachtet ihn vielmehr als Aus-
druck einer spezifischen Form der gesellschaftlichen Arbeit. Marx stellt 

37	 	Vgl. Moishe Postone, Zeit, Arbeit und gesellschaftliche Herrschaft. Eine 
neue Interpretation der kritischen Theorie von Marx, Freiburg: Ça Ira 2003, 
S. 202.

38	 	MEW 23, S. 74.
39	 	Sowohl die objektive als auch die subjektive Werttheorie verstehen sich als 

Antwort auf das sogenannte klassische Wertparadoxon, welches sich aus 
den Unterschieden zwischen dem »Wert« eines Gegenstandes, der zur Pro-
duktion dieses Gegenstandes aufgewendeten Arbeitszeit, der persönlichen 
»Wertschätzung« bzw. des persönlichen Nutzens dieses Gegenstandes und 
dessen Marktpreis ergibt. (Beispielsweise verhält sich der geringe »Wert« 
von Lebensmitteln wie Brot und Wasser, die jedoch den hohen »subjektiven 
Wert« der lebensnotwendigen Bedürfnisbefriedigung besitzen, zum enorm 
hohen »Wert« von Perlen oder Edelsteinen, die jedoch den im Vergleich 
zur Lebenserhaltung geringen »subjektiven Wert« eines bloß ästhetischen 
Zweckes besitzen, widersprüchlich.) Für die subjektive Werttheorie liegt der 
Wert in Form von »Wertschätzung« auf Seiten der Warenbesitzer, stellt also 
etwas rein Subjektives dar, für die objektive Wertlehre hingegen ist der Wert 
eine Eigenschaft der Waren.

40	 	Michael Heinrich, Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der po-
litischen Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer 
Tradition, Münster: Westfälisches Dampfboot 2006, S. 206.

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

nicht die Frage danach, was sich die Tauschenden beim Tausch denken, 
welche Interessen sie verfolgen etc., er untersucht statt dessen wie die 
gesellschaftliche Arbeit strukturiert ist, die den Einzelnen gar keine an-
dere Möglichkeit als den Tausch lässt.41

Die folgende Explikation muss an einer Stelle ihren Anfangspunkt  neh-
men, dies ist jedoch nicht in dem Sinne zu verstehen, dass die Marx’sche 
Warenanalyse an ihren Anfang dogmatisch den Begriff der Ware setzt, 
der zu Beginn schon voll entwickelt ist und sodann auf die realen Wa-
renphänomene Anwendung finden kann.42 Ebenso wie Hegel zu Beginn 
seiner Wissenschaft der Logik den Anfang der Wissenschaft problemati-
siert, nämlich dahingehend, dass dieser weder etwas Unmittelbares (als 
irgendwie bestimmte inhaltliche Setzung) noch etwas Vermitteltes (das 
heißt aber als Resultat und damit nicht als Anfang im eigentlichen Sinn) 
sein kann und sich vielmehr als vermittelte Unmittelbarkeit herausstel-
len wird,43 setzt Marx an den Anfang seiner Abhandlung die Ware als 
eine solche – empirisch vorgefundene – Unmittelbarkeit, deren Vermitt-
lung er anschließend in den drei Kapital-Bänden leistet. Eine zusammen-
hanglose Abhandlung einer Kategorie nach der anderen widerspricht da-
her grundsätzlich dem Vermittlungsgedanken. Versteht man jedoch das 
Kapital als Theorie, die erst als Totalität ihrer Momente ist, so kann das 
real existierende Klassenverhältnis nicht mehr als bloßer Anwendungs-
fall eines von ihm unabhängigen, im Vorhinein definierten Kategorien-
katalogs gedacht werden. Auch die Kategorien sind nicht mehr bloße Be-
zeichnungsausdrücke für Klassenverhältnisse, sondern letztere werden 
zum selbständigen Moment innerhalb der Kategorienbildung.44 Marx 
spricht davon, dass die Zirkulation »nicht nur in jedem ihrer Momen-
te, sondern als Ganzes der Vermittlung, als totaler Prozeß selbst ver-
mittelt sein [muss]«, daher nur »Phänomen eines hinter ihr vorgehen-
den Prozesses«, »ihr unmittelbares Sein […] daher reiner Schein« ist.45  
Dem widerspricht grundlegend eine nominalistische Position, nach wel-
cher Allgemeinbegriffe bloße gedankliche Fiktionen seien, die keinerlei 
Entsprechung in der extramentalen Wirklichkeit, welche ausschließlich 

41	 	Ebd.
42	 	Wie es beispielsweise Werner Becker behauptet, vgl. Werner Becker, »Di-

alektik als Methode in der ökonomischen Werttheorie von Marx. Eine 
kritische Analyse der dialektischen Struktur der Wertgleichung des ›Kapi-
tals‹ (1. Band)«, Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik 1974/4, 
S. 342.

43	 	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 65ff. Die vermittelte Unmittelbarkeit als 
Anfang ist das reine Wissen als Unmittelbarkeit, das jedoch über die Phä-
nomenologie des Geistes als der Geschichte der Erfahrung des Bewusstseins 
hin zum absoluten (reinen) Wissen vermittelt ist.

44	 	Vgl. auch Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 52.
45	 	MEW 42, S. 180.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

über Einzeldinge konstituiert ist, finden. Demgemäß wären Begriffe wie 
Wert, Klasse, Kapital bloß gedankliche Zusammenfassungen einzelner, 
das heißt aber nicht-systematischer und nicht-gesellschaftlicher Phäno-
mene. Der Springpunkt bei Marx liegt in der Widerlegung einer solchen 
Position. 

Diese Begriffsentwicklung kann für den Anspruch der vorliegenden 
Arbeit nicht in ihrer Gesamtheit dargestellt werden und beschränkt 
sich in diesem Kapitel auf Erläuterungen bis zur Stufe des Warenfeti-
sches. Dies rührt nicht nur daher, dass eine Detailanalyse der Aporien 
der Zirkulationssphäre sowie des relativen und absoluten Mehrwerts 
den Rahmen sprengen würde – wenngleich entscheidende Momente 
an der ein oder anderen Stelle ausgeführt werden –, sondern insbeson-
dere daher, dass Paschukanis seiner Analogie ausschließlich Kategori-
en der Wertformanalyse zugrunde legt, was den nicht unberechtigten 
Vorwurf der Zirkulationsfixiertheit veranlasst. Trotz ihrer gesellschaft-
lichen Vermittlung ist für die nachfolgende Untersuchung der Kate-
gorien ein gewisses Maß an Definitionscharakter nicht zu vermeiden, 
wenn die einzelnen Schritte der Warenanalyse detailliert ausgeführt 
werden sollen.46

2.2.2 Ware

In der bereits zitierten Stelle, die am Anfang des Kapitals steht, grenzt 
Marx seinen Untersuchungsgegenstand auf »Gesellschaften, in welchen 
kapitalistische Produktionsweise herrscht« ein und hebt die Ware als die 
»Elementarform« des Reichtums dieser Gesellschaften heraus.47 Marx 
erscheint daher auch der Reichtum dieser Gesellschaften als »ungeheure 
Warensammlung« und legt der gesamten Analyse eine Betrachtung der 
Ware zugrunde.48  Damit ist keine inhaltliche Bestimmung des Reich-
tums gesetzt, sondern eine Besonderheit der kapitalistischen Gesell-
schaft ausgesprochen, welche die Ware zur typischen Form ihres Reich-
tums hat. Während im mittelalterlichen Feudalsystem die überwiegende 
Zahl der (landwirtschaftlich) produzierten Güter entweder in Abgaben 
an den Grundherren oder in Konsumtionsmitteln für den eigenen Be-
darf bestanden, das heißt nur ein zu vernachlässigender Teil der Gü-
ter zum Tausch verblieb, wird im kapitalistischen Wirtschaftssystem der 

46	 	Die spezifisch schriftliche sprachliche Ausdrucksform wird bereits durch 
Sokrates im Dialog Phaidros bemängelt, wenn er der geschriebenen Rede 
Schweigen vorwirft, da sie sich nicht gegen eine selektive Lektüre und sohin 
Dekontextualisierung und Erstarrung der zum Ausdruck gebrachten Gedan-
ken zur Wehr setzen kann. 

47	 	MEW 23, S. 49.
48	 	Ebd.

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Gütertausch umfassend und die Warenform zum »elementarische[n] Da-
sein« des Reichtums.49 

2.2.2.1 Gebrauchswert

Die Ware ist wesentlich durch ein Verhältnis zweier Eigenschaften cha-
rakterisiert. Als stofflicher Gegenstand besteht der Zweck einer Ware in 
der Befriedigung eines Bedürfnisses bzw. in ihrer Nützlichkeit für den 
Menschen. Diese artikuliert sich in einer unendlichen Vielfalt an Weisen, 
die der Vielfalt menschlicher Bedürfnisse entspricht, sei dies unmittelbar 
als Nahrungsmittel oder mittelbar als Produktionsmittel.50 In Rücksicht 
ihrer physischen Existenz als Warenkörper samt ihrer qualitativen Be-
schaffenheit, das heißt samt ihren mannigfachen Eigenschaften, bezeich-
net Marx die Ware als Gebrauchswert. Der Gebrauchswert ist notwendig 
mit dem Warenkörper als physisch-stoffliches Ding verknüpft, sodass er 
auch stets in quantitativer Bestimmtheit auftritt (Elle Leinwand, Tonne 
Eisen, usw.). Beispielsweise besteht der Gebrauchswert eines Schreibti-
sches darin, darauf zu schreiben, und der Gebrauchswert von Rohstoffen 
darin, im weiteren Produktionsprozess von Nutzen zu sein, so etwa Holz 
für die Papierherstellung.  Als »stoffliche[r] Inhalt des Reichtums« ist der 
Gebrauchswert nicht an eine bestimmte gesellschaftliche Form – hier die 
kapitalistischen Produktionsweise – gebunden und besteht aus diesem 
Grund unabhängig vom Tausch.51 Es handelt sich um eine dingliche Ei-
genschaft, die in der Geschichte der Menschheit auf den Augenblick zu-
rückreicht, in welchem der Mensch bildlich gesprochen zum ersten Mal 
Luft atmete. Allein die Nützlichkeit der Luft für den lebenden Orga-
nismus erhebt sie zum Gebrauchswert, ohne dass sie getauscht werden 
könnte oder durch eine spezifisch menschliche Bearbeitung erzeugt wür-
de. Die Eigentümlichkeit der Warenform in ihrem gesellschaftlich-histo-
rischen Kontext lässt sich demzufolge nicht über ihren Gebrauchswert 
begründen, doch bildet dieser insofern eine notwendige Seite der Ware, 
als er nicht nur stofflicher Inhalt des Reichtums, sondern auch »stoffli-
cher Träger« des sogenannten Tauschwertes ist.52

49	 	MEW 13, S. 15; vgl. Heinrich, Kritik der politischen Ökonomie. Eine Ein-
führung, Stuttgart: Schmetterling 2005, S. 37.

50	 	Vgl. MEW 23, S. 49.
51	 	MEW 23, S. 50.
52	 	Ebd. Vom Tauschwert als einer Eigenschaft der Ware zu sprechen ist insofern 

falsch, als der Tauschwert die spezifische Erscheinungsform der Ware ist. In 
MEW 23, S. 75 schreibt Marx hierzu: »Die Ware ist Gebrauchswert oder 
Gebrauchsgegenstand und ›Wert‹.« Noch präziser formuliert er in MEW 
19, S. 369: »Ich teile also nicht den Wert in Gebrauchswert und Tausch-
wert als Gegensätze, worin sich das Abstrakte, ›der Wert‹, spaltet, sondern 

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

2.2.2.2 Tauschwert

Vorerst fasst Marx den Tauschwert begrifflich als das »quantitative Ver-
hältnis, […] worin sich Gebrauchswerte einer Art gegen Gebrauchswer-
te einer anderen Art austauschen«.53 Insoweit bezeichnet der Tausch-
wert bloß eine Relation, die mit Ort, Zeit und Kontext variiert. Was in 
der entfalteten Wertform54 später als Mangel auftaucht, ist an diesem 
Punkt die Erkenntnis, dass die Ware in unterschiedliche Relationen ge-
setzt werden und somit eine Vielzahl von Tauschwerten besitzen kann. 
Dass also, um Marx’ Beispiel zu folgen, ein Quarter Weizen im Tausch 
x Leinwänden oder y Seide oder z Gold usw. gegenübertreten kann.55 
Eine dem Marx’schen Vorhaben entsprechende Erklärung einer solchen 
Kette von Tauschrelationen bedarf der zusätzlichen Annahme, dass die 
verschiedenen Relata offenbar in einer Hinsicht durch einander ersetz-
bar sind.56  In der Hinsicht nämlich, in welcher sie ein von ihnen selbst 
unterschiedenes Gleiches ausdrücken, welches sowohl im hinzugeben-
den wie auch im zu erhaltenden Tauschrelat, also in Weizen wie auch 
in Leinwand, Seide, Gold enthalten ist.57 Marx präzisiert: »Nur als Aus-
drücke derselben Einheit sind sie gleichnamige, daher kommensurab-
le Größen.«58 Die Tauschrelata »sind also gleich einem Dritten, das an 
und für sich weder das eine noch das andere ist«,59 sodass Marx vorläu-
fig festhält: »Der Tauschwert kann überhaupt nur die Ausdrucksweise, 
die ›Erscheinungsform‹ eines von ihm unterscheidbaren Gehalts sein.«60 
Dass Äpfel nicht mit Birnen vergleichbar sind, gilt folglich zwar für die 
darin zum Ausdruck kommende Metapher, die auf einen argumenta-
tiv vorgebrachten, aber inhaltlich zu weitgreifenden Vergleich referiert, 
nicht aber für den Tauschakt. Eben dies wird jedoch von Vertretern einer 
subjektiven Wertlehre propagiert. Dieser zufolge sei die Annahme eines 

die konkrete gesellschaftliche Gestalt des Arbeitsprodukts; ›Ware‹ ist einer-
seits Gebrauchswert und andrerseits ›Wert‹, nicht Tauschwert, da die bloße 
Erscheinungsform nicht ihr eigner Inhalt ist.«

53	 	MEW 23, S. 50.
54	  	Der Begriff der entfalteten Wertform taucht im Kapitel über die Wertform 

auf, vgl. MEW 23, S. 77ff., und wird unter 2.2.4.3 behandelt.
55	 	Vgl. MEW 23, S. 51.
56	 	Völlig willkürliche oder zufällige Tauschakte sind für die Marx’sche Unter-

suchung des Warentausches als typische Form gesellschaftlicher Vermittlung 
nicht relevant. Es geht um die Explikation des herrschenden Tauschaktes, 
der gewöhnlich nicht willkürlich oder zufällig erfolgt.

57	 	Vgl. hierzu Reitter, »Der Begriff der ›abstrakten Arbeit‹«, grundrisse 2001/1, 
S. 5f. 

58	 	MEW 23, S. 64.
59	 	MEW 23, S. 51.
60	 	Ebd.

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

Gemeinsamen zweier sinnlich verschiedener Dinge, das heißt eines von 
diesen Dingen unabhängigen Dritten, widersinnig; stattdessen falle die-
ses Dritte bzw. der »Wert« allein in die subjektive Bewertung der Tau-
schenden und habe keine Entsprechung in der objektiven Wirklichkeit. 
Diese subjektive Bewertung kann sich wiederum nur auf den Gebrauchs-
wert einer Ware beziehen, wiegt sie doch den Nutzen der konkreten Sa-
che für die eigenen Bedürfnisse kalkulierend ab und leistet somit keine 
Bestimmung des Phänomens des »abstrakten« Werts. Auch verstrickt 
sich eine derartige Theorie notwendigerweise in Widersprüche, denn sie 
verlagert das Problem der Unvergleichbarkeit lediglich auf eine höhere 
Ebene, wo sie es jedoch nicht mehr verortet: Wenn sinnlich verschiedene 
Dinge nicht miteinander vergleichbar sind, dann erscheint die Vergleich-
barkeit von subjektiven – und daher schon per definitionem verschiede-
nen – Wertschätzungsleistungen willkürlich.

2.2.3 Wertsubstanz

Dieses im Tauschwert ausgedrückte Dritte entdeckt Marx über drei Ge-
dankenschritte in der abstrakt menschlichen Arbeit. Zunächst scheiden 
all jene Eigenschaften als das gemeinsame Dritte aus, die die sinnlich 
wahrnehmbare Seite der Ware bzw. den Warenkörper ausmachen, das 
heißt alle ästhetischen, physikalischen, chemischen, geometrischen oder 
sonstigen körperlich-stofflichen Eigenschaften. Auf der Gebrauchswert-
seite existiert ja gerade jene grundlegende Verschiedenheit, die Ausgangs-
punkt für die Suche nach dem gemeinsamen Dritten war. So lesen wir 
auch bei Marx: »Als Gebrauchswerte sind die Waren vor allem ver-
schiedner Qualität, als Tauschwerte können sie nur verschiedner Quan-
tität sein, enthalten also kein Atom Gebrauchswert.«61 

Gerade in der Abstraktion vom Gebrauchswert, das heißt in der Ab-
straktion von allen den Gebrauchswert konstituierenden Eigenschaf-
ten des Warenkörpers, tritt in einem zweiten Schritt eine letzte Ge-
meinsamkeit der Waren zutage. Diese kann nach der Abstraktion vom 
Gebrauchswert in nichts anderem bestehen als in einer überindividu-
ellen »gemeinschaftlichen gesellschaftlichen Substanz«.62 Dies erblickt 
Marx in der Eigenschaft, Produkt menschlicher Arbeitskraft zu sein.
Substanz des Tauschwertes ist sohin angehäufte menschliche Arbeits-
kraft. Er resümiert: »Ein Gebrauchswert oder Gut hat also nur einen 
Wert, weil abstrakt menschliche Arbeit in ihm vergegenständlicht oder 
materialisiert ist.«63 Ein diesbezüglich häufig vorgebrachter Einwand 

61	 	MEW 23, S. 52.
62	 	Ebd.
63	 	MEW 23, S. 53.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

lautet, Marx schließe unzulässig per Ausschlussverfahren auf die Ei-
genschaft als Arbeitsprodukt, wenngleich doch die Existenz tauschfä-
higer Güter, die gleichzeitig nicht Produkt menschlicher Arbeitskraft 
sind, unbestritten ist, wie etwa der unbearbeitete Boden.64 Der unbe-
arbeitete Boden als tauschfähige Ware stellt ein Sonderproblem dar, 
dessen sich Marx bewusst ist, aber erst im dritten Band des Kapital  
behandelt.65 

In einem dritten Schritt nimmt Marx eine nähere Charakterisierung 
dieser Wertsubstanz vor, indem er auf eine Auswirkung der Abstraktion 
vom Gebrauchswert als Wareneigenschaft hinweist. Mit der Abstrak-
tion vom Gebrauchswert schwindet nicht nur die sinnlich-körperliche 
Seite der Ware, sondern ebenso die die Gebrauchswertseite konkret her-
vorbringende Arbeit, die Marx als nützliche Arbeit bezeichnet. Beispiel-
weise die konkrete Tischlerei, die den nützlichen Sessel derart zimmert, 
dass auf ihm Platz genommen werden kann, und die also den Gebrauchs-
wert der Ware Sessel erzeugt. Als Ding ohne Gebrauchswert erscheint die 
Ware nicht mehr als Produkt einer bestimmten Arbeit, sondern als Pro-
dukt von menschlicher Arbeit überhaupt. Der konkret-nützlichen, Ge-
brauchswerte produzierenden Arbeit stellt Marx die abstrakt menschli-
che Arbeit als Arbeit überhaupt gegenüber.

Die abstrakt menschliche Arbeit wird von Marx einmal als »produk-
tive Verausgabung von menschlichem Hirn, Muskel, Nerv, Hand usw.« 
charakterisiert,66 ein anderes Mal als Resultat des Tauschaktes darge-
stellt: »Indem sie [die Menschen] ihre verschiedenartigen Produkte ein-
ander im Austausch als Werte gleichsetzen, setzen sie ihre verschiedenen 
Arbeiten einander als menschliche Arbeit gleich.«67 Dass der Begriff der 
abstrakt menschlichen Arbeit sohin zwei verschiedene Deutungen zu-
lässt, führt Reitter in Der Begriff der ›abstrakten Arbeit‹ exemplarisch 
vor, woran sich die folgende Darstellung orientiert. 

64	 	Vgl. Eugen v. Böhm-Bawerk, »Zum Abschluß des Marxschen Systems«, in: 
F. Eberle (Hg.), Aspekte des Marxschen Systems 1. Zur methodischen Be-
deutung des 3. Bandes des »Kapital«, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1973, 
S. 84. Vgl. darüber hinaus Heinrich, Die Wissenschaft vom Wert, S. 202, der 
auf eine konkrete Fundstelle dieses gängigen Einwandes hinweist.

65	 	Vgl. MEW 13, S. 48, wo es heißt: »Der letzte Widerspruch und der schein-
bar schlagendste, wenn er nicht wie gewöhnlich in der Form wunderlicher 
Exempel vorgebracht wird: Wenn der Tauschwert nichts ist als die in einer 
Ware enthaltene Arbeitszeit, wie können Waren, die keine Arbeit enthalten, 
Tauschwert besitzen, oder in andern Worten, woher der Tauschwert bloßer 
Naturkräfte? Dies Problem wird gelöst in der Lehre von der Grundrente.«

66	 	MEW 23, S. 58f.
67	 	MEW 23, S. 88.

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

2.2.3.1 Abstrakte Arbeit als physiologische Verausgabung

Die erste Deutung bezeichnet Marx selbst als physiologische, wenn er 
schreibt, dass »alle Arbeit […] einerseits Verausgabung menschlicher 
Arbeitskraft im physiologischen Sinn [ist]«.68 Unter einem derartigen 
Gesichtspunkt reduziert sich der Gehalt der abstrakt menschlichen Ar-
beitskraft auf ein Resultat gedanklicher Abstraktion, reiner Dedukti-
onsleistungen.69 Auch steht uns auf diese Weise jene universalhistorische 
Kategorie gegenüber, die wir weiter oben vom Marx’schen Verständ-
nis dezidiert abgegrenzt wissen wollten. Abstrakt menschliche Arbeit im 
rein physiologischen Sinn zu verstehen, erweckt nicht nur den Anschein 
einer der Arbeitskraft per se, das heißt unabhängig vom gesellschaftli-
chen und geschichtlichen Kontext, zukommenden Werteigenschaft, son-
dern macht auch den Beginn des Kapitals fragwürdig.70 Käme der Ar-
beit als Verausgabung von Körperkraft an sich Wert zu, so würde sich 
eine vorausgehende Untersuchung der Ware und sodann eine Untersu-
chung der besonderen Form des Arbeitsprodukts erübrigen. Marx betont 
hingegen ausdrücklich, dass menschliche Arbeit zwar Wert bildet, selbst 
aber nicht Wert ist.71 Der Wert als das gemeinsame Dritte zweier Waren 
wäre zudem wieder auf einen stofflichen Aspekt herabgesetzt und also 
auf den Gebrauchswert zurückgeführt. Gerade die Gebrauchswertseite 
kann aber ob ihrer ureigenen Mannigfaltigkeit nicht Grund des (abstrak-
ten) Wertes sein. Gleichzeitig schwindet jede Form der Gesellschaftlich-
keit und Vermitteltheit des Wertes, wenn dieser individualistisch der Ar-
beitsleistung per se zugeschrieben wird. Demgemäß lässt sich bei Isaak 
Iljitsch Rubin nachlesen: 

Marx wurde nie müde zu wiederholen, daß der Wert ein gesellschaftli-
ches Phänomen ist […] Daraus folgt, daß die abstrakte Arbeit, die den 
Wert schafft, als gesellschaftliche Kategorie zu begreifen ist, in der je-
des stoffliche Element fehlt. Nur eins von beidem ist möglich: wenn die 
abstrakte Arbeit eine Verausgabung menschlicher Energie in physiolo-
gischer Form darstellt, so trägt auch der Wert einen verdinglichten, ge-
genständlichen Charakter. Oder aber der Wert ist ein soziales Phäno-
men, und dann hat man auch die abstrakte Arbeit als gesellschaftliche 
Erscheinung zu verstehen, die mit einer bestimmten gesellschaftlichen 
Form der Produktion in Zusammenhang steht.72

68	 	MEW 23, S. 61.
69	 	Reitter, »Der Begriff der ›abstrakten Arbeit‹«, S. 6.
70	 	Reitter, »Der Begriff der ›abstrakten Arbeit‹«, S. 7.
71	 	Vgl. MEW 23, S. 65.
72	 	 Isaak Iljitsch Rubin, Studien zur Marxschen Werttheorie, Frankfurt am 

Main: Suhrkamp 1973, S. 96.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

Dies soll jedoch nicht zu dem Schluss verleiten, dass Arbeit im physiolo-
gischen Sinne völlig irrelevant sei; die Arbeit als Verausgabung körper-
licher Energie fungiert ebenso wie der Gebrauchswert für den Tausch-
wert als »stofflicher Träger« bzw. allgemeine Voraussetzung für die 
abstrakte Arbeit. Es ist also sehr wohl eine »physiologische Wahrheit, 
daß sie [die nützlichen Arbeiten] Funktionen des menschlichen Organis-
mus sind«73 und insofern notwendige Voraussetzung für die Untersu-
chung des Werts. Die Arbeit im physiologischen Sinn bildet aber nicht 
den »Springpunkt«74 der Wertanalyse.75

2.2.3.2 Abstrakte Arbeit als geschichtliche Kategorie

Die andere Deutung sieht in der wertbildenden abstrakten Arbeit das Er-
gebnis einer gesellschaftlichen Vermittlung, die über die Ware als Arbeits-
produkt läuft. Indem die Warenbesitzer vermittelt über den Austausch 
ihrer Produkte miteinander in Kontakt treten, geht damit zugleich die 
Abstraktion von den konkreten Formen der Arbeit vonstatten. Vergleich-
bar heißt es bei Marx: 

Nur der Äquivalenzausdruck  [d.i. das sich Gegenübertreten zweier Wa-
ren; L.L.O.] verschiedenartiger Waren bringt den spezifischen Charakter 
der wertbildenden Arbeit zum Vorschein.76

Wie sich dieser Prozess genau vollzieht, wird weiter unten unter dem Ti-
tel des Warenfetisches abgehandelt. Wesentlich ist jedoch, dass der ab-
strakte Charakter der Arbeit nicht mehr als Produkt gedanklicher Abs-
traktion an der individuellen Arbeitsleistung festgemacht wird, sondern 
einem gesamtgesellschaftlichen Verhältnis entspringt. Sodann ist aber 
gleichzeitig gesetzt, dass sich abstrakt menschliche Arbeit als Kategorie 
ausschließlich unter den spezifischen gesellschaftlichen Verhältnissen der 
kapitalistischen Produktionsweise herausbildet und aus diesem Grund 
fundamental geschichtlich ist. Hierdurch ist auch der Begriff des Wer-
tes an die konkreten sozialen Beziehungen und Verhältnisse gebunden.

Von der abstrakt menschlichen Arbeit als Substanz des Warenwertes 
ist die Quantität bzw. das Wertmaß zu unterscheiden. Das Wertmaß ist 
die für ein Produkt verausgabte Arbeitszeit. Nicht jedoch die individuell 

73	 	MEW 23, S. 85.
74	 	MEW 23, S. 56.
75	 	Mit der Deutung der abstrakten Arbeit als physiologische Verausgabung 

korrespondiert freilich das arbeitsfetischistische Bestreben innerhalb der Ar-
beiterbewegung, der Arbeit als solche ontologischen Wert zuzuschreiben. 
Vgl. dazu ausführlich Robert Kurz, »Postmarxismus und Arbeitsfetisch. 
Zum historischen Widerspruch in der Marxschen Theorie«, krisis 1995/15.

76	 	MEW 23, S. 65.

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

aufgewendete, physiologische Betätigung, sondern nur die dem gesell-
schaftlichen Durchschnitt entsprechende Arbeitszeit.77 Lediglich die ge-
sellschaftlich notwendige Arbeit bestimmt daher die Wertgröße.78 Reit-
ter verweist an dieser Stelle auf einen wichtigen Punkt, wenn er betont, 
dass die abstrakt menschliche Arbeit nicht nur hinsichtlich des Inhaltes, 
sondern auch hinsichtlich der Zeitdauer eine Abstraktion gegenüber der 
konkreten Arbeit darstellt.79 Moishe Postone führt in seinem Hauptwerk 
hierzu aus: 

Weil abstrakt menschliche Arbeit eine allgemeine gesellschaftliche Ver-
mittlung konstituiert, ist in der Marx’schen Analyse die Arbeitszeit […] 
nicht individuell und kontingent, sondern gesellschaftlich und notwen-
dig.80

Auch aus diesem Grund scheint eine physiologische Deutung der Deu-
tung der abstrakten Arbeit als geschichtliche Kategorie zu unterliegen.

2.2.3.3 Doppelcharakter der Arbeit

Die Möglichkeit zweier Deutungen der abstrakten Arbeit ist nicht ein-
fach ein Zeichen mangelnder Präzision oder Konsistenz der Ausführun-
gen im ersten Kapitel des Kapital. Stattdessen liegt in der Möglichkeit 
einer differenzierten Deutung bereits ein Verweis auf den sogenannten 
Doppelcharakter der in der Ware vergegenständlichten Arbeit. Ebenso 
wie das Gegensatzpaar Gebrauchswert–Tauschwert den Warenbegriff 
präzisiert hat, vereint auch der Wertbegriff zwei einander entgegenge-
setzte Pole unter sich: Die konkret nützliche Arbeit, die den Gebrauchs-
wert schafft und je nach Art der Tätigkeit in ihrer Qualität divergiert, 
und die abstrakte Arbeit als wertbildende Arbeit überhaupt. Dadurch 
ergibt sich eine konflikthafte Bestimmung des Warenwerts: Diejenige 
zweckbestimmte Tätigkeit, die den konkreten Nutzen und damit den 
Gebrauchswert einer Ware hervorbringt, ist einerseits Voraussetzung für 
den Warenwert (»Endlich kann kein Ding Wert sein, ohne Gebrauchs-
gegenstand zu sein. Ist es nutzlos, so ist auch die in ihm enthaltene Ar-
beitszeit nutzlos, zählt nicht als Arbeit und bildet daher keinen Wert«),81 

77	 	Vgl. MEW 23, S. 53. Würde sich der Wert einer Ware nach der individuell 
verausgabten Arbeitszeit richten, dann würde Ware, die besonders langsam 
erzeugt wurde (etwa weil die Arbeitskraft ungeschickt ist) einen höheren 
Wert besitzen als eine Ware derselben Art, die jedoch von einer geschickte-
ren und schnelleren Arbeitskraft erzeugt wurde.

78	 	Vgl. MEW 23, S. 54.
79	 	Reitter, »Der Begriff der ›abstrakten Arbeit‹«, S. 8. 
80	 	Postone, Zeit, Arbeit und gesellschaftliche Herrschaft, S. 293.
81	 	MEW 23, S. 55.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

andererseits nur insofern Substanz dieses Warenwerts, als von ihrer kon-
kreten Form abgesehen, sie also als abstrakt menschliche Arbeit schlecht-
hin betrachtet wird.82 

2.2.4 Wertform

2.2.4.1 Exkurs in die Wissenschaft der Logik

Es ist jene dialektische Spannung zwischen zwei einander ausschließen-
den Extremen, zwischen Gebrauchswert und Tauschwert, Konkretheit 
und Abstraktheit, Besonderheit und Allgemeinheit,83 die etwa Werner 
Becker, den ich an dieser Stelle paradigmatisch als Vertreter des ge-
sunden Menschenverstandes heranziehe, nicht durchlaufen will, wenn 
er in Bezug auf die einfache Wertform feststellt: »Vernünftigerwei-
se könnte der Rock nur das eine oder das andere sein.«84 Unabhän-
gig davon, dass Becker die Vernunft ohne jegliche Begriffsklärung als 
moralische Instanz anruft, ist eine solche Sichtweise freilich nur dann 
konsequent, wenn man sich der fundamentalen Prozessualität und per-
manenten (Selbst-) Vermittlung des Denkens verwehrt und am starren 
Entweder – Oder festhält. Dass der Rock beides sein muss, zeigt indi-
rekt schon Hegel im Ersten Buch der Wissenschaft der Logik, in wel-
chem er die Beziehung von Etwas und Anderem behandelt.85 Friedrich 
Engels formuliert in der Einleitung zum Anti-Dühring genau diese Kri-
tik:

Für den Metaphysiker sind die Dinge und ihre Gedankenabbilder, die 
Begriffe, vereinzelte, eins nach dem andern und ohne das andre zu be-
trachtende, feste, starre, ein für allemal gegebne Gegenstände der Un-
tersuchung. Er denkt in lauter unvermittelten Gegensätzen: seine Rede 
ist ja, ja, nein, nein, was darüber ist, ist vom Übel. Für ihn existiert ein 
Ding entweder oder es existiert nicht: ein Ding kann ebensowenig zu-
gleich es selbst und ein andres sein.86

Dass etwas es selbst und zugleich nicht es selbst ist oder gar, dass es ge-
nau dadurch es selbst ist, dass es nicht es selbst ist, ist der Springpunkt 
der Dialektik. 

82	 	Vgl. MEW 23, S. 60.
83	 	Vgl. Postone, Zeit, Arbeit und gesellschaftliche Herrschaft, S. 234, wo er 

zum Doppelcharakter der Ware schreibt: »Jede Ware [ist] besonders – als 
Gebrauchswert – als auch allgemein – als gesellschaftliche Vermittlung«.

84	 	Becker, »Dialektik als Methode in der ökonomischen Werttheorie von 
Marx«, S. 345.

85	 	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 125ff.
86	 	MEW 20, S. 20f.

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

Zunächst bestimmt Hegel sowohl Etwas als auch Anderes als Dasei-
ende bzw. Etwas; ebenso sind beide Anderes. Das, welches zuerst ge-
nannt wird, wird – durch äußere Reflexion –87 als Etwas bestimmt, dem 
das Andere gegenübersteht. Ebenso ist Etwas das Andere des ersten An-
deren, dieses dann aber Etwas. Wenn ich ein Dasein A nenne, ein anderes 
Dasein aber B, so ist B als das Andere bestimmt, A als Etwas. Ausgehend 
von der Perspektive des Daseins B ist aber A das Andere, B hingegen Et-
was. Welches der beiden Daseienden nun Etwas und welches Anderes ist, 
hängt ab vom willkürlichen Akt des Bestimmens, von einer bloß äuße-
ren Reflexion des subjektiven Denkens. Es ist daher nicht so, dass B als 
ontologische Eigenschaft das »Anders-Sein« anhaftet. Die Rolle des An-
deren scheint vorerst allein dem Vergleich des Etwas mit dem Anderen 
zu entspringen, sodass das Andere ein dem Etwas Äußerliches ist. Oder 
anders formuliert, das Etwas will sich als das selbstständige, vom Ande-
ren unabhängige bewähren, sodass vorerst die Rolle des Anderen nur im 
Vergleich zweier Daseienden äußerlich an eines der beiden Daseienden 
herantritt. Im ursprünglichen Kategorienpaar von Etwas-Anderes war 
jedoch das Andere nicht in diesem bloß relativen Sinne gesetzt, sondern 
als gleichgültig gegen bzw. unabhängig vom Etwas. Nehmen wir nun 
daher das Andere isoliert, zwar in seiner Beziehung zum Etwas, »aber 
auch für sich außerhalb desselben«,88 das heißt als Anderes auch unab-
hängig von seiner Beziehung zum Etwas, so muss das Andere als Bezie-
hung auf sich selbst ausgedrückt werden. Eine Bestimmung des Ande-
ren, die nicht als Beziehung auf sich selbst ausgedrückt ist, wäre wieder 
nur eine Beziehung auf Etwas. Gerade dies soll aber vermieden werden, 
wenn das Andere für sich betrachtet wird. Ist es folglich nicht das Andere 
von Etwas, so muss es das Andere seiner selbst bzw. das Andere an ihm 
selbst sein. Hegel fasst zusammen: »Das Andere für sich ist das Andere 
an ihm selbst.«89 Einmal ist dieses Andere seiner selbst das sich Unglei-
che schlechthin, das heißt das sich selbst Negierende und Verändernde. 
Dem Akt des Hinübertretens von sich ins Andere von sich selbst inhä-
riert eine spezifische Negation von sich selbst, denn das Anderssein des 
Anderen bedeutet ja gerade ein Aufheben oder Absehen von ihm. Eben-
so ist dieses Andere aber das mit sich schlechthin Identische, das heißt 
Etwas, denn im Anderen seiner selbst geht es nur mit sich selbst zusam-
men. Wenn das Andere von sich selbst – also vom Anderen – ins Andere 
hinübertritt, geht es dadurch insofern mit sich selbst zusammen, als es 
ja nur ins Andere, damit aber zu sich selbst geht. Das Andere des Ande-
ren ist Anderes, also es selbst. Die ursprüngliche Bedeutung des Wortes 

87	 	Hegel spricht in Wissenschaft der Logik I, S. 126, vom »subjektive[n], au-
ßerhalb des Etwas selbst fallende[n] Bezeichnen«.

88	 	Ebd.
89	 	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 127.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

»reflektieren« als »zurückbeugen« im Sinne eines »An-den-Anfang-Zu-
rückkommens« veranschaulicht diese Bewegung. »So ist es gesetzt als 
in sich Reflektiertes mit Aufheben des Andersseins, mit sich identisches 
Etwas, von dem hiermit das Anderssein, das zugleich Moment desselben 
ist, ein Unterschiedenes, ihm nicht als Etwas selbst zukommendes ist.«90 
Das Etwas, das wir nun vor uns haben, ist also nicht dasjenige isolier-
te – fiktive – Etwas, von dem wir ausgegangen sind, sondern bereits Et-
was, das sein entgegengesetztes Moment in sich hat und reflektiert ist. 
Andreas Roser formuliert die soeben skizzierte Entwicklung in größerer 
Distanz zum Hegel’schen Text: 

Etwas ist (1.) Etwas ohne Anderes, denn es ist in seinem Selbstbezug au-
tonom, ein Anderes ist ihm nicht wesentlich. Als ‹Etwas ohne Anderes‹ 
ist das Etwas jedoch kein Etwas im Unterschied zu einem anderen Et-
was. Es geht somit (2.) an seinem Begriff zugrunde. […] (3.) Das Etwas 
[ist] sein eigenes Anderes; jenes Andere, das dem Etwas als ein Anderes 
nicht wesentlich ist. Dieses eigene Andere enthält das Etwas folglich nur 
als sein eigenes Nichtsein-seiner-Selbst.91

Um wieder zur Kritik am Denken in Widersprüchen am Beispiel Beckers 
zurückzukehren, soll anhand der kurz umrissenen Hegel’schen Positi-
on die Gegensätzlichkeit von Ware und Wertform verständlich gemacht 
werden. Ebenso wie Etwas nur dadurch Etwas ist – ein Etwas, welches 
nicht an seiner Bestimmung zugrunde geht –, dass es sein Anderes in sich 
hat, ist die Ware nur dadurch Wert, dass sie ihr Anderes, nämlich den Ge-
brauchswert bzw. ihre konkret-sinnliche Erscheinung, als aufgehobenes, 
aber dadurch zugleich vorausgesetztes Moment in sich hat. Erst in der 
Abstraktion vom Gebrauchswert, in seiner Aufhebung, »entsteht« Wert, 
jedoch behält der Wert dieses aufgehobene Moment in sich als seine Vo-
raussetzung. Er ist reflektierter Wert. Der Rock kann folglich überhaupt 
nicht als Rock-Ware existieren, wenn er nicht beides – Gebrauchswert 
und Wert – ist, er muss beides sein.

Mit Hans-Georg Backhaus lässt sich dies ebenso für die Wertform 
aufschlüsseln: 

Die Ware [ist] sie selbst und zugleich ihr Anderes […]: Geld. Sie ist also 
Identität von Identität und Unterschied. Die Ware ist dem Geld wesens-
gleich und doch zugleich von ihm unterschieden. Diese »Einheit in der 
Verschiedenheit« wird bekanntlich mit dem Hegel’schen Terminus »Ver-
dopplung« bezeichnet. Dieser dialektische Begriff wird von Marx ver-
wandt, um die Struktur der Ware-Geld-Gleichung zu kennzeichnen.92

90	 	Ebd.
91	 	Andreas Roser, Ordnung und Chaos in Hegels Logik. Teil 2, Frankfurt am 

Main/Wien: Peter Lang 2009, S. 921.
92	 	Hans-Georg Backhaus, Dialektik der Wertform, Freiburg: Ça Ira 2011, 

S. 53.

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

Oder an anderer Stelle unter stärkerer Anlehnung an die Etwas-Ande-
res-Relation: 

Wir haben die »Bewegung« eines Etwas beschrieben, das die merkwür-
dige Eigenschaft besitzt, sich zu »verwandeln«, zu »verdoppeln«, »aus-
zudrücken«, sich »jeweils im anderen Extrem zu erhalten«, seine »Na-
turalform abzustreifen« und sich zu »realisieren«.93

Wie es nun zu der von Backhaus angesprochenen Verdopplung der Ware 
in Ware und Geld kommt, wird im Folgenden erläutert.

2.2.4.2 Einfache Wertform

Um wieder an die Marx’sche Darstellung der Wertformanalyse anzuknüp-
fen, soll zunächst die Wertform als drittes Merkmal des Wertes – neben 
Qualität bzw. Substanz sowie Quantität bzw. Wertmaß – besprochen wer-
den. Ausgehend von der einfachen Wertform mit der Formel x Ware A = 
y Ware B, die einen fiktiven Tausch von Ware gegen Ware illustrieren soll, 
wird lediglich wiederholt, was zuvor schon entwickelt wurde:94 Die Iden-
tität zweier Waren hinsichtlich ihrer Wertgegenständlichkeit. Über das Ist-
gleich-Zeichen werden die Waren einander als Kristalle festgeronnener ab-
strakter Arbeit qualitativ gleichgesetzt. Aber auch die Nichtidentität der 
beiden Waren ist mit der Formel ausgesprochen, liest man sie als x Ware A 
ist y Ware B wert; denn in dieser Lesart müssen die beiden Waren eine von-
einander unterschiedene Rolle spielen, sofern der gesamte Wertausdruck 
nicht als tautologisch und damit als nichtssagend aufgehoben werden soll. 
Marx hält zunächst fest: »Der Wert der ersten Ware ist als relativer Wert 
dargestellt, oder sie befindet sich in relativer Wertform. Die zweite Ware 
funktioniert als Äquivalent oder befindet sich in Äquivalentform.«95 Dass 
die genannte Gleichung auch ihre Rückbeziehung miteinschließt (y Ware 
B = x Ware A oder y Ware B ist y Ware A wert) ändert nichts daran, dass 
jede der beiden Waren im Wertausdruck jeweils nur eine Rolle bekleiden 
kann. Marx charakterisiert daher die relative Wertform und die Äquiva-
lentform als »zueinander gehörig, sich wechselseitig bedingende, unzer-
trennliche Momente, aber zugleich einander ausschließende oder entge-
gengesetzte Extreme, d.h. Pole desselben Wertausdrucks«.96

93	 	Backhaus, Dialektik der Wertform, S. 55.
94	 	Fiktiv, weil historisch an die Stelle des Tausches Ware gegen Ware der Kauf 

Ware gegen Geld getreten ist. In den folgenden Unterabschnitten wird ent-
sprechend dem Verlauf des Kapitals diese Genese jedoch nicht historisch, 
sondern begrifflich nachgezeichnet. Vgl. diesbezüglich auch Heinrich, Kri-
tik der politischen Ökonomie, S. 54f.

95	 	MEW 23, S. 63.
96	 	Ebd.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

Während sich der Gebrauchswert der Ware A an ihrem eigenen (sinnlich 
wahrnehmbaren) Warenkörper manifestiert, bedarf die Darstellung ihres 
Wertes als eines gesellschaftlichen Verhältnisses einer zusätzlichen Ware. 
Der Warenwert der Ware A ist als gesellschaftlicher Charakter nicht an ihr 
selbst, sondern nur vermittels einer anderen Ware, das heißt relativ darstell-
bar.97 Für sich betrachtet stellt die Ware B ebenfalls nur einen Gebrauchs-
wert dar,98 der jedoch innerhalb des Wertausdruckes zur Verkörperung des 
Wertes der Ware A wird. Im Warenkörper der Ware B manifestiert sich 
folglich der Wert der Ware A oder anders formuliert, »die Naturalform 
der Ware B [wird] zur Wertform der Ware A«.99 Erst in der Naturalform 
der Ware B wird der Wert als eine »Gegenständlichkeit« ausgedrückt und 
sichtbar.100 Entscheidend ist, dass sich dies erst durch den realen Tauschakt 
– das heißt erst durch die Handlung der Warenbesitzer – vollzieht. Indem 
der Gebrauchswert der Ware B zum Wertausdruck der Ware A wird, wird 
gleichzeitig die Ware B in die Äquivalentform gesetzt, die Marx als »Form 
ihrer unmittelbaren Austauschbarkeit mit anderer Ware« bezeichnet.101

Drei Eigentümlichkeiten ergeben sich aus dieser ersten Betrachtung: 
Erstens wird »Gebrauchswert […] zur Erscheinung seines Gegenteils, des 
Werts«;102 zweitens wird »konkrete Arbeit zur Erscheinungsform ihres 
Gegenteils, abstrakt menschlicher Arbeit«;103 drittens wird »Privatarbeit 
zur Form ihres Gegenteils […], zu Arbeit in unmittelbar gesellschaftlicher 
Form«.104 Während sich die ersten beiden Eigentümlichkeiten aus den 
obigen Ausführungen ergeben, bedarf die letzte Eigentümlichkeit einer 
zusätzlichen Erklärung. Die einzelnen Waren treten einander überhaupt 
nur dann gegenüber, wenn sie von qualitativ verschiedenen nützlichen 
Arbeiten, das heißt von selbständigen und voneinander unabhängigen 
Privatarbeiten produziert wurden.105 Ist nun die Werteigenschaft der 

97	 	Vgl. Reitter, »Der Begriff der ›abstrakten Arbeit‹«, S. 12.
98	 	Vgl. MEW 23, S. 66.
99	 	MEW 23, S. 67.
100	MEW 23, S. 65f.
101	MEW 23, S. 70.
102	Ebd.
103	MEW 23, S. 73.
104	Ebd.
105	Hier begegnet uns bereits eine erste Erscheinung dessen, was Marx unter 

dem Titel des Warenfetisches ideologiekritisch abhandelt. Die Privatprodu-
zenten sind nur scheinbar unabhängig und stehen realiter in umfassenden 
Abhängigkeitsverhältnissen, die von der allgemeinen Gesellschaftlichkeit 
des Menschen als zoon politikon bis hin zu konkreten Angebot-Nachfra-
ge-Verhältnissen reichen. Vgl. auch Reitter, »Der Begriff der ›abstrakten 
Arbeit‹«, S. 9; vgl. MEW 23, S. 57. Was für Marx mit einem erheblichen 
Begründungsaufwand verbunden ist, ist aus heutiger Perspektive selbstre-
dend: Wären die Gegenstände gesamtgesellschaftlich produziert, hätten wir 

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Ware nicht an ihr selbst, sondern nur über den Warenkörper einer von 
ihr verschiedenen Ware darstellbar, so ergibt sich jenes kontradiktorische 
Bild der in der Äquivalentware vergegenständlichten Privatarbeit, in der 
der Wert der in relativer Warenform stehenden Ware, das heißt aber ein 
gesellschaftliches Verhältnis ausgedrückt wird.106

Maßgeblich ist nun folgender Gedanke: Im Wertausdruck fungiert die 
Naturalform der Ware A bloß als Form des Gebrauchswertes, die Natural-
form der Ware B hingegen bloß als Form des Wertes. Was der einzelnen Ware 
als Gegensatz von Gebrauchswert und Tauschwert innewohnt, wird durch 
einen ihr äußerlichen Gegensatz ausgedrückt. Gleichsam resümiert Marx: 
»Die einfache Wertform einer Ware ist also die einfache Erscheinungsform 
des in ihr enthaltenen Gegensatzes von Gebrauchswert und Wert.«107

2.2.4.3 Entfaltete Wertform

Dass die einfache Wertform als Beziehung zweier Waren mangelhaft ist, 
wird ersichtlich in ihrer konsequenten Fortsetzung als entfaltete oder to-
tale Wertform. In dieser steht der Ware nicht mehr bloß eine einzelne 
Ware, sondern die gesamte mannigfache Warenvielfalt gegenüber in der 
Form x Ware A = y Ware B = z Ware C = u Ware D usw. Der Wert der 
Ware, die in relativer Wertform steht, ist gleichgültig gegen die besondere 
Naturalform der Äquivalentware, geht es doch lediglich darum, dass die 
Äquivalentware als Gebrauchswert – unabhängig davon, welcher kon-
krete Gebrauchswert – Ausdruck des Wertes der ersteren Ware ist. So 
schreibt auch Marx, »daß der Warenwert gleichgültig ist gegen die be-
sondre Form des Gebrauchswerts, worin er erscheint«.108 Auch die ent-
faltete Wertform bleibt jedoch mit einem Mangel behaftet, da der relati-
ve Wertausdruck nie abschließend dargestellt werden kann; die Reihe der 
Äquivalentwaren ist ebenso unendlich wie die Warensammlung selbst.109 
Zudem schließen sich die besonderen Äquivalentwaren wechselseitig aus, 
sodass die einzelnen Wertausdrücke vollkommen verschieden sind und 
der relative Wertausdruck erst recht unzulänglich dargestellt wird.

es schlicht nicht mehr mit einem kapitalistischen Wirtschaftssystem, sondern 
mit etwas zu tun, das dem real existierenden Sozialismus – oder allgemeiner 
– der Planwirtschaft nahesteht.

106	Vgl. diesbezüglich MEW 23, S. 88, wo er schreibt, dass »der spezifisch ge-
sellschaftliche Charakter der voneinander unabhängigen Privatarbeiten in 
ihrer Gleichheit als menschliche Arbeit besteht«.

107	MEW 23, S. 76.
108	MEW 23, S. 77.
109	Vgl. MEW 23, S. 78.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

2.2.4.4 Allgemeine Wertform: Geld

Da die Formel x Ware A = y Ware B = z Ware C = u Ware D in ihrer 
Rückbeziehung inkludiert, dass die Waren B, C und D ihrerseits ihren 
Wert im Gebrauchswert der Ware A ausdrücken, kann die Darstellungs-
kette auch in allgemeiner Form dargestellt werden. Die allgemeine Wert-
form sähe dann für die obige Darstellungskette folgendermaßen aus:

y Ware B
z Ware C	         x Ware A
u Ware D
usw.

Allgemein ist die Wertform, weil die Waren in relativer Wertform ihren 
Wert einfach und einheitlich darstellen. Einfach, weil in einer einzigen 
Äquivalentware, einheitlich, weil in derselben Ware.110 Die gesamte Wa-
renwelt bezieht sich nun auf eine einzige Äquivalentware und drückt ihre 
Werte im Gebrauchswert der einzigen Ware A aus. Somit sind die Werte 
der Warenwelt nicht mehr nur von ihren eigenen Gebrauchswerten, son-
dern von allen übrigen Gebrauchswerten – bis auf den Gebrauchswert 
der Ware A – unterschieden. Bei Marx heißt es: »Erst diese Form bezieht 
daher wirklich die Waren aufeinander als Werte und läßt sie einander 
als Tauschwerte erscheinen.«111 Wenn weiter oben vom Wert als einem 
gesellschaftlichen Verhältnis gesprochen wurde, so wird dies eigentlich 
erst in der allgemeinen Wertform begreifbar. Während die einfache und 
die entfaltete Wertform Ausdrücke einzelner Privatgeschäfte waren, so 
ist die Möglichkeit der allgemeinen Wertform bedingt durch ein gesamt-
gesellschaftliches Verhältnis: Nur unter der Bedingung, dass sämtliche 
Waren der Warenwelt auf das allgemeine Äquivalent der Ware A bezo-
gen werden, ist »ihre Wertform daher gesellschaftlich gültige Form« und 
damit allgemeine Form.112 Die Naturalform der Ware A gilt als Verkör-
perung abstrakt menschlicher Arbeit überhaupt, sodass die Waren nicht 
mehr nur qualitativ als Werte, sondern auch quantitativ unter Bezugnah-
me auf die Ware A vergleichbar sind.113 

Theoretisch obliegt es der Willkür, welche konkrete Ware in die Rolle 
des allgemeinen Äquivalents schlüpft, denn »die allgemeine Äquivalent-
form ist eine Form des Werts überhaupt.«114 Diejenige Ware aber, die sich 

110	Vgl. MEW 23, S. 79.
111	MEW 23, S. 80.
112	MEW 23, S. 81.
113	Wenn y Ware B = x Ware A und z Ware C = y Ware A, dann gilt auch y Ware 

B = z Ware C.
114	MEW 23, S. 83.

 

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

gesellschaftlich als allgemeines Äquivalent durchsetzt, oder wie Marx 
schreibt, »mit deren Naturalform die Äquivalentform gesellschaftlich 
verwächst«,115 erhält die Funktion des Geldes bzw. wird zur Geldwa-
re.116 Da die Geldform der Dreh- und Angelpunkt der Wertformanalyse 
ist, soll erneut auf das obige Zitat Bezug genommen werden, in welchem 
es unter anderem heißt, dass »erst diese Form […] wirklich die Waren 
aufeinander als Werte [bezieht]«.117 Im Gegensatz zu einer prämonetä-
ren Werttheorie, die den Wert auf die zwei Elemente Substanz und Maß 
reduziert und dadurch die Form des Wertes übergeht,118 vertritt die vor-
liegende Arbeit die Ansicht, dass die gesamte Waren- und Wertformana-
lyse in der Geldform als allgemeinem Äquivalent kulminiert. Erst indem 
alle Warenbesitzer ihre Waren auf ein gesellschaftlich durchgesetztes all-
gemeines Äquivalent – das Geld – beziehen, ist eine gegenseitige Bezug-
nahme der Waren als Werte überhaupt erst möglich. Ein Abschnitt aus 
dem zweiten Kapitel des ersten Abschnitts des Kapital veranschaulicht 
dies besonders gut:

Jeder Warenbesitzer will seine Ware nur veräußern gegen andre Ware, 
deren Gebrauchswert sein Bedürfnis befriedigt. Sofern ist der Austausch 
für ihn nur individueller Prozeß. Andrerseits will er seine Ware als Wert 
realisieren, also in jeder ihm beliebigen Ware von demselben Wert, ob 
seine eigne Ware nun für den Besitzer der andren Ware Gebrauchs-
wert habe oder nicht. Sofern ist der Austausch für ihn allgemein gesell-
schaftlicher Prozeß. Aber derselbe Prozeß kann nicht gleichzeitig für 
alle Warenbesitzer nur individuell und zugleich allgemein gesellschaft-
lich sein.119 

Wieso können derselbe Prozess bzw. derselbe Tauschakt nicht gleichzei-
tig beides sein? Wegen der entgegensetzten Interessen der Warenbesitzer, 
die sich gegenseitig blockieren und einen stabilen Warenverkehr verhin-
dern. Marx führt aus:

Sehn wir näher zu, so gilt jedem Warenbesitzer jede fremde Ware als be-
sondres Äquivalent seiner Ware, seine Ware daher als allgemeines Äqui-
valent aller andren Waren. Da aber alle Warenbesitzer dasselbe tun, ist 
keine Ware allgemeines Äquivalent und besitzen die Waren daher auch 

115	Ebd.
116	Wieso sich ausgerechnet Gold historisch als allgemeines Äquivalent durch-

gesetzt hat, wird im Rahmen der vorliegenden Arbeit nicht weiter behandelt. 
Marx hingegen setzt sich mit dieser Thematik vor allem im dritten Kapitel 
des ersten Abschnitts des Kapital auseinander (Vgl. MEW 23, S. 109–160).

117	MEW 23, S. 80.
118	Vgl. Backhaus, Dialektik der Wertform, S. 95. Backhaus bezeichnet hier 

die prämonetäre Werttheorie als »marxistische Werttheorie«, welche er der 
»Marxschen Werttheorie« entgegensetzt.

119	MEW 23, S. 101.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

keine allgemeine relative Wertform, worin sie sich als Werte gleichsetzen 
und als Wertgrößen vergleichen. Sie stehn sich daher überhaupt nicht 
gegenüber als Waren, sondern nur als Produkte oder Gebrauchswerte.120

Diese vermeintliche Pattsituation lösen die Warenbesitzer, den Geset-
zen der Warennatur als Warenbesitzer gehorchend, unbewusst. Marx 
fährt fort:

In ihrer Verlegenheit denken unsre Warenbesitzer wie Faust. Im Anfang 
war die Tat. Sie haben daher schon gehandelt, bevor sie gedacht haben. 
Die Gesetze der Warennatur betätigen sich im Naturinstinkt der Waren-
besitzer. Sie können ihre Waren nur als Werte und darum nur als Waren 
aufeinander beziehen, indem sie dieselben gegensätzlich auf irgendeine 
andre Ware als allgemeines Äquivalent beziehn. Das ergab die Analyse 
der Ware. Aber nur die gesellschaftliche Tat kann eine bestimmte Ware 
zum allgemeinen Äquivalent machen. Die gesellschaftliche Aktion aller 
andren Waren schließt daher eine bestimmte Ware aus, worin sie allsei-
tig ihre Werte darstellen. Dadurch wird die Naturalform dieser Ware 
gesellschaftlich gültige Äquivalentform. Allgemeines Äquivalent zu sein 
wird durch den gesellschaftlichen Prozeß zur spezifisch gesellschaftli-
chen Funktion der ausgeschlossenen Ware. So wird sie – Geld.121

Der Wert ist das »gesellschaftliche Dasein« der Dinge, die durch den 
gesellschaftlichen Tauschakt gegen ein allgemeines Äquivalent zu Wa-
ren werden.122 Er ist keine Gegenständlichkeit im Sinne einer ontologi-
schen Eigenschaft der Dinge oder der Arbeit, sondern etwas rein Gesell-
schaftliches.

Um Missverständnissen und Fehldeutungen vorzubeugen, möchte ich 
abschließend auf eine Formulierung des letzten Zitats eingehen. Wenn 
Marx von den sich im Naturinstinkt der Warenbesitzer betätigenden 
Gesetzen der Warennatur spricht, so ist dies nicht zu verwechseln mit 
der oben skizzierten Vorgehensweise Adam Smiths, der den Tausch-
akt auf die Psychologie der Warenbesitzer zurückführt. Marx’ Analyse 
geht gerade nicht von den Handlungen der Warenbesitzer – und deren 
spezifischer Bewusstseinslage – aus, sondern setzt bei den Formbestim-
mungen der Ware an, die den Handlungen der Warenbesitzer als Vo-
raussetzungen zugrunde liegen;123 ein Gedanke, der für die Auseinan-
dersetzung zwischen Paschukanis und Kelsen noch von Bedeutung sein 
wird. Die Warenbesitzer werden dabei nicht im individualistischen Sinn 
als isolierte Akteure verstanden, sondern als in die gesellschaftlichen 
Verhältnisse eingebundene Subjekte. Heinrich spricht diesbezüglich da-
von, dass »diese Verhältnisse […] eine bestimmte Rationalität vor[ge-

120	MEW 23, S. 101.
121	Ebd.
122	MEW 23, S. 80.
123	Vgl. Heinrich, Kritik der politischen Ökonomie, S. 61.

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

ben]« und verweist auf ein einschlägiges Zitat in den Grundrissen der 
Kritik der politischen Ökonomie:124 »Die Gesellschaft besteht nicht aus 
Individuen, sondern drückt die Summe der Beziehungen, Verhältnisse 
aus, worin diese Individuen zueinander stehn.«125 In diesem Sinne ist 
der Naturinstinkt der Warenbesitzer nicht als Naturinstinkt des Men-
schen schlechthin, sondern des Menschen in seiner spezifischen Rolle 
als Warenbesitzer, als »Personifikation ökonomischer Kategorien« zu 
verstehen.126

2.2.5 Fetischcharakter der Ware

2.2.5.1 Begriff des Fetischs

Es wurde schon ausführlich dargelegt, dass und aus welchem Grund 
der Wert keine gegenständliche Eigenschaft der Dinge, sondern ein ge-
sellschaftliches Verhältnis bezeichnet. Im Fetischkapitel zeigt Marx nun, 
wieso diese Erkenntnis in ihr Gegenteil verkehrt ist, wieso also der Wert 
der Ware als ihre ureigenste Natureigenschaft erscheint. Auch ist der Wa-
renfetisch Basis des Geld- und Kapitalfetisches, welche jeweils an späte-
rer Stelle im Kapital entwickelt werden, auf deren Darstellung die vor-
liegende Arbeit aber verzichtet.

Obgleich der Begriff des Fetischs ein Kind des frühen Kolonialismus 
ist, genießt dieser erst im Rahmen der sich in der Aufklärung etablieren-
den Ethnologie weitgehende Bekanntheit.127 Der Fetischbegriff ist damit 
durch einen eurozentristischen Zugang zur Pluralität menschlicher Le-
bensformen geprägt. So wird mit Fetisch eine Praktik der – aus eurozen-
tristischer Perspektive – »primitiven« Kulturen bezeichnet, in der einem 
unbelebten Gegenstand mystische Kräfte zugeschrieben werden. Im Fe-
tischbegriff äußert sich der Gegensatz zur christlichen Theorie und Pra-
xis der Ikonodulie bzw. Bilder- oder Ikonenverehrung.128 Während in der 
christlichen Ikonodulie zwischen dem materiellen Ding (Figur, Bild) und 
dem dahinter stehenden übermateriellen geistigen Wesen unterschieden 
wird, ist für die damals neu entdeckten Kulturen der greifbare Gegen-

124	Heinrich, Kritik der politischen Ökonomie, S. 43.
125	MEW 42, S. 189.
126	MEW 23, S. 16.
127	Vgl. auch Christina Antenhofer, »Fetisch als heuristische Kategorie«, in: 

dies. (Hg.), Fetisch als heuristische Kategorie.  Geschichte – Rezeption – In-
terpretation, Bielefeld: Transcript 2011, S. 10.

128	Stephan Grigat, Fetisch und Freiheit. Über die Rezeption der Marxschen Fe-
tischkritik, die Emanzipation von Staat und Kapital und die Kritik des An-
tisemitismus, Freiburg: Ça Ira 2007, S. 26.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

stand selbst Objekt der Verehrung.129 So dient der pejorative Begriff des 
Fetischs der Artikulation einer Überlegenheit der christlichen Religion 
gegenüber fremden Kulturen und der Legitimierung von Kolonialisie-
rung und Missionierung. Der Fetischbegriff wird Herrschaftsinstrument. 

Erst im frühen 20. Jahrhundert findet unter Sigmund Freud und der 
Psychoanalyse eine Wende zum Subjekt statt. Der Fetisch bezeichnet nun 
nicht mehr das Fremde, sondern wird auf die eigene Psyche bezogen. Die 
Verehrung des fetischisierten Gegenstandes erfährt eine sexuelle Konno-
tation und fungiert als Stimulus, sodass es sich bei Freud um eine be-
wusst wahrgenommene und positiv besetzte Form des Fetischs handelt. 

2.2.5.2 Warenfetisch –  
Fetisch als falsches Bewusstsein und realer Fetisch

Dem ethnologisch-religiösen sowie dem psychoanalytischen Fetisch ste-
hen der Warenfetisch bei Marx wie auch der weiter unten zu behan-
delnde Rechtsfetisch bei Paschukanis gegenüber.130 In den drei Eigen-
tümlichkeiten der Äquivalentform, sohin dem Erscheinen des Werts im 
Gebrauchswert, der abstrakten Arbeit in der konkreten Arbeit und der 
Privatarbeit in gesellschaftlicher Form ist der Warenfetisch bereits ange-
legt. Ausgangspunkt des Fetisch-Kapitels ist für Marx die Frage nach der 
»gespenstige[n] Gegenständlichkeit« des Werts.131 Gespenstig, weil der 
Wert nur im und durch das gesellschaftliche Verhältnis existiert, außer-
halb dieses Verhältnisses jedoch als nicht greifbare Gegenständlichkeit 
verbleibt. In einer vielzitierten Stelle bei Marx heißt es:

Das Geheimnisvolle der Warenform besteht also einfach darin, daß sie 
den Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eignen Arbeit als 
gegenständliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als gesellschaft-
liche Natureigenschaften dieser Dinge zurückspiegelt, daher auch das 
gesellschaftliche Verhältnis der Produzenten zur Gesamtarbeit als ein 
außer ihnen existierendes Verhältnis von Gegenständen.132

129	Grigat, Fetisch und Freiheit, S. 26f. Vgl. auch Barnaba Maj, »Die Frage der 
fetischistischen Bilderverehrung im Urchristentum. Eine theologisch-politi-
sche Auseinandersetzung und ihre historische Stellung«, in: Christina An-
tenhofer (Hg.), Fetisch als heuristische Kategorie.  Geschichte – Rezeption 
– Interpretation, S. 122. 

130	Vgl. auch Christine Blättler, »Fetisch, Phantasmagorie und Simulakrum«, in: 
Christine Blättler/Falko Schmieder (Hg.), In Gegenwart des Fetischs. Ding-
konjunktur und Fetischbegriff in der Diskussion, Wien: Turia + Kant 2014, 
S. 286.

131	MEW 23, S. 52.
132	MEW 23, S. 86.

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

Der rätselhaft fetischisierte Charakter der Arbeitsprodukte als Wa-
ren entspringt der Warenform selbst.133 Erst über den Austausch der 
durch unabhängige Privatarbeiten erzeugten Gebrauchswerte schlüp-
fen diese in die Form von Waren und entsteht der Schein, die Waren 
seien selbst Träger von Werten. Tatsächlich sind es die sozialen Be-
ziehungen zwischen den unabhängigen Warenbesitzern, die sich als 
»Werteigenschaft ihrer Arbeitsprodukte aus[drücken]«.134 Der Wert 
als Ausdruck eines gesellschaftlichen Verhältnisses erscheint als gegen-
ständliche Natureigenschaft der Dinge und das gesellschaftliche Ver-
hältnis zwischen den Menschen nimmt die »phantasmagorische Form 
eines Verhältnisses von Dingen [an]«.135 Mit der Naturalisierung der 
Werteigenschaft der Dinge geht ein Schein der Notwendigkeit einher. 
Ist die Ware die gesellschaftlich durchgesetzte Form des Reichtums 
und also der Wert als gegenständliche Eigenschaft der Gebrauchsge-
genstände allgemein ins Bewusstsein der Menschen gedrungen, so tritt 
die Ware als naturmäßig notwendiger Bestandteil von Gesellschaft 
überhaupt auf. Alternative Gesellschaftsformen, die Ware, Wert und 
abstrakte Arbeit in Frage stellen, werden als utopisch verworfen, so-
dass der Begriff der Utopie selbst schon einem ideologisch verkehrten 
Bewusstsein entspringt, das durch das gesellschaftliche Sein des Hier 
und Jetzt bestimmt ist.136 

Besonders offen tritt dieser Umstand im Gold zutage, welchem schein-
bar naturgemäß die Funktion des Zahlungsmittels zufällt.137 Wenngleich 
sich konkrete Arbeit als unvermeidlicher Bestandteil eines jeden mensch-
lichen (Zusammen-)Lebens darstellt, so ist doch die gesellschaftlich ver-
mittelte Reduktion auf abstrakt menschliche, Wert schöpfende Arbeit 
Produkt eines spezifisch historischen Gesellschaftszustands. Was ur-
sprünglich dem Handeln der Menschen entspringt, verwandelt sich je-
doch in einer warenproduzierenden Gesellschaft in einen scheinbaren 
Sachzwang und eine Herrschaft der Dinge, dem sich die Menschen unter-
werfen. Dies ist nicht in dem Sinne zu verstehen, dass der Fetischcharak-
ter der Ware einen Konsumfetisch oder einen Fetisch der Konsumtions-
mittel im Sinne einer der gegenwärtigen Produktvielfalt entsprechenden 
Kaufsucht bezeichnet. So wäre die unternommene Kritik abermals redu-
ziert auf ein individuelles Verhalten einer Gruppe von Menschen – den 

133	Ebd.
134	Reitter, »Der Begriff der ›abstrakten Arbeit‹«, S. 9.
135	MEW 23, S. 86.
136	Siehe zur Rolle der Utopie in der Gesellschaftskritik im letzten Kapitel un-

ter 3.1.
137	In MEW 23, S. 104 beschreibt Marx, wie es zur Verknüpfung der Zahlungs-

mittelfunktion mit Gold/Silber gekommen ist. Eine wesentliche Rolle spie-
len hierbei die Natureigenschaften dieser beiden Edelmetalle, nämlich die 
willkürliche Teilbarkeit bei gleicher Qualität aller Segregate. 

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

Konsumenten – und der systemische Charakter der Marx’schen Kritik 
vereitelt. Vielmehr bezeichnet der Fetisch den Vorgang, dass die sozi-
alen Beziehungen der Menschen in ihrer Verdinglichung eine von den 
Menschen unabhängige Form annehmen. Im Schein der unabhängigen 
Existenz des Wertes wird dieser nicht als ein den Menschen eigenes ge-
sellschaftliches Produkt begriffen, obgleich sich »die Bestimmung der 
Gebrauchsgegenstände als Werte« erst im Handeln der Menschen voll-
zieht.138 Etwa bei Lukács heißt es demnach, dass 

die Reflexionsbestimmungen der fetischistischen Gegenständlichkeits-
formen […] ja gerade die Funktion [haben], die Phänomene der kapi-
talistischen Gesellschaft als übergeschichtliche Wesenheiten erscheinen 
zu lassen.139

Dadurch hebt sich der Marx’sche Fetischbegriff auch dezidiert vom 
psychoanalytischen Fetischbegriff ab, welcher auf dem Bewusstsein des 
Menschen über den eigenen Fetisch aufbaut. Der Warenfetisch bei Marx 
existiert hingegen gerade dadurch, dass er den Menschen als solcher 
nicht bewusst wird. Obgleich Fetisch und Bewusstsein in einem wech-
selseitigen Verhältnis stehen, ist der Fetisch durch den Hinweis auf ein 
verkehrtes Bewusstsein der Menschen nicht hinreichend erklärt; der Fe-
tisch liegt in der Natur der Warenform. Der Warenfetisch entspringt 
sohin auch keiner personifizierten Manipulationsinstanz, sondern ist ein 
systemimmanentes Phänomen.

In der Hinsicht des nicht wahrgenommenen Fetisches rückt der Wa-
renfetisch der ursprünglich ethnologisch-religiösen Wortbedeutung nä-
her und doch unterscheidet er sich wesentlich von ihr. In einer derarti-
gen Form der Anbetung mystifizierter Gegenstände realisieren sich die 
dem Gegenstand zugeschriebenen, übernatürlichen Eigenschaften nicht; 
sie können dem Gegenstand naturgemäß unmöglich zukommen. An-
ders beim Fetischcharakter der Waren. Die den Dingen zugeschriebene 
Eigenschaft, Träger von Wert zu sein, realisiert sich tatsächlich, denn die 
Menschen treten sich tagtäglich als Warenbesitzer gegenüber. Bei Marx 
heißt es:

Die Menschen beziehen also ihre Arbeitsprodukte nicht aufeinander als 
Werte, weil diese Sachen ihnen als bloß sachliche Hüllen gleichartig 
menschlicher Arbeit gelten. Umgekehrt. Indem sie ihre verschiedenarti-
gen Produkte einander im Austausch als Werte gleichsetzen, setzen sie 
ihre verschiedenen Arbeiten einander als menschliche Arbeit gleich. Sie 
wissen das nicht, aber sie tun es.140

138	MEW 23, S. 88.
139	Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein, S. 27.
140	MEW 23, S. 88.

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

Obgleich der Wert zunächst als bloße Vorstellung der Menschen den 
Tauschakten zugrunde liegt, betätigen sie ihn permanent und heben 
ihn dadurch – gleichsam unbewusst – in die Sphäre des Realen. Es han-
delt sich daher auch nicht um ein bloß falsches Bewusstsein der Men-
schen, welches Marx anhand des Fetischbegriffs aufdeckt und welches 
durch allgemeine Aufklärung korrigiert werden könnte; darin bestünde 
der bloße und also mangelhafte Entlarvungsgestus, der der Marx’schen 
Ideologiekritik fälschlicherweise unterstellt wird. Warenfetisch be-
zeichnet nicht nur eine Fehlwahrnehmung der Wirklichkeit, sondern 
kann insofern als real bezeichnet werden, als er die Struktur und die 
Prozesse der Gesellschaft wesentlich bestimmt.  Mit Žižek möchte ich 
an diesem Punkt eine auf Jacques Lacan zurückgehende Unterschei-
dung einbringen, die den Gedanken unterstreicht: Während die Reali-
tät eben jene Ebene der sozialen Wirklichkeit bezeichnet, in der das Le-
ben der am Produktionsprozess beteiligten Menschen beeinflusst wird, 
steht das Reale für die »unerbittliche, »abstrakte«, gespenstische Logik 
des Kapitals […], die darüber bestimmt, was in der sozialen Wirklich-
keit geschieht«.141 In dieser Hinsicht wird der Wert auch häufig als Re-
alabstraktion bezeichnet, um jene Spannung zwischen real-konkreten 
Auswirkungen des Fetischs Ware und der ursprünglich bloß gedank-
lich-abstrakten, gesellschaftlich vermittelten Existenz des Werts auszu-
drücken.142 

Das Bewusstsein der Menschen ist daher falsch und richtig zugleich. 
Die Falschheit des Bewusstseins über den Wert als naturwüchsige Eigen-
schaft der Dinge hat sich durch die Waren- und Wertformanalyse erge-
ben, denn der Wert als genuin gesellschaftliches Phänomen kann nicht an 
einem einzelnen Ding festgemacht werden. Nun leuchtet auch ein, wie-
so Marx am Anfang des Kapital von der »Warensammlung« spricht;143 
die einzelne Ware hingegen ist streng betrachtet eine gedankliche Fikti-
on. Richtig ist das Bewusstsein aber insofern, als es die Realisierung des 
Fetischs durch die allgemein-gesellschaftliche Anerkennung und Betäti-
gung von Ware und Wert adäquat wiedergibt. Treten die Menschen auf 
dem Markt auf, dann tun sie dies gezwungenermaßen in der Rolle unab-
hängiger, das heißt freier und gleicher Warenbesitzer – hier schlägt schon 
die Rechtssubjektivität durch – und realisieren ihren Fetisch in Zirkula-
tion und Produktion. Auch unter dem Gesichtspunkt, dass unabhängi-
ge Produzenten miteinander erst über den Austausch ihrer Erzeugnisse 
in gesellschaftlichen Kontakt treten, bewahrheitet sich die Rede von der 
Verdinglichung der menschlichen Beziehungen.144

141	Žižek, Weniger als nichts, S. 338.
142	Ebd.; Grigat, Fetisch und Freiheit, S. 53.
143	MEW 23, S. 49.
144	Vgl. auch MEW 23, S. 87.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

Im obigen Zitat könnte der Eindruck entstehen, Wert entstehe erst im 
Austausch, daher erst in der Sphäre der Zirkulation und tatsächlich sind 
Formulierungen wie diese Ausgangspunkt eines Disputes über den Ur-
sprung des Wertes, der entweder in der Produktion oder aber in der Zir-
kulation verortet wird. Diesen Disput halte ich für prinzipiell verkehrt. 
Einerseits stellt sich die Debatte als Henne-Ei-Problem dar, dem durch 
eine prozessuale und gesamtgesellschaftliche Perspektive entgangen wer-
den muss. Andererseits bedeutet eine prozessuale Sichtweise auch gleich-
zeitig die Mitberücksichtigung der Totalität des Prozesses, sodass die 
Entstehung des Wertes als eines gesellschaftlichen Verhältnisses sowohl 
der Produktion als auch der Zirkulation bedarf.145 Marx selbst schreibt, 
dass die Gegensätzlichkeit von Gebrauchswert und Wert sich erst dann 
im Arbeitsprodukt praktisch betätigt, wenn der Austausch bereits zur 
gesellschaftlichen Norm geworden ist, wenn »der Wertcharakter der Sa-
chen [der nützlichen Dinge] also schon bei ihrer Produktion selbst in 
Betracht kommt«.146 In einem Zitat aus den Grundrissen zur Kritik der 
politischen Ökonomie heißt es: »Das Resultat, wozu wir gelangen, ist 
nicht, daß Produktion, Distribution, Austausch, Konsumtion identisch 
sind, sondern daß sie alle Glieder einer Totalität bilden, Unterschiede in-
nerhalb einer Einheit.«147 

Im dinglichen Charakter liegt auch die Besonderheit des Kapitalver-
hältnisses gegenüber allen übrigen sozialen Verhältnissen innerhalb der 
bürgerlichen Gesellschaft. Weder das Geschlechtsverhältnis noch Unter-
drückungsverhältnisse aufgrund von Religion, Hautfarbe, Herkunft, se-
xueller Orientierung, vergangener Kolonialherrschaft usw. nehmen die 
Form dinglicher Eigenschaften an und verschleiern ihr Wesen als so-
ziales Verhältnis. Die letzteren Unterdrückungsverhältnisse erscheinen 
noch als das, was sie sind: Macht- und Herrschaftsbeziehungen zwi-
schen Menschen. Das Kapitalverhältnis hingegen tritt den Menschen 
nur noch gegenüber als von ihnen unabhängige, objektive Beziehung 
zwischen Gegenständen, nicht aber als gesellschaftliches Verhältnis, wel-
ches sich auf die Ausbeutung der Nicht-Kapitaleigner gründet. Reitter 
formuliert diesbezüglich treffend: »Dem Kapital ist nicht anzusehen, 
dass es aus akkumulierter, unbezahlter Mehrarbeit besteht, dass es also 
auf einem gesellschaftlichen Zeitverhältnis beruht, genauer, dieses Ver-
hältnis ist.«148

145	Vgl. auch Heinrich, Kritik der politischen Ökonomie, S. 53.
146	MEW 23, S. 87.
147	MEW 42, S. 34.
148	Reitter, »Kritik als Überwindung der Donquichoterie. Zur Entfaltung der 

Kritik bei Marx«, transversal texts 2008/04.

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

2.2.5.3 Fetisch des Begriffs

Mit dem Fetischcharakter der Ware übt Marx nicht nur Kritik an den 
materiellen Produktionsverhältnissen, die das fetischistische Bewusstsein 
produzieren. Die Kritik greift darüber hinaus als Wissenschaftskritik die 
Kategorien der klassischen bürgerlichen Ökonomie an. Backhaus spricht 
diesbezüglich von einem »Basisfetischismus, nämlich einem Fetischcha-
rakter der ökonomischen Kategorien«,149 in welchem der Warenfetisch 
seinen Ursprung hat. In den Theorien über den Mehrwert liefert Marx 
eine präzise Bestimmung dieses Verhältnisses der beiden Kritiken und 
außerdem eine pointierte Zusammenfassung des bisher Besprochenen: 

Die Widersprüche, die daraus hervorgehn, daß auf Grundlage der Wa-
renproduktion Privatarbeit sich als allgemeine gesellschaftliche darstellt, 
daß die Verhältnisse der Personen als Verhältnisse von Dingen und Din-
ge sich darstellen – diese Widersprüche liegen in der Sache, nicht in dem 
sprachlichen Ausdruck der Sache.150

Damit schließt sich der Bogen, der ganz zu Beginn gespannt wurde: Ei-
nerseits leitet Marx aus dem vorgefundenen Begriff der Ware die gesell-
schaftlichen Verhältnisse, nicht die Bestimmungen der Ware aus den ge-
sellschaftlichen Verhältnissen ab bzw. expliziert, dass hinter dem Begriff 
der Ware ein ganzes Produktionsverhältnis steht.151 Insofern ist sein Vor-
gehen das der Dialektik als immanenter Kritik. Andererseits drücken die 
Widersprüche im Begriff der ökonomischen Kategorien die Widersprü-
che der Wirklichkeit aus.152 Insofern ist sein Vorgehen materialistisch. 
Wir sehen uns erinnert an das sprachliche Bild, das Jaeggi zur Charak-
terisierung der Objektivität immanenter Kritik herangezogen hat, näm-
lich, dass sich die Dinge selbst kritisieren.153 Und tatsächlich findet sich 
eine entsprechende Formulierung im Marx’schen Kapital, in der er die 
Ware ihr Paradoxon selbst aussprechen lässt: 

Könnten die Waren sprechen, so würden sie sagen, unser Gebrauchs-
wert mag den Menschen interessieren. Er kommt uns nicht als Dingen 
zu. Was uns aber dinglich zukommt, ist unser Wert. Unser eigener Ver-
kehr als Warendinge beweist das. Wir beziehn uns nur als Tauschwerte 
aufeinander.154

149	Backhaus, Dialektik der Wertform, S. 423.
150	MEW 26.3, S. 134.
151	Vgl. Reitter, »Der Begriff der ›abstrakten Arbeit‹«, S. 13.
152	Vgl. MEW 26.3, S. 134, wo er schreibt, »daß das Paradoxon der Wirklich-

keit sich auch in Sprachparadoxen ausdrückt«.
153	Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 279.
154	MEW 23, S. 97.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

2.2.5.4 Fetisch und Emanzipation

In Rücksicht des emanzipatorischen Anspruchs der Marx’schen Öko-
nomiekritik verbleibt die Frage nach der Möglichkeit eines progressiven 
Strukturwandels der Gesellschaft bei ideologisch-fetischistischer Ver-
blendung des Bewusstseins. Tatsächlich sieht Marx im Fetischcharakter 
der Ware und dem daraus hervorgehenden notwendig falschen Bewusst-
sein eine fundamentale Folgeerscheinung kapitalistischer Produktions-
weise. Dass sich Herrschaft als zwischenmenschliches Phänomen über 
Sachzwänge unter dem Titel ökonomischer Prozesse vermittelt und das 
Bewusstsein der Menschen blendet, ist unausweichlich und von Marx 
dargelegt worden. Die Unausweichlichkeit stellt sich jedoch nicht als 
menschliche Notwendigkeit dar, sondern bezieht sich ausschließlich auf 
die warenproduzierende Gesellschaft. 

Trotzdem oder gerade deswegen erscheint der fetischistische Ver-
blendungszusammenhang als ein totaler, denn schließlich äußert sich 
die Wertkritik von einem Standpunkt, der seinerseits nicht jenseits 
der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft, sondern als ihr – wenn 
auch unfreiwilliger – Bestandteil situiert ist. Wir sehen uns an das 
klassisch orthodox-marxistische Dogma vom Bewusstsein, das voll-
ständig vom gesellschaftlichen Sein determiniert sei, erinnert. Eine 
solche Form schlechten Materialismus‹ vermag es jedoch auf keinem 
Weg zu erklären, wie das Objekt der Erkenntnis plötzlich »den Spieß 
umdrehen« und sich das Erkenntnissubjekt, das heißt den Menschen 
samt Vernunftfähigkeit, unterwerfen können sollte.155 Auch Marx darf 
nicht in diesem reduktionistisch simplifizierten Sinn verstanden wer-
den, in dem die Möglichkeit jeder »freien« Erkenntnis und Urteilsbil-
dung innerhalb der wertförmigen Gesellschaft a priori ausgeschlos-
sen wäre. Die Marx’sche Fetischkritik ist nicht als Absage an Kritik 
bzw. Erkenntnis überhaupt zu interpretieren, sondern muss im Sinne 
der im ersten Kapitel entwickelten immanenten Kritik, die durch den 
Standpunkt des Immer-schon-in-etwas-Involviertseins die objektive 
Einsicht in die Verhältnisse vermittelt, verstanden werden.156 Zuletzt 
fungiert die Fetischkritik als fundamentale Kritik an den sprachli-
chen Rahmenbedingungen, in denen sich Kritik überhaupt erst äu-
ßern kann.

155	Vgl. auch Gegenstandpunkt, »Was sich mit Marx doch alles anstellen läßt! 
Die Kontroverse um das radikalste Menschenbild«, Gegenstandpunkt 
1996/4.

156	Vgl. auch Grigat, Fetisch und Freiheit, S. 224.

WARENFORM UND WARENFETISCH BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

2.3 Rechtsform und Rechtsfetisch bei Paschukanis

Auf Grundlage sowohl der methodischen Überlegungen im ersten Ka-
pitel, insbesondere der Entwicklung eines Begriffes immanenter Kritik, 
wie auch der Darlegung der Kategorien der politischen Ökonomie in der 
Marx’schen Wertformtheorie kann Paschukanis’ Rechtstheorie dem Ver-
such einer Rekonstruktion und Weiterentwicklung unterzogen werden. 
Dabei werden wir uns zunächst dem Begriff der Rechtsform widmen und 
klären, was es heißt, das Recht als historische Form zu begreifen, um so-
dann zum Kern der Rechtsform – der Rechtssubjektivität – vorzudrin-
gen, welche sich entgegen der naturrechtlichen Fiktion als gesellschaft-
lich vermittelt entpuppen wird.

2.3.1 Kritik des Rechts als Kritik seiner Form

Die Radikalität und Einzigartigkeit von Paschukanis rechtstheoreti-
schem Ansatz besteht darin, nicht nur den Rechtsinhalt als kontingent, 
weil im Lauf der Geschichte veränderbar, zu begreifen, sondern gleicher-
maßen die Rechtsform einer historischen Relativität zu unterwerfen. Da-
bei wird sich in weiterer Folge herausstellen, dass die Rechtsform im dia
lektischen Verhältnis »relativer Autonomie« zur warenproduzierenden 
Gesellschaft steht.157 Das heißt, dass die Rechtsform weder – wie die in-
strumentalistische Position eines Lenin oder Stutschka meinen würde – 
vollständig vom Willen der herrschenden Klasse bestimmt ist noch – wie 
die formalistische Position eines Kelsen oder die strukturfunktionalisti-
sche Interpretation meinen würde – vollkommen unabhängig von der 
kapitalistischen Gesellschaft bzw. vom Willen ihrer Agenten einer stren-
gen und ausschließlichen Eigenlogik folgt.

In einem ersten Schritt möchte ich der Frage nachgehen, wodurch sich 
in Paschukanis’ Theoriekonzeption die Rechtsform vom Rechtsinhalt 
abhebt, sowie das Verhältnis von Form und Inhalt für die marxistische 
Philosophie überblicksartig betrachten. Was sich unterhalb des Verhält-
nisses von Rechtsform und Rechtsinhalt verbirgt, ist eine fundamenta-
le Fragestellung der Philosophie. Die Form als Gegenbegriff zum Inhalt 
taucht schon in Platons Dialog Euthyphron auf, in welchem er Sokrates 
nach »jene[r] Urform, durch die alles Fromme fromm ist« fragen lässt.158  
In der Suche nach einem solchen Gemeinsamen drängt sich dem Leser 
bereits der Begriff des Wesens auf, den die Scholastik insbesondere durch 

157	Vgl. die »relative autonomy« bei Isaac D. Balbus, »Commodity form and 
legal form: an essay on the ›relative autonomy‹ of  the law«, Law and Soci-
ety Review 3/1977, S. 571–588.

158	Platon, Euthyphron, Stuttgart: Reclam 2007, S. 19.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

Thomas von Aquin geprägt hat. In seiner kurzen Abhandlung De ente et 
essentia bzw. Das Seiende und das Wesen fasst Thomas in Anknüpfung 
an Aristoteles das Wesen als Form, »insofern durch die Form die genaue 
Bestimmtheit eines jeden Dinges bezeichnet wird« oder auch als dasjeni-
ge, welches »für alle Naturen […] etwas Gemeinsames bezeichne[t]«.159 
Mit der transzendentalen Wende Immanuel Kants ändert sich nun inso-
fern die Bedeutung des Begriffes der Form, als dieser sich nicht mehr als 
Seinsbestimmung auf die Gegenstände der Erkenntnis, sondern auf das 
Erkenntnisvermögen selbst bezieht.160 Die Form als Denkform struktu-
riert ihrerseits die Wahrnehmung als Inhalt des Denkens. Die wechselsei-
tige Beziehung beider drückt Kant in seinem bekannten Zitat aus: »Ge-
danken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind.«161 
Mit Hegels Wissenschaft der Logik kulminieren die Denkformen als »ei-
gentümliche Formen« des »eigentlich philosophische[n], spekulative[n] 
Denkens« im Begriff.162 Beide, Form wie auch Inhalt, sind als Bestim-
mungen des reinen Denkens erkannt. Ihre Trennung in die reine Form 
auf der einen und den bloßen Inhalt auf der anderen Seite wird jedoch 
aufgehoben, denn in einer solchen Trennung

wird erstens vorausgesetzt, daß der Stoff der Erkenntnis als eine fertige 
Welt außerhalb des Denkens an und für sich vorhanden, daß das Den-
ken für sich leer sei, als eine Form äußerlich zu jener Materie hinzutre-
te, sich damit erfülle, erst daran einen Inhalt gewinne und dadurch ein 
reales Erkennen werde.163

Was einer solchen Trennung vorausgesetzt ist, ist die bereits im Zuge 
der Überlegungen zur Methode festgestellte Kluft zwischen Subjekt und 

159	Thomas von Aquin, De ente et essentia. Das Seiende und das Wesen, Stutt-
gart: Reclam 1987, S. 7.

160	Der Terminus transzendentale Wende bezeichnet jene Abwendung von den 
Gegenständen und Hinwendung zum Denken selbst, die Kant in der Vorre-
de zur zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft exemplarisch mit der 
kopernikanischen Wende in der Astronomie vergleicht: »Es ist hiemit eben 
so, daß mit den ersten Gedanken des Kopernikus bewandt, der, nachdem es 
mit der Erklärung der Himmelsbewegungen nicht gut fort wollte, wenn er 
annahm, das ganze Sternheer drehe sich um den Zuschauer, versuchte, ob es 
nicht besser gelingen möchte, wenn er den Zuschauer sich drehen und dage-
gen die Sterne in Ruhe ließ. In der Metaphysik kann man nun, was die An-
schauung der Gegenstände betrifft, es auf ähnliche Weise versuchen. Wenn 
die Anschauung sich nach der Beschaffenheit der Gegenstände richten müß-
te, so sehe ich nicht ein, wie man a priori von ihr etwas wissen könne; […] 
oder ich nehme an, die Gegenstände oder […] die Erfahrung […] richte sich 
nach diesen Begriffen.« (Kant, KrV, S. 25, B XVI–B XVII.)

161	Kant, KrV, S. 120, B 75.
162	Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I, S. 52, § 9.
163	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 36.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

Objekt, ohne die Beziehung der beiden zueinander je entwickelt zu ha-
ben; sie ist eben bloß vorausgesetzt. Die Aufhebung der Trennung resul-
tiert in einer Identität, in der »das an und für sich Seiende gewußter Be-
griff, der Begriff als solcher aber das an und für sich Seiende ist« und 
die »Materie vielmehr der reine Gedanke, somit die absolute Form selbst 
ist«.164 Aber auch in der Historischen Rechtsschule unter Carl Friedrich 
von Savigny wird von der Rechtsform gesprochen, die das »formelle 
Element« bzw. die »rechtliche Bestimmung« des Rechtsstoffes als »Be-
ziehung an sich« darstellt.165 Rudolf von Jhering spricht gar – zwar in 
einem anderen Zusammenhang, aber lassen wir das Zitat für sich spre-
chen – von der Form als »Zwillingsschwester der Freiheit«.166 Endlich 
ist auch Kelsens rechtstheoretischer Ansatz in dem Maße als formalis-
tisch zu bezeichnen, in dem er sich mit dem Recht – dem Reinheitspostu-
lat seiner Theorie folgend – in der Form von Rechtsnormen unabhängig 
von ihrem Inhalt befasst: »Die Reine Rechtslehre ist formalistisch.«167 
Dabei grenzt sich Kelsen nicht nur vom pauschalen Einwand des Forma-
lismus, sondern insbesondere auch von einem Primat des Rechtsinhaltes 
ab. Dabei stellt er fest, dass das »Recht als Ganzes – etwa im Verhältnis 
zur Wirtschaft – nur als Form begriffen werden [muß]«,168 ohne daraus 
aber einen mit Paschukanis vergleichbaren Strukturfunktionalismus der 
Form zu entwickeln.

164	Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 43f.
165	Carl Friedrich von Savigny, System des heutigen römischen Rechts Bd 1. He-

rausgegeben von Otto Ludwig Heuser, Berlin/Boston: De Gruyter 2019, S. 
333, § 52.

166	Rudolf von Jhering, Der Geist des römischen Rechts auf den verschiedenen 
Stufen seiner Entwicklung. 2. Teil, Leipzig: Breitkopf und Härtel 1869, S. 456. 
Vgl. zur Kontextualisierung dieses Zitats Clemens Jabloner, »›Die Form ist die 
Zwillingsschwester der Freiheit‹«, in: ders., Methodenreinheit und Erkennt-
nisvielfalt. Aufsätze zur Rechtstheorie, Rechtsdogmatik und Rechtsgeschich-
te. Hg. v. Thomas Olechowski/Klaus Zeleny, Wien: Manz 2013, S. 185f.

167	Kelsen, »Was ist die Reine Rechtslehre?«, S. 158, S. 160. Es geht hier in 
erster Linie um die Unterscheidung zwischen der Rechtsnorm als rechtmä-
ßig erzeugtem »Sollen« und ihrer konkreten (moralischen, politischen) in-
haltlichen Ausgestaltung. Dass sich Kelsens Rechtstheorie nicht im deduk-
tiven Geltungszusammenhang von Sollens-Sätzen erschöpft, sondern etwa 
im Hinblick auf die Effektivität einer konkreten Rechtsordnung oder auch 
in ihrer pragmatischen Dimension, einen spezifischen Rechtsinhalt zur Gel-
tung zu bringen, auf die Wirklichkeit bezogen ist, steht ihrer Formalität 
nicht im Wege. Vgl. auch Hubert Rottleuthner, »Marxistische und analyti-
sche Rechtstheorie«, in: ders. (Hg.), Probleme der marxistischen Rechtsthe-
orie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1975, S. 165; Hans Mayer, »Das Ideo-
logieproblem und die Reine Rechtslehre«, in: Rudolf Aladár Métall (Hg.), 
33 Beiträge zur Reinen Rechtslehre, Wien: Europaverlag 1974, S. 223.

168	Kelsen, »Was ist die Reine Rechtslehre?«, S. 159.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

Nun sind Gegenstand der vorliegenden Schrift insbesondere Formen 
dichotomen Denkens im rechts- und sozialphilosophischen Diskurs. Die-
ser ist regelmäßig vom Bestreben beherrscht, Formen des sozialen Zu-
sammenlebens wie Gesetze, Moral, Demokratie mit emanzipatorischen 
Inhalten zu füllen, an bestimmtes Ideale anzupassen, bestehende Inhalte 
kritisch zu hinterfragen oder womöglich als (bloße) Machtakte zu ent-
larven. Gemeinsam ist diesen Denkweisen eine Verkennung der Wech-
selwirkung von Form und Inhalt, genauer der inhaltssetzenden und das 
heißt im Diskurs praktischer Philosophie auch Verkennung der die ge-
sellschaftliche Wirklichkeit bestimmenden Macht der Form. Wir werden 
im dritten Kapitel sehen, wie eng die Konzeption der Rechtsformkritik 
mit der anti-idealistischen und amoralischen Tendenz von Paschukanis’ 
Rechtstheorie zusammenhängt.

In Anknüpfung an Hegel entspricht nun die Konzeptualisierung 
der Kategorien der bürgerlichen Ökonomie als »objektive Gedanken-
formen« ihrerseits einer Einheit von Denken und Sein in einem ganz 
spezifischen Sinn.169 Wie bereits weiter oben unter dem Titel des Fe-
tischcharakters ausgeführt, ist das Bewusstsein der Menschen in einer 
warenproduzierenden Gesellschaft richtig und falsch, der Fetisch Illu-
sion und Realität zugleich. Das falsche Bewusstsein über den Wert als 
Natureigenschaft der Dinge entspricht der realen Betätigung der Din-
ge als Waren und ist insofern richtig, das heißt aber auch in Einheit 
mit der objektiven Wirklichkeit. »Denken und Sein sind also zwar un-
terschieden, aber zugleich in Einheit miteinander.«170 Daraus folgt für 
die Kategorien der bürgerlichen Ökonomie ebenso ein doppelter Cha-
rakter als einerseits bloß ideologische Gedankenformen, andererseits 
aber als »reale ökonomische Kategorien«.171 Die Untersuchung der Wa-
ren- und Wertform bei Marx ist sohin mit einer fundamentalen Kritik 
an der Ökonomie als Wissenschaft verbunden, »denn sie [die Ökono-
mie] hat niemals auch nur die Frage gestellt, warum dieser Inhalt jene 
Form annimmt, warum sich also die Arbeit im Wert und das Maß der 
Arbeit durch ihre Zeitdauer in der Wertgröße des Arbeitsprodukts dar-
stellt?«172 Anders formuliert hantiert die Ökonomie mit Begriffen, die 
sie selbst nicht entwickelt, sondern als gegebene voraussetzt; sie verfährt 
darin also positivistisch.

Gleichlautend formuliert Paschukanis seine Kritik an Stutschkas 
Rechtsbegriff, die als allgemeine Kritik an der bisherigen und zeitge-
nössischen Rechtswissenschaft gelten darf: »Diese Definition deckt den 
in den juristischen Formen beschlossenen Klasseninhalt auf, erklärt uns 

169	MEW 23, S. 90; vgl. Backhaus, Dialektik der Wertform, S. 20.
170	MEW 40, S. 539. 
171	MEW 42, S. 159.
172	MEW 23, S. 94f.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

aber nicht, warum dieser Inhalt eine solche Form annimmt.«173 Damit 
führt Paschukanis zugleich einen vernachlässigten Punkt im Werk von 
Marx und Engels aus, über den Engels 1893 in einem Brief – gewisser-
maßen retrospektiv – reflektiert:

Sonst fehlt nur noch ein Punkt, der aber auch in den Sachen von Marx 
und mir regelmäßig nicht genug hervorgehoben ist und in Beziehung auf 
den uns alle gleiche Schuld trifft. Nämlich wir alle haben zunächst das 
Hauptgewicht auf die Ableitung der politischen, rechtlichen und sons
tigen ideologischen Vorstellungen und durch diese Vorstellungen ver-
mittelten Handlungen aus den ökonomischen Grundtatsachen gelegt 
und legen müssen. Dabei haben wir dann die formelle Seite über der 
inhaltlichen vernachlässigt: die Art und Weise, wie diese Vorstellungen 
etc. zustande kommen.174

Dass das Recht inhaltlich der Durchsetzung von Klasseninteressen und 
damit Herrschaftsinstrument der Bourgeoise ist, stellt Paschukanis als 
Faktum fest. Von wissenschaftlichem Interesse ist für ihn jedoch die 
Frage, wieso und auf welche Weise sich Klasseninteressen überhaupt in 
der Form eines von privater Macht losgelösten, staatlichen Rechts arti-
kulieren. Im Hinblick auf den Staat fragt Paschukanis daher: »Warum 
bleibt die Klassenherrschaft nicht das, was sie ist, das heißt die fakti-
sche Unterwerfung eines Teiles der Bevölkerung unter die andere?«175 

173	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 83 [S. 59].
174	MEW 39, S. 96.
175	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 139 [S. 119f.]; diese Frage muss 

aber auch bei Bayer, Tragödie des Rechts, S. 20, unbeantwortet bleiben, die 
die bürgerliche Herrschaft deswegen als »perfider« – hier wird an Herr-
schaft ein Grad der moralischen Verwerflichkeit herangetragen – bezeich-
net, weil »sie [die Bourgeoisie] die eigenen als die objehktiven Interessen al-
ler aus[gibt]«. An anderer Stelle (S. 94ff.) interpretiert sie Marx’ Debatten 
über das Holzdiebstahlsgesetz so, dass das Privatinteresse das Interesse der 
Bourgeoisie ist und übersieht dabei, dass der Springpunkt der bürgerlichen 
als einer warenproduzierenden Gesellschaft darin besteht, dass das Privatin-
teresse das objektive Interesse aller ist. Das egoistisch motivierte Interesse 
ist nicht das Interesse »der besitzenden Klasse, der Privateigentümer« – da-
rin läge wieder eine moralische Verwerflichkeit der Bourgeoisie –, sondern 
es ist das allgemeine Interesse aller bzw. zu dem alle verdammt sind. 

		  Diesem Irrtum, dass das private Interesse das Interesse einer bestimmten 
Klasse ist bzw. die instrumentalistische Rechtskritik, die eine bestimmte 
Klasse oder einen bestimmen Stand als Agenten des Rechts identifiziert, 
unterliegt auch Katharina Pistor in ihrem nun in deutscher Übersetzung 
erschienenen Buch Der Code des Kapitals. Wie das Recht Reichtum und 
Ungleichheit produziert, wenn sie schreibt: »Schließlich ist das Recht das 
vorherrschende Mittel, mit dem sich Demokratien selbst regieren; aber 
das von ihnen bereitgestellte Recht wird von privaten Parteien, nämlich 

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

Ein Rückblick auf die damals zeitgenössische Position des Austromar-
xismus zeigt den grundsätzlichen Widerspruch in der Herangehenswei-
se an die Rechtskritik. Während für den Austromarxismus vereinfacht 
dargestellt der Inhalt des Rechts als ungerecht empfunden und daher ei-
ner sozialgesetzgeberischen Revision unterzogen wird, der Rechtsinhalt 
also dahingehend verändert wird, dass er sozialen Ausgleich bzw. sozi-
ale Gerechtigkeit befördert, verleiht Paschukanis der Rechtskritik in-
sofern eine radikale Wendung, als eine Veränderung der gesellschaftli-
chen Verhältnisse über eine Anpassung des Rechtsinhalts für unmöglich 
erklärt wird.176 So »gerecht« der Rechtsinhalt auch sein mag, die Ver-
wirklichung einer klassenlosen Gesellschaft scheitert an der Form des 
Inhalts, an der Rechtsform selbst, welche die Unterscheidung der Gesell-
schaft in Klassen weiterhin vermittelt. Die Kategorie der Gerechtigkeit 
wird darüber hinaus als gänzlich unpassend zur Bewertung des Rechtsin-
haltes verstanden.177 Gleichwohl ist die rechtsdogmatische, rechtshisto-
rische oder rechtssoziologische Untersuchung des Rechtsinhalts und des-
sen Entwicklungsverlauf in den verschiedenen Epochen der Geschichte 
unerlässlicher Bestandteil einer materialistischen Theorie des Rechts.178 
Sie erfasst die Wirklichkeit des Rechts jedoch nicht hinreichend, sodass 
zur Betrachtung des Rechtsinhaltes »eine materialistische Auslegung 

Inhabern von Kapitalgütern und ihren Anwälten, genutzt, um ihre Eigenin-
teressen zu verfolgen.« (Katharina Pistor, Der Code des Kapitals. Wie das 
Recht Reichtum und Ungleichheit produziert, Berlin: Suhrkamp 2020, S. 
47); vgl. auch Pistor, Der Code des Kapitals, S. 357.

176	In die genau entgegengesetzte Richtung bewegt sich Daniel Loick, Juridis-
mus. Konturen einer kritischen Theorie des Rechts, Berlin: Suhrkamp 2017, 
S. 296, wenn er »die defizitäre (Inter-) Subjektivität [als] Resultat nur einer 
bestimmten, nämlich der bisherigen, europäischen hegemonialen Rechts-
form und nicht von Rechtlichkeit als solcher« begreift.

177	Vgl. hierzu 3.3.3.
178	In diesem Sinne ist auch Pistors Studie zur Entfaltung rechtlicher Codierung 

und daher Erweiterung von Kapitalgütern relevant. So fasst sie Finanzka-
pital überhaupt als »jenes immaterielle Kapital, das nur im Recht existiert« 
(Pistor, Der Code des Kapitals, S. 26). Dabei leitet sie die vermögensbilden-
de Kraft des Kapitals in Abhebung zur marxistischen Position nicht von der 
Ausbeutung der Arbeitskraft ab, sondern von der rechtlichen Codierung 
selbst, nämlich der rechtlichen Zuschreibung und staatlichen zwangsweisen 
Garantie von den rechtlichen Attributen Priorität, Universalität, Beständig-
keit und Konvertierbarkeit (Pistor, Der Code des Kapitals, S. 32–36). Bei 
Pistor wird daher das Kapital auf eine bloße »rechtliche Qualität« (Pistor, 
Der Code des Kapitals, S. 32) reduziert. Zwar geht die vorliegende Arbeit 
diesen Schritt nicht mit, doch ist es entscheidend, die Herrschaftsvermittlung 
des Rechts am Beispiel konkreter rechtlicher Attribuierung einzelner, insb. 
immaterieller Güter nachzuvollziehen und sich daher einen differenzierten 
Begriff von Eigentum zu bilden.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

der rechtlichen Regelung als bestimmter historischer Form« hinzutre-
ten muss.179

2.3.1.1 Die Rechtsform als historische Form

Betrachtet Paschukanis die rechtliche Regelung als eine bestimmte his-
torische Form, so muss ein Blick auf die Rechtsgeschichte zunächst 
enttäuschen, denn das Recht tritt unabhängig von einem bestimm-
ten historischen Kontext im gesamten Verlauf der Geschichte als Re-
gelungsinstrument auf, oder anders formuliert werden im gesamten 
Verlauf der Geschichte gesellschaftliche Verhältnisse rechtlich, das 
heißt in Rechtsform, geregelt.180 Bei näherer Betrachtung all derjeni-
gen Phänomene, die historisch unter die Kategorie »Recht« fallen, tun 
sich derart große Unterschiede auf, dass eine gemeinsame Bezeichnung 
fragwürdig erscheint, zumindest aber kritisch zu hinterfragen ist. Be-
reits die unterschiedlichen Rechtsquellen – Gesetzgebung, Gewohn-
heitsrecht, Rechtsprechung oder gar die Natur der Sache – und ihre 
variierende Bedeutung in der Rechtsgeschichte deuten auf eine je eige-
ne Charakteristik hin.181 Ebenso unterliegen Rechtsinhalt und Rechts-
institute einem historischen Wandel, der bereits einen Hinweis auf die 
gegensätzliche Natur der Rechtsform liefert. Auch auf die kontrover-
se Debatte um das Verhältnis privatrechtlicher und öffentlich-rechtli-
cher Normen sei hier zunächst nur hingewiesen. Freilich lässt sich die 
gewöhnliche Charakterisierung des Rechts als Regelungsinstrument 
für all diese Erscheinungsformen des Rechts behaupten, jedoch bleibt 
dadurch die Klärung derjenigen Bedingungen, unter denen soziale Be-
ziehungen überhaupt rechtlich geregelt werden bzw. überhaupt einer 
Regelung bedürfen, wie auch des Wandels der Form rechtlicher Rege-
lung als solcher aus, denn

die geschichtliche Entwicklung bringt nicht nur eine Wandlung des In-
halts der Rechtsnormen und eine Wandlung der Rechtsinstitute mit sich, 
sondern auch eine Entwicklung der Rechtsreform [sic! Gemeint ist wohl 

179	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 52 [S. 26].
180	Es ist wichtig darauf hinzuweisen, dass Paschukanis sich in seinem Blick auf 

die historische Entwicklung des Rechts weniger auf die russische Rechts-
geschichte (abgesehen von einigen Hinweisen) bezieht als vielmehr auf 
die Rechtsgeschichte der Gebiete des antiken Römischen Reichs, die auch 
Marx in seinen Ausführungen vor Augen hat. Wie auch Marx’ ökonomi-
sche Schriften, so bewegt sich die Rechtstheorie von Paschukanis vornehm-
lich im mitteleuropäischen Kontext. 

181	Vgl. beispielsweise Ralf Dreier, Zum Begriff der »Natur der Sache«, Berlin: 
De Gryuter 1965, S. 78; vgl. hierzu auch Paschukanis, Allgemeine Rechts-
lehre, S. 78 [S. 54].

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

die Rechtsform; Anmerkung L.L.O.] als solcher. Diese verharrt, nach-
dem sie auf einer bestimmten Kulturstufe aufgetaucht ist, lange Zeit im 
embryonalen Zustand, innerlich schwach differenziert und ohne Ab-
grenzung gegen die benachbarten Sphären (Sitten, Religion). Erst nach 
allmählicher Entwicklung erreicht sie ihre maximale Blüte, ihre maxi-
male Differenziertheit und Bestimmtheit.182

Den Nachweis der Rechtsform als einer historischen Form liefert Pa-
schukanis nicht über eine empirisch-historische Analyse der Geschich-
te von Klassenkämpfen, sondern einer logischen Entfaltung des Begriffs 
der Rechtsform:183 Im Übergehen der Rechtsform in eine Rechtsform hö-
herer Entwicklung hebt die Rechtsform zwar ihre vorherige Stufe auf, 
indem jene über diese hinweggeht, zugleich ist die aufgehobene Rechts-
form aber aufgehoben in dem Sinne, dass sie in der neuen Stufe aufbe-
wahrt ist. Auf ihrer höchsten Entwicklungsstufe lässt die Rechtsform 
zwar alle vorhergehenden Rechtsformen als negierte hinter sich, be-
hält sie jedoch als eigene Wesensbestimmung in sich; die Rechtsform 
in ihrer Blüte ist gewordene Rechtsform, ihre Genese ist Teil ihrer Be-
stimmung.184 Zugleich wird die Bestimmtheit der früheren Stadien der 
Rechtsform erst aus der erreichten höchsten Entwicklungsstufe umfas-
send begreiflich. In diesem Sinne ist die Rechtsform als geschichtlicher 

182	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 69 [S. 45].
183	Siehe auch Anti, »Warenform und Rechtsform. Rezension eines jüngst er-

schienenen wert- und erkenntniskritischen Beitrags zur Kritik des Rechts-
begriffs anhand einer Aufarbeitung der Rezeptionsgeschichte der Rechts-
theorie von Eugen Paschukanis«, in: krisis. beiträge zu einer kritik der 
warengesellschaft 24/2001, S. 131; hier wird eine methodologische Tren-
nung zwischen der Analyse des subjektiven Rechts, die primär logisch er-
folgt, und der Analyse des objektiven Rechts, die Paschukanis aus einer ge-
schichtswissenschaftlichen Perspektive vornimmt, unterstellt.

184	Die Terminologie der Blüte entnimmt Paschukanis der bekannten Versinn-
bildlichung dialektischer Prozessualität in Hegels Phänomenologie des Geis-
tes: »Die Knospe verschwindet in dem Hervorbrechen der Blüte, und man 
könnte sagen, daß jene von dieser widerlegt wird, ebenso wird durch die 
Frucht die Blüte für ein falsches Dasein der Pflanze erklärt, und als ihre 
Wahrheit tritt jene an die Stelle von dieser« (Hegel, Phänomenologie des 
Geistes, S. 12). Für unsere Zwecke ist hier allein der Begriff der Entwicklung 
im Kontext dialektischer Selbstbewusst- bzw. Geistwerdung von Bedeutung. 
Die naheliegende Deutung dieser Metapher als Ausdruck teleologischen Na-
turrechtsdenkens ist abzulehnen. Auch ist das Schlummern der Blütenblät-
ter in der Knospe nicht das geheime und besiegelte Wesen der Knospe, son-
dern bezeichnet ein Potential, eine Möglichkeit, die zwar gegenwärtig ist, 
deren Realisierung aber an eine Vielzahl äußerer Umstände gebunden bleibt; 
vgl. hierzu Eagleton, Die Illusionen der Postmoderne, Stuttgart/Weimar: J.B. 
Metzler 1997, S. 145.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

Entwicklungs- und Bewusstwerdungsprozess zu verstehen.185 Hegelia-
nisch könnte man auch davon sprechen, dass sich in der Rechtsform eine 
immanente Notwendigkeit – und ausschließlich in diesem Sinne auch 
eine Vernünftigkeit – der bürgerlichen als einer warenproduzierenden 
Gesellschaft manifestiert.186

Erst in der bürgerlichen Gesellschaft begegnen wir der Rechtsform auf 
ihrem Höhepunkt, »nur wenn die bürgerlichen Verhältnisse voll entwi-
ckelt sind, nimmt das Recht abstrakten Charakter an«187 bzw. sondert 
sich »das rein juristische Moment«188 ab.189  Die Entfaltung der Rechts-
form ist also gebunden an den bestimmten sozio-ökonomischen Kontext 
der Moderne, in welcher sich zum einen mit der Industrialisierung die 
kapitalistische Produktionsweise, zum anderen durch die bürgerlichen 
Revolutionen die Diremtion von Staat und Gesellschaft einstellt.190 Letz-
tere bezeichnet das Auseinanderklaffen der bürgerlichen Gesellschaft als 
Inbegriff der Produktionsverhältnisse und der Sphäre des Politischen, 
welche durch die Negation aller Besonderheit und Setzung aller Bürger 
als gleiche in der Verkündigung von Freiheit, Gleichheit und Brüderlich-
keit ihr emanzipatorisches Maximum erreicht hat.191 Erst in Gestalt des 

185	In diesem Sinne spricht Menke vom bürgerlichen Recht als »Selbstreflexion 
des Rechts« (Menke, Kritik der Rechte, S. 12).

186	Jochen Bung, »›Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen‹ – Rechtsforma-
nalyse und Rechtskritik bei Paschukanis«, in: Georg Steinberg (Hg.), Sozi-
alistische Straftheorie und -praxis in Europa, Baden-Baden: Nomos 2018,  
S. 42.

187	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 120 [S. 99].
188	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 94 [S. 71].
189	Vgl. hierzu MEW 1, S. 367f., wo es in Bezug auf die Überwindung des Feu-

dalismus hin zur bürgerlichen Gesellschaft heißt: »Die politische Emanzi-
pation ist zugleich die Auflösung der alten Gesellschaft, auf welcher das 
dem Volk entfremdete Staatswesen, die Herrschermacht, ruht. Die politi-
sche Revolution ist die Revolution der bürgerlichen Gesellschaft. Welches 
war der Charakter der alten Gesellschaft? Ein Wort charakterisiert sie. Die 
Feudalität. Die alte bürgerliche Gesellschaft hatte unmittelbar einen politi-
schen Charakter, d.h. die Elemente des bürgerlichen Lebens, wie z.B. der Be-
sitz oder die Familie oder die Art und Weise der Arbeit, waren in der Form 
der Grundherrlichkeit, des Standes und der Korporation zu Elementen des 
Staatslebens erhoben. […] Die politische Revolution, welche diese Herr-
schermacht stürzte und die Staatsangelegenheiten zu Volksangelegenheiten 
erhob, welche den politischen Staat als allgemeine Angelegenheit, d.h. als 
wirklichen Staat konstituierte, zerschlug notwendig alle Stände, Korpora-
tionen, Innungen, Privilegien, die ebenso viele Ausdrücke der Trennung des 
Volkes von seinem Gemeinwesen waren. Die politische Revolution hob da-
mit den politischen Charakter der bürgerlichen Gesellschaft auf.«

190	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 339, § 182.
191	Reitter, »Kritik als Überwindung der Donquichoterie«.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

modernen, das heißt des in Gestalt der Rechtssubjektivität Freiheit und 
Gleichheit verbürgenden Rechts, kann das Recht seinen genuinen An-
spruch, individuellen und allgemeinen Willen zu vermitteln, verwirkli-
chen, oder, wie Cerroni schreibt:

Diese Allgemeinheit [kann] erst dort zum Ausdruck kommen […], wo 
sie die allgemeine Individualisierung der Personen zu ihrer wirklichen 
Grundlage hat, daß sie also erst dort zu einer allgemeinen Sphäre der 
Normierung wird, wo das ganze gesellschaftliche Verhältnis in der indi-
vidualistischen Trennung der Personen aufgeht […].
Vielmehr ist sie eine spezifische Technik der gesellschaftlichen Ordnung, 
deren Voraussetzung das Ende der Fesselung der Person an die Gruppe 
ist, eine Technik, die eng verbunden ist mit der Möglichkeit und Not-
wendigkeit, den individuellen Willen »unabhängiger« oder »freier« Sub-
jekte zu fesseln, und dies in einer Gesellschaft von Personen, deren ge-
genseitiger Zusammenhang allein durch ihren Willen vermittelt ist; in 
einer Gesellschaft also, die getrennt ist in private Sphären und öffent-
liche Sphäre, in Gesellschaft […] und Staat […]; kurz, in der dualisti-
schen Gesellschaft, die man inzwischen die »moderne bürgerliche Ge-
sellschaft« zu nennen pflegt.192

Die soziale Wirklichkeit zerfällt in die Zweiheit von Staat und bürger-
licher Gesellschaft.  Gegenüber der bürgerlichen Gesellschaft wird der 
Staat zunächst nur als »sekundäres, abgeleitetes Moment« verstan-
den.193 Der Mensch sieht sich ebenfalls in der Zweiheit als der politi-
schen Sphäre angehöriger Staatsbürger einerseits und der gesellschaft-
lich-wirtschaftlichen Sphäre angehöriger Bürger andererseits. Es ist dies 
der Gegensatz von citoyen und bourgeois, von Allgemeininteresse und 
besonderem Interesse, auf welchem der Staat als eigenständiger Enti-
tät beruht.194 Im Augenblick der Absonderung der Gesellschaft als ei-
genständiger Sphäre des Privatinteresses eröffnet sich der Blick auf die 
reine Ökonomie. In The Great Transformation zeigt dies auch Karl Po-
lanyi, indem er die Entwicklung des Marktes als eine für die bestimm-
te Funktion des Gütertausches zuständige Institution nachzeichnet und 
damit die Entstehung einer eigenständigen Sphäre des Ökonomischen, 
die von sämtlichen anderen Formen sozialer Bezüge wie Religion, Poli-
tik oder Moral losgelöst ist, historisch begründet.195 Was Marx mit der 
Basis-Überbau-Konzeption ausdrückt, findet sich bei Polanyi auf ganz 

192	Cerroni, Marx und das moderne Recht, S. 142f.
193	Vgl. Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S.  90 [S. 66].
194	Vgl. MEW 1, S. 401f., wo es heißt: »Er [der Staat] beruht auf dem Wider-

spruch zwischen dem öffentlichen und dem Privatleben, auf dem Wider-
spruch zwischen den allgemeinen Interessen und den Sonderinteressen. […] 
er existiert nur im Gegensatz zu demselben [dem Privatleben]«.

195	Vgl. Karl Polanyi, The Great Transformation. The Political and Economic 
Origins of Our Time, Boston: Beacon Press 2001, S. 59.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

ähnliche Weise in einer prägnanten Formulierung: »Instead of economy 
being embedded in  social relations,  social relations  are  embedded in 
the economic system.«196

Im Ergebnis zeichnet Paschukanis ein eigentümliches Bild: Alle bis-
herigen Formen des Rechts scheinen nach der Verwirklichung eines ih-
nen immanenten, eigentlichen Wesenskerns zu drängen, der sich erst mit 
und in der bürgerlichen Gesellschaft realisieren kann. Ein solcher über-
geschichtlicher Wesensbegriff widerspricht aber fundamental dem so oft 
betonten materialistischen Charakter der marxistischen Rechtstheorie. 
Die Rede von der Rechtsform als »Form überhaupt«,197 das heißt als 
ahistorisches, ewiges Wesen verfehlt das Begriffsverständnis, das Paschu-
kanis zu entwickeln sucht, und bedient sich eines Kategorienbegriffs, 
der genau diejenige Ansicht bürgerlicher Rechtswissenschaft widerspie-
gelt, die Gegenstand seiner Kritik ist. Schließlich ist es die bürgerliche 
Wissenschaft, die den universellen Wahrheitscharakter rechtlicher und 
ökonomischer Grundbegriffe unter Ausblendung ihrer historischen Be-
stimmtheit postuliert und auf diese Weise »diese Form aus den bestimm-
ten geschichtlichen Bedingungen herauszureißen [strebt], die ihr zur vol-
len Blüte verholfen hatten«.198 Die Verkündung der Unsterblichkeit der 
Rechtsform ist für Paschukanis Absage an die Möglichkeit sinnvoller Er-
kenntnis, denn die Erkenntnis besteht ja wesentlich im Nachvollzug der 
historischen Entwicklung des Gegenstands.

2.3.1.2 Zwischenspiel: Das Absterben der Rechtsform

Gegen die Unsterblichkeit der Rechtsform postuliert Paschukanis die 
sogenannte Absterbethese des Rechts, die regelmäßig zum Schwerpunkt 
seiner Rechtstheorie und darüber hinaus zum Beweis seines orthodo-
xen Geschichtsdeterminismus verklärt wird. Tatsächlich prophezeit Pa-
schukanis an unterschiedlichen Stellen seiner Schrift das »allmähliche 
Absterben der Rechtsform überhaupt«.199 Dabei übernimmt er die Me-
tapher des Absterbens von Engels, Marx und Lenin und verleiht ihr 
eine spezifisch rechtstheoretische Wendung. So formuliert Engels an ei-
ner vielzitierten Stelle, dass der Staat nicht abgeschafft wird, sondern 

196	Polanyi, The Great Transformation, S. 60.
197	Vgl. Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 76 [S. 52].
198	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 58 [S. 33].
199	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 132 [S. 112]; vgl. auch S. 59ff. 

[S. 34ff.], S. 190 [S. 174]. Vgl. zur Unvereinbarkeit von »legalism and so-
cialism« auch Balbus, »Commodity form and legal form«, S. 580. Pa-
schukanis findet in Balbus’ Aufsatz lediglich ein einziges Mal Erwähnung, 
obgleich dieser offenkundig eine intensive Auseinandersetzung mit Pa-
schukanis’ Rechtstheorie darstellt.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

abstirbt,200 und Marx spricht in der Kritik des Gothaer Programms da-
von, dass in der Zukunft die »Wurzel« des gegenwärtigen Staates »ab-
gestorben ist«.201 In dieser vermeintlich geschichtsdeterministisch konno-
tierten Terminologie bedeutet jedoch das Absterben, wie Lenin feststellt, 
»zweifellos eine Vertuschung, wenn nicht gar eine Verneinung der Revo-
lution«.202 Ist das Absterben des Staates eine historisch verbürgte Not-
wendigkeit, so liegt darin nicht nur eine Negation der Revolution, son-
dern vielmehr die Negation jeglichen theoretischen und praktischen 
Engagements, jeglicher Sinnhaftigkeit einer Kritik an der Wirklichkeit. 
Diese Interpretation des Ausdrucks »Absterben« ist jedoch selbst die 
bourgeoise »Entstellung des Marxismus«, die Lenin in einer »‹zusam-
menfassenden‹ Betrachtung von Engels« darlegen will.203 Dabei ist ein 
Blick auf den Anfang des entsprechenden Abschnittes zu werfen, in dem 
Engels die Absterbemetapher bemüht:

Das Proletariat ergreift die Staatsgewalt und verwandelt die Produkti-
onsmittel zunächst in Staatseigentum. Aber damit hebt es sich selbst als 
Proletariat, damit hebt es alle Klassenunterschiede und Klassengegen-
sätze auf und damit auch den Staat als Staat. […] Der erste Akt, worin 
der Staat wirklich als Repräsentant der ganzen Gesellschaft auftritt – 
die Besitzergreifung der Produktionsmittel im Namen der Gesellschaft 
–, ist zugleich sein letzter selbständiger Akt als Staat. Das Eingreifen ei-
ner Staatsgewalt in gesellschaftliche Verhältnisse wird auf einem Gebiete 
nach dem andern überflüssig und schläft dann von selbst ein. […] Der 
Staat wird nicht ›abgeschafft‹, er stirbt ab.204

Dabei macht Engels offensichtlich einen Unterschied zwischen einem ers-
ten Akt des Aufhebens und einem zweiten Akt des Einschlafens oder Ab-
sterbens. Nach Lenin ist nun der Akt des (aktiven) Aufhebens gegen den 
bürgerlichen Staat gerichtet, während sich das geschichtsdeterministisch 
konnotierte (passive) Einschlafen oder Absterben »auf die Überreste 
des proletarischen Staatswesens nach der sozialistischen Revolution be-
ziehen«.205 Der bürgerliche Staat muss also revolutionär niedergerungen 
werden, wohingegen seine Reste in der sozialistischen Übergangspha-
se allmählich dahinscheiden. Das steht auch Kelsens psychologisieren-
der Interpretation dieses Lenin’schen Gedankens entgegen, in der die 
Gewöhnung der Menschen in der sozialistischen Übergangsperiode als 

200	MEW 19, S. 224.
201	MEW 20, S. 28.
202	Lenin, Staat und Revolution. Die Lehre des Marxismus vom Staat und die 

Aufgaben des Proletariats in der Revolution, München: Das Freie Buch 
2001, S. 21.

203	Lenin, Staat und Revolution, S. 21.
204	MEW 19, S. 223f.
205	Lenin, Staat und Revolution, S. 21.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

entscheidender Hebel des Absterbens vorgestellt wird.206 Gegen die Ausle-
gung, die im Auftreten des Staates als wirklicher Repräsentant der ganzen 
Gesellschaft, eine »wahre Demokratie erblickt«,207 weist schon Lenin auf 
den zugrundeliegenden Irrglauben hin, dass die Demokratie vom Prozess 
des Absterbens ausgenommen wäre. »Doch ›unverständlich‹ bleibt das nur 
dem, der nicht bedacht hat, daß die Demokratie auch ein Staat ist«, da-
her kann auch »die vollkommenste Demokratie […] nur ›absterben‹«.208 
Die Demokratie wäre in diesem Sinne lediglich ein spezifischer Inhalt, der 
dem Absterben des »Staates überhaupt«, d.h. des Staats als Form, folgt. 

Paschukanis bedient sich nun nicht, wie Bayer ganz richtig sieht, der 
Metapher des Einschlafens, sondern des Absterbens, denn »wer ein-
schlafen kann, kann auch jederzeit wieder aufwachen«.209 Schon auf 
sprachlicher Ebene radikalisiert Paschukanis die marxistische Kritik 
und schließt im Kern die Möglichkeit eines proletarischen Rechts, das 
heißt die Möglichkeit eines »besseren Rechts« aus.210 Dabei bezieht sich 
die »Rechtstodmetapher«211 ganz so wie Lenins Interpretation der Ab-
sterbemetapher bei Engels auf die Phase des Übergangs. So schreibt er, 
»[d]ie proletarische Revolution schuf, indem sie den bürgerlichen Staat 
zerstörte und einen Umsturz der Eigentumsverhältnisse herbeiführte, 
die Möglichkeit der Befreiung aus den Fesseln der juristischen Ideolo-
gie«.212 Das Recht stirbt daher nach der Aufhebung des bürgerlichen 
Staats ab, allerdings lässt Paschukanis auch für die Übergangsphase kei-
ne »automatische« Aufhebung des Rechts zu.213 Das Absterben lässt nicht 
nur die aktive »Befreiung« zu, sondern im Gegenteil erfordert sie. An 
diesem Punkt sei bereits ein Hinweis auf den später zu thematisierenden 
Vorwurf gegeben, Paschukanis reduziere das Recht vollständig auf die 
Ware: Wäre dem so, so bedürfte es keiner aktiven Befreiung aus den 
Fetischen des Rechts, sondern das Recht würde passiv, ohne Hinzutun der 
Überwindung der kapitalistischen Produktionsverhältnisse nach-sterben. 
Die »eigenständige Materialität« der Rechtsform und ihres Fetisches 
steht dem Automatismus des Absterbens jedoch grundsätzlich im Wege.214

206	 Kelsen, Sozialismus und Staat, S. 108.
207	 So etwa Bayer, Tragödie des Rechts, S. 21f.
208	 Lenin, Staat und Revolution, S. 22.
209	 Bayer, Tragödie des Rechts, S. 130.
210	 Ebd.
211	 Bayer, »Die Rechtstodmetapher. Materialistische Rechtskritik und ihre Dar-

stellung«, ARSP 2020/106 (1), S. 44–54.
212	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 32 [S. 5].
213	Siehe auch Elbe, Marx im Westen, S. 384; daher geht auch der Einwand von 

Andreas Harms, Warenform und Rechtsform. Zur Rechtstheorie von Eugen 
Paschukanis, Baden-Baden: Nomos 2000, S. 144 ins Leere.

214	Bayer, Tragödie des Rechts, S. 130.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

2.3.1.3 Die Genese der Rechtsform aus dem Begriff des Interesses

Die Verortung der Rechtsform in der bürgerlichen Gesellschaft schärft 
Paschukanis nach, wenn er die Rechtsform ganz spezifisch auf die »Ge-
gensätzlichkeit privater Interessen« zurückführt.215 Er schreibt: »Diese 
[die Gegensätzlichkeit] ist sowohl die logische Voraussetzung der Rechts-
form als auch die reale Ursache der Entwicklung des juristischen Über-
baus.«216 Gegensätzlich sind die Interessen genau dann, wenn sie egois-
tisch oder – was nur ein anderer Ausdruck dafür ist – privat sind; sodann 
werden auch das egoistisch wirtschaftende Subjekt und der Träger priva-
ter Interessen gleichgesetzt.217 Im Begriff des Privatinteresses kulminiert 
die historische Genese der Rechtsform, weil das Privatinteresse selbst nur 
der Ausdruck einer spezifischen Verfasstheit der gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit ist. Das egoistische Interesse ist daher auch keine naturwüchsi-
ge Eigenschaft des Menschen und die Rechtsform nicht Ausdruck eines 
ahistorischen, universalen Charakterzugs der Gattung Mensch. 

Eine solche Annahme würde auf einer idealistischen Voraussetzung 
beruhen, die schon der frühe Marx in seiner Kritik an Ludwig Feuer-
bachs Religionskritik bekämpft. Den Menschen unabhängig von seiner 
konkret gesellschaftlichen Wirklichkeit zu bestimmen – in diesem Fall 
als Träger privater Interessen und somit als egoistisch – hieße, die Ein-
sicht in den Menschen als Schöpfer der Religion zu negieren und die-
jenige abstrakte Sphäre eines Jenseits wieder zu eröffnen, die mit jener 
Einsicht schon geschlossen war.218 Die Ahistorizität einer universalen 
menschlichen Eigenschaft und damit die Fiktion eines abstrakten Men-
schen als Träger dieser abstrakten Eigenschaft ist der Rückfall in den 
Himmel, dessen Kritik sich mit Feuerbach längst »in die Kritik der Erde, 
die Kritik der Religion in die Kritik des Rechts, die Kritik der Theologie 
in die Kritik der Politik« verwandelt hat.219 Andrea Maihofer legt präzi-
se dar, wie die Religionskritik als Kritik an der Religion als Vorstellung 
des menschlichen Bewusstseins Grundlage einer jeden weiteren Kritik 
an Vorstellungen des menschlichen Bewusstseins und damit auch der 
Vorstellung vom Allgemeinbegriff Mensch ist.220 Ebenso wie die Religi-
on als historisch bestimmtes, gesellschaftliches Produkt des Menschen 
begriffen ist, muss auch der Mensch als in einen konkreten geschichtli-
chen Kontext gebettetes Wesen verstanden werden: »Aber der Mensch, 

215	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 79 [S. 55].
216	Ebd.
217	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 78 [S. 54].
218	»Der Mensch macht die Religion, die Religion macht nicht den Menschen.« 

(MEW 1, S. 378).
219	MEW 1, S. 379.
220	Andrea Maihofer, Das Recht bei Marx. Zur dialektischen Struktur von Ge-

rechtigkeit, Menschenrechten und Recht, Baden-Baden: Nomos 1992, S. 18.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

das ist kein abstraktes, außer der Welt hockendes Wesen. Der Mensch, 
das ist die Welt des Menschen, Staat, Sozietät.«221 In der sechsten These 
zu Feuerbach ist das bisher Gesagte auf den Punkt gebracht:

Feuerbach löst das religiöse Wesen in das menschliche Wesen auf. Aber 
das menschliche Wesen ist kein dem einzelnen Individuum inwohnen-
des Abstraktum. In seiner Wirklichkeit ist es das ensemble der gesell-
schaftlichen Verhältnisse. Feuerbach, der auf die Kritik dieses wirklichen 
Wesens nicht eingeht, ist daher gezwungen: 1. von dem geschichtlichen 
Verlauf zu abstrahieren und das religiöse Gemüt für sich zu fixieren, 
und ein abstrakt – isoliert – menschliches Individuum vorauszusetzen. 
2. Das Wesen kann daher nur als »Gattung«, als innere, stumme, die 
vielen Individuen natürlich verbindende Allgemeinheit gefaßt werden.222

Sohin ist Ausgangspunkt jeder weiteren Untersuchung der Mensch in sei-
ner spezifisch gesellschaftlichen Kontextualität, dessen einzige abstrakte 
Wesensbestimmung darin besteht, die Bestimmung seines Wesens in den 
gesellschaftlichen Verhältnissen zu haben bzw. gesellschaftliches Wesen 
zu sein.223 In einem Brief an Feuerbach schreibt er: »Der Begriff der Men-
schengattung aus dem Himmel der Abstraktion auf die wirkliche Erde 
herabgezogen, was ist er anders als der Begriff der Gesellschaft!«224 In 
der Heiligen Familie spezifizieren Marx und Engels nun den Menschen 
der bürgerlichen Gesellschaft als egoistisch wirtschaftendes Subjekt:

Das egoistische Individuum der bürgerlichen Gesellschaft mag sich in 
seiner unsinnlichen Vorstellung und unlebendigen Abstraktion zum 
Atom aufblähen, d.h. zu einem beziehungslosen, selbstgenügsamen, 
bedürfnislosen, absolut vollen, seligen Wesen. Die unselige sinnliche 
Wirklichkeit kümmert sich nicht um seine Einbildung, jeder seiner Sin-
ne zwingt es, an den Sinn [soll wahrscheinlich heißen: an das Sein, An-
merkung des Herausgebers] der Welt und der Individuen außer ihm zu 
glauben, und selbst sein profaner Magen erinnert es täglich daran, daß 
die Welt außer ihm nicht leer, sondern das eigentlich Erfüllende ist. Jede 
seiner Wesenstätigkeiten und Eigenschaften, jeder seiner Lebenstriebe 
wird zum Bedürfnis, zur Not, die seine Selbstsucht zur Sucht nach an-
dern Dingen und Menschen außer ihm macht. Da aber das Bedürfnis 
des einen Individuums keinen von sich selbst verstehenden Sinn für das 
andere egoistische Individuum, das die Mittel, jenes Bedürfnis zu befrie-
digen, besitzt, also keinen unmittelbaren Zusammenhang mit der Be-
friedigung hat, so muß jedes Individuum diesen Zusammenhang schaf-
fen, indem es gleichfalls zum Kuppler zwischen dem fremden Bedürfnis 
und den Gegenständen dieses Bedürfnisses wird. Die Naturnotwendig-
keit also, die menschlichen Wesenseigenschaften, so entfremdet sie auch 

221	MEW 1, S. 378.
222	MEW 3, S. 6.
223	Vgl. Maihofer, Das Recht bei Marx, S. 18.
224	MEW 27, S. 425.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

erscheinen mögen, das Interesse halten die Mitglieder der bürgerlichen 
Gemeinschaft zusammen, das bürgerliche und nicht das politische Le-
ben ist ihr reales Band.225

Während der Mensch als Lebewesen bedürftig ist und ihn sein Streben 
nach Bedürfnisbefriedigung in die Gesellschaftlichkeit hinaustreibt,226 
er dadurch als Gattungswesen naturmäßig gesellschaftliches Wesen ist, 
bildet das Interesse als Privatinteresse bereits eine spezifisch historische 
Form des Bedürfnisses.227 Es ist »gesellschaftlich bestimmtes Interes-
se« und abhängig von den »von der Gesellschaft gesetzten Bedingun-
gen«,228 	auf deren Grundlage sich ein Interessengegensatz auf mehrfache 
Weise entfaltet. Indem die warenproduzierende Gesellschaft die Kon-
kurrenz der Privatproduzenten untereinander zu ihrem Prinzip erklärt, 
entfaltet sich erstens ein horizontaler Interessenkonflikt zwischen den 
produzierenden Kapitaleignern: Unter der Ägide der Profitmaximierung 
herrschen »Zwangsgesetze[] der Konkurrenz«,229 die im Zwang zur tech-
nologischen Innovation und permanenten Entwicklung der Produktiv-
kraft gegenständlich sind. Aber auch zwischen den Arbeitern tobt ein 
Wettkampf um die zur Verfügung stehenden Arbeitsplätze. Zweitens ent-
faltet sich ein vertikaler Interessengegensatz, der zwischen diesen beiden 
Klassen – den Kapitaleignern und den Nicht-Kapitaleignern, also Ar-
beitern – ausgetragen und als Klassenantagonismus bzw. Klassenkampf 
zum Motor gesellschaftlicher Veränderung erhoben wird. 

Der vertikale Interessengegensatz zwischen Kapital und Lohnarbeit 
nimmt im Arbeitsvertrag die Form eines äquivalenten Tausches zwi-
schen zwei Warenbesitzern an: Einmal im Vertrag als der Willenseini-
gung der beiden einander als Privateigentümer anerkennenden Perso-
nen. Im Vertrag vereinigen sich die beiden voneinander unabhängigen 
Willen.230 Das ökonomische Prinzip des äquivalenten Austauschs findet 

225	MEW 2, S. 127f.
226	Vgl. hierzu auch Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 143ff., wo die Be-

gierde die Vorstufe der intersubjektiven Entfaltung des Selbstbewusstseins 
ist.

227	Wolf Rosenbaum hingegen setzt einen Unterschied zwischen privaten Inte-
ressen und den Interessen der Warenbesitzer, denn er schreibt in Wolf Ro-
senbaum, »Zum Rechtsbegriff bei Stučka und Pašukanis«, Kritische Justiz 
1971, S. 155: »Eine wesentliche Voraussetzung der Existenz der Rechtsform 
ist für Pašukanis die Existenz gegensätzlicher privater Interessen. […] Der 
entscheidende Unterschied ergibt sich, wenn Pašukanis als zweite Voraus-
setzung für das Entstehen der Rechtsform die Gegensätzlichkeit der Inte
ressen von Wareneigentümern […] nennt.« (Hervorhebung L.L.O.)

228	MEW 42, S. 90.
229	MEW 23, S. 335ff.
230	Es ist interessant, dass Michel Foucault in diesem Punkt ganz ähnlich denkt: 

»Das bedeutet, daß man den Vertrag nicht deshalb achtet, weil es einen 

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

seine juristische Verwirklichung im Prinzip synallagmatischer Verträge; 
Leistung und Gegenleistung werden – in der juristisch idealisierten Fik-
tion – nur dann aufeinander bezogen, wenn sie einander gleichwertig 
sind (umgekehrt führt die krasse Ungleichwertigkeit mit der laesio enor-
mis zu einer Vertragsaufhebung). So heißt es auch bei Dietrich Böhler 
und Wolf Paul, dass »die Vermittlung dieser Privatinteressen […] ihre 
wechselseitige Anerkennung auf der Grundlage des Äquivalentprinzips 
voraus[setzt]«.231

An die fundamentale Bedeutung der Historizität der Kategorie des 
Privatinteresses sieht man sich auch durch Lukács erinnert, der in einer 
kritischen Bemerkung zu Max Adler die theoretischen – und in weiterer 
Konsequenz praktischen – Folgen einer Verallgemeinerung und Univer-
salierung jenes Interesses schildert: 

Damit wird erstens der objektiv ökonomische Antagonismus, der sich in 
Klassenkämpfen ausdrückt, zu einem Konflikt von Individuum und Ge-
sellschaft verflüchtigt, aus dem weder das Entstehen noch die Problema-
tik und das Untergehen der kapitalistischen Gesellschaft als notwendig 
begriffen werden kann, dessen Resultat – gewollt oder ungewollt – auf 
eine Kantsche Geschichtsphilosophie ausläuft. Zweitens wird auch hier 
die Struktur der bürgerlichen Gesellschaft als allgemeine Form der Ge-
sellschaft überhaupt fixiert.232

Die Privatinteressen der egoistisch wirtschaftenden Subjekte bezeich-
nen daher den Gesamtzusammenhang dieser Interessenskonflikte in ih-
rem kreislaufförmigen Zusammenwirken, insbesondere aber auch den 
sich im Verhältnis Arbeiter-Kapitalist artikulierenden Interessengegen-
satz.233 Dementsprechend kann Paschukanis’ Rede vom egoistischen In-
teresse bzw. Privatinteresse auch nicht als eine Charakterisierung des 
Menschen als Abstraktum, sondern muss als eine Charakterisierung des 
Menschen im spezifisch historischen Kontext der warenproduzierenden 
Gesellschaft verstanden werden, des Menschen als egoistisch wirtschaf-
tendes Subjekt. Der Mensch in dieser historischen Bestimmtheit erfährt 
eine notwendige weitere Bestimmung: die der Rechtssubjektivität.

Vertrag gibt, sondern weil man ein Interesse daran hat, daß es einen Ver-
trag gibt, d.h. daß das Erscheinen und Auftauchen des Vertrags das Subjekt 
des Interesses nicht durch ein Subjekt des Vertrages ersetzt hat.« (Michel 
Foucault, Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalität II, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2018, S. 376.

231	Dietrich Böhler/Wolf Paul, »Rechtstheorie als kritische Gesellschaftstheorie. 
Aktualität und Dogmatismus der marxistischen Rechtstheorie am Beispiel 
von Eugen B. Paschukanis«, Rechtstheorie 1972/3, S. 79.

232	Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein, S. 24.
233	Vgl. dazu auch MEW 23, S. 249.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

2.3.1.4 Exkurs: Markt und Gewalt

Gegen die durch Paschukanis skizzierte historisch-logische Genese der 
Rechtsform möchte ich mit Gerstenbergers umfänglicher Studie Markt 
und Gewalt einen realhistorisch wichtigen Punkt ins Feld führen. Mit 
der Emanzipation der ökonomischen Sphäre von der politischen Ge-
walt und daher auch der Emanzipation der Arbeitskräfte von personaler 
Herrschaft etablierte sich bekanntlich die soziale Form der freien Lohn-
arbeit.234 Die Entwicklung der freien Lohnarbeit als Voraussetzung kapi-
talistischer Produktion führt Gerstenberg nicht auf Strukturnotwendig-
keiten der ökonomischen Entwicklung, sondern auf Akte menschlicher 
Emanzipation zurück. Der Entwicklung der Rechtsform als Reflex der 
Warenform unter den spezifischen Verhältnissen der bürgerlichen Ge-
sellschaft widerspricht Gerstenberger unter Hinweis auf die sozio-öko-
nomische Stellung der Arbeitskräfte im frühen Kapitalismus Englands, 
die zwar formell als freie Lohnarbeiter tätig waren, deren Arbeitsver-
hältnisse jedoch weiterhin eng mit staatlicher Herrschaft verwoben wa-
ren (beispielsweise drohten Gefängnisstrafen bei eigenmächtiger Beendi-
gung des Arbeitsverhältnisses und es bestand also kein Kündigungsrecht, 
keine wirkliche Freiheit der Arbeitskräfte). Deshalb, so Gerstenberger, 
habe sich die Trennung von bürgerlicher Gesellschaft und Staat noch 
nicht vollständig vollzogen: 

Anders gesagt, die volle Entwicklung des Kapitalismus war möglich, 
ohne dass sich die von Paschukanis und anderen als Strukturmerkmal 
solcher Verhältnisse postulierte neutrale Staatsgewalt hergestellt hat-
te.235

Die historischen Fakten stehen für sich; gleichwohl ist die Behauptung 
einer vollständigen Trennung von bürgerlicher Gesellschaft und Staat als 
Voraussetzung der Entwicklung der kapitalistischen Produktionsweise 
weder in Marx’ noch in Paschukanis’ Sinn, geht es den beiden doch da-
rum, wie die typische und notwendige Struktur kapitalistischer Produk-
tionsweise beschaffen ist; dies schließt aber Ausnahmen und Sonderfäl-
le immer mit ein.

2.3.2 Die Warenform-Rechtsform-Analogie

Paschukanis leugnet nicht die Existenz rechtlicher Regelungen in der 
vorkapitalistischen Geschichte – diese ist historische Tatsache und als 

234	Vgl. Gerstenberger, »Zur Analyse der gesellschaftlichen Formen ›Recht‹ und 
›Staat‹«, in: AG Rechtskritik (Hg.), Rechts- und Staatskritik nach Marx und 
Paschukanis, S. 64.

235	Ebd.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

solche Moment der Bestimmtheit der voll entwickelten Rechtsform. 
Erst in einer Gesellschaft jedoch, in der die Ware die herrschende Form 
des Reichtums ist, so die These, ist die Rechtsform in ihrer abstraktes-
ten und reinsten Gestalt verwirklicht und erlangt »universelle Bedeu-
tung«236 durch das Verhältnis der Rechtssubjekte als »unabhängige und 
gleiche Persönlichkeiten«.237 Das abstrakte Rechtssubjekt hat, wie So-
mek schreibt, »no biography«, ist »capable of pure choice«, misst daher 
jede »reason-responsiveness«.238 Der Entwicklung der warenproduzie-
renden Gesellschaft, des Warentausches und der Bestimmung des Men-
schen als egoistisches Individuum entspricht nun die Herausbildung der 
Rechtsform; die Rechtsform ist – und das ist die entscheidende These Pa-
schukanis’ – »unausbleiblicher Reflex« der Warenform.239  Das Rechts-
subjekt ist die notwendige Ergänzung des egoistisch wirtschaftenden 
Subjekts und das Rechtsverhältnis nur Kehrseite des Verhältnisses der 
Warenbesitzer zueinander.240

Das gesellschaftliche Verhältnis, so lässt sich alternativ formulieren, 
stellt sich unter privat-arbeitsteiligen und das heißt kapitalistischen Pro-
duktionsverhältnissen »zugleich im Wert (der ›Werteigenschaft‹ der Pro-
dukte) und im Recht (der ›Subjekteigenschaft‹ der Individuen)« dar.241 
Dieses »Zugleich« als wechselseitiges Bedingungsverhältnis entwickelt 
Paschukanis fragmentarisch in der Form einer Analogie zwischen Waren-
form und Rechtsform, welche im Folgenden rekonstruiert, aber auch an 
entscheidenden Punkten fortentwickelt werden soll. Trotz dieser durch 
Paschukanis selbst zugegebenen »stellenweise konzepthafte[n] Form der 
Darstellung« beeindruckt die Geschlossenheit der Argumentation.242

2.3.2.1 Die Rechtssubjektivität

Das ökonomische Verhältnis zweier Warenbesitzer impliziert ein ent-
sprechendes Willensverhältnis, denn die Eigenart des Warentausches im 
Gegensatz zu feudalen Aneignungsprozessen liegt gerade darin, sich die 

236	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 43 [S. 17].
237	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 151 [S. 132].
238	Somek, The Legal Relation, S. 123.
239	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 81 [S. 57].
240	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 84 [S. 60], S. 162 [S. 144].
241	Elbe, »(K)ein Staat zu machen...? Die sowjetische Rechts- und Staatsdebatte 

auf dem Weg zum adjektivischen Sozialismus«, in: associazione talpe/Rosa 
Luxemburg-Initiative Bremen (Hg.), Staatsfragen. Einführungen in die ma-
terialistische Staatskritik, Bremen, 2009, S. 12; vgl. auch Paschukanis, All-
gemeine Rechtslehre, S. 113 [S. 91].

242	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 35 [S. 8]. So auch Bung, »›Geheim-
nisse der gesellschaftlichen Formen‹«, S. 41.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

fremde Ware nicht gewaltsam anzueignen, sondern aus freiem Willen 
gegen die eigene Ware zu tauschen.  Das ökonomische Verhältnis zwi-
schen Warenbesitzern ist also das Verhältnis des willentlich vollzoge-
nen äquivalenten Tausches. Eben dieses Verhältnis wird nun aus einer 
anderen Perspektive betrachtet. Da die Waren »nicht selbst zu Markte 
gehen und sich nicht selbst austauschen [können]«,243 richtet sich der 
Blick der Untersuchung auf die Besitzer der Waren, die sich im Tausch-
akt auf eine spezifische Weise zueinander verhalten, um vermittels eines 
gemeinsamen Willensaktes ihre beiden einander zugleich entgegenge-
setzten und symbiotischen Interessen zu realisieren. Die Art und Weise, 
wie sie sich zueinander verhalten, liegt im Begriff der Rechtsform oder 
anders formuliert, sie verhalten sich zueinander rechtsförmig, das heißt 
als Rechtssubjekte.

Paschukanis versteht die Rechtsform nicht nur als Konsequenz des 
wertförmig vermittelten gesellschaftlichen Verhältnisses der warenpro-
duzierenden Gesellschaft. Er entwickelt seine Rechtstheorie insgesamt 
in Analogie zum ersten Kapitel des Marx’schen Kapitals und tritt daher 
mit dem Anspruch auf, dass »die Entwicklung der Begriffe der realen 
Dialektik des historischen Prozesses (MEW 13, 633) [entspricht]«.244 In 
Entsprechung zum ersten Satz des Kapitals formuliert Paschukanis: »Das 
Subjekt ist das Atom der juristischen Theorie, deren einfachstes nicht 
weiter zerlegbares Element« und aus diesem Grund Ausgangspunkt der 
Analyse.245 Auch bei Marx folgt die Analyse des Rechtssubjekts aus der 
Analyse der Ware, die im Hinblick auf ihren Austausch und also die Rea-
lisierung des Wertes auf ihre Warenhüter angewiesen sind.246 In der Argu-
mentation der Notwendigkeit der sich ergebenden Subjekteigenschaft im 
Warentausch wird die Grundkonzeption der traditionellen Marx’schen 
Kritik manifest. Diese hebt sich von einer Kritik an bestimmten Perso-
nen oder bestimmten Handlungen von Personen ab und greift ganz im 
Gegenteil die hinter den agierenden Personen bestehende Struktur an. So 
evoziert die Entstehung der Werteigenschaft der Ware, die sich unabhän-
gig von einer bewussten Handlung oder einem bestimmten Willensent-
schluss der Tauschenden als Strukturnotwendigkeit der kapitalistischen 
Produktionsweise hinter deren Rücken als Naturnotwendigkeit darstellt, 
das Hinzutreten der Subjekteigenschaft: 

Erwirbt aber die Ware ihren Wert unabhängig von dem Willen des pro-
duzierenden Subjekts, so setzt die Realisierung des Wertes im Austausch-
prozeß einen bewußten Willensakt des Warenbesitzers voraus […]. So-
mit fordert der in den Arbeitsprodukten verdinglichte und sich in die 

243	MEW 23, S. 99.
244	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 65f. [S. 41].
245	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 109 [S. 87].
246	Vgl. MEW 23, S. 99.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

Form einer elementaren Gesetzmäßigkeit kleidende gesellschaftliche Zu-
sammenhang der Menschen im Produktionsprozeß zu seiner Realisie-
rung ein besonderes Verhältnis der Menschen als Verfüger über Produk-
te, als Subjekte, deren »Willen in jenen Dingen haust«.247

Zum realen privaten Interesse, das sich ausschließlich über den durch 
den Wert vermittelten Tauschvorgang realisieren kann und damit dem 
Zwang des Wertgesetzes unterliegt, tritt nun die juristische Fiktion des 
Willens, die den Tauschvorgang als Akt freier Selbstbestimmung setzt. 
Die Bedeutung des Willens für die Rechtssubjektivität stellt auch Men-
ke heraus, der die bürgerliche Gesellschaft überhaupt als »soziale[n] Zu-
sammenhang, der sich dadurch bildet, was die Subjekte selbst wollen« 
(Hervorhebung L.L.O.), charakterisiert.248 Die Rechtssubjektivität kon-
stituiert sich über die Aufhebung der Besonderheit der Einzelnen, auf die 
sie zum Zwecke ihrer Realisierung als Realisierung der »formelle[n] Frei-
heit der Selbstbestimmung« verwiesen ist.249 Die freie Selbstbestimmung 
als Realisierung des in den Waren hausenden Willens wird für Menke 
überhaupt zum Kriterium der bürgerlichen Gesellschaft als »der sozia-
le Zusammenhang, der sich dadurch bildet, daß die Subjekte so – das 
heißt: in der Form – wollen«;250 ein Wollen, das sich immer schon recht-
lich vermittelt artikuliert, das heißt als Verfügung in Erscheinung tritt. 

Die Rechtsform setzt damit aber einen Interessengegensatz voraus, 
den sie zugleich durch die Festlegung der Form des Wollens reproduziert, 
insofern ist das moderne Recht »ontologische Innovation«.251 Gerade 
darin liegt aber auch der genuine Positivismus des bürgerlichen Rechts, 
nämlich das Privatinteresse nicht auf seine historische Bestimmtheit zu-
rückzuführen, sondern in seiner Unmittelbarkeit festzuhalten und an-
zuerkennen. Der freie Wille als Kategorie ist also seinerseits nicht die 
unhintergehbare Unmittelbarkeit menschlichen Selbstverständnisses, 
sondern eine Denkform, die sich mit rechtsförmiger Herrschaft etab-
liert. Demgegenüber ist »[d]er freie Wille für […] [das] in der Rechtsform 
befangene Bewußtsein kein Gegenstand des Nachdenkens«.252

Beziehen die Menschen sohin ihre Dinge willentlich im Tausch aufei
nander, so setzen sie damit einerseits die Dinge einander als Waren gleich, 
andererseits setzen sie sich selbst füreinander als Personen bzw. als 
Rechtssubjekte. Als solche gelten sie ausschließlich als Repräsentanten 
ihrer Waren, sodass sich ihr wechselseitiges Bezugnehmen aufeinander 

247	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 111f. [S. 90].
248	Menke, Kritik der Rechte, S. 267.
249	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 117 [S. 95].
250	Menke, Kritik der Rechte, S. 267.
251	Menke, Kritik der Rechte, S. 252.
252	Peter Klein, »Das Wesen des Rechts«, krisis. beiträge zur kritik der waren-

gesellschaft 2001/24, S. 79.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

als Personen in der wechselseitigen Anerkennung als Privateigentümer 
darstellt. Die wechselseitige Anerkennung als Privateigentümer stellt zu-
gleich die Personen als voneinander unabhängige und insbesondere von-
einander unabhängig produzierende Personen gegenüber.253 Anders for-
muliert markiert sie exakt das Moment, in dem die Warenbesitzer – um 
mit Hegel zu sprechen – »nur als Eigentümer füreinander Dasein [ha-
ben]«.254 Die Rechtssubjektivität ist also kein transzendentaler Bezugs-
punkt, sondern manifestiert sich überhaupt nur innerhalb eines konkre-
ten gesellschaftlichen Tauschverhältnisses, außerhalb dessen ist sie »eine 
leblose Abstraktion«.255 In diesem Sinne ist das Marx’sche Zitat zu ver-
stehen, dass »der Inhalt dieses Rechts- oder Willensverhältnisses […] 
durch das ökonomische Verhältnis selbst gegeben [ist].«256

Entgegen einem vollständigen Ineinander von Rechtssubjektivität 
und Eigentumsfreiheit, in welchem das Rechtssubjekt der bloße ideolo-
gische Schleier ist, oder anders formuliert, in welchem die Wahrheit der 
Universalität (die abstrakte Freiheit und Gleichheit) in einem partiku-
laren Inhalt (freie Verfügung über Eigentum) entdeckt wird, ist es die 
leere Universalität des Kapitals bzw. der Formen der warenproduzie-
renden Gesellschaft selbst, die herrschaftsvermittelnd wirken. Oder, um 
mit Slavoj Žižek zu sprechen, »the horror is not the (particular living) 
ghost in the (dead universal) machine, but the (dead universal) machine 
in the very heart of  each (particular living) ghost.«257 Die wertförmig 
vermittelte Abstraktion von der konkreten mannigfaltigen Beziehung 
des Menschen zum Ding beinhaltet selbstverständlich jene Entfrem-
dungsdimensionen, die Marx so eindrücklich in seinen Ökonomisch-
philosophischen Manuskripten aus dem Jahre 1844 entwickelt; in der 
mit der warenproduzierenden Gesellschaft gesetzten rein abstrakten Be-
ziehung des Menschen zur Sache kommt das arbeitende Bewusstsein 
eben nicht mehr »zur Anschauung des selbständigen Seins, als seiner 
selbst«.258

Damit ist zweierlei gesagt: Der Warentausch setzt die persönliche Frei-
heit der Tauschenden voraus, deren freier Wille sich im Tausch als der 
Sphäre des Eigentums betätigt. Die Freiheit der Person und die Freiheit des 
Privateigentums, welche – entsprechend dem Hegel’schen Diktum vom 
Eigentum als der »äußere[n] Sphäre ihrer Freiheit« –259 als die materiel-
le Ausführung der ersteren zu verstehen ist, finden ihren »allgemeinsten 

253	Vgl. MEW 23, S. 102.
254	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 98, § 40. 
255	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 84 [S. 60].
256	MEW 23, S. 99.
257	Žižek, »Multiculturalism, Or, the Cultural Logic of Multinational Capita

lism«, New Left Review 1997/225 (1), S. 45f.
258	Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 154.
259	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 102, § 41.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

Ausdruck« in der »Kategorie des Subjekts«.260 Dem Warentausch inhä-
riert darüber hinaus ein Verhältnis Gleicher, denn die Tauschenden be-
ziehen sich ausschließlich in ihrer Eigenschaft als Privateigentümer auf-
einander und vollziehen hierdurch eine Reduktion ihrer Besonderheit auf 
die allgemeine Bestimmung, Privateigentümer zu sein.261 Der Rechtssub-
jektivität inhäriert damit gleichzeitig eine »prozedurale[] Gleichheit«,262 
also die Fähigkeit, Partei eines rechtlichen Verfahrens, gleichermaßen ei-
nem Dritten – dem Richter – unterworfen zu sein.263 Diese Gleichheit im 
Rechtsverfahren entspringt der politischen Gleichheit und Freiheit der 
Bürger und verkörpert dabei zugleich, so Paschukanis, das juristische 
Moment par excellence, den Interessenzusammenstoß, den Streit.264 Po-
lemisch heißt es bei Marx zur Trias der Französischen Revolution:

Die Sphäre der Zirkulation oder des Warentausches, innerhalb deren 
Schranken Kauf und Verkauf der Arbeitskraft sich bewegt, war in der 
Tat ein wahres Eden der angebornen Menschenrechte. Was allein hier 
herrscht, ist Freiheit, Gleichheit, Eigentum und Bentham. Freiheit! Denn 
Käufer und Verkäufer einer Ware, z.B. der Arbeitskraft, sind nur durch 
ihren freien Willen bestimmt. Sie kontrahieren als freie, rechtlich eben-
bürtige Personen. […] Gleichheit! Denn sie beziehen sich nur als Waren-
besitzer aufeinander und tauschen Äquivalent für Äquivalent. Eigentum! 
Denn jeder verfügt nur über das Seine. Bentham! Denn jedem von den 
beiden ist es nur um sich zu tun.265

Eben jene Bewegung, in die sich die Besonderheit des tauschenden Men-
schen zugunsten der allgemeinen Bestimmung des Privateigentums ver-
flüchtigt, bezeichnet die Rechtssubjektivität. In der Feudalgesellschaft 
als unmittelbare Vorgängerin der bürgerlichen Gesellschaft fehlt hinge-
gen »vollkommen die Idee eines allen Bürgern, allen Menschen gemeinen 
formal-juristischen Status«,266 das heißt die Idee des abstrakten Rechts-
subjekts, welches nicht mehr nur als Inhaber konkreter Privilegien, son-
dern als »allgemeiner abstrakter Träger aller denkbaren Rechtsansprü-
che« auftritt.267 Gerade in diesem »Bezug auf privat-isolierte Akteure«268 
besteht für Paschukanis die differentia specifica gegenüber allen übrigen 
Normensystemen:

260	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 110 [S. 88].
261	Vgl. MEW 23, S. 190; Balbus, »Commodity form and legal form«, S. 576.
262	Menke, Recht und Gewalt, S. 25.
263	Menke, Recht und Gewalt, S. 26.
264	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 92 [S. 69].
265	MEW 23, S. 189f.
266	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 119 [S. 98].
267	Ebd.
268	Elbe, »(K)ein Staat zu machen?«, S. 16.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

Die Rechtsordnung unterscheidet sich gerade dadurch von jeder an-
deren sozialen Ordnungsart, daß sie mit privaten isolierten Subjekten 
rechnet. Die Rechtsnorm erhält ihre differentia specifica, die sie aus der 
allgemeinen Masse der sittlichen, ästhetischen, utilitären usw. Regeln 
hervorhebt, gerade dadurch, daß sie eine mit Rechten ausgestattete und 
dabei aktiv Ansprüche erhebende Person voraussetzt.269

Die Rechtssubjektivität ist folglich das Gedoppelte: Die Beziehung Frei-
er und Gleicher, die durch den Warentausch vermittelt ist, indem sie die-
sem als Resultat entspringt, sowie die Beziehung Freier und Gleicher, 
die den Warentausch vermittelt, indem sie den Tauschakt als dessen Vo-
raussetzung ermöglicht. Ihre Verwirklichung fällt mit ihrer Konstitution, 
sie als Voraussetzung mit sich als Setzen der Voraussetzung zusammen. 
Bei Hegel heißt es zum Wesen der Reflexion bzw. der Reflexion des We-
sens: »Die Reflexion ist also die Bewegung, die, indem sie die Rückkehr 
ist, erst darin das ist, das anfängt oder das zurückkehrt.«270 Rechtsform 
und Warenform verhalten sich sohin im Verhältnis der Gleichursprüng-
lichkeit zueinander.271

Paschukanis’ Analogie zwischen Rechtsform und Warenform steht mit 
der ganz zu Beginn zitierten Paraphrasierung Marx’ im Einklang:

Ähnlich wie der Reichtum der kapitalistischen Gesellschaft die Form 
einer ungeheuren Anhäufung von Waren annimmt, stellt sich die ganze 
Gesellschaft als eine unendliche Kette von Rechtsverhältnissen dar.272

Das Rechtsverhältnis als Beziehung zwischen Rechtssubjekten ist damit 
gemäß dem Titel des vierten Kapitels Ware und Subjekt in Entsprechung 
zur Ware gefasst. Im Gegensatz zu Andreas Arndt halte ich den Unter-
schied zwischen der »Anhäufung von Waren« (Hervorhebung L.L.O.) 
als »bloße[s] Agglomerat« und der »Kette von Rechtsverhältnissen« 
(Hervorhebung L.L.O.) als »strukturierte[s] Gewebe« für rein oberfläch-
lich.273 Denn ebenso wie sich das Rechtssubjekt erst im gesellschaftlichen 
Akt des Tausches formiert – Paschukanis schreibt sogar davon, dass »au-
ßerhalb des Vertrages […] der Begriff des Subjekts und des Willens im 

269	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 100 [S. 77].
270	Hegel, Wissenschaft der Logik II, S. 26.
271	Dies stellt Loick, »Abhängigkeitserklärung. Recht und Subjektivität«, in: 

Rahel Jaeggi/Daniel Loick (Hg.), Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, 
Berlin: Suhrkamp 2013, S. 300 zwar anfänglich ganz richtig für Marx fest: 
»Marx stellt sich das Verhältnis von Ökonomie und Recht also nicht als eine 
einfache Determinationsbeziehung vor« will dann jedoch nicht den Primat 
der Ökonomie anerkennen, wenn er schreibt, es handle sich dabei um ein 
»Ensemble relativ autonomer sozialer Sphären, die jeweils eigenständig an 
der Formierung einer privativen Subjektivität mitwirken.«

272	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 84 [S. 60].
273	Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 43.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

rechtlichen Sinne nur als unlebendige Abstraktion [existiert]«, die Begrif-
fe überhaupt erst im Vertrag »in echte Bewegung [kommen]« –274 so ist 
die Ware ebenfalls nur als immer schon in gesellschaftliche Verhältnisse 
eingebunden zu denken. Weder Rechtssubjekt noch Ware – die ja nur als 
Wertding Ware ist – existieren für sich isoliert als eigenständige Entitä-
ten. Dass selbst die Rede von der Ware als einzelner Kategorie irrefüh-
rend ist, wurde bereits im Abschnitt zum Warenfetisch besprochen und 
rührt daher, dass ein Ding nur dann Ware ist, wenn es Gebrauchsgegen-
stand ist und Wert hat; diesen hat das Ding aber nur im Austauschver-
hältnis zu anderen Dingen.275 

Die Sehnsucht nach abstrakten Kategorien, vermittels welcher die 
Wirklichkeit erfasst werden soll, rührt aus einem falschen Verständnis 
des Allgemeinen als Subsumtionsallgemeines. Im Gegensatz hierzu ist 
die Ware aber nur insofern ein Allgemeines, als dieses ein Verhältnis 
ausdrückt. Nicht umsonst formuliert Marx auch am Anfang des Kapi-
tals, »der Reichtum […] erscheint als eine ›ungeheure Warensammlung‹« 
(Hervorhebung L.L.O.),276 denn in weiterer Folge stellt sich diese blo-
ße Warensammlung als ein dichtes Netz gesellschaftlicher Beziehungen 
und diese zugleich als Urheber des Werts und durch den Wert vermittelt 
dar. Gleichermaßen verhält es sich mit dem Rechtssubjekt, das zwar als 
»nicht weiter zerlegbares Element« an den Anfang der Analyse gestellt 
wird, sich jedoch im Laufe der Untersuchung als das krasse Gegenteil 
entpuppt.277 Das völlig isolierte, für sich seiende und eigenständige Sub-
jekt ist ja gerade die bürgerliche Fiktion, die mit der Konzeption einer 
transzendentalen Entität jegliche historische und gesellschaftliche Ein-
gebundenheit negiert. Im Gegensatz zur bürgerlichen Vorstellung eines 
»unbeweglichen Trägers« von Rechten, deren »fortwährende Umschich-
tung« die Idee des Rechtssubjekts als Substrat erzeugt,278 die Rechts-
subjektivität als Voraussetzung begründungstechnisch aber nicht ein-
holt, schreibt Paschukanis, dass umgekehrt das »materielle Substrat« 

274	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 121 [S. 100].
275	Auch Marx schreibt in MEW 23, S. 75: »Wenn es im Eingang dieses Kapi-

tels in der gang und gäben Manier hieß: Die Ware ist Gebrauchswert und 
Tauschwert, so war dies, genau genommen, falsch. Die Ware ist Gebrauchs-
wert oder Gebrauchsgegenstand und ›Wert‹. Sie stellt sich dar als dies Dop-
pelte, was sie ist, sobald ihr Wert eine eigne, von ihrer Naturalform ver-
schiedene Erscheinungsform besitzt, die des Tauschwerts, und sie besitzt 
diese Form niemals isoliert betrachtet, sondern stets nur im Wert- oder Aus-
tauschverhältnis zu einer zweiten, verschiedenartigen Ware. Weiß man das 
jedoch einmal, so tut jene Sprechweise keinen Harm, sondern dient zur Ab-
kürzung.«

276	MEW 23, S. 49.
277	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 109 [S. 87].
278	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 117 [S. 96].	

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

des juristischen Subjekts die »Person des egoistisch wirtschaftenden Sub-
jekts« ist.279 Das Rechtssubjekt der materialistischen Rechtstheorie ist 
nur Rechtssubjekt innerhalb eines Rechtsverhältnisses und damit inner-
halb der Totalität der warenproduzierenden Gesellschaft. Nach dieser 
Seite ist die Rechtssubjektivität nur als tätige im Spiel mit einer ande-
ren Rechtssubjektivität begreiflich. »Das Rechtssubjekt« entzieht sich im 
Grunde ebenso wie »die Ware« einer Singularität und ist ausschließlich 
aus der sozialen Beziehung des Warentausches bzw. aus dem Rechtsver-
hältnis zu erschließen.

In diesem Sinne stimmt Marx der Faustischen Abwandlung des Jo-
hannesevangeliums zu: Im Anfang war nicht das Wort (bzw. der λόγος 
als Gedanke), sondern die Tat.280 In der Hinsicht aber, in welcher das 
Rechtsverhältnis als Verhältnis mit zwei eigenständigen Seiten, also den 
beiden Rechtssubjekten, rechnet, ist auch das Rechtsverhältnis die ideo-
logische Erscheinung, die das Setzen ihrer eigenen Voraussetzung noch 
nicht durchschaut hat. Alles dies denkt Paschukanis, so meine ich entge-
gen Sonja Buckel und Andrea Maihofer,281 auch für die Subjektivität, die 
dem rechtlichen Kontext enthoben ist, denn diese Subjektivität im All-
gemeinen liegt ja gerade darin, dass das Subjekt als letzter Bezugspunkt 
der Gesellschaft wegfällt, dass also Individuen dezidiert als »ensemble 
der gesellschaftlichen Verhältnisse« gelten und nicht als vereinzelte Mo-
naden.282 Dementsprechend lesen wir bei Daniel Loick von einer akti-
ven »Funktion des Rechts«, nach welcher Recht eben »nicht einfach der 
nachträgliche Ausdruck oder das ideologische Resultat von Atomismus 
und Egoismus [ist]«, sondern diese stetig, als eine seiner »Entsetzlich-
keit[en]« miterzeugt.283

Gleichzeitig inhäriert der wechselseitigen Anerkennung als Gleiche 
deren materielle Ungleichheit, anders formuliert ist »die Eigenschaft, 
Rechtssubjekt zu sein, […] eine rein formelle Eigenschaft«, denn sie ge-
währt zwar der bloßen Möglichkeit nach Eigentum, macht jedoch nie-
manden realiter zu Eigentümern.284 Eben darin liegt aber der entschei-
dende Unterschied, denn ist die Gleichheit der Privateigentümer eine 
rein formelle, perpetuiert sich in der fingierten Gleichheit ihre materiel-
le Ungleichheit, die darin besteht, dass zwar alle Warenbesitzer Privat-
eigentümer sind, jedoch nur ein sehr geringer Anteil Eigentum an Pro-
duktionsmitteln besitzt. Die überragende Mehrheit hat Eigentum nur an 
einer einzigen Ware – von sonstigen geringfügigen Konsumtionsmitteln 

279	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 92 [S. 68].
280	MEW 23, S. 101.
281	Buckel, Subjektivierung und Kohäsion, S. 217; Maihofer, Das Recht bei 

Marx, S. 199.
282	MEW 3, S. 6.
283	Loick, Juridismus, S. 13.
284	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 127 [S. 107].

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

abgesehen – und das ist die Ware der eigenen Arbeitskraft, die zum Zwe-
cke der täglichen Selbsterhaltung getauscht werden muss.285 

Nun lese ich Paschukanis nicht so, dass er zwei verschiedene Begriffe 
der Freiheit im Sinne einer je unterschiedlichen Bedeutung verwendet, 
vielmehr – um mich der Frege’schen Unterscheidung von Sinn und Be-
deutung zu bedienen – verwendet er Freiheit in einem zweifachen Sinn, 
das heißt die »Art und Weise des Gegebenseins« des Ausdruckes »Frei-
heit« divergiert. »Freiheit« referiert zwar auf dasselbe Objekt, betont 
aber unterschiedliche Seiten desselben. Einmal referiert »Freiheit« auf 
die persönliche Freiheit, wie sie als emanzipatorische Errungenschaft 
Wirklichkeit ist, ein anderes Mal referiert »Freiheit« auf diese persön-
liche Freiheit in der Hinsicht, in der sie sich in der Sphäre des Eigen-
tums materielles Dasein verschafft. Es ist beide Male dieselbe Freiheit, 
nicht etwa eine bloß »formelle« Freiheit in dem Sinne, dass deren Ver-
wirklichung sich an äußeren Hindernissen stößt, sondern die persönli-
che Freiheit ist erst als Eigentumsfreiheit verwirklicht und als diese ist 
sie in sich verkehrt.286 

Typischerweise bezeichnet aber das Rechtssubjekt den Träger von sub-
jektiven Rechten und Pflichten, welche sich entweder unmittelbar gegen 
den Staat in der Form von Grund- und Menschenrechten oder aber mit-
telbar gegen den Staat in der Form von Rechten und Pflichten im Ver-
hältnis zu anderen Rechtssubjekten richten. Demgegenüber ist Paschu-
kanis’ Begriffsverständnis von Rechtssubjektivität fundamentaler: Nicht 
der unmittelbare oder mittelbare Bezug des Rechtssubjekts zum Staat 
über Rechte und Pflichten,287 sondern der Bezug auf das isolierte Indivi-
duum in seiner abstrakten Freiheit und Gleichheit selbst begründet schon 
die Rechtssubjektivität, sofern der Staat als politische Gewalt diese si-
chert und diese hierdurch erst wirklich allgemein wird.288 Das Rechts-
subjekt bei Paschukanis ist daher zunächst die notwendige Spiegelung 
des ökonomischen Verhältnisses und erst in einem nachgelagerten Schritt 
Zurechnungspunkt konkreter subjektiver Rechte und Pflichten. Diesen 
Punkt übersieht auch Lagasnerie, dessen Kritik der Rechtssubjektivität 
sich im Wesentlichen darauf reduziert, als Rechtssubjekt »der Logik der 
Zurechnung und der individuellen Verantwortung zu unterstehen«,289 
das heißt wiederum Träger bestimmter Rechte und Pflichten zu sein.

Ich möchte Paschukanis’ Gedanken ein weiteres Mal betonen, da 
in ihm der Schlüssel zum Verständnis der Kritik an der bürgerlichen 

285	Vgl. Alex Gruber/Tobias Ofenbauer, »Der Wert des Souveräns. Zur Staats-
kritik von Eugen Paschukanis«, in: Eugen Paschukanis, Allgemeine Rechts-
lehre und Marxismus, S. 12.

286	Vgl. auch Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, S. 287.
287	Siehe auch Bung, »›Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen‹«, S. 50.
288	Siehe hierzu 2.3.2.3.
289	Lagasnerie, Die Kunst der Revolte, S. 144.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

Rechtstheorie liegt. In der bürgerlichen Idee des Eigentums bzw. des 
Rechts insgesamt liegt die Vorstellung, das Recht sei ein nachträglich 
über die gesellschaftlichen Verhältnisse verhängtes und daher ein von 
diesen unabhängiges Netz von Ordnungsvorschriften, das das gesell-
schaftliche Zusammenleben regeln und erleichtern soll. Dieser Meinung 
ist offenbar Wolf Rosenbaum, der der Voraussetzung der Gegensätzlich-
keit privater Interessen für die Entwicklung der Rechtsform bei Paschu-
kanis erläuternd entgegenhält, dass »also nicht die Differenziertheit und 
Kompliziertheit gesellschaftlicher Arbeitsteilung an sich […] das Recht 
[erfordert]«.290 Gegenüber dieser idealistischen Sicht vom Recht als frei-
er Erfindung des Menschen betont Paschukanis: 

Das Eigentum im juristischen Sinne ist nicht darum entstanden, weil es 
den Menschen eingefallen ist, einander mit dieser Rechtseigenschaft aus-
zustatten, sondern weil sie nur unter der Charaktermaske des Eigentü-
mers Waren austauschen konnten.291 

Die materiellen Bedingungen der warenproduzierenden Gesellschaft 
bringen mit Notwendigkeit die Form des wechselseitigen Bezugs aufei-
nander als Rechtssubjekte hervor. Dass das Rechtssubjekt jedoch »nicht 
mehr ist als der Warenbesitzer«,292 wie Arndt stellvertretend für einen 
weitverbreiteten Irrtum in der Paschukanis-Rezeption schreibt,293 er-
scheint selbst unter Berücksichtigung der Formulierung, dass »das ju-
ristische Subjekt […] also ein in den Wolkenhimmel versetzter, abstrak-
ter Warenbesitzer [ist]«,294 zu kurz gegriffen. Zwar schreibt Paschukanis 
explizit, dass »in Wirklichkeit die Kategorie des Rechtssubjekts selbst-
verständlich aus dem auf dem Markte vor sich gehenden Tauschakt abs
trahiert [wird]«,295 dies bedeutet jedoch keine Gleichsetzung von Wa-
renbesitzer und Rechtssubjekt.296 Die Formulierung der Rechtsform als 
Reflex der Warenform muss ernstgenommen werden.297 Reflex stammt 
vom lateinischen reflexus und bedeutet Rückbeugen, sodass dem Aus-
druck ein prozessualer Charakter zukommt, der in sich schon seine Ge-
nese anzeigt: Als Reflex des ökonomischen Verhältnisses fällt die Rechts-
subjektivität eben nicht mit diesem zusammen, sondern verselbständigt 

290	Rosenbaum, »Zum Rechtsbegriff bei Stučka und Pašukanis«, S. 155.
291	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S.125 [S. 104].
292	Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 45.
293	Reich, »Marxistische Rechtstheorie zwischen Revolution und Stalinismus«, 

Kritische Justiz 1972, S. 155; Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 93; 
Maihofer, Das Recht bei Marx, S. 198; Arndt, »Rechtsform gleich Waren-
form?«, S. 45.

294	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 121 [S. 100].
295	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 116 [S. 95].		
296	Siehe auch Bung, »›Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen‹«, S. 52.
297	Diese Aufforderung auch schon durch Maihofer, Das Recht bei Marx, S. 28.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

sich, trägt aber gleichzeitig noch das ökonomische Verhältnis als ihren 
Ursprung bei sich; insofern ist die Rechtsform nicht bloßer Reflex im 
Sinne einer scheinhaften Widerspiegelung des realen ökonomischen Ver-
hältnisses, sondern bildet ein selbständiges Moment in der Totalität des 
gesellschaftlichen Kapitalverhältnisses.298 Freilich darf der Ausdruck Re-
flex auch nicht überstrapaziert werden, entschied sich doch die deutsche 
Übersetzung explizit für den Reflex, nicht aber für die Reflexion, die 
den Zusammenhang von Rechts- und Warenform eindeutiger bestim-
men würde.299

Paschukanis möchte sich jedenfalls dezidiert von aufklärerisch-idea-
listischen Begründungen der Rechtssubjektivität distanzieren, was Alex 
Gruber und Tobias Ofenbauer in ihrer Einleitung zur deutschen Über-
setzung der Allgemeinen Rechtslehre prägnant auf den Punkt bringen:

Die Vorstellung vom l’homme, dem Menschen an und für sich, ist keine 
ewige Idee, die nur darauf wartete, von bürgerlichen Staatstheoretikern 
entdeckt zu werden: Sie ist vielmehr der Rationalisierung der repressi-
ven Egalität geschuldet, der hinter dem Rücken der Einzelnen unbewußt 
sich vollziehenden Vergleichung.300

Als Rechtssubjekte, das heißt als Abstraktionen, sind die einzelnen Indi-
viduen aber zugleich auf ihre Besonderheit, nämlich auf die faktischen 
Eigentumsverhältnisse, zurückgeworfen. Die Rechtssubjektivität wird 
aus den real existierenden gesellschaftlichen Verhältnissen, die durch 
den Wert vermittelt werden, das heißt aus der konkreten Mannigfaltig-
keit hergeleitet. Arndt verweist im Hinblick auf die Formulierung Pa-
schukanis’, dass »die idealistischen Rechtstheorien […] den Begriff des 
Subjekts aus dieser oder jener allgemeinen Idee, das heißt auf rein spe-
kulativem Wege [entwickeln]«,301 auf einen sehr wichtigen Punkt. Bei 
Hegel eröffnet sich mit dem Begriff der Rechtsperson die Sphäre des 
abstrakten Rechts und damit, weil von der einzelnen Besonderheit der 

298	Vgl. auch hier wiederum treffend Foucault, Die Geburt der Biopolitik, S. 
377: »Interesse und juristischer Wille lösen sich also nicht ab. Das Rechts-
subjekt wird nicht zu einem Teil des Interessensubjekts werden. […] Wäh-
rend der ganzen Zeit, in der das Vertragswerk existiert, besteht das Interes-
sensubjekt fort. Es reicht ständig über das Rechtssubjekt hinaus. Also ist es 
nicht auf das Rechtssubjekt zurückführbar. Es wird von ihm nicht absor-
biert. Es geht darüber hinaus, es umgibt das Rechtssubjekt, es ist die Bedin-
gung für dessen ständige Funktion. Gegenüber dem juristischen Willen stellt 
das Interesse also etwas Nichtreduzierbares dar.«

299	Entgegen der englischen Version, die von »reflection« spricht. Siehe Piers 
Beirne/Robert Sharlet, »Editor’s Introduction«, in: idem (ed.), Pashukanis: 
Selected Writings on Marxism and Law, London/New York/Toronto/Syd-
ney/San Francisco: Academic Press 1980, S. 8.

300	Gruber/Ofenbauer, »Der Wert des Souveräns«, S. 12. 
301	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 110 [S. 88].

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Individuen abstrahiert wird, eine Sphäre der Freiheit, die dem Übergang 
in die Moderne entspricht. Erst in dieser durch den Begriff der Rechts-
person vollzogenen Abstraktion wird die Gleichheit eines jeden Men-
schen kraft Menschseins möglich und das »Recht der Besonderheit des 
Subjekts, sich befriedigt zu finden, oder, was dasselbe ist, das Recht der 
subjektiven Freiheit«.302 In der Anmerkung zu § 209 der Grundlinien 
der Philosophie des Rechts heißt es bildhaft: »Der Mensch gilt so, weil 
er Mensch ist, nicht weil er Jude, Katholik, Protestant, Deutscher, Itali-
ener usf. ist«.303

Wie schon besprochen liegt darin für Paschukanis die rein negative 
Seite der Auflösung jeder Besonderheit, die der kapitalistischen Produkti-
onsweise und der Form der Wertabstraktion immanent ist. Arndt betont 
nun mit Blick auf Hegel gegenüber dieser negativen Seite die positive 
Seite, die faktisch Freiräume – als das Recht der Besonderheit – schafft, 
indem es in Identität mit der Allgemeinheit steht: »Dies Prinzip der Be-
sonderheit ist nun allerdings ein Moment des Gegensatzes und zunächst 
wenigstens ebensowohl identisch mit dem Allgemeinen als unterschie-
den von ihm.«304 Gleichheit und Freiheit vermitteln nicht nur Produk-
tion und Reproduktion der warenförmigen Gesellschaft, als emanzi-
patorische Errungenschaft der bürgerlichen Revolutionen negieren sie 
zumindest formell religiöse, ethnische oder sonstige Unterdrückungs-
verhältnisse.305 Das Recht der bürgerlichen Gesellschaft ist eben nicht 
bloß das Privatrecht des äquivalenten Tausches, sondern ebenso das So-
zialrecht.306 Mir geht es nicht darum, die positive Seite im Sinne einer 
Kompensation der negativen Aspekte zu betonen, jedoch ist das abstrak-
te Recht nicht unterkomplex in seinem bloßen Unterdrückungsmoment 
zu begreifen. So entspringt ja die Anerkennung der Rechtssubjektivi-
tät ihrerseits retrospektiv der Emanzipation aus den feudalen Verhält-
nissen der Leibeigenschaft, der Emanzipation der Frau aus patriarcha-
len Rollenzuweisungen, der Emanzipation von benachteiligten Gruppen 
und Minderheiten und fungiert das Recht als Artikulationsmedium eben 

302	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 233, § 124 Anmerkung.
303	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 360, § 209 Anmerkung.
304	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 233, § 124 Anmerkung.
305	Vgl. auch Axel Honneth, Die Idee des Sozialismus. Versuch einer Aktuali-

sierung, Berlin: Suhrkamp 2017, S. 58, S. 64.
306	Vgl. Menke, Kritik der Rechte, S. 282. In Folge lehnt Menke die Deutung 

des Sozialrechts als Produkt politischer Kämpfe ab und betont demgegen-
über dessen systemerhaltende und damit herrschaftskonstituierende Funk-
tion. Dem ist sicherlich zuzustimmen, wenngleich die Faktizität politischer 
Kämpfe und deren Errungenschaften bzw. der Klassenkampf nicht geleug-
net werden sollen. Wird Klassenkampf lediglich in seiner Bedeutung inner-
halb der warenförmigen Gesellschaft verstanden, so erscheint politische und 
ökonomische Emanzipation a priori unmöglich.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

dieser emanzipatorischen Forderungen in Vergangenheit und Gegen-
wart.307 

Und dennoch ist der Blick in die Vergangenheit als Maßstab der 
Bewertung der Gegenwart ein Armutszeichen eben dieser Gegenwart, 
wenn sie ihren Wert nicht aus sich selbst, sondern nur im negativen Be-
zug auf ein Anderes generiert, ihre eigene Bestimmung also lediglich die 
Negation der Vergangenheit ist und gerade dadurch an dieser Vergan-
genheit festhält. Die negative Seite gegen die positive Seite der Rechts-
form zu stellen, bedeutet, die Rechtsform in ihrer Ambivalenz nicht 
zu durchschauen, denn die Rechtsform vermittelt ja gerade durch ihre 
positive Seite Herrschaft.308 Hierbei wird die Positivität nicht getilgt, 
die emanzipatorische Errungenschaft der Anerkennung von Rechts-
subjektivität ist konsequente Voraussetzung nicht nur des alltäglichen 
sozialen und politischen Lebens (etwa von traditionellen  Minderhei-
ten), sondern Voraussetzung des Überlebens (etwa von Personen, die 
von der Genfer Flüchtlingskonvention erfasst werden) und das ist sie 
auch weiterhin, doch ist es jene nun gewährte Freiheit und Gleichheit 
der Ausgangspunkt einer anderen Herrschaft. Ganz im Gegensatz zu 
Loick betont die vorliegende Arbeit also, »dass es […] notwendiger-
weise dieselben Eigenschaften des Rechts sind, welche die defizitären 
und die emanzipatorischen Effekte erzeugen«.309 Ich halte daher die 
Gefahr einer »potentiellen Komplizenschaft der Rechtskritik mit dem 
Unrecht«,310 vor der Loick warnt, für ein nebensächliches Problem de-
rer, die am formellen Moment der bloßen Kritik festhalten, ohne sich 
den inhaltlichen Differenzen dieser Kritik zuzuwenden. Daher bleibt 
mit Žižek zu sagen: 

Kurz: Wir plädieren für eine ›Rückkehr zum Primat der Ökonomie‹, 
nicht um den Anliegen, die durch die postmodernen Formen der Politi-
sierung aufgeworfen wurden, zu schaden, sondern um die Bedingungen 
zur effektiveren Realisierung eben dieser Forderungen zu schaffen.311

307	Vgl. auch Loick, Juridismus, S. 295.
308	Vgl. auch Gáspár Miklós Tamás, Kommunismus nach 1989. Beiträge zu 

Klassentheorie, Realsozialismus, Osteuropa. Herausgegeben und übersetzt 
von Gerold Wallner, Wien: Mandelbaum 2015, S. 200: »die Realität von 
Unterdrückung und Ausbeutung ist perfekt vereinbar mit einer juristischen 
Form, die keineswegs nur ein Epiphänomen ist«. Vgl. überdies Lagasne-
rie, Die Kunst der Revolte. Snowden, Assange, Manning, Berlin: Suhrkamp 
2016, S. 56, der die »Möglichkeit einer Kritik des Rechts in seiner Positivi-
tät« einfordert.

309	Loick, Juridismus, S. 296.
310	Loick, Juridismus, S. 17.
311	Žižek, Plädoyer für die Intoleranz, S. 98. Vgl. auch Klein, »Das Wesen des 

Rechts«, S. 64.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

Neben der Ambivalenz der Rechtssubjektivität als unterdrückende und 
emanzipatorische sehen Gruber und Ofenbauer in der Konstruktion des 
Rechtssubjekts bei Paschukanis eine Analogie, die Paschukanis selbst 
nicht explizit zieht. Die Subjektform als übergreifende Totalität verwirk-
licht sich in ihrer allgemeinen Abstraktion nur über die konkrete Ein-
zelheit,312 also über die faktischen Tauschakte. Darin stimmt aber die 
Rechtssubjektivität mit der in den Grundrissen formulierten Bestim-
mung des Kapitals überein, dass es »als solches gleichgültig gegen jede 
Besonderheit seiner Substanz, und sowohl als Totalität derselben wie als 
Abstraktion von allen ihren Besonderheiten ist«.313 Das Kapital ist in sei-
ner leeren Universalität vollkommen gleichgültig gegen die Bestimmtheit 
der Arbeit, welche es sich als abstrakt menschliche Arbeit aneignet. Die 
Arbeit steht dem Kapital also in Abstraktion gegenüber, jedoch erweist 
sich das Kapital genau darin als Totalität, denn es kann sich »jeder be-
stimmten Arbeit gegenüberstellen«,314 oder anders formuliert garantiert 
ihm seine Indifferenz gegen die Besonderheit der Arbeit die Aneignung 
jeder besonderen Arbeit. Die Totalität bleibt darin, wie Adorno schreibt, 
»negativ […], weil sie vermöge ihrer konstitutiven Abstraktion von den 
Einzelinteressen sich entfernt, aus denen sie zugleich doch sich zusam-
mensetzt«.315 Wir sehen uns an das Hegel’sche Allgemeine erinnert, das 
insofern an ihm selbst schon Besonderes und Einzelnes ist, als jedes die-
ser Begriffsmomente selbst die Totalität des ganzen Begriffes ist, das All-
gemeine daher immer schon bestimmt und seine Bestimmtheit die Be-
sonderheit und Einzelheit ist.316

So ist auch die Rechtssubjektivität »die Form, in der die Einzelnen 
als Besondere zugleich das Allgemeine sind«,317 denn sie ist in der Lage 
an jedem sinnlich-konkreten Individuum zu erscheinen, ist also indiffe-
rent gegen die Besonderheit des Einzelnen, an die sie aber zwecks ihrer 
Verwirklichung gebunden bleibt. In ihr verkörpert sich das dem einzel-
nen Individuum zugleich Eigene und Fremde,318 worin auch die Einsicht 
der Sinnlichen Gewissheit in der Phänomenologie des Geistes mündet: 

312	Vgl. Gruber/Ofenbauer, »Der Wert des Souveräns«, S. 13.
313	MEW 42, S. 218.
314	Ebd.
315	Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1975, S. 305. 

Gegen eine hier anklingende Universalisierung der Kategorie des Privatin-
teresses vgl. aber Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein, S. 74: »Da-
mit wird […] der objektiv ökonomische Antagonismus, der sich in Klassen-
kämpfen ausdrückt, zu einem Konflikt von Individuum und Gesellschaft 
verflüchtigt, aus dem weder das Entstehen der Problematik und das Unterge-
hen der kapitalistischen Gesellschaft als notwendig begriffen werden kann.«

316	Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik II, S. 277.
317	Gruber/Ofenbauer, »Der Wert des Souveräns«, S. 13.
318	Ebd.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

»Ein solches Einfaches, das durch Negation ist, weder Dieses noch Je-
nes, ein Nichtdieses, und ebenso gleichgültig, auch Dieses wie Jenes zu 
sein, nennen wir ein Allgemeines«.319  Die Rechtssubjektivität ist als kon-
krete Allgemeinheit also ein notorisch prekäres Unterfangen, die ihrem 
Begriff, abstrakte Freiheit und Gleichheit zu sein, nie gerecht werden 
kann, denn sie 

beinhaltet […] das Wirkliche einer zentralen Unmöglichkeit: Das Allge-
meine ist »konkret« und als ein Gewebe besonderer Figurationen struk-
turiert, eben weil es für alle Zeit daran gehindert ist, eine Gestalt anzu-
nehmen, die ihrem Begriff adäquat wäre.320

Dabei lautet ein häufiger Einwand, dass Paschukanis’ Rechtsbegriff sich 
auf das – in der Terminologie der Hegel’schen Rechtsphilosophie – »ab-
strakte Recht« beschränke,321 das heißt auf die »Idee des an und für sich 
freien Willens« in seiner Unmittelbarkeit, worin ihm »sein Dasein eine 
unmittelbare äußerliche Sache« ist.322 Nun ist die Hegel’sche Rechts-
philosophie die »Entfaltung der menschlichen Freiheit« als die »Lehre 
vom Recht als Recht, Moralität und Sittlichkeit«.323 Dagegen steht das 
in Relation hierzu stark begrenzte Anliegen Paschukanis’, die Bestim-
mung der Rechtsform über ihre Funktion innerhalb der warenproduzie-
renden Gesellschaft zu erklären. Ich halte diesen Einwand, der im Kern 
auf einen Reduktionismus in Paschukanis’ Begriff der Rechtsform zielt, 
daher aus zwei Gründen für verfehlt: Erstens liefert Paschukanis keine 
emphatische Philosophie der Freiheit; es stehen sich also die sozial- und 
rechtsphilosophische Ideologiekritik bürgerlicher Freiheit bei Paschuka-
nis und die geballte Kraft der Spitze einer systematischen Entfaltung der 
philosophischen Grundfrage der Freiheit bei Hegel gegenüber. »Persön-
liche Autonomie« gilt Paschukanis folglich nicht schlechterdings »nur 
als Verfügung über Privateigentum auf dem Markt«;324 persönliche Au-
tonomie in dieser universellen Konnotation ist überhaupt kein Gegen-
stand seiner Untersuchung. 

Paschukanis ist aber in dem Sinne nah bei Hegel, dass er jede Tren-
nung zwischen Recht und dessen Verwirklichung in der Absterbethese 
aufhebt. Die bürgerliche Rechtsform ist die Verwirklichung des Rechts 
und die Bestimmung dieser Rechtsform als »abstraktes Recht« hat in 

319	Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 85.
320	Žižek, Die Tücke des Subjekts, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001, S. 145.
321	Bung, »›Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen‹«, S. 45; Arndt, »Rechts-

form gleich Warenform?«, S. 44, S. 46.
322	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 87, § 33.
323	Bruno Liebrucks, »Recht, Moralität und Sittlichkeit bei Hegel«, in: Man-

fred Riedel (Hg.), Materialien zu Hegels Rechtsphilosophie. Band 2, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1975, S. 16.

324	Arndt, Geschichte und Freiheitsbewusstsein, S. 116.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

erster Linie nicht den Charakter des »bloß«, sondern benennt die wirk-
liche Abstraktion in der Rechtsform: in ihr beziehen wir uns tatsäch-
lich nur in der Bestimmung der Freiheit und Gleichheit, als Rechtssub-
jekte.325 Das Recht ist bei Paschukanis als verwirklichtes »abstraktes 
Recht«. Zweitens entwickelt Paschukanis diese »abstrakte« Dimension 
der Rechtsform aus dem historisch bestimmten Zustand der bürgerli-
chen als einer warenproduzierenden Gesellschaft; schon die Gliederung 
der Grundlinien der Philosophie des Rechts, in welcher das abstrakte 
Recht vor der Sittlichkeit und daher auch vor der bürgerlichen Gesell-
schaft entwickelt wird, lässt die Sinnhaftigkeit eines Vergleiches zu Hegel 
in Zweifel ziehen. Das heißt für die Rechtsform als »abstraktes Recht«, 
dass die »Besonderheit des Willens« nicht nur »wohl Moment des gan-
zen Bewußtseins des Willens«,326 sondern bereits »in der Person […] als 
Freiheit vorhanden ist«.327 Und auch ist nicht »alles, was auf die Beson-
derheit ankommt, hier ein Gleichgültiges«,328 im Gegenteil wurde oben 
gezeigt, dass der Begriff der Rechtsform aus dem besonderen Interes-
se als der historisch bestimmten Form des Willens entspringt, der Wille 
also gerade nicht in abstrakter Unmittelbarkeit vorkommt. Paschukanis 
müsste eine logische Unmöglichkeit bewerkstelligen, beim »abstrakten 
Recht« zu verharren und gleichzeitig die Rechtstheorie als »Theorie der 
bürgerlichen Gesellschaft« zu verstehen.329

Nebenbei sei bemerkt, dass der Reduktionismusvorwurf von Grund 
auf von der Unterscheidung in formelle und materielle Gleichheit/Frei-
heit lebt und daher die Radikalität von Paschukanis’ Kritik nicht ein-
sieht, die doch darin besteht, die Rechtssubjektivität bzw. die bürgerli-
che Freiheit und Gleichheit als verwirklichte zu betrachten und daher 
mit jeder Fiktion des idealen Rechts zu brechen. Wenn etwa Jochen Bung 
schreibt, dass 

es jedoch keineswegs ersichtlich [ist], wieso normative Vorkehrungen 
zur Anpassung dieser formalen kontraktualen Symmetrie an die materi-
elle Asymmetrie der realen Verhältnisse nicht mit den Mitteln des Rechts 
selbst erfolgen können sollen bzw. warum ein solches […] Reglement 
nicht auch den Namen des Rechts soll verdienen können,330

dann lebt dieses Plädoyer für die Bezeichnung Recht geradezu vom Fest-
halten an der Vorstellung des idealen Rechts. Diese im Fundament zu 
zertrümmern, ist jedoch das zentrale Anliegen von Paschukanis.

325	Vgl. auch Bung, »›Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen‹«, S. 45.
326	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 96, § 37.
327	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 96, § 37 Zusatz.
328	Ebd.
329	Bung, »›Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen‹«, S. 49.
330	Bung, »›Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen‹«, S. 45.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

2.3.2.2 Das Rechtsverhältnis: Zirkulationsfixiertheit oder 
produktionsvermittelter Austausch?

Das Rechtsverhältnis als die rechtsförmige Dimension des Verhältnis-
ses der Warenbesitzer macht eine nähere Bestimmung des Begriffes des 
Warenbesitzers notwendig. Das beispielhafte Verhältnis zwischen dem 
Verkäufer einer Leinwand und dem Käufer dieser Leinwand oder gar 
dem bloßen Tausch von Leinwand und Rock wird wohl kaum imstan-
de sein, die gesellschaftliche Dimension der Ausbeutung im Kapitalismus 
zu erfassen. Zwar ist auch der Lohnarbeiter Warenbesitzer, nämlich Be-
sitzer seiner Arbeitskraft, jedoch liegt der Verdacht angesichts der Wa-
renform-Rechtsform-Analogie nahe, dass Paschukanis sich auf ein sehr 
allgemeines Verständnis des Warenbesitzers, das Marx eben im ersten Ka-
pitel des Kapitals entwickelt, bezieht. Dort kommt dem Lohnarbeiter aber 
zunächst nur die Bedeutung des Schöpfers der zum Wert geronnenen Ar-
beitskraft zu, wird also noch nicht in seinem spezifischen Verhältnis zum 
Kapitalisten behandelt. In diesem tritt der Lohnarbeiter dann aber selbst 
sowohl als Subjekt wie auch als Objekt auf: Als Subjekt des Tauschver-
hältnisses ist der Lohnarbeiter Privateigentümer seiner Ware Arbeitskraft, 
die er an den Kapitalisten verkauft. Marx beschreibt den spezifischen 
Charakter der Ware Arbeitskraft im entscheidenden vierten Kapitel des 
Kapitals mit dem Titel Verwandlung von Geld in Kapital wie folgt:

Um aus dem Verbrauch einer Ware Wert herauszuziehn, müßte unser 
Geldbesitzer so glücklich sein, innerhalb der Zirkulationssphäre, auf dem 
Markt, eine Ware zu entdecken, deren Gebrauchswert selbst die eigen-
tümliche Beschaffenheit besäße, Quelle von Wert zu sein, deren wirkli-
cher Verbrauch also selbst Vergegenständlichung von Arbeit wäre, daher 
Wertschöpfung. Und der Geldbesitzer findet auf dem Markt eine solche 
spezifische Ware vor – das Arbeitsvermögen oder die Arbeitskraft.331

Der Realisierung des besonderen Gebrauchswerts der Arbeitskraft ist 
also Bedingung der Möglichkeit der kapitalistischen Produktionswei-
se: »Der Konsumtionsprozeß der Arbeitskraft ist zugleich der Produkti-
onsprozeß von Ware und von Mehrwert.«332 Als Objekt ist es aber der 
Lohnarbeiter selbst – nicht in seiner Person, denn er ist persönlich frei, 
sondern in seiner Arbeitskraft –, der vom Kapitalisten gekauft und über 
den daher durch den Kapitalisten verfügt wird.333 Vom Lohnarbeiter als 

331	MEW 23, S. 181.
332	MEW 23, S. 189.
333	Vgl. Burkhard Tuschling, Rechtsform und Produktionsverhältnisse. Zur 

materialistischen Theorie des Rechtsstaates, Köln/Frankfurt am Main: Eu-
ropäische Verlagsanstalt 1976, S. 89. Tuschling verweist in diesem Zu-
sammenhang auf eine Antinomie des Rechts, die darin besteht, dass der 
zum Objekt degradierte Lohnarbeiter gleichzeitig wiederum Subjekt der 

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

Eigentümer seiner Arbeitskraft spricht Paschukanis jedoch nur an ver-
gleichsweise wenigen Stellen. Im Vorwort zur zweiten russischen Aufla-
ge schreibt er vom »Proletarier als über seine Arbeitskraft als Ware ver-
fügendes Subjekt«,334 zu Beginn des vierten Kapitels Ware und Subjekt 
vom Lohnarbeiter als »freier Verkäufer seiner Arbeitskraft«.335 Schließ-
lich expliziert Paschukanis im fünften Kapitel Recht und Staat das Ver-
hältnis zwischen den Warenbesitzern als dasjenige zwischen Arbeiter und 
Kapitalist:

Der Lohnarbeiter wird ja nicht politisch und juristisch gezwungen, für 
einen bestimmten Unternehmer zu arbeiten, sondern verkauft formell 
diesem seine Arbeitskraft auf Grund eines freien Vertrags. Insoweit das 
Ausbeutungsverhältnis formell als Verhältnis zwischen zwei »unabhän-
gigen« und »gleichen« Warenbesitzern verwirklicht wird, von denen 
der eine, der Proletarier, seine Arbeitskraft verkauft und der andere, der 
Kapitalist, diese kauft,336

in diesem Maße wird deren Klassenantagonismus auch rechtliches Ver-
hältnis. Dass sich Arbeit und Kapital auf der Oberfläche der Zirkulation 
als einfache Warenbesitzer begegnen, ist zwar eine richtige Erkenntnis, 
stellt aber nur eine Seite der Medaille dar. Daher müssen wir weiter fra-
gen, inwiefern Paschukanis den realen Klassenkampf, die Produktions-
sphäre, in der die Ausbeutung der Arbeitskraft faktisch vollzogen wird, 
seiner Rechtstheorie zugrunde legt. Zunächst scheint er unter das ver-
nichtende Urteil Marx’ zu fallen: Es irren also […]

die, die in diesem oberflächlichen Verhältniß, in dieser wesentlichen For-
malität, Schein des Capitalverhältnisses sein Wesen selbst finden, und 
daher das Verhältniß zu charakterisiren vorgeben, indem sie Arbeiter 
und Capitalisten unter das allgemeine Verhältniß von Waarenbesitzern 
subsumieren und damit apologetisiren, seine differentia specifica aus-
löschen.337

Sehen wir uns die Formulierung von Paschukanis näher an, so ist damit 
aber exakt das gesagt: Formell bzw. »in dieser wesentlichen Formalität« 

rechtsstaatlichen Ordnung, näher der arbeitsschutzrechtlichen Bestimmun-
gen ist, welche zur Zeit Marx’ und Paschukanis’ erst in Entwicklung begrif-
fen waren. Vgl. auch einen ähnlichen Gedanken bei Paschukanis, Allgemei-
ne Rechtslehre, S. 112 [S. 90], Fn. 1, wo er den Proletarier als Objekt der 
Rechtsordnung bezeichnet und diesen insbesondere hinsichtlich grenzüber-
schreitender Tätigkeiten mit Einfuhrbeschränkungen von Waren vergleicht. 
Spätestens seit den Grundfreiheiten der EU ist ein solcher Gedanke jedoch 
neu zu formulieren.

334	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 43 [S. 17].
335	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 110 [S. 88].
336	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 141 [S. 121].
337	MEGA II/4.1, S. 129.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

ist das Ausbeutungsverhältnis ein Verhältnis zweier Warenbesitzer. In der 
Vorrede zur zweiten russischen Auflage schreibt er ferner, dass:

jene Rechtsphilosophie […] die Philosophie der Warenwirtschaft ist, die 
die allgemeinsten, abstraktesten Bedingungen festlegt, unter denen der 
Austausch nach dem Wertgesetz stattfinden und die Ausbeutung in der 
Form des »freien Vertrags« vor sich gehen kann.338

Paschukanis scheint hier also explizit eine Unterscheidung zwischen dem 
Austausch in der Zirkulationssphäre und der Ausbeutung in der Pro-
duktionssphäre zu ziehen, um gleichzeitig die Vermittlung der Ausbeu-
tung durch den freien Vertrag bzw. die Freiheit und Gleichheit bzw. die 
Rechtssubjektivität anzudeuten. Hier verschwindet das Klassenverhält-
nis aber nicht, wie Reitter der typischen zirkulationsmarxistischen Cha-
rakterisierung von Arbeit und Kapital als Warenbesitzer vorwirft,339 son-
dern es wird ein Verhältnis zwischen Freiheit/Gleichheit und Ausbeutung 
bestimmt, das sich zwar formell als Verhältnis von Warenbesitzern be-
schreiben lässt, das aber, weil es ja bloß formell ist, auf ein weiteres Ver-
hältnis, das Produktionsverhältnis und den Klassenkampf, verweist. Im 
Gegenteil kann gerade aufgrund dieses formellen Verhältnisses »die Ver-
teidigung der Klasseninteressen der Ausbeuter mit immer wachsendem 
Erfolg als die Verteidigung der abstrakten Prinzipien der Rechtssubjek-
tivität [auftreten]«.340 Paschukanis schreibt explizit von der »andere[n] 
Seite der Angelegenheit«, in welcher »die Klassengesellschaft nicht nur 
ein Markt ist, auf dem sich unabhängige Warenbesitzer treffen, sondern 
zugleich des Schlachtfeld eines erbitterten Klassenkrieges«.341 Dagegen 
steht aber – und das ist unzweifelhaft – die systematische Vernachlässi-
gung einer Darstellung der Ausbeutung in der Produktionssphäre, die, 
hier ist Reitter/Hanloser vollends zuzustimmen, auch bei Paschukanis 
»nicht einmal mehr eine Fußnote wert [ist]«.342 Dennoch bleibt rechtlich 
gesehen tatsächlich alles beim Alten,343 denn die Aneignung unbezahlter 
Mehrarbeit vollzieht sich immer noch zwischen zwei Rechtssubjekten, 
vermittelt durch einen freien Vertrag und gerade nicht im rechtsfreien 
Raum. Doch wie verhält sich die Ausbeutung in der Produktionssphäre 
zur Freiheit und Gleichheit der Zirkulationssphäre?

Nun gilt es zunächst, das Umschlagen von der Freiheit und Gleich-
heit der Zirkulationsebene in die »Unfreiheit und Ungleichheit« der 

338	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 37 [S. 10].
339	Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 69. Wenngleich die Existenz »des« Zirku-

lationsmarxismus explizit verneint wird.
340	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 43 [S. 17].
341	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 150 [S. 129f.].
342	Reitter/Hanloser, Der bewegte Marx, S. 36.
343	Nicht jedoch für die ökonomische Analyse der besonderen Ware Arbeits-

kraft, siehe Reitter/Hanloser, Der bewegte Marx, S. 46.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

Produktionssphäre gegen ein Missverständnis zu präzisieren: Die Ar-
gumentation zielt nicht darauf ab, dass die Freiheit der Zirkulations-
sphäre ein bloßer Schein ist – wie Marx zunächst schreibt: »Der Aus-
tausch von Äquivalenten, der als die ursprüngliche Operation erschien, 
hat sich so gedreht, daß nur zum Schein ausgetauscht wird [Hervorhe-
bung L.L.O.]« –344 in dem Sinne, dass die »wahre« Freiheit als normati-
ves Ideal noch zu erfüllen wäre. Nein, Freiheit und Gleichheit in der Zir-
kulation sind »realer« Schein. Schein, weil ihnen die Ausbeutung in der 
Produktionssphäre entgegensteht, real, weil Zirkulation und Produktion 
Momente der warenproduzierenden Gesellschaft als Totalität sind. Frei-
heit und Gleichheit sind als verwirklichte Unfreiheit und Ungleichheit 
und umgekehrt sind Unfreiheit und Ungleichheit Freiheit und Gleichheit. 
Freiheit und Gleichheit der bürgerlichen Gesellschaft existieren nur in 
dieser ihrer inneren Selbstwidersprüchlichkeit.

Wie geht nun der Umschlag in die Unfreiheit und Ungleichheit der Pro-
duktionssphäre vonstatten? Die Frage zielt auf die Akkumulation von 
»Zusatzkapital« bzw. die Reproduktion des Kapitalverhältnisses ab, auf 
eine Akkumulation also, die der ursprünglichen Akkumulation als die 
gewaltvolle Schaffung der Arbeiterklasse nachfolgt.345 Aus den Kapiteln 
zum absoluten und relativen Mehrwert im Kapital Band I wissen wir, dass 
Mehrwert nur durch die Ausbeutung der Arbeitskraft produziert wird: 

Durch Verlängrung des Arbeitstags produzierten Mehrwert nenne ich 
absoluten Mehrwert; den Mehrwert dagegen, der aus Verkürzung der 
notwendigen Arbeitszeit und entsprechender Verändrung im Größen-
verhältnis der beiden Bestandteile des Arbeitstages entspringt – relati-
ven Mehrwert.346 

Erstens dadurch also, dass durch den Gebrauch der Arbeitskraft mehr 
Wert erzeugt wird als für die Reproduktion der Arbeitskraft notwendig 
ist und zweitens dadurch, dass der Wert der Arbeitskraft durch Steige-
rung ihrer Produktivität gesenkt wird. Der absolute Mehrwert bezeich-
net somit den »quantitativen Überschuß von Arbeit, durch die verlän-
gerte Dauer desselben Arbeitsprozesses«,347 gegenüber der Arbeitszeit, 
die für den Wert der Arbeitskraft notwendig ist. Marx schreibt plastisch:

Der Umstand, daß die tägliche Erhaltung der Arbeitskraft nur einen hal-
ben Arbeitstag kostet, obgleich die Arbeitskraft einen ganzen Tag wirken, 
arbeiten kann, daß daher der Wert, den ihr Gebrauch während eines Ta-
ges schafft, doppelt so groß ist als ihr eigner Tageswert, ist ein besondres 
Glück für den Käufer, aber durchaus kein Unrecht gegen den Käufer.348

344	MEW 23, S. 609.
345	MEW 23, S. 608.
346	MEW 23, S. 334.
347	MEW 23, S. 212.
348	MEW 23, S. 208.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

Hier geht es nicht um ein Problem, das durch Lohnerhöhungen zu be-
heben wäre, sondern darum, dass überhaupt kein Zusammenhang zwi-
schen der Höhe des Lohns – also der Vergeltung des Wertes der Ware 
Arbeitskraft – und der Höhe des durch Gebrauch der Arbeitskraft ge-
schöpften Wertes besteht. »Der Wert der Arbeitskraft und ihre Ver-
wertung im Arbeitsprozeß sind also zwei verschiedne Größen.«349 Die 
Länge des Arbeitstages entpuppt sich als Spring- und Sprengpunkt der 
kapitalistischen Produktionsweise, weil von ihr die Produktion von 
Mehrwert abhängt. »Der Mehrwert beruht also auf der realen Exis-
tenz eines Proletariats, das, sei es durch Zwang, sei es durch Gewohn-
heit oder Ideologie, zur Lohnarbeit bereit ist.«350 Der Klassenkampf be-
stimmt unmittelbar die Höhe des Mehrwerts, er ist »unmittelbar eine 
soziale Kategorie, Resultat von Gewalt, Ideologie und Gewöhnung«.351 
Kampfmittel sind hier auf beiden Seiten, sowohl der Bourgeoisie als 
auch des Proletariats, regelmäßig Gesetz, Kollektivvertrag, Arbeitsver-
trag, wobei sich hierin bereits die Vermittlung durch die neutrale Sphä-
re Staat ankündigt.

Auf der vertraglichen Ebene stellt die »Zeitdifferenz zwischen der 
notwendigen Arbeitszeit und der tatsächlich zu leistenden« aber kein 
»Unrecht«, keine Beeinträchtigung der Äquivalenz des Tausches dar;352 
das Rechtsverhältnis ist gewissermaßen »blind« gegenüber dem dahin-
ter stehenden Ausbeutungsverhältnis und treibt es doch gleichzeitig vo-
ran. Der Kapitalist erhält gegen Zahlung des Wertes der Ware Arbeits-
kraft in Form des Lohnes eben den Gebrauchswert dieser Ware: »Der 
Arbeiter aber hat den Tauschwert seiner Arbeitskraft bezahlt erhalten 
und hat damit den Gebrauchswert veräußert – wie das bei jedem Kauf 
und Verkauf der Fall.«353 Dass die Ware Arbeitskraft von der besonderen 
Art ist, durch ihren Gebrauch selbst wieder Wert zu schöpfen, geht den 
äquivalenten Tausch namens Arbeitsvertrag nichts mehr an. So heißt es 
denn auch treffend: »Das Gesetz des Austausches bedingt Gleichheit nur 
für die Tauschwerte der gegeneinander weggegebenen Waren.«354 Genau 
dies, so meine Interpretation, meint auch Paschukanis, wenn er schreibt, 
dass in der kapitalistischen Produktionsweise Ausbeutung in Form des 
freien Vertrages vonstattengeht.

In der Produktionssphäre wird nun aber eben jener Umstand erfasst, 
der in der Zirkulationssphäre ausgeblendet ist und ausgeblendet sein 
muss, da dort der Klassencharakter hinter die allgemeine Eigenschaft, 

349	Ebd.
350	Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 91.
351	Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 93.
352	Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 91.
353	MEW 23, S. 610.
354	MEW 23, S. 611.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

Warenbesitzer zu sein, zurücktritt. Die Arbeitskraft vermehrt nicht nur 
das ursprüngliche Kapital, sondern vermehrt das von ihr nunmehr er-
zeugte Zusatzkapital, ohne dass dem Kapitalisten hierfür Kosten anfal-
len. Die Arbeitskraft im Sinne des Kollektivs der lohnarbeitenden Klasse 
schafft jenes Zusatzkapital, durch welches sie wieder beschäftigt wird, 
oder metaphorisch gesprochen: »es bleibt immer das alte Verfahren des 
Eroberers, der den Besiegten Waren abkauft mit ihrem eignen, geraub-
ten Geld«.355 Insofern bezahlt die Arbeitskraft wertmäßig ihre eigene Re-
produktion als Basis der Produktion von Mehrwert; dies wird aber nur 
vom Klassenstandpunkt aus begreiflich.356 Oder mit Reitter/Hanloser ge-
sprochen: »Das Geld, mit dem das Kapital Arbeitskraft kauft, ist selbst 
nichts anderes als vorher angeeignete, unbezahlte Mehrarbeit. […] Tat-
sächlich ein gerechter Tausch.«357 

Obwohl der letzte Satz offensichtlich sarkastisch gemeint ist, drückt 
er doch eine Wahrheit aus, die in ihrer radikalen Ambiguität festgehal-
ten werden muss und nicht dazu verlocken sollte, einen Mangel an Ge-
rechtigkeit zu konstatieren. Vielmehr lässt diese Wahrheit ein Urteil über 
das Wesen der Gerechtigkeit zu.358 Alles dies ist nun aber realer Schein 
der Zirkulation, weil sich im Arbeitsvertrag stets nur Individuen, nicht 
aber die Arbeiterklasse als Gesamtheit der Arbeitskraft begegnen, diese 
Individuen aber tatsächlich freie und gleiche Kontrahenten eines äqui-
valenten Tausches, das heißt Rechtssubjekte, sind. Erst im Hinblick auf 
die »Beziehungen zwischen ganzen Gesellschaftsklassen« werden die Un-
freiheit und Ungleichheit der Produktionssphäre begreiflich.359 Im Üb-
rigen liegt darin auch die Begründung eines technischen gegenüber ei-
nem moralischen Begriff von Ausbeutung.360 Während die Abschöpfung 
des Mehrproduktes im Feudalismus auf direkter Gewalt und Herrschaft 
beruht, begründet die Ausbeutung kein solches persönliches Verhältnis, 
sondern ein Verhältnis zwischen den Klassen als Ganzen.361 Gerade weil 
Ausbeutung aber kein persönliches Verhältnis ist, ist es im Grunde auch 
nicht möglich, es zu moralisieren.362 Dass dies dennoch geschieht, ja die 

355	MEW 23, S. 608.
356	Hier besteht wiederum eine Verbindung zum Objektivitätsverständnis im-

manenter Kritik; siehe hierzu 1.3.2.
357	Reitter/Hanloser, Der bewegte Marx, S. 47.
358	Siehe Obermayr, »Kritik der Rechtsform. Der andere Fetisch der politischen 

Ökonomie«, Streifzüge 2020/78, S. 17f.
359	MEW 23, S. 613.
360	Christine Resch/Heinz Steinert, Kapitalismus: Porträt einer Produktionswei-

se, Münster: Westfälisches Dampfboot 2011, S. 100.
361	Resch/Steinert, Kapitalismus, S. 101.
362	Dies ist aber in der gegenwärtigen Marx-Rezeption die dominante Interpre-

tation. Siehe etwa Rainer Forst, »Gerechtigkeit nach Marx«, in: Rahel Jaeg-
gi/Daniel Loick (Hg.), Nach Marx, S. 116.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

Beschäftigung mit Marx im akademischen Betrieb regelmäßig darauf 
hinausläuft, eine Normativität der Marx’schen Kritik zu rekonstruieren 
und nachzuweisen, dass Ausbeutung auch für Marx ein primär normati-
ves Problem darstellt,363 ist selbst Teil des sogenannten Moralfetisches,364 
der im dritten Kapitel behandelt wird. »Mitleid«, lässt Brecht Mi-en-
leh bzw. Lenin in seinem Buch der Wendungen sagen, »ist das, was man 
denen nicht versagt, denen man Hilfe versagt. Ich versetze mich in die 
Leidenden nicht, um zu leiden, sondern um ihre Leiden zu beenden.«365

Mit der Kritik an der moralisierenden Deutung der Ausbeutung geht 
auch eine weitere Einsicht einher, die Ziel und Zweck einer solchen mo-
ralischen Interpretation betrifft: Weil der moralischen Deutung die mo-
ralische Beurteilung der Agenten der Ausbeutung, das heißt der Kapi-
talisten/Unternehmer/Arbeitgeber etc., inhäriert, bezweckt sie mit dem 
Hinweis auf das als unmoralisch identifizierte Verhalten eine Verhalten-
sänderung bei den entsprechenden Personen. Ausbeutung ist aber »nicht 
individuell aufzuheben«,366 ja Ausbeutung als kapitalistische Mehrwert-
produktion, als Fundament der kapitalistischen Wirtschaftsweise über-
haupt, hängt nicht unmittelbar an ihren konkreten Agenten. Ausbeutung 
ist aber gleichzeitig auch kein reiner Automatismus im Sinne eines blo-
ßen systemfunktionalen Ablaufes: die bürgerliche als warenproduzie-
rende Gesellschaft ist ein Herrschafts-Zusammenhang und kein Funk-
tions-System.367 Der technische Begriff von Ausbeutung steht damit nicht 
nur gegen den Ruf nach einer »guten«368 oder »besseren«369 Herrschaft, 
sondern insbesondere auch gegen eine falsche Kritik der Verhältnisse – 
sie entpuppt sich als deren Affirmation – aus der moralisch verurteilten 

363	Vgl. etwa Rahel Jaeggi/Daniel Loick (Hg.), Nach Marx. Philosophie, Kritik, 
Praxis, Berlin: Suhrkamp 2013; Emil Angehrn/Georg Lohmann (Hg.), Ethik 
und Marx. Moralkritik und normative Grundlagen der Marxschen Theorie, 
Königstein: Hain bei Athenäum 1986.

364	Siehe Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 158 [S. 140], der hier von ei-
nem »ethischen Fetisch« spricht.

365	Brecht, Me-ti, S. 177.
366	Resch/Steinert, Kapitalismus, S. 102.
367	Resch/Steinert, Kapitalismus, S. 101; siehe auch Reitter, Heinz Steinert und 

die Widerständigkeit seines Denkens, Münster: Westfälisches Dampfboot 
2018, S. 105, der diesen Gedanken ebenso zitiert, um ihn im Hinblick auf 
die Abhebung von Althusser (Kapital als automatisches Subjekt) und die 
Wertkritik (Kapitalistische Gesellschaft als Totalität des abstrakten Wertes) 
fruchtbar zu machen.

368	Vgl. auch Obermayr, »(C)Ovid, Metamorphosen. Die Rückkehr ins Golde-
ne Zeitalter«, Zeitschrift für praktische Philosophie 2020/7 (2), wo ich die-
sen moralischen Ruf nach guter Herrschaft im Kontext des herrschenden 
Diskurses um die Corona-Krise diskutiere.

369	Resch/Steinert, Kapitalismus, S. 104.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

Position der Unterdrückung, die Friedrich Nietzsche die »Sklaven-Mo-
ral« nennt.370 

Steinert und Resch machen zudem darauf aufmerksam, dass Ausbeu-
tung selbst im positiven Recht, genauer im Strafrecht, als moralische 
Kategorie auftaucht.371 Insbesondere der Straftatbestand des Menschen-
handels erfasst in taxativer Aufzählung die »sexuelle Ausbeutung, die 
Ausbeutung durch Organentnahme, die Ausbeutung der Arbeitskraft, 
die Ausbeutung zur Bettelei sowie die Ausbeutung zur Begehung einer 
mit Strafe bedrohten Handlung« (§ 104a Abs 3 StGB). Eine weitere Be-
stimmung erfährt der Begriff der Ausbeutung im Gesetz nicht, jedoch 
sprechen Gesetzesmaterialien und Literatur von einem »rücksichtslo-
sen Ausnützen des Opfers, das gegen dessen vitale Interessen gerich-
tet ist«,372 einem groben Missverhältnis zwischen Leistung und Gegen-
leistung,373 der »Beeinträchtigung des freien Willens«.374 Insbesondere 
fällt »[e]ine nicht übermäßige, wenn auch längerwährende Unterschrei-
tung des Kollektivvertragslohnes oder eine nicht übermäßige Über-
schreitung der Arbeitszeit« nicht unter den Tatbestand.375 Steinert und 
Resch halten daher völlig zutreffend fest, dass unter Ausbeutung über-
wiegend Zwangsarbeit und Ausbeutung von Sexarbeit (etwa auch im 
§ 216 StGB) verstanden wird, was auch mit dem Alltagsverständnis die-
ses Begriffes übereinstimmt.376 Die Kategorie der Ausbeutung ist recht-
lich als mildere Abstufung zur Sklaverei (§ 104 StGB) gefasst.377 Daraus 
wird ersichtlich, dass der rechtliche Begriff der Ausbeutung im Grunde 
ein moralischer ist, denn es geht um die Strafbarkeit eines ganz beson-
ders verpönten Verhaltens. Mit dem Marx’schen Begriff der Ausbeutung, 
der einen Produktionszusammenhang bezeichnet, hat dies nichts zu tun. 
Jedoch ist der Straftatbestand Ausdruck des Interesses, selbst rechtswid-
rige Entlohnung (Unterschreitung des Kollektivvertragslohnes etc.) nicht 
als Ausbeutung zu qualifizieren, sodass auch hier die sozioökonomische 
Ausbeutung der Ware Arbeitskraft im Marx’schen Sinne durch Recht 
ermöglicht wird, indem sie von diesem definitorisch ausgeklammert ist.

Im Anschluss an Marx zeigt sohin auch Paschukanis, »wie Klassen-
kampf in Rechtsform gegossen wird«,378 wie nämlich letztlich über den 
Staat »[d]ie Macht eines Menschen über den anderen […] als Macht des 

370	Siehe hierzu näher 3.3.1.3.
371	Siehe Steinert/Resch, Kapitalismus, S. 99.
372	Vgl. EBRV StRÄG 2004, S. 12.
373	Klaus Schwaighofer, »§ 104a«, in: Frank Höpfel/Eckart Ratz (Hg.), Wiener 

Kommentar zum StGB, Wien: Manz 2017, Rz. 9 (Stand 1.6.2016, rdb.at).
374	Schwaighofer, »§ 104a«, Rz. 3 (Stand 1.6.2016, rdb.at).
375	Vgl. EBRV StRÄG 2004, S. 13.
376	Siehe Steinert/Resch, Kapitalismus, S. 100.
377	Vgl. EBRV StRÄG 2004, S. 12.
378	Reitter/Hanloser, Der bewegte Marx, S. 48f.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

Rechts in die Wirklichkeit umgesetzt [wird], das heißt als die Macht ei-
ner objektiven unparteiischen Norm.«379 Und gerade trotz und durch 
die objektive, neutrale Macht des Rechts existieren gleichzeitig unmit-
telbare Herrschafts- und Knechtschaftsverhältnisse – Paschukanis weist 
etwa auf die Kommandofunktion des Kapitals im unmittelbaren Pro-
duktionsprozess hin –,380 wird Klassenkampf ganz konkret und unmit-
telbar vom Proletariat erfahren. Paschukanis, so meine These, vernach-
lässigt die Sphäre des Klassenkampfes nicht gegenüber der Zirkulation, 
sondern zeigt die notwendige Vermittlungsleistung der Rechtssubjekti-
vität auf. 

Darüber hinaus stiften Formulierungen Verwirrung, in denen Pa-
schukanis vom Ding anstelle von der Ware bzw. der Ware Arbeitskraft 
spricht.381 So entsteht der Eindruck, Ding bezeichne lediglich eine phy-
sische, sinnlich wahrnehmbare Gegenständlichkeit, von der die Ware 
Arbeitskraft ausgeschlossen wäre, sodass z.B. die Formulierung, dass 
»der Mensch nur bestimmt wird, indem er einem Ding gegenübergestellt 
wird, das heißt als Subjekt« (Hervorhebung L.L.O.), den Anschein er-
weckt, Paschukanis beziehe sich hierbei gerade nicht auf das Verhältnis 
zwischen dem Arbeiter als Verkäufer seiner Arbeitskraft und dem Ka-
pitalisten als Käufer dieser Arbeitskraft.382 Um Paschukanis’ Rechtsthe-
orie jedoch nicht jeder Sinnhaftigkeit zu berauben, ist es unerlässlich, 
die Rechtsform als Resultat des spezifischen Tauschgeschäftes zwischen 
Arbeiter und Kapitalist zu begreifen. Diese beiden sind die Warenbesit-
zer, die einander als qualitativ Gleiche und daher als Rechtssubjekte ge-
genüberstehen. Rosenbaum hingegen versteht das Verhältnis der Wa-
reneigentümer ausdrücklich nicht als das Verhältnis zwischen Arbeiter 
und Kapitalist.383 Entsprechend kritisieren auch ausgehend von Karl 
Korsch Oskar Negt, Burkhard Tuschling und Antonio Negri die Zirku-
lationsfixiertheit in Paschukanis’ Konzeption.384 Gegen diese und ent-
sprechend meinen obigen Ausführungen ist mit Harms zu sagen, dass 
bei Paschukanis »Rechtssubjektivität und der produktionsvermittelte 
Austausch […] implizit zusammen[fallen]«.385 In der Kritik des Gotha-
er Programms findet sich der Gedanke der Gleichheit als Moment der 

379	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 143 [S. 124].
380	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 142 [S. 122f.], wo er MEW 23, 

S. 888 zitiert.
381	So z.B. in Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre S. 111ff. [S. 90ff.].
382	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 112f. [S. 91].
383	Rosenbaum, »Zum Rechtsbegriff bei Stučka und Pašukanis«, S. 155.
384	Vgl. zu einer systematischen Darstellung der (kritischen) Rezeption von Pa-

schukanis insb. Harms, Warenform und Rechtsform. Zur Rechtstheorie von 
Eugen Paschukanis, Baden-Baden: Nomos 1999, aber auch Buckel, Subjek-
tivierung und Kohäsion, S. 94–210.

385	Harms, Warenform und Rechtsform, S. 121.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

Rechtsform im Verhältnis der Arbeiter untereinander durch Marx aus-
führlich dargelegt:

Dies gleiche Recht ist ungleiches Recht für ungleiche Arbeit. Es er-
kennt keine Klassenunterschiede an, weil jeder nur Arbeiter ist wie 
der andre; aber es erkennt stillschweigend die ungleiche individuel-
le Begabung und daher Leistungsfähigkeit der Arbeiter als natürliche 
Privilegien an. Es ist daher ein Recht der Ungleichheit, seinem Inhalt 
nach, wie alles Recht. Das Recht kann seiner Natur nach nur in An-
wendung von gleichem Maßstab bestehn; aber die ungleichen Indivi-
duen (und sie wären nicht verschiedne Individuen, wenn sie nicht un-
gleich wären) sind nur an gleichem Maßstab meßbar, soweit man sie 
unter einen gleichen Gesichtspunkt bringt, sie nur von einer bestimm-
ten Seite faßt, z.B. im gegegbnen Fall sie nur als Arbeiter betrachtet 
und weiter nichts in ihnen sieht, von allem andern absieht. […] Um 
alle diese Mißstände zu vermeiden, müßte das Recht, statt gleich, viel-
mehr ungleich sein.386

In Bezug auf Paschukanis’ Konzeption müsste man daher folgern, dass 
das Verhältnis der Warenbesitzer zueinander in ihrer abstrakt-allgemei-
nen Rechtssubjektivität selbst wiederum die Hervorhebung nur einer 
bestimmten Seite der als Warenbesitzer agierenden Menschen ist. Die 
Rechtssubjektivität in ihrer abstrakten Allgemeinheit ist damit ein ers-
ter Hinweis auf die fetischisierte Verhüllung der durch sie vermittelten 
Besonderheit oder anders formuliert ist der Rechtssubjektivität selbst 
immanent, die Produktions- gegenüber der Zirkulationssphäre zu ver-
schleiern.

Noch dazu ist unklar, worin das Rechtsverhältnis bei Paschukanis 
besteht. Ich schlage vor, die beiden Interpretationsmöglichkeiten des 
Rechtsverhältnisses folgendermaßen zusammenzudenken: Die Rechts-
subjekte konstituieren sich als Reflexe des Tauschgeschäftes zwischen 
den Warenbesitzern, die sich gezwungenermaßen in der Abstraktion 
freier und gleicher Subjekte aufeinander beziehen. »Gerade in diesem 
Tauschgeschäft realisiert der Mensch [zugleich] in der Praxis die formelle 
Freiheit der Selbstbestimmung [als die in der Abstraktion liegende Frei-
heit und Gleichheit].«387 Was sich also im Tauschgeschäft als Abstraktum 
einstellt, realisiert sich zugleich in demselben als die freie Verfügung des 
Eigentümers über seine Ware. So wie das Ding nur durch die Abstrak-
tion von sich als Gebrauchsgegenstand zur Ware wird, der Gebrauchs-
wert sich jedoch insofern realisiert, als er der Darstellung des Wertes 
der in relativer Wertform stehenden Ware dient, so wird der Mensch 
nur durch Abstraktion von sich als sinnlich-körperlichem Wesen zum 
Rechtssubjekt und gleichzeitig erscheint die Rechtssubjektivität nur an 

386	MEW 19, S. 21.
387	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 116f. [S. 95].

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

den konkret sinnlichen Individuen.388 Diese Erscheinung am konkreten 
Menschen wiederum realisiert sich nur in der formellen Freiheit zur Ver-
äußerung bzw. Erwerbung im konkreten Tauschgeschäft. 

Das Rechtsverhältnis ist damit das Gedoppelte: Einmal die abstrak-
te Beziehung der beiden zu Rechtssubjekten verwandelten Warenbesit-
zer und gleichzeitig die sich darin erst realisierende – allerdings noch 
nicht vollständig, dazu bedarf es des allgemeinen Äquivalents im Staat 
– Rechtssubjektivität im Verhältnis des Eigentümers zur Ware. Ohne 
die Beziehung der Rechtssubjekte zueinander ist die Realisierung der 
Beziehung des Rechtssubjekts zum Rechtsobjekt nicht möglich, sodass 
erst beide Rechtsverhältnisse zusammen das Rechtsverhältnis bestim-
men. Damit wäre auch eine weitere Verständnisschwierigkeit behoben, 
die von Andreas Harms dargelegt wird und die Bedeutung des Eigen-
tumsbegriffs betrifft. Eigentum bei Paschukanis erscheine einerseits als 
»Ausschließungsverhältnis zwischen Rechtssubjekten […], nicht etwa als 
Herrschaft eines Menschen über eine Sache«.389 Harms verweist auf eine 
Stelle, in welcher dieser Gedanke formuliert wird: »An und für sich ent-
behrt die Beziehung des Menschen zur Sache jeder juristischen Bedeu-
tung.«390 Zugleich spreche Paschukanis jedoch vom Eigentum als abs
traktem Willen, eine Sache zu veräußern oder zu erwerben.  Mit dem 
soeben entwickelten Gedanken lässt sich nun sagen, dass das Eigentum 
als Inbegriff des Rechts nach dem Verständnis von Paschukanis wiede
rum beider Seiten bedarf: Nur in der Beziehung zwischen zwei Menschen 
konstituiert sich die Position des Privateigentümers und nur in dieser Be-
ziehung realisiert sich die Position des Privateigentümers als Verfügungs-
gewalt über die Ware.391 

Mit der Einführung des Ausdrucks Sache entspinnt sich indes ein wei-
teres Mal die Frage, ob unter Sache auch die Ware Arbeitskraft zu subsu-
mieren ist. Für den Ausdruck Ding wurde diese Frage weiter oben schon 
gestellt. Sicherlich denkt Paschukanis in der Verwendung dieser Begriffe 
an körperliche Gegenstände, anhand derer der Eigentumsbegriff ja auch 
typischerweise abgehandelt wird. Ich vermute, dass Paschukanis daher 
immer dann die Begriffe Ding und Sache heranzieht, wenn er an die klas-
sische Diskussion in der Jurisprudenz anschließen will. Gleichwohl ist 

388	Vgl. auch Gruber/Ofenbauer, »Der Wert des Souveräns«, S. 13. Zur verein-
fachten Darstellung halte ich mich hier an die relative Wertform. Dass die 
Waren erst in der allgemeinen Wertform bzw. der Geldform aufeinander als 
Werte bezogen werden, indem die gesamte Warenwelt ihren Wert im Waren-
körper einer einzigen Äquivalentware ausdrücken, war Ergebnis des vorher-
gehenden Kapitels.

389	Harms, Warenform und Rechtsform, S. 68.
390	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 121 [S. 100f.].
391	Zur Debatte um die bloß negative Definition des Eigentums als Ausschlie-

ßungsrecht siehe 2.4.2.3.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

die Ware Arbeitskraft hierbei immer mitzudenken, von der ja das wesent-
liche Moment des Eigentums ebensosehr gilt, nämlich, dass der Eigentü-
mer über sie die ausschließliche Verfügungsgewalt hat.

Gleichzeitig ist es für das Verständnis des Rechtsverhältnisses bei Pa-
schukanis wesentlich, die Arbeitskraft in diesen Passagen mitzudenken, 
denn im Verhältnis des Eigentümers zu Ware, Ding und Sache – jeweils 
als Arbeitskraft gefasst –, tritt die gedoppelte Charakteristik des Rechts-
verhältnisses sowie die Bedeutung der Gebrauchswertseite besonders 
hervor. Verfügt der Lohnarbeiter über seine Arbeitskraft, realisiert er 
damit seine Freiheit und Gleichheit dem Kapitalisten gegenüber in ei-
nem selbst schon doppelten Sinn, nämlich einmal als persönliche Frei-
heit und andererseits als die Freiheit vom Eigentum an Produktionsmit-
teln; es ist dies die berühmte Rede vom doppelt freien Lohnarbeiter.392 
Der Lohnarbeiter verfügt über seine Arbeitskraft als abstrakt menschli-
che Arbeit überhaupt, deren Gebrauchswert ist hier zunächst überhaupt 
nur als aufgehobener. Der Gebrauch der Ware Arbeitskraft durch den 
Kapitalisten ist nun aber ein besonderer, denn »der Gebrauch der Ar-
beitskraft ist die Arbeit selbst«.393 

2.3.2.3 Die Seite des Gebrauchswerts

In Bezug auf die Gebrauchswertseite der Ware stellen sich auf der Ebene 
des Rechtsverhältnisses erneut die weiter oben behandelten Verständnis-
schwierigkeiten mit dem Begriff des Warenbesitzers.

Genauso wie die natürliche Mannigfaltigkeit der nützlichen Eigenschaf-
ten eines Produkts in der Ware als nur einfache Hülle des Werts auftritt 
und die konkreten Arten menschlicher Arbeit sich in abstrakt menschli-
che Arbeit als Schöpferin von Werten auflösen, tritt die konkrete Man-
nigfaltigkeit des Verhältnisses zwischen Mensch und Ding als abstrakter 
Wille des Eigentümers auf und lösen sich alle konkreten Besonderheiten, 
die den einen Vertreter der Gattung homo sapiens von dem anderen un-
terscheiden, in der Abstraktion des Menschen überhaupt, des Menschen 
als juristischen Subjekts auf.394

Als Rechtssubjekt ist der Mensch nur Mensch überhaupt unter Absehung 
seiner sinnlich-konkreten Dimension; diese Besonderheit als Summe 

392	Vgl. MEW 23, S. 183: »Zur Verwandlung von Geld in Kapital muß der Geld-
besitzer also den freien Arbeiter auf dem Warenmarkt vorfinden, frei in dem 
Doppelsinn, daß er als freie Person über seine Arbeitskraft als seine Ware ver-
fügt, daß er andrerseits andre Waren nicht zu verkaufen hat, los und ledig, 
frei ist von allen zur Verwirklichung seiner Arbeitskraft nötigen Sachen.«

393	MEW 23, S. 192.
394	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 113 [S. 91].

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

seiner Erfahrungs- und Gefühlslage, seiner Interessen und seiner Abhän-
gigkeitsverhältnisse bezeichnet die Gebrauchswertseite des juristischen 
Subjekts, die also stets an einen spezifischen historischen Kontext ge-
bunden ist.395 Am Rechtssubjekt ist demnach die Besonderheit als auf-
gehobene im doppelten Sinn, einmal so, dass sich das Rechtssubjekt als 
Negation der Besonderheit konstituiert, ein andermal so, dass die Rechts-
subjektivität an der Besonderheit des konkreten Warenbesitzers erscheint, 
die Besonderheit also »aufbewahrt« ist und auch radikal hervorgekehrt 
wird: Gerade im abstrakten Status als Rechtssubjekt ist das Individu-
um als bourgeois auf seine besonderen Eigentumsverhältnisse verwiesen.

Aber auch das andere Rechtssubjekt erfährt durch die Form des Wol-
lens des einen Rechtssubjekts eine spezifische Behandlung der konkreten 
eigenen Person. Weil ich dem Anderen im Warentausch als Rechtssubjekt 
begegne, wird mir der Andere als dieser konkrete Andere zum potenti-
ellen Konkurrenten im Wirtschaftsverkehr.396 Damit wird aber der An-
dere in seiner Besonderheit zur Erscheinung meiner abstrakt-allgemei-
nen Eigenschaft, konkurrenzfähiges Rechtssubjekt zu sein; nur in diesem 
konkreten Anderen erfahre ich mich als jenes. Die Rechtsform setzt da-
mit einen Interessengegensatz voraus, den sie zugleich durch die Festle-
gung der Form des Wollens – Eigentumsfreiheit – reproduziert. So lesen 
wir auch bei Paschukanis vom Recht als »eine[r] historische[n] Katego-
rie, die einem bestimmten, auf der Gegensätzlichkeit privater Interessen 
aufgebauten gesellschaftlichen Milieu entspricht«.397

Demgegenüber zweifelt Arndt an einer hinreichenden Bestimmung des 
Gebrauchswertes: 

Ihm [Paschukanis] fehlt eine Entsprechung zum Warenkörper als Ding 
mit Eigenschaften, die ihn zum Gebrauchswert machen. Das Subjekt als 
Atom der juristischen Theorie ist für ihn aber nichts weiter als der »all-
gemeinste[] Ausdruck« des Eigentumsverhältnisses »als freie Verfügung 
auf dem Markte«. Dies entspricht der Austauschbarkeit der Waren, ihrer 
Tauschwert- bzw. Wertseite und nicht ihrer Gebrauchswertseite. Anders 
gesagt: Paschukanis tut im Hinblick auf Marx so, als hätte die Ware nur 
Tauschwert und keinen Gebrauchswert.398

395	So auch Elbe, »Warenform, Rechtsform, Staatsform«, S. 45; Elbe, »(K)ein 
Staat zu machen?«, S. 13; Harms, Warenform und Rechtsform, S. 61; Gru-
ber/Ofenbauer, »Der Wert des Souveräns«, S. 13.

396	Sei dies die Konkurrenz zwischen Produzenten um die Einführung immer 
neuerer Produktionsweisen oder die Konkurrenz zwischen Arbeitnehmern 
um Arbeitsplätze.

397	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 70 [S. 45]; vgl. auch S. 79 [S. 55]. 
Zum Begriff des Interesses und der Konkurrenz vgl. insbesondere MEW 2, 
S. 127f.; MEW 23, S. 249, S. 335f.; MEW 42, S. 90.

398	Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 44.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

Arndt führt den Mangel der Gebrauchswertseite auf einen zivilrecht-
lichen Reduktionismus der Theorie zurück, denn verstünde Paschuka-
nis das Recht nicht nur als bürgerliches Recht, sondern würde er bei-
spielsweise das öffentliche Recht (insbesondere die Grundrechte) mit 
einschließen, so wäre er in der Lage, die »Funktion des Rechts als Kon-
stituens individueller Freiräume« zu berücksichtigen.399 Weil sich Pa-
schukanis’ Rechtsformtheorie daher ausschließlich auf die gesellschaft-
liche Form des Zivilrechts beziehe, verkenne sie die soziale Dimension 
des Rechts bzw. »die Funktion des Rechts als Konstituens individuel-
ler Freiräume«.400 Das Rechtssubjekt als citoyen ergänze demnach das 
Rechtssubjekt als bourgeois und vermittle so die Gebrauchswertseite 
der Rechtssubjektivität insgesamt. Gleichermaßen ergänzt Menke das 
Marx’sche privatrechtliche Rechtsverständnis als »andere Form« sozia-
ler Herrschaft um das »Konzept sozialer Rechte«, welches als »andere 
Form« einer »anderen« sozialen Herrschaft, einer Herrschaft nämlich, 
die sich nicht in den ökonomischen Produktionsverhältnissen, sondern 
in den Verhältnissen von »Partizipation oder Kommunikation« voll-
zieht,401 zu verstehen ist. In diesem Sinne ist Arndt zuzustimmen, dass Pa-
schukanis das abstrakt allgemeine Recht auf die Abstraktion reduziert, 
also »selbst von der Kehrseite der rechtlichen Abstraktion, die das Recht 
der Besonderheit positiv zur Geltung bringt, [abstrahiert]«.402 Auf diese 
Weise verschwimmt allerdings die Grenze zwischen Recht und Rechts-
subjekt, woran Paschukanis nicht ganz unschuldig ist, wenn er schreibt: 
»Die Kategorie des Subjekts dient [...] als allgemeinster Ausdruck dieser 
Freiheit [der freien Verfügung auf dem Markt; L.L.O.].«403 Daraus leitet 
Arndt die Identität zwischen Rechtssubjektivität und Eigentumsfreiheit 
ab, verkennt dabei aber die entscheidende Bedeutung der Rechtssubjek-
tivität als Ausdruck, das heißt als spezifische Ausdrucksweise und Er-
scheinungsform des ökonomischen Verhältnisses. Die Grenze zwischen 
Recht und Rechtssubjekt ist aber erst gar nicht gezogen, wenn man wie 
Arndt das Rechtsverhältnis reduktionistisch als bloßes Verfügungsver-
hältnis zwischen Eigentümer und Ding versteht. Erst in der Redukti-
on der Rechtssubjektivität auf die Verfügungsfreiheit wird verständlich, 
wieso Arndt die Gebrauchswertseite vermisst: Das gänzliche Aufgehen 
des Rechtssubjekts in der freien Verfügung über das Eigentum »ent-
spricht der Austauschbarkeit der Waren, ihrer Tauschwert- bzw. Wert-
seite und nicht ihrer Gebrauchswertseite«.404

399	Ebd.
400	Ebd.
401	Menke, »Die »andre Form« der Herrschaft. Marx’ Kritik des Rechts«, in: 

Rahel Jaeggi/Daniel Loick (Hg.), Nach Marx, S. 286.
402	Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 47.
403	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 110 [S. 88].
404	Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 44.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Im Übrigen weist Paschukanis die Deutung der Gebrauchswertseite 
als die sich in der Zuerkennung diverser Rechte artikulierende freiheits-
konstitutive Funktion der Rechtssubjektivität im Vorhinein zurück. In 
der Fußnote zum Passus »Darum wird der Mensch, zu gleicher Zeit als 
das Arbeitsprodukt Wareneigenschaft annimmt und Träger von Wert 
wird, zum juristischen Subjekt und zum Träger von Rechten« –405 in 
dem die Rechte der Tauschwertseite zugeordnet werden – stellt Paschu-
kanis dem Sklaven den freien Menschen der bürgerlichen Gesellschaft 
zwar gegenüber, deutet aber darauf hin, dass letzterer ebenso bloß als 
Ware behandelt wird, indem er beispielsweise, wie »über die Staats-
grenze eingeführte[] Waren« diversen Einfuhrbeschränkungen, »Ein-
wanderungsgesetzen« unterliegt.406 In der expliziten Gegenüberstellung 
des persönlich unfreien Sklaven mit dem persönlich freien Menschen 
der modernen Gesellschaft wird der Vorwurf, Paschukanis reduziere 
sämtliches Recht auf Zivilrecht, fragwürdig: Hier ist die persönliche 
Freiheit als eine emanzipatorische verfassungsgesetzliche Errungen-
schaft angesprochen, die jedoch in ihrer Realisierung der Freiheit in 
bürgerlichen Verhältnissen ihren ureigenen normativen Anspruch selbst 
wieder untergräbt. Paschukanis vertritt in diesem spezifischen Punkt 
keinen zivilrechtlichen Reduktionismus, sondern einen Freiheitsbegriff, 
der im Anschluss an Marx pejorativ konnotiert bzw. in dem Sinne »re-
duktionistisch« ist, dass er dem ideologiekritischen Blick bereits als in 
sich widersprüchlich erkennbar ist. Die nützliche Seite der Rechtssub-
jektivität in ihrer freiheitskonstitutiven Funktion zu erblicken, bedeu-
tet für Paschukanis nur wieder Reproduktion der bürgerlichen Ideo-
logie. Nicht nur »der von Paschukanis gebrauchte Ausdruck ›private‹ 
Autonomie ist […] pejorativ«,407 sondern der Begriff der Autonomie 
bzw. der Freiheit selbst. Die positive Seite der abstrakten Freiheit und 
Gleichheit, die Absehung von der Besonderheit als antidiskriminatori-
sche Praxis, ist also nicht das äußerlich an die (etwa mangelhaft ver-
wirklichte) Freiheit angelegte Ideal, sondern Teil der Freiheit, die – 
nicht trotz, sondern – durch diese ihre »progressive« Seite Herrschaft 
vermittelt.

Ferner lebt die warenproduzierende Gesellschaft wortwörtlich von 
einer »defizitären« – defizitär als verwirklicht und verwirklicht als de-
fizitär – Form der Rechtssubjektivität, denn das Proletariat fungiert als 
»abject« dieser gesamtgesellschaftlichen Abstraktion von Individuen zu 
Rechtssubjekten in dem Sinne, dass von seiner Besonderheit – der Ge-
brauch der Arbeitskraft ist die Arbeitskraft selbst – niemals vollständig 
abstrahiert werden kann. Das Proletariat ist der der Rechtssubjektivität 

405	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 112 [S. 90].
406	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 112 [S. 90], Fn. 1.
407	Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 45.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

inhärente Exzess bzw. »the point of inherent exeption/exclusion«,408 
denn sein Gebrauchswert ist Reproduktionsbedingung der warenpro-
duzierenden Gesellschaft und insofern tritt das Proletariat niemals bloß 
in der Abstraktion »Rechtssubjekt« auf, sondern stets auch als beson-
dere, eigentumslose Klasse. Das Proletariat ist somit die »negative Sei-
te des Gegensatzes« zwischen Proletariat und Privateigentum, ein Ge-
gensatz der ein Ganzes bzw. eine ganze Produktionsweise bestimmt.409

2.3.2.4 Das allgemeine Äquivalent:  
Staatsform jenseits bloßer Klassenherrschaft

Aus dem Bisherigen ist hervorgegangen, dass sich Rechtssubjektivität 
und Wert als einerseits gesellschaftliche Phänomene entpuppen und sich 
in ihrer Vermittlung sozialer Beziehungen analog verhalten. Dem Tausch-
wert als Erscheinungsform des Wertes im ökonomischen Verhältnis ent-
spricht auf einen ersten Blick das Rechtsverhältnis zwischen den Eigen-
tümern, welches Ausdrucksweise der qualitativen Ununterscheidbarkeit 
der Individuen, das heißt der Rechtssubjektivität ist. So konstruiert Pa-
schukanis eine Parallele zwischen folgenden beiden Gedanken: »Auf die-
ser Entwicklungsstufe löst sich der Wert von der zufälligen Wertung los, 
verliert seinen Charakter als ein Phänomen der individuellen Psyche und 
gewinnt objektive ökonomische Bedeutung«410 sowie »Hier löst sich die 
Fähigkeit, Rechtssubjekt zu sein, endgültig von der lebendigen konkre-
ten Persönlichkeit los, hört auf, eine Funktion ihres wirksamen bewuß-
ten Willens zu sein und wird zur rein gesellschaftlichen Eigenschaft«411. 
Problematisch hieran ist nicht nur, dass die Rechtssubjektivität dann um-
fassend mit dem Tauschwert zusammenfällt, also jene feine Differenzie-
rung verloren geht, die dem Marx’schen Wertbegriff inhärent ist, son-
dern insbesondere dass das Rechtsverhältnis ja stets an den konkreten 
einzelnen Tauschakt gebunden ist, sodass sich die Rechtssubjektivität als 
konkrete Allgemeinheit überhaupt konstituieren kann. In diesem Sinne 
lautet das Urteil, dass die Rechtsform als solche noch nicht allgemein 
ist. Es existiert auf dieser Stufe der Argumentation noch kein allgemei-

408	Žižek, »Multiculturalism or the Logic of Multinational Capitalism«, S. 50.
409	MEW 2, S. 37. Gegen eine verbreitete, aber falsche Interpretation der Schlüs-

selrolle des Proletariats schreibt etwa Žižek, Ein Plädoyer für die Intoleranz, 
S. 89: »Um Marx’ klassisches Beispiel aufzunehmen, steht ›Proletariat‹ nicht 
für die universale Menschlichkeit, weil es die am tiefsten stehende und am 
meisten ausgebeutete Klasse wäre, sondern weil deren bloße Existenz ein 
›lebender Widerspruch‹ ist, das heißt, weil sie die fundamentale Unausge-
wogenheit und Inkonsistenz des kapitalistischen Ganzen verkörpert.«

410	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 114 [S. 93].
411	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 115 [S. 93].

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

nes Äquivalent, denn die Rechtssubjektivität steht und fällt mit den ein-
zelnen Tauschakten, an die sie, wie nun schon so oft betont, gebunden 
bleibt. Auch die Rechtssubjektivität bedarf daher eines solchen Dritten, 
welches aus dem Kreis der besonderen Rechtsverhältnisse ausgeschlos-
sen ist,412 um sich wirklich darstellen zu können. Dieses Dritte entdeckt 
Paschukanis im Staat.413

Erst mit der im und durch das staatliche Gewaltmonopol zwangsmä-
ßig sichergestellten Freiheit und Gleichheit aller ist die Abstraktion vom 
Einzel- zum Allgemeinwillen durchgesetzt. Die Rechtssubjektivität ist 
in der Entfaltung ihres allgemeinen, rein gesellschaftlichen Charakters 
auf dieses staatliche Durchsetzungsmonopol verwiesen. Dieser garantiert 
das wert- und rechtsförmige Verhalten der Individuen zueinander, indem 
er die Form gesellschaftlicher Interaktion durch die Setzung der Eigen-
tumsfreiheit auf die Wert- und Rechtsform festlegt. Gruber und Ofen-
bauer formulieren sohin treffend zum Staat als Formgebungsinstanz der 
privaten Interessenverfolgung:

Indem der Staat als die reale Verkörperung des allgemeinen Willens von 
jedem bestimmten Inhalt der Einzelwillen abstrahiert, also diese Einzel-
willen prinzipiell als gleich gültige setzt, gewinnt er seine spezifische – 
konstitutive wie prekäre – Verselbständigung gegenüber dem konkre-
ten Einzelnen.414

Es ist daher beinahe ein Freud’scher Versprecher, wenn Daniel Loick, der 
sich dezidiert von Paschukanis abgegrenzt wissen will,415 vom Recht als 
»universelle Währung« spricht.416 Zwar ist die soziale Realisierung der 
Rechtssubjektivität von ihrer Setzung im Tauschakt verschieden, doch 
stellt sich nun die Frage, inwiefern der Staat als allgemeine Darstellungs-
weise der Rechtssubjektivität noch als ihr nachgelagertes, sekundäres 
Moment verstanden werden soll. Dieses Verhältnis sollte daher weniger 
im wörtlichen Sinn von Staatsableitung, sondern vielmehr als Wechsel-
beziehung zwischen Rechtsform und Staat verstanden werden.417

Bei Arndt findet sich der Wert hingegen mit der Norm in Verbindung 
gesetzt, die bei Paschukanis eine nur sehr geringe Rolle spielt und in die-
ser Bedeutung auch nicht explizit verwendet wird:

Wie der Wert Ausdruck eines gesellschaftlichen Verhältnisses ist – der 
gesellschaftlichen Produktion privater Eigentümer –, keinesfalls aber 

412	Gruber/Ofenbauer, »Der Wert des Souveräns«, S. 14.
413	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 149 [S. 130].
414	Gruber/Ofenbauer, »Der Wert des Souveräns«, S. 15.
415	Loick, Juridismus, S. 15.
416	Loick, Juridismus, S. 175.
417	Vgl. etwa Grigat, Fetisch und Freiheit, S. 239. Vgl. insbesondere Karl Held, 

Der bürgerliche Staat, München: Gegenstandpunkt 2018, S. 5, der die 
Staatsableitung ebenfalls nicht als einseitiges Ableitungsverhältnis denkt.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

dieses Verhältnis konstituiert (denn dann wäre der Wert Existenzbedin-
gung des Gesellschaftlichen überhaupt), so ist die Rechtsnorm Ausdruck 
gesellschaftlich konstituierter Rechtsverhältnisse, aber bringt diese Ver-
hältnisse keineswegs hervor.418

Paschukanis schreibt im Gegensatz dazu: 

Theoretisch ist jedoch die Überzeugung, daß Subjekt und Rechtsver-
hältnis außerhalb der objektiven Norm nicht existiert [sic!], ebenso ein 
Irrtum, wie die Überzeugung, daß der Wert außerhalb von Angebot und 
Nachfrage nicht existiert und nicht definiert werden kann.419

Zwar ist die Analogie Arndts insofern zutreffend, als Paschukanis sich 
dezidiert von der normativen Schule Kelsens abhebt und im Unter-
schied zu dieser das Rechtsverhältnis gegenüber der Norm als primär 
versteht,420 jedoch verkennt sie die Wechselwirkung zwischen dem ge-
sellschaftlichen Verhältnis, das im Wert ausgedrückt ist, und dem Wert, 
der dieses gesellschaftliche Verhältnis ausdrückt, damit aber zugleich be-
stimmt und reproduziert. Wieso der Wert dadurch »Existenzbedingung 
des Gesellschaftlichen überhaupt« sein soll, ist fraglich, zumal die im 
Wert ausgedrückte gesellschaftliche Beziehung ja in ihrer spezifisch his-
torischen Form innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft zu verstehen ist. 
Gegenüber dieser aber ist der Wert Existenzbedingung der Gesellschaft 
im nun schon mehrfach artikulierten Sinn einer übergreifenden Totalität.

2.3.2.5 Das Basis-Überbau-Theorem und die Gleichursprünglichkeit 
von Warenform und Rechtsform

Des Weiteren verweisen Gruber und Ofenbauer im Gewande einer 
Replik gegen Karl Korsch auf einen Gedanken von fundamentaler Be-
deutung für das Werk Paschukanis’. Korsch wirft Paschukanis in ei-
nem einleitenden Beitrag zur dritten Auflage der deutschen Übersetzung 
von Allgemeine Rechtslehre und Marxismus vor, die Gleichursprüng-
lichkeit von Warenform und Rechtsform zu postulieren.421 Damit for-
muliert Korsch einen Einwand, der sich gleichermaßen gegenüber der 
Kritik der politischen Ökonomie vorbringen lässt, sodass er von Inter-
esse für die Betrachtung der Warenform-Rechtsform-Analogie ist. Wenn 
der Bedeutungsreichtum des Ausdrucks Reflex weiter oben angespro-
chen wurde, so blieb die Frage offen, ob nun die Rechtsform als Reflex 
der Warenform nur Wirkung der Warenform ist, die Warenform also 

418	Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 44.
419	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 89 [S. 65].
420	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 85 [S. 62].
421	Karl Korsch, »Anstelle einer Einleitung«, in: Eugen Paschukanis, Allgemei-

ne Rechtslehre und Marxismus, Frankfurt am Main: Neue Kritik 1966.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

ursprünglicher ist, oder aber, ob die Rechtsform, gleichwohl sie Reflex 
der Warenform ist, gegenüber dieser ein Voraussetzungscharakter zu-
kommt. Wie so oft liegt die Antwort in beidem: Das Rechtsverhältnis 
entstammt dem ökonomischen Verhältnis und zugleich ist es im ökono-
mischen Verhältnis der warenproduzierenden Gesellschaft immer schon 
präsent. So schreiben auch Resch und Steinert, dass das bürgerliche In-
dividuum »durch den Markt [konstituiert wurde] und es […] umge-
kehrt vorausgesetzt [ist], damit Warentausch möglich ist«.422 Das Recht 
ist folglich kein bloßer Schleier, der sich über das ökonomische Verhält-
nis legt und dieses verdeckt, sondern Moment einer Totalität. Marx for-
muliert denselben Gedanken für das Kapital: »Kapital kann also nicht 
aus der Zirkulation entspringen, und es kann ebenso wenig aus der Zir-
kulation nicht entspringen. Es muß zugleich in ihr und nicht in ihr ent-
springen.«423

Der Fehler liegt darin, die Totalität von Zirkulation und Produktion, 
von ökonomischem und rechtlichem Verhältnis auseinanderzunehmen, 
das heißt sie nicht in ihrer wechselseitigen Prozessualität zu denken, viel-
mehr eine Seite festzuhalten und diese in ihrem Verharren als unmittel-
baren Ausgangspunkt zu nehmen. Beide Seiten sind immer schon durch 
einander vermittelt.424 So stellt Marx auch für das Recht im Gothaer 
Programm die rhetorische Frage: »Werden die ökonomischen Verhält-
nisse durch Rechtsbegriffe geregelt, oder entspringen nicht umgekehrt 
die Rechtsverhältnisse aus den ökonomischen?«425

Insofern steht Paschukanis’ Rechtstheorie in einem Gegensatz zum or-
thodox-marxistischen Verständnis des wechselseitigen Verhältnisses von 
Basis und Überbau. In diesem produziert die ökonomische Basis als eine 
»Vielzahl von gesellschaftlichen Verhältnissen, Praxen, Existenzweisen, 
(un-, vor- und bewußten) gesellschaftlichen Bewußtseinsformen bezo-
gen auf die Natur wie auf das Verhältnis zwischen den Menschen« einen 
Überbau, der sich aus gesellschaftlichen, religiösen, juristischen, politi-
schen Institutionen sowie entsprechenden religiösen, juristischen, po-
litischen und ideologischen Bewusstseinsformen zusammensetzt.426 Bei 
Marx heißt es:

Auf den verschiedenen Formen des Eigentums, auf den sozialen Exis
tenzbedingungen erhebt sich ein ganzer Überbau verschiedener und ei-
gentümlich gestalteter Empfindungen, Illusionen, Denkweisen und 

422	Resch/Steinert, Kapitalismus, S. 172.
423	MEW 23, S. 180.
424	Hierzu insbesondere Friedrich, Hegels »Wissenschaft der Logik«. Ein mar-

xistischer Kommentar. Erster Teil, Berlin: Dietz 2000, S. 294ff., der u.a. die 
Entstehung historisch bestimmter Systeme behandelt.

425	MEW 19, S. 185.
426	Maihofer, Das Recht bei Marx, S. 22.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

Lebensanschauungen. Die ganze Klasse schafft und gestaltet sie aus ih-
ren materiellen Grundlagen heraus und aus den gesellschaftlichen Ver-
hältnissen.427

An einer anderen Stelle gewinnt die Basis-Überbau-Theorie determinis-
tischeren Charakter:

Die Produktion der Ideen, Vorstellungen, des Bewußtseins ist zunächst 
unmittelbar verflochten in die materielle Tätigkeit und den materiellen 
Verkehr der Menschen, Sprache des wirklichen Lebens. Das Vorstel-
len, Denken, der geistige Verkehr der Menschen erscheinen hier noch 
als direkter Ausfluß ihres materiellen Verhaltens. Von der geistigen Pro-
duktion, wie sie in der Sprache der Politik, der Gesetze, der Moral, der 
Religion, Metaphysik usw. eines Volkes sich darstellt, gilt dasselbe. Die 
Menschen sind die Produzenten ihrer Vorstellungen, Ideen pp., aber die 
wirklichen, wirkenden Menschen, wie sie bedingt sind durch eine be-
stimmte Entwicklung ihrer Produktivkräfte und des denselben entspre-
chenden Verkehrs bis zu seinen weitesten Formationen hinauf. Das Be-
wußtsein kann nie etwas Andres sein als das bewußte Sein, und das Sein 
der Menschen ist ihr wirklicher Lebensprozeß.428

Und hinsichtlich der ideologischen Bewusstseinsformen schreibt Marx 
weiter:

Wenn in der ganzen Ideologie die Menschen und ihre Verhältnisse wie in 
einer Camera obscura auf den Kopf gestellt erscheinen, so geht dies Phäno-
men ebensosehr aus ihrem historischen Lebensprozeß hervor, wie die Um-
drehung der Gegenstände auf der Netzhaut aus ihrem unmittelbar physi-
schen.429

Wie dieses wechselseitige Bedingungsverhältnis im Einzelnen zu bestim-
men ist, bleibt unklar. Wesentlich ist jedoch, dass in der marxistischen 
Rezeption das Basis-Überbau-Theorem überwiegend in die Richtung Ba-
sis-Überbau gedacht, die Rückwirkung des Überbaus auf die Basis zu-
meist übersehen wird. Diese Auffassung resultiert in der Vorstellung, das 
Recht als Teil des Überbaus sei bloße Widerspiegelung des ökonomi-
schen Verhältnisses. Bei Paschukanis stehen, wie ich zu zeigen versucht 
habe, die Dinge radikal anders: Das Recht ist kein der Basis entsprin-
gendes Phänomen des Überbaus, sondern verselbständigtes und verding-
lichtes Moment der Gesellschaft als Totalität.430 So schreibt auch Menke: 
»Eine [bloße] »Widerspiegelung« sozialer Herrschaft kann das Recht al-
lenfalls derart sein, dass es das Gespiegelte zugleich verkehrt.«431 Damit 

427	MEW 8, S. 139.
428	MEW 3, S. 26.
429	Ebd.
430	Vgl. auch Gruber/Ofenbauer, »Der Wert des Souveräns«, S. 10.
431	Menke, »Die »andre Form« der Herrschaft«, S. 275.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

ist es aber auch nicht im Sinne einer Identifikation von Rechtsverhält-
nis und ökonomischem Verhältnis auf die Basis reduzierbar, wie Umber-
to Cerroni Paschukanis fälschlicherweise vorwirft.432 Die traditionelle 
Vorstellung von Basis und Überbau vernachlässigt zugunsten einer bloß 
schematischen Wechselbeziehung die, wie Cerroni in diesem Punkt wie-
derum treffend feststellt,  »spezifische Problematik des Verhältnisses von 
moderner Gesellschaft und modernem Staat (und Recht)«.433 

Der juristische Überbau im orthodox-marxistischen Sinn ist bei Pa-
schukanis vielmehr die Vergegenständlichung des Rechtsverhältnis-
ses in konkreten Rechtsvorschriften, Institutionen des Rechts- und Ge-
richtswesens usw. Gleichwohl verwendet Paschukanis terminologisch 
die Basis-Überbau-Theorie, verleiht ihr aber eine Bedeutung, die nicht 
mit ihrem üblichen Gebrauch in Einklang steht. Paschukanis schreibt 
schließlich in Hegel’scher Manier: 

Es sind dies [Warenform und Rechtsform] die beiden Grundformen, die 
sich prinzipiell voneinander unterscheiden, aber sich zugleich gegensei-
tig bedingen und miteinander aufs engste zusammenhängen.434 

Mit Thomas Auinger, dessen metaphorische Wortwahl ich an dieser Stel-
le wohl zu den vorliegenden Zwecken instrumentalisiere, lässt sich zu-
dem ein Zusammenhang zwischen der transzendentalphilosophischen 
Denktradition und der missverständlichen Vereinseitigung der Wechsel-
wirkung von Basis und Überbau in die Richtung Basis-Überbau herstel-
len, womit ein Bogen zu den methodischen Überlegungen am Anfang 
dieser Untersuchung gespannt ist: 

Transzendentalität […] ist Symptom der Zuflucht, ein schönes Erklä-
rungsmodell, das es erklärlich macht, wie unsere oberflächliche Welt 
eine nichtoberflächliche Stütze braucht. Und die Transzendentalphilo-
sophie ist der gediegene Ausfluß der Arbeit an diesem Unterbau, der 
immer aufs Neue ausgestaltet, aber nie mehr hinweggearbeitet wird.435 
(Hervorhebung L.L.O.)

2.3.3 Die eigene Verkennung der Rechtsform 

2.3.3.1 Der Rechtsfetisch

Die Warenform-Rechtsform-Analogie mündet ganz so wie bei Marx in 
einem Fetisch:

432	Cerroni, Marx und das moderne Recht, S. 165.
433	Cerroni, Marx und das moderne Recht, S. 138.
434	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 113 [S. 91].
435	Auinger, »Kritik und Verteidigung der Normativitäts-Hegelianer«, S. 231.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

Wenn das Ding ökonomisch den Menschen beherrscht, weil es als Ware 
ein gesellschaftliches Verhältnis verdinglicht, das dem Menschen nicht 
unterworfen ist, so herrscht juristisch der Mensch über die Sache, weil 
er in seiner Eigenschaft als Besitzer und Eigentümer selbst nur zur Ver-
körperung des abstrakten unpersönlichen Rechtssubjekts, des Reinpro-
dukts gesellschaftlicher Verhältnisse wird.436

Im ersten Teil des Zitats wird der Marx’sche Fetischcharakter als die 
Verselbständigung der ökonomischen Sphäre gegenüber dem Men-
schen wiedergegeben. Als dingliche Beziehungen erscheinen unter dem 
fetischistischen Bewusstsein nun die gesellschaftlichen Verhältnisse, 
welche die ökonomischen Formen Ware und Geld überhaupt erst her-
vorgebracht haben. Rechtlich dreht sich der Spieß um und es ist der 
Mensch, der vermittels des juristisch fingierten abstrakten Willens sei-
ne Freiheit in der freien Aneignungs- und Verfügungsgewalt realisiert.  
Unter dem Eindruck der Rechtsform scheint sich sohin der Schein des 
Warenfetisches umzukehren: Nicht die Sachen beherrschen die Men-
schen, sondern umgekehrt beherrschen die Menschen über die eigen-
tumsrechtliche Verfügungsbefugnis die Sachen. Der Herrschaft des 
Menschen über die Sache als Eigentumsverhältnis liegt jedoch wie-
derum die Herrschaft der warenförmigen Gesellschaft über den Men-
schen zugrunde, in der Waren- und Rechtsform gleichursprünglich her-
vorgehen.

Die Herrschaftssphäre, die die Form des subjektiven Rechts angenom-
men hat, ist ein gesellschaftliches Phänomen, das dem Individuum auf 
derselben Grundlage zugeschrieben wird, auf der der Wert – ebenfalls 
ein gesellschaftliches Phänomen – dem Ding als Arbeitsprodukt. Der 
Warenfetischismus wird durch den Rechtsfetischismus ergänzt.437

Das gesellschaftliche Verhältnis der Warenbesitzer nimmt damit eine 
»doppelt rätselhafte Form an«.438 Zum einen die Form verdinglich-
ter Beziehungen zwischen Waren und zum anderen die Form »willens-
mäßige[r] Beziehungen voneinander unabhängiger, einander gleicher 
Einheiten, juristischer Subjekte«.439 Ebenso wie der Wert als Naturei-
genschaft der Ware erscheint, erscheint die Rechtssubjektivität als die 
ureigenste Eigenschaft des Menschen. Auf diese Weise verselbständigen 
sich Rechtssubjektivität und Rechtsverhältnisses gegenüber dem Men-
schen und erhalten den Charakter kategorialer Apriorität. Darin wird 
nicht nur ihre herrschaftsvermittelnde Funktion verkannt, sondern ihr 
faktischer Ursprung in der bürgerlichen warenproduzierenden Gesell-
schaft wird verschleiert. Das Recht verkennt sich in seiner scheinhaften 

436	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 113 [S. 91f.].
437	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 117 [S. 96].
438	Ebd.
439	Ebd.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

Verselbständigung als das, was es eigentlich ist: der Reflex der Waren-
form. Bei Peter Klein lesen wir eine ähnliche Bestimmung des Rechts-
fetisches:

Die ›auctoritas‹ des Staates hat sich in der Subjektform des freien Wil-
lens objektiviert, vom Standpunkt dieser Subjektform aus ist sie dement-
sprechend unsichtbar geworden. Je mehr der freie Wille [d.i. die Rechts-
form; L.L.O.] in dem System zur Geltung kommt (genauer: je mehr der 
freie Wille zum System wird), desto leiser muß logischerweise die ›Sy-
stem-Frage‹ werden, wie sie sich für eben diese Subjektform darstellt: 
nämlich als jenes unvermittelte ›Dafür-‹ oder ›Dagegen-sein‹, wie es in 
den Parlamentswahlen abgefragt wird.440

2.3.3.2 Der Rechtsfetisch als psychologisches und reales Phänomen

Paschukanis formuliert damit eine fundamentale Kritik am Recht als 
Ideologie, ohne aber beim Recht als bloßer Ideologie stehenzubleiben.441 
Ganz im Einklang mit Marx’ ideologiekritischer Analyse der Fetischi-
sierung der Waren- und Wertform anerkennt Paschukanis die über das 
Recht als bloß ideologisches und daher bloß psychologisches Phänomen 
hinausgehende Dimension des Rechts als reale gesellschaftliche Gege-
benheit.442 Die Abstraktion der freien und gleichen Rechtssubjekte ist 
ideologische Fiktion, denn sie erfasst die realen Eigentumsunterschiede 
sowie jegliche andere menschliche Besonderheit nicht,443 zugleich aber 
vermittelt sich das Ausbeutungsverhältnis zwischen Lohnarbeit und 

440	Klein, »Das Wesen des Rechts«, S. 85f.
441	Vgl. auch China Miéville, Between Equal Rights. A Marxist Theory of In-

ternational Law, Leiden/Boston: Brill 2005, S. 82; Bung, »›Geheimnisse der 
gesellschaftlichen Formen‹«, S. 42, S. 46 und Bayer, Tragödie des Rechts,  
S. 99, die schon in der Überschrift des 2. Kapitels der Allgemeinen Rechts-
lehre und Marxismus »Recht und Ideologie« einen Hinweis darauf erkennt, 
dass Recht und Ideologie eben nicht zusammenfallen. 

442	Insofern ist auch Maihofers Kritik an Paschukanis verfehlt, wenn sie diesem 
vorwirft, die »bloß ideologiekritische[] Perspektive« sei nicht in der Lage 
diejenige reale Dimension zu fassen, in der »gesellschaftliche Verhältnisse 
als Rechtsverhältnisse gelebt, gedacht und empfunden werden« (Maihofer, 
Das Recht bei Marx, S. 198f.). Genau das rückt jedoch mit dem doppelten 
Ideologiebegriff bei Paschukanis in den Fokus der Betrachtung.

443	Die ideologische Fiktion der Freiheit und Gleichheit lässt sich genauso mit 
anderen Merkmalen wie dem Geschlecht, der Religion, der Hautfarbe, der 
Herkunft usw. bis hin zu spezifischen Lebenslagen wie Schwangerschaft, El-
ternschaft, Partnerschaft etc. durchspielen. All diese Merkmale konstituieren 
eine Besonderheit, die in der abstrakten Allgemeinheit der Rechtssubjektivi-
tät aufgehoben ist.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

Kapital tatsächlich über den Vertrag als freie Willensübereinkunft. Plas-
tisch formuliert Paschukanis:

Der mehr oder minder ungehinderte Gang der gesellschaftlichen Pro-
duktion und Reproduktion – die sich in der warenproduzierenden Ge-
sellschaft formell auf dem Wege einzelner privater Rechtsgeschäfte voll-
zieht – ist der praktische Zweck der rechtlichen Vermittlung. Dieser 
Zweck kann nicht allein mit Hilfe von Bewußtseinsformen, das heißt 
durch rein subjektive Momente erreicht werden: es werden dazu genaue 
Maßstäbe, Gesetze, Gesetzesinterpretationen, Kasuistik, Gerichte und 
zwangsmäßige Vollstreckung der Gerichtsbeschlüsse benötigt. Schon 
aus diesem Grund kann man sich bei der Untersuchung der Rechtsform 
nicht auf die »reine Ideologie« beschränken und diesen ganzen objektiv 
existierenden Apparat außer acht lassen.444

Klein zieht hieraus jedoch die falsche Konsequenz, denn »[d]em Sys-
tem des freien Willens mittels des freien Willens zu Leibe zu rücken« ist 
nicht »eine logische Unmöglichkeit«,445 sondern der einzige Weg einer 
Kritik, die ihre Maßstäbe aus dem System selbst bezieht. Die Kritik des 
freien Willens ist eine Theorie des freien Willens, aus der die Paradoxie 
desselben hervorgeht.

So ist auch die Rechtssubjektivität nur als widersprüchliche wahr, 
denn sie ist Fiktion und Wirklichkeit zugleich: Das freie Subjekt der In-
teressenverfolgung ist gleichzeitig unfrei, weil die Form der Ausübung 
seiner Freiheit festgesetzt ist. In diesem Sinne spricht Menke vom herr-
schenden und beherrschten Subjekt insofern, als das Subjekt im freien 
Akt des Herrschens, das heißt hier Verfügens, zugleich durch die Fest-
legung der Form des Herrschens beherrscht ist, die Beherrschung aber 
ihrerseits den Akt des Herrschens erst freilegt, wenn auch in bestimm-
ter Form.446 Rechts- und Warenfetisch entspringen folglich »aus dieser 
[ihrer] Form selbst«447 oder wie Menke Marx paraphrasiert: »Die Herr-
schaft in der bürgerlichen Gesellschaft ist der Inhalt der rechtlichen Frei-
heit, oder die rechtliche Freiheit ist die Form der sozialen Herrschaft.«448 
Diese soziale Herrschaft wird durch die Rechtsform doppelt ermöglicht, 
denn »[s]ie ist zugleich verdeckend und hervorbringend. Das Recht ist 
notwendig und Schein: notwendiger Schein«.449 Isaac D. Balbus fasst 
die Dialektik zwischen rechtlicher Neutralität und Herrschaft ebenso 
treffend: 

444	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 42 [S. 16].
445	Klein, »Das Wesen des Rechts«, S. 86.
446	Menke, Kritik der Rechte, S. 268.
447	MEW 23, S. 86.
448	Menke, Kritik der Rechte, S. 268f.
449	Menke, »Die »andre Form« der Herrschaft«, S. 276.

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

the relative autonomy of the legal form from the will of social actors 
entails at the same time an essential identity or homology between the 
legal form and the very ›cell‹ of capitalist society, the commodity form.450

Doch scheint er demgegenüber die Dialektik von Freiheit/Gleichheit und 
Herrschaft nicht zu durchschauen, wenn er seine Kritik an der »forma-
lity of legal equality« wie folgt äußert: 

On the one hand, the systemic application of an equal scale to syste-
matically unequal individuals necessarily tends to reinforce systemic in-
equalities; […].
On the other hand, and probably even more importantly, legal equality 
functions to mask and occlude class differences and social inequalities, 
contributing to a ›declassification‹ of politics which militates against the 
formation of the class consciousness necessary to the creation of a sub-
stantively more equal society.451 (Hervorhebungen L.L.O)

Rechtliche Gleichheit verschleiert ökonomische und soziale Ungleichheit 
– das ist die eine Seite –, doch zieht Balbus nicht den radikalen und ent-
scheidenden Schluss, dass die rechtliche Gleichheit vollends verwirklicht 
ist in dem Sinne, dass wir alle tatsächlich vor dem Gesetz gleich, wir alle 
gleichermaßen Eigentümer sind und gerade hierdurch die Ausbeutung in 
der Produktionssphäre vermittelt ist. Diese einseitige Sicht erklärt auch 
oder leitet sich daraus ab, dass Balbus an einem Gleichheitsideal festhält, 
dessen Verwirklichung er offenkundig als graduell ungenügend empfin-
det. Balbus scheint damit der zirkulationsmarxistischen Illusion verfal-
len zu sein, Ungleichheit sei ein Phänomen der Zirkulationssphäre und 
also ein Verteilungsproblem.452

Simon Birnbaum weist zudem darauf hin, dass das Recht nicht nur 
in diesem doppelten Sinn Herrschaft ermöglicht, sondern in einem 
mehrfachen Sinn mit Herrschaft verwoben ist: einmal, weil es im ex-
plizierten Sinn mit der Herrschaft des Kapitals verwoben ist, ein an-
dermal, weil es mit staatlicher Herrschaft garantiert und durchgesetzt 
wird, letztlich aber auch, weil »unmittelbare Herrschaft wie Klassen-
herrschaft, staatliche Souveränität und Patriarchat rechtsförmig ver-
mittelt wird«.453 Dies gilt auch für all diejenigen sozialen Konstrukte 
und Normen, die rechtsförmig reproduziert werden, wie beispielswei-
se die Heteronormativität im Familien- oder Fortpflanzungsmedizin-
recht.

450	Balbus, »Commodity form and legal form«, S. 573.
451	Balbus, »Commodity form and legal form«, S. 577.
452	Diesem Irrtum scheint dagegen Bayer, Tragödie des Rechts, S. 18, nicht zu 

unterliegen, denn sie bedient sich zwar der Unterscheidung zwischen mate-
rieller und formeller Gleichheit, bezieht die materielle Ungleichheit jedoch 
auf »den Produktionszusammenhang«.

453	Birnbaum, »Rechtsform und Herrschaft«, S. 86.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Die neutrale Universalität von Freiheit und Gleichheit ist keine fälsch-
liche, vielmehr ist sie selbst auf eine Weise antagonistisch strukturiert, die 
Verhältnisse faktischer »Unfreiheit« und »Ungleichheit« als ihr Symp-
tom mitproduziert.454 Diese Spannung zwischen ihrer, etwa durch Arndt 
besonders hervorgehobenen, emanzipatorischen, weil Handlungsräu-
me eröffnenden Dimension, und ihrer unterdrückenden Dimension ist 
konstitutiv für die Kategorie des Rechtssubjekts. Die sich im und als 
Rechtssubjekt vollziehende Abstraktion ist also nicht nur geistige Leis-
tung, sondern bezeichnet und ist die Form der tagtäglichen Begegnung 
der Menschen, ihrer Vergesellschaftung. Nicht nur die ökonomischen 
Verhältnisse verdinglichen sich also, auch der Rechtsfetischismus pro-
duziert verdinglichte Strukturen, die sich in Akten staatlicher Gewalt 
(Gesetze, Verordnungen, Urteile, Bescheide, Verwaltungsakte etc.) arti-
kulieren.455 Die rechtsförmige Vergesellschaftung geht, um mit Buckel zu 
sprechen, mit »Kohäsionstechniken« einher und produziert einen »for-
malen Kohäsionsrahmen«,456 in welchem die vereinzelten, homogenisier-
ten Subjekte sich nachträglich über Verträge, Gesetze, Gerichtsverfah-
ren re-vergesellschaften. Dabei negiert die Subjektivierung und dadurch 
Homogenisierung der Individuen nicht nur die ökonomische Klassen-
differenz, sondern Differenz überhaupt, insofern die Rechtsform als der 
»zentrale Modus, um Inkommensurables kommensurabel zu machen« 
verstanden werden kann.457 Diese nachträgliche Vergesellschaftung voll-
zieht sich entlang der Rechtssubjektivität, sodass mit Loick gilt: »Die 
Rechtsform affiziert ganz grundsätzlich die Weise, wie wir uns zu uns 
selbst, zur Welt und zu anderen verhalten.«458 Damit ist ausgehend von 
Paschukanis die Rechtsform auch nicht auf ihre Funktion, den produkti-
onsvermittelten Tausch im Sinne einer Gleichursprünglichkeit zu ermög-
lichen, zu reduzieren, sondern in einem umfassenden Sinn als Medium 
der Vergesellschaftung zu denken, das seine ursprüngliche Gesellschaft-
lichkeit selbst abstreift und verkehrt.

Hinsichtlich des allgemeinen Ideologieverständnisses von Paschukanis 
bleibt zusammenfassend zu sagen: »Die ideologische Natur des Begriffs 
schafft die Realität und Materialität der Verhältnisse, die er ausdrückt, 
nicht aus der Welt.«459 Im Gegenteil, sie reproduziert sie stets neu. 

454	Vgl. Žižek, »Multiculturalism, Or, the Cultural Logic of Multinational 
Capitalism«, S. 46.

455	Vgl. auch Birnbaum, »Rechtsform und Herrschaft«, S. 86.
456	Buckel, Subjektivierung und Kohäsion, S. 238.
457	Ebd.
458	Loick, Juridismus, S. 12.
459	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 73 [S. 48f.].

RECHTSFORM UND RECHTSFETISCH BEI PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

2.4 Dialog: Kelsen und Paschukanis. Die Kritik am 
materialistischen Rechtsbegriff

Im folgenden Abschnitt sollen am Beispiel von Hans Kelsen die Ein-
wände gegen Paschukanis’ Begriff der Rechtsform diskutiert werden. In 
Anknüpfung an den Rechtsfetischismus werden wir uns in einem ers-
ten Schritt unter dem Titel »Reproduktion bürgerlicher Ideologie I« der 
Kritik am Marx’schen Ideologiebegriff widmen. In einem zweiten Schritt 
konfrontieren wir Paschukanis mit dem ersten, aber in der Rezeptions-
geschichte weniger dominanten Reduktionismusvorwurf, nämlich der 
Identifikation von Norm und Rechtsverhältnis. Dieser erste Reduktio-
nismusvorwurf wird erst aus dem Kelsen’schen Reinheitspostulat wirk-
lich verständlich, da er die Berechtigung einer sich rein auf das Recht 
beschränkenden Betrachtung reklamiert. In einem dritten Schritt prüfen 
wir unter dem Titel »Reproduktion bürgerlicher Ideologie II«, inwieweit 
Paschukanis’ Begriff des bürgerlichen Staates die naturrechtliche Recht-
fertigungsideologie der Dichotomie von Recht und Staat reproduziert 
oder aber über dieselbe hinausgeht.

2.4.1 Reproduktion bürgerlicher Ideologie I: Der Rechtsfetischismus

2.4.1.1 Die Widersprüchlichkeit als Indiz ideologischen Charakters 

Zu Beginn von Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Ge-
schichtsauffassung identifiziert Kelsen die Aufgabe der materialistischen 
Geschichtsauffassung gegenüber der Allgemeinen Rechtslehre mit dem 
Nachweis des ideologischen Charakters bürgerlicher Rechtstheorie oder 
doch zumindest mit dem Nachweis einer ideologischen Funktion ju-
ristischer Kategorien und Grundtheoreme.460 Damit ist aber bereits die 
selbsterklärte Aufgabe Paschukanis’ verkürzt wiedergegeben, denn bei 
diesem heißt es: »Was wir zu beweisen haben, ist somit nicht, daß all-
gemeine juristische Begriffe in ideologische Prozesse und ideologische 
Systeme als Bestandteile eingehen können – dies ist ja gar nicht strit-
tig«.461 Was Kelsen der materialistischen Rechtskritik als ihre Aufga-
be zuschreibt, steht für diese längst fest. Ihre eigentliche Beweisführung 
zielt darauf ab, »daß in diesen Begriffen die gewissermaßen mystisch 
verkleidete gesellschaftliche Wirklichkeit nicht entdeckt werden kann«, 
bzw. behandelt die Frage, »ob die Rechtskategorien solche objektiven 

460	Vgl. Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichts-
auffassung«, S. 69.

461	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 72 [S. 47].

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

Denkformen sind […], die den objektiven gesellschaftlichen Verhältnis-
sen entsprechen«.462 Der Marx’sche Ideologiebegriff ist in dem gedoppel-
ten Sinn als einerseits die Wirklichkeit verschleiernd und andererseits die 
Wirklichkeit adäquat wiedergebend zu verstehen. Demgegenüber heißt 
es bei Kelsen zur Beweisführung der materialistischen Rechtstheorie:

Sie [die materialistische Geschichtsauffassung] muß dies zunächst in der 
Weise tun, daß sie von dem Standpunkt immanenter Kritik die inneren 
Widersprüche im System der gegebenen Lehre – diese als Durchschnitts
typus vorausgesetzt – feststellt; und diese Widersprüche innerhalb des 
Systems sodann aus dem Widerspruch erklärt, in dem die Begriffe und 
Thesen der Allgemeinen Rechtslehre – als Ideologie – zu ihrem Gegen-
stand, dem wirklichen Recht, stehen.463

Dass die materialistische Geschichtsauffassung ihre Ideologiekritik als 
immanente Kritik formuliert, stimmt, denn sie bedient sich des vorge-
fundenen Kategorienkatalogs, trägt also zunächst keine fremden Begriffe 
an die bürgerliche Rechtstheorie heran.464 Dort findet sie sodann Wider-
sprüche, wie etwa Marx den widersprüchlichen Charakter der Waren- 
und Wertform oder Paschukanis den widersprüchlichen Charakter des 
Rechtssubjekts und der Rechtsform. Unabhängig vom Dualismus zwi-
schen Rechtslehre und »wirklichem« Recht, der sogleich behandelt wird, 
ist es irreführend davon zu sprechen, dass die Widersprüche des begriffli-
chen Systems aus dessen widersprüchlichem Verhältnis zur Wirklichkeit 
begründet werden. Das widersprüchliche Verhältnis des ideologischen 
Begriffssystems zur Wirklichkeit ist nur die eine Seite, die andere Seite 
aber besteht in der zutreffenden Darstellung dieser Wirklichkeit. Auch 
hier verkürzt Kelsen also das Marx’sche Ideologieverständnis um dessen 
vergegenständlicht-reale Komponente.465

Dies rührt aber weniger aus Verständnisschwierigkeiten für den Ideo-
logiebegriff bei Marx und Paschukanis als mehr aus der grundsätzlichen 
methodischen Ablehnung eines Denkens in Widersprüchen, das heißt 
der Dialektik. Der Widerspruch ist für Kelsen, wie wir im ersten Kapitel 

462	Ebd.
463	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 69.
464	Zur immanenten Kritik siehe schon 1.2.
465	Dieser Verkürzung macht sich auch Uhlig, Das Recht bei Marx und im Ma-

terialismus, S. 26f., schuldig, der das »Begriffspaar von ›Wesen und Erschei-
nung‹« in der materialistischen Rechtstheorie auf Hegel zurückführt und 
dabei der Hegel’schen Dialektik der Erscheinung den banalen Sinn verleiht, 
es ginge um ein »›Dahinter‹« der »Erscheinung« als »jenes, das sich zeigt«. 
Mir scheint dieser Irrtum in wesentlichem Zusammenhang mit einem ein-
dimensionalen Ideologieverständnis und also der Verkennung der Spezifizi-
tät des Marxschen Ideologiebegriffes zu stehen.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

bereits festgestellt haben, kein der Natur und der Gesellschaft imma-
nentes Prinzip, sondern im klassischen formallogischen Sinn als Feh-
ler zu deuten. Entsprechend behandelt er den »innere[n] (logische[n]) 
Widerspruch« auch als »Symptom eines ideologischen Systems«.466 Die 
Begründung hierfür wird erneut im Rekurs auf Kelsens Positivismus 
verständlich: Der logische Widerspruch innerhalb eines Systems ist des-
wegen Indiz für dessen ideologischen Charakter, »da ein solches [System] 
nicht nur aus Sätzen bestehen kann, die die Realität verhüllen, sondern 
auch aus solchen, die sie darstellen«.467 Ist die Realität aber schon als wi-
derspruchsfrei, das heißt positiv gesetzt, dann müssen Sätze, die sie dar-
stellen, ebenfalls Widerspruchsfreiheit für sich beanspruchen, sofern sie 
im korrespondenztheoretischen Sinn für wahr gelten sollen. Unter die-
ser methodischen Ausgangslage ist auch klar, wieso für Kelsen der von 
Marx ausgewiesene Doppelcharakter der Ideologie selbst wiederum als 
widersprüchlich im negativen Sinn und damit als Indiz für den ideologi-
schen Charakter des Marx’schen Systems selbst gelten muss.468

Bei Marx und Paschukanis läuft die Begründung der Ideologie hin-
gegen nicht nach dem Schema Widerspruch-Ideologie ab, sondern die 
Wirklichkeit selbst wird als widersprüchliche erkannt, die von der Ideo-
logie erneut verkehrt, zugleich aber in ihrer Widersprüchlichkeit korrekt 
dargestellt wird. Kelsens Begründung müsste ihn also aus dieser Perspek-
tive einen entgegengesetzten Schluss ziehen lassen: Der Widerspruch von 
Sätzen, die die Realität darstellen, macht sie nicht zu ideologischen Sät-
zen, sondern lässt die als positiv gesetzte Realität eben als widersprüch-
liche erkennen. Aus einer Vielzahl von Textstellen wird ersichtlich, wie 
gefestigt der Gegensatz von Ideologie und Realität für Kelsen ist.469 In 
The Communist Theory of Law äußert er diesen seinen Grundsatz un-
missverständlich: 

For, as a follower of Marx and of the bourgeois philosopher Hegel, he 
[Pashukanis] believes that these contradictions – which, in truth, are 
only in the incorrect ideological thinking of some bourgeois jurists – are 
inherent in legal reality, and to describe this reality as being by its very 
nature ›contradictory‹ is the true Marxist way to do it.470

466	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 69, S. 121.

467	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 69.

468	Vgl. Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichts-
auffassung«, S. 70.

469	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 72f., S. 75, S. 77.  Siehe auch Krawietz, »Reinheit der Rechts-
lehre als Ideologie?«, S. 362, der von Kelsens »unzureichende[m] Begriff von 
Ideologie« spricht.

470	Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 98.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

Kelsens Ideologiekritik entspricht jedoch einem Anliegen, das die mar-
xistische Rechtstheorie ebenso antreibt. Kelsen wie auch Marx und Pa-
schukanis geht es darum – wenn auch auf unterschiedlichen methodi-
schen Wegen –, den Blick für die unverhüllte soziale Realität zu öffnen.471 
So schreibt Kelsen in der Reinen Rechtslehre, 

daß sie [die Reine Rechtslehre] in ihrer Darstellung des positiven Rechts 
dieses von jeder Vermengung mit einem ›idealen‹ oder ›richtigen‹ Recht 
freihält. Sie will das Recht darstellen, so wie es ist, nicht so, wie es sein 
soll: sie fragt nach dem wirklichen und möglichen, nicht nach dem ›ide-
alen‹, ›richtigen‹ Recht.472 

Dieses Anliegen ist bei Kelsen zugleich ein systemimmanenter und »we-
sentlicher Bestandteil der Reinen Rechtslehre als Methode«,473 die ins-
besondere als Auseinandersetzung mit der Naturrechtslehre zu verstehen 
ist. Aus diesem Grund sind Kelsens ideologiekritische Ausführungen im-
mer vor dem Hintergrund einer Abhebung zu naturrechtlichen Gerech-
tigkeitspostulaten zu betrachten.

2.4.1.2 Die Trennung von Recht und Rechtstheorie

Ausgehend vom Gegensatz zwischen Ideologie und Realität wird das bei 
Marx und Paschukanis demselben Gegenstand anhaftende psychologi-
sche und reale Moment nun auf zwei verschiedene Gegenstände verteilt:

Ist das Recht soziale Realität oder nur Ideologie. Und wenn Ideolo-
gie, welches ist der Gegenstand, auf den sich, als auf eine Realität, die-
se Ideologie bezieht, die sie deuten beziehungsweise deutend verhüllen 
will? Da aber das Recht – als Realität oder Ideologie – Gegenstand einer 
Wissenschaft: der Allgemeinen Rechtslehre ist, deren ideologischer Cha-
rakter selbst wieder in Frage steht, muß hier mehr noch als sonst auf eine 
deutliche Scheidung zwischen Realität und Ideologie, und zwar auch in 
dem Sinne klarster, eindeutigster Trennung von Recht und Rechtslehre, 
gedrungen werden.474

Diese Trennung ist – und das ist Kelsens erster Kritikpunkt – bei Paschu-
kanis in dieser Form nicht ansatzweise vollzogen. Zwar spricht dieser 

471	Vgl. Jabloner, »Ideologiekritik bei Kelsen«, in: Robert Walter (Hg.), Schwer-
punkte der Reinen Rechtslehre, Wien: Manz 1992, S. 97; vgl. auch Mayer, 
»Das Ideologieproblem und die Reine Rechtslehre«, S. 218, der bereits das 
»Postulat der Reinheit« als »Ergebnis einer ganz bestimmten Haltung zum 
Ideologiebegriff« versteht.

472	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 112.
473	Jabloner, »Ideologiekritik bei Kelsen«, S. 97, Fn. 2.
474	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 72.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

gelegentlich von der Jurisprudenz als Theorie des Rechts und weist auf 
entsprechend ideologische Annahmen dieser Disziplin hin, doch fallen 
für Paschukanis Jurisprudenz und real existierendes Recht in der Rolle 
des Juristen zusammen, denn »die Gelehrtenstreite der Juristen über die 
Bedeutung des Irrtums […] unterscheiden sich keineswegs von ähnlichen 
Streiten vor den Gerichten.«475 Er spricht gar vom gerichtlichen Prozess 
als »vollständigste Realisierung der Rechtsform«.476

Zieht Kelsen in einem ersten Schritt psychologisches und reales Mo-
ment auseinander und weist ersteres der Rechtstheorie, zweiteres aber 
dem Recht zu, so führt er in einem zweiten Schritt diese beiden unter Er-
weiterung des Ideologiebegriffs wieder im Begriff des Rechts zusammen. 
Dieses ist nämlich einerseits »ein in Zeit und Raum vor sich gehender 
seelisch-körperlicher Akt«, andererseits aber »ein von diesem Akt getra-
gener geistiger Gehalt, der von dem den Akt Setzenden gemeint und von 
denen, an die sich der Akt wendet, verstanden wird«.477 Dem Recht als 
geistiger Gehalt entspricht wiederum die Ideologie in einem weitesten 
Wortsinn, unter den »das Geistige schlechthin« zu subsumieren ist.478 
So betrachtet ist das Recht Realität und Ideologie zugleich, freilich in 
einem dem bereits entwickelten Begriff der Rechtsform entgegengesetz-
ten Sinn. Auf eben dieser ideologischen Sphäre als Ebene des Geistigen 
schlechthin verortet Kelsen nun auch den ersten Teil einer differentia spe-
cifica des Rechts, denn der geistige Gehalt des Rechts stellt sich als Norm 
dar.479 Nur in Beziehung auf den normativen geistigen Gehalt des Rechts 
werden spezifische Rechtsakte als solche begreiflich, sodass Kelsen hier 
in gewisser Weise ein Primat des ideologischen – im weitesten Sinn des 
Wortes – Moments des Rechts konstatiert. 

Demgegenüber begegnen wir erst in der Sphäre der Rechtstheorie ei-
ner Bedeutung des Ideologiebegriffs, die mit dem Marx’schen Ideologie-
verständnis korrespondiert. Die Ideologie ist hier bereits pejorativ und 
also in ihrer Funktion gefasst, die Realität zu verschleiern, sei dies durch 
Deutung, Rechtfertigung, oder Verklärung.480 Gleichzeitig kann die 
Rechtstheorie als bloß geistiger Gehalt auch als reine Ideologie im weiten 

475	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 78 [S. 54].
476	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 41 [S. 15].
477	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 72.
478	Ebd.
479	Vgl. Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichts-

auffassung«, S. 73.
480	Dieses rein pejorative Ideologieverständnis befürwortet Hans Mayer in 

Mayer, »Das Ideologieproblem und die Reine Rechtslehre«, S. 228, wenn 
er »ideologiebehaftete[s] Denken« als »Fehlinterpretation der Wirklichkeit« 
definiert, jedoch geht auch hier die Seite des ideologischen als zutreffenden 
Bewusstseins verloren.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

Begriffsverständnis betrachtet werden. Im Gegensatz zur Theorie des 
Rechts ist daher das Recht selbst nicht Gegenstand der negativ konno-
tierten Ideologie, womit nicht gesagt ist, dass der Rechtsinhalt neutral ist, 
sondern nur, dass das Recht von sich aus keine Ideologie produziert.481 
Hier wird ersichtlich, dass Kelsen der Gedanke eines Strukturfunktio-
nalismus, dessen also, dass die Struktur und die Formen der kapitalisti-
schen Produktionsweise an ihnen selbst bereits auf die Wirklichkeit ein-
wirken, fremd ist und seine Ideologiekritik immer auch die hinter den 
gesellschaftlichen Strukturen und Formen stehenden, handelnden Perso-
nen und die durch sie gesetzten Inhalte miteinschließt. Bei Paschukanis 
hingegen wird den Formen Recht und Staat eine eigenständige Funktion 
im Erhalt bürgerlich-kapitalistischer Produktionsverhältnisse zuteil, das 
heißt die Struktur der warenproduzierenden Gesellschaft ist unabhängig 
von real agierenden Menschen.482 Kelsen irrt, wenn er von der materialis-
tischen Geschichtsauffassung behauptet, diese ziele mit ihrer Ideologie-
kritik auf die verschleiernde Funktion der Rechtstheorie ab, um in einem 
nächsten Schritt eine Gleichartigkeit mit der eigenen Reinen Rechtslehre 
auszuweisen.483 Die Reinheit der Kelsen’schen Rechtslehre folgt aus der 
Abkehr von jeglicher ideologischer Verhüllung, in welcher eine freie Er-
kenntnis des Rechts möglich werden soll. Kelsen denkt jedoch nicht die 
fundamentale Rechtskritik und verharrt stets in einer inhaltlichen oder 
personifizierenden Kritik, die er eben bloß gegen die Rechtstheorie so-
wie die Rechtstheoretiker und Juristen richtet, nicht aber auf das Recht 
als solches bezieht. 

Innerhalb des Marx’schen Ideologiebegriffes eröffnet sich zudem die 
Schwierigkeit nach den Bedingungen der Möglichkeit von Erkenntnis im 
Allgemeinen bzw. von Emanzipation im Besonderen, die am Ende des 
ersten Abschnitts behandelt wurde. Auch Kelsen identifiziert diese Pro
blematik – wenn auch im Zuge einer eher exkursorischen Bemerkung 
von allgemeinem Charakter und mit Bezug auf die eigene Reine Rechts-
lehre – und formuliert ein Kriterium für die Objektivität der Erkennt-
nis, dessen Erörterung der marxistischen Theorie selbst immanent ist: 

Ein Kriterium für eine solche Objektivität der Erkenntnis liegt jeden-
falls darin, […] daß sie [die sich jenseits politischer Interessengegensätze 

481	So sieht dies auch Mayer, »Das Ideologieproblem und die Reine Rechtsleh-
re«, S. 220f., der in der Charakterisierung des Rechts als Ideologie sogleich 
die Herabwürdigung desselben zum bloßen »»Reflex« der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit« erkennt.

482	Vgl. auch Gerstenberger, »Zur Analyse der gesellschaftlichen Formen 
›Recht‹ und ›Staat‹«, S. 62. Womit aber nicht das Kapital als »automati-
sches Subjekt« misszudeuten ist.

483	Vgl. Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichts-
auffassung«, S. 73f.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

positionierende, daher reine Rechtslehre] schließlich bereit ist, den ideo-
logischen Charakter auch ihrer eigenen Ergebnisse zu erkennen.484

Die Selbstbezüglichkeit der marxistischen Theorie vergegenständlicht 
sich insbesondere in den Debatten um die Möglichkeit einer Erkenntnis 
trotz ideologischer Verblendung des gesellschaftlichen Bewusstseins. Im 
Übrigen war es Marx selbst, der sich von einer Ideologisierung der ei-
genen Theorie distanzierte, indem er, wie Engels in einem Brief an Con-
rad Schmidt berichtet, gesagt haben soll: »Alles, was ich weiß, ist, daß 
ich kein Marxist bin.«485 

In der Variante Kelsens tritt also an die Stelle des in der (neutralen) 
Rechtsform vermittelten Herrschaftsverhältnisses ein bewusst in böser 
Absicht handelndes Subjekt, oder anders formuliert, verwandelt sich das 
Marx’sche »Sie wissen das nicht, aber sie tun es« in »Sie wissen das 
und tun es«.486 Und dies aus einem bestimmten, »berufsständischen Inte
resse« der Rechtsgelehrten heraus, das zum Ziel die Emporhebung der 
Rechtstheorie zur Rechtsquelle hat.487 Die sich als positivistisch gebende 
bürgerliche Rechtswissenschaft, so Kelsen, artikuliere ihre politischen In-
teressen in der Form einfacher Gesetzesauslegung, da die Juristen 

begreiflicherweise an der sehr bescheidenen Rolle, das positive Recht in 
Begriffe zu fassen und zu systematisieren, kein Genüge finden, sondern 
auf den Prozeß der Rechtsgestaltung, das heißt politischen Einfluß ge-
winnen wollen.488 

Dies führe notwendig zu einer Verhüllung der politischen Einflussnah-
me, die nunmehr in Gestalt neutraler Rechtslehre auftritt. »Dies ist die 
ideologische Funktion der Aufhebung der Grenze zwischen Recht und 
Rechtstheorie, zwischen dem Gegenstand und seiner Erkenntnis.«489 
Mehrere Probleme ergeben sich in einer solchen Betrachtungsweise. 
Zum einen stellt sich die Frage nach der Möglichkeit einer durch die 
Wissenschaft initiierten Rechtsfortbildung, welche sich immer auch in 
gewisser Weise gegen das positive Recht stellen und also – Kelsen folgend 
– ideologisch agieren muss. Zum anderen läuft eine derartige Ideologie-
theorie immer auf eine personifizierende Kritik hinaus, die einer Form-
kritik fundamental entgegensteht.

484	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 70.

485	MEW 37, S. 436.
486	MEW 23, S. 88.
487	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 77.
488	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 77 f.
489	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 78.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

In einem Punkt schließt jedoch auch Kelsens Ideologietheorie einen 
formtheoretischen Aspekt mit ein, welcher darin besteht, dass bereits die 
Norm als Norm ein ideologieproduzierendes Moment in sich fasst, da 
sie sich »in der Sprache ausdrückt« und aus diesem Grund »von einer 
Selbstdeutung begleitet sein [kann]«.490 Insgesamt fungiert die Norm, 
wie dies insbesondere in der Reinen Rechtslehre ausformuliert wird, als 
Deutungsschema,491 sodass immer schon ein Deutungsspielraum als po-
tentielle Fehlerquelle zwischen der Norm und dem zu deutenden fakti-
schen (Rechts-)Akt existiert. Allgemeiner formuliert kann im Rahmen 
dieser Konzeption auf die Sprache als potentiell verzerrende Vermittlerin 
zwischen Gedanke und Adressat verwiesen werden, durch welche Sinn-
gehalte impliziert werden, die den sachlichen Bezugsrahmen an und für 
sich sprengen. So bedient sich die Versprachlichung der Norm Begriffen, 
denen zwar im juristischen Kontext eine fixierte Bedeutung zugeschrie-
ben ist, die jedoch im real-gesellschaftlichen Kontext eine darüber hin-
ausgehende Konnotation aufweisen, vermittels welcher die Möglichkeit 
einer ideologischen Verschleierung der ursprünglichen Norm als geisti-
ger Gehalt des Rechts gegeben ist. So heißt es bei Kelsen: »Darin liegt 
eine spezifische Fehlerquelle der Rechtstheorie, daß sie den subjektiven 
Sinn, mit dem ein Rechtsakt beziehungsweise eine Rechtsnorm auftritt, 
kritiklos als deren objektive Bedeutung hinnimmt.«492 Damit übernimmt 
Kelsen ganz im Geiste seiner Zeit die auf Freges Aufsatz Über Sinn und 
Bedeutung zurückgehende Unterscheidung zwischen Sinn und Bedeu-
tung, die ich weiter oben bereits zur Differenzierung des Freiheitsbe-
griffes herangezogen habe. Die Bedeutung eines sprachlichen Ausdrucks 
ist der Gegenstand, der mit diesem bezeichnet wird, der Sinn hinge-
gen die Art und Weise, wie uns der sprachliche Ausdruck gegeben ist. 
Das klassisch sprachphilosophische Beispiel unterscheidet die Bedeutung 
der Ausdrücke Abendstern und Morgenstern –  der Planet Venus – von 
der Art und Weise seines Gegebenseins – einmal als der erste Stern am 
Abendhimmel, einmal als der letzte Stern am Morgenhimmel.493 Ange-
wandt auf den Kontext der Kelsen’schen Analyse liegt die Fehlerquelle 
der Rechtstheorie also genau darin, die Art und Weise des Gegebenseins 
eines Rechtsaktes bzw. einer Rechtsnorm für deren objektive Bedeu-
tung zu halten und demzufolge die spezifische Eigenart einer Sinnver-
schiedenheit zu übersehen. Als Beispiel führt Kelsen etwa den Sachver-
halt an, dass die Rechtstheorie das Staatsvolk im Sinne einer homogenen 

490	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 74.

491	Vgl. Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 3.
492	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 74.
493	Vgl. Gottlob Frege, »Über Sinn und Bedeutung«, Zeitschrift für Philosophie 

und philosophische Kritik 1892/100 (1), S. 25ff.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

Gemeinschaft als soziale Realität voraussetzt, weil eine demokratische 
Verfassung eben dies behauptet: Wille des Volks, das heißt einer homo-
genen Volkseinheit zu sein.494 In der Wahl des Beispiels scheint Kelsen 
an die Auseinandersetzung zwischen Lenin und Rosa Luxemburg anzu-
knüpfen, in der Lenin sich für das Selbstbestimmungsrecht unterdrück-
ter Nationen positioniert,495 Luxemburg hingegen den Gedanken Kel-
sens antizipiert:

In der Klassengesellschaft gibt es eine Nation als homogenes gesell-
schafts-politisches Ganzes nicht, dagegen bestehen in jeder Nation Klas-
sen mit antagonistischen Interessen und ›Rechten‹. […] Wenn wir in der 
Geschichte der neuzeitlichen Gesellschaften ›National‹bewegungen und 
Kämpfe um ›Nationalinteressen‹ antreffen, so sind das normalerweise 
Klassenbewegungen der herrschenden bürgerlichen Schicht.496

Die Homogenität des Staatsvolks scheitert nach Kelsen allerdings nicht 
(nur) an antagonistischen Klasseninteressen, im Gegenteil unterzieht er 
diese reduktionistische Sichtweise selbst wieder einer Ideologiekritik, 
was etwas weiter unten näher ausgeführt wird.

2.4.1.3 Kelsens Basis-Überbau-Schema

Aus dem Dualismus von Ideologie und Realität sowie der weiten und 
engen Begriffsbedeutung der Ideologie konstruiert Kelsen in Anlehnung 
an die klassische marxistische Tradition eine eigenständige Variante des 
Basis-Überbau-Theorems unter Ausblendung der ökonomischen Ver-
hältnisse:

Vom Standpunkt eines nur relativ verstandenen Gegensatzes zwischen 
Realität und Ideologie müssen somit zumindest drei Schichten unter-
schieden werden: ein Unterbau sozialer Realität, bestehend aus phy-
sisch-psychischen Rechtsakten, in denen sich ein teils politisches, teils 
ökonomisches Herrschaftsverhältnis äußert; von diesen Akten getra-
gen eine diese Akte in einem normativen Sinne bestimmende Rechts-
ordnung, durchaus ideologischen Charakters (im weiteren Sinne des 
Wortes); und darüber eine Theorie des Rechts, die nicht nur – selbst 

494	Vgl. Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichts-
auffassung«, S. 74. Vgl. auch Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 2f., wo er die Be-
griffe subjektiver und objektiver Sinn mit weiteren Beispielen verdeutlicht.

495	Lenin, Resolution zur nationalen Frage (Brief an den Parteitag), in: Werke 
Bd.19. Hg. v. Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee d. 
SED, Berlin: Dietz 1960, S. 419ff.

496	Rosa Luxemburg, »Nationalitätenfrage und Autonomie«, in: dies., Interna-
tionalismus und Klassenkampf. Die polnischen Schriften. Herausgegeben 
von Jürgen Hentze, Neuwied-Berlin: Luchterhand, 1971, S. 259.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

Ideologie im weiteren Sinne – das Recht als Ideologie zu einer System
einheit zu bringen versucht, sondern auch – als Ideologie im engeren Sin-
ne – es zu legitimieren bemüht ist und gerade mit dieser ihrer Funktion 
auf die Gestaltung der mittleren Schichte zurückwirkt.497

Die Basis wird durch das Recht gebildet, welches einerseits Realität als 
raum-zeitlicher Akt, andererseits geistiger Gehalt und damit Ideologie 
im weitesten Sinne ist. Bereits in der Basis ergibt sich eine Schichtung, 
denn der geistige Gehalt, die Norm, wird vom Rechtsakt getragen und 
bildet folglich eine gewisse Mittelschicht. Über die zweischichtige Basis 
erhebt sich die Rechtstheorie als Überbau, die als geistiger Gehalt wie-
derum Ideologie im weitesten Sinne und in ihrer spezifischen Deutungs-
funktion Ideologie im engeren Sinne ist. Der ideologische Charakter der 
Rechtstheorie besteht vornehmlich darin, das Recht (ethisch/moralisch) 
zu legitimieren. Dass Kelsen die eigentliche Ideologie stets in Zusammen-
hang mit einer Legitimationsfunktion der Rechtstheorie bringt, grün-
det auf der omnipräsenten Intention einer Abhebung vom Naturrecht, 
die sich insbesondere über einen konsequenten Werterelativismus voll-
zieht.498 Der Überbau wirkt in seiner Legitimations- und Deutungsfunk-
tion nicht auf die Basis schlechthin zurück, die faktischen Rechtsakte 
sind als positives Recht ausschließlich Produkt des verfassungsmäßi-
gen Gesetzgebungsverfahrens und als solche höchstens mittelbar durch 
rechtstheoretische de lege ferenda Erwägungen beeinflusst. Das Interes-
se der Rechtstheorie, zur Rechtsquelle zu werden, scheitert am Positivis-
mus. Unmittelbar wirkt der Überbau aber auf die mittlere Schicht, die 
normative Sphäre des Rechts, zurück, indem er den subjektiven Sinn ei-
nes Rechtsaktes zu dessen objektiver Bedeutung erhebt. »Auf eine allge-
meine Formel gebracht, handelt es sich dabei um die Vermengung eines 
logischen oder Erkenntniswertes mit einem ethisch-politischen Wert.«499

2.4.1.4 Die Reproduktion bürgerlicher Ideologie 

Dieser erste Kritikpunkt an Paschukanis’ Rechtstheorie steht unter der 
Ägide des Nachweises der Reproduktion bürgerlicher Ideologie, die 
sich, so Kelsen, in der Identifikation von Recht und Rechtstheorie voll-
zieht. Indem Paschukanis weder Recht und Rechtslehre noch bürgerli-
ches Recht und bürgerliche Rechtslehre noch sozialistisches Recht und 
sozialistische Rechtslehre auseinanderhält, produziere er die bürgerliche 

497	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 77.

498	Dazu näher 3.3.2.3. und 3.3.2.4.
499	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 78.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

Legitimationsideologie schlechthin. Denn für die bürgerliche Sphäre las-
se er die Widersprüche der Rechtstheorie als Widersprüche des Rechts 
erscheinen, während er diese Identifikation dadurch zum Vorteil der ei-
genen sozialistischen Sphäre nutze, dass er aus der entideologisierenden 
Tätigkeit sozialistischer Rechtstheorie die Mängelfreiheit des sozialisti-
schen Rechts ableite. So verfahre Paschukanis etwa mit dem (eigentlich) 
in der Rechtstheorie angesiedelten Widerspruch zwischen subjektivem 
und objektivem Recht auf die Weise, dass er diesen Widerspruch »real 
setz[t], das heißt in das Objekt, das bürgerliche Recht, verleg[t], um die-
ses zu disqualifizieren«, »obgleich sie diese Theorie als bloße Ideologie 
demaskieren«.500

Mehreren Missverständnissen scheint dieser Vorwurf geschuldet zu 
sein: Zum einen zeigt sich erneut Kelsens reduktionistische Interpreta-
tion des Marx’schen Ideologiebegriffs, in der wegen der positivistischen 
Grundannahmen der eigenen Theoriekonzeption Realität und Ideolo-
gie nicht zusammengedacht werden können. Denn fasst man Ideologie 
als das Gedoppelte auf, dann erscheint die Rechtstheorie Paschukanis’ 
in diesem Punkt auch nicht als widersprüchlich, sondern als konsequen-
te Umsetzung des zwieschlächtigen Charakters der Ideologie. Dem bür-
gerlichen Recht inhärieren Widersprüchlichkeiten, die die Wirklichkeit 
ideologisch verkehren, gleichzeitig jedoch die Wirklichkeit zutreffend 
darstellen. Zum anderen kann nicht davon gesprochen werden, dass Pa-
schukanis sich die Identifikation von Recht und Rechtstheorie zu Nutzen 
macht, konstatiert er doch an jeder Stelle das Absterben der Rechtsform 
überhaupt. Die eigene Rechtstheorie ist darüber hinaus nichts weiter 
als eine Kritik der bürgerlichen Rechtswissenschaft samt bürgerlichen 
Rechts, nicht aber die Theorie eines postkapitalistischen oder sozialis-
tischen Rechts. Kelsen wirft der marxistischen Rechtstheorie etwas vor, 
was der Sowjetstaat insbesondere unter Stalin später tatsächlich mit der 
Etablierung eines Sowjetrechts vollzieht, in Paschukanis’ Theorie jedoch 
– bis zur Stalinistischen Wende – dezidiert abgelehnt wird. In Einklang 
mit Kelsen wirft auch Paschukanis der marxistischen Rechtstheorie vor, 
sie agiere bürgerlich-ideologisch, wenn »sie für das proletarische Recht 
neue eigene verallgemeinernde Begriffe fordert« und dadurch »par excel-
lence revolutionär zu sein [scheint]«.501 Dadurch nämlich proklamiere 
sie eben jene Unsterblichkeit der Rechtsform, jene geschichtslose und 
universale Kategorie, wie sie von der bürgerlichen Rechtswissenschaft 
verstanden wird. Mit dem Absterben der Kategorien des Rechts ent-
schwindet darüber hinaus zugleich jeder Anwendungsbereich für den 
Nutzen der Gleichsetzung von Recht und Rechtstheorie, denn es »bedeu-
tet keineswegs ihre Ersetzung durch neue Kategorien des proletarischen 

500	Ebd.
501	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 58 [S. 33].

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

Rechts«.502 Dass Kelsen dies wiederum verneint, weil er den technischen 
Regeln ebenfalls rechtlichen Charakter zuspricht, wird an anderer Stel-
le behandelt.

Dessen ungeachtet spielt die Identität von Recht und Rechtstheorie 
in Paschukanis’ Theorie keine Rolle, da Gegenstand seiner Ideologiekri-
tik ohnedies nicht die Rechtstheorie oder das Recht als real existieren-
des Konglomerat von Rechtsvorschriften und Rechtsakten, sondern die 
diesen zugrundeliegende Rechtsform als solche ist. Auch verneint Pa-
schukanis nicht die Möglichkeit einer ideologisierenden Tätigkeit der 
Rechtsgelehrten, jedoch wäre dies lediglich eine in Bezug auf die Gesamt-
struktur der warenproduzierenden Gesellschaft nebensächliche Kontin-
genz. Diese wäre zudem durch Aufklärung der betreffenden Personen 
oder einen »Personalwechsel« vermeidbar. Nun konstituiert sich Ideo-
logie aber nicht bloß  durch ein falsches Bewusstsein der Menschen und 
unredliche Handlungen einzelner Personen oder gar eines ganzen Berufs-
standes, sondern durch die Strukturzwänge der kapitalistischen Produk-
tionsweise. Im Gegenteil stirbt die Ideologie nicht durch »Bloßlegung 
ihrer Wurzeln«, sondern erst »mit den gesellschaftlichen Verhältnissen, 
die sie hervorgebracht haben«.503 Gleichwohl deutet Paschukanis die Be-
wusstwerdung über die Ideologie als Ideologie als Zeichen für ihr heran-
nahendes Ende und zitiert einen entsprechenden Gedanken von Lasal-
le, der jedoch geschichtsphilosophisch eher idealistisch konnotiert und 
daher möglicherweise auch Mitursache für die die Ideologie betreffen-
den Missverständnisse auf Seiten Kelsens ist: »Das Anbrechen einer neu-
en Zeit besteht immer nur in dem erlangten Bewußtsein über das, was 
die bisher vorhandene Wirklichkeit an sich gewesen ist.«504 Paschukanis 
formuliert demzufolge eine wesentlich radikalere Ideologiekritik im ei-
gentlichen Sinne des Wortes, da sie bis zur Wurzel der Rechtsordnung, 
der Rechtsform als solcher, vordringt, während bei Kelsen der Schein der 
Neutralität des positiven Rechts zunächst gewahrt und jeglicher ideo-
logische Effekt auf die Rechtstheorie und damit auf einzelne handelnde 
Personen zurückgeführt wird.505

Auch in einer anderen Hinsicht muss sich Paschukanis dem Vorwurf 
der Reproduktion bürgerlicher Ideologie aussetzen, der weitaus schwe-
rer wiegt und zudem einen klassischen und durchaus nicht unzutref-
fenden Einwand gegenüber der marxistischen Theorie insgesamt bildet. 
Zusammengefasst wirft Kelsen der marxistischen Rechtstheorie vor, sie 

502	Ebd.
503	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 62 [S. 37].
504	Ferdinand Lassalle, Das System der erworbenen Rechte, in: Gesammelte 

Reden und Schriften Bd. IX. Herausgegeben von Eduard Bernstein, Berlin: 
Cassirer 1920, S. 31.

505	Dies ändert sich in Betrachtungen über das Eigentum und den Dualismus 
Recht und Staat.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

verschleiere durch die postulierte Totalität der warenproduzierenden Ge-
sellschaft, das heißt der vollständigen Beeinflussung sämtlicher Lebens-
bereiche durch die kapitalistische Produktionsweise, alle anderen Herr-
schaftsfunktionen des Rechts sowie alle anderen Herrschaftsverhältnisse 
der Gesellschaft im Allgemeinen und gelange hinsichtlich der Verselb-
ständigung des Staates gegenüber der bürgerlichen Gesellschaft in Er-
klärungsnot.506 Insofern sei sie mit der bürgerlichen Ideologie vergleich-
bar, die in der Dualität von Recht und Staat die Herrschaftsfunktion auf 
der Seite des Staates isoliert, demgegenüber das Recht als privatauto-
nomes Gerechtigkeitsinstrument erscheint. Die Verselbständigung der 
politischen gegenüber der bürgerlich-ökonomischen Sphäre hält Kelsen 
überdies nicht für ein Spezifikum der warenproduzierenden Gesellschaft. 
Als Begründung führt er aber nicht etwa eine historisch alternative Ana-
lyse an, sondern flüchtet sich in ein merkwürdig psychologisches Erklä-
rungsmuster, welchem so einige Missverständnisse anhaften:

Für eine unbefangene Betrachtung, die nicht unter dem Zwange steht, 
alle Realität auf die ökonomische Sphäre zu reduzieren, ist ein primäres 
Macht- und Geltungsstreben des Menschen sichtbar, das nicht notwen-
dig nur auf ökonomische Ausbeutung, sondern auch auf eine Herrschaft 
zielen kann, die nicht als Mittel, sondern als Zweck aufgerichtet wird 
und sich als solcher aufrechterhält.507

Schon der Beginn des Zitats verfehlt einen entscheidenden Punkt: Der 
Zwang, alle Realität auf die Produktionsverhältnisse zurückzuführen, 
ist nicht Paradigma einer nachfolgenden, sondern Erkenntnis einer vor-
angegangenen Untersuchung. Ob innerhalb der Reduktion allen Rechts 
auf das Zivilrecht von einem solchen Zwang gesprochen werden kann, 
ist jedoch überdenkenswert und wird im dritten Kapitel behandelt. Im 
nächsten Teil des Zitats wird – ohne Begründung – eine dem Menschen 
an sich zukommende Charaktereigenschaft behauptet, ganz so wie die 
Naturrechtslehren – gegen die Kelsen sich doch permanent wendet – die 
Rechtsfähigkeit des Menschen aus dessen ewiger Vernunftfähigkeit ab-
geleitet wissen wollen. Zurecht schreibt Harms daher, dass sich darin 
ein pessimistisches Menschenbild Kelsens abzeichnet, welches »im Ge-
gensatz zu Paschukanis’ revolutionären Hoffnungen steht«.508 Zugleich 
positioniert sich Kelsen damit dezidiert gegen eine materialistische Ge-
sellschaftstheorie, in der der Mensch als gesellschaftliches Wesen eben 
das Wesen der ihn umgebenden gesellschaftlichen Verhältnisse ist und 
diese zugleich widerspiegelt und gestaltet. Spekulationen über den Men-

506	Vgl. Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichts-
auffassung«, S. 75f.

507	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 76.

508	Harms, Warenform und Rechtsform, S. 83.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

schen als egoistisches oder machthungriges Wesen resultieren aus der 
Beobachtung des in einen spezifisch historischen Kontext eingebetteten 
Menschen; in der warenproduzierenden Gesellschaft ist der Mensch ego-
istisch wirtschaftendes Individuum, er muss es sein. Auf die Frage, was 
der Mensch unabhängig von seiner historischen Bestimmtheit ist, muss 
im Sinne eines Existentialismus‹ geantwortet werden: er ist gesellschaft-
liches Wesen und als solches unabhängig von seiner konkret-historischen 
Gesellschaftlichkeit nichts. Der Mensch ist sein Dasein, seine Existenz 
oder wie es später bei Jean-Paul Sartre heißen wird:  

Wenn Gott nicht existiert, so gibt es zumindest ein Wesen, bei dem die 
Existenz der Essenz vorausgeht, ein Wesen, das existiert, bevor es durch 
irgendeinen Begriff definiert werden kann, und dieses Wesen ist der 
Mensch.509 

Oder wie Sartre in seinem Theaterstück Geschlossene Gesellschaft den 
Charakter Inés sagen lässt: »Du bist nichts anderes als dein Leben.«510 

Kelsen führt zum konstatierten Machtstreben weiter aus, dass die-
ses »nicht notwendig nur auf ökonomische Ausbeutung [zielt]« (Her-
vorhebung L.L.O.).511 Paschukanis und Marx, wie nun schon unzählige 
Male bemerkt, gründen die Analyse der Ökonomie bzw. die Analyse des 
Rechts aber nicht auf Charaktereigenschaften des Menschen (sei es auch 
des Menschen in kapitalistischen Verhältnissen) und schon gar nicht auf 
etwaige Interessen einiger weniger Produktionsmitteleigner, die zur ei-
genen Belustigung die Lohnarbeit erfunden hätten. Nein, das ökonomi-
sche Herrschaftsverhältnis zwischen Kapitaleignern auf der einen und 
Lohnarbeitern auf der anderen Seite ist Resultat eines historischen Ent-
stehungsprozesses, nicht der Interessenlage einzelner Personen. Daher 
heißt es ja auch in Gogols Die toten Seelen: »Im Gegenteil: Tausende ver-
dienen sich schwer ohne Unredlichkeit, bei den Millionen geht’s auch auf 
ehrliche Art.«512 Gleichwohl behält Kelsen recht, wenn er schreibt, dass 
sich die soziale Funktion des Rechts nicht in der wirtschaftlichen Aus-
beutung erschöpft, darauf wurde weiter oben mit Arndt hingewiesen.

Nun ist es aber tatsächlich so, dass Paschukanis zwischen der Waren-
form und deren Reflex, der Rechtsform, einen notwendigen Zusammen-
hang postuliert, sodass Kelsen dahingehend zuzustimmen ist, dass hier 
die marxistische Rechtstheorie den Rechtsbegriff auf das ökonomische 

509	Jean-Paul Sartre, »Der Existentialismus ist ein Humanismus«, in: ders., 
Der Existentialismus ist ein Humanismus und andere philosophische Es-
says 1943-1948, Hamburg: Rowohlt 2014, S. 149.

510	Sartre, Geschlossene Gesellschaft. Stück in einem Akt, Hamburg: Rowohlt 
2010, S. 57.

511	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 76.

512	Gogol, Die toten Seelen, S. 413.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

Herrschaftsverhältnis begrenzt. In dieser Hinsicht ist sein Rechtsbegriff 
relativ verengt und Phänomene, die gewöhnlich unter dem Titel des 
Rechts zusammengefasst werden, scheiden daraus aus; so insbesondere 
Vorschriften, die der bloß technischen Regelung des gesellschaftlichen 
Zusammenlebens dienen. Hierfür entwickelt Paschukanis das gleich-
namige Konstrukt der technischen Regel, die zwar ebenso eine Regel 
des gemeinschaftlichen Zusammenlebens ist, nicht aber an das Rechts-
subjekt als isoliert-abstraktes Individuum anknüpft und damit nicht in 
Rechtsform auftritt.513 Obgleich sich daher die Funktion des Rechts bei 
Paschukanis mit der wechselseitigen Vermittlung ökonomischer Ausbeu-
tungsverhältnisse beschreiben lässt, ist die Existenz anderer Herrschafts-
verhältnisse nicht implizit negiert; sie sind nur schlicht nicht relevant 
zur Erfassung der Rechtsform in ihrer notwendigen Begriffsbestimmung. 
Kelsen schreibt weiter:

So richtig es ist, daß die kapitalistische Rechtsordnung der Aufrecht-
erhaltung der Klassenherrschaft dient, so kurzsichtig wäre es, nicht zu 
erkennen, daß es neben dieser Klassenherrschaft auch ein Herrschafts-
verhältnis gibt, in dem nicht nur die eine Klasse der anderen gegenüber-
steht, sondern das auch die sogenannte herrschende Klasse selbst spaltet 
und in eine beherrschende und beherrschte Gruppe gliedert.514

Sicherlich behält Kelsen damit recht, dass die herrschende Klasse selbst 
unter Heranziehung anderer Merkmale in sich gespalten ist. Doch wel-
che Bedeutung kommt dieser Summe von Herrschaftsverhältnissen jen-
seits des ökonomischen im gesamtgesellschaftlichen Kontext zu? Anders 
formuliert, welches Herrschaftsverhältnis ist das die Gesellschaft in ih-
rer Totalität bestimmende? Die marxistische Tradition nennt hierauf als 
Antwort den Klassenantagonismus zwischen Kapital und Lohnarbeit, er-
hebt daher die Klasse zur ausschlaggebenden, weil an die Grundstruk-
tur der Verhältnisse reichenden Differenz. Die Existenz anderer Herr-
schafts- und Ausbeutungsverhältnisse wie etwa das zwischen Mann und 
Frau, zwischen verschiedenen Religionen, Kulturen, Hautfarben, zwi-
schen den verschiedenen Generationen, zwischen Eltern und Kindern, 
zwischen dem globalen Norden und dem globalen Süden, postkolonia-
listische Herrschaftsverhältnisse, usw. werden in ihrer Existenz, Tragwei-
te und Tragik nicht bestritten. Im Gegenteil, deren Analyse und Bekämp-
fung ist Teil des marxistischen Programms genauso wie die Darlegung 
des Zusammenhangs zwischen diesen Herrschaftsverhältnissen und dem 
primären ökonomischen Herrschaftsverhältnis. Bei Marx und Paschu-
kanis findet nicht zuletzt eine explizite Auseinandersetzung mit anderen 

513	Näheres zur technischen Regel als postkapitalistisches Ordnungsinstrument 
unter 3.4.

514	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 77.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

Herrschaftsformen statt, denen jedoch im Gesamtkonzept des Theorie-
gebäudes keine binnenlogisch notwendige Rolle zuteilwird. Im Kapital 
schreibt Marx etwa über die Ausbeutung der weiblichen Arbeitskraft 
und ihre entscheidende Tätigkeit in der Reproduktionssphäre, in der 
Deutschen Ideologie wird die Herrschaft des Familienoberhaupts mit der 
Herrschaft eines Herren über seine Sklaven verglichen und im Manifest 
der Kommunistischen Partei wird die Frau als Produktionsinstrument der 
Bourgeoisie bezeichnet.515 Paschukanis widmet sich beispielsweise dem 
Imperialismus und verfällt dabei im Versuch der Darstellung der Bezie-
hung zwischen Kapitalismus und Imperialismus in einen undifferenzier-
ten Reduktionismus, wenn er schreibt, dass »die Entwicklung des soge-
nannten Kriegsrechts […] nichts anderes als eine allmähliche Festigung 
des Prinzips der Unantastbarkeit bürgerlichen Eigentums [ist]«.516 Gegen-
über dem Kapitalverhältnis fehlt allerdings diesen Herrschaftsverhältnis-
sen die spezifische Besonderheit, ihre Eigenschaft als soziales Verhältnis 
zu verdinglichen; dies vollzieht sich nur im ökonomischen Verhältnis.517 
Die Unterscheidung zwischen Haupt- und Nebenwiderspruch bezieht 
sich jedoch darauf, welches Herrschaftsverhältnis das Fundament einer 
Gesellschaft darstellt und dieses ist das ökonomische.

2.4.2 Der Reduktionismus der Allgemeinen Rechtslehre I: 
Identifikation von Norm und Rechtsverhältnis

2.4.2.1 »Kryptonaturrecht« und die soziologische Begründung         
des Rechtsverhältnisses

Was bereits im Kapitel über die methodische Ausgangslage und Differenz 
zwischen Kelsen und Paschukanis dargelegt wurde, manifestiert sich an 
dieser Stelle erneut in Form der Thematisierung der Begründung des 
Rechtsverhältnisses. Ausgehend von der früher entwickelten Sein-Sol-
len-Dichotomie zieht Kelsen auch hier eine Grenze zwischen norma-
tiver und soziologischer Wissenschaft bzw. normativer und soziologi-
scher Methode:

Während nämlich die einen Disziplinen auf das tatsächlich Gegebe-
ne, die Welt des Seins, die Realität gerichtet sind, ist die Betrachtung 
der anderen, der Welt des Sollens, der Idealität zugewendet. Während 
die ersteren, die explikativen Kausal-Wissenschaften, zur Aufgabe ha-
ben, das tatsächliche Verhalten der Dinge in seinem naturnotwendigen 

515	MEW 23, S. 185ff., S. 424ff., S. 490ff., S. 522f.; MEW 3, S. 22; MEW 4, 
S. 478.

516	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 115 [S. 94], Fn. 2.
517	Vgl. auch Reitter, »Kritik als Überwindung der Donquichoterie«. 

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

Kausalzusammenhang aufzuzeigen, d.h. also das tatsächliche Gesche-
hen erklären zu wollen, bezwecken die letzteren, die sogen. Normwis-
senschaften oder normativen Disziplinen die Erkenntnis dessen – nicht 
was wirklich geschieht, sondern geschehen soll.518

Nicht nur wird nochmals deutlich, weshalb Kelsen die Einheit von psy-
chologisch-geistigem und reellem Moment in der Marx’schen und Pa-
schukanis’schen Ideologiekritik nicht denken kann – im Anschluss an 
den methodischen Dualismus von Sein und Sollen beschäftigt sich die 
Rechtstheorie als normative Wissenschaft eben ausschließlich mit der 
Seite des Sollens, sodass diese einen rein ideologischen im Sinne eines 
rein geistigen Gehalts hat; das reelle Moment muss außerhalb bleiben. 
Darüber hinaus muss Kelsen die Begründung des Rechtsverhältnisses 
durch Paschukanis notwendig als explikative und das heißt nicht-rechts-
wissenschaftliche Erklärung erscheinen: Eine Begründung des Rechts-
verhältnisses bzw. der Rechtsform, die sich entschieden nicht norma-
tiv vollzieht, sondern am gesellschaftlichen Sein ihren Ausgangspunkt 
nimmt, fällt für Kelsen automatisch in die nächstgelegene nicht-normati-
ve Wissenschaft der Soziologie. So schreibt Kelsen, dass Paschukanis das 
Rechtsverhältnis »– ganz so wie die moderne ›soziologische‹, in Wahrheit 
krypto-naturrechtliche Richtung der bürgerlichen Jurisprudenz durch 
das ›Leben‹ – durch die ›Produktionsverhältnisse‹ erzeugen [läßt]«.519 

Als »krypto-naturrechtlich« charakterisiert Kelsen diese Erklärungs-
weise in einem Rekurs auf die klassisch kontraktualistische Staatsbe-
gründung: »Die auf eine Erklärung tatsächlicher soziologischer Vor-
gänge gerichtete Frage, wie ist der Staat entstanden, beantwortet man 
bekanntlich: durch einen Vertrag.«520 So wie der naturrechtliche Gesell-
schaftsvertrag beschreibe auch Paschukanis einen tatsächlichen Sach-
verhalt normativ und vermenge damit Sein und Sollen. Gewissermaßen 
trifft Kelsen damit auch den Springpunkt von Paschukanis’ Theorie, wel-
cher eben darin besteht, dass die Rechtsform nicht der Norm, sondern 
der materiellen Wirklichkeit, das heißt dem im ökonomischen Verhält-
nis gegebenen Rechtsverhältnis entspringt. Paschukanis schreibt expli-
zit, dass »in der materiellen Wirklichkeit […] das Verhältnis das Primat 
über die Norm [hat]«.521 

In einem weitesten Sinn kann diese Form der Erklärung wohl als so-
ziologisch bezeichnet werden, insofern sie die Bedingungen und die Form 
menschlichen Zusammenlebens betrifft. Da für Marx und Paschuka-
nis der Mensch aber a priori gesellschaftliches Wesen ist, der isolierte 

518	HKW 3, S. 29f.
519	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 114.
520	HKW 3, S. 32.
521	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 85 [S. 62].

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

Mensch daher rein gedankliche Fiktion, ist die soziologische Betrachtung 
in jeglicher Betrachtung des Menschen gleichsam aufgehoben, auch in 
der rechtstheoretischen. Vor allem aber im Kapitalverhältnis ist das ge-
sellschaftliche Verhältnis der Menschen enthalten und ausgedrückt, so-
dass etwa Lucio Colletti im Hinblick auf die Marx’sche Theorie von ei-
ner »Einheit von Ökonomie und Soziologie« spricht.522  Marx selbst war 
jedoch weit davon entfernt, sich selbst als Soziologe oder sein theoreti-
sches Schaffen als soziologisch zu bezeichnen, versteht sich die Soziolo-
gie doch wesentlich als positive Wissenschaft der Gesellschaft, weniger 
als (Ideologie-) Kritik der Gesellschaft.523 Gleichwohl entspinnen sich im 
20. Jahrhundert etwa bei Renner, Adler, Bauer oder der Kritischen The-
orie der Frankfurter Schule Theoriekonzepte, in welchen Marxismus als 
kritische Sozialwissenschaft verstanden wird. Auch erscheint 1913 Eu-
gen Ehrlichs Grundlegung der Soziologie des Rechts, die Gegenstand 
von Kelsens Kritik ist. Die sowjetische Spielart des Marxismus hingegen 
betont die eklatante Kluft zwischen Soziologie als positivistische Em-
pirie und dialektischem Materialismus als objektive Theorie der hinter 
der Unmittelbarkeit gesellschaftlicher Entwicklung liegenden Verhältnis-
se.524 Zur selben Zeit entstehen jedoch sowohl sprachsoziologische Wer-
ke wie auch Nikolai Iwanowitsch Bucharins Versuch, den dialektischen 
Materialismus als Soziologie zu fassen.525 Sicherlich blieb Paschukanis’ 
theoretisches Schaffen nicht unbeeinflusst von diesen zeitgenössischen 
Entwicklungen, doch verfehlt eine soziologische Charakterisierung den 
entscheidenden Punkt. Aus dem Kontext gerissene Formulierungen las-
sen den Verdacht entstehen, Paschukanis’ Theorie stehe tatsächlich in 
Einklang mit soziologischen Spielarten des Rechtspositivismus, die die 
Geltung des gesetzten Rechts an seiner sozialen Effektivität bzw. Wirk-
samkeit messen.526 Formulierungen wie diese referieren jedoch keines-
wegs auf die eigene Rechtstheorie Paschukanis’, sondern paraphrasieren 
die zeitgenössische Rechtssoziologie, die als Gegenspieler zum Rechts-
dogmatismus auftritt.527 Die Interdependenz zwischen ökonomischem 

522	Lucio Colletti, Marxismus als Soziologie, Berlin: Merve 1973, S. 14.
523	Im achthundertseitigen Sachregister der Marx-Engels-Werke findet sich kein 

einziger Eintrag für »Soziologie«.
524	Vgl. Ingo Kramer, »Eugen Paschukanis und die Frage einer marxistischen 

Soziologie«, in: AG Rechtskritik (Hg.), Rechts- und Staatskritik nach Marx 
und Paschukanis, S. 92. 

525	Kramer, »Eugen Paschukanis und die Frage einer marxistischen Soziologie«, 
S. 93.

526	So etwa in Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 86f. [S. 63]: »Ist aber 
nur ein Gesetz oder Dekret erlassen worden, aber kein entsprechendes Ver-
hältnis in der Praxis entstanden, so ist wohl ein Versuch zur Schaffung ei-
nes Rechts gemacht worden, aber ohne Erfolg.«

527	Vgl. auch Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 86 [S. 63].

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

Verhältnis und Rechtsform ist nicht bloß über die positive Beschrei-
bung des sozialen Verhältnisses zwischen Menschen fassbar, welches 
sich in der warenproduzierenden Gesellschaft einerseits im ökonomi-
schen Verhältnis zwischen Warenbesitzern und andererseits im Verhält-
nis zwischen Rechtssubjekten artikuliert, sondern bedarf der Analyse des 
wechselseitigen Voraussetzungscharakters im Sinne der Gleichursprüng-
lichkeit von Waren- und Rechtsform. Rubin schreibt im Hinblick auf das 
Marx’sche Werk daher:

Aus dieser Perspektive wird auch jene Unterscheidung verständlich, die 
Marx oft zwischen dem ›äußeren Schein‹, dem ›äußeren Zusammen-
hang‹, der ›Oberfläche der Erscheinungen‹, der ›Erscheinungsform‹ auf 
der einen Seite und dem ›inneren Zusammenhang‹, ›versteckten Zusam-
menhang‹, ›immanenten Zusammenhang‹, dem ›Wesen der Dinge‹ auf 
der anderen Seite schafft. […] Die[se] abstrakte Methode teilt Marx mit 
einer Vielzahl seiner Vorgänger […]. Ausschließlich sein Verdienst ist es 
jedoch, in die politische Ökonomie die soziologische Methode einge-
führt zu haben, die zur Einsicht gelangt, dass die sachlichen Kategorien 
der Ausdruck der Produktionsverhältnisse der Menschen sind. Gerade 
in dieser sozialen Natur der sachlichen Kategorien liegt nach Marx ihr 
›innerer Zusammenhang‹ begründet.528

Paschukanis verharrt auch nicht bei der Identifikation von Rechtsform 
und sozialem Verhältnis, die Rechtsform behält gegenüber der Waren-
form ihre Eigenständigkeit als spezifische Ausdrucksweise des ökonomi-
schen Verhältnisses und ambivalentes Moment im gesellschaftlichen Ge-
samtzusammenhang.529 Auf Seiten Kelsens manifestiert sich wieder ein 
reduktionistischer Irrtum. Tatsächlich bezieht sich Kelsen genauso wie 
Arndt, der von der Identität zwischen Warenbesitzer und Rechtssubjekt 
ausgeht, auf dieselbe missverständliche, weil metaphorisch zu verstehen-
de, Stelle in Paschukanis’ Schrift, in der das juristische Subjekt mit ei-
nem in den Wolkenhimmel versetzten Warenbesitzer verglichen wird.530 
Damit verfehlen beide aber die Konsequenz von Paschukanis’ Theorie 
der Rechtssubjektivität, die in der Darstellung der Radikalität einer um-
fassenden Subjektform besteht. Im Übrigen schreibt etwa Werner Kra-

528	Rubin, »Die marxsche Theorie des Warenfetischismus«, in: Devi Dumbad-
ze/Ingo Elbe/Sven Ellmers (Hg.), Kritik der politischen Philosophie. Eigen-
tum, Gesellschafsvertrag, Staat II, Münster: Westfälisches Dampfboot 2010, 
S. 239f.

529	Daher irrt auch Cerroni, wenn er im Hinblick auf Kelsens Identifikations-
vorwurf schreibt: »Diese Kritik Kelsens ist fehlerfrei. Auch Pašukanis näm-
lich verfällt in die unmittelbare Identifizierung von Recht und ökonomi-
schem Verhältnis« (Cerroni, Marx und das moderne Recht, S. 165).

530	Vgl. Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 92, wo er, bevor er die ent-
sprechende Stelle bei Paschukanis zitiert, schreibt: »But the subject is in re-
ality nothing but the goods-possessor«.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

wietz, dass es sich in Kelsens kategorialer Zuordnung jeglicher Untersu-
chung von Wechselbeziehungen zwischen Sein und Sollen zur Soziologie 
um eine ideologieverdächtige Verschiebung der Grenze zwischen Rechts-
theorie und Rechtssoziologie handle.531

2.4.2.2 Verwechslung von Rechtsinhalt und Rechtsgeltung

In der »kryptonaturrechtlichen« Herleitung des Rechtsverhältnisses er-
kennt Kelsen erneut eine mangelnde Differenzierung auf Seiten Paschu-
kanis. Zwar sei Paschukanis darin zuzustimmen, dass der Inhalt von 
Rechtsverhältnissen durch die Produktionsverhältnisse bestimmt ist, in 
dieser Hinsicht also der Inhalt eines Verhältnisses von Normen bzw. von 
durch die Normen angeordneten Tatsachen/Verhaltens durch ein Sein 
festgelegt ist, die Geltung dieses Verhältnisses als eines Rechtsverhält-
nisses jedoch ausschließlich aus der Norm fließt.532 Demzufolge heißt 
es bei Kelsen: »Ohne Norm ist es eben kein ›Rechts‹-Verhältnis; und 
nur insofern das Verhältnis ›Rechts‹-Verhältnis ist und nicht sofern es 
ein ›Lebens‹- oder ›Produktions‹-Verhältnis ist, kann es Gegenstand der 
Rechtserkenntnis sein.«533 Ein Blick auf die Reine Rechtslehre expliziert 
diesen Gedanken, denn

das Rechtsverhältnis [ist nicht] ein von der Rechtsordnung unabhän-
gig existentes Lebensverhältnis sexueller, ökonomischer oder politischer 
Natur […], das von der Rechtsordnung in dem sozialen Material sozu-
sagen vorgefunden wird und durch die Rechtsordnung nur seine äußere 
Bestimmung erfährt.534 

Das Rechtsverhältnis ist also kein »in Rechtsform gekleideter Inhalt, 
sondern diese Form selbst, das heißt ein Verhältnis, das durch Rechts-
normen allererst konstituiert, gestiftet wird«.535 Nun betrachtet auch 
Paschukanis das Rechtsverhältnis nicht als bloßen »in Rechtsform ge-
kleidete[n] Inhalt«, sondern als eine zwar erst im ökonomischen Produk-
tionsverhältnis gegebene, ebenso wohl aber Eigenständigkeit beanspru-
chende Form. Gegenstand der Rechtserkenntnis ist dort gleichermaßen 
das Rechtsverhältnis und nicht das unmittelbar gegebene ökonomische 
Verhältnis. Die Frage, warum die Klassenherrschaft »die Form einer offi-
ziellen staatlichen Herrschaft« annimmt und nicht als »privater Apparat 

531	Krawietz, »Reinheit der Rechtsleere als Ideologie?«, S. 398.
532	Vgl. Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichts-

auffassung«, S. 115 und Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 169f.
533	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 115.
534	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 172.
535	Ebd.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

der herrschenden Klassen geschaffen [wird]« lässt sich genauso für das 
Recht stellen:536 Warum nimmt die ökonomische Beziehung zwischen 
Warenbesitzern die Form des Rechts an, oder anders formuliert, warum 
entfaltet sich das Rechtsverhältnis zwischen Rechtssubjekten, welche ge-
geneinander durch ihre Freiheit und Gleichheit bestimmt sind, und bleibt 
nicht die faktische Ungleichheit der Eigentumslosen gegenüber der Kapi-
talseite? Wozu dieser Zwischenschritt? Menke gibt die Antwort:

Deshalb bedeutet das zentrale Theorem der Marx’schen] Rechtstheo-
rie – daß die rechtliche Gleichheit die »andre Form« der sozialen Herr-
schaft ist – auch keinen Reduktionismus. Denn es bestreitet nicht den 
normativen Gehalt des Rechts; es löst die Normativität des Rechts nicht 
in Herrschaft auf. Die Normativität des Rechts ist irreduzibel und herr-
schaftsfunktional, ja herrschaftskonstituierend: Die Normativität der 
Rechtsverhältnisse muß um ihrer selbst willen geglaubt werden, damit 
sie soziale Herrschaft möglich macht. Die Rechtsverhältnisse haben da-
her einen normativen Gehalt, aber keinen, der sich gegen die soziale 
Herrschaft wenden ließe: Es ist eine Normativität ohne Überschuß. Das 
bürgerliche Recht ist durch seinen normativen Gehalt herrschaftskonsti-
tuierend. Marx’ Formel vom Recht als »andrer Form« begreift die bür-
gerliche Gesellschaft als interne Verbindung von Herrschaft und Recht: 
Herrschaft durch Recht.537

Der Imperativ der Freiheit und Gleichheit ist keine Lüge, im Gegenteil 
handelt es sich nicht nur um eine Rechtsnorm, sondern um eine in den 
westlichen Demokratien anerkannte Sollvorschrift der Moral. Jede Ne-
gation dieser Imperative impliziert einen Angriff auf die Demokratie als 
alternativloses Ideal, als deren integraler Bestandteil die Freiheit und 
Gleichheit fungieren; die Imperative sind insofern »ohne Überschuß«, 
als sie die rechtliche und staatliche Herrschaft nicht angreifen, vielmehr 
durch die herrschaftlich zur Verfügung gestellten Mittel – die Freiheit 
und Gleichheit – eine herrschaftserhaltende Binnenfunktion innerhalb 
des Systems einnehmen. Erneut offenbart sich die marxistische Kritik 
als eine Systemkritik, die ohne die Willkür von Psychologismen – wie 
die Unterstellung einer bösen Absicht der Rechtssetzungsorgane – aus-
kommt. Die so verstandene normative Seite des Rechts ist bei Paschu-
kanis zwar nicht expliziert,538 denn der Begriff der Normativität dient 
ihm ausschließlich als Abgrenzungsmoment gegenüber Kelsen, ergibt 
sich aber aus der Zusammenschau seiner Gedanken. Insofern ist Cerro-
ni zuzustimmen, der die eigenständige Analyse der Normativität bei Pa-
schukanis vermisst.539 Cerroni liegt jedoch falsch, wenn er Paschukanis 

536	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 139 [S. 120].
537	Menke, Kritik der Rechte, S. 270.
538	So auch Harms, Wertform und Rechtsform, S. 154.
539	Cerroni, Marx und das moderne Recht, S. 163ff.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

vorwirft, er leiste die notwendige Vermittlung zwischen »Idee und Wirk-
lichkeit«, zwischen Normativität und den gesellschaftlichen Produkti-
onsverhältnissen nicht. Die Normativität bzw. der Imperativ des moder-
nen Rechts besteht in der durch es gesetzten – und durch den Staat erst 
wirklich allgemein werdenden – Freiheit und Gleichheit, die in einem 
Wechselverhältnis zum seinerseits Freiheit und Gleichheit setzenden und 
voraussetzenden ökonomischen Verhältnis steht.

Tatsächlich versteht aber Paschukanis das Verhältnis von sozialer 
Wirklichkeit und Rechtsform nur in einem sehr beschränkten Sinne 
als eine äußere Bestimmung eines gegebenen sozialen Materials, dies, 
wenn er vom isolierten Wirtschaftssubjekt als Substrat des Rechtssub-
jekts spricht oder gar schreibt: »Wo dieses Substrat fehlt, ist das entspre-
chende Rechtsverhältnis a priori undenkbar.«540 Um eine äußere Bestim-
mung  dieses Substrats handelt es sich dabei jedoch nicht, lässt sich die 
Rechtsform doch nicht reduzieren auf eine bloß äußere Ummantelung ei-
nes seinerseits konkret-inhaltlichen Gegenstandes. Die Rechtsform selbst 
fasst bereits die Totalität des Inhalts des ökonomischen Produktionsver-
hältnisses in sich, aus welcher sie hervorgeht. Das Produktions- als ein 
Rechtsverhältnis zu denken, ist bei Paschukanis kein Akt äußerlicher 
Formgebung, sondern die notwendige Kehrseite des ökonomischen Ver-
hältnisses. In der Begründung der Existenz des Rechtsverhältnisses mit 
dem Verhältnis der Warenbesitzer liegt eine Identifikation von Rechtsver-
hältnis und Norm, oder anders formuliert wird der normativen Sphäre 
keine besondere oder selbständige Bedeutung hinsichtlich der Existenz 
des Rechts zugesprochen.541 Der Begriff der Geltung findet in Paschu-
kanis’ Schrift ein einziges Mal in der Abhebung zur normativen Schu-
le Kelsens und in Kontrast zum eigenen Begriff der Existenz des Rechts 
Anwendung, dort heißt es: 

Ganz logisch verneint deshalb die normative Schule mit Kelsen an der 
Spitze das Verhältnis zwischen Subjekten gänzlich, lehnt es ab, das Recht 
unter dem Gesichtspunkt der Existenz zu betrachten und konzentriert 
ihre ganze Aufmerksamkeit auf die formelle Geltung der Normen.542

Geltung ist bei Paschukanis daher ausschließlich in diesem pejorati-
ven Sinne der Betonung der normativen Seite des Rechts zu verstehen, 
demgegenüber der Begriff der Existenz die Seite des Rechtsverhältnis-
ses hervorhebt. Mit Kelsen kann hier gesagt werden, dass der Inhalt 
eines Rechtsverhältnisses seine Existenz betrifft – die faktisch existie-
renden Rechtsverhältnisse haben einen so oder so beschaffenen Inhalt 
–, darüber hinaus bedarf es aber eines eigenständigen Geltungsgrundes 

540	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 92 [S. 68].
541	Dies wird unter 3.4 unter dem Titel der differentia specifica des Rechts wei-

ter ausgeführt.
542	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 84 [S. 60].

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

für das Rechts- als Rechtsverhältnis. Dies ist die Grundnorm und inso-
fern spricht Kelsen vom »dynamischen Charakter« der Rechtsordnung 
als Normensystem, dessen einzelne Normen nicht vermittels ihres je ei-
genen Inhalts, der logisch aus einem bestimmten Inhalt der Grundnorm 
abgeleitet würde, gelten, sondern einzig und allein aufgrund ihrer von 
der Grundnorm bestimmten und dieser entsprechenden Erzeugungswei-
se bzw. eines dieser entsprechenden Setzungsaktes.543 Paschukanis for-
muliert nun einen prominenten Einwand gegen die normative Begrün-
dung des Rechts: 

Die formell-juristische Methode, die nur mit Normen zu tun hat, […] 
kann ihre Selbständigkeit nur innerhalb sehr enger Grenzen behaupten, 
und zwar nur solange, wie die Spannung zwischen Tatsache und Norm 
ein bestimmtes Maximum nicht überschreitet.544

Und tatsächlich verharrt auch Kelsen nicht im Gedankengebäude einer 
idealen normativen Ordnung, sondern sucht zwischen den beiden Ex
tremen einer rein normativen Begründung des Rechts und der faktischen 
Wirklichkeit zu vermitteln. Zu diesem Zweck führt er den Begriff der 
Wirksamkeit ein, dessen Verhältnis zur Geltung nur ein Spezialfall der 
allgemeinen Beziehung zwischen Sein und Sollen ist.545 Wie sich die Ver-
mittlung im Einzelnen vollzieht, soll in einem ausführlichen Zitat an-
schaulich werden:

Ebenso wie die Sollnorm als Sinn des sie setzenden Seinsaktes nicht mit 
diesem Akte, ist die Soll-Geltung einer Rechtsnorm nicht mit ihrer Seins-
Wirksamkeit identisch; die Wirksamkeit der Rechtsordnung als Gan-
zes und die Wirksamkeit einer einzelnen Rechtsnorm sind – ebenso wie 
der Normsetzungsakt – Bedingung der Geltung, und zwar Wirksamkeit 
in dem Sinne Bedingung, daß eine Rechtsordnung als Ganzes und eine 
einzelne Rechtsnorm nicht mehr als gültig angesehen werden, wenn sie 
aufhören wirksam zu sein. Auch ist die Wirksamkeit einer Rechtsord-
nung ebensowenig wie die Tatsache ihrer Setzung Grund der Geltung. 
Grund der Geltung […] ist die vorausgesetzte Grundnorm […]. Setzung 
und Wirksamkeit sind in der Grundnorm zur Bedingung der Geltung 
gemacht […]. Eine Bedingung kann mit dem von ihr Bedingten nicht 
identisch sein.546

Die Grundnorm als Grund der Geltung wird sohin unterschieden von 
der Wirksamkeit als Bedingung dieser Geltung, wobei die Begriffe Grund 
und Bedingung hier nicht eigens entwickelt werden und die Bezeich-
nung des einen Verhältnisses als Grund und des anderen Verhältnisses 

543	Vgl. Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 200f.
544	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 85 [S. 61f.].
545	Vgl. Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 215.
546	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 218f.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

als Bedingung willkürlich erscheinen muss.547 Wesentlich ist jedenfalls, 
dass die Bedingung der Wirksamkeit des Normensystems »im großen 
und ganzen« die selbst postulierte Reinheit der Rechtslehre in Zweifel 
zieht.548 Dies wurde im vorhergehenden Kapitel zur Methode Kelsens be-
reits behandelt. Für die Zwecke des vorliegenden Gedankens ist jedoch 
wesentlich, dass der ursprünglich durch Kelsen vorgebrachte Einwand 
gegen Paschukanis, dieser ließe Rechtsverhältnis und Norm zusammen-
fallen, nun gegen Kelsen selbst gewandt werden kann: Wenn primär der 
logische (Erzeugungs-) Zusammenhang zwischen den Normen – und 
in letzter Instanz der Grundnorm – ausschlaggebend für die Geltung 
des Rechts als Recht ist, also es im Umkehrschluss gerade nicht die fak-
tisch wirksamen oder nicht wirksamen Rechtsverhältnisse sind, dann ist 
Recht nur Recht vermittels der Rückbeziehung der Rechtsnormen auf 
die Grundnorm. Daher schreibt Paschukanis seinerseits im Hinblick auf 
»den Rechtsdogmatiker« – für den sich in diesem Zusammenhang Kel-
sen einsetzen lässt –, dass »er […] also mit der größten Seelenruhe Recht 
und Norm identisch setzen [kann]«.549

2.4.2.3 Kritik am Rechtsverhältnis –  
Die Anerkennungstheorie als bürgerliche Ideologie

Das Rechtsverhältnis wird bei Kelsen nicht als Verhältnis zwischen In-
dividuen, sondern als Verhältnis zwischen dem normativ angeordne-
ten Verhalten von Individuen bzw. als Verhältnis zwischen Rechtsnor-
men gedacht. Hiermit steht Kelsens Kritik am Eigentumsverhältnis als 
»Prototyp« des Rechtsverhältnisses in engem Zusammenhang, welche 
sich in zwei Weisen äußert:550 Einmal in Form der Ablehnung des natur-
rechtlichen Bildes vom natürlichen Verhältnis des Menschen zur Sache, 
ein anderes Mal in Form der ideologiekritischen Behandlung des Eigen-
tumsverhältnisses als Anerkennungsverhältnis gefasst, dem Kelsen eine 

547	Im letzten Satz des vorhergehenden Zitats wird erneut der Unterschied in 
der Denkweise zwischen Kelsen einerseits und Marx, Hegel, Paschukanis 
andererseits deutlich. Während bei Kelsen (und wohl auch dem gesunden 
Menschenverstand) die Nicht-Identität zwischen Bedingung und Bedingtem 
der Gültigkeit eines Naturgesetzes gleichkommt, ist die Bedingung für Hegel 
»das Unmittelbare, auf das der Grund sich als auf seine wesentliche Voraus-
setzung bezieht« (Hegel, Wissenschaft der Logik II, S. 113). Die Bedingung 
ist daher ebenso wie der ihr vorausgehende Grund wesentlich Selbst(begrün-
dungs-)verhältnis.

548	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 219.
549	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 86 [S. 63].
550	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 122.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Ausschließungstheorie des Eigentums gegenüberstellt. Da aus dem Text 
nicht hervorgeht, welche Sichtweise Paschukanis zugeschrieben wird, 
scheint Kelsen sich der allgemeinen Verwirrung in der Sekundärlitera-
tur um die Bestimmung der Beziehung zwischen den Warenbesitzern an-
zuschließen. Offensichtlich interpretiert er aber den Paschukanis’schen 
Subjektsbegriff nicht als Brennpunkt der dialektischen Einheit von – um 
mit Tuschling zu sprechen – produktionsvermitteltem und produktions-
vermittelndem Austausch, der sich an der besonderen Ware Arbeitskraft 
vollzieht. Das Eigentumsverhältnis als Beziehung von Mensch zu Ding 
und von Mensch zu Mensch sind bei Kelsen zwei miteinander unverein-
bare Gegensatzpaare, die er jeweils bei Paschukanis entdeckt, deren dor-
tigen Zusammenhang er jedoch nicht sieht. 

Im naturrechtlichen Bild vom Verhältnis des Menschen zur Sache 
wird das Rechtssubjekt als Gegenüber einer ihrerseits völlig passiven 
Gegenständlichkeit der Natur begriffen. Diese Sichtweise schreibt Kel-
sen Marx zu, denn dieser übernehme von der bürgerlichen Sozialphi-
losophie »die Vorstellung, daß das Eigentum ein durch Arbeit oder ur-
sprüngliche Aneignung begründetes Verhältnis eines Menschen zu einer 
Sache sei«.551 Dass das Eigentumsverhältnis der Dreh- und Angelpunkt 
der Marx’schen Theorie ist, steht fest, sodass die Rede vom Eigentums-
verhältnis als Prototyp des Rechtsverhältnisses bei Marx berechtigt ist. 
Zu Beginn des zweiten Kapitels im Kapital heißt es aber bereits: 

Um diese Dinge als Waren aufeinander zu beziehn, müssen die Waren-
hüter sich zueinander als Personen verhalten […]. Sie müssen sich daher 
wechselseitig als Privateigentümer anerkennen.552

Genauso wie der Wert als Dingeigenschaft ideologische Fiktion war, ver-
steht Marx auch das Eigentum nicht als ein dingliches Verhältnis zwi-
schen Mensch und Gegenstand; Eigentum existiert überhaupt nur als 
Eigentumsverhältnis zwischen Personen, das heißt durch seine gesell-
schaftliche Vermittlung.553 Dieses ist wesentlich »ein Willensverhältnis, 
worin sich das ökonomische Verhältnis widerspiegelt« und ist erst im 
und durch den Austauschprozess, der in Bezug auf das Eigentumsver-
hältnis Anerkennungsprozess ist, gegeben.554 Demgegenüber schreibt 
Kelsen:

551	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 122.

552	MEW 23, S. 99.
553	Vgl. auch Harms, Warenform und Rechtsform, S. 91, der jedoch ein direk-

tes Verhältnis des Begriffes der Ware zum Begriff des Eigentums bei Marx 
verneint: »Marx’ Begriff der Ware steht dabei in keinem unmittelbaren Ver-
hältnis zum juristischen Eigentumsbegriff.«

554	MEW 23, S. 99.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

Man sieht deutlich, daß Marx, ganz so wie die traditionell-bürgerliche 
Rechtstheorie, das Rechtsverhältnis als Verhältnis von Rechtssubjekt 
zu Rechtsobjekt, von Person zu Sache sieht. Und so erklärt er auch, 
daß das Eigentum an Grund und Boden nichts anderes sei, ›als daß der 
Grundeigentümer mit dem Boden verfahren kann, wie jeder Warenbe-
sitzer mit seiner Ware‹.555

Abgesehen von einer derartigen Trennung zwischen Rechtssubjekt und 
Rechtsobjekt, die bei Marx in dieser Form explizit nicht besteht – liegt 
die Besonderheit des Proletariats als Klasse bzw. des Arbeiters als Ver-
treter dieser Klasse doch darin, dass das Proletariat Subjekt und Objekt 
der Geschichte und der einzelne Arbeiter Subjekt und Objekt seiner Ar-
beitskraft ist –,556 ist die Rede vom Eigentumsverhältnis als Verhältnis 
des Menschen zur Sache im Kontext der Marx’schen Theorie widersin-
nig. Denn neben dem Eigentumsverhältnis des Kapitalisten zum kons-
tanten Kapital, dessen Wertgröße im Produktionsprozess eben konstant 
bleibt und etwa in Rohstoffen oder anderen Hilfsmitteln besteht, liegt 
die Quelle von Mehrwert erst im Eigentumsverhältnis zwischen Kapi-
talisten und variablem Kapital, das ist »der in Arbeitskraft umgesetzte 
Teil des Kapitals«.557 Weiter oben wurde schon auf die Naturgabe der 
Arbeitskraft hingewiesen, »Wert zu erhalten, indem sie Wert zusetzt«.558 
Das variable Kapital wiederum gründet aber auf der doppelten Freiheit 
des Lohnarbeiters, der sich zu seiner eigenen Arbeitskraft qua formeller 
Freiheit als Eigentümer verhält:

Unter dieser Voraussetzung kann die Arbeitskraft als Ware nur auf dem 
Markt erscheinen, sofern und weil sie von ihrem eignen Besitzer, der 
Person, deren Arbeitskraft sie ist, als Ware feilgeboten oder verkauft 

555	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 123.

556	Vgl. auch Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein, S. 33f., wo er schreibt: 
»Die Forderung von Marx, die »Sinnlichkeit«, den Gegenstand, die Wirk-
lichkeit als menschliche sinnliche Tätigkeit zu fassen, bedeutet ein Bewußt-
werden des Menschen über sich als Gesellschaftswesen, über den Menschen 
als – gleichzeitiges – Subjekt und Objekt des gesellschaftlich-geschichtlichen 
Geschehens. […] Nur weil es für das Proletariat ein Lebensbedürfnis, eine 
Existenzfrage ist, die vollste Klarheit über seine Klassenlage zu erlangen; weil 
seine Klassenlage nur in der Erkenntnis der ganzen Gesellschaft begreifbar 
wird […] ist im historischen Materialismus zugleich die Lehre »von den Be-
dingungen der Befreiung des Proletariats« und die Lehre von der Wirklich-
keit des Gesamtprozesses der gesellschaftlichen Entwicklung entstanden.« 
Der Arbeiter ist Subjekt seiner Arbeitskraft, indem er als freier Arbeiter Ei-
gentümer seiner Arbeitskraft ist, letztere daher Objekt; zugleich ist diese Ar-
beitskraft aber seine eigene, sodass er selbst das Objekt von sich selbst ist.

557	MEW 23, S. 223f.
558	MEW 23, S. 221.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

wird. Damit ihr Besitzer sie als Ware verkaufe, muß er über sie verfü-
gen können, also freier Eigentümer seines Arbeitsvermögens, seiner Per-
son sein.559

Das gesellschaftlich entscheidende Eigentumsverhältnis ist damit nicht 
das Verhältnis des Menschen zur Sache, sondern des Menschen zu sich 
selbst als seiner Arbeitskraft auf der einen Seite und des Menschen zu je-
dem anderen Menschen als einander gleichberechtigte Warenbesitzer auf 
der anderen Seite. In seinen Ökonomisch-philosophischen Manuskripten 
spricht Marx von der Arbeit als dem Wesen des Privateigentums.560 Die 
durch Kelsen herangezogene Textpassage des dritten Bandes des Kapi-
tals ist darüber hinaus, worauf Maihofer richtig hinweist,561 unvollstän-
dig und damit sinnverzerrt wiedergegeben. Zu Beginn des obigen Zitats 
heißt es nämlich: »Die juristische Vorstellung selbst heißt weiter nichts, 
als daß«, sodass Marx hier nicht seine eigene Ansicht zum Ausdruck 
bringt, sondern die Ansicht der bürgerlichen Rechtswissenschaft para-
phrasiert. Im Übrigen zielt Marx damit aber nicht auf die bürgerliche 
Vorstellung vom Eigentum als Verhältnis des Menschen zur Sache ab, 
sondern auf die Vorstellung ursprünglich isolierter Individuen, die einan-
der freiwillig durch Verträge begegnen. Maihofer schreibt, dass 

die Formulierung »weiter nichts« […] vielmehr darauf [verweist], daß 
durch den juristischen Eigentumstitel lediglich eine Potentialität gesetzt 
ist, beispielsweise einer ökonomischen Verwertung des Grundeigen-
tums.562 

Marx kritisiert daher insbesondere die universalistisch-idealistische Abs
traktion von der historischen Bestimmtheit konkreter gesellschaftlicher 
Verhältnisse.563

Kelsen schreibt nun Paschukanis die Reproduktion dieses schein-
bar auf Marx zurückgehenden Eigentumsverständnisses als natürliches 
Verhältnis zwischen Person und Sache zu und stützt sich dabei auf Pa-
schukanis’ Formulierung, die Warenbesitzer seien vor der gegenseitigen 
Anerkennung als Privateigentümer in der bürgerlichen Gesellschaft »na-
türlich auch Eigentümer [gewesen], aber in einem anderen, organischen, 
außerrechtlichen Sinne«.564 Hiermit ist auf vorkapitalistische Arbeits-
verhältnisse verwiesen, in denen die sich in der warenförmig produzie-
renden Gesellschaft einstellenden vier Dimensionen der Entfremdung,565 

559	MEW 23, S. 182.
560	Vgl. MEW 40, S. 557.
561	Vgl. Maihofer, Das Recht bei Marx, S. 182f.
562	Maihofer, Das Recht bei Marx, S. 183.
563	Ebd.
564	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 121 [S. 100].
565	Vgl. dazu ausführlich Elbe, »Entfremdete und abstrakte Arbeit. Marx’ Öko-

nomisch-philosophische Manuskripte im Vergleich zu seiner späteren Kritik 

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

die Marx in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten entfaltet, 
noch nicht (in ihrer Gesamtheit) verwirklicht sind. Die Zuschreibung 
eines organischen Charakters vorkapitalistischen Eigentums referiert 
primär auf die erste Entfremdungsdimension, in welcher der Arbeiter 
von seinem Arbeitsprodukt entfremdet wird, indem dieses nicht in sein 
eigenes, sondern in fremdes Eigentum – das Eigentum des Kapitalis-
ten – fällt. Damit ist jener bewusste Prozess zwischen Natur und dem 
auf die Natur einwirkenden Menschen getrennt, welcher für Hegel in 
der Phänomenologie des Geistes noch zur Sprengung des Herrschafts- 
und Knechtschafsverhältnisses geführt hat.566 Gleichzeitig ist der dop-
pelt freie Lohnarbeiter von den Arbeitsmitteln wie auch von den Subsis-
tenzmitteln entfremdet, welche ihm erst vom Kapitalisten in Form von 
Produktionsmitteln und Entlohnung zur Verfügung gestellt werden.567 
Zwischen dem Arbeiter und seinen Lebensmitteln, die er sich in vorka-
pitalistischen Verhältnissen seinen Bedürfnissen und Zwecken entspre-
chend durch unmittelbares Einwirken auf die Natur, das heißt in einem 
natürlichen oder organischen Sinne, beschafft, steht in der warenför-
migen Produktionsweise nun das Eigentum an Produktionsmitteln als 
»Lebensmittel der Arbeit« selbst.568 Diesen Umstand scheint Paschuka-
nis mit seiner Rede vom vorjuristischen, organischen Eigentum andeuten 
zu wollen, denn »an und für sich entbehrt die Beziehung des Menschen 
zur Sache jeder juristischen Bedeutung«.569 Die »Gegenüberstellung von 
Ding und Subjekt« ist daher nur insofern »Schlüssel zum Verständnis 
der Rechtsform«,570 als der Mensch in bürgerlichen Verhältnissen »nur 

der politischen Ökonomie«, in: I. Elbe/P. Hogh/Ch. Zunke (Hg.), Oldenbur-
ger Jahrbuch für Philosophie 2012, Oldenburg 2014.

566	So heißt es etwa in Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 154: »Diese nega-
tive Mitte oder das formierende Tun ist zugleich die Einzelnheit oder das rei-
ne Für-sich-sein des Bewußtseins, welches nun in der Arbeit außer es in das 
Element des Bleibens tritt; das arbeitende Bewußtsein kommt also hierdurch 
zur Anschauung des selbstständigen Seins, als seiner selbst.« Das Verhältnis 
vom Herrn zum Knecht und vom Knecht zum Herrn spiegelt jedoch feu-
dalistische Verhältnisse wider, worauf auch Hans Georg Gadamer in Hans 
Georg Gadamer, »Hegels Dialektik des Selbstbewußtseins«, in: Hans Fried-
rich Fulda/Dieter Henrich (Hg.), Materialien zu Hegels »Phänomenologie 
des Geistes«, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1973, S. 239 hinweist: »He-
gel beschreibt in seiner Dialektik der Knechtschaft nicht den Lohnarbeiter, 
sondern weit eher den leibeigenen Bauern und Handwerker. […] Die eigent-
liche Funktion der Arbeit für das Selbstbewußtsein erfüllt sich eben in der 
nicht-entfremdeten Arbeitswelt.« (Hervorhebung L.L.O.).

567	Vgl. MEW 40, S. 513.
568	MEW 40, S. 512. Vgl. auch Elbe, »Entfremdete und abstrakte Arbeit«, S. 5.
569	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 121 [S. 100f.].
570	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 111 [S. 89].

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

bestimmt wird, indem er einem Ding gegenübergestellt wird, das heißt 
als Subjekt« (Hervorhebung L.L.O.).571 

Bei Kelsen heißt es weiter:

Paschukanis glaubt, er habe die bürgerliche Rechtsideologie durch-
schaut, wenn er im Rechtssubjekt den idealisierten Warenbesitzer und 
im Rechtsobjekt die in einem abstrakten Nebel verhüllte Ware erkennt. 
Allein das ideologische Moment liegt nicht in der zu weit getriebe-
nen Abstraktion der bürgerlichen Rechtstheorie, sondern in der Be-
stimmung des Rechtsverhältnisses als Verhältnis zwischen Mensch und 
Sache.572

Im ersten Satz begegnet uns erneut die reduktionistische Interpretati-
on der Rechtssubjektivität, welche der im Warentausch inbegriffenen, 
weil ihn bedingenden und durch ihn bedingten, Bezugsform auf iso-
lierte private, einander gleiche und freie Individuen keine Eigenstän-
digkeit zuschreibt. Ein solcher Reduktionismus übersieht aber gera-
de die Wechselwirkung zwischen Recht und Ökonomie wie auch die 
reale Dimension des ideologischen Phänomens des Rechts bzw. der 
Rechtssubjektivität. Die Entlarvung der bürgerlichen Rechtstheorie – 
und darüber hinaus freilich auch des bürgerlichen Rechts als solches 
– besteht im Aufzeigen des verdinglichten Charakters gesellschaftli-
cher Verhältnisse und im Ausweisen dieser Verdinglichung als notwen-
dige Folge der konkreten historischen Beschaffenheit der wertförmi-
gen Gesellschaft. Das Rechtssubjekt bei Paschukanis ist also gerade 
nicht durch eine »zu weit getriebene Abstraktion« bestimmt, sondern 
der dem Warentausch immanente Bezug auf abstrakt Freie und Glei-
che wird im Rechtssubjekt als Kontingenz der warenförmigen Gesell-
schaft bestimmt. Die Subjektform ist sehr wohl Abstraktion, jedoch 
in dem Sinne, dass sich die Abstraktion einerseits nur über die einzel-
nen Individuen verwirklicht, sie also konkrete Allgemeinheit ist, und 
andererseits gerade nicht Abstraktion von den sie bedingenden gesell-
schaftlichen Verhältnissen ist.  Sie ist konkrete Allgemeinheit der wert-
förmigen Gesellschaft. Paschukanis versteht zwar das Eigentum im 
vorkapitalistischen Kontext im organischen Sinn als Verhältnis zwi-
schen Mensch und Sache, spricht jedoch sämtlichen Formen vorkapi-
talistischen »Rechts« den Rechtscharakter ab. Das organische Eigen-
tum als ausschließliches Verhältnis zwischen Mensch und Sache ist 
aus diesem Grund schlichtweg kein Rechtsverhältnis im bürgerlichen 
Sinn. Mit Paschukanis kann daher Kelsen in Bezug auf die bürgerli-
che Rechtstheorie zugestimmt werden, wenn dieser das ideologische 
Moment des (rechtstheoretischen Begriffs des) Rechtsverhältnisses 

571	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 112f. [S. 91].
572	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 124.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

darin erblickt, ein Verhältnis von Mensch zu Mensch als Verhältnis 
von Mensch zur Sache darzustellen.573

Die Herrschaft des Menschen über die Sache bzw. die Natur hält Kel-
sen demgegenüber für unproblematisch und demnach für nicht idealisie-
rungsbedürftig.574 Von umweltschutztechnischen und tierethischen Indi-
kationen abgesehen, ist eine derartige Sichtweise insofern problematisch, 
als sie die in der bürgerlichen Ökonomie beliebte Robinsonade reprodu-
ziert.575 Die Vorstellung des Verhältnisses eines isolierten Menschen zur 
Natur indiziert bereits insofern die von Kelsen für entbehrenswert ge-
haltene Idealisierung, als der menschliche Zugriff auf die Natur immer 
schon in Kooperation stattfand.576 Für die dem dialektischen Materialis-
mus entgegengesetzte universalistische Abstraktion von der historischen 
Realität ist daher die Robinsonade ein treffendes Beispiel.

Aber auch in der Anerkennungstheorie entdeckt Kelsen eine Spielart 
bürgerlich-ideologischer Rechtstheorie, die im Ergebnis auf eine Herlei-
tung des objektiven aus dem subjektiven Recht abzielt und auf diese Wei-
se das Eigentum als die Sphäre der privaten Freiheit gegen den Staat als 
die Sphäre der Macht schützen will.577 Exakt hierin verortet Kelsen die 
Funktion der Konzeption des Eigentums als organisches, das heißt vor 
der staatlichen Ordnung situiertes, Verhältnis zwischen Mensch und Sa-
che. Auf diese Funktion des bürgerlichen Eigentums (nicht bloß der The-
orie des Eigentums!) weist Menke hin, wenn er im Hinblick auf John Lo-
cke formuliert: »Der Schritt zur spezifisch bürgerlichen Konzeption des 
Eigentums als eines subjektiven Rechts besteht nun darin, das Eigentum 

573	Vgl. Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichts-
auffassung«, S. 124.

574	Ebd.
575	Vgl. auch Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 125 [S. 104].
576	Eindringlich betont dies etwa der Zoologe und Verhaltensforscher Frans 

de Waal in seiner Studie Primaten und Philosophen. Wie die Evolution 
die Moral hervorbrachte. Dort steht gleich zu Beginn: »In Wirklichkeit 
gab es nie einen Zeitpunkt, von dem an wir asozial waren: Als Nachkom-
men von höchst sozialen Vorfahren – einer langen Ahnenreihe von Tier- 
und Menschenaffen – leben wir schon immer und ewig in Gruppen. Freie 
und gleichberechtigte Einzelne hatte es nie gegeben. Schon von Beginn an 
[…] waren wir wechselseitig voneinander abhängig, aneinander gebunden, 
nicht gleichberechtigt. Wir entstammen einer langen Ahnengalerie von hie
rarchischen Tieren, für die das Leben in Gruppen keine Option, sondern 
Überlebensstrategie war. Jeder Zoologe würde unsere Art als notwendiger-
weise gesellig klassifizieren.« (Frans de Waal, Primaten und Philosophen. 
Wie die Evolution die Moral hervorbrachte, München: Carl Hanser 2008, 
S. 22.

577	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 123f.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

auf einen Grund vor dem Recht zu stellen«.578 Eine solche Kritik am Na-
turrecht formuliert auch Paschukanis an vielen Stellen seiner Schrift,579 
sodass nicht davon gesprochen werden kann, er liefere sich »einer der 
gefährlichsten unter den bürgerlichen Rechtsideologien«580 aus, indem 
er das Eigentum als Produkt »der eigenen vorjuristischen Geschichte«581 
begreift. Dies ist lediglich ein Hinweis auf die das Vorgehen des dialekti-
schen Materialismus, weder aber Affirmation des in der vorjuristischen 
Geschichte zu beobachtenden organischen Eigentums noch Legitimie-
rung des gegenwärtigen Eigentums.

Dem Eigentum als Anerkennungsverhältnis stellt Kelsen eine Aus-
schließungstheorie des Eigentums gegenüber, die entgegen der herrschen-
den bürgerlichen Lehre das Eigentum nicht positiv besetzt, sondern rein 
negativ fasst. Den Akt der Anerkennung hingegen versteht Kelsen als 
»real-psychologisch[]«, vermittels dessen eine »Erklärung der Seins-
geltung der Normen«, eine »Bejahung der Rechtsordnung« vollzogen 
wird.582 Auch nicht die »ausschließliche[] Herrschaft einer Person über 
eine Sache« bzw. die ausschließliche Verfügungsgewalt, sondern der Aus-
schluss aller Nichteigentümer vom Zugriff auf und von der Verfügung 
über die im Eigentum stehende Sache soll das Eigentum im Wesentlichen 
bestimmen.583 »Allein dagegen wehrt sich die traditionelle Rechtslehre 
auf das entschiedenste, das subjektive Recht, das ist die Berechtigung des 
einen, nur als Reflex der Rechtspflicht der anderen gelten zu lassen«.584 
Das Primat des subjektiven Rechts als Berechtigung und das heißt als 
Instrumentarium bürgerlicher Freiheit ist der ideologische Irrglaube an 
die emanzipatorische Kraft der formellen Freiheit und Gleichheit, den 

578	Menke, Kritik der Rechte, S. 210. Auf S. 211 heißt es weiter: »Die radika-
le Differenz des bürgerlichen Eigentums vom traditionellen liegt nicht in ir-
gendwelchen Inhalten, sondern in seiner Begriffsstruktur – in der Struktur 
seiner Normativität: Während im traditionellen Eigentum sein normativer 
Grund und sein normativer Gehalt zusammenfallen – die private Entschei-
dung des Eigentümers ist berechtigt, weil sie richtig ist: ein Werk der Tu-
gend, zu der die Rechtsordnung erzieht –, fallen sie im bürgerlichen Eigen-
tum auseinander. Das bürgerliche Eigentum ist ein Recht auf (auf, nicht aus: 
das natürliche Eigentum ist die Grundlage, nicht der normative Grund) na-
türliches Eigentum; ein Recht, das das natürliche Eigentum schützt und si-
chert.«

579	Vgl. beispielsweise Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 114, S. 123,  
S. 143.

580	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 126.

581	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 122 [S. 101].
582	HKW 3, S. 34.
583	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 136.
584	Ebd.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Kelsen in der Reduktion vom subjektiven auf das objektive Recht ent-
hüllt.585 Auch die Zurückführung der Sachherrschaft auf eine Herrschaft 
über Menschen in dem Sinne, dass das Eigentum alle übrigen Menschen 
vom Zugriff auf dasselbe ausschließt und auf diese Weise Ausbeutung 
vermittelt,586 ist als ideologiekritische Leistung zu verzeichnen, wenn-
gleich eine genaue Bestimmung dessen, was unter Ausbeutung über die 
Ausschließungsfunktion hinaus zu verstehen ist, ausbleibt. 

Zwei Einwände lassen sich jedenfalls gegen ein derartiges Eigentums-
verständnis vorbringen. Der erste Einwand wird von Paschukanis ex-
plizit formuliert und wurde oben bereits thematisiert. Er besteht dar-
in, dass »in diesen abstrakten Verboten […] der Begriff des Eigentums 
jeden lebendigen Sinn [verliert] und […] sich von der eigenen vorjuris-
tischen Geschichte los[sagt].«587 Die Ausschließungstheorie konstruiert 
das Eigentum also »rein formell«.588 Der zweite Einwand ist bei Paschu-
kanis höchstens angelegt und daher im Folgenden zu explizieren, gibt 
aber Auskunft über das reduktionistische Ausbeutungsverständnis Kel-
sens. Die Ausschließungstheorie fingiert den Gebrauchswert als das we-
sentliche Moment des bürgerlichen Eigentumsverhältnisses,589 wenn sie 
Ausbeutung mit dem Ausschluss vom Gebrauch bzw. der Verfügung über 
das Eigentum identifiziert. Dabei liegt dieser Sicht aber ein ganz simples 
– und verkehrtes – Verständnis vom Gebrauchswert zugrunde, der allein 
auf das konstante Kapital bzw. Produktionsmittel wie Liegenschaften, 
Maschinen, Stoffe bezogen ist. Dieser soll offenbar darin bestehen, eben 
diese Produktionsmittel – unter Ausschluss aller anderen Nichteigentü-
mer – zu benutzen, um Mehrwert zu schöpfen. 

Die entscheidende Rolle der Arbeitskraft, das heißt die Besonderheit 
des Gebrauchswertes der Arbeitskraft in der Mehrwertproduktion, wird 
auf diese Weise ignoriert. Wir sehen uns zudem an den »Schatzbildner« 
erinnert, der sich vom Kapitalisten entschieden abhebt.590 Denn jener, 
der Schatzbildner, hält das Produkt der sogenannten ersten Metamor-
phose, das ist aus der Sicht des Verkaufenden der Verkauf der Ware als 
Gebrauchswert gegen Ware als Tauschwert bzw. Geld (W-G),591 fest und 
tritt damit nicht mehr in die zweite Metamorphose, das wäre aus der 

585	Dies wird uns weiter unten im Zusammenhang mit dem Rechtsstaat als Ple-
onasmus beschäftigen.

586	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 136.
587	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 122 [S. 101].
588	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 121 [S. 101].
589	Vgl. auch Peter Römer, »Die Kritik Hans Kelsens an der juristischen Ei-

gentumsideologie«, in: Werner Krawietz/Ernst Topitsch/Peter Koller (Hg.), 
Ideologiekritik und Demokratietheorie bei Hans Kelsen, S. 97, S. 100f.

590	Vgl. MEW 23, S. 144ff.
591	Diese Verdopplung der Ware in Ware und Geld wurde im Rahmen der Wert-

formanalyse unter 2.2.4. schon behandelt.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Sicht des vormals Verkaufenden nun der Kauf einer Ware als Gebrauchs-
wert mit der soeben erhaltenen Geldware (G-W), ein. Damit vermittelt 
das Geld nicht mehr die Warenzirkulation,592 sondern schließt diesen 
Prozess »als absolutes Dasein des Tauschwerts oder allgemeine Ware« 
ab.593 Weder im konstanten Kapital noch in der Hortung von Geld liegt 
die mehrwertschöpfende Kraft, diese entspringt allein dem Gebrauch 
der Ware Arbeitskraft. Nun bedarf der Gebrauch der Arbeitskraft aber 
nicht des Ausschlusses aller Lohnarbeiter vom Eigentum (den Produk-
tionsmitteln), sondern im Gegenteil liegt der Gebrauch der Arbeitskraft 
darin, die Lohnarbeiter in den Gebrauch der Produktionsmittel mitein-
zuschließen. Diesen werden die Produktionsmittel zur Verfügung gestellt. 
Dies schreibt auch Peter Römer:

Die Ausschließungstheorie kann allenfalls die ökonomische Funkti-
on des kleinen, persönlichen Eigentums […] widerspiegeln. Von dieser 
Theorie wird verdeckt, daß durch das Eigentumsrecht Aneignungspro-
zesse organisiert werden. Das Privateigentum in einer kapitalistischen 
Gesellschaft muß also die Möglichkeit eröffnen, Andere nicht nur von 
dem Eigentumsobjekt auszuschließen sondern sie im Gegenteil in das 
Eigentum ›einzuschließen‹.594

Die Ausschließungstheorie isoliert den Eigentümer von den Nichteigen-
tümern und verkennt sohin die eigentliche Funktion des Eigentums. Frei-
lich sind die Lohnarbeiter formell vom Eigentum ausgeschlossen, doch 
sind sie, um mit Römer zu sprechen, »mit den Produktionsmitteln ver-
bunden«.595 Zwar ist der Ausschluss der Lohnarbeiter vom Eigentum 
an den Produktionsmitteln im Sinne ihrer doppelten Freiheit Vorausset-
zung für die Ausbeutung, diese vollzieht sich aber in der Aneignung des 
vom Lohnarbeiter erzeugten Mehrwerts durch den Eigentümer der Pro-
duktionsmittel. Bei Menke findet sich eine treffende Formulierung der 
wechselseitigen Interdependenz zwischen Ausschluss und Einschluss ins 
Eigentum:

Der andere wird von der Entscheidung über die eigene Sache ausge-
schlossen, um gerade dadurch in das Herrschaftsgebiet des Privateigen-
tümers »internalisiert« zu werden: Im proprietären Ausschluß des ande-
ren geht es um die »Einsaugung von dessen ›Rechtssphäre‹ in die Sphäre 
des Eigentums«. Das bürgerliche Eigentum ermächtigt das Subjekt, seine 
ausgrenzende Entscheidungsmacht zu »entgrenzender Herrschaft« (Ul-
rich K. Preuß) über die anderen zu nutzen.596

592	Vgl. MEW 23, S. 118ff.
593	MEW 23, S. 150.
594	Römer, »Die Kritik Hans Kelsens an der juristischen Eigentumsideologie«, 

S. 97.
595	Ebd.
596	Menke, Kritik der Rechte, S. 214.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

Der simplifizierende Vorwurf von Reduktionismen wie die Identifikati-
on von Norm und Rechtsverhältnis oder die Identifikation von Rechts-
subjekt und Warenbesitzer verfehlen Paschukanis’ Grundanliegen. Das 
vollständige Ineinanderklappen der jeweils beiden Seiten würde eine ei-
genständige Untersuchung der Form des Rechts überflüssig machen, die 
sich doch erst im Wechselspiel dieser Gegensätzlichkeiten konstituiert. 
Die bürgerliche Rechtsform ist gerade durch ihre begriffsinterne Vermitt-
lung zwischen ihrer Normativität und ihrem geschichtlich-gesellschaft-
lichen Ursprung das, was sie ist: Freiheit und Gleichheit kennzeichnen 
jene Normativität, die sich im ökonomischen Verhältnis der Warenbesit-
zer als Rechtsverhältnis realisiert. Gleichzeitig vermittelt diese Normati-
vität eine ihrem Inhalt entgegengesetzte Dynamik der Ausbeutung. Recht 
ist nicht einfach blanke (Klassen-) Herrschaft und wer den Schleier des 
Rechts hebt, dem blickt zuallererst nicht das Gorgonenhaupt der Macht 
entgegen, sondern die Realität, die dem Inhalt des Rechts durchaus ent-
spricht: Wir sind frei und gleich. Genau darin sind wir aber zugleich un-
frei und ungleich. Diese »Doppellogik« des bürgerlichen Rechts besteht 
also darin, dass der soziale Inhalt der Unterdrückung und Ausbeutung 
in die Form der Gleichheit gegossen ist.597 Die »Fratze im Bestehenden« 
(Adorno) lässt sich nicht wie ein Schleier heben,598 eine Befreiung von 
ihr setzt die Befreiung von der materiellen Wirklichkeit der Rechtsform 
voraus, welche sich im unmittelbaren Bewusstsein als Rechtsfetisch nie-
derschlägt. Bei Paschukanis lesen wir: »Die Macht eines Menschen über 
den anderen wird als Macht des Rechts in die Wirklichkeit umgesetzt, 
das heißt als die Macht einer objektiven unparteiischen Norm.«599 Her-
vorzuheben ist der Begriff Wirklichkeit, der dem (bloßen) Schleier des 
Rechts fundamental entgegengestellt ist. Paschukanis identifiziert nicht 
den normativen Gehalt des Rechts mit dem Rechtsverhältnis, vielmehr 
entlarvt er ihn als Produkt gesellschaftlicher Verhältnisse.600 Gleichzeitig 
ist die Normativität des Rechts aber keine ideologische Fiktion, bloße 
Widerspiegelung des gesellschaftlichen Seins,601 sondern faktische Rea-

597	Menke, Kritik der Rechte, S. 269.
598	So aber Menke, Kritik der Rechte, S. 406.
599	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 143 [S. 124].
600	Nicht aber in dem Sinne, wie es offenbar Dieter Kühne, Der marxistisch-so-

zialistische Rechtsbegriff. Eine kritische Stellungnahme, Berlin: Duncker & 
Humblot 1985, S. 47 versteht, der den Einfluss gesellschaftlicher Verhält-
nisse ausschließlich auf den Inhalt des Rechts bezieht: »Anders als die Rei-
ne Rechtslehre […] geht die marxistische Rechtskonzeption von einem De-
terminationszusammenhang zwischen sozialen Zuständen und dem Inhalt 
der Normen aus.«

601	Vgl. etwa Kühne, Der marxistisch-sozialistische Rechtsbegriff, S. 44ff. und 
Peter Higi, Sein und Sollen in der marxistischen Rechtstheorie unter Be-
rücksichtigung des marxistischen Wissenschaftsverständnisses, Zürich: 

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

lität bzw. »Faktizität von Normativität« und als solche Moment der To-
talität der Gesellschaft.602

2.4.3 Reproduktion bürgerlicher Ideologie II:  
Die Kritik am Dualismus von Recht und Staat

2.4.3.1 Jeder Staat ist Rechtsstaat

Weiter oben haben wir gesehen, dass der Staat bei Paschukanis nicht aus 
dem Recht im wortwörtlichen Sinne abgeleitet, sondern vielmehr als not-
wendige Seite der Rechtsform, als die den allgemeinen Äquivalenzcha-
rakter der Rechtsform gewährleistende Zwangsgewalt begriffen wird.

Anders fasst Kelsen das Verhältnis von Recht und Staat, denn weder 
sei der Staat aus dem Recht noch das Recht aus dem Staat ableitbar. Der 
Staat – das ist aus der Perspektive der Reinen Rechtslehre eine bloße Fik-
tion. Es ist gerade die Annahme einer »von der Rechtsordnung unabhän-
gige[n] Existenz« des Staates,603 welche die traditionelle Lehre vom Du-
alismus von Staat und Recht kennzeichnet. Ebenfalls der traditionellen 
Lehre, genauer Georg Jellinek, entnommen, ist die sogenannte Drei-Ele-
mente-Lehre des Staates, wonach der Staat die Einheit von Staatsvolk, 
Staatsgebiet und Staatsgewalt bezeichnet. Dem widerspricht auch Kel-
sen nicht, doch bestimmt er diese Begriffe entgegen einer soziologischen, 
politikwissenschaftlichen oder philosophischen Bestimmung als »Gel-
tung und Geltungsbereiche einer Rechtsordnung«.604 Allein hierin liegt 
bereits eine ideologiekritische Leistung, die dem gegenwärtig wieder er-
starkenden Nationalismus radikal entgegentritt: Das Staatsvolk ist kei-
ne Kultur-, Sprach- oder Verfassungsgemeinschaft und schon gar keine 
Blut- und Bodengemeinschaft, es ist eine rein rechtliche Bestimmung, 
die den personalen Geltungsbereich einer Rechtsordnung verkörpert.605 
Entgegen Patriotismus und Nationalismus hält Kelsen fest: »Die Fra-
ge, ob ein Mensch zu einem Staat gehört, ist keine psychologische, son-
dern eine Rechtsfrage.«606 Daneben bildet das Staatsgebiet den räumli-
chen Geltungsbereich und die Staatsgewalt die Geltung einer effektiven 
Rechtsordnung.607 Der Staat ist die geltungstechnische Spezifizierung der 

Polygraph 1988, S. 120ff., die die marxistische Rechtstheorie in diesem ver-
einfachten Sinn verstehen.

602	Buckel, Subjektivierung und Kohäsion, S. 77.
603	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 288.
604	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 290.
605	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 291.
606	Ebd.
607	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 292.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

Rechtsordnung, ist daher selbst bloß die »relativ zentralisierte, in ihrem 
räumlichen und zeitlichen Geltungsbereich beschränkte, souveräne und 
völkerrechtsunmittelbare, im großen und ganzen wirksame Rechtsord-
nung«.608 Kelsen dekonstruiert aber auch den sich zu Patriotismus und 
Nationalismus komplementär verhaltenden Begriff der Gemeinschaft: 
Diese sei gerade kein soziales oder psychologisches Phänomen wechsel-
seitigen Zusammenhalts, sondern selbst nur eine normative Ordnung, 
sohin die Rechtsordnung.609 

Fraglich bleibt, ob in dieser »methodenkritischen Auflösung« nicht 
dennoch die Begriffe Gesellschaft und Staat vereinseitigt werden:610 Was 
den Begriff der Gesellschaft betrifft, so führt die Reduktion auf ein rein 
normatives Element zu einer Verengung und Vereinseitigung der gesell-
schaftlichen Totalität auf das Recht; was den Begriff des Staates betrifft, 
so führt die Identität von Recht und Staat zu einer Vernachlässigung 
der politischen Sphäre bzw. der Eigenart der politischen Gewalt gegen-
über dem Recht. Dass Kelsen der Auflösung des Dualismus jedoch aus-
schließlich innerhalb der Rechtswissenschaft Geltung zuschreibt, wäre 
angesichts der disziplinübergreifenden Dimension dieser Ideologie und 
dem umfassenden ideologiekritischen Gestus des Kelsen’schen Werks in-
konsequent.

Die Existenz des dualistischen Ideologems in der traditionellen Rechts- 
und Staatslehre beruht nach Kelsen auf dessen Rechtsfertigungsfunkti-
on: Denn um den Staat als Rechtsstaat zu rechtfertigen, muss er als vom 
Recht verschieden vorgestellt werden; es ist sohin ein Rechtsstaat, »der 
sich dadurch rechtfertigt, daß er das Recht fertigt«.611 Wird aber der 
Staat als die vom Recht verschiedene Sphäre bloßer, das heißt faktischer 
Gewalt vorgestellt, muss im Umkehrschluss das Recht als die jenseits der 
Gewalt angesiedelte Sphäre der guten oder gerechten Ordnung erschei-
nen. So involviert die Verengung des Begriffes des Rechtsstaates auf die 
liberale, rechtsstaatliche Demokratie »die Annahme, daß nur eine so ge-
artete Zwangsordnung als eine ›wahre‹ Rechts-Ordnung angesehen wer-
den kann«.612 Genau dies ist aber, so Kelsen, »ein naturrechtliches Vor-
urteil«, das der Legitimierung der eigenen Zwangsordnung als gerecht 
und gut dient.613 

608	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 293.
609	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 290.
610	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 320.
611	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 288.
612	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 321.
613	Ebd.; vgl. den ähnlichen Gedanken Kelsens bezüglich der moralischen 

Rechtfertigung des Rechts unter 3.3.2.3.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

2.4.3.2 Ein Zugleich von Identität und Dualität:  
Staat und Recht als Wechselverhältnis

Paschukanis und Kelsen sind sich darin einig, dass der bürgerliche Staat 
immer auch zugleich Rechtsstaat ist, wenn auch als Resultat unterschied-
licher Überlegungen: im ersten Fall, weil die Staatsgewalt in einem wech-
selseitigen Bedingungsverhältnis zum Recht steht, im zweiten Fall, weil 
Staat und Recht im Verhältnis der Identität gedacht werden. So schreibt 
auch Paschukanis, der Rechtsstaat sei »fata morgana, aber eine der Bour-
geoisie sehr bequeme«.614  In Übereinstimmung mit Deckers Überlegun-
gen zur Demokratie als perfekte Form bürgerlicher Herrschaft erweist 
sich auch für Paschukanis die Ideologie des Rechtsstaates deswegen als 
besonders vertrackt, weil sie die objektive Wirklichkeit zwar nicht voll-
ständig widerspiegelt, sich aber doch wesentlich auf diese stützt.615 Der 
Staat ist bei Paschukanis weder Instrument der Unterdrückung durch 
die herrschende Klasse wie bei Lenin noch Instrument der Beförderung 
sozialpolitischer Anliegen wie in der Sozialdemokratie.616 All dies kann 
der Staat sein und empirisch hatte und hat der Staat auch diese Funkti-
onen, allerdings betreffen sie nicht den notwendigen Kern, den Begriff 
des bürgerlichen Staates. Diesen verortet Paschukanis entgegen dem in-
strumentalistischen Trend zeitgenössischer Staatsauffassungen in einer 
spezifischen Allgemeinheit, der »Form eines unpersönlichen, von der Ge-
sellschaft losgelösten Apparats der öffentlichen Macht«,617 einer Gewalt, 
»die keinem im besonderen gehört, über allen steht und sich an alle rich-
tet«.618 Paschukanis hebt sich explizit davon ab, den Staat als bloßes In
strument der herrschenden Klasse zu begreifen, sohin auch von der ober-
flächlichen Ideologiekritik, die Allgemeinheit des Staates sei der bloße 
Schleier partikularer Interessen. Die unpersönliche, öffentliche Gewalt 
des bürgerlichen Staates, diese »neutrale Form« vermittelt und reprodu-
ziert die kapitalistische Struktur der Gesellschaft.619 So besteht auch kei-
ne Identität zwischen der Unterwerfung des Arbeiters unter den Kapi-
talisten und der Unterwerfung des Arbeiters als Staatsbürger unter den 
Staat. Letztere Unterwerfung ist nicht die ökonomische Unterwerfung 
»nur in eine ideologisch verdoppelte Form gekleidet«, gerade weil »hier 
ein besonderer, von den Vertretern der herrschenden Klasse getrennter 

614	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 146 [S. 127].
615	Peter Decker, Demokratie. Die perfekte Form bürgerlicher Herrschaft, Mün-

chen: Gegenstandpunkt 2013; Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 146 
[S. 127]

616	Vgl. Lenin, Staat und Revolution, S. 15.
617	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 139 [S. 120].
618	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 145 [S. 126].
619	Siehe auch Elbe, »Der Staat des Kapitals«, in: AG Rechtskritik (Hg.), Rechts- 

und Staatskritik nach Marx und Paschukanis, S. 52.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

Apparat vorhanden ist, der über jedem einzelnen Kapitalisten steht und 
als unpersönliche Kraft figuriert«.620 Diese beiden Unterwerfungen sind 
aber auch deswegen nicht dasselbe, weil der bürgerliche Staat nicht je-
des einzelne ökonomische Ausbeutungsverhältnis vermittelt, wäre dem 
so, könnte der Arbeiter schwerlich als doppelt frei gedacht werden.621

Damit ist, wie Elbe treffend erkennt, der Staat bei Paschukanis sowohl 
Rechtsstaat als auch Klassenstaat:

Aufgrund des […] dialektischen Ineinanders von Freiheit/Gleichheit auf 
der Ebene der Zirkulation und Unfreiheit/Ungleichheit auf der Ebene 
der Produktion erhalte der bürgerliche Staat seinen Doppelcharakter 
als Rechts- und Klassenstaat, der aufgrund seiner Rechtsstaatsfunkti-
on, der wirklichen neutralen Garantie des Privateigentümerstatus aller 
Warenbesitzer, zugleich die Reproduktionsbedingungen des Klassenver-
hältnisses garantiere.622

Damit entgeht Paschukanis den Begründungsdefiziten von Leninis-
mus und Sozialdemokratie, denn ersterer kann nicht begründen, wieso 
die Klassenherrschaft nicht die Form unmittelbar faktischer Unterdrü-
ckungsverhältnisse behält, sondern die Form des Rechtsstaates annimmt, 
zweitere kann nicht begründen, wieso die rechtsstaatliche Form den 
Klasseninhalt notwendigerweise reproduziert.623 Man könnte daher mit 
Karl Held den bürgerlichen Staat als »die politische Gewalt der kapi-
talistischen Gesellschaft«624 bezeichnen, die als öffentliche Gewalt die 
Rechtsform als »objektive[] unparteiische[] Norm« garantiert und ver-
mittelt.625 So lesen wir auch bei Alexander Neupert, dass »die Rechts-
form ihrer Durchsetzung als Gesetz [bedarf]«.626 

Jenseits dieses Vermittlungs- und Reproduktionszusammenhanges 
zwischen bürgerlicher Staatsgewalt und ökonomischem Ausbeutungs-
verhältnis findet sich bei Paschukanis jedoch keine weitere Ausdiffe-
renzierung der Staatsform. Die Vereinigung der Gesellschaft im ideo-
logischen Begriff der Nation und die Stellung des Nationalstaats im 
internationalen Konkurrenzgefüge sowie die spezifischen Machtmecha-
nismen des Staats (Polizei, Gefängnis, Bürokratie, Erhebung von Geld 
zur Währung, Verhältnis von Bürgerschaft und Staat in der Demokratie, 

620	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 141 [S. 121].
621	Ebd.
622	Elbe, »Der Staat des Kapitals«, S. 55; denselben Gedanken formuliert Pa-

schukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 141 [S. 121f.].
623	Vgl. Elbe, »Der Staat des Kapitals«, S. 58 sowie Paschukanis, Allgemeine 

Rechtslehre, S. 139 [S. 119f.].
624	Held, Der bürgerliche Staat, S. 8.
625	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 143 [S. 124].
626	Alexander Neupert, Staatsfetischismus. Rekonstruktion eines umstrittenen 

Begriffs, Münster: LIT 2013, S. 102f.

DIALOG: KELSEN UND PASCHUKANIS

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

Bio- und Bildungspolitik, Differenzierung zwischen dem Staat als Ho-
heitsträger und Privatakteur usf.) werden nicht weiter analysiert. Ge-
genüber der normativistischen Identitätsthese Kelsens, in welcher der 
Staat auf das Recht als ein geschlossenes System von Normen zurückge-
führt wird und also »überhaupt nur als gedanklicher Gegenstand [exis-
tiert]«,627 zeichnet Paschukanis die spezifischen Verflechtungen zwischen 
Staat und Recht entlang der Gesetzesform, der Setzung von Freiheit und 
Gleichheit und der Festlegung der Form der Interessenverfolgung im Pri-
vateigentum nach. Weder der Begriff der Dualität noch der Identität sind 
in der Lage ein solches Verhältnis wechselseitiger Beeinflussung auf den 
Begriff zu bringen, vielmehr entspringen diese Begrifflichkeiten ihrer-
seits wieder einem dichotomen, den Widerspruch vermeidenden Denken.

2.5 Zwischenfazit

Die Fetischkritik der Ware bei Marx sowie die Fetischkritik der Rechts-
form bei Paschukanis verfolgen ebenso wie die Begründung des Rechts 
durch die Grundnorm bei Kelsen das Ziel, als natürlich erscheinende,  in 
Wahrheit jedoch gesellschaftliche Phänomene zu dechiffrieren. So ist der 
Wert nicht Natureigenschaft der Warenkörper und die Rechtssubjektivität 
nicht angeborene Fähigkeit des Menschen, sondern einer spezifisch ver-
fassten Gesellschaftsform verschrieben. Gleichwohl lässt die Enthüllung 
des natürlichen oder naturrechtlichen Schleiers bei Kelsen das Gorgo-
nenhaupt der Macht, also bewusst gesetzte (Macht-) Akte der Interessen-
verfolgung Einzelner hervortreten, während bei Marx und Paschukanis 
vornehmlich Strukturen der warenförmigen Gesellschaft und deren sys-
temnotwendige Folgen zum Vorschein gelangen. Dieses emanzipatori-
sche Anliegen hat unter der selbst gesetzten methodischen Einschränkung 
der Sein-Sollen-Dichotomie bei Kelsen im Hinblick auf die Geltung des 
Rechts eine Grenze. Eine dieserart formulierte Kritik am Naturrecht ist 
aber jedenfalls das Begreifen von Macht und Herrschaft als Kontingenz. 

Das zweite Moment einer Gemeinsamkeit betrifft die Funktion der 
Grundnorm bei Kelsen und der Rechtssubjektivität bei Paschukanis. Die 
Grundnorm ist die einheitsstiftende Instanz des positiven Rechts,628 in-
dem sie als transzendentallogische Bedingung die Deutung als System 
gültiger Normen ermöglicht.629 In der Allgemeinen Theorie der Nor-
men schreibt Kelsen von der Grundnorm als einer Fiktion, die »von dem 
Bewußtsein begleitet wird oder doch begleitet werden soll, daß ihr die 

627	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 148 [S. 128].
628	Vgl. Walter, »Entstehung und Entwicklung des Gedankens der Grund-

norm«, in ders. (Hg.), Schwerpunkte der Reinen Rechtslehre, S. 47.
629	Vgl. Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 205.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

Wirklichkeit nicht entspricht«.630 Die Rechtssubjektivität bei Paschuka-
nis fungiert demgegenüber als Bedingung der Möglichkeit des Warentau-
sches und ebenso ist der Warentausch Bedingung der Möglichkeit des 
Rechtsverhältnisses. Paschukanis schreibt, dass das »Rechtsverhältnis 
a priori undenkbar« ist »ohne sein materielles Substrat in der Person 
des egoistisch wirtschaftenden Subjekts«.631 Dieses materielle Substrat 
ist zunächst Realität, denn die Mitglieder der bürgerlichen Gesellschaft 
sind auf eine wertförmige Interaktion verwiesen, in der sie als egoisti-
sche Warenbesitzer aufeinandertreffen. Gleichzeitig birgt diese Form der 
Gesellschaftlichkeit Dimensionen der Entfremdung in sich, sodass hin-
sichtlich des Menschen als egoistisch wirtschaftendes Subjekt von einer 
Fiktion gesprochen werden muss. Diese Fiktion oder allgemeiner gespro-
chen diese Freiheits- und Gleichheitsideologie, die die Rechtssubjektivi-
tät kennzeichnet, ist also falsch und wahr zugleich bzw. erst in der Dia-
lektik dieser Gegensätze wird die Rechtssubjektivität als solche und also 
das Recht als bürgerliches begreiflich.

In gewisser Weise beeinflusst auch die Grundnorm die seinsmäßige 
Realität, denn zum einen ist sie als bloße Denkvoraussetzung die Gel-
tungsbegründung der positiven Sollensordnung, zum anderen begrün-
det sie damit aber zugleich ein Sein: die real existierende Ordnung. »Das 
Bestreben, die Idee der äußeren Regelung zum grundlegenden logischen 
Moment im Recht zu machen, führt zur Identifizierung des Rechts mit 
der autoritär festgesetzten gesellschaftlichen Ordnung.«632 Es geht hier-
bei nicht um eine ethische Legitimierung der bestehenden Ordnung – 
wie der gängigste Einwand gegen Kelsen lautet –,633 sondern um eine 
epistemologische. Im Akt des durch die Grundnorm vermittelten Er-
kennens der Ordnung als normative, das heißt als Rechtsordnung, wird 
zugleich die faktische Ordnung als Rechtsordnung erkannt.634 Faktizi-

630	Kelsen, Allgemeine Theorie der Normen, S. 207; Walter gibt in »Entstehung 
und Entwicklung des Gedankens der Grundnorm«, S. 47–59 einen groben 
Überblick über die verschiedenen Grundnorm-Konzeptionen in den Schaf-
fensperioden Kelsens.

631	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 92.
632	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 101.
633	Vgl. gegen den Einwand, der Rechtspositivismus legitimiere bzw. habe Un-

rechtsregime, allen voran das nationalsozialistische, legitimiert Walter Ott/
Maria Anna Rea-Frauchiger, The Varieties of Legal Positivism. The Hit-
ler Argument and Other Objections to Legal Positivism, Zürich/St. Gal-
len: Dike 2018, S. 203–248; vgl. auch Jabloner, »Buchbesprechung Wal-
ter Ott/Maria Anna Rea-Frauchiger, The Varieties of Legal Positivism. The 
Hitler Argument and Other Objections to Legal Positivism, Zürich/St. Gal-
len: Dike Verlag AG 2018, 337 S, 93,00 €, ISBN 978-3-03751-808-3«, 
Zeitschrift für Öffentliches Recht 2020/75, S. 456f.

634	Vgl. auch Cerroni, Marx und das moderne Recht, S. 51.

ZWISCHENFAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

tät und Normativität sind dabei zwar aus der Perspektive der Sein-Sol-
len-Dichotomie differenziert, aber auch aufeinander verwiesen, da die 
Begründung der Normativität immer auch die Begründung eines seins-
mäßigen Zustandes als normativ impliziert. Darin liegt eine zwar wert-
neutrale, jedoch epistemische Affirmation des schon Bestehenden, inso-
fern dieses Bestehende in Rechtsform gesetzt wird bzw. insofern dieses 
Bestehende im Rekurs auf die Grundnorm normativ gedeutet werden 
kann. Menke etwa nennt dies die »Legalität des Rechts«.635 Hans May-
er ist jedoch darin zuzustimmen, dass es ein Denkfehler ist,  

diese aus dem Grundsatz der Positivität sich ergebende Konsequenz als 
politische Identifizierung der Reinen Rechtslehre mit den Zielen und den 
Methoden der von ihr als positiv geltend erkannten und wissenschaft-
lich bearbeiteten konkreten Rechtsordnung aufzufassen.636

Die Kritik besteht also nicht darin, dem Positivismus die politische/ethi-
sche Identifikation mit dem, was er als Bestehendes erkennt, anzulasten, 
sondern darin, dass er dieses Bestehende als Unmittelbarkeit festhält, die-
ses also auch nicht weiter auf seine Bedingungen und seine Genese hin 
befragt. Damit beschränkt sich die positivistische Kritik in ihrem Um-
fang immer schon selbst auf die Positivität des Bestehenden. In diesem 
Sinne verstehe ich auch Cerroni, der schreibt, dass »der Vorwurf, den 
man Kelsen hier machen muß«, der ist, dass er »dem modernen gesell-
schaftlichen Organismus, so, wie er ist, einen Wert zuerkennt und gleich-
zeitig das, was moralisches Prinzip (Ideologie) oder bloßes Faktum ist, 
als Rechtsprinzip ausgibt«.637

635	Vgl. auch Menke, Kritik der Rechte, S. 103.
636	Mayer, »Das Ideologieproblem und die Reine Rechtslehre«, S. 223.
637	Cerroni, Marx und das moderne Recht, S. 50f.

WARENFORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

3 Jenseits der Utopie

Es ist emotional und intellektuell schwierig, ein Mar-
xist zu sein, da dies die moralische Entrüstung, die – 
selbstverständlich – die Hauptursache dafür ist, dass 
Leute Sozialisten werden, gegen den Strich bürstet.

G. M. Tamás, Wahrheit und Klasse

3.1 Zur Verabschiedung der utopischen Alternative  
als Bedingung der Kritik

Auf die theoretische Begründung und Proklamation des Absterbens des 
Rechts, die als die radikale Konsequenz einer fundamentalen Kritik der 
Rechtsform expliziert wurde, folgt intuitiv die Frage nach einem alter-
nativen Ordnungssystem. Doch die vorliegende Arbeit widersteht auch 
an diesem Punkt der Eingebung des gesunden Menschenverstandes. Sie 
versteht sich als Beitrag zur theoretischen Erfassung der Wirklichkeit als 
Ausgangspunkt praktischer Umwälzungen, sohin nicht als Beitrag zur 
vollständig anders gelagerten Diskussion um die konkrete Ausgestaltung 
einer (sozialistischen) Utopie.1 Es soll an dieser Stelle auch nicht darum 
gehen, inwieweit die marxistische Geschichtsauffassung eine Eschato-
logie propagiert,2 sondern die Utopie als Utopie in ihrer Funktion in-
nerhalb der Gesellschaftskritik reflektiert werden. Dies nicht zuletzt aus 
dem Grund, dass der Kritik an den bestehenden Verhältnissen stets un-
ter der Aufforderung der Skizzierung einer Alternative entgegengetreten, 
die Alternative auf diese Weise also zur Bedingung der Kritik gemacht 
wird. Ein Einwand, der sich ebenso beharrlich aufdrängt wie er blind 
über den Charakter immanenter Gesellschaftskritik, das heißt über die 
Einheit von Erkenntnis und Kritik hinweggeht. 

Dabei offenbart dieser Einwand seinen eigenen Kritikbegriff unwill-
kürlich: Kritik ist ihm das Heranziehen externer Ideale und das Messen 
der Wirklichkeit daran. Dies ist nicht nur ein paradoxes – wie sollte ge-
rade das dem Gegenstand Äußerliche, hier die Alternative als zukünfti-
ges Ideal, diesen Gegenstand auf den Begriff bringen –, sondern überdies 

1	  	Vergleich hingegen Bayer, Tragödie des Rechts, S. 20, die die praktische Um-
setzung der fundamentalen Rechtskritik von der Formulierung einer Alter-
native abhängig macht.

2	  	Zur Frage, ob Paschukanis’ Rechtstheorie jenseits der metaphorischen, exo-
terischen Sprache geschichtsdeterministische Implikationen aufweist, ver-
gleiche insbesondere 2.3.1.2.

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

ein äußerst ertragreiches Unterfangen: denn dass die Wirklichkeit ge-
genüber dem Ideal versagt, ist eine analytische Wahrheit im Begriff des 
Ideals selbst. Zugleich impliziert diese Weise der Kritik höchst proble-
matische Folgen für einen jenseits der bürgerlichen Gesellschaft ange-
siedelten und zu entfaltenden Begriff von Freiheit, denn Emanzipation 
wird darin auf die teleologische Entwicklung hin zum vorweg gesetzten 
Ideal stilisiert. Es ist die idealistische, nicht die materialistische Kritik, 
der eine Form des Geschichtsdeterminismus zugrunde liegt.3 Die sozia-
listische Utopie bzw. der 

Verein freier Menschen […], die [die einzelnen Menschen, nicht der 
Verein als übergeordnetes Kollektiv! L.L.O.] mit gemeinschaftlichen 
Produktionsmitteln arbeiten und ihre vielen individuellen Arbeitskräfte 
selbstbewußt als eine gesellschaftliche Arbeitskraft verausgaben,4 

wird abgesehen hiervon bewusst in Unbestimmtheit belassen, da die An-
tizipation einer näheren Bestimmung der Utopie den Menschen nur als 
äußerlicher Entwurf gegenübertreten, das Verhältnis dieses theoretischen 
Entwurfes zu den Menschen nur das eines Oktroy sein kann. Die sozi-
alistische Gesellschaft ist gerade »kein Zustand, der am Ende der Be-
wegung, unabhängig von ihr, von dem Weg, den sie zurückgelegt, ir-
gendwo, als ›Zukunftsstaat‹ auf das Proletariat wartet«.5 Im Gegensatz 
zur leninistischen Position lassen sich bei Marx und Paschukanis keine 
direkten Handlungsanweisungen aus der theoretischen Erfassung der 
gesellschaftlichen Verhältnisse ableiten.6 Zudem äußert sich die Utopie 
stets vom Standpunkt der unmittelbaren Wirklichkeit, bleibt insofern ge-
bunden an sie. Besonders eindrücklich formuliert Comay, dass »Utopie 
selbst […] der ideologische Schatten [ist], der von einer Existenz gewor-
fen wird, die unangefochten bleibt«.7

Das folgende Kapitel widersteht also der Versuchung, eine solche Uto-
pie zu skizzieren und widmet sich den Momenten alternativer Ordnung, 
die den von Paschukanis geschilderten repressiven Charakter der Rechts-
form womöglich transzendieren und im System der warenproduzieren-
den Gesellschaft selbst schon enthalten sind. Allen voran wird daher in 
einem ersten Schritt untersucht, inwiefern bei Paschukanis Recht und Zi-
vilrecht zusammenfallen und also inwiefern die Sphäre des öffentlichen 

3	  	Siehe hierzu ausführlicher Obermayr, »Das Schmettern des gallischen Hahns 
oder Kritik des Geschichtsdeterminismus«, Narthex. Heft für radikales 
Denken 2021/6.

4	  	MEW 23, S. 92.
5	  	Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein, S. 91.
6	  	Hans Radermacher, »Hegel und der Positivismus«, in: Oskar Negt (Hg.), 

Aktualität und Folgen der Philosophie Hegels, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1971, S. 98.

7	  	Comay, Die Geburt der Trauer, S. 203.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

Rechts als solches alternatives Ordnungssystem fruchtbar gemacht wer-
den könnte. Mit dem Wegfall des öffentlichen Rechts aus Einsicht in die 
wechselseitige Bedingtheit von öffentlichem Recht und Privatrecht er-
öffnet sich sodann der Blick auf die Moral als alternatives Ordnungs-
system, die sich ebenso wie Recht und Ware als fetischisierte Form bür-
gerlicher Verhältnisse entpuppt. Dabei geht es nicht darum, sich in den 
moralphilosophischen Diskurs einzubringen und also die Frage danach 
zu stellen, was Moral, Ethik, Normativität ist, sondern die Moral in ih-
rer Funktion und Wirklichkeit innerhalb der bürgerlichen Verhältnisse 
zu bestimmen. Paschukanis’ Kritik an Moral und Gerechtigkeit soll in 
Folge mit Kelsens werterelativistischer Position konfrontiert werden, die 
zwar den Zusammenhang zwischen Recht und Moral radikal kappt, die 
Moral jedoch außerhalb des Rechts und daher noch als Alternative zur 
Rechtsform bewahrt. Zwar greift Kelsens werterelativistischer Positivis-
mus in dem Sinne zu kurz, dass seine Negation der Moral im Recht in 
die Affirmation der Moral außerhalb des Rechts umschlägt. Gleichzeitig 
eröffnet sich dadurch aber der Blick auf die Wirklichkeit des Rechts, so-
dass Kelsens Werterelativismus auch als Ablehnung einer idealistischen 
Rechtstheorie betrachtet werden kann. Abschließend soll in einem kur-
zen Abschnitt die von Paschukanis selbst vorgebrachte Alternative zur 
Rechtsform, die sogenannte »technische Regel«, vor dem Hintergrund 
eines »schlechten Romantizismus« des unmittelbaren Zusammenfallens 
von Individualität und Allgemeinheit reflektiert werden.8

3.2 Der Reduktionismus der Allgemeinen Rechtslehre II: 
Identifikation von Recht und Privatrecht

Die in der Rezeption dominante, aber irrtümliche Gleichsetzung von 
Rechtssubjekt und Warenbesitzer in Paschukanis’ Rechtstheorie hat fa-
tale Folgen für die Bestimmung des Gegenstandes seiner Kritik: Paschu-
kanis’ Kritik der Rechtsform sei, so der Vorwurf, auf eine Kritik des Pri-
vatrechts zu reduzieren, da er mit seinem privatrechtlichen Begriff der 
Rechtssubjektivität die öffentliche Sphäre vollständig unreflektiert belas-
se.9 Auch diesem Einwand liegt jedoch die Weigerung zugrunde, die Dia-
lektik von Freiheit und Herrschaft, die wesentlich in der Rechtsform ver-
mittelt wird, zu denken. Denn die Charaktermaske des Warenbesitzers 

8	  	Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 47.
9	  	 Insbesondere Reich, »Marxistische Rechtstheorie zwischen Revolution und 

Stalinismus«, S. 155; Rosenbaum, »Zum Rechtsbegriff bei Stučka und Pašu-
kanis«, Kritische Justiz 1971, S. 159; im Hinblick auf Marx’ Reduktionis-
mus Menke, Kritik der Rechte, S. 282; Böhler/Paul, »Rechtstheorie als kri-
tische Gesellschaftstheorie«, S. 80. 

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

ist ihrerseits keine bloß privatrechtliche Position, sondern verweist im 
Begriff des doppelt freien Lohnarbeiters auch auf die öffentlich-recht-
liche Position persönlicher Freiheit, die der bürgerliche Staat gewährt 
und garantiert. Paschukanis’ Rechtskritik ist Kritik der Rechtsform und 
als solche gerade nicht auf das Gebiet des Privatrechts beschränkt.10  Im 
Kern des Begriffs der Rechtssubjektivität liegt sohin schon die Dialektik 
von bürgerlicher Gesellschaft und Staat, Einzelnem und Allgemeinem. 
Der Einwand verfehlt im Ansatz den Begriff der Rechtsform: Privatrecht 
und öffentliches Recht sind unterschieden und zugleich nicht unterschie-
den, sie sind in ihrer Identität ihr Unterschied und in ihrem Unterschied 
ihre Identität; eine Bewegung, die im Begriff der Rechtsform stattfindet. 
Diese beiden »Rechtsformen« – allein die Sprache verrät hier schon die 
Wahrheit der Einheit des Privatrechts und des öffentlichen Rechts in der 
Rechtsform – sind nicht nur nicht im klassisch-formallogischen Sinn 
voneinander unterschieden, sondern sie sind nur durch einander. Einen 
ersten Schritt in diese Richtung setzt Kelsen mit der Aufhebung dieser 
Dichotomie. Während Kelsen die Dichotomie aber in ein höheres Drit-
tes, nämlich in den rechtserzeugenden Tatbestand schlechthin,11 auflöst, 
ist Paschukanis’ Position dahingehend zu interpretieren, dass beide Sei-
ten nur als gegenteilige existieren und genau darin ihre Identität in der 
Rechtsform denkbar wird.12 

3.2.1 Die Trennung von privatem und öffentlichem Recht  
als Schein der Rechtsform

3.2.1.1 Die Dichotomie von privatem und öffentlichem Recht  
als bürgerliche Ideologie bei Kelsen

Im Wesentlichen argumentiert Kelsen, dass der Dualismus von Privat-
recht und öffentlichem Recht in der Rechtstheorie angesiedelt ist, wo er 
einen Schein produziert, in welchem Rechtsverhältnisse nach der Stel-
lung der Rechtssubjekte unterschieden sind (Subordinationstheorie). Das 
private Recht sei demnach ein Verhältnis gleichgeordneter oder gleich-
wertiger Subjekte, das öffentliche Recht demgegenüber ein Verhältnis 
zwischen einem über- und einem untergeordneten Subjekt. Die Ideologie 
dieser begrifflichen Trennung bestehe darin, dass sich das privatrechtliche 
Verhältnis als »eigentliches« Rechtsverhältnis, das heißt als das Verhält-
nis Freier und Gleicher darstellt, wohingegen das öffentlich-rechtliche 

10	 	Siehe auch Harms, Warenform und Rechtsform, S. 112 und Bayer, »Die 
Rechtstodmetapher«, ARSP 2020/1, S. 49.

11	 	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 285.
12	 	Vgl. Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 56 [S. 30], S. 94 [S. 70].

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

Verhältnis negativ als die Sphäre der Gewalt und der Ungleichheit er-
scheint.13 Auf diese Weise werde das Privatrecht, genauer das Privatei-
gentum, zum Betätigungsfeld der Freiheit stilisiert, dem die politische 
Herrschaft nur äußerlich gegenübersteht. Darin komme nun die klassi-
sche bürgerliche Ideologie einer vollständigen Trennung von Gesellschaft 
und Staat, von Privatem und Politischem zum Ausdruck.14 

Dies ermögliche, so formuliert Kelsen wohl unter dem Eindruck des 
Sowjet-Marxismus, auch der marxistischen Rechtstheorie, das Verhält-
nis der politischen Herrschaft zur kapitalistischen Ausbeutung zu ver-
decken.15 Wird nämlich das Recht auf diese Weise ausschließlich als 
Ausdruck des Ökonomischen begriffen, so bleibt die Staatsgewalt als 
zweckneutrales Instrument erhalten. Diesem oberflächlichen Ideologie-
begriff entsprechend geht Kelsen dabei vom bloßen Schein dieser Dicho-
tomie bzw. davon aus, dass lediglich die juristische Kategorisierung den 
Schein einer Trennung in privates und öffentliches Recht erzeugt. Er ist 
daher auch nicht in der Lage, die Feststellung der ideologischen Funk-
tion des begrifflichen Dualismus weiterzudenken und zu erkennen, dass 
daneben ein realer Dualismus von bürgerlicher Gesellschaft und bür-
gerlichem Staat, von bourgeois und citoyen existiert, der sich im Dualis-
mus des privaten und öffentlichen Rechts vergegenständlicht. Im Hin-
blick auf die Rechtswissenschaft trifft Kelsens Kritik den ideologischen 
Kern einer solchen dichotomen Systematisierung von Rechtsverhältnis-
sen, doch muss die Kritik auf den Schein in seiner wirklichen Vermitt-
lung im Recht selbst erweitert werden. 

3.2.1.2 Der Doppelcharakter des Rechts und der eigene Schein  
der Rechtsform bei Paschukanis

Mit Paschukanis stellt sich daher die Frage, ob nicht die Rechtsform 
selbst, unabhängig von einer ihr äußerlichen Darstellung durch die 
Rechtswissenschaft, einen solchen ideologischen Schein produziert; oder 
anders formuliert, ob es eine Seite ihres Fetisches ist, das Verhältnis von 
privatem und öffentlichem Recht zu verzerren. Ausgangspunkt dieser 
These ist folgende Diagnose: 

Das Problem des subjektiven und des objektiven Rechts ist das allge-
mein philosophisch formulierte Problem des Menschen als Bürger und 
des Menschen als Staatsbürger. Dasselbe Problem taucht noch einmal 

13	 	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 284; Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lich-
te materialistischer Geschichtsauffassung«, S. 119.

14	 	Vgl. auch Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 286f.
15	 	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 116f.

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

in nunmehr konkreter Gestalt als das Problem des öffentlichen und des 
Privatrechts auf.16

Das subjektive bzw. private Recht entspricht dabei dem Menschen als 
Teil der bürgerlichen Gesellschaft, das heißt dem nach seinem Privatin-
teresse handelnden Subjekt, das objektive bzw. öffentliche Recht hinge-
gen dem Menschen als Staatsbürger, das heißt dem nach dem Allgemei-
ninteresse handelnden Subjekt. Eine solche Scheidung verschleiert – hier 
argumentiert Paschukanis noch wie Kelsen auf der Ebene der Rechts-
wissenschaft – die wechselseitige Bedingtheit von bourgeois und cito
yen bzw. von Einzel- und Allgemeininteresse. Der interne Widerspruch 
des bürgerlichen Individuums wird in dieser Trennung positiviert und 
die beiden einander nun äußerlichen Gegensätze festgehalten. Besitz-
bürger und Staatsbürger erscheinen dadurch nicht mehr als zwei Seiten 
des bürgerlichen Individuums, sondern es wird die Seite des Privatinte-
resses naturalisiert und in dieser Naturalisierung mit dem Prädikat der 
Ursprünglichkeit versehen. Allgemeines und Einzelnes, Allgemeinwille 
und Einzelwille bezeichnen jedoch ein einziges Verhältnis, sodass keine 
Seite für sich alleine bestehen kann.17 So lesen wir auch bei Paschuka-
nis, dass eine solche »Grenze zwischen dem egoistischen Interesse des 
Menschen als Mitglied der bürgerlichen Gesellschaft und dem allgemei-
nen abstrakten Interesse des politischen Ganzen nur in der Abstraktion 
gezogen werden kann«.18 Genau diese Abstraktion ist aber die Rechts-
form, in welcher sich die Menschen nur in Absehung ihrer individuellen 
Besonderheiten, als Freie und Gleiche begegnen. Im Rechtsfetischismus 
scheint die Rechtssubjektivität auch jenseits des Verhältnisses, welches 
sie allererst konstituiert, eine natürliche Eigenschaft des Menschen zu 
bilden. Die Rechtssubjektivität abstrahiert daher auch vom Rechtsver-
hältnis als ihrer Existenzbedingung. Die Verschleierung des Rechtsver-
hältnisses, dessen also, dass Rechtssubjektivität nur im Gegenüber einer 
anderen entsteht, führt zu einem einseitigen, bloß die Position des Ein-
zelnen betonenden Begriff von Rechtssubjektivität. 

Es ist folglich die Rechtsform selbst, die vermittels ihrer Abstraktion 
des konkreten Menschen zum isolierten Rechtssubjekt den Schein er-
zeugt, eine Sphäre der Einzelheit oder Privatheit stünde einer Sphäre der 
Allgemeinheit oder Öffentlichkeit unvermittelt gegenüber. Paschukanis’ 
Pointe besteht darin, die Position der Vereinzelung und Privatheit mit 
der Rechtsform zu identifizieren.19 Das Recht ist genau jene fetischisierte 

16	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 102 [S. 79].
17	 	Klein, »Das Wesen des Rechts«, S. 80.
18	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 102 [S. 79]. Oder im Moralfetisch, 

siehe dazu unter 3.3.1.
19	 	Vgl. Klein, »Das Wesen des Rechts«, S. 77, der dies im Hinblick auf Rous-

seau formuliert.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

Form, in der der Einzelne als Unmittelbares gegen ein ihm äußeres All-
gemeines bzw. ein ahistorisches, unmittelbares Privatinteresse gegen ein 
ebenso unvermitteltes Allgemeininteresse auftritt. Nur in dem Sinne sind 
»die Grundzüge des bürgerlichen Privatrechts zugleich auch die charak-
teristischen Merkmale des rechtlichen Überbaues überhaupt«.20

3.2.1.3 Die Einheit des Widerspruches zwischen  
privatem und öffentlichem Recht

Gegen eine solche Interpretation stehen Formulierungen, die wiederum 
eine Reduktion des öffentlichen auf das private Recht, also eine Auf-
hebung der Trennung nahelegen. So schreibt Paschukanis etwa, dass 
in dem für die bürgerliche Gesellschaft charakteristischen Auseinander-
treten von öffentlichem und privatem Recht die allgemeinen Interes-
sen »unfreiwillig die Form von Privatinteressen, das heißt Rechtsform 
an[nehmen]«,21 um gleich danach wieder deren Trennung zu propagie-
ren: »Wie könnte das, was gesondert nicht existiert, ineinander über-
gehen?«22 Dieses Hin und Her seiner Argumentation entspringt jedoch 
wiederum, so meine These, der Rechtsform selbst, denn das öffentliche 
Recht kann »selbst nur in seiner Bewegung entwickelt werden, in der 
e[s] gleichsam fortwährend von dem Privatrecht abgestoßen wird, in-
dem e[s] sich als Gegensatz des letzteren zu bestimmen strebt und dann 
wieder zu ihm als zu seinem Schwerpunkt zurückkehrt«.23 Gerade da
rin, diesen Gegensatz zu beherbergen, liegt die wesentliche Eigenheit der 
Rechtsform.24 Mit dem Begriff »Schwerpunkt« haben wir, so meine ich, 
ein geeignetes Bild vor Augen, das uns die Bewegung der Rechtsform 
veranschaulicht, ohne dabei in einen Reduktionismus zu verfallen. Einen 
klugen Schachzug hinsichtlich des Reduktionismus-Vorwurfes macht je-
doch Lagasnerie, wenn er sich weder auf die Verteidigung des ökono-
mischen Reduktionismus noch darauf einlässt, ihn zu bestreiten, son-
dern vielmehr zum Gegenangriff übergeht und den Reduktionismus zum 
einzigen »Ausgangspunkt einer erhellenden Analyse der Gesellschafts-
welt« erklärt.25  Denn erst der ökonomische Reduktionismus ist es, der 
dem Gegenstand – etwa dem Staat, dem Recht oder dem kulturellen Ge-
schmack – eine Sonderbehandlung verweigert und dessen mythische Ein-
zigartigkeit auflöst.26

20	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 39 [S. 13].
21	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 104 [S. 81].
22	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 106 [S. 83].
23	 	Ebd.
24	 	Ebd.
25	 	Lagasnerie, Verurteilen, S. 87. 
26	 	Lagasnerie, Verurteilen, S. 86.

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

Wenn Kelsen Paschukanis die Reproduktion der bürgerlichen Ideolo-
gie als einer Trennung von privatem und öffentlichem Recht zuschreibt 
und ihm also den Vorwurf macht, den privatrechtlichen Eigentumsver-
hältnissen die »öffentlich-rechtlichen Verhältnisse als ›Gewalt‹- oder 
›Herrschafts‹-Verhältnisse gegenüberzustellen«27 bzw. »die Einsicht in 
den unmittelbaren Zusammenhang von Staat und Eigentum, von poli-
tischer Herrschaftssphäre und subjektivem Privatrecht verhindern [zu 
wollen]«,28 dann übersieht er nicht nur die interne Dynamik von All-
gemeinem und Einzelnem im Begriff der Rechtssubjektivität. Er über-
sieht insbesondere die Vermittlung der Rechtssubjektivität durch den 
Staat, der als öffentlich-rechtlicher Garant der rechts- und warenförmi-
gen Konkurrenz fungiert.29 Dieses Missverständnis ist allerdings die not-
wendige Folge seines Ideologiebegriffes und der damit einhergehenden 
Trennung von Rechtstheorie und Recht. Weil Kelsen Paschukanis’ Ideo-
logiekritik so versteht, als beträfe sie bloß die theoretische Darstellung 
des Rechts, muss er konsequenterweise auch die Aufrechterhaltung des 
– wenn auch vermittelten – Dualismus von öffentlichem und privatem 
Recht bei Paschukanis der bürgerlichen Ideologie zurechnen. Kelsen ob-
liegt dabei wieder dem Irrtum, dass die Wirklichkeit des Rechts – sei es 
nun das positiv gesetzte Recht oder das Rechtsverhältnis – widerspruchs-
frei sei. Anders formuliert verortet er den Widerspruch nicht auf der Sei-
te des Gegenstandes, sondern auf der Seite des sich auf die Wirklichkeit 
beziehenden Subjekts.30

3.2.2 Sozialrecht und Rechtsform

Weil Paschukanis die Rechtssubjektivität, das heißt die Position isolier-
ter Freier und Gleicher, als Dreh- und Angelpunkt der Rechtsform denkt, 
muss ihm das subjektive Recht als primär erscheinen. Es ist ja gerade das 
materielle Interesse des bürgerlichen Individuums, das sich im subjekti-
ven Recht bzw. in der Rechtssubjektivität manifestiert.31 In diesem Sinne 
ist, konträr zu Kelsen, »die Rechtsverpflichtung als Abglanz und Korrelat 
des subjektiven Rechtsanspruches zu betrachten«.32 Wie im zweiten Ka-
pitel ausgeführt, muss die subjektiv-berechtigende Seite des Eigentums-
rechts gegen die auf dritte Personen gerichtete Unterlassungsdimension 

27	 	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 284.
28	 	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 116f.
29	 	Ebenso übersieht er die Bedeutung der staatlichen Zwangsgewalt für Pa-

schukanis’ Rechtsbegriff, siehe dazu 2.3.2.4 und 2.4.3.2.
30	 	Siehe dazu bereits 1.3.1.
31	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 99 [S. 75].
32	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 99 [S. 76].

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

des Eigentumsrechts hervorgehoben werden, um einen adäquaten Begriff 
von Ausbeutung bzw. des besonderen Gebrauchswerts der Ware Arbeits-
kraft bilden zu können. Hier argumentiert Paschukanis stringent und 
verstrickt sich nicht, wie etwa Bung zu zeigen versucht, in einen Selbst-
widerspruch. Bung verzichtet auf die entscheidenden Passagen, wenn er 
zitiert, dass »›Rechte nichts anderes sind als […] Verpflichtungen ande-
rer‹«.33 Paschukanis hingegen schreibt, dass sich das Recht nur begreifen 
lässt, wenn es »den Träger und Inhaber des Rechts in sich schließt, des-
sen Rechte nichts anderes sind als die ihm gegenüber bestehenden Ver-
pflichtungen anderer« (Hervorhebung L.L.O.).34 Das Charakteristische 
der Rechtsform ist das Setzen und Voraussetzen des Rechtssubjektivi-
tät bzw., »dass sie mit privaten isolierten Subjekten rechnet«, wohinge-
gen die Verpflichtung der anderen den durch den Staat gewährleisteten 
Schutz des Eigentumsrechts bezeichnet.35 Das (subjektive) Recht wird 
nicht aufgelöst in die Verpflichtung, sondern im Gegenteil wird die Ver-
pflichtung in die durch den Staat garantierte subjektive Berechtigung 
zurückgeführt; die Verabsolutierung der Berechtigung bzw. des Eigen-
tumsrechts manifestiert sich in der Verpflichtung aller anderen als »äu-
ßere Zwangsmäßigkeit«.36

Dabei leistet Paschukanis auch eine Reformulierung der durch Marx 
in der Kritik des Gothaer Programms formulierten Kritik an der Sozi-
algesetzgebung. Trotz ihrem gemeinsamen Ursprung in der Rechtsform 
kommt dem öffentlichen Recht, insbesondere der Sozialgesetzgebung, 
eine regulierende Funktion gegenüber dem Privatrecht als der Sphäre 
egoistischer Interessen zu. Wie Marx im 8. Kapitel des Kapitals zum 
Kampf um die Länge des Arbeitstages schreibt, stehen dem »Heißhun-
ger nach Mehrarbeit« jenseits der sehr elastischen physischen und mo-
ralischen Schranke keine aus der Natur des kapitalistischen Produk-
tionsprozesses selbst erwachsenden Schranken entgegen.37 Gegen das 
(private) Recht des Kapitalisten als Käufer, das auf die Ausdehnung der 
Mehrarbeit zielt, steht das (private) Recht des Arbeiters als Verkäufer, 
das auf die Beschränkung der Mehrarbeit zielt. »Es findet hier also eine 
Antinomie statt, Recht wider Recht, beide gleichmäßig durch die Ge-
setze des Warentausches besiegelt. Zwischen gleichen Rechten entschei-
det die Gewalt.«38 Die Gewalt, die Marx hier meint, ist die neutrale Ge-
walt des bürgerlichen Staats, die politische Entscheidung, regulierend 
in die Produktionsprozesse einzugreifen bzw. einen Eingriff vermittelt 

33	 	Bung, »›Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen‹«, S. 50.
34	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 100 [S. 76].
35	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 100 [S. 77].
36	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 165 [S. 147].
37	 	MEW 23, S. 250, S. 246, S. 249.
38	 	MEW 23, S. 249.

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

durch Interessenvertretungen und Gewerkschaften zuzulassen. Öffent-
lich-rechtliche sozialgesetzgeberische Maßnahmen sind daher nicht aus-
schließlich unmittelbare Resultate des Klassenkampfes, sondern vermit-
telt durch die politische Entscheidung der neutralen Gewalt Staat, die in 
die Mehrwertproduktion regulierend eingreift. Jedoch ist es die List der 
ökonomischen und der neoliberalen Vernunft, dass öffentlich-rechtliche 
sozialgesetzgeberische Maßnahmen als Resultate des Klassenkampfes 
(auch) zu einer Form der Immanenz der Produktionsverhältnisse wer-
den. Arbeitsschutzmaßnahmen und Arbeitszeitverkürzungen, Quotenre-
gelungen und Förderung von Inklusion perpetuieren Ausbeutung, weil 
sie die Lohnform selbst unberührt lassen.

Gegen die zivilrechtliche Fundierung der Rechtsform und ihr Primat 
des subjektiven Rechts die Sozialpflichtigkeit des Eigentums anzufüh-
ren, wie dies etwa Karl Renner unter dem Pseudonym Josef Karner tut, 
bezeichnet Paschukanis zudem als »Heuchelei«.39 Aber wieso ist dieser 
umfassende Begriff einer Sozialpflichtigkeit des Eigentums, in dem Ge-
danken sozialer Gerechtigkeit wie konkrete sozialgesetzgeberische Maß-
nahmen mitschwingen, so treffend? Damit schließt er nicht, wie etwa 
Menkes Interpretation der Marx’schen Rechtskritik nahelegt,40 das So-
zialrecht aus seiner Rechtskonzeption aus. Er verkennt auch nicht das 
Sozialrecht in seiner Herrschaftsfunktionalität, denn er weiß um die in 
der Kritik des Gothaer Programms formulierte Kritik an der Systemim-
manenz reformerischer Maßnahmen. Heuchlerisch ist die Vorstellung ei-
ner Sozialpflichtigkeit des Eigentums in dem Sinne, dass Sozialgesetzge-
bung nicht moralisch motiviert, sondern Resultat von Klassenkämpfen, 
das heißt Auseinandersetzungen zwischen Arbeiter- und Kapitalfraktion 
ist.41 Was politisch erkämpft wurde, wird im Begriff der Sozialpflichtig-
keit des Eigentums zur Tugend des Kapitals, diese Tugend zum ideologi-
schen Schein. Zugleich ist die Vorstellung einer Sozialpflichtigkeit aber 
insofern keine Heuchelei, als sie auf die Wirklichkeit reflektiert; denn 
Sozialpflichtigkeit ist bis zu einem gewissen Grad – der Kampf um die 
Festlegung dieses Grades ist der Kampf um den Normalarbeitstag –42 

39	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 98 [S. 75].
40	 	Menke, Kritik der Rechte, S. 282ff. Menkes Begriff des Sozialrechts bezeich-

net in einem umfassenden Sinn »Rechte auf soziale Teilhabe«, darunter ist 
insbesondere auch im Anschluss an Jürgen Habermas die kommunikative 
Teilhabe am rationalen Diskurs gemeint. In diesem weiten Sinn kann Men-
kes Begriff des Sozialrechts auch als Erweiterung der Marxschen Rechtskri-
tik verstanden werden.

41	 	Zum Kampf um den Normalarbeitstag siehe MEW 23, S. 294–315.
42	 	Vgl. MEW 23, S. 246, wo er von der »physischen Schranke« und der »mo-

ralischen Schranke« des Arbeitstages spricht. Die Festlegung dieser durch-
aus »elastischen« Schranken ist der Kampf um die Normierung des Arbeits-
tages (S. 249).

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

Reproduktionsbedingung des Kapitalismus bzw. Voraussetzung dieser 
Wirtschaftsweise. Öffentlich-rechtliche Maßnahmen zur Beförderung 
sozialer Gerechtigkeit sind damit kein Argument gegen eine Entwick-
lung der Rechtssubjektivität aus dem materiellen Interesse des bürgerli-
chen Individuums, sondern verweisen ihrerseits auf das Wechselverhält-
nis zwischen kapitalistischer Produktionsweise und politischer Gewalt.43 

Paschukanis’ Rechtskonzeption ist demzufolge keine kategorische 
Leugnung des öffentlichen Rechts, sondern im Gegenteil verweist er auf 
den »Maßnahmencharakter, Subordinations- und Zwangsaspekt« des 
Rechts, wenn er die Rechtssubjektivität in ihrer wirklichen Verallgemei-
nerung an die neutrale Instanz Staat rückbindet.44 Dieses Primat des 
subjektiven Rechts ist auch nicht die von Kelsen, aber auch Jellinek kri-
tisierte naturrechtliche Fiktion vorstaatlicher Rechte,45 sondern die Kon-
sequenz einer Rechtstheorie, die sich aus der Einsicht in die materiellen 
Produktionsverhältnisse der Gesellschaft entfaltet. Weil für Paschukanis 
Recht gerade der Ausschluss unmittelbarer Gewalt bei gleichzeitiger mit-
telbarer Zwangsgewalt durch das Neutrum Staat ist, ist das öffentliche 
Recht immer mitgedacht, wenngleich nicht in seiner dogmatischen Ei-
genheit gegenüber dem Privatrecht reflektiert. Das ist jedoch kein Man-
gel der Theorie, sondern schlicht nicht Gegenstand einer rechtstheoreti-
schen Untersuchung der Rechtsform. Der Dualismus von öffentlichem 
und privatem Recht interessiert Paschukanis nur insoweit, als darin die 
Dialektik bürgerlicher Verhältnisse bzw. die wechselseitige Bedingtheit 
von kapitalistischer Produktionsweise und Staat zum Ausdruck kommt. 
Wie sich dieser Dualismus positiviert, das heißt in konkreten Gesetzen 
oder Gesetzesauslegungen niederschlägt, ist ein bloß sekundäres Phäno-
men, sodass etwa auch die Existenz der sogenannten »subjektiven öf-
fentlichen Rechte« (Georg Jellinek) kein Argument gegen den Vorwurf 
des Zivilrechtsreduktionismus ist.46 Im Gegenteil sind sie 

nur etwas umgestaltete[] private[] Rechte (und folglich auch private[] 
Interessen), die sich in eine Sphäre drängen, in der das unpersönliche, 
durch die Normen des objektiven Rechts reflektierte Gemeininteresse 
herrschen sollte.47

Paschukanis beschreibt hier die Schwierigkeiten einer dogmatischen 
Rechtswissenschaft, die das Wechselverhältnis von privatem und öffent-

43	 	 Irrtümlich wieder Uhlig, Das Recht bei Marx und im Materialismus, S. 91, 
der Paschukanis in offensichtlich moralischer Empörung »Geringschätzig-
keit gegenüber dem Emanzipationspotenzial des Rechts« vorwirft.

44	 	Elbe, »Warenform, Rechtsform, Staatsform«, S. 50.
45	 	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 174; Georg Jellinek, System der subjektiven 

öffentlichen Rechte, Freiburg: Mohr 1892, S. 1.
46	 	So aber Bayer, »Die Rechtstodmetapher«, S. 49.
47	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 103 [S. 80].

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

lichem Recht nicht sieht und daher mit nominalistischen Konstrukten 
wie den »subjektiven öffentlichen Rechte« vor unlösbare Widersprü-
che gestellt ist, obwohl der Begriff des subjektiven öffentlichen Rechts 
selbst schon dieses Verhältnis andeutet. Stehen folglich privates und öf-
fentliches Recht in einem derartigen Wechselverhältnis bzw. ist erkannt, 
dass in der Rechtsform der in dieser Dichotomie zum Ausdruck kom-
mende Gegensatz von bürgerlicher Gesellschaft und Staat aufgehoben 
und aufbewahrt ist, so kann, wenn wir Paschukanis’ Rechtsformkritik 
bis zu diesem Punkt gefolgt sind, auch das öffentliche Recht – in dieser 
fiktiven Isolation – nicht die Aufgabe eines alternativen Ordnungssys-
tems erfüllen.

3.2.3 Äquivalenzprinzip der Strafe

Paschukanis’ Strafrechtstheorie ist in der Rezeptionsgeschichte weitge-
hend unbeachtet geblieben. Sie ist für unsere Zwecke jedoch von großer 
Bedeutung, nicht nur weil sich am Strafrechtsbegriff eine weitere Front 
in der Auseinandersetzung mit dem Vorwurf des Zivilrechtsreduktionis-
mus auftut, sondern besonders weil darin zentrale Narrative der mo-
dernen Strafrechtstheorie, welche den Wandel von der Vergeltung zur 
Prävention als Fortschrittsgeschichte erzählt, dekonstruiert sowie eine 
weitere Dimension des Rechtsfetischismus erschlossen wird. In der Fol-
ge soll Paschukanis’ Strafrechtsbegriff auch in Rückgriff auf Lagasne-
rie rekonstruiert werden, der in seinem Buch Verurteilen. Der strafende 
Staat und die Soziologie zentrale Gedanken von Paschukanis wieder-
aufgreift, ohne ihn – und ich wiederhole mich mit dieser Beobachtung 
– namentlich zu nennen oder überhaupt auf die marxistische Traditi-
onslinie explizit Bezug zu nehmen. Durchaus kann jedoch Lagasneries 
Projekt eines Nachweises der gesellschaftlichen Logik des Strafrechts-
systems oder allgemeiner formuliert eines Nachweises der »größere[n] 
und globalere[n] politischen [und man müsste ergänzen: ökonomischen; 
L.L.O] Rationalität«, die sich in der spezifischen strafrechtlichen Wirk-
lichkeit »einrichtet und entfaltet«, als Fortsetzung der Rechtsfetischkri-
tik verstanden werden. 48

Im Wesentlichen betrachtet Paschukanis das Strafrecht als spezifische 
Form des äquivalenten Tausches, der »unfreiwillig« und »nachträglich, 
nach der willkürlichen Handlung einer der Parteien« abgeschlossen 

48	 	Geoffroy de Lagasnerie, Verurteilen. Der strafende Staat und die Soziologie. 
Berlin: Suhrkamp 2017, S. 17. Und tatsächlich spricht Lagasnerie einmal 
vom »Gesetzesfetischismus«, der im Strafrechtsstaat erzeugt wird (Lagas-
nerie, Verurteilen, S. 237) oder von der Strafjustiz als »Ritus der Entpoliti-
sierung, Enthistorisierung und Entsozialisierung« (Lagasnerie, Verurteilen, 
S. 134).

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

wird und in welchem die »Proportion zwischen Verbrechen und Ver-
geltung« verhandelt wird.49 Dabei knüpft er an die Aristotelische Leh-
re der Tauschgerechtigkeit an, in welcher die Ausgleichung durch frei-
willige Handlung (Kauf, Verkauf, Darlehen usf.) von der Ausgleichung 
durch unfreiwillige Handlung (jede Art von Verbrechen bzw. Delikt, 
das eine Strafe als Äquivalent nach sich zieht) unterschieden wird.50 Die 
Strafe sei, so Paschukanis, der Ausgleich des vom Verletzten erlittenen 
Schadens. Und auch Lagasnerie schreibt, dass die Justiz nicht in erster 
Linie auf »der Institution der Logik der Verantwortung«, sondern auf 
einer »Ökonomie der Verletzungen« beruht.51 Anders als im zivilrechtli-
chen Schadenersatzrecht treten jedoch im modernen Strafrecht der Ge-
schädigte und seine Schädigung weitgehend in den Hintergrund, ist das 
Strafmaß doch primär abhängig von der Verletzung einer strafrechtli-
chen Norm, das heißt der Erfüllung eines strafrechtlichen Tatbestandes 
bzw. der Begehung eines Delikts, worauf insbesondere Kelsen hinwei-
sen wird.52  Tritt der Geschädigte bzw. dessen Anspruch in den Hinter-
grund, so scheint die Äquivalentform zunächst verschwunden. Paschu-
kanis hält allerdings daran fest, dass der Geschädigte dennoch stets die 
Grundlage oder den Hintergrund des Strafprozesses bildet, wenn auch 
in verzerrter Gestalt eines übergeordneten öffentlichen Interesses, der 
Staatsanwaltschaft: 

Die Abstraktion des verletzten öffentlichen Interesses stützt sich auf die 
ganz reale Figur des Geschädigten, der sich persönlich oder durch einen 
Vertreter am Prozeß beteiligt und diesem seinen lebendigen Sinn gibt.53

Paschukanis weist über »die Äquivalenzlogik des materiellen Strafge-
dankens« hinaus auf »die merkantile Logik des Strafprozesses« hin:54  
Die Staatsanwaltschaft fordert eine schwere Bestrafung, das heißt ei-
nen »hohen Preis«, der Angeklagte bittet um Schonung, das heißt um 
»Preisnachlaß«, und »das Gericht erkennt nach Billigkeit«.55 In diesem 
Sinne zeigt Paschukanis auch die andere Seite der Prozessgarantien auf, 
die die merkantile Logik widerspiegelt. Die Öffentlichkeit des Verfah-
rens dient demnach der Kontrolle und Bekundung der Rechtmäßigkeit 

49	 	Ebd.
50	 	Ebd.
51	 	Lagasnerie, Verurteilen, S. 191.
52	 	Der Grad der Schädigung fließt daher bereits in die Beurteilung ein, wel-

ches Delikt durch die Tathandlung überhaupt erfüllt ist (leichte oder schwe-
re Körperverletzung, Entwendung oder Diebstahl etc.); er fließt aber auch 
nachträglich in die Bemessung des Tagessatzes (wenn das Opfer eines Ge-
waltdelikts ganz besonders brutal geschädigt wurde etc.) ein.

53	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 178 [S. 161].
54	 	Bung, »›Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen‹«, S. 56.
55	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 178 [S. 161].

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

der gerechten Festsetzung der »Zahlung« (Freiheits- oder Geldstrafe), 
der Anspruch auf mündliche Verhandlung dient der Möglichkeit, »um 
seine Freiheit zu feilschen«, und die Verteidigung durch Rechtsanwäl-
te kommt den »Dienste[n] eines erfahrenen Gerichtsmaklers« gleich.56

Paschukanis gesteht zu, dass diese Konstruktion auf den ersten Blick 
naiv erscheinen mag,57 doch lassen wir die Äquivalenzlogik beiseite und 
folgen dem Narrativ der Überwindung des Vergeltungsgedankens im 
Präventionsgedanken des modernen Strafrechts, glauben wir daher, dass 
es tatsächlich nur darum geht, die Gesellschaft vor dem Angeklagten 
zu schützen (Generalprävention) und/oder den Angeklagten zu bessern 
(Spezialprävention), dann verflüchtigt sich auf einen Schlag »der ganze 
Sinn der Bezeichnung ›Strafe‹«.58 Das selbst schon fragwürdige und be-
sonders von Foucault in Überwachen und Strafen entblößte, pathologi-
sierende Interesse, auf den Angeklagten in der Justiz- oder Straf(vollzugs)
anstalt general- und spezialpräventiv »einzuwirken« oder denselben zu 
»resozialisieren«, ist verschwindend klein im Vergleich zum »wirkungs-
volle[n] Augenblick des Urteilsspruches« und der Feststellung des Straf-
maßes.59  Paschukanis will nicht leugnen, dass das moderne Strafrecht 
general- und/oder spezialpräventive Überlegungen anstellt, doch er-
schöpft es sich nicht darin. Neben dem »sozialen Zweck« der Präventi-
on besteht jedoch ein weiteres »irrationelles, mystifizierendes, absurdes 
Moment« und gerade darin tritt das Spezifikum der Rechtsform, der abs
trakten Rechtssubjektivität wieder hervor:60

Die Entziehung der Freiheit auf eine im gerichtlichen Urteil vorher fest-
gesetzte bestimmte Frist ist die spezifische Form, in der das moderne, 
das heißt bürgerlich-kapitalistische Strafrecht das Prinzip der äquivalen-
ten Vergeltung verwirklicht. Diese Form ist unbewußt aber tiefliegend 
mit der Vorstellung vom abstrakten Menschen und von der abstrakten, 
durch Zeit meßbaren menschlichen Arbeit verbunden.61

Paschukanis bricht mit dem Narrativ des modernen Strafrechts, in wel-
chem die falsche und rückschrittliche Idee der Vergeltung durch die fort-
schrittliche, aufklärerische Idee des sozialen Schutzes vorgestellt wird. 
Auch für den Bereich des Strafrechts betont er, dass die Entwicklung 
nicht bloß in und aus den Ideen der Menschen zu begreifen ist, sondern 
an die materielle ökonomische und gesamtgesellschaftliche Basis rückzu-
binden ist. Dabei muss die Vergeltung der Begehung eines Delikts mit ei-
nem vorweg bestimmten »Stück abstrakter Freiheit« in Zusammenhang 

56	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 185 [S. 168].
57	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 170 [S. 152].
58	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 178 [S. 161].
59	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 183 [S. 167].
60	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 178 [S. 161].
61	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 182 [S. 165].

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

mit der Freiheit und Gleichheit des abstrakten Rechtssubjekts, des abs-
trakten Warenbesitzers, des entfremdeten Lohnarbeiters begriffen wer-
den.62  Der »arithmetische Ausdruck für die Härte des Urteils« entspricht 
dabei der exakten Abrechnung der dem Schaden entsprechenden Ver-
gütung.63

Doch ob sich das in der Staatsanwaltschaft vergegenständlichende, 
verletzte öffentliche Interesse tatsächlich noch auf den real Geschädig-
ten bezieht bzw. ob sich die zu bestrafende Verletzung tatsächlich auf 
die Verletzung des real Geschädigten reduzieren lässt, ist zweifelhaft. Pa-
schukanis übersieht, dass der Begriff der Strafe einen Bruch mit der zivil-
rechtlichen Logik des Schadenersatzes darstellt, dass sich in der Strafe, 
wie er selbst schreibt, eine Mystifikation vollzieht, die über den gerech-
ten Ausgleich des real verursachten Schadens hinausweist. Dies schon al-
lein aus dem Grund, dass das strafgerichtliche Verfahren – von prozes-
srechtlichen Feinheiten abgesehen – in mehrfacher Weise auf ein reales 
Opfer der delinquenten Handlung verzichten kann: Etwa liegt die Zu-
ständigkeit zur Einleitung eines Strafverfahrens nicht beim Opfer, son-
dern bei der Staatsanwaltschaft;64 auch ist mit der Versuchsstrafbarkeit 
ein relatives weites Feld zwar »erfolgloser«, jedoch strafbarer Handlun-
gen erfasst, in denen die Existenz eines Opfers schon begrifflich ausge-
schlossen ist.65 Dennoch evoziert das strafgerichtliche Verfahren entge-
gen der positivrechtlichen Lage in seiner gesamten, auch sprachlichen, 
Aufbereitung und mit einem sonderbaren moralischen Pathos den Ein-
druck, der Angeklagte habe sich der ganzen Welt gegenüber schuldig ge-
macht. Tatsächlich vertritt die Staatsanwaltschaft auch nicht die Inte
ressen des Opfers einer strafbaren Handlung, sondern ihre Aufgabe ist 
die »Wahrung der Interessen des Staates« (Hervorhebung L.L.O.).66 Die 
Staatsanwaltschaft fungiert sowohl im kontinentaleuropäischen (etwa 
Österreich, Deutschland, Frankreich) als auch im angloamerikanischen 
Rechtskreis bzw. im Common-Law als Vertreterin eines Allgemeininter-
esses, sei dies mit »Staat«, »Gesellschaft« oder »Volk« betitelt. 

62	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 182 [S. 165].	
63	 	Ebd.
64	 	 Im Unterschied zur Anklage durch die Staatsanwaltschaft ist die Anzeige 

nicht mit der Einleitung des Strafverfahrens zu verwechseln, sondern bloß 
eine Weise, wie der Staatsanwaltschaft die Begehung einer Straftat bekannt 
werden kann.

65	 	Vom Opfer einer Straftat zu sprechen, bedeutet, vom Opfer einer bestimm-
ten Straftat zu sprechen. Dass der versuchte Mord kein (Mord-) Opfer 
kennt, schließt nicht aus, dass dem versuchten Mord eine »erfolgreiche« 
Körperverletzung voranging, der ein entsprechend verletztes Opfer korres-
pondiert. Dieses Opfer ist jedoch das Opfer der Körperverletzung und nicht 
das – begrifflich unmögliche – Opfer eines versuchten Mordes.

66	 	§ 1 StAG.

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

So beobachtet Lagasnerie sehr scharfsinnig, dass das Bestrafungs-
system eine Szene konstruiert, in der sich das Individuum gegen »die 
Gesellschaft« oder »das Allgemeine« zu verantworten hat.67 Die Ver-
selbständigung des Allgemeininteresses und die Verdrängung des real 
Geschädigten im Strafverfahren hält auch Hegel fest: »Statt der verletz-
ten Partei tritt das verletzte Allgemeine auf, das im Gerichte eigentüm-
liche Wirklichkeit hat«.68 Präziser als Paschukanis leitet Hegel hieraus 
das rechtsstaatliche Prinzip der Öffentlichkeit des Verfahrens ab. Denn 
tritt dem Verbrecher das verletzte Allgemeine als eigentliches Opfer der 
delinquenten Handlung gegenüber, betrifft die Entscheidung im Straf-
verfahren, das heißt Freispruch oder Verurteilung, zwar ihrem beson-
deren Inhalt nach die konkret beteiligten Personen, ihrem allgemeinen 
Inhalt nach jedoch »das Interesse aller«.69 Die Öffentlichkeit des Ver-
fahrens muss als die notwendige Kehrseite des Rechts als Bewährungs-
prozess verstanden werden, in welchem sich das Allgemeine gegen seine 
Verletzung durch den Verbrecher »als notwendiges vermitteltes Dasein 
bewährt«.70 Das Verbrechen ist bei Hegel immer schon in dieser Kolli-
sion mit dem Allgemeinen, als dieses besondere, sich über das Allgemei-
ne Hinwegsetzende bzw. als der sich der Anerkennung des Allgemeinen 
verweigernde besondere Wille bestimmt.71 Der Öffentlichkeitsgrundsatz 
ist daher der ideologische Euphemismus für die Verselbständigung und 
Durchsetzung des Allgemeinen, das in einer tautologischen Selbstrefle-
xion des Rechts mündet: »Das Recht der Öffentlichkeit beruht darauf, 
daß der Zweck des Gerichts das Recht ist, welches als Allgemeinheit 
auch vor die Allgemeinheit gehört«.72 Denken wir zu Ende, was Hegel 
uns als tautologische Selbstreflexion des Rechts im Gerichtssaal vore-
xerziert, so können wir in einer plakativen Polemik festhalten, dass im 
bürgerlichen Rechtsstaat jeder Prozess ein Schauprozess ist, weil in ihm 
das Zur-Schau-Stellen des Rechts und dessen Bewährung zum Prinzip 
und Selbstzweck werden.73

Lagasnerie kommt hinsichtlich des sonderbaren Moments der Verur-
teilung, der den mystifizierenden und selbstreferentiellen Charakter des 
Strafrechtssystems offenbart, zu einem ganz ähnlichen Urteil:

In den Gerichtsprozessen, an denen ich teilgenommen habe, schien mir 
immer ein Moment die Fähigkeit der Justiz zu enthüllen, im Leerlauf 
zu funktionieren und ohne sich Fragen zu den eigenen Operationen zu 

67	 	Lagasnerie, Verurteilen, S. 188.
68	 	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 374, § 220.
69	 	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 376, § 224.
70	 	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 186, § 97 Zusatz.
71	 	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 174, § 83 Zusatz.
72	 	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 377, § 224 Zusatz.
73	 	Vgl. auch Lagasnerie, Verurteilen, S. 240.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

stellen: der Moment, in dem die Frage nach dem Strafmaß erörtert wird, 
zu dem der Angeklagte verurteilt werden sollte.74

In diesem Moment kulminiert die strukturelle Unfähigkeit einer 
nicht-tautologischen Selbstreflexion des Strafprozesses, das heißt zur 
Reflexion derjenigen Voraussetzungen, die im Strafprozess implizit vor-
aus-gesetzt, also begründungstechnisch nicht eingeholt sind bzw. die ihn 
überhaupt erst als Strafprozess konstituieren. Lagasnerie fährt in enger 
sprachlicher und gedanklicher Anlehnung an Paschukanis und dessen 
Rechtsfetischbegriff fort, wenn er dem Moment der Verurteilung die Ver-
wandtschaft mit dem Ritual oder der sozialen Magie nachweist und den 
»geheimnisvolle[n] Charakter jedes Strafrechtssystems« betont.75

Wird die Entstehung des modernen Strafrechts nicht als Fortschritts-
geschichte erzählt, richtet sich der Blick auf eine weitere Fetischisierung 
der bürgerlichen Rechtsform:

Während aber die Gleichwertigkeit der Strafe in ihrer groben, brutalen, 
sinnlich-materiellen Form als Zufügung eines physischen Schadens oder 
Eintreibung eines Sühnegeldes gerade durch diese Brutalität ihren einfa-
chen, jedem zugänglichen Sinn bewahrt, verliert sie in ihrer abstrakten 
Form (der Freiheitsentziehung für eine bestimmte Frist) diesen klaren 
Sinn, obwohl man auch hier weiterhin das Strafmaß als der Schwere der 
Tat angemessen zu bezeichnen pflegt.76

Die Einsicht in die ideologische Verschleierung heißt hingegen nicht, den 
Fortschrittscharakter des modernen Strafrechts als Illusion hinzustellen. 
Verfahrensgrundsätze, Folterverbot, Abschaffung der Körper- und To-
desstrafe – »[a]ll dies stellt zweifellos einen großen Fortschritt dar«.77 
Und auch das ideologische Ersetzungsverhältnis zwischen Staatsanwalt-
schaft und Opfer muss in der Hinsicht als Fortschritt bezeichnet werden, 
dass die Reaktion auf ein Verbrechen der leidenschaftlich-spontanen Ver-
geltungslogik des Opfers enthoben und in einen leidenschaftslos-ratio-
nalen Rahmen von Verfahrensregeln eingebettet wird. Wenngleich, wie 
Lagasnerie schreibt, der moderne Strafrechtsapparat bloß mit den von 
unten kommenden Leidenschaften bricht, »um seinerseits zu einer phan-
tasmatischen Behandlung der Straftaten überzugehen«, die aufs Neue 
eine »Leidenschaft der Vergeltung« offenlegt.78 

Der Fortschritt des modernen Strafrechts ist jedenfalls nicht inhaltli-
cher Natur, sondern es ist der Fortschritt einer Selbstreflexion im Recht, 
die an der Überwindung der Rache anschaulich wird. Für Menke ist die 
archaische Rache zweideutig, weil sie auf zweifache Weise erzählbar ist. 

74	 	Lagasnerie, Verurteilen, S. 18.
75	 	Ebd.
76	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 183 [S. 165f.].
77	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 176 [S. 158].
78	 	Lagasnerie, Verurteilen, S. 193.

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

Er leitet diese zweifache Erzählbarkeit der Rache aus der zweifachen 
Zählbarkeit der Rachetat ab, denn die Rachetat kann immer zugleich 
als Antwort auf eine Verletzung als auch als eine neuerliche Verletzung 
bestimmt werden.79 Steht die Rachetat an zweiter Stelle, wird sie folg-
lich als zweite Tat er-zählt, wird darin die erste Untat gebüßt; steht die 
Rachetat jedoch an erster Stelle, wird sie folglich als erste Tat er-zählt, 
ist sie ihrerseits die zu rächende Untat. Jedoch ist die Rache nicht bloß 
zweifach erzählbar, vielmehr ist die Rache auch im ontologischen Sinn 
eine zweifache, das heißt widersprüchliche Tat. Zwar lesen wir bei Men-
ke, dass die Rache doppelt er- oder gezählt wird, »weil sie ontologisch 
zweideutig ist«,80 jedoch unterminiert der Ausdruck »zweideutig« den 
ontologischen Doppelstatus der Rache, indem die wirkliche Zweiheit 
der Rache wiederum in eine (bloße) Zweideutigkeit abgeschwächt wird. 
Mit Hegel muss die Rache jedoch als in sich widersprüchliche begriffen 
werden: Dem Inhalt nach ist Rache, insofern sie Wiedervergeltung ist, 
gerecht; der Form nach ist die Rache hingegen Handlung und Ausdruck 
eines besonderen Willens und als diese Besonderheit ist die durch Rache 
verwirklichte Gerechtigkeit willkürlich.81 Die Rache verfällt in diesem 
Widerspruch – Gerechtigkeit und Verletzung zugleich zu sein – in einen 
unendlichen Progress.82 Dagegen weiß das Recht um die ontologische 
Zweiheit der Rache und setzt als Ende der Rache eine Entscheidung, der 
ihrerseits ein rechtsstaatliches Verfahren vorangegangen ist. Menke er-
kennt ganz richtig, dass das moderne Strafrecht zwar »kein höheres Wis-
sen um den gerechten Zustand als die Ordnung der Rache [verkörpert]«, 
es jedoch die »Strittigkeit des Wissens« im geordneten Verfahren insti-
tutionalisiert.83 Diese Strittigkeit des Wissens wird wiederum im Straf-
prozess durch das Beweisrecht verwaltet. Im Strafverfahren erhält die 
Rache eine »zivilisierte Form«,84 die rächende wird zur strafenden Ge-
rechtigkeit.85 Doch beendet die staatliche Rahmung tatsächlich den Zy-
klus der Gewalt? Von Hegel wissen wir, dass das Resultat einer Entwick-
lung diese Entwicklung und all ihre Stufen weiterhin in sich beherbergt.

Noch einmal: Es geht nicht um die Leugnung des Fortschrittcharak-
ters, sondern darum, den »Humanismus der Bourgeoisie« als Inhalt 
des Fortschrittes zu hinterfragen,86 auf seine realen Ursachen zurück-
zuführen, aber auch das Strafrecht inklusive des Polizei- und Ermitt-
lungsapparats als spezifisches Instrument der (Klassen-) Herrschaft zu 

79	 	Menke, Recht und Gewalt, S. 18.
80	 	Ebd.
81	 	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 196, § 102.	
82	 	Ebd.
83	 	Menke, Recht und Gewalt, S. 20.
84	 	Bayer, Tragödie des Rechts, S. 112.
85	 	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 197, § 103.
86	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 176 [S. 158].

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

analysieren.87 Über die inhaltliche Ausgestaltung des Strafrechts, so Pa-
schukanis, erhalte die Bourgeoisie die Klassenherrschaft aufrecht, Krimi-
nalgerichtsbarkeit sei »organisierte[r] Klassenterror«.88 In Anknüpfung 
an Herbert Spencer zieht er hingegen eine Analogie zwischen der gegen 
äußere Angriffe gerichteten Abwehrreaktion (Krieg) und der gegen die 
innere Ordnung gerichteten Angriffe (Sicherheits- und Kriminalpolizei), 
in der sich schon erahnen lässt, worin der Springpunkt im Strafrecht als 
Form besteht.89 

Für eine abschließende Bestimmung der Funktionsweise der Straf-
rechtsform bedarf es jedoch einer Ergänzung, die wir sogleich mit Kelsen 
vornehmen werden. Zwar würde ich nicht so weit gehen, Paschukanis’ 
Strafrechtstheorie als Schlüsselfrage seiner Rechtstheorie zu bezeich-
nen,90 jedoch kulminiert im Strafrecht der durch den Staat verkörperte 
und realisierte Zwangscharakter des Rechts: die Norm ist mit der Straf-
androhung »unmittelbar verbunden«.91 Nur in diesem Sinne ist Paschu-
kanis zu verstehen, wenn er schreibt, »daß das Strafrecht sozusagen die 
Rolle des Vertreters des Rechts schlechthin spielt«, ja »ein Teil, der das 
Ganze ersetzt« ist.92 Vielleicht könnte man meinen, das Strafrecht sei ge-
rade dadurch, dass es das archaische Prinzip der Vergeltung in neuem 
Gewande wiedererweckt, ein Exzess des bürgerlichen Rechts, welches 
sich ja gerade als Überwindung archaischer und feudaler Rechtsformen 
darstellt. Indem Paschukanis die Vergeltung zum entscheidenden Mo-
ment auch des modernen bürgerlichen Strafrechts macht, bricht er je-
doch mit der bisherigen Erkenntnis, gerade die Bürgerlichkeit als Bürger-
lichkeit zu kritisieren (die wechselseitige Vermittlung von Herrschaft und 
Freiheit im Begriff der Rechtssubjektivität), und verfällt in den oberfläch-
licheren Ideologiebegriff eines bloßen Entlarvungsgestus. Erst die Kritik 
am Fortschrittsnarrativ selbst wie auch die Kritik des modernen Präven-
tionsgedankens aus der Kritik der Gemeinschaftsfiktion erreichen wieder 
das ideologiekritische Niveau seiner übrigen Rechtskritik. Jedoch sehen 
wir schon hier, dass der wiederholte Vorwurf des Zivilrechtsreduktionis-
mus an Paschukanis’ Strafrechtstheorie den Kern verfehlt.93 Die Identi-
tät von Zivil- und Strafrecht wird an keiner Stelle konstatiert, vielmehr 
Strukturähnlichkeiten herausgestellt, insbesondere was das Wechselver-
hältnis zur Ökonomie und die Fetischisierung des Rechts im Allgemei-
nen betrifft.

87	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 174 [S. 156f.].
88	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 175 [S. 157].
89	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 175 [S. 157], S. 177 [S. 159].
90	 	So aber etwa Bayer, Tragödie des Rechts, S. 110; Bung, »›Geheimnisse der 

gesellschaftlichen Formen‹«, S. 55.
91	 	Harms, Warenform und Rechtsform, S. 62.
92	 	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 168 [S. 151].
93	 	Rosenbaum, »Zum Rechtsbegriff bei Stučka und Pašukanis«, S. 159.

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

Für diskussionswürdig halte ich hingegen den Vorschlag Bayers, das 
Strafrecht – und in weiterer Folge das Recht insgesamt – in Anknüp-
fung an Paschukanis »überhaupt erst im Verhältnis zum Unrecht« zu 
denken.94  Was die Konstitution der »Norm« als »Norm-ales« betrifft,95 
so ist zuzustimmen, dass sich das Normale negativ über das Anorma-
le bestimmt, indem eine Gesellschaft ihre je eigenen Exzesse festlegt. So 
schreibt auch Paschukanis, dass das Normale ursprünglich nicht exis-
tiert. In diesem Sinn wäre etwa die Demokratie kein positiver Begriff, 
der sich über Inhalte wie Wahlfreiheit, Rechtsstaatlichkeit usw. definiert, 
sondern ein negativer Begriff, der sich etwa über die Negation von Tota-
litarismus und Faschismus bestimmt.96 Was die Rechtsform selbst – jen-
seits vom oben skizzierten Bewährungsprozess, in dem sich das Recht 
selbstverständlich über die Negation des Unrechts als Geltendes betätigt 
– betrifft, zweifle ich aber an einer solchen negativen Bestimmung. Der 
Kern der Rechtsform ist die positive Bestimmung der Rechtssubjektivi-
tät – die ihrerseits durch die Negation jeder konkreten Besonderheit be-
stimmt ist – und zwar in erster Linie nicht als schuldiges oder schuldfä-
higes, sondern im weitesten Sinn als integrer Akteur am Markt.

Gegen das Fortschrittsnarrativ ist die Strafe daher als abstrakte Form 
der Vergeltung zu betrachten, aber auch in der Schuld als Dreh- und 
Angelpunkt der modernen Strafrechtstheorie begegnen Schwierigkeiten. 
Die Grenzziehung zwischen Schuldfähigkeit und Schuldunfähigkeit ist 
eine höchst politische Angelegenheit, die einer immanenten Logik im 
Grunde entbehrt. Ausgehend von der Begrifflichkeit der Kausalität ließe 
sich zumindest in Zweifel ziehen, wieso etwa geistige Beeinträchtigung, 
psychische Erkrankung, Minderjährigkeit oder Trunkenheit in Zurech-
nungsunfähigkeit münden,97 wohingegen etwa das spezifische Milieu, in 
welches der Angeklagte hineingeboren wurde oder in welchem er zum 
Tatzeitpunkt verkehrte, die Schuldfähigkeit unberührt lässt. Auch die 
Schuld erscheint dadurch als unmittelbar einsehbare, natürliche und da-
her auch von gesellschaftlichen und historischen Umständen unabhän-
gige Qualität des Menschen, sein Vergehen daher als höchstpersönliches 
Versagen, als Pathologie. Diese Fetischisierung der Schuld können wir als 
Fortsetzung oder Besonderung des Rechtsfetisch verstehen, doch sollten 
wir nicht bei einer solchen bloß vergleichenden Feststellung verharren. 

Mit Lagasnerie müssen wir vielmehr unser Augenmerk auf zwei Me-
chanismen innerhalb des Strafprozesses lenken, wenn wir verstehen 

94	 	Bayer, Tragödie des Rechts, S. 111.
95	 	Bayer, Tragödie des Rechts, S. 110.
96	 	Auch Kelsen denkt in dieser Dualität von Demokratie und Autokratie, wenn 

er die »Diktatur des Proletariats« deswegen als Autokratie charakterisiert, 
weil sie »zur Demokratie in Gegensatz tritt« (Kelsen, Sozialismus und Staat, 
S. 160).

97	 	Siehe etwa für die österreichische Rechtslage § 11 StGB.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

wollen, in welcher Weise sich Herrschaft im besonderen Bereich des 
Strafgerichtssystems artikuliert. Diese beiden Mechanismen bestehen 
in der Individualisierung des angeklagten Subjekts und der Vergesell-
schaftung des verurteilten Subjekts. Doch hütet sich Lagasnerie, die-
se widersprüchliche Bewegung innerhalb der Einheit des Strafprozesses 
als Dialektik zu bezeichnen. Am Anfang eines strafgerichtlichen Verfah-
rens steht, sobald das Ermittlungsverfahren abgeschlossen ist, die An-
klage, mit der dem Beschuldigten die Begehung einer Straftat vorge-
worfen wird. Doch auf welcher spezifischen Wirklichkeitsinterpretation 
oder besser -konstruktion erhebt sich die Anklage? Was muss sie immer 
schon voraussetzen, um sich als Anklage, das heißt als die Forderung, 
den Beklagten aufgrund der Begehung einer Straftat zu verurteilen, zu 
betätigen? Lagasnerie identifiziert die strafrechtliche Wirklichkeitskon-
struktion mit einer bestimmten, sich den Begriffen der Totalität verwei-
gernden Weise des Denkens: Die Strafjustiz »ent-totalisiert«, indem sie 
mit der Subsumtion einer Handlung unter einen Straftatbestand dieselbe 
zugleich vom spezifischen Interaktionskontext und der kollektiven Szene 
herauslöst, um sie sogleich als die isolierte Handlung eines einzelnen In-
dividuums nach einer sequentiellen Logik zu rekonstruieren.98 Der Akt 
des Anklagens fußt auf einer »atomistischen Sichtweise der Wirklich-
keit«, in welcher die Handlung erst unter Absehung von »sozialer Kau-
salität, kollektiver Strukturen oder historischer Logiken« in die allgemei-
ne Form der strafrechtlichen Norm gepresst wird.99 

Diese gewaltvolle Umdeutung einer Handlung verbirgt sich jedoch 
gerne hinter dem Pathos einer fortschrittlich-humanen Justiz, die das 
Individuum gerade nicht auf diese seine Tat reduzieren, das heißt die 
Tat des Individuums gerade nicht substantialisieren will (die aufgrund 
der Begehung eines Diebstahls verurteilte Person als Dieb oder die auf-
grund der Begehung eines Mordes verurteilte Person als Mörder zu be-
strafen) und stattdessen, regelmäßig unter Zuhilfenahme der Psychologie 
als sachverständige Disziplin, bemüht ist, das Individuum und die Be-
weggründe hinter seiner Handlung zu verstehen. Anhand der gerichtli-
chen Rekonstruktion der Biografie des Individuums über die Befragung 
des Angeklagten kehrt Lagasnerie die heuchlerische Logik der moder-
nen Strafjustiz hervor. Denn anhand der gesammelten sozialen Infor-
mationen (Herkunft und Klassenzugehörigkeit, Kindheit, Geschlecht, 
ethnische Zugehörigkeit, Religion, Ausbildung, usw.) wird nicht etwa 
die soziale Logik und  Bedingtheit der begangenen Tat festgestellt, son-
dern vielmehr ein Persönlichkeitsprofil erstellt, durch welches eine pa-
radoxe, aber zur Logik des Anklagens notwendige Umkehr des Ursa-
che-Wirkungs-Zusammenhangs vollzogen wird: Der gesellschaftliche 

98	 	Lagasnerie, Verurteilen, S. 136, S. 137.
99	 	Lagasnerie, Verurteilen, S. 135.

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

und historische Kontext rückt nicht als Ursache der Handlung, sondern 
bloß nach der Seite seiner Wirkung auf den Angeklagten in den Blick. 
Tatsächlich verkehrt sich auch die Bedeutung des Grundes oder der Be-
gründung einer Handlung: Eine Handlung begründen, heißt nicht mehr 
ihren Grund im Sinne einer rechtfertigenden oder zumindest erklären-
den Ursache zu benennen, sondern der Grund kommt nur noch als be-
lastende Information im Sinnzusammenhang eines devianten Charak-
ters in Betracht, gemäß welcher die begangene Tat als konsequenter oder 
gar notwendiger Ausdruck dieses Charakters erscheint. Lesen wir, wie 
Lagasnerie diesen verzerrenden Mechanismus der Strafgerichtsbarkeit 
als eine »List der strafrechtlichen Vernunft« fasst:

Während man sich ein gutes Gewissen unter dem Vorwand des »Verste-
hens« verschafft, bezieht man die verurteilte Handlung auf eine Reihe 
anderer individueller Merkmale, ohne je all diese Elemente auf ihre ob-
jektiven Ursachen zu beziehen oder auf ihre Verankerung im konkreten 
sozialen und politischen Leben. […] Die fragliche Handlung wird mit 
der beschuldigten Person und ihrer Biographie verknüpft und nicht mit 
der gesellschaftlichen Struktur, innerhalb welcher diese Biographie Ge-
stalt angenommen hat.100

Die Rekonstruktion der Biografie des Angeklagten erzeugt eine Verdopp-
lung der Wirklichkeit, in der parallel zur rechtlichen Beschreibung einer 
Handlung als Tat eine psychologisierende moralische Ebene eingezogen 
wird, der eine gewisse zeitliche Priorität gegenüber der rechtlichen Ebe-
ne zugeschrieben wird. Die Erstellung eines psychologischen Profils der 
Persönlichkeit des Angeklagten über die Rekonstruktion seiner sozialen 
Biografie erzeugt den Eindruckt, »daß der Verbrecher gewissermaßen 
schon vor seinem Verbrechen existiert«, das heißt auch, dass er sozusa-
gen unabhängig von der begangenen Tat immer schon und nur als Ver-
brecher ist. Lagasnerie formuliert diese Pointe präzise, wenn er ein Inei-
nanderkippen von Innerlichkeit und Äußerlichkeit diagnostiziert: »Das 
Verbrechen ist nicht mehr der Ausdruck einer Beziehung zur Welt, son-
dern die Veräußerlichung eines Selbstverhältnisses.«101 Dieselbe Bewe-
gung, die schon den Waren- und Rechtsfetisch charakterisierte, lässt sich 
daher auch am Strafrecht beobachten: Die Gesellschaftlichkeit des Ver-
brechens wird durch die psychologisierende Verinnerlichung zugleich 
naturalisiert bzw. zu einer natürlichen, höchstpersönlichen Eigenschaft 
des Beschuldigten stilisiert.

Halten wir fest, dass dem Akt der Anklage eine individualisierende 
und atomisierende Rekonstruktion der vielschichtigen sozialen Wirk-
lichkeit, eine Konzentration auf die Handlung als singuläres Ereignis 
zulasten der Erfassung des Ganzen zugrunde liegt. Wie steht es aber 

100	Lagasnerie, Verurteilen, S. 142.
101	Lagasnerie, Verurteilen, S. 154.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

um den Akt der Bestrafung? Auch der Akt der Bestrafung fußt auf einer 
sonderbaren Rekonstruktion und Verdopplung der Wirklichkeit, die zu 
demjenigen Punkt, den der Akt der Anklage ursprünglich verkehrt hatte, 
zurückkehrt, um selbst die ursprüngliche Verkehrung noch zu verkeh-
ren: Die Bestrafung des Angeklagten beruht, wie Lagasnerie feststellt, 
auf einer »performativen Konstruktion des Verbrechens als gesellschaft-
licher Handlung«.102 Die strafrechtliche Logik ist an diesem Punkt äu-
ßerst verdreht: Setzt der Akt der Anklage gerade eine individualisierende 
Negation des Verbrechens als gesellschaftliche Handlung voraus, so fin-
det mit dem Akt der Bestrafung eine Rekontextualisierung der zuerst aus 
dem gesellschaftlichen Kontext abstrahierten Handlung statt. Der Ent-
sozialisierung des Verbrechens als gesellschaftliches Verhältnis des Be-
schuldigten zur sozialen Wirklichkeit folgt eine Resozialisierung – man 
beachte die Doppeldeutigkeit dieses Begriffes in diesem Zusammenhang 
– dieser isolierten strafbaren Handlung, die nunmehr als Angriff ge-
gen Gesellschaft/Gemeinschaft/Staat/Ordnung rekonstruiert wird. Da-
mit verdoppelt auch die Bestrafung die Wirklichkeit bzw. setzt an die 
Stelle, wo zuvor bloß eine strafbare Handlung war, eine zweite: »Der 
Strafrechtsstaat erzeugt zwei Verbrechen, wo es nur eines gab: das eine 
gegen das Opfer, das andere gegen den Staat«.103 Sehr feinsinnig arbei-
tet Lagasnerie die geistesgeschichtliche Verbindung zwischen dieser Ver-
gesellschaftung des Verbrechens und der bürgerlichen Philosophie des 
Gesellschaftsvertrags heraus, deren Einfluss auf das bürgerliche, antidi-
alektische Denken ich zu Beginn im Kapitel Rechtsform und Gewalt he-
rausgestellt habe. Der Verbrecher ist als die Aggression des besonderen 
Willens gegen den allgemeinen Willen nur dann ein Angriff gegen die 
Gesellschaft selbst, wenn der allgemeine Wille zugleich als die Reprä-
sentation des Willens aller genommen wird. Nur gegenüber einer sol-
chen Interpretation des allgemeinen Willens, die die ideologische Fik-
tion einer harmonischen, homogenen Gemeinschaft reproduziert, kann 
der Verbrecher als »abtrünniges Subjekt« im Namen und zum Schutze 
aller bestraft werden.104 Die Schuld trifft den Verurteilten zwar als Indi-
viduum für ein individuelles und besonderes Vergehen, doch macht er 
sich damit zugleich in höchst allgemeiner Weise an der ganzen Gesell-
schaft schuldig.

Auch Kelsen äußert Kritik am Begriff der Schuld und wirft Paschuka-
nis wiederholt die Reproduktion der bürgerlichen, »individualistischen 
Ideologie« vor.105  Diese Ideologie liege der Deutung des Zwangsaktes 

102	Lagasnerie, Verurteilen, S. 200.
103	Lagasnerie, Verurteilen, S. 193f.
104	Vgl. Lagasnerie, Verurteilen, S. 202.
105	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 101.

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

»als Strafe ›für‹ eine Schuld des Täters« zugrunde und erzeuge den 
Schein, »daß der Mensch, der das Objekt des Zwangsaktes ist, Sub-
jekt, das heißt sittlich-rechtliche Persönlichkeit, Selbstzweck sei«.106 Da-
mit würde jedoch die bürgerliche und naturrechtliche Vorstellung der 
Rechtssubjektivität als eine gegenüber dem objektiven Recht ursprüng-
lichere Kategorie reproduziert.107 Gleichzeitig sei darin der eigentliche 
»Strafzweck« verschleiert, der in den general- und spezialpräventiven 
Überlegungen bestünde. »Entkleidet man«, so Kelsen, »das Schuldmo-
ment aller ideologischen Hüllen«, dann bleibt nicht die Strafe als Selbst-
zweck (Vergeltung/Rache), sondern die Strafe zeigt sich als Reaktion auf 
die »Beziehung zwischen Täter und Tat«, als »Tatbestandselement« und 
wird daher als bloßes Mittel zur Verhinderung zukünftiger Tatbestände 
erkannt.108 Gegen die ahistorische Naturalisierung des Delikts als Tat, 
die an und für sich »schlecht« sei, richtet sich Kelsen auch in seiner Rei-
nen Rechtslehre:

Das Verhältnis zwischen Unrecht und Unrechtsfolge besteht somit nicht 
– wie von der traditionellen Jurisprudenz angenommen wird – darin, 
daß eine Handlung oder Unterlassung darum, weil sie ein Unrecht oder 
Delikt darstellt, mit einem Zwangsakt als Unrechtsfolge verknüpft 
wird, sondern darin, daß eine Handlung oder Unterlassung ein Unrecht 
oder Delikt ist, weil sie mit einem Zwangsakt als ihrer Folge verknüpft 
wird.109

Was als Delikt angesehen wird, darin sind sich Kelsen und Paschukanis 
einig, ist höchst kontingent und ein Feld politischer Auseinandersetzung. 
Letztlich ist aber auch der bei Kelsen als »eigentlicher« Strafzweck ge-
setzte Gedanke der Generalprävention ideologisch konnotiert, denn er 
formuliert ein allgemeines Interesse im Namen der Gesellschaft als Gan-
zes, ein solches Ganzes aber ist Fiktion.110 Eine Strafrechtstheorie, die 
Prinzipien aus den Interessen der Gesellschaft als Ganzes ableitet, macht 
sich, so Paschukanis, einer Entstellung der Wirklichkeit schuldig, weil sie 
über den antagonistischen Charakter dieser Wirklichkeit hinwegtäuscht: 
Es ist das Klasseninteresse, das »jedem strafpolitischen System den Stem-
pel historischer Konkretheit auf[drückt]«.111 Weiter unten werden wir im 
Zusammenhang mit der technischen Regel allerdings sehen, dass Paschu-
kanis doch mit dem Gedanken der Generalprävention, das heißt mit der 
sozialen Schutzfunktion des Strafrechts, sympathisiert; auch Bung hält 

106	Ebd.
107	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 174f.
108	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 101.
109	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 117.
110	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 175 [S. 158].
111	Ebd.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

daher treffend fest, dass sich Paschukanis in diesem Punkt »als erstaun-
lich ambivalent und unsicher [entpuppt]«.112

Im Rahmen der Diskussion alternativer Ordnungssysteme und Re-
gelungsinstrumente drängt sich auch an dieser Stelle die Frage nach ei-
nem plausiblen alternativen Lösungsvorschlag im Hinblick auf den Um-
gang mit »Straftaten« in der sozialistischen Zukunftsgesellschaft auf. So 
schreibt Kelsen exemplarisch, dass die sozialistische Gesellschaft nicht 
notwendig einen gewaltfreien, harmonischen Zustand bedingt; darin ist 
Kelsen zuzustimmen.113 Der Fehler liegt nur darin, Kelsens Hinweis als 
Kritik an Paschukanis oder allgemeiner an der marxistischen (Straf-)
Rechtskritik insgesamt aufzufassen, die – ich wiederhole mich – Gegen-
wartskritik und nicht Zukunftsmalerei sein will. Die Frage, wie das ge-
genwärtige Strafrecht beschaffen ist und in welchem Verhältnis es zur 
kapitalistischen Produktionsweise bzw. der warenproduzierenden Ge-
sellschaft steht – ich erinnere an den Begriff der Ausbeutung, der durch 
das Strafrecht seinem ökonomischen Ursprung, dem Produktionsver-
hältnis, entrissen wird –, ist von der Frage, wie mit Gewalttätern nach 
der Überwindung des Strafrechts umzugehen ist, vollkommen verschie-
den. Das bedeutet nicht, dass letztere Frage keine Berechtigung hätte. 
Insbesondere ist es Paschukanis selbst, der sich diese Frage regelmä-
ßig stellt, wenn er das weiter unten zu besprechende Konzept der tech-
nischen Regel speziell für das Strafrecht andenkt. Die Plausibilität der 
technischen Regel als Alternative zu Recht und Strafrecht ist allerdings 
von der Kritik an Strafrecht und Strafrechtstheorie unabhängig und bei-
de Gedankengänge sind getrennt voneinander zu beurteilen.

Was gewinnen wir nun aus der Konfrontation von Paschukanis’ Straf-
rechtstheorie mit Kelsens Einwänden im Hinblick auf den Begriff der Straf-
rechtsform? Paschukanis hält den Geschädigten für die reale Grundlage des 
abstrakt verletzten öffentlichen Interesses. Normativistisch lässt sich dieser 
Gedanke umkehren: Es ist nicht die konkrete Verletzung eines Menschen, 
sondern die abstrakte Verletzung des öffentlichen Interesses in der tatbe-
standsmäßigen Unrechtstat, im Normbruch, die sich in den realen Figuren 
des Geschädigten und Angeklagten manifestiert.114 Im Strafrecht wird die 
Übertretung einer Rechtsnorm »als autonomes Problem und als Problem 
für sich« gegenständlich.115 Der Strafprozess, so könnte man sagen, dreht 
sich weniger um diese konkreten Figuren, sondern mehr um den Angriff auf 

112	Bung, »›Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen‹«, S. 57; siehe auch 
Harms, Warenform und Rechtsform, S. 62.

113	Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 102. Siehe zu diesem Vorwurf 
Kelsens auch 3.4.2.

114	Diese Interpretation geht jedoch über Kelsen hinaus, der die Rechtsordnung 
als in sich geschlossenes Normensystem begreift und einen Normbruch daher 
im Grunde ausschließt. Vgl. hierzu auch Somek, The Legal Relation, S. 63.

115	Lagasnerie, Verurteilen, S. 204.

DER REDUKTIONISMUS DER ALLGEMEINEN RECHTSLEHRE II

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

die staatliche Rechtsordnung, die in diesem Sinne als übergeordnetes, ei-
gentliches Opfer des Deliktes auftritt. Und in dieser Hinsicht verschiebt sich 
der Fokus weg vom Strafrecht als inhaltliches Instrument zur Aufrechter-
haltung des Partikularinteresses der herrschenden Klasse hin zur Aufrecht-
erhaltung des Allgemeininteresses der staatlichen Zwangsordnung. 

Dies sollte aber nicht missverstanden werden: Weiter oben haben wir 
die ideologische Vorstellung vom Recht als Regelungsinstrument offen-
gelegt und die Performativität der Rechtsform, das heißt ihren Beitrag 
zur Setzung und Reproduktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit unter 
den Bedingungen kapitalistischer Warenproduktion, festgestellt. Dassel-
be gilt für den Bereich des Strafrechts, der vielleicht am stärksten dazu 
neigt, als Ordnungsinstrument und gesellschaftliches Korrektiv wahr-
genommen zu werden. Doch ist das Strafrechtssystem, wie Lagasnerie 
schreibt, nicht so sehr als »Antwort auf die Kriminalität« zu verstehen.116 
Stattdessen lenkt das Strafrecht im Besonderen ganz so wie die Rechts-
form im Allgemeinen unseren Blick auf das verantwortliche und schul-
dige Individuum, auf das abstrakte, isolierte Rechtssubjekt.

3.3 Ethische Form und Rechtsform

3.3.1 Moral als Kategorie des Warentausches bei Paschukanis

Der vorliegende Abschnitt behandelt die Moral unter dem systemati-
schen Überbegriff eines alternativen Ordnungssystems. Paschukanis tut 
dies implizit, indem er in seinem sechsten Kapitel »Recht und Sittlich-
keit« die Moral zur Funktionsbedingung der kapitalistischen Produkti-
onsweise erhebt und gleichzeitig die Moral aus den Produktionsverhält-
nissen,  genauer: die »ethische Idee der Gleichwertigkeit menschlicher 
Persönlichkeit […] aus der praktischen Angleichung aller Arten mensch-
licher Arbeit aneinander« herleitet.117 Das wechselseitige Bedingungs-
verhältnis zwischen Moral, Recht und Ökonomie fasst er als Momente 
einer im Warentausch manifesten Totalität.118 Die Kritik der Moral bei 
Paschukanis ist ihrem Anspruch nach Kritik der Moral schlechthin bzw. 
die metaethische Reflexion darauf, was es überhaupt heißt, moralisch 
zu urteilen bzw. in der Form der Moral zu handeln und zu denken.119

116	Lagasnerie, Verurteilen, S. 172.
117	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 151 [S. 132].
118	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 152 [S. 133].
119	Titus Stahl, Einführung in die Metaethik, Stuttgart: Reclam 2013, S. 13: 

»das Thema der Metaethik« ist die »Frage, was wir tun und was wir mei-
nen, wenn wir moralisch urteilen«.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

3.3.1.1 Das »dreieinige Subjekt«120

Bislang war das wechselseitige und gleichursprüngliche Bedingungsver-
hältnis zwischen egoistisch wirtschaftendem Subjekt und Rechtssubjekt 
– mit ihrer Vermittlung im und des Staates – Gegenstand der Unter-
suchung. Im sechsten Kapitel von Allgemeinen Rechtslehre und Mar-
xismus ergänzt Paschukanis den Funktionszusammenhang kapitalisti-
scher Produktion um das »moralische Subjekt«, das er als »gleichwertige 
Persönlichkeit« charakterisiert.121 »Alle drei nicht weiter aufeinander 
reduzierbaren […] Bestimmungen drücken die Gesamtheit der zur 
Realisierung des Wertverhältnisses notwendigen Bedingungen aus«122 
bzw. sie sind »die drei wichtigsten Charaktermasken, unter denen der 
Mensch in der warenproduzierenden Gesellschaft auftritt.«123 Dabei 
steht Paschukanis implizit dagegen, die Moral als Prinzip, das heißt un-
abhängig von den konkreten historischen Bestimmungen zu entwickeln 
und stellt sich auch hier in die Tradition Marx’, Recht und Moral als 
zwei Seiten einer Medaille zu betrachten. 124 Dagegen steht etwa eine an 
Kant anknüpfende Rechtstheorie, die das Rechtsverhältnis aus dem mo-
ralischen Verhältnis herleitet.125

Aus der »Hartnäckigkeit«, mit der »das menschliche Denken im Lau-
fe der Jahrhunderte […] zum Satz von der Gleichheit der Menschen zu-
rückgekehrt ist« schließt Paschukanis darauf, dass die Moral als die 

120	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, 158 [139].
121	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 151 [S. 132].
122	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 151 [S. 132f.].
123	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 151 [S. 134]. Was den Begriff 

der »Charaktermaske« angeht, so könnte die Menschenfreundlichkeit 
dieses Ausdruckes in Zweifel gezogen und daher womöglich besser mit 
einem alternativen Ausdruck, etwa der »Rolle« ersetzt werden. Nun 
scheint mir gerade die »Rolle« der menschenunfreundliche Ausdruck zu 
sein, denn die »Rolle« will gespielt werden, verlagert also das Gewicht 
auf die subjektive Seite, den Menschen selbst. Demgegenüber betont die 
»Charaktermaske« die unabwendbare Notwendigkeit der Form, in der 
sich Menschen innerhalb der warenproduzierenden Gesellschaft begeg-
nen und die gerade nicht – wie die Rolle – so einfach abgelegt werden 
kann. Die »Charaktermaske« sollte daher nicht als Urteil über den Men-
schen, sondern als Urteil über die Verhältnisse, in denen er sich befin-
det, gelesen werden; diese sind menschenunfreundlich, nicht aber der 
Begriff.

124	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 151 [S. 133]. So auch Wolfgang F. 
Haug, »Marx, Ethik und ideologische Formbestimmtheit von Moral«, in: 
Emil Angehrn/Georg Lohmann (Hg.), Ethik und Marx, S. 41f.

125	Vgl. dazu Somek, The Legal Relation, S. 121, der davon spricht, dass die 
»legal relation« mit Notwendigkeit aus der »moral relation« emergiert.

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

Lehre dieser gleichwertigen Persönlichkeit Ausdruck eines objektiven 
gesellschaftlichen Verhältnisses sein muss.126 Dieses Verhältnis liegt in 
der Reduktion der konkreten menschlichen Arbeit auf abstrakt mensch-
liche Arbeit überhaupt. Ähnlich wie Alfred Sohn-Rethel das »abstrak-
te Denken« auf die Wertform zurückführt,127 will, so scheint es, Paschu-
kanis den »Universalismus der ethischen Form« aus der »Indifferenz« 
des Kapitals, das heißt aus der Gleichgültigkeit des Kapitals gegenüber 
der Bestimmtheit menschlicher Arbeit herleiten.128  Daher bezeichnet er 
auch die Kantische Ethik als die »reinste und vollendetste Gestalt der 
Ethik überhaupt«,129 die im Verallgemeinerungsanspruch des Katego-
rischen Imperativs kulminiert. Die Universalität des Universalitätsan-
spruchs selbst unterzieht Paschukanis einer kritischen Betrachtung. Der 
Kategorische Imperativ sei kein »gesellschaftlicher [hier im Sinne von 
natürlicher; L.L.O.] Instinkt, denn die wichtigste Bestimmung dieses Im-
perativs ist, dort wirksam zu sein, wo keinerlei natürliche, organische, 
überindividuelle Motivierung möglich ist«.130 Nur dort also, wo die In-
dividuen zu ihrem Egoismus gezwungen sind, bedarf es überhaupt der 
Fiktion eines solchen korrigierenden Instrumentariums, über das sie mit 
dem Allgemeininteresse als dem Allgemeinwohl in Beziehung treten. Wie 
zuvor gezeigt wurde, bedarf es dazu jedoch nicht der moralischen Ver-
pflichtung, denn die egoistisch wirtschaftenden Subjekte sind zugleich 
als bürgerliche Individuen – in der Gestalt des citoyen – auf die Sphäre 
des Allgemeinen als ihre Reproduktionsbedingung verwiesen. Das ego-
istische Interesse steht notwendig mit dem Allgemeininteresse in Bezie-
hung, emergiert aus ihm.131 

So hat auch, wie Paschukanis Kautsky paraphrasiert, die Selbst-
zweckformel des Kategorischen Imperativs nur dort einen Sinn, »wo 
der Mensch praktisch zum Mittel für einen anderen Menschen gemacht 
werden kann« und gemacht werden muss.132 Bürgerliche Moral ist in 

126	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 153 [S. 134f.].
127	Siehe Alfred Sohn-Rethel, »Warenform und Denkform. Versuch über den 

gesellschaftlichen Ursprung des »reinen Verstandes««, in: ders., Warenform 
und Denkform. Aufsätze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1971, S. 101–128.

128	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 156 [S. 138]. Siehe zum Begriff der 
Indifferenz Lohmann, Indifferenz und Gesellschaft. Eine kritische Ausein-
andersetzung mit Marx, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1991.

129	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 154 [S. 136]. Die Kantische Ethik 
als die bürgerliche Ethik par excellence darzustellen, ist zumindest in dieser 
Pauschalisierung ein gewisses marxistisches Vorurteil, das eine tiefergehen-
de Untersuchung der Kantischen Philosophie unter dem Aspekt der »Bür-
gerlichkeit« nicht ersetzen kann.

130	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 155 [S. 136].
131	Siehe auch Gruber/Ofenbauer, »Der Wert des Souveräns«, S. 16.
132	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 157 [S. 139].

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

diesem Sinne stets Heuchelei, weil sie eine Handlung verlangt, die der 
gesellschaftlichen Wirklichkeit radikal widerspricht: »Das sittliche Pa-
thos ist mit der Unsittlichkeit der gesellschaftlichen Praxis unlösbar ver-
bunden und nährt sich von ihr.«133 Mit dieser durchaus frappierenden 
These steht Paschukanis jedoch nicht alleine da, im Gegenteilt mündet 
der Entwicklungsgang der Moralität sowohl in Hegels Grundlinien der 
Philosophie des Rechts als auch in seiner Phänomenologie des Geistes 
in Heuchelei; und dies mit einer unumgänglichen Notwendigkeit. Die 
Selbstverkehrung der Moralität in Heuchelei wird bei Hegel noch als 
Bewegung der Selbstaufhebung gedacht, die jedoch wiederum dem Be-
griff der Moralität zutiefst entspricht. In der Heuchelei bricht eine Ten-
denz der Moralität, zulasten des Objektiven in die reine Verinnerlichung 
zu kippen, endgültig durch.134

Die eine Seite der Moral besteht für Paschukanis demzufolge darin, 
die Korrektur bürgerlicher Verhältnisse, das heißt aber auch die Verant-
wortung für das allfällige Scheitern an den bürgerlichen Verhältnissen, 
ins Innere zu verlagern – in dieser Funktion gleicht die Moral der bür-
gerlichen Psychologie –,135 womit er im Ansatz bereits eine Kritik am 
neoliberalen Ideologem der »Selbstverwirklichung« andenkt.136 Resch 
und Steinert fassen die bürgerliche Moral auf ganz ähnliche Weise als 
die ideologische Verkehrung der bürgerlichen Konkurrenzgesellschaft: 

Daher müssen Tugenden der Mäßigung und der Selbstbeherrschung ge-
pflegt werden, auch der gegenseitigen Anerkennung, obwohl man sich 
wirtschaftlich an die Kehle geht oder das zumindest möchte.137

Damit eröffnet sich auch die Auseinandersetzung mit der Frage danach, 
welche Produktionsweise »welche ›Arbeitsmoral‹ (wer warum wie und ge-
gen welche – nicht nur finanzielle – Entlohnung arbeiten soll) […] braucht, 
wie die[se] hergestellt wird und wie sich die Betroffenen dazu verhalten«.138 
Die kapitalistische Produktionsweise fußt dabei wesentlich auf Disziplin. 

133	Ebd.
134	Ich behandle den Begriff der Moralität und die Bewegung der Selbstaufhe-

bung in die Heuchelei detailliert in meinem Beitrag in Linda Lilith Ober-
mayr/Alexander Somek (Hg.), Hegel in Wien. Eine Ringvorlesung zu Hegels 
Rechtsphilosophie am Wiener Juridicum, Wien: Verlag Österreich (erscheint 
Ende 2022).

135	Vgl. hierzu Albert Krölls, Kritik der Psychologie. Das moderne Opium des 
Volkes, Hamburg: VSA 2016.

136	Vgl. auch Held, Die Psychologie des bürgerlichen Individuums, München: 
Gegenstandpunkt 2002, S. 12, wo die Moral als die »Form« begriffen wird, 
in der sich »die Individuen an der bürgerlichen Herrschaft abarbeiten, um 
sie auszuhalten«.

137	Resch/Steinert, Kapitalismus, S. 173.
138	Resch/Steinert, Kapitalismus, S. 104.

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

Wenn die Mehrwertproduktion als »Zeitverhältnis« zu fassen ist,139 dann 
erfordert die rechtliche oder sozialgesetzgeberische Begrenzung der Zeit auf 
ein bestimmtes Maß einen straffen, das heißt disziplinierten Zeitplan. Es 
sei nur, um dem Mythos der humanisierenden Wirkung des Kapitalismus 
auch an dieser Stelle entgegenzutreten, darauf hingewiesen, dass diese Dis-
ziplin nicht bloß einer zwar ideologisch bestimmten, jedoch freien Haltung 
entspringt, sondern auch systematisch gewaltförmig eingefordert wird.140

An diesem Punkt tritt die zweite Seite der Moral in Erscheinung, die 
darin besteht, dass das moralische Subjekt dasjenige als selbstbestimm-
te Handlung aus innerer Überzeugung setzt, wozu es in der objektiven 
Wirklichkeit immer schon gezwungen ist.141 Das Problem am bürgerli-
chen als moralisches Subjekt ist nicht, wie Bayer im Anschluss an Menke 
und Hannah Arendt schreibt, dass in ihm eine innere Spaltung zwischen 
einem herrschenden (handelnden) Teil und einem diesem unterworfe-
nen Teil besteht, gegenüber welcher die bürgerliche Subjektivität als fik-
tive, ideologische, bloße Einheit zu bestimmen wäre.142 Vielmehr sind es 
die äußeren Herrschaftsverhältnisse, die als inneres Herrschaftsverhält-
nis vorgestellt und verzerrt werden, bzw. es ist die äußere Dynamik der 
Interessengegensätzlichkeit, die zum inneren moralischen Konflikt stili-
siert wird. Dies bezieht sich wiederum einerseits auf die ökonomischen 
Zwänge der kapitalistischen Produktionsweise – das heißt den Egois-
mus des privat wirtschaftenden Subjekts –, andererseits auf die konkre-
ten Vorschriften des positiven Rechts, denen das moralische Subjekt als 
Rechtssubjekt zwangsweise unterworfen ist. 

Paschukanis verweist darauf, dass sich die Beispiele für den Katego-
rischen Imperativ bei Kant (»du sollst nicht lügen«, »du sollst nicht tö-
ten«, »du sollst nicht stehlen« etc.) »restlos auf Äußerungen bürgerli-
cher Wohlanständigkeit [reduzieren]«.143 Nun ist es gerade die Pointe der 
Hegel’schen Kritik am Kategorischen Imperativ, diesen als rein formales 
Prinzip auszuweisen, der daher jeglichen Inhalt zum moralischen Gebot 
erheben kann.144 Denn damit der Kategorische Imperativ überhaupt ein 

139	Reitter/Hanloser, Der bewegte Marx, S. 60.
140	Vgl. Reitter/Hanloser, Der bewegte Marx, S. 48; Gerstenberger, Markt und 

Gewalt, S. 17.
141	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 155 [S. 137].
142	Bayer, Tragödie des Rechts, S. 153.
143	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 155 [S. 137]. So auch Kelsen, Was ist 

Gerechtigkeit?, Stuttgart: Reclam 2000, S. 41f.: »Wenn man die konkreten 
Beispiele untersucht, mit denen Kant die Anwendung seines kategorischen Im-
perativs zu illustrieren versucht, muß man feststellen, daß es durchwegs Vor-
schriften der traditionellen Moral und des positiven Rechts seiner Zeit sind.«

144	Hegel, Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, sei-
ne Stelle in der praktischen Philosophie und sein Verhältnis zu den positi-
ven Rechtswissenschaften, in: Werke Bd. 2, S. 435–530.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

Gesetz aussprechen kann, muss er etwas setzen, das den Inhalt dieses 
Gesetzes ausmacht; dabei ist die Form, die im Kategorischen Imperativ 
dieser gesetzten Bestimmtheit übergestülpt wird, die Allgemeinheit.145  
Nur aus dieser gesetzten Bestimmtheit erwächst dann die innere Wider-
sprüchlichkeit eines Gesetzes, die seine Verallgemeinerungsfähigkeit un-
terläuft, bzw. das Paradox, dass »ein solches Prinzip als Gesetz sich selbst 
vernichten würde«.146 Dieses Setzen einer Bestimmtheit als unhinterfrag-
te Voraussetzung manifestiert sich etwa im Beispiel des erlogenen Darle-
hens, das Kant für den Kategorischen Imperativ anführt:

Denn die Allgemeinheit eines Gesetzes, daß jeder, nachdem er in Not zu 
sein glaubt, versprechen könne, was ihm einfällt, mit dem Vorsatz, es 
nicht zu halten, würde das Versprechen und den Zweck, den man damit 
haben mag, selbst unmöglich machen, indem niemand glauben würde, 
daß ihm was versprochen sei, sondern über alle solche Äußerungen als 
eitles Vorgeben lachen würde.147

Die Selbstaufhebung dieses Prinzips als allgemeines praktisches Gesetz 
ist an die Existenz eben des Darlehens gebunden, die dessen gesetzte Be-
stimmtheit ist, sodass das Wirken der praktischen Vernunft auf die Pro-
duktion von Tautologien beschränkt ist.148 Denn ob nun die Existenz 
oder die Nichtexistenz des Darlehens oder des Eigentums gesetzt wird, 
»dies ist völlig unbestimmt und frei« und bezieht sich auf das Außer-
halb der reinen praktischen Vernunft.149 Die Entscheidung aber, welche 
der beiden entgegengesetzten Bestimmtheiten – Eigentum oder Nichtei-
gentum, Darlehen oder Nichtdarlehen – als Ausgangspunkt der Formu-
lierung des Kategorischen Imperativs genommen wird, ist immer »schon 
vorher geschehen«,150 sodass die Prüfung einer Maxime am vorweg ge-
setzten Maßstab als tautologisch zu qualifizieren ist. Gerade weil aber 
jede handlungsleitende Bestimmung bzw. inhaltliche Konkretion des Ka-
tegorischen Imperativs ein »von außen« hereingenommener Stoff ist, ist 

145	Hegel, Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, 
S. 461.

146	Hegel, Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, 
S. 462.

147	Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Stuttgart: Reclam 2016, 
S. 55f.

148	Hegel, Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, S. 
463; entweder ist Moralität daher »Redundanz« oder, wie Comay in An-
lehnung an Hegel schreibt, »Unmöglichkeit«, denn »[m]oralisch zu sein be-
deutet, genau die Prämissen von Moralität als solcher zu untergraben« (Co-
may, Die Geburt der Trauer, S. 185).

149	Hegel, Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, 
S. 462f.

150	Ebd.

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

die Bestimmung der Pflicht heteronom.151 Von diesem Standpunkt aus 
ist, so Hegel in Übereinstimmung mit der im ersten Kapitel entwickel-
ten immanenten Kritik, »keine immanente Pflichtenlehre« möglich.152

Die Kritik an Kant lässt sich jedoch noch allgemeiner ansetzen: Weil 
Kants praktische Philosophie immer Ethik ist, sein Begriff des Prakti-
schen daher auf den Bereich des Moralischen reduziert ist, vollzieht sich 
für Kant der »Ausgang aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit« stets 
als »Revolution in dem Inneren des Menschen«.153 Mit Andreas Gel-
hard stellt sich daher die Frage, ob es sich angesichts der Verlagerung 
der praktischen Befreiung »in die individuelle Lebensführung […] über-
haupt noch um ein politisches Programm handeln kann«.154

In diesem Sinne ist auch Paschukanis’ Kritik an der Kantischen Mo-
ralphilosophie zu verstehen: »Die ethischen Lehren erheben für sich 
den Anspruch, die Welt zu ändern und zu verbessern, während sie tat-
sächlich nur ein verzerrtes Spiegelbild eines Aspekts dieser wirklichen 
Welt waren«.155 In der Selbstzweckformel komme nur der Egoismus des 
privat wirtschaftenden Subjekts zum Ausdruck, allerdings in verdreh-
ter Form. Diese »Zweideutigkeit der ethischen Form« führe dazu, dass 
»[e]ine Handlung, die die wirkliche und einzig reale Verkörperung des 
ethischen Prinzips ist, […] zugleich auch die Verneinung dieses Prinzips 
[enthält]«.156 Ausbeutung ist der legitime Ausdruck der widersprüch-
lichen Lehre vom Menschen als Selbstzweck, denn in der Mehrwert-
produktion ist sich der doppelt freie Lohnarbeiter nur selbst Zweck, 
und gleichzeitig ist er in radikaler Weise nur das Mittel für den frem-
den Zweck der Mehrwertproduktion. Zugleich muss er sich auch die-
sen fremden Zweck aneignen, da dieser genauso – in der Dialektik von 
bourgeois und citoyen – die Voraussetzungen für den Zweck des eigenen 
Fortkommens ist: So ist die doppelt freie Lohnarbeit in doppelter Wei-
se als Selbstzweck tätig.

151	Menke, Autonomie und Befreiung, S. 27. So schreibt auch Hegel, Grundli-
nien der Philosophie des Rechts, S. 251, § 134: »Weil das Handeln für sich 
einen besondern Inhalt und bestimmten Zweck erfordert, das Abstraktum 
der Pflicht aber noch keinen solchen enthält, so entsteht die Frage: was ist 
Pflicht?«.

152	Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 252, § 135 Anmerkung. 
Zur Bedeutung der Immanenz für Hegels Kantkritik siehe auch Menke, Au-
tonomie und Befreiung, S. 30.

153	Kant, Der Streit der Fakultäten, in: Akademieausgabe. Gesammelte Schrif-
ten Bd. VII, Hg. v. der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaf-
ten, Berlin: De Gruyter 1902, S. 229; Gelhard, Skeptische Bildung, S. 114f.

154	Gelhard, Skeptische Bildung, S. 115.
155	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 158 [S. 139].
156	Ebd.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

3.3.1.2 Verinnerlichung von Herrschaft: Der Moralfetisch

Dem dreieinigen Subjekt entspricht nun ein dreifacher Fetischcharakter 
oder eine dreifaltige Ideologie. So lässt sich im Anschluss an den Begriff 
des Rechtsfetischismus von einem Moralfetisch oder einem ethischen Fe-
tisch sprechen,157 denn in der Moral als falsches Bewusstsein erscheinen 
die realen Widersprüche zwischen »Individuellem und Sozialem, zwi-
schen Privatem und Allgemeinem« als universelle Widersprüche der Spe-
zies Mensch, »die ihre privaten Bestrebungen nur in der absurden und 
mystifizierenden Form des Warenwertes als soziale Bestrebungen [das 
heißt als moralische Handlung; L.L.O.] betrachten [kann]«.158 Diese Ver-
innerlichung von Herrschaft oder die Verwandlung äußerer Zwänge in 
den inneren Akt der Freiheit fasst schon Hegel deutlich, wenn er von 
der »teilweise[n] Knechtschaft unter einem innerlichen Gesetze, de[m] 
Selbstzwang der Kantischen Tugend« spricht.159 Moral als Selbstgesetz-
gebung ist daher immer auch Selbstknechtung,160 Selbstzwang, Internali-
sierung von Herrschaft, deren Herrschaftscharakter auch nicht durch die 
Identität von Herrscher und Beherrschtem aufgehoben wird.161 Auch bei 
Lukács finden wir diesen Gedanken: »Alle Gegensätze und Widersprü-
che in der bürgerlichen Gesellschaft der Wirklichkeit reduzieren sich nun 
auf den Gegensatz des sinnlichen und des moralischen Menschen«,162 er-
scheinen als Konflikt zwischen Neigung und Pflicht, Egoismus und Al-
truismus, zwischen Einzelnem und Allgemeinem.163 Dabei entsprechen 

157	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 158 [S. 140]; siehe auch Comay, 
Die Geburt der Trauer, S. 183, die den Begriff des (Moral-) Fetisches fol-
gendermaßen fasst: »Moralität stützt ihre eigene abgrundtiefe Leere durch 
ein imaginäres System von ergänzenden Postulaten, die so funktionieren, 
wie es alle Fetische tun – sie verbergen den Riss, den sie heimlich anerken-
nen«. Der Riss ist die Selbstknechtung, die asketisch anerkannt und genos-
sen wird (Comay, Die Geburt der Trauer, S. 181f., S. 185f., S. 193) und in 
der Stilisierung in einen Akt absoluter Freiheit verkehrt wird.

158	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 166 [S. 147f.].
159	Hegel, Der Geist des Christentums und sein Schicksal, S. 359; vgl. auch Gru-

ber/Ofenbauer, »Der Wert des Souveräns«, S. 16.
160	Siehe auch Menke, Autonomie und Befreiung, S. 54; Gelhard, Skeptische 

Bildung, S. 284.
161	Unter diesem Aspekt verlangt auch die unhinterfragte Geltung der Demo-

kratie als ideale Staatsform eine kritische Betrachtung, denn sie ist genau 
darin Ideal, dass Herrscher und Beherrschte identisch sind, das Herrschafts-
verhältnis an sich jedoch nicht reflektiert wird.

162	Lukács, Der junge Hegel Bd. I, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1973, S. 247.
163	Siehe auch Bayer, Tragödie des Rechts, S. 74, die die Moral genauso wie den 

Staat zur Sphäre des öffentlichen Rechts zählt. Im Sinne einer Sphäre des 
Allgemeinen gegen das Einzelne ist dieser Zuordnung zuzustimmen.

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

die zwei Parameter der Moralität, das Handeln zum Zwecke des Allge-
meinwohls wie auch die wechselseitige Anerkennung als Freie und Glei-
che, den Anforderungen und Gesetzen der warenproduzierenden Ge-
sellschaft,164 ohne jedoch reduktionistisch damit zusammenzufallen. In 
diesem Sinne ist die Moralität eben selbständiges Moment in der Totali-
tät des dreieinigen Subjekts.

3.3.1.3 Von Lämmern und Raubvögeln: Exkurs zu Nietzsche

Auf welche Weise sich diese ideologische Verkehrung äußeren Zwangs 
in einen Akt der Selbstbestimmung in der »Psychologie des bürgerli-
chen Individuums«165 vollzieht, wird in der Betrachtung eines Aspekts 
von Friedrich Nietzsches Moralkritik noch klarer. Soweit Nietzsche 
in Zur Genealogie der Moral die »Desillusionierung überlieferter Il-
lusionen« betreibt bzw. den »Nachweis eines falschen Bewußtseins« 
führt,166  kann er im Hinblick auf unsere Moralkritik ergänzend he-
rangezogen werden.167 Soweit er hingegen eine universelle psychische 
Qualität des Menschen unterstellt, das heißt die Moral nicht auf die 
gesellschaftlichen Verhältnisse zurückführt und folglich stets im mora-
lischen Diskurs verharrt – Otfried Höffe schreibt, Nietzsches Moral-
kritik sei nicht »rundum destruktiv«, sondern selbst moralisch moti-
viert –168 müsste umgekehrt Nietzsche um einen Materialismus ergänzt 
werden. Für unsere Zwecke soll Nietzsches Ansatz daher als ein ideo-
logiekritischer, nicht aber als ein selbst moralischer Ansatz fruchtbar 
gemacht werden, der natürliche psychologische Muster als Prinzipi-
en postuliert.

In Zur Genealogie der Moral schreibt Nietzsche, dass das (morali-
sche) Subjekt immer schon »jene sublime Selbstbetrügerei [der Schwa-
chen und Niedergedrückten jeder Art; L.L.O.] ermöglichte, die Schwäche 

164	Vgl. auch Gruber/Ofenbauer, »Der Wert des Souveräns«, S. 16.
165	Vgl. zu diesem Ausdruck das gleichnamige Werk Held, Die Psycholo-

gie des bürgerlichen Individuums, wo es weniger – wie bei Nietzsche 
ursprünglich intendiert – um die Psychologie als solche, sondern mehr 
um die Bewusstseins- und Gedankenwelt, ja um das stets die objekti-
ve Wirklichkeit rechtfertigende Weltbild des bürgerlichen Individuums 
geht.

166	Otfried Höffe, »Einführung in Nietzsches ›Genealogie der Moral‹«, in: ders. 
(Hg.), Zur Genealogie der Moral. Klassiker Auslegen Bd. 29, Berlin: Akade-
mie 2004, S. 9, S. 4.

167	Auch Comay setzt Nietzsches »Sklavenmoral« unmittelbar mit Hegels Kri-
tik an der Kantischen Moral in Verbindung, siehe dazu Comay, Die Geburt 
der Trauer, S. 179.

168	Höffe, »Einführung in Nietzsches Genealogie der Moral«, S. 9.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

selbst als Freiheit, ihr So- und So-sein als Verdienst auszulegen«.169 Das 
ist, so Nietzsche, die wesentliche Bestimmung der gegenwärtigen Mo-
ral, die aus dem »Sklavenaufstand in der Moral« hervorgegangen ist und 
sich in Abhebung zu bzw. in Überwindung der »Herrenmoral« als »Skla-
ven-Moral« entwickelt hat.170 In einer etymologischen Bestimmung des 
»Guten« über Begriffe wie »edel«, »vornehm«, »privilegiert« kommt 
bereits jene Unterscheidung zum Ausdruck, die den »Sklavenaufstand« 
evoziert; denn die Bedeutung des »Guten« entwickelte sich stets paral-
lel zu jener des »Schlechten«, welches aus dem »Niedrigen«, »Gemei-
nen«, »Pöbelhaften« hervorgeht. Diese ständische Moral konstituierte 
sich in dem Sinne spontan aus sich heraus, dass sich »der politische Vor-
rangs-Begriff […] in einen seelischen Vorrangs-Begriff auslöst«,171 ihr 
Begriff des »Guten«, ihre seelische Überlegenheit also aus ihrer Über-
legenheit an Macht oder Besitz abgeleitet ist.172 Das »Schlechte« hinge-
gen ist stets nur als ihr Gegenteil, ihr negatives Pendant, ihr Abglanz, ihr 
»nachgebornes blasses Contrastbild« bestimmt.173  Gegen diese »aristo-
kratische Werthgleichung« richtet sich nun der »Sklavenaufstand in der 
Moral«, in dem »das Ressentiment selbst schöpferisch wird und Werthe 
gebiert«.174

Die »Sklaven-Moral« konstituiert sich negativ über eine Abhebung zu 
ihrem Anderen, zum »bösen Feind«, zum »Schlechten«, von dem aus sie 
»sich als Nachbild und Gegenstück nun auch noch einen ›Guten‹ aus-
denkt – sich selbst!«175 Die »Sklaven-Moral« ist daher im wahrsten Sin-
ne des Begriffes sklavisch, das heißt abhängig von einem »Anderen«, 
durch dessen Negation sie sich bestimmt; sie ist die Verkörperung der 
Hegel’schen bestimmten Negation im Bereich des Moralischen. Sie ist 
aber zugleich darin sklavisch par excellence, dass sie in dieser Form der 

169	Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, in: Sämtliche Werke. Kri-
tische Studienausgabe in 15 Bänden Bd. 5, Hg. v. Giorgio Colli/Mazzino 
Montinari, München: dtv 2012, S. 281; in Folge mit GM zitiert.

170	Nietzsche, GM, S. 268, S. 270.
171	Nietzsche, GM, S. 264.
172	Weil Nietzsche den moralischen Diskurs selbst nicht verlässt, sieht er an die-

sem Punkt nicht, dass auch die Spontaneität der Bildung der »Herren-Mo-
ral« in Wahrheit vermittelt ist. Denn die Macht- und Herrschaftsposition, 
aus der die »Herren-Moral« unmittelbar hervorgehen soll, ist selbst in Ab-
hebung zum Sklaven bestimmt, das heißt letztlich in ihrer Selbständigkeit 
durch die sklavische Unselbständigkeit unterminiert. Diesen Gedanken fin-
den wir in Hegels Herr-Knecht-Dialektik: »Die Wahrheit des selbständigen 
Bewußtseins ist demnach das knechtische Bewußtsein.« (Hegel, Phänome-
nologie des Geistes, S. 152).

173	Nietzsche, GM, S. 271.
174	Nietzsche, GM, S. 267, S. 270.
175	Nietzsche, GM, S. 274.

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

Selbstbestimmung die unendliche Affirmation der eigenen Unterlegen-
heit und Schwäche ist. Aus der Einsicht in die Schwäche folgt nun aber 
die Hinzudichtung eines freiheitlichen Bekenntnisses zur Schwäche, die 
»unvermeidliche, unablösbare Wirklichkeit« wird in dieser sklavischen 
Wertgleichung als »freiwillige Leistung, etwas Gewolltes, Gewähltes, 
eine That, ein Verdient« ausgedrückt.176 Die »Sklaven-Moral« verleiht 
der radikalen Wirklichkeit der eigenen Unterdrückung eine moralische 
Wertigkeit, sie rechtfertigt sie in diesem ihrem Sinnordnungsbedürfnis. 
Das konkretisiert Nietzsche in der Umkehrung der Werte, in der »Ohn-
macht« zur »Güte«, »ängstliche Niedrigkeit zur ›Demuth‹«, »Unter-
werfung vor Denen, die man hasst, zum ›Gehorsam‹«, »das Sich-nicht-
rächen-Können« zum »Sich-nicht-rächen-Wollen«, zur »Verzeihung« 
wird.177 So kann auch für die bürgerliche Moral formuliert werden: Der 
zwanglose Zwang zur Lohnarbeit wird umgedichtet in Fleiß, die Be-
sitzlosigkeit in Bescheidenheit, die Weisungsgebundenheit und Fremd-
bestimmtheit in Gehorsam usf.178 

3.3.1.4 Die Abschaffung der ethischen Form

Moral ist in diesem Sinne kein Instrument einer die Verhältnisse transzen-
dierenden Kritik, sondern ein Modus der Bejahung und Legitimierung 
des status quo von Unterdrückung,179 den sich selbst die »Opfer« oder 
die »negative Größe« dieser Produktionsweise, das heißt die eigentums-
lose Klasse, angeeignet haben.180

Die Moral als Ideologie zu begreifen, heißt mit Paschukanis in erster 
Linie, die Einsicht in den »historischen Ursprung dieser Formen« zu er-
möglichen,181 nicht aber die Nietzscheanische Umkehrung der Werte zu 
vollziehen. Die Kritik des moralisch Guten ist nicht die Affirmation des 
moralisch Schlechten,182 sondern die Sprengung des moralischen Dis-

176	Nietzsche, GM, S. 280.
177	Nietzsche, GM, S. 281.
178	Siehe hierzu auch die beiden Vorträge Decker, Moral, https://www.youtube.

com/watch?v=GmTJ-MMrdsM (Zugriff: 16.04.22), und Rolf Röhrig, Moral 
II, https://www.youtube.com/watch?v=f0J8ErfKiJo (Zugriff: 17.04.2022).

179	So lesen wir auch bei Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 148: »Die Kanti-
sche und Fichtesche Philosophie gibt als den höchsten Punkt der Auflösung 
der Widersprüche der Vernunft das Sollen an, was aber vielmehr nur der 
Standpunkt des Beharrens in der Endlichkeit und damit im Widerspruche 
ist.« Zur Hegel’schen Kritik an der Sein-Sollen-Dichotomie siehe schon 1.4.

180	Vgl. auch Steinert/Resch, Kapitalismus, S. 101f., S. 104.
181	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 161 [S. 143].
182	So auch Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 147, der polemisch schreibt: 

»Diejenigen, welche das Sollen der Moral so hoch halten und darin, daß 

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

kurses überhaupt,183 sohin insbesondere die Verabschiedung der mora-
lisierenden Kritik und der kritisierenden Moral.184 Amoralismus ist kein 
Immoralismus, antimoralischer Marxismus ist kein Stalinismus.185 In-
wieweit moralisches Handeln und Urteilen aber als anthropologische 
Konstante zu begreifen oder gar inwieweit moralisches Handeln selbst 
moralisch zu beurteilen ist, wird durch Paschukanis nicht berührt. Gera-
de weil die Moral aber in einem solch engen Verhältnis zu den Fetischen 
und Formen von Recht, Staat und Wert steht,186 muss es zur »Abschaf-
fung der ethischen Form überhaupt« kommen.187

Interessant ist, dass Paschukanis im Hinblick auf die Moral bzw. die 
ethische Form nicht beim Absterben verharrt, sondern explizit vom ak-
tiven Prozess der Abschaffung spricht. Im zweiten Kapitel wurde gezeigt, 
dass selbst die geschichtsdeterministische Konnotation des Absterbens 
Paschukanis’ Theorie zuwiderläuft und im Sinne eines Befreiungsprozes-
ses zu interpretieren ist. Gleichwohl springt die terminologische Abwei-
chung in diesem Zusammenhang ins Auge, sodass die Frage zu stellen ist, 
ob die Abschaffung der Moral vom Absterben des Rechts verschieden ist. 
Die Betonung des aktiven Moments in der Übergangsphase zum Kom-
munismus rührt wohl aus einer Kritik an den Implikationen einer »pro-
letarischen Moral« bei Lenin.188 Gegen den Leninistischen Instrumenta-
lismus einer »proletarischen Moral«, die ganz wie im Austromarxismus 
einen »Neuen Menschen« (Max Adler) und eine proletarische Leitkultur 

das Sollen nicht als Letztes und Wahrhaftes anerkannt wird, meinen, daß 
die Moralität zerstört werden solle«; vgl. auch Paul Boghossian, Angst vor 
der Wahrheit. Ein Plädoyer gegen Relativismus und Konstruktivismus, Ber-
lin: Suhrkamp 2013, S. 54; Decker, Moral und Röhrig, Moral II. Vgl. hin-
gegen Loick, Juridismus, S. 185: »Seine eigene [Nietzsches] Rechtskritik 
ist vielmehr an Idealen orientiert, die mit denjenigen von Hegel und Marx 
nicht nur nicht übereinstimmen, sondern ihnen sogar direkt zu widerspre-
chen scheinen: Begriffe wie Trennung, Absonderung, Entfremdung oder Ent-
zweiung haben für Nietzsche ihren skandalösen Charakter vollkommen ver-
loren«.

183	Dagegen offenbar Gruber/Ofenbauer, »Der Wert des Souveräns«, S. 17, 
Fn. 7, die mit Ulrich Kohlmanns Begriff der »Dialektik der Moral«, die sich 
auf Adornos Moralkritik bezieht, die Moralkritik so verstanden wissen wol-
len, dass diese die Moral nicht gänzlich aufgibt, sondern die Frage nach der 
Moralität der Moral selbst stellt.

184	Vergleich MEW 4, S. 331–359.
185	So auch Allen W. Wood, »Marx’ Immoralismus«, in: Emil Angehrn/Georg 

Lohmann (Hg.), Ethik und Marx, S. 33, wenngleich der Titel des Aufsatzes 
den gegenteiligen Schluss nahelegt.

186	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 161 [S. 142].
187	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 158 [S. 140].
188	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 160 [S. 142].

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

definieren sollte,189 argumentiert Paschukanis zunächst formkritisch: Mit 
der Überwindung der ethischen Form entzieht sich die Moral überhaupt 
der Funktion eines alternativen Ordnungssystems, sodass die Möglich-
keit eines Bestehens der Moral in der Form einer proletarischen Moral 
ausgeschlossen ist. Wenn die ethische Form als solche ideologisch ist, 
dann kann auch »[d]er Klasseninhalt der Ethik […] an sich nicht ihre 
Form [vernichten]«,190 das heißt selbst die proletarische Moral – deren 
einseitige Bestimmung jedenfalls autoritäre Züge hätte – wäre als Mo-
ral noch Form und Rest der bürgerlichen Gesellschaft. 

So beharrt Paschukanis darauf, dass auch eine proletarische Moral 
nicht von den bürgerlichen Fetischen befreit ist,191 dies schon gar nicht, 
wenn ihr die banale Formel »Moralisch verpflichtend ist, was für die 
Klasse nützlich ist« zugrunde liegt,192 die Paschukanis als Pendant zum 
Kategorischen Imperativ formuliert:

Die Regel »handle so, daß du deiner Klasse den größtmöglichen Nutzen 
bringst«, wird der Formel Kants ganz gleichklingen: »handle so, daß die 
Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen 
Gesetzgebung gelten könne.«193

Darin, so paraphrasiert Paschukanis die Verfechter einer proletarischen 
Moral – etwa Lenin und Trotzki –, scheint zunächst »nichts Mystisches 
und Übernatürliches [zu sein], da das Nützlichkeitsprinzip einfach und 
vernünftig ist«.194 Auffällig ist, dass sowohl Harms195 als auch Arndt196 
wie auch Bloch197 und im Anschluss an diesen Neupert198 diese kritische 

189	Siehe hierzu etwa Lenin, Über kommunistische Moral, Berlin: Dietz 1965, 
S. 39, S. 96ff., S. 150, wo in arbeitsfetischistischer Manier Werte wie Fleiß, 
Disziplin, Mut für moralisch gut, weil für die Errichtung einer kommunis-
tischen Gesellschaft förderlich, befunden werden.

190	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 160 [S. 141].
191	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 159 [S. 140].
192	Ebd.
193	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 159 [S. 141].
194	Ebd.
195	Harms, Warenform und Rechtsform, S. 155.
196	Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 49.
197	Bloch, Recht, Moral, Staat, Pfullingen: Neske 1971, S. 38.
198	Neupert, Staatsfetischismus, S. 125ff. Hieran kann die Bedeutung korrekter 

Zitation abgelesen werden, denn Neupert zitiert Paschukanis »Die Klassen-
moral des Proletariats befreit sich ja schon jetzt von allen Fetischen« und 
setzt, ohne dies zu markieren, das D als Großbuchstaben. Im Original hin-
gegen ist der zitierte Satz grammatisch ein Nebensatz der folgendermaßen 
eingeleitet wird: »Aber, wird man mir erwidern, die Klassenmoral…«. Pa-
schukanis paraphrasiert hier explizit die »Moral seiner [des Proletariats] 
Avantgarde«, das heißt die durch eine Parteienelite bestimmte Nützlichkeit 
im Hinblick auf sich als Vertreterin des Proletariats.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

Paraphrase eines klassenmäßigen Utilitarismus fälschlicherweise als Vor-
schlag für ein alternatives Ordnungssystem verstehen. Daran anknüpfend 
vermissen die Autoren nicht nur eine moralphilosophische Abwägung 
der Zweck-Mittel-Frage in der Überwindung der kapitalistischen oder 
Durchsetzung der kommunistischen Gesellschaft, sondern sehen in 
diesem Punkt einen »einseitigen Kollektivismus«199, das Auflösen der 
Individualität im »Säurebad des Kollektivs«200 oder gar die »Streichung 
der Moral durch Klassenidentität«201.

Tatsächlich schreibt Paschukanis davon, »daß die Grenzen des Ichs 
sozusagen verwischt werden«,202 und vom »sozialen Menschen der Zu-
kunft, der sein Ich im Kollektiv aufgehen läßt und darin die größte Ge-
nugtuung und den Sinn des Lebens findet«.203 Isoliert betrachtet scheinen 
die Formulierungen unter das Urteil vom radikalen Kollektivismus zu 
fallen.204 Unter Berücksichtigung ihrer kontextuellen Einbettung und des 
sonstigen, oftmals metaphorischen und pathetischen Schreibstils kann 
dies nicht mehr ohne weiteres behauptet werden. Es sei nur daran erin-
nert, wie das metaphorische Bild des »in den Himmel versetzten Waren-
besitzers« zu einer Reihe von Fehlinterpretationen in der Rezeptionsge-
schichte geführt hat. Die Formulierung des »im Kollektiv aufgehenden 
Ichs« muss ebenso beurteilt werden: Es ist völlig unbegründet, genau 
jene Formulierung negativ hervorzuheben, die eine Parallele zu realhis-
torischen Gräueltaten zulässt, und jene Formulierung, die im Gegenteil 
den Charakter des Marx’schen »Vereins freier Menschen« nahelegen,205 
außeracht zu lassen.206 So schreibt Paschukanis unmittelbar vor der ent-
sprechenden Formulierung von der »Entwicklung einer neuen, höheren, 
harmonischeren Form der Beziehung zwischen Persönlichkeit und Kol-
lektiv«.207 Eine Beziehung bedarf aber zweier selbständiger Momente 
und nicht die Reduktion des einen auf das andere. Als Bolschewik be-
zieht sich Paschukanis selbstkritisch auf das moralische Sollen inner-
halb des »klassenmäßige[n] Kollektivs« des Proletariats – in das sich laut 
Arndts Interpretation alle Ichs auflösen sollen –, welches als realpoliti-
sches Instrument zur Durchsetzung der Parteiinteressen fungiert.208 Das 

199	Neupert, Staatsfetischismus, S. 126.
200	Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 49.
201	Bloch, Recht, Moral, Staat, S. 38.
202	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 159 [S. 141].
203	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 160 [S. 142].
204	So auch Harms, Warenform und Rechtsform, S. 155.
205	MEW 23, S. 92.
206	So auch Bung, »›Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen‹«, S. 51.
207	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 160 [S. 142]. Siehe auch S. 161  

[S. 143], Fn. 5, wo von »anderen, höheren Formen der Beziehung zwischen 
Individuum und Kollektiv« die Rede ist.

208	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 160 [S. 141].

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

Ich kann sich nicht in das Kollektiv auflösen, weil das Kollektiv selbst, 
diese Allgemeinheit, Gegenstand seiner Kritik am Moralfetisch ist: »Es 
versteht sich von selbst, daß eine klassenlose Ethik in einer von Klas-
senkämpfen zerrissenen Gesellschaft nur in der Einbildung, nicht aber 
in der Praxis existieren kann.«209 Es sei nur nebenbei darauf hingewie-
sen, dass Arndts Kritik an an Paschukanis’ kollektivistischen Formu-
lierungen – und es ist eine Kritik an einzelnen Formulierungen – eben-
so gegen Hegel gerichtet sein müsste, wenn wir etwa eine Passage aus 
dem Selbstbewusstseins-Kapitel der Phänomenologie des Geistes iso-
liert betrachten: 

Hiermit ist schon der Begriff des Geistes für uns vorhanden. Was für 
das Bewußtsein weiter wird, ist die Erfahrung, was der Geist ist, die-
se absolute Substanz, welche in der vollkommenen Freiheit und Selb-
ständigkeit ihres Gegensatzes, nämlich verschiedener für sich seiender 
Selbstbewußtsein[e], die Einheit derselben ist; Ich, das Wir, und Wir, 
das Ich ist.210

Mir geht es hier nicht darum, Paschukanis als Vordenker einer Aner-
kennungstheorie zu stilisieren oder ihn diesbezüglich in eine Tradition 
zu Hegel zu stellen. Es geht lediglich darum zu zeigen, dass eine Einheit 
von Ich und Wir nicht implizit totalitär ist, sondern die »Einheit seiner 
selbst in seinem Anderssein« möglich wird.211

Paschukanis sollte hier jedoch auch nicht in dem Sinne missverstanden 
werden, dass er in der Gegenüberstellung eine Gleichstellung mit der phi-
losophischen Autorität Kant zu erreichen oder das eigene theoretische 
Schaffen vermittels einer Analogie zu Kants Imperativ zu legitimieren 
versucht, wie Arndt fälschlicherweise annimmt.212 Es sollte demgegen-
über der Tatsache mehr Beachtung geschenkt werden, dass Paschukanis 
in der Gegenüberstellung ausgerechnet die Universalisierungsformel he-
ranzieht, also jene Spielart des Kategorischen Imperativs, die sich einer 
explizit juristischen Terminologie bedient. Es geht Paschukanis also ganz 
im Gegenteil nicht um eine Gleichstellung mit Kant oder die Errichtung 
einer utilitaristischen Regel, sondern um eine Abhebung von Kant. Die 
Gegenüberstellung der eigenen Person mit Kant setzt Paschukanis daher 
ironisch, um einen Punkt der eigenen Theorie deutlich zu machen: Im So-
zialismus existieren weder Gesetzgebung noch Gesetze.

Die Formulierung, dass in der bürgerlichen Gesellschaft wie auch 
in der sozialistischen Übergangsgesellschaft »noch nicht alles auf den 

209	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 159f. [S. 141f.], Fn. 4.
210	Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 145.
211	Ebd.
212	Dies vertritt wohl Arndt, wenn er sich darüber empört, dass Paschukanis 

seinen Imperativ »allen Ernstes als im Gleichklang mit Kants Formulierung 
stehend hält« (Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 49).

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

Menschen selbst reduziert ist«,213 ist auch nicht, wie Arndt schreibt, die 
»Abstraktion von der Individualität, dem Ich, der Persönlichkeit, zu-
gunsten eines sozial funktionierenden Wesens«,214 sondern bezieht sich 
auf die Entmystifizierung der gesellschaftlichen Formen Ware, Recht, 
Staat, Moral durch ihre Überwindung. Aus diesem Grund ist Paschu-
kanis ein vehementer Kritiker nicht nur eines »proletarischen Rechts«, 
sondern auch einer »proletarischen Moral«, da damit die ideologischen 
Formen nicht überwunden, eine »vom ideologischen Nebel befreite Vor-
stellung vom historischen Ursprung dieser Formen« nicht möglich ist.215 
Genau darin liegt aber das Ziel seiner Rechtstheorie, nämlich den Men-
schen die Charaktermaske der Rechtssubjektivität abzunehmen und ih-
nen ihre allseitigen sozialen Beziehungen als solche begreifbar zu ma-
chen. Die Verschmelzung des Individuums mit der Klasse kann im Sinne 
eines Bewusstwerdungsprozesses als die Konstitution der Klasse für 
sich gedeutet werden. Dass der eigene Vorteil mit dem Vorteil der Klas-
se identisch wird, bezieht sich darüber hinaus auf das egoistische Pri-
vatinteresse, dass sich ja tatsächlich in der Überwindung der kapitalisti-
schen Produktionsweise auflöst. Jedoch setzt Paschukanis das egoistische 
Privatinteresse gerade nicht identisch mit der Individualität des Men-
schen,216 es ist im Gegenteil die bürgerliche Gesellschaft, die diese Iden-
tifikation äußerlich erzwingt. Mit dem Begriff eines allgemeinen Zwecks 
hängt auch das Konzept der technischen Regel zusammen, das weiter 
unten behandelt wird. 

Was die utilitaristische Zweck-Mittel-Abwägung anbelangt, so sieht 
darin etwa Harms »die Gefahr, ganz andere als von Paschukanis ins 
Auge gefasste Maßnahmen legitimieren zu müssen«.217 Unabhängig da-
von, dass dies – ich wiederhole mich – nicht Paschukanis’ Position ist, 
sondern Paschukanis’ Kritik an einer solchen Position, ist ein solcher 
Einwand ein rhetorischer Kunstgriff im Schopenhauerschen Sinne der 
Kunst, recht zu behalten. So besteht ein Standardeinwand gegen den 
Marxismus nicht nur in der selbst utopischen Forderung der Darstellung 
einer alternativen Gesellschaftsordnung, sondern insbesondere in der 
Frage, ob die Umwälzung der Gesellschaft mit allen Mitteln, das heißt 
insbesondere gewaltsam erfolgen dürfe. Die Notwendigkeit der Gewalt 
würde dieser Logik zufolge die Legitimität des Marxismus überhaupt in 
Frage stellen. Doch die Frage, ob der Zweck die Mittel heilige, stellt sich 
für die bestehende Ordnung nie, denn sie wickelt ihre Zweck-Mittel-Ab-
wägung tagespolitisch ab und setzt folglich täglich die Legitimation der 

213	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 159 [S. 141].
214	Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 48f.
215	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 160 [S. 143].
216	So aber Harms, Warenform und Rechtsform, S. 156.
217	Ebd.

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

Mittel für ihre, als geltend vorausgesetzte Zwecke durch. Die Gewalt 
und die Opfer – von der Ausbeutung der Arbeitskraft bis hin zur Aus-
beutung der sogenannten »Dritten Welt«, die Rechtfertigung militäri-
scher Interventionen und erzwungener regime changes als Kampf um 
die Demokratie und die nukleare Aufrüstung entgegen völkerrechtlichen 
Abrüstungsverträgen usw. – die zur Aufrechterhaltung der kapitalisti-
schen Gesellschaftsordnung und der geopolitischen Interessen des Wes-
tens erforderlich sind bzw. für welche sie Mittel sind, entziehen sich in 
der Sekunde der Fragestellung jedem Angriff.  Die Zweck-Mittel-Abwä-
gung wird im Diskurs der etablierten Ordnung durch einen Notwendig-
keitsverweis ersetzt. So kann das Stellen der Gretchenfrage nur aus der 
Machtposition der etablierten Ordnung heraus erfolgen, welche die Be-
antwortung sogleich ihren eigenen Maßstäben unterwirft und dann ver-
wirft. Das Stellen der Frage ist wie eine Beweislastumkehr, in der sich 
die Seite, die die Frage stellt, uno actu immunisiert bzw. der Gegenfrage 
oder der Erforderlichkeit eines Gegenbeweises entzieht. 

Letztlich erfüllt die Moral und das heißt auch die abschließende Be-
antwortung einer solchen Zweck-Mittel-Abwägung in diesem Fall wie-
der nur die ideologische Funktion einer Rechtfertigung des status quo. 
Vielleicht kann mit Trotzki dieser Punkt verdeutlicht werden: »Die Pro
bleme der revolutionären Moral sind mit den Problemen der revolutio-
nären Strategie und Taktik verbunden. Die korrekte Antwort auf diese 
Frage gibt die lebendige Erfahrung der Bewegung im Licht der Theo-
rie.«218 Im Grunde liegt darin auch ein wesentliches Moment der He-
gel’schen Kritik an Kant, dass die Moral genuin mangelhaft bleibt, so sie 
sich nicht als moralische Praxis veräußert und in dieser ihrer Veräuße-
rung dann freilich nicht mehr Moral ist.219 Folgende Metapher Hegels, 
in der dieser die Kantische Transzendentalphilosophie kritisiert, veran-
schaulicht den Gedanken: »Erkennen wollen aber, ehe man erkenne, ist 
ebenso ungereimt als der weise Vorsatz jenes Scholastikus, schwimmen 
zu lernen, ehe er sich ins Wasser wage.«220

Die klassenmäßige Logik in einem solchen »Utilitarismus der Arbei-
terklasse« geht nun,221 so Paschukanis, aus zweierlei Gründen nicht auf: 
Zum einen müsste sich die ethische Form, insofern sie sich die klas-
senmäßige Logik einverleibt, aufheben, denn die Rede von moralischen 
Pflichten, von Moral überhaupt, wird überfällig, wenn der Kommunis-
mus tatsächlich erreicht ist, wenn der »Vorteil der Klasse tatsächlich mit 

218	Leo Trotzki, Ihre Moral und unsere, 16. Februar 1938, https://www.marxists.
org/deutsch/archiv/trotzki/1938/moral/moral.htm (Zugriff: 17.04.2022).

219	Somek, »Liberalism and the Reason of Law«, Modern Law Review 2021/84 
(2), S. 408f.; Comay, Die Geburt der Trauer, S. 185.

220	Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I, S. 54, § 10 An-
merkung.

221	Harms, Warenform und Rechtsform, S. 155.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

dem persönlichen Vorteil identisch wird«.222  Der zweite Grund betrifft 
Paschukanis’ durchaus ambivalentes Verhältnis zur Leninistischen Vor-
stellung einer proletarischen Moral in der Übergangsperiode. Aus stra-
tegischen Überlegungen heraus wird sich, so räumt Paschukanis ein, das 
Proletariat in der Übergangsperiode der Moralform im eigenen Klas-
seninteresse bedienen müssen,223 womit jedoch keine inhaltliche Anpas-
sung der Moral im Sinne einer proletarischen oder gar eigenständigen 
revolutionären Moral – wie bei Trotzki – im Kommunismus gemeint ist. 
Die Formen Moral, Recht und Staat sind nicht in der Lage, »sich in der 
Richtung ihrer Durchdringung mit sozialistischem Inhalt weiter [zu] ent-
wickeln«.224 

Trotz seiner Kritik an der proletarischen Moral spricht Paschukanis 
vom »sozialen Menschen der Zukunft« und »einer neueren, höheren, 
harmonischeren Form der Beziehung zwischen Persönlichkeit und Kol-
lektiv«, einer »Sittlichkeit im weiteren Sinne als die Entwicklung höhe-
rer Formen der Menschlichkeit, als die Umwandlung des Menschen in 
ein Gattungsgeschöpf«, deren Entfaltung er ausdrücklich als keine »rein 
ideologische oder pädagogische« Aufgabe fasst.225 Inwieweit Paschuka-
nis damit dem eigenen Anspruch, eine fundamentale Kritik der Moral-
form zu liefern, gerecht wird oder gar die Amoralität »nur ein Synonym 
für eine höhere menschliche Moral ist«,226 muss an dieser Stelle fraglich 
bleiben. Wesentlich ist jedoch, dass die Moral in Form moralischer Kri-
tik oder kritischer Moral in der Erkenntnis der politischen Ökonomie 
und des bürgerlichen Rechts schnell an ihre Grenzen stößt.227

Weil sein Fokus nicht auf der Skizzierung des zukünftigen »Vereins 
freier Menschen« liegt, könnte man meinen, Paschukanis verharre in 
den wenigen einschlägigen Formulierungen in einer Sprache, die durch 
Marx und Engels durchaus selbstkritisch als »Religiöse Tändelei« be-
zeichnet wird.228 Schlagworte wie Gattung, Humanität, Menschheit 
weisen sie als »religiös-überschwengliche[], allen Sinn umnebelnde[] 
Bilder[]«, als »pomphafte Etiketten« aus und markieren daher ihre 
praktische Bedeutung im rhetorischen Spiel.229 Gleichwohl referiert 
Paschukanis auf den Begriff des Gattungswesen, der in Marx’ frühen 

222	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 159 [S. 141].
223	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 161 [S. 142f.].
224	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 161 [S. 143].
225	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 160 [S. 142], S. 161 [S. 143], Fn. 5.
226	Trotzki, Ihre Moral und unsere.
227	Für den Versuch, Momente einer Marxschen Ethik aus seiner Entfrem-

dungstheorie und der Überwindung der Lohnarbeit zu gewinnen, sei auf 
Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 197–247, insbesondere S. 220, S. 234ff. 
verwiesen.

228	MEW 4, S. 12.
229	MEW 4, S. 14.

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

Schriften von zentraler Bedeutung ist. Dabei beginnt er mit einer Para-
phrase künftiger Kritiker:

Bedeutet dies etwa [das Absterben der ethischen Form], daß es »in der 
Zukunftsgesellschaft keine Sittlichkeit geben wird?« Mitnichten, wenn 
man die Sittlichkeit im weiteren Sinne als die Entwicklung höherer For-
men der Menschlichkeit, als die Umwandlung des Menschen in ein Gat-
tungsgeschöpf auffaßt.230

Das Gattungswesen ist bei Marx keine essentialistische Festlegung ei-
nes Menschen an sich, sondern das Gegenstück zum entfremdeten 
bürgerlichen Individuum,231  

der Mensch, wie er durch die ganze Organisation unserer Gesellschaft 
verdorben, sich selbst verloren, veräußert, unter die Herrschaft un-
menschlicher Verhältnisse und Elemente gegeben ist, mit einem Wort, 
der Mensch, der noch kein wirkliches Gattungswesen ist.232

Ich denke, es ist entscheidend, die Prädikation der Verhältnisse als »un-
menschliche« nicht im obigen Sinne religiöser Tändelei, sondern wort-
wörtlich als un-menschlich, das heißt als dingliche, ideologisch verkehr-
te zu verstehen.233 

Paschukanis ist kein Denker der Utopie oder des Ideals, seine Rechts-
theorie beschränkt sich im Wesentlichen auf die kritische Analyse von 
»spezifischen Formen moralischen Bewußtseins und moralischen Verhal-
tens«,234 sodass er auch nicht die Formulierung einer Alternative schul-
dig bleibt.235 Der Kommunismus als Ideal ist weder Maß einer Kritik 
der Wirklichkeit noch telos einer schicksalhaften Entwicklung der Ge-
schichte; seine einzige Bestimmung ist die des »Vereins freier Menschen« 
oder, wie Paschukanis es formuliert, eine »Form gesellschaftlicher Ver-
hältnisse, wo […] alles auf den Menschen selbst reduziert ist«,236 wo also 
keinerlei ideologische Formen die soziale und ökonomische Interaktion 
der Menschen vermitteln. Die Ausgestaltung dieses Zustandes bzw. sei-
ner konkreten »Sittlichkeit« obliegt den Menschen, die ihn errichten, 

230	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 181 [S. 143], Fn. 5.
231	Vgl. auch MEW 1, S. 366.
232	MEW 1, S. 360.
233	Dieser Ansicht müsste auch Allen Wood sein, der in seinem Aufsatz »Marx’ 

Immoralismus« schreibt, »daß sowohl Marx Empörung über die Unmensch-
lichkeit der kapitalistischen Unterdrückung wie auch seine Bewunderung für 
proletarische Revolutionäre sich am besten als vollständig nichtmoralische 
Einstellungen begreifen lassen.« (Wood, »Marx’ Immoralismus«, S. 27).

234	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 161 [S. 143], Fn. 5.
235	So kritisiert etwa Harms, Warenform und Rechtsform, S. 156, dass Paschu-

kanis dem »Individualismus der Warengesellschaft nur die Alternative eines 
abstrakten Kollektivismus an[bietet]«.

236	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 159 [S. 141].

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

selbst und kann nicht aus dem Absterbens-Theorem deduktiv abgeleitet 
werden.237 Jenseits der realpolitischen und paternalistischen Implikati-
onen der Lehre vom »Neuen Menschen« im Austromarxismus scheint 
mir Adler diesen Gedanken einer »Reform des Bewußtseins« präzise zu 
formulieren:238

Ganz anders der Mensch, der zum Selbstbewußtsein erwacht ist. Er 
kann gewiß nicht mit einem Male all das Alte aufheben und die Fesseln 
zerbrechen, die ihn in das Traditionelle, Mechanische, »ewig Geistige« 
verstrickt halten. […] I m  G e i s t e  die Schranken niederzureißen, die 
den Menschen zu einem apathischen Opfer überlebter Gewalten ma-
chen, ist der erste und unerläßliche Schritt, um diese Schranken auch i m 
ä u ß e r e n  L e b e n , in Staat und Gesellschaft wegzufegen. Und dazu 
führt kein anderer Weg als dieses Selbstbewußtsein in sich hervorzuru-
fen und stark zu erhalten.239

Von einer Deduktion konkreter Prinzipien des Zusammenlebens aus 
dem Absterbens-Theorem geht allerdings Kelsen aus, der die Marx’sche 
Gesellschaftstheorie als moralische qualifiziert und gerade in ihrem Ver-
werfen der Moral die Proklamation letzter sozialer, nämlich kommunis-
tischer Ideale erkennt.240

3.3.2 Von der Verflochtenheit zum Dualismus von Recht und Moral

3.3.2.1 Die Ideologie der Revolution als sozialistische Ethik

Eine kritische Ergänzung erfährt die Vorstellung einer proletarischen 
Moral überdies durch Kelsen, der in der Ideologie der Revolution einen 
Rückfall in die moralische Rechtfertigung des Rechts entdeckt:

Gewiß, die Theoretiker dieses proletarischen Rechts geben es nicht für 
ein natürliches oder göttliches Recht, sie geben es nicht oder doch nicht 
direkt für die Gerechtigkeit aus. Aber sie bedienen sich einer neuen Ideo-
logie, die der alten an rechtfertigender Kraft nichts nachgibt. Es ist die 
Ideologie der Revolution.241

Erneut wird deutlich, dass Kelsen den Begriff der Ideologie in engem 
Zusammenhang mit einer (ethischen) Legitimation des Rechts denkt, 

237	So auch Bung, »›Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen‹«, S. 51.
238	MEW 1, S. 345; nach diesem Max Adler, Neue Menschen. Gedanken über 

sozialistische Erziehung, Berlin: E. Laub 1926, S. 206.
239	Adler, Neue Menschen, S. 208f.
240	Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 42.
241	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 95.

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

anhand derer er auch die proletarische Ersatzideologie entspinnt. Die 
Revolution sei im postkapitalistischen System bzw. im postkapitalisti-
schen real existierenden Sozialismus der Sowjetunion »nichts anderes 
als ein höchster sozialer Wert«,242 damit bestehe aber wiederum eine im-
manente Parallele zur naturrechtlichen Legitimierung über den Gerech-
tigkeitsbegriff. In dieser nämlich gilt zwar die Gesellschaftsordnung nur 
dann als Rechtsordnung, wenn sie den Maßstäben der Fiktion einer uni-
versell und absolut gültigen Gerechtigkeitsnorm entspricht, aber »daß 
die eigene staatliche Zwangsordnung Recht sei, wird als selbstverständ-
lich vorausgesetzt«.243 Denn eine derartige Rechtstheorie artikuliert sich 
ja bereits als Theorie des Rechts der eigenen Rechtsordnung, die als ihre 
selbst gesetzte Voraussetzung uneingeholt bleibt. Der Umkehrschluss ist 
dann freilich ebenso gültig: »Da aber die eigene Zwangsordnung Recht 
ist, muß sie, der These zufolge, auch moralisch sein.«244 Ebenso operie-
re, so Kelsen, die proletarische Rechtstheorie mit dem Begriff der Revo-
lution: Die eigene Zwangsordnung ist aus der revolutionären Umstür-
zung der vorhergehenden Verhältnisse erwachsen und damit im Sinne 
der Ideologie der Revolution als legitim vorausgesetzt. Jede nachfolgen-
de Revolution gegen diese neue Ordnung wird »als Gegenrevolution aus 
dem Wertbereich gestoßen«,245 die eigene Ordnung damit immunisiert. 
Die rein formale Bedeutung der Revolution als Diskontinuität oder Um-
bruch erhält auf diese Weise einen ethisch-politischen Wert. Kelsen kriti-
siert damit genau die mangelhafte Selbstreflexion in der blinden Anwen-
dung proletarischer oder revolutionärer Moral, die auch Paschukanis 
vor Augen hat. Allerdings muss Kelsens Gedanke um den umgekehrten 
Fall erweitert werden, nämlich die Frage nach der Legitimität des status 
quo der bestehenden Ordnung, der jede gegen sie gerichtete Revolution 
als korrumpiert gilt.

3.3.2.2 Moral und radikale Normativität

Auch Kelsen geht es in der Reinen Rechtslehre nicht um die Bestimmung 
des Wesens der Moral bzw. des moralischen Urteilens und auch nicht 
um die Diskussion konkreter moralischer Inhalte, das heißt bestimmter 
Werte oder Tugenden. Für seine weitere Argumentation behandelt Kel-
sen die Moral schlicht als Konglomerat sozialer Normen,246 welche auf 

242	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 96.

243	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 71.
244	Ebd.
245	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 96.
246	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 60.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

das gegenseitige Verhalten der Menschen gerichtet und – im Gegensatz 
zum Recht – nicht mittels staatlich organisierten Zwangs durchsetzbar 
sind.247 Die Moral nicht unter dem Gesichtspunkt ihrer konkreten in-
haltlichen Ausgestaltung, sondern als soziale Norm zu begreifen, heißt 
auch bei Kelsen, die Moral als Form zu analysieren: 

Das, was allen möglichen Moralsystemen notwendigerweise gemein-
sam ist, ist nichts anderes, als daß sie soziale Normen, das heißt Nor-
men sind, die ein bestimmtes Verhalten von Menschen […] gegenüber 
anderen Menschen statuieren, das heißt als gesollt setzen. Was allen 
möglichen Moralsystemen gemeinsam ist, ist ihre Form, das Sollen, der 
Normcharakter.248

Im Anschluss an folgende Formulierung Kelsens, die an den Kantischen 
Moralitätsbegriff anknüpft, möchte ich eine recht spekulative Interpre-
tation anstellen, aus der auch aus Kelsens Theorie so etwas wie ein Mo-
ralfetisch ableitbar wird: 

Nur ein Verhalten vorzuschreiben, das allen Neigungen oder egoisti-
schen Interessen der Normunterworfenen entspricht, wäre überflüssig, 
da die Menschen ihren Neigungen folgen oder ihre egoistischen Inter-
essen zu verwirklichen suchen, auch ohne dazu verpflichtet zu sein.249 

Was auf den ersten Blick wie eine Binsenweisheit klingt, möchte ich als 
eine ganz entscheidende Erkenntnis für die Herrschaftsfunktionalität der 
Moral rekonstruieren, die im Grunde bereits im Begriff des Sollens selbst 
liegt.250 Denn was sein soll, ist noch nicht und widerspricht daher dem 
Ist-Zustand. Die Radikalität dieses Widerspruches geht allerdings in der 
Versöhnung des moralischen Urteils als Handeln aus Pflicht verloren. 
Die Moral aus einer Pflicht gegen sich selbst abzuleiten, ist, wie Kelsen 
schreibt, eigentlich »psychologisch unmöglich«,251 weil jedem moralischen 
Urteil schon aus seinem Handlungscharakter heraus die Entscheidung für 
die Moral zugrunde liegt.252 Das moralische Urteil bzw. die Freiheit, mora-
lisch zu urteilen, ist für den Pflichtcharakter die unhintergehbare Schranke. 
Moral als radikales Sollen zu verstehen, das sich nicht im moralischen Ur-
teil aufhebt, muss daher in Bezug auf eine entgegengesetzte äußere Wirk-
lichkeit verstanden werden, die sich explizit gegen das egoistische Interesse 

247	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 64.
248	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 67.
249	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 62.
250	Für die Hegel’sche Kritik am Begriff des Sollens siehe erneut 1.4.
251	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 63.
252	Inwieweit Kelsen hier Kant in dem Sinne missversteht, dass ein Handeln 

aus Pflicht durch ein gleichzeitiges Handeln aus Neigung bzw. inwieweit die 
primäre Handlungsmotivation der Pflicht durch eine unterschwellige, aber 
nicht handlungswirksame Motivation aus Neigung korrumpiert würde, ist 
eine andere Frage.

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

richtet. In der gewöhnlichen Vorstellung der Moral als eine natürliche Ei-
genschaft des Menschen,253 die dem innersten Wesenskern des Menschen, 
der Allgemeinheit des allgemein Menschlichen entspringt, geht diese Ra-
dikalität des Sollens ebenfalls verloren, denn der Widerspruch zwischen 
Sollen und Sein besteht nicht, wenn die Moral immer schon in uns walten 
würde. Anders formuliert begreift die gewöhnliche Vorstellung die Moral 
eben nur vom Standpunkt der Innerlichkeit aus und blendet die äußere 
Wirklichkeit, auf die sich das Sollen negativ bezieht, aus. 

Interessant ist, dass Kelsen »egoistische Interessen« mit »Neigung« 
synonym setzt, denn es verrät, dass auch Kelsens Auseinandersetzung 
mit der Moral vor dem Hintergrund der bürgerlichen Gesellschaft statt-
findet. Die Moral, so sie im Sinne einer solchen radikalen Normativität 
verstanden wird, postuliert daher ein Verhalten, das nicht bloß mit den 
persönlichen Neigungen konfligiert, sondern im Widerspruch zu den In-
teressen der gesellschaftlichen Ordnung insgesamt steht. Anders formu-
liert bildet die Moral dann nicht nur einen inneren Konflikt, sondern 
den äußeren Interessenkonflikt der bürgerlichen Gesellschaft ab. Nur in 
diesem äußeren Widerspruch kann sich die Radikalität des Sollens, die 
Radikalität einer entgegengesetzten Wirklichkeit erhalten. Allerdings auf 
eine Weise, die diese soziale Ordnung gleichzeitig stützt, weil sie, so Kel-
sen, auch der Übereinstimmung mit einem äußeren, als gültig vorausge-
setzten moralischen Gesetz bedarf.254 

Was Kelsen hier beiläufig als Kant-Interpretation abhandelt, kann im 
Wesentlichen als alternative Formulierung des Moralfetisches rekon
struiert werden: Die Reduktion auf die Innerlichkeit der Moral ist schon 
ideologisch, weil sie die Dimension des äußeren Bezugs zur etablierten 
sozialen Ordnung, das heißt ihre historisch und gesellschaftlich kontin-
gente Einbettung verschleiert. Und dies auch noch auf eine Weise, in der 
die äußeren Zwänge und Widersprüche als innere Pflicht, das heißt aber 
als Akt der Freiheit stilisiert werden. Dieser Fetisch ist realer Schein, 
denn die moralische Urteilsfreiheit ist die unhintergehbare Schranke, 
über die keine innere Pflicht hinweggehen kann. Weil Kelsen daher die 
Kantische Trennung von Moralität und Legalität bzw. von Moral und 
Recht entlang der Grenze einer Regelung des inneren und des äußeren 

253	Selbstverständlich nährt sich das allgemeine Verständnis von Moral aus dem 
Kantischen Moralitätsbegriff, insofern spiele ich mit der Moral als natürli-
che Eigenschaft des Menschen auf die praktische Vernunftfähigkeit an. Al-
lerdings bedürfte dieser Punkt einer viel weitgehenderen Beschäftigung, die 
an dieser Stelle nicht geleistet werden kann.

254	An diesem Punkt fallen bei Kelsen die Kantischen Begriffe von Moralität 
und Legalität eigentlich zusammen (siehe auch Kelsen, Reine Rechtslehre,  
S. 63, Fn **), weil er die Beurteilung der moralischen Qualität aus dem Mo-
tiv der Handlung für einen falschen Reduktionismus hält, der um eine äuße-
re Entsprechung mit anderen Moralnormen zu erweitern ist.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

Verhaltens aufhebt,255 muss er die Differenz über das Element des Zwan-
ges, genauer des gesellschaftlich organisierten Zwanges spielen.

Kelsen behandelt nun die Moral in zweifacher Hinsicht: Einerseits in 
ihrem geltungstechnischen Verhältnis zum Recht, andererseits in ihrem 
methodischen Verhältnis zur Rechtswissenschaft. Die erste Hinsicht be-
trifft die klassische Geltungsfrage des Rechts, die in einem Werterelati-
vismus endet: daraus möchte ich 1. die regressive Konsequenz einer Auf-
bewahrung der Moral ziehen. Die zweite Hinsicht betrifft die Frage, ob 
die Wirklichkeit eines Gegenstandes oder aber sein Gesolltsein der wis-
senschaftlichen Betrachtung zugrunde gelegt wird. Sie endet im unmit-
telbaren Wirklichkeitsbezug des Positivismus, woraus ich 2. die progres-
sive Konsequenz einer Behandlung der Wirklichkeit gegen das Postulat 
eines Sollens ziehen möchte.

3.3.2.3 Die klassische Interpretation des Werterelativismus  
und die Aufbewahrung der Moral

Die sogenannte Trennungsthese ist Dreh- und Angelpunkt des sich ge-
gen naturrechtliche Rechtfertigungsstrukturen wendenden Positivismus 
Kelsens:

Die Forderung einer Trennung von Recht und Moral, Recht und Ge-
rechtigkeit bedeutet, daß die Geltung einer positiven Rechtsordnung von 
der Geltung dieser einen, allein gültigen, absoluten Moral »der« Moral, 
der Moral par excellence, unabhängig ist.256

Kelsen argumentiert dabei auf zwei Ebenen: Zum einen hält er den mo-
ralischen Relativismus für die notwendige Konsequenz einer säkulari-
sierten Weltanschauung, denn die Annahme absoluter Werte könne »nur 
auf Grundlage eines religiösen Glaubens an die absolute und transzen-
dente Autorität einer Gottheit angenommen werden«.257 Inwieweit mit 
der Gleichsetzung von Absolutem und Göttlichkeit die Erkenntnis des 
Absoluten aus der philosophischen Wissenschaft ausgeschlossen wird 
bzw. inwieweit damit die Erkenntnis von Wahrheit insgesamt verwor-
fen wird,258 betrifft die andersgelagerte, schon im ersten Kapitel gestreifte 
Diskussion um Kelsens Neukantianismus. Letztlich entspringt der (mo-
ralische) Relativismus einer narzisstischen Skepsis gegenüber der gesam-

255	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 63. Erneut: Hier kann es nicht darum gehen, 
den Kantianismus von Kelsen einer kritischen Prüfung zu unterziehen.

256	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 68.
257	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 65.
258	Vgl. Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 68ff.; vgl. auch Arndt, Geschich-

te und Freiheitsbewusstsein, S. 145, der Hegels Absolutheitsbegriff gegen 
den Vorwurf »bodenlose[r] metaphysische[r] Spekulation« verteidigt.

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

ten Welt und der scheinbare Radikalismus eines Zweifels gegenüber der 
Universalität bzw. dem Absoluten entpuppt sich als Konservatismus.259 
Es ist abermals Hegel, der diese praktische Lähmung durch den skep-
tischen Zweifel des Relativismus offenbart, wenn er schreibt, dass der 
Skeptizismus »seine Negation nicht als etwas Positives aus[drückt]«.260 
Vielmehr endet dieser Relativismus in der leeren Gleichgültigkeit, in der 
»Abstraktion des Nichts«261 oder der »narzisstischen Suspendierung des 
Objekts«262.

Viel interessanter ist die zweite, ideologiekritische Argumentationse-
bene, auf der Kelsen die These vom moralischen Wesen des Rechts des-
wegen ablehnt, weil mit ihr notwendigerweise eine Rechtfertigung der 
etablierten Zwangsordnung einhergeht. Die Funktion des Postulats ei-
nes moralischen Wesens des Rechts läuft in ihrer tatsächlichen Anwen-
dung darauf hinaus, die eigene Zwangsordnung als Rechtsordnung im-
mer schon vorauszusetzen, das heißt auch immer schon zu setzen, dass 
sie moralisch sei. Demgegenüber dient das Postulat in Bezug auf alle an-
deren Zwangsordnungen der Delegitimierung am Maßstab der eigenen 
Zwangsordnung.263 Kelsen ist damit ein Vorläufer der relativ jungen De-
batte um den Kulturrelativismus oder Eurozentrismus, die sich in den 
Cultural Studies institutionalisiert hat und etwa in Gadamers »Horizont-
verschmelzung« anschaulich wird. Gleichwohl ist Kelsens Werterelati-
vismus nicht primär auf einer kulturellen Ebene angesiedelt, sondern er 
zwingt zu einer radikalen Selbstkritik im umfassenden Sinne: Mit Pri-
vateigentum, Demokratie, Liberalismus, Rechtsstaatlichkeit etc. ist nicht 
das letzte Wort gesprochen.264 Auch dieser Gedanke mag banal anmuten, 
doch ist er im Hinblick auf gegenwärtige Diskurse in der Sozialphiloso-
phie, die die Demokratie als Maß der Dinge setzen, entscheidend.265 Der 

259	Comay, Die Geburt der Trauer, S. 230.
260	Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie II, in: Werke Bd. 

19, S. 401.
261	Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 74.
262	Comay, Die Geburt der Trauer, S. 230.
263	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 71.
264	Ebd. So schreibt Kelsen: »Nur auf die Zwangsordnungen fremder Staaten 

wird der problematische Maßstab der absoluten Moral angelegt; nur diese 
werden, wenn sie gewissen Anforderungen nicht entsprechen, denen die ei-
gene genüge tut, z.B. wenn sie Privateigentum anerkennen oder nicht aner-
kennen, demokratischen oder nicht-demokratischen Charakter haben, als 
unmoralisch und daher als Nicht-Recht disqualifiziert.«

265	Diese Setzung geschieht sehr häufig beiläufig, indem Verhältnisse als »antide-
mokratisch« kritisiert werden, »mehr Demokratie« gefordert wird oder gar 
ein philosophisches Theorem im Hinblick auf seine »demokratischen Ten-
denzen« als progressiv gewertet wird. Die dominanten Diskurse in der po-
litischen Philosophie drehen sich etwa um die Radikale Demokratietheorie, 

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

Fokus ist für unsere Zwecke  daher weniger auf den moralischen Rela-
tivismus als philosophisches Programm,266 sondern mehr auf die ideolo-
giekritische Verabschiedung einer absoluten Moral zu legen, die in ihrem 
praktischen Vollzug politisches Rechtfertigungsinstrument ist. 

Weil Kelsen jedoch das Verhältnis von Recht und Moral ausschließlich 
unter dem Gesichtspunkt der Rechtsgeltung behandelt und ihre Trennung 
am formalen Kriterium des Zwanges festmacht, ist ihm die Einsicht in 
ein Wechselverhältnis zwischen Recht und Moral, in das sich hierin ver-
mittelnde Herrschaftsverhältnis nicht möglich. Mit der Position des mo-
ralischen Relativismus bricht zudem Kelsens formtheoretischer Ansatz, 
weil darin der vollständige Einbruch inhaltlicher Kontingenz zugelas-
sen ist und also eine Analyse der Moral als Herrschaftsform, des morali-
schen Subjekts als gleichwertiges vereitelt. Mit der Trennungsthese ist die 
Herrschaftsfunktionalität der Moral auf den Bereich des Politischen be-
schränkt und damit für Kelsen aus dem Recht immer schon ausgeschie-
den. Damit bleibt jedoch die Moral im Sinne der je konkreten »Moral-
systeme« als Jenseits des Rechts bestehen und die Forderung, »daß das 
Recht moralisch, und das heißt: gerecht sein soll«, kann noch sinnvoll er-
hoben werden.267 Insofern ist die Moral in Kelsens Trennungsthese auch 
in dem doppelten Sinn »aufgehoben«, dass sie einerseits aus dem Gel-
tungsverhältnis des Rechts ausgeschlossen, das heißt negiert ist, dass sie 
jedoch andererseits als positives Maß einer äußerlichen Kritik am Recht 
aufbewahrt ist. Kurz gesagt hebt Kelsen nicht die moralische Kritik an 
sich auf, sondern bloß ihre Funktion in der Geltungsbegründung des 
Rechts. Auch bleibt von der Trennungsthese die prinzipielle Funktion der 
Moral als Ordnungssystem unberührt. Mit Paul Boghossian lässt sich zu-
dem ergänzen, dass sich »lokale Relativismen« wie insbesondere der Wer-
terelativismus immer auf die Existenz absoluter Wahrheiten verpflichten, 
also nicht in den infiniten Regress des globalen Relativismus münden.268

Dementsprechend verwundert es auch nicht, dass Kelsen sich nicht 
ausführlich zu Paschukanis Moralkritik äußert, ja sie im Grunde über-
geht. Kelsen weist bloß auf die mangelhafte Abhebung des Begriffes der 

die stark an den Dissens bei Chantal Mouffe und Ernesto Laclau anknüpft, 
oder aber die Anerkennungstheorien, die prominent in der Auseinander-
setzung um Umverteilung oder Anerkennung zwischen Axel Honneth und 
Nancy Fraser geführt wurde.

266	Ausführlicher widmet sich Kelsens Aufsatz Was ist Gerechtigkeit? der Her-
leitung des moralischen Relativismus.

267	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 70, S. 65.
268	Boghossian, Angst vor der Wahrheit, S. 62; siehe zum infiniten Regress von 

Tatsachen höherer Ordnung Boghossian, Angst vor der Wahrheit, S. 61f: 
»Gemäß einer Theorie, die wir befürworten, gibt es eine Theorie, die wir be-
fürworten, und dieser zweiten Theorie zufolge gibt es eine Theorie, die wir 
befürworten, und … gab es Dinosaurier.«

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

Sittlichkeit vom Begriff der Moral hin. Die Sittlichkeit sei, weil in völ-
liger Unbestimmtheit belassen, »eben die Ideologie[] der sozialistischen 
Gesellschaft«.269 Weil Kelsen die Idee des Kommunismus als »expression 
of a social ideal, the result of a definite idea of justice« begreift und da-
mit stellvertretend für einen dominanten Irrtum in der Marx-Rezeption 
steht, muss er auch bei Paschukanis die Ausgestaltung eines Sittlichkeit-
sideals vermissen.270 An dieser Stelle interessiert jedoch weniger die be-
reits oben behandelte Frage, inwieweit Paschukanis es verabsäumt, eine 
alternative Gesellschaftsordnung zu skizzieren oder, allgemeiner formu-
liert, inwieweit die Legitimität jeglicher Gesellschaftskritik an die Dar-
stellung einer Alternative gebunden ist. Vielmehr ist interessant, dass Kel-
sen offenbar ein Zusammenspiel von Sittlichkeit und technischer Regel 
in der Zukunftsgesellschaft erkennt, welches die ideologische Verket-
tung von Moral und Recht in der bürgerlichen Rechtswissenschaft bzw. 
Naturrechtslehre reproduziert. Über die Unbestimmtheit der »Sittlich-
keit« in der kommunistischen Gesellschaft und die rechtstheoretische 
Frage der Zweckeinheit in der technischen Regel hinaus, behandelt Kel-
sen in Bezug auf Marx und Engels die Frage, inwieweit der Amoralismus 
des Marxismus mit einer eigenen moralischen Motivation, die Kelsen 
fälschlicherweise aus der polemischen Stilistik herleitet, in Widerspruch 
steht.271 Fraglich bleibt bei Kelsen allerdings, inwieweit eine vermeint-
lich moralisch motivierte Kritik an moralischer Kritik sich selbst über-
haupt unterminieren würde.

3.3.2.4 Auch eine Interpretation des moralischen Relativismus:  
zum Verhältnis von Moral und wissenschaftlicher Erkenntnis

Aus dem Verständnis der Moral als Ordnung sozialer Normen, die vom 
Recht als Ordnung von Zwangsnormen unterschieden ist, erwächst die 
Frage nach dem Verhältnis von Recht und Moral. Dabei unterscheidet 
Kelsen die Frage danach, »welches das tatsächliche Verhältnis von Recht 
und Moral ist; aber auch: welches das Verhältnis zwischen beiden sein 
soll.«272 Auf der fälschlichen Vermengung dieser beiden Fragen ruht auch 
der Vorwurf des Immoralismus gegen Nietzsche, Marx und Paschuka-
nis (der konsequent auch gegen Hegel als einer der prominentesten Mo-
ralitäts-Kritiker ertönen müsste): Weil sie die Defizienz der moralischen 
Kritik aufzeigen, dessen also, wie das Verhältnis von Kritik und Moral 

269	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 103.

270	Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 42.
271	Wood, »Marx’ Immoralismus«, S. 19ff; Kelsen, The Communist Theory of 

Law, S. 42f.
272	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 65.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

beschaffen ist, wird ihnen vorgeworfen, diese Defizienz auch normativ 
zu setzen. Das heißt, zu behaupten, dass die moralische Kritik defizitär 
sein soll. Dasselbe gilt für die Moralkritik bei Paschukanis: Dass er die 
wechselseitige Bedingtheit von Moral und kapitalistischer, durch Recht 
vermittelte Ausbeutung statuiert, heißt nicht, dass er diese wechselseiti-
ge Bedingtheit selbst wieder als moralischen Wert versteht. Das Postu-
lat, Recht soll moralisch sein oder Ausbeutung soll als unmoralisch ver-
standen werden, sind genau jene Ausgangspunkte, die der Marxismus 
für sich ausschließt und die auch Kelsen, so wir seinen moralischen Re-
lativismus atypisch interpretieren, verwirft.

Schon dem Vorwort zu ersten Auflage ist zu entnehmen, dass die Rei-
ne Rechtslehre in erster Linie eine Wissenschaftstheorie sein will.273 Aller-
dings kann ihr Leitmotiv, nämlich »ihre nicht auf Gestaltung, sondern aus-
schließlich auf Erkenntnis des Rechts gerichteten Tendenzen zu entfalten« 
und das heißt rein deskriptiv vorzugehen, auch als eine implizite Kritik an 
moralischer Kritik oder an einem rechtfertigenden Zugang zum Gegen-
stand verstanden werden.274 Wenn das Recht daher ausschließlich in sei-
ner Wirklichkeit als positiv gesetztes Recht untersucht wird, hingegen die 
Frage danach, wie das Recht beschaffen sein soll, wie es zu rechtfertigen 
und zukünftiges Recht inhaltlich zu gestalten sei, aus der Rechtswissen-
schaft ausgeschieden wird, so bezeichnet die Trennungsthese auch das Ver-
hältnis von Moral und Wissenschaft. Vielleicht liegt darin, das Sollen radi-
kal aus der wissenschaftlichen Betrachtung der Wirklichkeit zu verbannen, 
die engste Schnittstelle zwischen Positivismus und Materialismus. Dabei 
geht der Materialismus jedoch, wie im ersten Kapitel besprochen, nie bloß 
deskriptiv, sondern in der Einheit von Kritik und Darstellung stets auch 
(de-)konstruktiv vor, sodass sich der Rechtspositivismus mit seiner prak-
tischen Bedeutung konfrontieren muss.275 Wenngleich die Aufbewahrung 
der Moral aus der Trennungsthese als regressive Konsequenz folgt, so folgt 
aus ihr zugleich implizit das Postulat einer internen Rechtskritik aus dem 
Geist der Methodenreinheit. Denn obgleich Kelsen die moralische Kritik 
am Recht weiterhin sinnvoll behaupten kann,276 so schwingt darin doch 
immerzu mit, dass sie eine bloß äußere Kritik ist, die dem, was das Recht 
ist, nie gerecht wird.277

273	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. III.
274	Ebd.; Ott, Die Vielfalt des Rechtspositivismus, S. 30.
275	Ebd.
276	Kelsen, Allgemeine Theorie der Normen, S. 255 Anm. 62. Zitiert nach Wal-

ter, »Nachwort«, in: Hans Kelsen, Was ist Gerechtigkeit?, S. 71.
277	Siehe auch Kelsen, »Was ist die Reine Rechtslehre?«, S. 146, wo Kelsen die 

Reine Rechtslehre als »eine Lehre vom positiven, und das heißt, vom wirk-
lichen, nicht von einem idealen Recht« begreift.

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

3.3.3 Was ist Gerechtigkeit?

In seinem Aufsatz Was ist Gerechtigkeit? entwickelt Kelsen seinen mora-
lischen Relativismus entlang einer Kritik an unterschiedlichen Gerechtig-
keitskonzeptionen der Philosophiegeschichte. Punkt 24 behandelt »das 
kommunistische Gerechtigkeitsprinzip«, nämlich »der gleichen Arbeits-
leistung einen gleichen Anteil an dem Arbeitsprodukt zu gewähren«,278 
dessen Existenz Kelsen offenbar daraus ableitet, dass die durch Marx 
kritisierte Gerechtigkeit der warenproduzierenden Gesellschaft inner-
halb der kommunistischen Gesellschaft »angewendet werden [soll]«.279 
Offenbar sieht er diese Behauptung durch die im Zusammenhang mit 
dem »Verein freier Menschen« stehende Phrase »Jeder nach seinen Fä-
higkeiten, jeder nach seinen Bedürfnissen« gerechtfertigt.280 Eben die-
ses Prinzip, aus welchem er die Existenz der Idee kommunistischer Ge-
rechtigkeit allererst ableitet, sei nun selbst problematisch, denn es setze 
»die Beantwortung der für seine Anwendung entscheidenden Fragen 
durch eine positive Gesellschaftsordnung voraus«.281 Konkret geht es 
Kelsen dabei um die Frage, welche Fähigkeiten und welche Bedürfnisse 
gesellschaftlich anerkannt werden, welches Maß an Arbeit und welche 
Art von Arbeit den Einzelnen zuzumuten sind. Dass Kelsen zum Schluss 
kommt, die Beantwortung dieser Frage komme nicht darum herum, von 
einem »Organ der Gemeinschaft nach generellen, von der gesellschaft-
lichen Autorität gesetzten Normen entschieden [zu] werden« rührt aus 
zwei Missverständnissen.282 Erstens ist dieses Prinzip keine Schablone 
der kommunistischen Zukunftsgesellschaft, daher auch im engen Sinne 
nicht als Prinzip, sondern aus dem Kontext der exoterischen Schrift Kri-
tik des Gothaer Programms als politische Parole zu verstehen,283 welche 
auch ganz bewusst in dieser relativen Unbestimmtheit gelassen wird und 
gelassen werden muss.284 Dies gibt Kelsen implizit zu, wenn er die Kri-
tik am kommunistischen Gerechtigkeitsprinzip davon abhängig macht, 
dass »es überhaupt als solches zu gelten beansprucht«.285 Das weitver-
breitete Missverständnis, Marx führe den Kommunismus als Lösung des 

278	Kelsen, Was ist Gerechtigkeit?, S. 36.
279	Kelsen, Was ist Gerechtigkeit?, S. 37.
280	MEW 19, S. 21.
281	Kelsen, Was ist Gerechtigkeit?, S. 37.
282	Ebd.
283	Allerdings auch nicht als bloße Plattitüde. Im Kern muss es, wie Reitter, Pro-

zesse der Befreiung, S. 205 formuliert, darum gehen, »das Reich der Not-
wendigkeit quantitativ so zu verkleinern, dass neue Qualitäten der Freiheit 
möglich sind«.

284	Zur Frage einer autoritativen Setzung der Prinzipien des Kommunismus sie-
he schon oben.

285	Kelsen, Was ist Gerechtigkeit?, S. 38.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

Gerechtigkeitsproblems ein, geht auf Cornelius Castoriadis zurück.286 
Zweitens liegt der Kelsen’schen Kritik eine stark verteilungstheoretische 
Interpretation zugrunde,287 die das Marx’sche Anliegen von Grund auf 
missdeutet. Sehen wir uns daher die Kritik der Gerechtigkeit bei Marx 
und Paschukanis näher an.

Im äquivalenten Tausch ist die Gerechtigkeit als Gleichheit der Quanta 
abstrakter Arbeit verwirklicht,288 ebenso verhält es sich mit dem Tausch 
zwischen Arbeitslohn und Arbeitskraft.289 Wie oben gezeigt, schlägt je-
doch der äquivalente und d.h. gerechte Tausch zwischen Kapital und 
Lohnarbeit in der Produktionssphäre um, indem sich das Kapital unbe-
zahlte Mehrarbeit der besonderen Ware Arbeitskraft aneignet.290 Inso-
fern »hebt das Kapitalverhältnis den Äquivalententausch auf«,291 wenn 
wir den Tausch zwischen Kapital und Lohnarbeit nicht als individuellen 
Tauschakt, sondern gesamtgesellschaftlich als Tausch zwischen Klassen 
betrachten. Gerechtigkeit ist für Marx daher die sich im Tausch reali-
sierende Gleichheit, die, aber das entzieht sich dem Blick der Gerechtig-
keit, im dialektischen Verhältnis zur Ungleichheit in der Produktions-
sphäre steht. Ob damit, wie Lohmann das tut,292 ein engerer, auf den 
Warentausch bezogener Gerechtigkeitsbegriff von einem weiteren, auf 

286	Siehe Cornelius Castoriadis, »Wert, Gleichheit, Gerechtigkeit, Politik. Von 
Marx zu Aristoteles und von Aristoteles zu uns«, in: ders., Durchs Laby-
rinth. Seele, Vernunft, Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1983, 
S. 265; Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 201; Lohmann, »Zwei Konzep-
tionen von Gerechtigkeit in Marx’ Kapitalismuskritik«, in: Emil Angehrn/
Georg Lohmann (Hg.), Ethik und Marx, S. 174.

287	Letztlich sieht Kelsen in diesem Prinzip nur eine Spielart des »Jedem das Sei-
ne«; eine Gleichsetzung, die schon Forst dafür verantwortlich macht, das 
Gerechtigkeitsproblem primär distributionszentriert zu deuten (Forst, »Ge-
rechtigkeit nach Marx«, S. 108).

288	So auch Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 202; Lohmann, »Zwei Konzep-
tionen von Gerechtigkeit in Marx’ Kapitalismuskritik«, S. 175.

289	Dagegen insbesondere Negt, »Thesen zur marxistischen Rechtstheorie«,  
S. 10, der die Gerechtigkeit für bloßen Schein der bürgerlichen Gesellschaft 
hält. So schreibt er auch, dass es »der in der Produktion auf einer je spezi-
fischen geschichtlichen Entwicklungsstufe enthaltene Inhalt des materiellen 
Lebensprozesses [ist], aus dem formalisierte, schließlich durch die Theorie 
als methodisch organisierte Erfahrung von Interessen abgelöste Maßstäbe 
zur Beurteilung von gerecht und ungerecht […] hervorgehen« (Negt, »The-
sen zur marxistischen Rechtstheorie«, S. 11). Gerechtigkeit ist für Negt da-
her falsches Bewusstsein und keine real wirkmächtige Konstante im Repro-
duktionsprozess der Gesellschaft.

290	Näher hierzu schon unter 2.3.2.4.
291	Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 198.
292	Lohmann, »Zwei Konzeptionen von Gerechtigkeit in Marx’ Kapitalismus-

kritik«, S. 178.

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

die ganze kapitalistische Gesellschaft bezogenen Gerechtigkeitsbegriff 
zu unterscheiden sei, ist im Hinblick auf folgende Überlegung zu vernei-
nen: Marx spricht davon, dass die Gerechtigkeit der äquivalenten Tau-
schakte darauf beruht, »daß diese Transaktionen aus den Produktions-
verhältnissen als natürliche Konsequenz entspringen«.293 Er fährt fort:

Die juristischen Formen, worin diese ökonomischen Transaktionen als 
Willenshandlungen der Beteiligten, als Äußerungen ihres gemeinsamen 
Willens […] erscheinen, können als bloße Formen diesen Inhalt selbst 
nicht bestimmen. Sie drücken ihn nur aus. Dieser Inhalt ist gerecht, so-
bald er der Produktionsweise entspricht, ihr adäquat ist. Er ist unge-
recht, sobald er ihr widerspricht.294

Gerechtigkeit ist daher ein Verhältnis der »Adäquanz«, der »Entspre-
chung« und damit, wie Reitter treffend feststellt, ein Maß, das »Ver-
hältnisse nicht transzendiert, sondern umgekehrt diesen entspricht«.295 
Ich sehe darin, anders als Lohmann,296 auch keine Unbestimmtheit des 
Begriffes »adäquat«, sondern die konsequente Umsetzung einer expli-
zit nicht-idealistischen Kritik, die keinen idealen, ahistorischen Begriff 
der Gerechtigkeit konstruiert und äußerlich an die Wirklichkeit her-
anträgt.297 Darin besteht auch Marx’ Kritik an Proudhons Gerechtig-
keitsideal: »Was würde man von einem Chemiker denken, der, statt die 
wirklichen Gesetze des Stoffwechsels zu studieren […], den Stoffwech-
sel durch ›ewige Ideen‹ […] ummodeln wollte?«298 Dabei gewinnt Marx 
den wirklichen Gerechtigkeitsbegriff, das heißt diejenige Gerechtigkeit, 
die in den gesellschaftlichen Verhältnissen tatsächlich wirkt, nicht aus 
einer isolierten Betrachtung der Zirkulationssphäre, wie dies Lohmanns 
Einwand nahelegt. Es ist gerade die Marx’sche Pointe, dass der Begriff 
der Gerechtigkeit selbst die einseitige Darstellung des Kapitalverhältnis-
ses in der Zirkulationssphäre ist. Das ist der der »kapitalistischen Pro-
duktionsweise […] wirklich angemessene[] Gerechtigkeitsbegriff«, weil 
er tatsächlich »aus einer Analyse der ganzen Gesellschaft [hergeleitet 
wird]«.299 Dabei werden keine »wesentlichen Aspekte der Gerechtigkeit 

293	MEW 25, S. 352.
294	Ebd.
295	Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 205.
296	Lohmann, »Zwei Konzeptionen von Gerechtigkeit in Marx’ Kapitalismus-

kritik«, S. 178.
297	So auch Maihofer, Das Recht bei Marx, S. 66, die treffend die Kritik an ei-

nem solchen idealistischen Gerechtigkeitsbegriff als Maß der gesellschaft-
lichen Verhältnisse an Marx’ Kritik an der »natürlichen Gerechtigkeit« in 
MEW 19, S. 351f. festmacht.

298	MEW 23, S. 99f., Fn. 38.
299	Lohmann, »Zwei Konzeptionen von Gerechtigkeit in Marx’ Kapitalismus-

kritik«, S. 178.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

verdeckt«,300 sondern es zeigt sich umgekehrt, dass die Gerechtigkeit als 
Begriff der Zirkulation selbst die Dimension der Produktion verschlei-
ert. So lesen wir bei Marx auch: »Behaupten die Bourgeois nicht, daß 
die heutige Verteilung ›gerecht‹ ist? Und ist sie in der Tat nicht die einzig 
›gerechte‹ Verteilung auf Grundlage der heutigen Produktionsweise?«301 

Selbstverständlich ist der Gerechtigkeitsdiskurs, wie Rainer Forst fest-
stellt, von einer »primär güter- und distributionszentrierte[n], empfän-
gerorientierte[n] Sichtweise« dominiert,302 jedoch liegt das nicht an ei-
nem Mangel dieses Diskurs, der den »Begriff der Gerechtigkeit selbst« 
verfehlt – es sei gemäß Forst erst Marx, der diesen »Widerspruch zwi-
schen demselben und seiner konkreten Gestalt« aufzeige –, sondern eben 
an diesem »Begriff der Gerechtigkeit selbst« in seiner historischen Be-
stimmtheit.303 Reitter weist darauf hin, dass der Begriff der Gerechtig-
keit etwas sehr »Starres, Unbewegliches« an sich hat.304 So sind sowohl 
die ausgleichende Gerechtigkeit wie auch die distributive Gerechtigkeit 
nicht in der Lage, die Verhältnisse zu transzendieren, denn »[d]ie ausglei-
chende Gerechtigkeit stellt das wieder her, was war«, und »[d]ie distri-
butive Gerechtigkeit verteilt nach Maßgabe des Bezugssystems«.305 Da-
her ist die Gerechtigkeitstheorie nicht um die Dimension, »wie die zu 
verteilenden Güter überhaupt ›in die Welt‹ kommen, also um Fragen der 
Produktion und ihrer gerechten Organisation« zu erweitern,306 sondern 
der Gerechtigkeitsdiskurs ist ebenso wie der Moraldiskurs überhaupt 
untauglich, eine radikale Gesellschaftskritik zu formulieren. Gerechtig-
keit ist schon ihrem Begriff nach eine durch und durch »strukturkon-
servative Forderung«,307 weil sie darauf abzielt, »dass niemand Normen 
oder Verhältnissen unterworfen werden soll, die ihm oder ihr gegenüber 
nicht angemessen gerechtfertigt werden können«.308 Was Forst hier da-
her in Kantianischer Tradition als diskursives Gerechtigkeitsideal formu-
liert, ist ihr wesentliches Defizit, denn die Rechtfertigung der Wirklich-
keit ist der absolute Gegensatz zu ihrer Überwindung. Überdies ist die 
Sinnhaftigkeit jener Verdopplung fraglich, die Forst setzt, wenn er die 

300	Forst, »Gerechtigkeit nach Marx«, S. 108.
301	MEW 19, S. 18.
302	Forst, »Gerechtigkeit nach Marx«, S. 108.
303	Forst, »Gerechtigkeit nach Marx«, S. 110; vgl. auch Maihofer, Das Recht 

bei Marx, S. 73ff., die die Vergeschichtlichung des Gerechtigkeitsbegriffes 
bei Marx stark betont.

304	Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 205f.
305	Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 206.
306	Forst, »Gerechtigkeit nach Marx«, S. 108. So wohl auch Bayer, Tragödie des 

Rechts, S. 116, die schreibt, dass es in der technischen Regel um die »gerech-
te Verteilung von Gemeinschaftsgütern« geht.

307	Reitter, Prozesse der Befreiung, S. 205.
308	Forst, »Gerechtigkeit nach Marx«, S. 121.

ETHISCHE FORM UND RECHTSFORM

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

»Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse« als Springpunkt emanzipatori-
scher Theorie und Praxis propagiert.309

Bei Paschukanis, der hier im Wesentlichen die Marx’sche Position 
fragmentarisch wiedergibt, kann die Gerechtigkeit ebenfalls nicht als sol-
ches äußeres Ideal an den rechtlich vermittelten ökonomischen Tausch 
angelegt werden, weil der Begriff der Gerechtigkeit selbst »dem Tausch-
verhältnis entnommen« ist.310 Obgleich die Gerechtigkeit gemeinhin aus 
der Position moralischer Entrüstung reklamiert wird, so ist sie doch we-
sentlich von der Moral verschieden, denn während die Moral immer als 
freier Urteilsakt gedacht werden muss, kann die Gerechtigkeit erzwun-
gen sein. Paschukanis schreibt daher treffend: »[D]ie Gerechtigkeit [ist] 
die Stufe, über die die Ethik zum Recht hinabsteigt.«311 Darauf, dass Ge-
rechtigkeit nicht auf ihre moralische Dimension zu reduzieren ist, son-
dern eminent politisch ist, weist jedoch auch Forst richtig hin: in der Ge-
rechtigkeit geht es darum, »wer bestimmt, wer was erhält«.312 So wird, 
um mit Maihofer abzuschließen, 

auch der Diskurs der Gerechtigkeit einmal historisch überholt sein; aber 
nicht, weil die Gerechtigkeit dann Wirklichkeit geworden wäre, sondern 
weil die neuen Gesellschaftsverhältnisse in anderen gesellschaftlichen 
Bewußtseinsformen gelebt werden.313 

3.4 Die technische Regel

3.4.1 Totalitarismus der Zweckeinheit?

Nachdem sowohl das öffentliche Recht wie auch die Moral als alterna-
tive Ordnungssysteme gescheitert sind, bleibt noch die technische Regel, 
die von Paschukanis explizit als Alternative zum bürgerlichen Recht an-
gedacht wird: »Eine grundlegende Voraussetzung der rechtlichen Rege-
lung ist somit die Gegensätzlichkeit privater Interessen. […] Dem gegen-
über ist die Voraussetzung der technischen Regelungen die Einheit des 

309	Ebd.
310	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 161 [S. 143].
311	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 162 [S. 143].
312	Forst, »Gerechtigkeit nach Marx«, S. 111. Forst verharrt hier zwar in vertei-

lungslogischer Terminologie, hebt diesen Begriff der Gerechtigkeit allerdings 
dezidiert von der bloßen Güterverteilung ab. Nach Forst soll Gerechtigkeit 
hingegen in gegenseitigen Anerkennungsbeziehungen bestehen, sodass es 
nicht darum gehen kann, wem Güter fehlen, sondern wer überhaupt »bei 
der Herstellung und Verteilung der Güter nicht »zählt«« (ebd.).

313	Maihofer, Das Recht bei Marx, S. 89.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

Zwecks« (Hervorhebung L.L.O.).314 Beispielhaft weist Paschukanis auf 
die Verschiedenartigkeit zwischen der Regelung über die Haftbarkeit 
des Eisenbahnbetriebs und der Regelung des Eisenbahnfahrplans hin: 
Die erste Regelung setzt voneinander unterschiedene und gegensätz-
liche Privatinteressen voraus, wohingegen letztere »den einheitlichen 
Zweck, sagen wir, einer maximalen Betriebsfähigkeit« voraussetzt.315 
Rund fünf Jahre nach dem Erscheinen von Allgemeine Rechtslehre 
und Marxismus zieht auch Carl Schmitt in Über die drei Arten des 
rechtswissenschaftlichen Denkens das Beispiel des »fahrplanmäßigen 
Eisenbahnverkehrs« heran. Für den Eisenbahnverkehr 

kann man sagen, daß hier nicht die persönliche Willkür von Menschen, 
sondern die unpersönliche Sachlichkeit des Fahrplans ›herrsche‹, und 
daß diese Fahrplanmäßigkeit ›Ordnung‹ ist. […] Hier scheint auch der 
letzte Rest von menschlicher Herrschaft und Willkür, den der Verkehrs-
schutzmann noch darstellen könnte, durch präzise funktionierende au-
tomatische Farbensignale ersetzt.316

Während Schmitt von der »unpersönliche[n] Sachlichkeit« des Gegen-
standes spricht, knüpft Paschukanis’ technische Regel an den dem Ge-
genstand selbst innewohnenden »Zweck« an.317 Obwohl Paschuka-
nis eine Vielzahl an Beispielen zur Demonstration dieser »Sachlogik« 
anführt – neben dem Eisenbahnbetrieb die Krankenbehandlung oder 
Kindererziehung –, möchte ich weiter unten dafür argumentieren, die 
technische Regel und ihre »Zweckeinheit« nur im Hinblick auf eine so-
zialistische Produktionsweise und deren Zweck, die Bedürfnisbefriedi-
gung, zu verstehen. Dennoch soll an dieser Stelle vorweg die Idee der 
Sachlogik im Allgemeinen kritisch reflektiert werden, die durchaus be-
rechtig als ideologisch, das heißt als Verschleierungsinstrument betrach-
tet werden kann. 

Im sogenannten »Sachlichkeitsgebot« oder der »Sachgerechtigkeit« des 
verfassungsrechtlichen Gleichheitssatzes (Art. 7 B-VG oder Art. 3 GG) 
treffen sich rechtsphilosophische und rechtsdogmatische Fragestellun-
gen. Der Gleichheitssatz gebietet, wesentlich Gleiches gleich (Verbot un-
sachlicher Differenzierung) und wesentlich Ungleiches ungleich zu behan-
deln (Gebot sachlicher Differenzierung), wobei in der Rechtsprechung des 
Österreichischen Verfassungsgerichtshofes in durchaus unterschiedlicher 
Art und Weise auf das Sachlichkeitsgebot Bezug genommen wird.318 Was 

314	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 79 [S. 55].
315	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 80 [S. 55].
316	Carl Schmitt, Über die drei Arten des rechtswissenschaftlichen Denkens, 

Berlin: Duncker & Humblot 2006, S. 16.
317	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 100 [S. 77].
318	Siehe dazu Magdalena Pöschl, Gleichheit vor dem Gesetz, Wien: Springer 

2008, S. 213.

DIE TECHNISCHE REGEL

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

jedoch »wesentlich gleich« ist, ist nicht nur eine »Wertungsfrage«,319 die 
der Gesetzgeber trifft, sondern hängt entscheidend vom »Regelungskon-
text« ab,320 sodass die Frage einer sachlichen Differenzierung nicht aus-
schließlich mit Blick auf die Sache zu entscheiden ist und schon gar nicht 
aus der Sache selbst – sozusagen automatisch – emergiert. Die Frage, was 
genau die Sache gebietet, ist also von politischem Interesse und wäre erst 
noch, insbesondere auch kontextrelativ, zu bestimmen. Verstehen wir Pa-
schukanis’ Konzept der Zweckeinheit auf diese Weise, so muss ihm ent-
gegengehalten werden, dass er einen allzu naiven oder unschuldigen Be-
griff der Sachlogik vertritt, der nicht nur die politische Dimension einer 
genaueren Bestimmung dieser scheinbar in der Sache schlummernden Lo-
gik, sondern auch die Gefahr einer missbräuchlichen Instrumentalisierung 
der Sachlogik unbeachtet lässt. Dies gilt insbesondere für den Bereich des 
Strafrechts, der unter einem allgemeinen Präventionsgedanken durch die 
technische Regel ersetzt werden könnte, wenn der »Zwang als Schutz-
maßnahme« im Sinne eines »reine[n] Zweckmäßigkeitsakt[es]« verstan-
den wird.321 Diese Bewertung gilt jedoch dann nicht, wenn sich die Sach-
logik nicht auf die Mannigfaltigkeit verschiedener Materien, das heißt des 
Zivil-, Straf-, Verwaltungs- und Verfassungsrechts bezieht, sondern aus-
schließlich mit der Produktionsweise einer Gesellschaft, mit deren imma-
nenter Logik, verbunden wird.

Nun schreibt schon Elbe, dass die technische Regel bei Paschukanis 
»eine vorab koordinierte Einheit des Zwecks oder die (repressive) Un-
terordnung unter einen einzigen Willen unterstellt«.322 Dabei lässt Elbe 
offen, ob »oder« inklusiv oder exklusiv zu verstehen ist, wogegen insbe-
sondere Kelsen die Zweckeinheit mit der autoritären Setzung eines Ein-
heitswillens identifiziert. So zieht Kelsen eine Parallele zwischen den na-
turrechtlichen Gesellschaftsvertragstheorien und der technischen Regel: 

And if bourgeois writers pretend that the state is the expression of the 
unity of a collective will or a collective interest, they produce the same 
ideology as do the Marxists who assert that there will be a complete 
solidarity of interests within a communist society.323

Die der technischen Regel zugrundeliegende Zweckeinheit ist damit für 
Kelsen »an obvious fiction« und tatsächlich ist die Annahme eines ein-
heitlichen Gesamtwillens, die Annahme eines homogenen Ganzen eine 
Ideologie, die sich wohl im Nationalismus am wirkmächtigsten manifes-
tiert.324  Die Frage ist daher, ob eine Interpretation der technischen Regel 

319	Pöschl, Gleichheit vor dem Gesetz, S. 221, Fn. 76.
320	Pöschl, Gleichheit vor dem Gesetz, S. 189.
321	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 189 [S. 172].
322	Elbe, Marx im Westen, S. 384.
323	Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 105.
324	Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 104.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

möglich ist, in der dieselbe nicht die repressive Unterordnung unter ei-
nen autoritären Einheitswillen bedeutet bzw. in der die Zweckeinheit als 
wirkliche Zweckeinheit begreifbar ist.

Einer solchen Interpretation, die der technischen Regel autoritäre 
Züge zuschreibt,325 muss zunächst die Beharrlichkeit entgegengehalten 
werden, mit welcher Paschukanis die Idee eines proletarischen Rechts 
und Staates ablehnt. Schon die kategorische Weigerung, die gesellschaft-
lichen Formen Recht und Staat mit sozialistischem Inhalt zu befüllen, 
entzieht der Zweckeinheit im Grunde bereits jene totalitäre Tendenz, die 
sich in der Instanziierung in einem politisch durchsetzbaren Einheitswil-
len allererst zu manifestieren hätte. Insbesondere mit dem Absterben des 
Staates fehlt ein politisches Gewaltmonopol, das den Einheitszweck, wel-
chen Inhaltes auch immer, als solchen setzt. Es sei nur nebenbei bemerkt, 
dass jene Stimmen, die hier im Geiste des Humanismus einen Totalitaris-
mus der Zweckeinheit in der technischen Regel entdecken, jene mit der 
allgemeinen Eigentumsfreiheit gesetzte und zwangsweise durchgesetzte 
Zweckeinheit der Mehrwertproduktion unberührt lassen. Der Schluss 
liegt nahe, dass es jenen daher nicht um die Zweckeinheit als solche, das 
heißt als Form, sondern um ihre konkrete inhaltliche Ausgestaltung geht. 
Wesentlich ist jedoch, dass die Zweckeinheit ohne eine mit Gewalt aus-
gestattete Instanz auch ihre totalitäre Tendenz verliert.

Wie kann nun aber diese Zweckeinheit gedacht werden, sodass sie kei-
ne Fiktion ist und gleichzeitig auch keiner solchen Durchsetzungsinstanz 
bedarf? Die Zweckeinheit muss unmittelbar aus der Produktionsweise 
bzw. der Umwälzung der Produktionsweise entspringen, sodass sich der 
Zweck der Mehrwertproduktion hin zum allgemeinen Zwecke der Be-
dürfnisbefriedigung wandelt.326 Dabei reproduziert Kelsen nur das bürger-
liche Ideologem, wenn er einwendet, »[b]oth liberals and socialists agree 
with respect to the ultimate purpose of a social order: to achieve the grea
test possible satisfaction of the economic needs of all«.327 Während die Be-
dürfnisbefriedigung als Zweck des Wirtschaftens oder der »social order« 
von liberaler Seite nur behauptet wird, so ist dieser Zweck notwendig mit 
der Überwindung der Form der Lohnarbeit gesetzt. Das heißt es bedarf ei-
ner Produktionsweise, deren Ziel die Produktion von Gebrauchswerten 
bzw. Gebrauchsgütern ist; die technische Regel ist die bloße Verwaltung 
dieser Produktionsweise.328 Daher trägt die technische Regel auch keinen 

325	Darunter fällt auch Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 49.
326	Auch Elbe, Marx im Westen, S. 384 spricht von der technischen Regel als 

»Regelung von Produktionsprozessen«.
327	Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 105.
328	Paschukanis schreibt vom Verwaltungsrecht: »Sein juristischer Inhalt um-

faßt lediglich die Sicherstellung der Rechte der Bevölkerung einerseits und 
der Vertreter der bureaukratischen Hierarchie andererseits. Darüber hinaus 
stellt das Verwaltungsrecht oder, wie es früher genannt wurde, Polizeirecht 

DIE TECHNISCHE REGEL

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

äußerlichen – und das heißt hier auch autoritär gesetzten – Zweck an die 
Materie heran, sondern manifestiert deren Selbstzweck: Die kommunisti-
sche Produktionsweise schließt den Zweck der Gebrauchsgüterprodukti-
on bzw. der Bedürfnisbefriedigung bereits in sich,329 sodass es auch keiner 
»legislativen« Instanz bedürfte, die als »Regelgeber« fungiert.330 An die-
ser Stelle ließe sich einwenden, dass sich die Diskussion um eine Definiti-
on der Bedürfnisse und eine Grenzziehung zwischen gerechtfertigten und 
nicht gerechtfertigten Bedürfnissen aufdrängt, worin erneut die Grenzen 
der »Sachlogik« gesprengt bzw. die »Sachlogik« als Ideologie entlarvt wä-
ren. Das stimmt, doch sprengt diese Diskussion zugleich den Gegenstand 
und das Anliegen von Paschukanis, den ich – ich wiederhole mich – nicht 
als Denker der sozialistischen Zukunft, sondern als Kritiker der Gegenwart 
vorstellen möchte. Weil der Zweck der Gebrauchsgüterproduktion unmit-
telbar in der kommunistischen Produktionsweise liegt, ist er auch unmittel-
bar einsehbar für die Produzenten.331 In diesem Sinne erkennt auch Harms 
ganz richtig, dass es sich bei der technischen Regel eigentlich nicht um Sol-
lens-Sätze handelt, sondern um »Wissen um Gesetzmäßigkeiten, die sich 
aus der Struktur technischer und sozialer Institutionen ergeben«.332 

Die technische Regel bedarf daher, und darin liegt der Springpunkt, 
keines Rechtssubjektes, dem gegenüber es Normativität verwirklichen 
würde; sie ist die bloße Abbildung der Struktur des materiellen Seins.333 
Jedoch ist auch Harms im Irrtum, wenn er meint, die technische Regel 
sei »öffentliches Recht par excellence« bzw. »das Öffentliche Recht des 
Citoyen« und daher der Vorwurf des Zivilrechtsreduktionismus gegen 
Paschukanis gerechtfertigt.334 Die technische Regel ist ein Jenseits des 
Rechts,335 weil ihr die differentia specifica – die Rechtssubjektivität – 

ein buntes Gemisch technischer Regeln, politischer Rezepte usw. dar.« (Pa-
schukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 104f. [S. 81f.], Fn. 10.

329	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 100 [S. 77].
330	Harms, Warenform und Rechtsform, S. 146.
331	Daher bedarf es auch nicht eines Mehrheitsprozesses, der die technische Re-

gel als »wahrhaft demokratischer« Ausdruck des Volkswillens hervorbringt 
(so aber Bayer, Tragödie des Rechts, S. 116).

332	Harms, Warenform und Rechtsform, S. 146.
333	Vgl. auch Harms, Warenform und Rechtsform, S. 147.
334	Harms, Warenform und Rechtsform, S. 149.
335	Anders Bayer, Tragödie des Rechts, S. 115, wo sie dafür argumentiert, den 

Fokus der Untersuchung darauf zu lenken, »welche Arten von Regelungen 
im gegenwärtigen Recht existieren, die bereits eine stärkere Priorisierung 
des gemeinschaftlichen Zwecks enthalten«. Hierin stimmt sie mit Paschu-
kanis überein, der ebenfalls die technische Regel bereits teilweise im Verwal-
tungsrecht verwirklicht sieht, wenngleich Bayers Begriff des »gemeinschaft-
lichen Zwecks«, wie im Fließtext argumentiert, nicht gleichzusetzen ist mit 
der »Zweckeinheit« des Produktionsprozesses.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

nicht zukommt und daher auch keine fetischisierte Form der Verhält-
nisse ist; sie verhüllt, verkehrt nichts, sondern bildet den Produzen-
ten ihren dem Produktionsprozess immer schon immanenten Zweck 
ab.336

3.4.2 Zwang und die Vorstellung des Rechts als Ordnungsinstrument

Unklar und weitgehend unvereinbar mit dem obigen Interpretations-
vorschlag wird der Begriff der technischen Regel jedoch unter Berück-
sichtigung zweier, gegenwärtig höchst aktueller zusätzlicher Beispiele, 
die Paschukanis zur Veranschaulichung der Zweckeinheit anführt und 
in welchen die technische Regel um das Element des Zwanges ergänzt 
wird.337 Dies ist zum einen die (möglicherweise) zwangsweise Heilung 
eines Kranken unter dem einheitlichen Zweck der Wiederherstellung der 
Gesundheit und zum anderen der Zwang als Schutzmaßnahme unter 
dem einheitlichen Zweck der allgemeinen Sicherheit.338 Es ist zu beob-
achten, dass, was Paschukanis besonders am ersten Beispiel von liberaler 
Seite vorgeworfen wird – nämlich die Opferung individueller Freiheits-
rechte zum Schutze der allgemeinen Gesundheit – mit der Corona-Krise 
seit Anfang 2020 Realität in sämtlichen westlichen liberalen Demokra-
tien ist, was ironischerweise wiederum zum Vorwurf des »Gesundheits-
kommunismus« von rechter Seite geführt hat.

Im Heilungs-Beispiel will Paschukanis die Allgemeinheit des in der 
technischen Regel zum Ausdruck kommenden Zwecks demonstrieren, 
fällt damit jedoch hinter das Reflexionsniveau seiner vorherigen Überle-
gungen zurück, da er in diesem Punkt offenbar wirklich davon ausgeht, 
dass jeglicher – nicht nur der ökonomische – Interessenkonflikt in der 
Zukunftsgesellschaft getilgt ist und die Gesundheit ein verallgemeine-
rungsfähiger Zweck an sich wäre. Paschukanis müsste reflektieren, dass 
mit der Setzung einer technischen Regel zur Durchsetzung eines allge-
meinen Zweckes, wie der Gesundheit, der bürgerliche Grundrechtsdis-
kurs um die Verhältnismäßigkeit eines Grundrechtseingriffes, das heißt 
die Verhältnismäßigkeit der Maßnahmen zur Wiederherstellung der Ge-
sundheit und den damit einhergehenden Beschränkungen der Kranken, 
reproduziert wird. Es fragt sich zudem, ob ein Rückfall in den gesunden 
Menschenverstand vorliegt, wenn Paschukanis davon spricht, dass der 
Zwang eine »technisch zweckmäßige Handlung« ist, solange er »vom 
Standpunkt eines für den Zwang Ausübenden wie für den Gezwungenen 

336	Vgl. auch Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 189 [S. 172].
337	So auch Elbe, »Warenform, Rechtsform, Staatsform«, S. 50; Harms, Waren-

form und Rechtsform, S. 148.
338	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 80 [S. 56], S. 189 [S. 172].

DIE TECHNISCHE REGEL

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

einheitlichen Zwecks betrachtet wird« (Hervorhebung L.L.O.).339 Auch 
Probleme wie die Reduktion des menschlichen Lebens auf das nackte 
Überleben (Giorgio Agamben) und der Biopolitik als Herrschaftsform 
behandelt Paschukanis nicht. Was das zweite Beispiel des Zwanges als 
Schutzmaßnahme vor potenziellen Gewalttaten – andere Straftatbestän-
de wie Vermögensdelikte, Delikte gegen die Sitten oder Delikte gegen 
die Staatsgewalt können schon begrifflich keine Anwendung mehr fin-
den – betrifft, so befinden wir uns damit bereits in der Diskussion einer 
konkreten Utopie, die Paschukanis’ Gegenstand überschreitet. Anderer-
seits fällt dieses Beispiel hinter die kritische Erkenntnis zurück, dass das 
Strafrecht nicht in erster Linie eine Reaktion oder Gegengewalt gegen die 
Gewalt, sondern selbst unmittelbar ein Gewaltverhältnis zum Ausdruck 
bringt, das mit spezifischen Subjektivierungsmechanismen den Verbre-
cher  allererst erzeugt.

Der gegen die fundamentale Rechtskritik erhobene Einwand, ohne 
Recht würde der bellum omnium contra omnes wüten, ist jedoch als 
rhetorische Spitzfindigkeit zu kritisieren. Mit der Überwindung von 
Privateigentum und Mehrwertproduktion sowie mit der Überwindung 
der politischen Gewalt des Staates, das heißt auch des Konstruktes Na-
tionalstaat, könnte die Mehrheit an Delikten nicht nur ihre Grundlage, 
sondern auch ihr Motiv verlieren. Das heißt nicht, dass im Kommunis-
mus die »heile Welt« herrscht, wie Kelsen es missversteht,340 es heißt 
nur, dass insbesondere die Begehung von Vermögensdelikten schlicht 
unmotiviert ist.341 Einerseits ist daher die Hobbes’sche Fiktion einer 
egoistischen Menschennatur als bürgerliche Ideologie zu entlarven, an-
dererseits gilt es auch, nicht in den »schlechten Romantizismus« zu 
verfallen, »in dem das Individuelle und das Allgemeine unmittelbar 
zusammenfallen«.342 In beide Richtungen geht aber Kelsens Vorwurf 
gegen die (potenziell) zwangsweise durchzusetzende technische Regel: 
»It is one of the many fictions by which one tries to veil the undesi
rable fact that no human society is possible without coercion exercised 

339	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 80 [S. 56].
340	Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 102: »That in a communist so-

ciety there will be no crimes […] is a utopian view which has no basis in so-
cial experience«.

341	Bis zu einem gewissen Grad wird dies aber auch für Gewaltdelikte gelten, 
die entscheidend durch die Konsequenzen der Lohnarbeit, das heißt prekä-
re finanzielle Situation, enger Wohnraum, Überforderung mit unbezahlter 
Reproduktionsarbeit, aber auch durch die Zwänge der bürgerlichen Vor-
stellung der heteronormativen Partnerschaft motiviert sind. In dem Sinne 
ist auch Kelsen zu entgegnen, dass das »motive of sex and ambition« (Kel-
sen, The Communist Theory of Law, S. 102) sehr wohl mit den ökonomi-
schen Verhältnissen verflochten ist, wenn auch nicht endgültig.

342	Arndt, »Rechtsform gleich Warenform?«, S. 47.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

by one man against the other.«343 Paschukanis argumentiert aber aus-
drücklich gegen beides: dagegen, dass die kommunistische Zukunfts-
gesellschaft durch und durch harmonisch sei – daher existieren auch 
dort in gewissem Maße Zwang und Gewalt, wenn auch ohne Gewalt-
monopol und daher in anderer Form –, und dagegen, dass die Men-
schen durch und durch schlecht seien – daher spielt der Zwang keine 
prominente Rolle in der technischen Regel bzw. ist nicht notwendig 
mit ihr verknüpft.344 

Inwieweit jedoch der Zwang in der Zukunftsgesellschaft begrifflich 
mit einer Durchsetzungsinstanz, die das Gewaltmonopol innehat, ver-
knüpft ist, und in welcher Hinsicht Zwang überhaupt einer fundamen-
talen Kritik zu unterziehen wäre, bleibt bei Paschukanis weitgehend of-
fen. Für die bürgerliche Gesellschaft ist hingegen klar, dass der Zwang 
in der die Bewegungsgesetze der kapitalistischen Produktionsweise si-
cherstellenden Staatsgewalt zu verorten ist.345 In diesem Punkt läuft auch 
Kelsens weiterer Einwand ins Leere, der lautet, Paschukanis vernachläs-
sige das Moment des Zwanges.346 Diese Reduktion des Rechtsbegrif-
fes durch Ausklammerung des Zwanges ermögliche es Paschukanis erst, 
die technische Regel als Nicht-Recht zu fassen, obgleich die potentielle 
zwangsweise Durchsetzung auch der technischen Regel zugegeben ist; 
diese sei aber eben kein wesentliches Charakteristikum des Rechts über-
haupt und daher sei auch die technische Regel kein Recht. Dieser Vor-
wurf ist nur sinnvoll vor dem Hintergrund des eigenen Verständnisses 
des Rechts als Ordnung von Zwangsnormen. Interessanterweise knüpft 
Kelsen den Zwang, der bei ihm in diesem Sinne die differentia specifi-
ca des Rechts bezeichnet, nicht notwendig an den Staat, sondern fordert 
lediglich, dass er »gesellschaftlich organisiert« ist.347  Gegen eine solche 
Repressionstheorie des Rechts führt Paschukanis bekanntlich das Pri-
mat des Rechtsverhältnisses ins Feld,348 doch kann vielleicht gerade in 
Kelsens Repressionstheorie eine implizite Rechtskritik erkannt werden, 
die auch Paschukanis’ Rechtskritik bereichert. Denn, so stellt Klein fest, 

[d]as unschöne Wort Zwang spielt in der politischen Sphäre kaum noch 
eine Rolle, sein Betätigungsfeld ist ganz überwiegend die Individualpsy-

343	Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 105; siehe auch Kelsen, »Allge-
meine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauffassung«, S. 85.

344	So auch Bayer, Tragödie des Rechts, S. 117f.
345	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 124 [S. 103], S. 139 [S. 120], S. 143 

[S. 123f.].
346	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 84.
347	Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 64.
348	Vgl. auch Elbe, Marx im Westen, S. 383; Bung, »›Geheimnisse der gesell-

schaftlichen Formen‹«, S. 50.

DIE TECHNISCHE REGEL

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

chologie geworden, wo es als das Problem des zwanghaften Charakters 
und der Zwangsneurose in Erscheinung tritt.349

Vor dem Hintergrund dieser Internalisierung des Zwanges ins Innere des 
bürgerlichen Individuums bei gleichzeitiger Tabuisierung des Wörtchens 
Zwang erscheint gerade eine Repressionstheorie des Rechts, die weder 
die freiheitsgewährende Funktion noch die Genealogie des Rechts aus der 
Moral hochhält, sondern ganz im Gegenteil seinen Zwangscharakter zum 
Charakteristikum rechtlicher Normativität erhebt, erfrischend progressiv.

Nun missversteht Kelsen aber die Funktion des Staats und das heißt 
auch der staatlichen Zwangsgewalt als allgemeines Äquivalent des Rechts-
verhältnisses, wenn er lediglich jene Stelle zitiert, in welcher Paschuka-
nis schreibt, dass »die äußere zwangsweise Regelung der Beziehungen der 
Warenbesitzer zueinander nur einen unbedeutenden Teil der sozialen Re-
gelung überhaupt bildet«.350 Denn der staatliche Zwang als Garant des 
Warentausches ist notwendige Bedingung des Rechtsverhältnisses, wenn-
gleich das Rechtsverhältnis nicht aus ihm entspringt. Dies meint Paschu-
kanis, wenn er die äußere zwangsweise Regelung mit dem Rechtsverhält-
nis als wirkliches soziales Verhältnis konterkariert. Die Repressionstheorie 
des Rechts, das bildet sich hier ab, läuft schließlich Gefahr, in die bürger-
liche und naturrechtliche Ideologie zu verfallen, die das Recht für ein blo-
ßes Ordnungsinstrument präexistenter Konflikte nimmt. Eben so, als ein 
an sich neutrales Mittel bzw. Instrument zur Bereinigung sozialer Konflik-
te, betrachtet Kelsen den Gegenstand der Rechtswissenschaft: »Nicht als 
Zweck, sondern als ein spezifisches Mittel ist das Recht charakterisiert, 
[…] dem an und für sich kein politischer oder ethischer Wert zukommt, 
dessen Wert vielmehr von dem dem Recht […] transzendenten Zweck ab-
hängt.«351 Daher sei auch die Unterscheidung zwischen Recht und tech-
nischer Regel bei Paschukanis hinfällig, »because law […] is by ist very 
nature a technique, a specific social technique«.352 Kelsen bleibt auch an 
dieser Stelle keine andere Möglichkeit, als die Rechtskritik in Form einer 
Kritik an den das Recht gestaltenden oder anwendenden Einzelpersonen 
oder Gruppen zu artikulieren. Da er zudem den Nachweis der spezifisch 
herrschaftsvermittelnden Funktion des Rechts nur als Zuschreibung eines 
politischen oder ethischen Wertes versteht, kann ihm in Konsequenz sei-
nes Werterelativismus der Zusammenhang von Warenform und Rechts-
form bzw. von Waren-, Staats-, Rechts- und Moralform nur als Rehabili-
tation naturrechtlicher Ideologie in sozialistischem Gewande erscheinen.

349	Klein, »Das Wesen des Rechts«, S. 83.
350	Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 37 [S. 11].
351	Kelsen, »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-

fassung«, S. 83.
352	Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 105.

JENSEITS DER UTOPIE

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

4 Schlussbemerkung:  
Von der Verabschiedung der Utopie  

zur Rechtsformkritik

Den Schwerpunkt in der Rekonstruktion seiner Rechtstheorie nicht auf 
die technische Regel zu legen, heißt, an Paschukanis als Kritiker der 
Wirklichkeit des bürgerlichen Rechts anzuknüpfen. Die Verabschiedung 
der Utopie schließt den Kreis zum Ausgangspunkt dieser Arbeit, der im-
manenten Kritik, mit der ich die Kombination aus Dialektik und Mate-
rialismus auf den Begriff zu bringen versucht habe. Dieser, Paschukanis’ 
Rechtstheorie inhärierende dialektische Materialismus ist die gnadenlo-
se Konfrontation der Wirklichkeit mit ihrer eigenen Widersprüchlichkeit 
und daher die Entschlossenheit, sich ganz und gar dem Gegenstand, das 
heißt der Rechtsform als Rechtsform, zu widmen. Damit ist jedoch die 
dreifache Aufhebung des mythischen Bildes der Unmittelbarkeit, das im 
(Rechts-)Positivismus gegenständlich wird, verbunden: in das Resultat 
einer gesellschaftlichen Vermittlung – also die Negation der Unmittel-
barkeit –, in den Schein in seiner wirklichen Vermittlung – also die Affir-
mation oder Aufbewahrung der Unmittelbarkeit als realer Schein – und 
zuletzt in die Erkenntnis, dass die gesellschaftliche Wirklichkeit unter 
privat-arbeitsteiligen Verhältnissen in dieser Doppelform von Wirklich-
keit und Schein besteht – also die Emporhebung in der Vereinigung der 
beiden ersten Aufhebungen. 

Demzufolge ist die Ideologie im Marx’schen Sinne als Teil der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit, als real wirkend und nicht bloß als der geis-
tigen Sphäre angehöriges falsches Bewusstsein zu fassen. So kommt im 
Begriff der Rechtssubjektivität die naturrechtliche Fiktion einer univer-
salen und natürlichen Eigenschaft des Menschen zum Ausdruck, sodass 
sich das Rechtsverhältnis als Beziehung voneinander unabhängiger, ein-
ander gleicher und freier Personen darstellt. Diese als Rechtsfetisch be-
zeichnete Ideologie ist wahr und falsch zugleich: Wahr in dem Sinne, dass 
sich das Ausbeutungsverhältnis zwischen Kapital und Lohnarbeit fak-
tisch über die freie Willensübereinkunft zweier Gleicher – sie gelten ein-
ander nur in dieser ihrer Eigenschaft, Warenbesitzer zu sein – und Freier 
– sie sind persönlich frei wie auch frei, über ihr Eigentum zu verfügen – 
im Arbeitsvertrag vermittelt, ja die Rechtssubjektivität überhaupt als Be-
zugspunkt jeglicher in der Rechtsordnung statuierter Rechte und Pflich-
ten fungiert. Falsch jedoch in dem Sinne, dass die Rechtssubjektivität 
von jeglicher Besonderheit – insbesondere von realen Eigentumsunter-
schieden – abstrahiert und zudem in den historisch spezifischen Kontext 
der bürgerlichen Gesellschaft eingebettet ist. Dort entspringt sie erst dem 

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

Rechtsverhältnis, ist also selbst keine dem Menschen zukommende Ei-
genschaft, sondern Produkt gesellschaftlicher Vermittlung. Die Freiheit 
des Rechtssubjektes stellt sich als Unfreiheit heraus, weil die Form der 
Verfolgung der Freiheit auf das Privateigentum als das materielle Dasein 
der Freiheit festgelegt ist. Es war zu zeigen, dass und auf welche Weise 
bereits im Begriff der Rechtsform dieses wechselseitige Bedingungsver-
hältnis zwischen bürgerlichem Recht und kapitalistischer Produktions-
weise enthalten ist. 

Indem sich Paschukanis explizit von Vorstellungen abhebt, die bloß 
den Rechtsinhalt zum Feld politischer Auseinandersetzung erklären, 
die Vermittlung der kapitalistischen Ausbeutung durch das Recht da-
her auf eine mangelhafte inhaltliche Ausgestaltung desselben zurückfüh-
ren, begründet er seinen spezifisch formtheoretischen Ansatz. Darin ist 
das Recht gerade nicht als Mittel oder Instrument partikularer Interes-
sen gefasst, sondern an ihm selbst schon mit dem Kapitalverhältnis be-
grifflich notwendig verwoben. Das Recht ist, so kann zusammengefasst 
werden, nicht auf seine Funktion, Instrument der Klassenherrschaft zu 
sein – wenngleich es sich regelmäßig so darstellt –, zu reduzieren, son-
dern ist in seiner spezifischen Allgemeinheit und Neutralität – ihm sind 
alle Menschen tatsächlich frei und gleich – als herrschaftsvermittelnd zu 
begreifen. Auch an der Allgemeinheit und Neutralität des bürgerlichen 
Rechts vollzieht sich daher das dialektische Umschlagen von Wirklich-
keit in Schein und Schein in Wirklichkeit.

Ein wiederkehrender Irrtum bestand darin, Paschukanis’ Waren-
form-Rechtsform-Analogie im Sinne eines ökonomischen Reduktionis-
mus zu lesen, in dem Warenbesitzer und Rechtssubjekt identisch gesetzt 
sind bzw. der Rechtssubjektivität gegenüber dem ökonomischen Verhält-
nis keine Eigenständigkeit zuerkannt wird. Daran knüpfte sich insbeson-
dere auch der Vorwurf des Zivilrechtsreduktionismus, in welchem Pa-
schukanis’ Rechtstheorie ihrer, die Rechtsform überhaupt betreffenden 
Radikalität verlustig wird. Dieser Irrtum scheint mir nicht ausschließ-
lich auf einer ungenauen oder missverständlichen Rezeption zu beru-
hen, vielmehr kommt darin die Weigerung zum Ausdruck, die Dialek-
tik von Freiheit und Herrschaft im Begriff der Rechtsform zu denken. 
In dieser Weigerung ist aber auch das Bedürfnis enthalten, einen eman-
zipatorischen Rest des Rechts als »Vernünftiges« oder »Reines« gegen 
seine herrschaftsvermittelnde Dimension zu bewahren. Diesen Rest galt 
es zu zerschlagen und vielmehr den Widerspruch im bürgerlichen Recht 
und das heißt nichts anderes als den Begriff des bürgerlichen Rechts zu 
denken. Denn es ist ihre Widersprüchlichkeit, auf der die Veränderbar-
keit der Welt besteht.1

1	  	Brecht, Schriften zum Theater, in: Gesammelte Werke Bd. 16/2, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp 1967, S. 925.

SCHLUSSBEMERKUNG

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

Literatur

Adler, Max (1926): Neue Menschen. Gedanken über sozialistische Erzie-
hung, Berlin: E. Laub.

Adorno, Theodor W. (1974): Drei Studien zu Hegel, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. (1975): Negative Dialektik, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Adorno, Theodor W./Max Horkheimer (1991): Dialektik der Aufklärung. 
Philosophische Fragmente, Frankfurt am Main: Fischer.

Albon, Jürgen (2015): »Eine kurze Kritik der Wertkritik«, in: Karl Reitter 
(Hg.), Karl Marx. Philosoph der Befreiung oder Theoretiker des Kapitals? 
Zur Kritik der »Neuen Marx Lektüre«, Wien: Mandelbaum, 153–178.

Althusser, Louis (1969): »Ideologie und Ideologische Staatsapparate (An-
merkungen für eine Untersuchung)«, in: ders., Ideologie und ideologische 
Staatsapparate: Aufsätze zur marxistischen Theorie. Übersetzung aus dem 
Französischen, Hamburg/Berlin: VSA, 108–153. 

Anders, Johann-Friedrich (2015): »Was spricht eigentlich gegen eine Popu-
larisierung der Marx’schen Werttheorie? Ein Plädoyer für die Wiederauf-
nahme der ›Popularisierungsdebatte‹«, in: Karl Reitter (Hg.), Karl Marx. 
Philosoph der Befreiung oder Theoretiker des Kapitals? Zur Kritik der 
»Neuen Marx Lektüre«, Wien: Mandelbaum, 234–250.

Antenhofer, Christina (2011): »Fetisch als heuristische Kategorie«, in: dies. 
(Hg.), Fetisch als heuristische Kategorie.  Geschichte – Rezeption – Inter-
pretation, Bielefeld: Transcript, 10–38.

Anti (2001), »Warenform und Rechtsform. Rezension eines jüngst erschiene-
nen wert- und erkenntniskritischen Beitrags zur Kritik des Rechtsbegriffs 
anhand einer Aufarbeitung der Rezeptionsgeschichte der Rechtstheorie 
von Eugen Paschukanis«, krisis. beiträge zu einer kritik der warengesell-
schaft (2001/24), 129–133.

Arndt, Andreas (2015): Geschichte und Freiheitsbewusstsein. Zur Dialektik 
der Freiheit bei Hegel und Marx, Berlin: Eule der Minerva.

Arndt, Andreas (2017): »Rechtsform gleich Warenform? Zur Methode in 
Paschukanis’ Allgemeine Rechtslehre und Marxismus«, in: AG Rechts-
kritik (Hg.), Rechts- und Staatskritik nach Marx und Paschukanis, Ber-
lin: Bertz + Fischer, 42–59.

Artous, Antoine (2011): »Marx und der Fetischismus. Von der Religionskri-
tik zur Kritik der politischen Ökonomie«, in: Christina Antenhofer (Hg.), 
Fetisch als heuristische Kategorie.  Geschichte – Rezeption – Interpretati-
on, Bielefeld: Transcript, 97–112.

Auinger, Thomas (2011): »Kritik und Verteidigung der Normativitäts-Hege-
lianer. Anmerkung zu Markus Gabriel«, in; Christian Danz (Hg.), System 
und Systemkritik um 1800, Hamburg: Meiner, 227–237.

Backhaus, Hans-Georg (1997): Dialektik der Wertform. Untersuchungen zur 
Marx’schen Ökonomiekritik, Freiburg: Ça Ira.

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

Backhaus, Hans-Georg (1969): »Zur Dialektik der Wertform«, in: Alfred 
Schmidt (Hg.), Beiträge zur Marxistischen Erkenntnistheorie, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp, 87–127.

Balbus, Isaac D. (1977): »Commodity form and legal form: an essay on the 
›relative autonomy‹ of the law«, Law and Society Review 3/1977, 571–
588.

Barthes, Roland (2016): Mythen des Alltags, Berlin: Suhrkamp.
Bayer, Daria (2020): »Die Rechtstodmetapher. Materialistische Rechts-

kritik und ihre Darstellung«, Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 
2020/106 (1), 44–54.

Bayer, Daria (2021): Tragödie des Rechts, Berlin: Duncker & Humblot, zugl. 
Diss., Univ. Hamburg 2020.

Becker, Werner (1974): »Dialektik als Methode in der ökonomischen Wert-
theorie von Marx. Eine kritische Analyse der dialektischen Struktur der 
Wertgleichung des ›Kapitals‹ (1. Band)«, Jahrbücher für Nationalökono-
mie und Statistik 1974/4, 339–348.

Beirne, Piers/Robert Sharlet (1980): »Editor’s Introduction«, in: idem (ed.), 
Pashukanis: Selected Writings on Marxism and Law. Translated by Peter 
B. Maggs. Foreword by John N. Hazard, London/New York/Toronto/Syd-
ney/San Francisco: Academic Press, 1–36.

Birnbaum, Simon (2017): »Rechtsform und Herrschaft«, in: AG Rechtskri-
tik (Hg.), Rechts- und Staatskritik nach Marx und Paschukanis, Berlin: 
Bertz + Fischer, 82–90.

Blättler, Christine (2014): »Fetisch, Phantasmagorie und Simulakrum«, in: 
Christine Blättler/Falko Schmieder (Hg.), In Gegenwart des Fetischs. 
Dingkonjunktur und Fetischbegriff in der Diskussion, Wien: Turia + Kant, 
279–294.

Bloch, Ernst (1971): Recht, Moral, Staat. Pfullingen: Neske.
Bloch, Ernst (1972): Subjekt – Objekt. Erläuterungen zu Hegel, Frankfurt 

am Main: Suhrkamp.
Bloch, Ernst (1974): Das Prinzip Hoffnung Bd. 1, Frankfurt am Main: Suhr-

kamp.
Boghossian, Paul (2013): Angst vor der Wahrheit. Ein Plädoyer gegen Rela-

tivismus und Konstruktivismus, Berlin: Suhrkamp.
Böhler, Dietrich (1975): »Zu einer historisch-dialektischen Rekonstruktion 

des bürgerlichen Rechts. Probleme einer Rechts- und Staatsphilosophie 
nach Marx«, in: Hubert Rottleuthner (Hg.), Probleme der marxistischen 
Rechtstheorie, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 92–158.

Böhler, Dietrich/Paul, Wolf (1972): »Rechtstheorie als kritische Gesell-
schaftstheorie. Aktualität und Dogmatismus der marxistischen Rechts-
theorie am Beispiel von Eugen B. Paschukanis«, Rechtstheorie 1972/3 
(1), 75–82.

Böhm-Bawerk, Eugen von (1896 (1973)): »Zum Abschluß des Marx’schen 
Systems«, in: F. Eberle (Hg.), Aspekte des Marx’schen Systems 1. Zur me-
thodischen Bedeutung des 3. Bandes des »Kapital«, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

Bollinger, Stefan (Hg.) (2009): Linke und Nation. Klassische Texte zu einer 
brisanten Frage, Wien: Promedia.

BBrecht, Bertolt (1967): Schriften zum Theater, in: Gesammelte Werke Bd. 
16/2, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Brecht, Bertolt (1983): Me-ti Buch der Wendungen. Zusammengestellt und 
mit einem Nachwort versehen von Uwe Johnson, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Brunkhorst, Hauke (2014): »Privateigentum, Verdinglichungskritik und die 
Vergesellschaftung der Produktionsmittel«, Deutsche Zeitschrift für Phi-
losophie 2014/62(3), 487–509.

Budgen, Sebastian/Stathis Kouvelakis/Slavoj Žižek (Hg.) (2007): Lenin Re-
loaded. Towards a Politics of Truth, Durham/London: Duke Universi-
ty Press.

Buckel, Sonja (2017): Subjektivierung und Kohäsion. Zur Rekonstruktion 
einer materialistischen Theorie des Rechts, Weilerwist: Velbrück.

Bung, Jochen (2018): »›Geheimnisse der gesellschaftlichen Formen‹ – 
Rechtsformanalyse und Rechtskritik bei Paschukanis«, in: Georg Stein-
berg (Hg.), Sozialistische Straftheorie und -praxis in Europa, Baden-Ba-
den: Nomos, 41–64.

Butler, Judith (2016): Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-
sammlung, Berlin: Suhrkamp.

Castoriadis, Cornelius (1983): Durchs Labyrinth. Seele, Vernunft, Gesell-
schaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Cerroni, Umberto (1974): Marx und das moderne Recht. Übersetzung aus 
dem Italienischen, Frankfurt am Main: Fischer.

Colletti, Lucio (1973): Marxismus als Soziologie, Berlin: Merve.
Comay, Rebecca (2018): Die Geburt der Trauer. Hegel und die Französische 

Revolution, Konstanz: Konstanz University Press.
Comte, Auguste (1956): Rede über den Geist des Positivismus. Übersetzung 

aus dem Französischen. Eingeleitet und herausgegeben von Iring Fetscher, 
Hamburg: Meiner.

De Waal, Frans (2008): Primaten und Philosophen. Wie die Evolution die 
Moral hervorbrachte. Mit Kommentaren von Robert Wright, Christine 
M. Korsgaard, Philip Kitcher und Peter Singer. Herausgegeben und ein-
geleitet von Stephen Macedo und Josiah Ober. Aus dem Amerikanischen 
von Hartmut Schickert, Birgit Brandau und Klaus Fritz, München: Carl 
Hanser.

Decker, Peter (2005): Moral, https://www.youtube.com/watch?v=GmTJ-
MMrdsM (Zugriff: 16.04.22).

Decker, Peter (Hg.) (2013): Demokratie. Die perfekte Form bürgerlicher 
Herrschaft, München: Gegenstandpunkt.

Di Mascio, Carlo (2020): Note su »Hegel. Stato e diritto« di Evgeny Pashu-
kanis, Florenz: Phasar.

Dreier, Ralf (1987): »Eigentum in rechtsphilosophischer Sicht«, Archiv für 
Rechts- und Sozialphilosophie 1987/73, 159–178.

Dreier, Ralf (1997): »Gustav Radbruch, Hans Kelsen, Carl Schmitt«, in: 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

Herbert Haller (Hg.), Staat und Recht. Festschrift für Günther Winkler, 
Wien/New York: Springer, 195–215.

Dreier, Ralf (1981): Recht – Moral – Ideologie. Studien zur Rechtstheorie, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Dreier, Ralf (1978): »Reine Rechtslehre und marxistische Rechtstheorie. As-
pekte eines Theorievergleichs«, in: Reine Rechtslehre und marxistische 
Rechtstheorie. Symposion, abgehalten am 9. und 10. Mai 1975 im Klei-
nen Festsaal des Bundesministeriums für Justiz, Wien: Manz, 121–140.

Dreier, Ralf (1965): Zum Begriff der »Natur der Sache«, Berlin: De Gruyter.
Eagleton, Terry (1997): Die Illusionen der Postmoderne. Ein Essay, Stutt-

gart/Weimar: J.B. Metzler.
Eagleton, Terry (2000): Ideologie. Eine Einführung. Aus dem Englischen von 

Anja Tippner, Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler.
EBRV StRÄG 2004: Erläuternde Bemerkungen zur Regierungsvorlage, 689 

der Beilagen XXV. GP, Strafrechtsänderungsgesetz 2004.
Elbe, Ingo (2009): »(K)ein Staat zu machen...? Die sowjetische Rechts- und 

Staatsdebatte auf dem Weg zum adjektivischen Sozialismus«, in: asso-
ciazione talpe/Rosa Luxemburg-Initiative Bremen (Hg.), Staatsfragen. 
Einführungen in die materialistische Staatskritik, Bremen, 24–41, http://
www.rote-ruhr-uni.com/cms/IMG/pdf/Marxismus_und_Recht.pdf (Zu-
griff: 16.04.2022).

Elbe, Ingo (2014): »Entfremdete und abstrakte Arbeit. Marx’ Ökono-
misch-philosophische Manuskripte im Vergleich zu seiner späteren Kri-
tik der politischen Ökonomie«, in: I. Elbe/P. Hogh/Ch. Zunke (Hg.): Ol-
denburger Jahrbuch für Philosophie 2012, Oldenburg: BIS, 7–69, http://
www.rote-ruhr-uni.com/cms/IMG/pdf/Entfremdete_Arbeit.pdf (Zugriff: 
16.04.2022).

Elbe, Ingo (2008): Marx im Westen: Die neue Marx-Lektüre in der Bundes-
republik seit 1965, Berlin: Akademie.

Elbe, Ingo (2010): »Soziale Form und Geschichte. Der Gegenstand des Ka-
pital aus der Perspektive neuerer Marx-Lektüren«, Deutsche Zeitschrift 
für Philosophie 2010/58 (2), 221–240.

Elbe, Ingo (2004): »Warenform, Rechtsform, Staatsform. Paschukanis’ Expli-
kation rechts- und staatstheoretischer Gehalte der Marx’schen Ökonomie-
kritik«, grundrisse. Zeitschrift für linke Theorie und Debatte 2004/9, 44–
53, http://grundrisse.net/grundrisse09/9paschukanis.htm#_edni1 (Zugriff 
16.04.2022).

Engels, Friedrich (1880 (1987)): Die Entwicklung des Sozialismus von der 
Utopie zur Wissenschaft, in: MEW 19, 177–228.

Engels, Friedrich/Kautsky, Karl (1886 (1987)): Juristensozialismus, in: MEW 
21, 491–509.

Exner, Andreas (2015): »Zur Relevanz von klassentheoretischen Analysen 
heute. Reflexionen einer wertformkritischen Perspektive«, in: Karl Reitter 
(Hg.), Karl Marx. Philosoph der Befreiung oder Theoretiker des Kapitals? 
Zur Kritik der »Neuen Marx Lektüre«, Wien: Mandelbaum, 203–233.

Fisahn, Andreas (2017): »Der kapitalistische Staat als bürokratischer Staat. 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

Überlegungen zu Staat und Marktgesellschaft«, in: AG Rechtskritik (Hg.), 
Rechts- und Staatskritik nach Marx und Paschukanis, Berlin: Bertz + Fi-
scher, 69–81.

Flechtheim, Ossip K. (1963): Von Hegel zu Kelsen. Rechtstheoretische Auf-
sätze, Berlin: Duncker & Humblot.

Forst, Rainer (2013): »Gerechtigkeit nach Marx«, in: Rahel Jaeggi/Daniel 
Loick (Hg.), Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Berlin: Suhrkamp, 
107–121.

Foucault, Michel (2018): Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gou-
vernementalität II, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Frege, Gottlob (1892): »Über Sinn und Bedeutung«, Zeitschrift für Philoso-
phie und philosophische Kritik 1892/100 (1), 25–50.

Friedrich, Horst (2000): Hegels »Wissenschaft der Logik«. Ein marxistischer 
Kommentar. Erster Teil, Berlin: Dietz.

Friedrich, Horst (2000): Hegels »Wissenschaft der Logik«. Ein marxistischer 
Kommentar. Dritter Teil, Berlin: Dietz.

Fromm, Erich (1980): Das Menschenbild bei Marx. Mit den wichtigsten Tei-
len der Frühschriften von Karl Marx, Frankfurt am Main/Berlin/Wien: 
Ullstein.

Fuller, Lon L. (1948/49): »Pashukanis and Vyshinsky. A study in the de-
velopment of Marxian legal theory«, Michigan Law Review 1948/49, 
1157–1166.

Gadamer, Hans Georg (1973): »Hegels Dialektik des Selbstbewußtseins«, in: 
Hans Friedrich Fulda/Dieter Henrich (Hg.), Materialien zu Hegels »Phä-
nomenologie des Geistes«, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 217–242.

Gegenstandpunkt (1996): »Was sich mit Marx doch alles anstellen läßt! Die 
Kontroverse um das radikalste Menschenbild«, Gegenstandpunkt 1996/4.

Gelhard, Andreas (2018): Skeptische Bildung. Prüfungsprozesse als philoso-
phisches Problem, Zürich: diaphanes.

Gerstenberger, Heide (2017): Markt und Gewalt. Die Funktionsweise des 
historischen Kapitalismus, Münster: Westfälisches Dampfboot.

Gerstenberger, Heide (2017): »Zur Analyse der gesellschaftlichen Formen 
»Recht« und »Staat««, in: AG Rechtskritik (Hg.), Rechts- und Staatskri-
tik nach Marx und Paschukanis, Berlin: Bertz + Fischer, 60– 68.

Giorgi, Raffaele de (1984): »Wer rettet Marx vor Kelsen? Zur Kritik der 
Reinen Rechtslehre an der marxistischen Rechtstheorie«, in: Werner 
Krawietz/Helmut Schelsky (Hg.), Rechtssystem und gesellschaftliche Ba-
sis bei Hans Kelsen, Berlin: Duncker & Humblot, 463–483.

Giorgi, Raffaele de (1976): »Zur Kritik der sogenannten Marxistischen 
Rechtstheorie«, Kritische Justiz 1976, 270–277.

Gogol, Nikolaj (2008): Die toten Seelen. Übersetzung aus dem Russischen 
von Fred Ottow. Mit einem Nachwort, Anmerkungen, einer Zeittafel und 
Literaturhinweisen von Barbara Conrad, München: dtv.

Gojchbarg, A. G. (1924 (1972)): »Einige Bemerkungen über das Recht«, in: 
Norbert Reich (Hg.), Marxistische und sozialistische Rechtstheorie. Über-
setzung aus dem Russischen (Frankfurt am Main 1972) 87–92.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

Graf, Jakob/Anne-Kathrin Krug/Matthias Peitsch: »Recht im Marx’schen 
Denken. Eine Einführung«, in: AG Rechtskritik (Hg.), Rechts- und Staats-
kritik nach Marx und Paschukanis, Berlin: Fischer+Bertz, 11–19.

Grigat, Stephan (2007): Fetisch und Freiheit. Über die Rezeption der 
Marx’schen Fetischkritik, die Emanzipation von Staat und Kapital und 
die Kritik des Antisemitismus, Freiburg: Ça Ira.

Grigat, Stephan (2014): »Fundamentale Wertkritik versus Ideologiekritik. 
Was folgt aus dem Marx’schen Fetisch-Begriff für die Kritik der kapital-
verwertenden Gesellschaft und des Antisemitismus?«, in: Christine Blätt-
ler/Falko Schmieder (Hg.), In Gegenwart des Fetischs. Dingkonjunktur 
und Fetischbegriff in der Diskussion, Wien: Turia + Kant, 111–131.

Gruber, Alex/Tobias Ofenbauer (2003): »Der Wert des Souveräns. Zur 
Staatskritik von Eugen Paschukanis«, in: Eugen Paschukanis, Allgemeine 
Rechtslehre und Marxismus. Versuch einer Kritik der juristischen Grund-
begriffe. Übersetzung aus dem Russischen von Edith Hajós. Eingeleitet 
von Alex Gruber und Tobias Ofenbauer. Mit einer biographischen Notiz 
von Tanja Walloschke, Freiburg/Wien: Ça Ira, 7–27.

Hanloser, Gerhard/ Karl Reitter (2008): Der bewegte Marx. Eine einführen-
de Kritik des Zirkulationsmarxismus, Münster: Unrast.

Hanschmann, Felix (2008): »Eine Rehabilitierung materialistischer Rechts-
theorie«, Kritische Justiz 2008, 82–94.

Harms, Andreas (2017): »Paschukanis’ Rechtskritik. Eine kurze Einführung 
in Leben und Werk«, in: AG Rechtskritik (Hg.), Rechts- und Staatskritik 
nach Marx und Paschukanis, Berlin: Bertz + Fischer, 38–41.

Harms, Andreas (2000): Warenform und Rechtsform. Zur Rechtstheorie 
von Eugen Paschukanis, Baden-Baden: Nomos, zugl. Diss., Univ. Göttin-
gen 1999.

Haug, Wolfgang Fritz (1986): »Marx, Ethik und ideologische Formbe-
stimmtheit von Moral«, in: Emil Angehrn/Georg Lohmann (Hg.), Ethik 
und Marx. Moralkritik und normative Grundlagen der Marx’schen The-
orie, Königstein: Hain bei Athenäum, 36–57.

Hazard, John N./William E. Butler/Peter B. Maggs (1977): The Soviet Legal 
System. Fundamental principles and historical commentary, New York: 
Oceana.

Head, Michael (2008): Evgenyi Pashukanis. A Critical Reappraisal, Oxon: 
Routledge.

Hegel, G.W.F. (1986ff.): Werke in 20 Bänden. Auf Grundlage der Werke von 
1832-1845 neu editierte Ausgabe, Redaktion Eva Moldenhauer und Karl 
Markus Michel, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Heinrich, Michael (2006): Die Wissenschaft vom Wert. Die Marx’sche Kri-
tik der politischen Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution 
und klassischer Tradition, Münster: Westfälisches Dampfboot, zugl. Diss. 
Univ. Berlin 1990.

Heinrich, Michael (1999): »Untergang des Kapitalismus. Die ›Krisis‹ und 
die Krise«, Streifzüge 1999/1, http://www.krisis.org/1999/untergang-des- 
kapitalismus/ (Zugriff: 15.04.2022). 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

Heinrich, Michael (2005): Kritik der politischen Ökonomie. Eine Einfüh-
rung, Stuttgart: Schmetterling.

Heinrich, Michael (2018): Karl Marx und die Geburt der modernen Gesell-
schaft. Biographie und Werkentwicklung. Band I: 1818–1841, Stuttgart: 
Schmetterling.

Held, Karl (2018): Der bürgerliche Staat, München: Gegenstandpunkt.
Held, Karl (2002): Die Psychologie des bürgerlichen Individuums, Mün-

chen: Gegenstandpunkt.
Henning, Christoph (2015): »›All das ist nicht mysteriös‹. Wider die Verrät-

selung der Marx’schen Geldtheorie«, in: Karl Reitter (Hg.), Karl Marx. 
Philosoph der Befreiung oder Theoretiker des Kapitals? Zur Kritik der 
»Neuen Marx Lektüre«, Wien: Mandelbaum, 49–85.

Higi, Peter (1988): Sein und Sollen in der marxistischen Rechtstheorie un-
ter Berücksichtigung des marxistischen Wissenschaftsverständnisses, Zü-
rich: Polygraph.

Höffe, Otfried (2004): »Einführung in Nietzsches ›Genealogie der Moral‹«, 
in: Otfried Höffe (Hg.), Klassiker Auslegen. Zur Genealogie der Moral 
Bd. 29, Berlin: Akademie, 1–14.

Holloway, John (2015): »Das Kapital lesen: der erste Satz. Oder Das Kapi-
tal beginnt mit dem Reichtum, nicht mit der Ware«, in: Karl Reitter (Hg.), 
Karl Marx. Philosoph der Befreiung oder Theoretiker des Kapitals? Zur 
Kritik der »Neuen Marx Lektüre«, Wien: Mandelbaum, 19–48.

Honneth, Axel (2013): »Die Moral im »Kapital«. Versuch einer Korrektur 
der Marx’schen Ökonomiekritik«, in: Rahel Jaeggi/Daniel Loick (Hg.), 
Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Berlin: Suhrkamp, 350–363.

Honneth, Axel (2017): Die Idee des Sozialismus, Berlin: Suhrkamp.
Hübner, Henriette (2014): Dialektik als philosophische Theorie der Selbstor-

ganisation. Hegel und Marx in aktuellen Auseinandersetzungen, Müns-
ter: Lit.

Huisken, Freerk (2012): Der demokratische Schoß ist fruchtbar. Das Elend 
der Kritik am (Neo-) Faschismus, Hamburg: VSA.

Ignatow, Assen (1986): »Das Individuum als Opferlamm auf dem Altar der 
Geschichte«, Studies in Soviet Thought 1986/32 (1), 1–22.

Ikeda, Toru (2011): »Wesenslogik bei Hegel und Marx«, Hegel-Jahrbuch 
2011/13, 262–269.

Irrlitz, Gerd (2018): »Marx – Marxismus – Sozialismus«, Deutsche Zeit-
schrift für Philosophie 2018/66 (4), 405–428.

Jabloner, Clemens (1992): »Ideologiekritik bei Kelsen«, in: Robert Walter 
(Hg.), Schwerpunkte der Reinen Rechtslehre. Mit einer Ergänzung der 
chronologischen Bibliographie der Werke Kelsens von Michael Schmidt, 
Wien: Manz.

Jabloner, Clemens (2001): »Beiträge zu einer Sozialgeschichte der Denkfor-
men: Kelsen und die Einheitswissenschaft«, in: Clemens Jabloner/Fried-
rich Stadler (Hg.), Logischer Empirismus und Reine Rechtslehre. Bezie-
hungen zwischen dem Wiener Kreis und der Hans Kelsen-Schule, Wien: 
Springer, 19–43.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268

Jabloner, Clemens (2013): »›Die Form ist die Zwillingsschwester der Frei-
heit‹«, in: ders., Methodenreinheit und Erkenntnisvielfalt. Aufsätze zur 
Rechtstheorie, Rechtsdogmatik und Rechtsgeschichte. Hg. v. Thomas Ole-
chowski/Klaus Zeleny, Wien: Manz, 185–195.

Jabloner, Clemens (2020): »Buchbesprechung Walter Ott/Maria Anna Rea-
Frauchiger, The Varieties of Legal Positivism. The Hitler Argument and 
Other Objections to Legal Positivism, Zürich/St. Gallen: Dike Verlag AG 
2018, 337 S, 93,00 €, ISBN 978-3-03751-808-3«, Zeitschrift für Öffen-
tliches Recht 2020/75, S. 471–475.

Jaeggi, Rahel (2013): »Was (wenn überhaupt etwas) ist falsch am Kapitalis-
mus? Drei Wege der Kapitalismuskritik«, in: Rahel Jaeggi/Daniel Loick 
(Hg.), Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Berlin: Suhrkamp, 321–
349.

Jaeggi, Rahel (2014): Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp.
Jaeggi, Rahel (2016): »Was ist Ideologiekritik?«, in: Rahel Jaeggi/Tilo We-

sche (Hg.), Was ist Kritik?, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 266–295.
Jakubowski, Franz (1971): Der ideologische Überbau in der materialisti-

schen Geschichtsauffassung, Frankfurt am Main: Neue Kritik.
Jellinek, Georg (1892): System der subjektiven öffentlichen Rechte, Frei-

burg: Mohr.
Jellinek, Georg (1914): Allgemeine Staatslehre, Berlin: Julius Springer.
Jhering, Rudolf von (1869): Der Geist des römischen Rechts auf den ver-

schiedenen Stufen seiner Entwicklung. 2. Teil, Leipzig: Breitkopf und Här-
tel.

Kant, Immanuel (1798 (1902)): Der Streit der Fakultäten in Akademieaus-
gabe, in: Gesammelte Schriften Bd. VII. Hg. v. der Berlin-Brandenburgi-
schen Akademie der Wissenschaften, Berlin: De Gruyter.

Kant, Immanuel (1785 (2016)): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 
Stuttgart: Reclam.

Kant, Immanuel (1781 (1974)): Kritik der reinen Vernunft, in: Werke in 12 
Bänden Bd. III. Hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Kant, Immanuel (1781 (1974)): Kritik der reinen Vernunft, in: Werke in 12 
Bänden Bd. IV. Hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Kelsen, Hans (1953): »Was ist die Reine Rechtslehre?«, in: Demokratie 
und Rechtsstaat. Festgabe zum 60. Geburtstag von Zaccaria Giacometti, 
Zürich: Polygraph, 143–162.

Kelsen, Hans (1955): The Communist Theory of Law, London: Stevens.
Kelsen, Hans (1957): »Why should the law be obeyed?«, in: ders., What is 

Justice? Justice, law and politics in the mirror of science. Collected Essays, 
Berkeley/Los Angeles: University of California Press.

Kelsen, Hans (1960): Reine Rechtslehre, 2. Auflage, Wien: Verlag Österreich.
Kelsen, Hans (1965): Sozialismus und Staat. Eine Untersuchung der politi-

schen Theorie des Marxismus. Hg. v. Norbert Leser, Wien: Verlag der Wie-
ner Volksbuchhandlung.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


269

Kelsen, Hans (1967): »Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer 
Geschichtsauffassung«, in: ders.: Demokratie und Sozialismus. Ausge-
wählte Aufsätze. Hg. v. Norbert Leser, Wien: Verlag der Wiener Volks-
buchhandlung.

Kelsen, Hans (1979): Allgemeine Theorie der Normen. Im Auftrag des 
Hans-Kelsen-Instituts aus dem Nachlaß herausgegeben von Kurt Ringho-
fer und Robert Walter, Wien: Manz.

Kelsen, Hans (1989): Staat und Naturrecht. Aufsätze zur Ideologiekritik. 
Hg. v. Ernst Topitsch, München: Fink.

Kelsen, Hans (2007ff.): Werke. Hg. v. Matthias Jestaedt in Kooperation mit 
dem Hans Kelsen-Institut. Tübingen: Mohr Siebeck.

Kistner, André (2017): »Eugen Paschukanis – Probleme einer historischen 
Dialektik des Rechts«, in: AG Rechtskritik (Hg.), Rechts- und Staatskritik 
nach Marx und Paschukanis, Berlin: Bertz + Fischer, 116–135.

Klauda, Georg (2015): »Von der Arbeiterbewegung zur Kritischen Theorie. 
Zur Urgeschichte des Marxismus ohne Klassen«, in: Karl Reitter (Hg.), 
Karl Marx. Philosoph der Befreiung oder Theoretiker des Kapitals? Zur 
Kritik der »Neuen Marx Lektüre«, Wien: Mandelbaum, 86–118.

Klein, Peter (2001): »Das Wesen des Rechts«, krisis. beiträge zur kritik der 
warengesellschaft 2001/24, 51–91.

Klenner, Hermann (1972): Rechtsleere. Verurteilung der Reinen Rechtsleh-
re, Frankfurt am Main: Marxistische Blätter.

Koch, Anton Friedrich (2002): »Dasein und Fürsichsein (Die Logik der Qua-
lität)«, in: Anton Friedrich Koch/Friederike Schick (Hg.), G.W.F. Hegel: 
Wissenschaft der Logik, Klassiker Auslegen Bd. 27, Berlin: Akademie, 
27–49.

Koen, R. (2011): »In defence of Pashukanism«, Potchefstroom Electronic 
Law Journal 2011/14 (4), 104–169.

Koen, R. (2013): »All roads lead to property: Pashukanis, Christie and the 
theory of restorative justice«, Potchefstroom Electronic Law Journal 
2013/16 (3), 187–235.

Korsch, Karl (1970): »Rezension von E. Paschukanis, Allgemeine Rechtsleh-
re und Marxismus«, in: Eugen Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre und 
Marxismus, Frankfurt am Main: Neue Kritik, 1–9.

Krahl, Hans-Jürgen (1977): Konstitution und Klassenkampf. Zur histori-
schen Dialektik von bürgerlicher Emanzipation und proletarischer Revo-
lution. Schriften, Reden und Entwürfe aus den Jahren 1966–1970, Frank-
furt am Main: Neue Kritik.

Kramer, Ingo (2017): »Eugen Paschukanis und die Frage einer marxisti-
schen Soziologie«, in: AG Rechtskritik (Hg.), Rechts- und Staatskritik 
nach Marx und Paschukanis, Berlin: Bertz + Fischer, 91–115.

Krawietz, Werner (1982): »Reinheit der Rechtsleere als Ideologie?«, in: Wer-
ner Krawietz/Ernst Topitsch/Peter Koller (Hg.), Ideologiekritik und De-
mokratietheorie bei Hans Kelsen, Berlin: Duncker & Humblot.

Krimphove, Dieter (2016): »Eigentum. Überlegungen zum Bedeutungswan-
del eines Rechtsinstituts«, Rechtstheorie 2016/47, 271–317.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270

Krölls, Albert (2016): Kritik der Psychologie. Das moderne Opium des Vol-
kes, Hamburg: VSA.

Kühne, Dieter (1985): Der marxistisch-sozialistische Rechtsbegriff. Eine 
kritische Stellungnahme, Berlin: Duncker & Humblot, zugl. Diss. Univ. 
Münster 1984/85.

Kulenkampff, Arend (1977): »Rechtspositivismus und marxistische Rechts-
theorie«, Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 1977/63, 515–542.

Kurz, Robert (1995): »Postmarxismus und Arbeitsfetisch. Zum historischen 
Widerspruch in der Marx’schen Theorie«, krisis 1995/15.

Lagasnerie, Geoffroy de (2016): Die Kunst der Revolte. Snowden, Assange, 
Manning. Aus dem Französischen von Jürgen Schröder. Berlin: Suhrkamp.

Lagasnerie, Geoffroy de (2017): Verurteilen. Der strafende Staat und die So-
ziologie. Aus dem Französischen von Jürgen Schröder, Berlin: Suhrkamp.

Lagasnerie, Geoffroy de (2018): Denken in einer schlechten Welt. Aus dem 
Französischen von Felix Kurz, Berlin: Matthes & Seitz.

Lassalle, Ferdinand (1920): Das System der erworbenen Rechte, in: Gesam-
melte Reden und Schriften Bd. IX. Herausgegeben von Eduard Bernstein, 
Berlin: Cassirer.

Lenin, Wladimir Iljitsch (1960): Resolution zur nationalen Frage (Brief an 
den Parteitag), in: Werke Bd.19. Hg. v. Institut für Marxismus-Leninismus 
beim Zentralkomitee d. SED, Berlin: Dietz.

Lenin, Wladimir Iljitsch (1965): Über kommunistische Moral, Berlin: Dietz.
Lenin, Wladimir Iljitsch (1972): Drei Quellen und drei Bestandteile des Mar-

xismus, Berlin: Dietz.
Lenin, Wladimir Iljitsch (2001): Staat und Revolution. Die Lehre des Mar-

xismus vom Staat und die Aufgaben des Proletariats in der Revolution, 
München: Das Freie Buch.

Leser, Norbert (1968): Zwischen Reformismus und Bolschewismus. Der 
Austromarxismus als Theorie und Praxis, Wien: Europaverlag.

Leser, Norbert (1974): »Wertrelativismus, Grundnorm und Demokratie«, 
in: ders., Sozialismus zwischen Relativismus und Dogmatismus. Aufsätze 
im Spannungsfeld von Marx und Kelsen, Freiburg im Breisgau: Rombach. 

Lieber, Christoph (2015): »›…daß wir auch aus Egoismus Kommunisten 
sind‹ (Engels an Marx 1844). Zur Dialektik der Eigentumsfrage in der 
»Kritik der politischen Ökonomie«, in: Karl Reitter (Hg.), Karl Marx. 
Philosoph der Befreiung oder Theoretiker des Kapitals? Zur Kritik der 
»Neuen Marx Lektüre«, Wien: Mandelbaum, 271–288.

Liebrucks, Bruno (1975): »Recht, Moralität und Sittlichkeit bei Hegel«, in: 
Manfred Riedel (Hg.), Materialien zu Hegels Rechtsphilosophie Bd. 2, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 13–51.

Lohmann, Georg (1986): »Zwei Konzeptionen von Gerechtigkeit in Marx’ 
Kapitalismuskritik«, in: Emil Angehrn/Georg Lohmann (Hg.), Ethik und 
Marx. Moralkritik und normative Grundlagen der Marx’schen Theorie, 
Königstein: Hain bei Athenäum, 174–194.

Lohmann, Georg (1991): Indifferenz und Gesellschaft. Eine kritische Ausei-
nandersetzung mit Marx, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


271

Loick, Daniel (2013): »Abhängigkeitserklärung. Recht und Subjektivität«, 
in: Rahel Jaeggi/Daniel Loick (Hg.), Nach Marx. Philosophie, Kritik, Pra-
xis, Berlin: Suhrkamp, 296–318.

Loick, Daniel (2017): Juridismus. Konturen einer kritischen Theorie des 
Rechts, Berlin: Suhrkamp.

Lukács, Georg (1983): Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien über 
marxistische Dialektik, Darmstadt/Neuwied: Luchterhand.

Lukács, Georg (1970): Marxismus und Stalinismus. Politische Aufsätze. Aus-
gewählte Schriften IV. Hg. v. Ernesto Grassi, Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt.

Lukács, Georg (1973): Der junge Hegel Bd. I, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Luxemburg, Rosa (1971): »Nationalitätenfrage und Autonomie«, in: dies., 
Internationalismus und Klassenkampf. Die polnischen Schriften. Heraus-
gegeben und eingeleitet von Jürgen Hentze, Neuwied-Berlin: Luchterhand.

Maihofer, Andrea (1992): Das Recht bei Marx. Zur dialektischen Struktur 
von Gerechtigkeit, Menschenrechten und Recht, Baden-Baden: Nomos, 
zugl. Diss. Univ. Frankfurt am Main 1987.

Maihofer, Andrea (2013): »Überlegungen zu einem materialistisch-(de)
konstruktivistischen Verständnis von Normativität«, in: Rahel Jaeggi/
Daniel Loick (Hg.), Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Berlin: Suhr-
kamp, 164–191.

Maj, Barnaba (2011): »Die Frage der fetischistischen Bilderverehrung im 
Urchristentum. Eine theologisch-politische Auseinandersetzung und ihre 
historische Stellung«, in: Antenhofer, Christina (Hg.), Fetisch als heuristi-
sche Kategorie.  Geschichte – Rezeption – Interpretation, Bielefeld: Tran-
script, 115–124.

Mangold, Sonja (2011): »Freiheit als Ideologie. Eigentum in der Zivilrechts-
dogmatik«, Forum Recht 2011, 37–39.

Marx, Karl/Friedrich Engels (1956ff.): Werke (MEW). Hg. v. Institut für 
Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee d. SED, Berlin: Dietz.

Marx, Karl/Friedrich Engels (1927ff.): Marx-Engels-Gesamtausgabe 
(MEGA). Herausgegeben von der Internationalen Marx-Engels-Stiftung, 
Berlin: De Gruyter.

Mayer, Hans (1974): »Das Ideologieproblem und die Reine Rechtslehre«, 
in: Rudolf Aladár Métall (Hg.), 33 Beiträge zur Reinen Rechtslehre, Wien: 
Europaverlag, 213–230.

Menchaca, Víctor Arévalo (1984): »Die ›Unreinheit‹ der Reinen Rechts-
lehre«, in: Werner Krawietz/Helmut Schelsky (Hg.), Rechtssystem und 
gesellschaftliche Basis bei Hans Kelsen, Berlin: Duncker & Humblot, 
S. 131–158.

Menke, Christoph (2011): Recht und Gewalt, Berlin: August.
Menke, Christoph (2013): »Die »andre Form« der Herrschaft. Marx’ Kri-

tik des Rechts«, in: Rahel Jaeggi/Daniel Loick (Hg.), Nach Marx. Philo-
sophie, Kritik, Praxis, Berlin: Suhrkamp, 273–295.

Menke, Christoph (2018), Kritik der Rechte, Berlin: Suhrkamp.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272

Menke, Christoph (2018): Autonomie und Befreiung. Studien zu Hegel, Ber-
lin: Suhrkamp.

Miéville, China (2005): Between Equal Rights. A Marxist Theory of Inter-
national Law, Leiden/Boston: Brill.

Müller, Andreas Thomas (2011): »Fetische im Recht – Recht als Fetisch«, in: 
Antenhofer, Christina (Hg.), Fetisch als heuristische Kategorie.  Geschich-
te – Rezeption – Interpretation, Bielefeld: Transcript, 235–249.

Müller, Christoph (1978): »Hans Kelsens Staatslehre und die marxistische 
Staatstheorie in organisationssoziologischer Sicht«, in: Reine Rechtsleh-
re und marxistische Rechtstheorie. Symposion, abgehalten am 9. Und 10. 
Mai 1975 im Kleinen Festsaal des Bundesministeriums für Justiz, Wien: 
Manz, 167–200.

Müller, Stefan (Hg.) (2013): Jenseits der Dichotomie. Elemente einer sozial-
wissenschaftlichen Theorie des Widerspruchs (Wiesbaden 2013).

Neupert, Alexander (2013): Staatsfetischismus. Rekonstruktion eines um-
strittenen Begriffes, Münster: LIT.

Negri, Antonio (1973): Paschukanis lesen. Notizen anläßlich der erneu-
ten Lektüre von Eugen Paschukanis’ Allgemeine Rechtslehre und Mar-
xismus. Übersetzung aus dem Italienischen von Deborah Ferrelli, Ulrike 
Hoffmann und Joachim Bruhn, https://ca-ira.net/verlag/leseproben/negri- 
paschukanis/#1fn1 (Zugriff: 17.04.2022). Zuerst erschienen 1973 unter 
dem Titel »Rileggendo Paschukanis: note di discussione«, in: Antonio Ne-
gri, La forma Stato. Per la critica dell’ economia politica della costituzi-
one, Milano: Feltrinelli, 161–195.

Negt, Oskar (1973): »Thesen zur marxistischen Rechtstheorie«, Kritische 
Justiz 1973, 1–19.

Negt, Oskar (1975): »10 Thesen zur marxistischen Rechtstheorie«, in: 
Hubert Rottleuthner (Hg.), Probleme der marxistischen Rechtstheorie, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 10–71.

Nietzsche, Friedrich (2012): Jenseits von Gut und Böse, in: Sämtliche Werke. 
Kritische Studienausgabe in 15 Bänden Bd. 5, Hg. v. Giorgio Colli/Mazzi-
no Montinari, München: dtv, 9–243.

Nietzsche, Friedrich (2012): Zur Genealogie der Moral, in: Sämtliche Werke. 
Kritische Studienausgabe in 15 Bänden Bd. 5, Hg. v. Giorgio Colli/Mazzi-
no Montinari, München: dtv, 244–412.

Obermayr, Linda Lilith (2020): »(C)Ovid, Metamorphosen. Die Rückkehr 
ins Goldene Zeitalter«, Zeitschrift für Praktische Philosophie 2020/7 (2), 
499–530.

Obermayr, Linda Lilith (2020): »Das Schmettern des Gallischen Hahns oder 
Kritik des Geschichtsdeterminismus«, Narthex. Heft für radikales Den-
ken 2020/6, 80–86.

Obermayr, Linda Lilith (2020): »Kritik der Rechtsform. Der andere Fetisch 
der politischen Ökonomie«, Streifzüge 78/2020, 15–18.

Obermayr, Linda Lilith (2022): »Die pyrrhonische Skepsis als Moment der 
Hegel’schen Philosophie und ihr Verhältnis zur immanenten Kritik als Pra-
xis der Befreiung«, in: Hegel-Jahrbuch 2021/22 (im Erscheinen).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


273

Obermayr, Linda Lilith (2022): »Warenform, Rechtsform und immanente 
Kritik: Überlegungen zur Wertförmigkeit des Rechtssubjekts im Ausgang 
von Paschukanis Allgemeine Rechtslehre und Marxismus«, Archiv für 
Rechts- und Sozialphilosophie 108, 2022/1, 36-61.

Obermayr, Linda Lilith (2022): »Die ›Drachensaat‹ des Hegelianismus. Wi-
derständigkeit und Kritik spekulativen Denkens«, in: Jahrbuch für mar-
xistische Gesellschaftstheorie 1, Wien/Berlin: Mandelbaum, 73–96.

Obermayr, Linda Lilith/Alexander Somek (2022): Hegel in Wien. Eine Ring-
vorlesung zu Hegels Rechtsphilosophie am Wiener Juridicum, Wien: Ver-
lag Österreich (im Erscheinen).

Ott, Walter (2016): Die Vielfalt des Rechtspositivismus, Baden-Baden: No-
mos.

Ott, Walter/Maria Anna Rea-Frauchiger (2018): The Varieties of Legal Posi
tivism. The Hitler Argument and Other Objections to Legal Positivism, 
Zürich/St. Gallen: Dike.

Ooyen von, Robert Chr. (2008): »Die Entzauberung des Staates in demokra-
tischer Absicht: Hans Kelsens Bedeutung für eine modern Regierungs- und 
Verfassungslehre«, in: Hauke Brunkhorst/Rüdiger Voigt (Hg.), Rechts-
Staat. Staat, internationale Gemeinschaft und Völkerrecht bei Hans Kel-
sen, Baden-Baden: Nomos, 39–71.

Paschukanis, Eugen (1931 (1972)): »Für eine marxistisch-leninistische 
Staats- und Rechtstheorie«, in: Norbert Reich (Hg.), Marxistische und 
sozialistische Rechtstheorie. Übersetzung aus dem Russischen, Frankfurt 
am Main: Fischer, 107–111.

Paschukanis, Eugen (1929 (2017)): Allgemeine Rechtslehre und Marxis-
mus. Versuch einer Kritik der juristischen Grundbegriffe. Übersetzung 
aus dem Russischen von Edith Hajós. Eingeleitet von Alex Gruber und 
Tobias Ofenbauer. Mit einer biographischen Notiz von Tanja Wallosch-
ke, Freiburg/Wien: Ça ira.

Pashukanis, Evgenyi (1980): »Lenin and Problems of Law«, in: Piers Beirne/
Robert Sharlet (Ed.), Pashukanis: Selected Writings on Marxism and Law. 
Translated by Peter B. Maggs. Foreword by John N. Hazard, London/
New York/Toronto/Sydney/San Francisco: Academic Press, 132–164.

Pashukanis, Evgenyi (1980): »Selections from the Encyclopaedia of State 
and Law«, in: Piers Beirne/Robert Sharlet (Ed.), Pashukanis: Selected 
Writings on Marxism and Law. Translated by Peter B. Maggs. Foreword 
by John N. Hazard, London/New York/Toronto/Sydney/San Francisco: 
Academic Press, 165–185.

Pashukanis, Evgenyi (1980): »State and Law under Socialism«, in: Piers 
Beirne/Robert Sharlet (Ed.), Pashukanis: Selected Writings on Marxism 
and Law. Translated by Peter B. Maggs. Foreword by John N. Hazard, 
London/New York/Toronto/Sydney/San Francisco: Academic Press, 346–
361.

Pashukanis, Evgenyi (1980): »The Marxist Theory of Law and the Con-
struction of Socialism«, in: Piers Beirne/Robert Sharlet (Ed.), Pashukanis: 
Selected Writings on Marxism and Law. Translated by Peter B. Maggs. 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274

Foreword by John N. Hazard, London/New York/Toronto/Sydney/San 
Francisco: Academic Press, 186–199.

Pashukanis, Evgenyi (1980): »The Marxist Theory of State and Law«, in: 
Piers Beirne/Robert Sharlet (Ed.), Pashukanis: Selected Writings on Marx-
ism and Law. Translated by Peter B. Maggs. Foreword by John N. Ha
zard, London/New York/Toronto/Sydney/San Francisco: Academic Press, 
273–302.

Paul, Wolf (1972): »Das Programm marxistischer Rechtstheorie – ein kri-
tischer Rekonstruktionsversuch«, in: Norbert Reich (Hg.), Marxistische 
und sozialistische Rechtstheorie, Frankfurt am Main: Fischer, 201–235.

Paul, Wolf (1988): »Die zwei Gesichter der marxistischen Rechtstheorie«, 
in: Arthur Kaufman (Hg.), Rechtsstaat und Menschenwürde. Festschrift 
für Werner Maihofer zum 70. Geburtstag, Frankfurt am Main: Kloster-
mann, 329–354.

Perels, Joachim (1969): »Rezension von E. Paschukanis, Allgemeine Rechts-
lehre und Marxismus«, Kritische Justiz 1969, 321–322.

Pistor, Katharina (2020): Der Code des Kapitals. Wie das Recht Reichtum 
und Ungleichheit schafft, Berlin: Suhrkamp.

Platon (2007): Euthyphron. Übersetzt und Herausgegeben von Otto Legge-
wie, Stuttgart: Reclam.

Polanyi, Karl (1973): The Great Transformation. Politische und ökonomi-
sche Ursprünge von Gesellschaften und Wirtschaftssystemen, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp.

Polanyi, Karl (2001): The Great Transformation. The Political and Economic 
Origins of Our Time, Boston: Beacon Press.

Pöschl, Magdalena (2008): Gleichheit vor dem Gesetz, Wien: Springer.
Postone, Moishe (2003): Zeit, Arbeit und die gesellschaftliche Herrschaft. Eine 

neue Interpretation der kritischen Theorie von Marx. Übersetzung aus dem 
Amerikanischen von Christoph Seidler, Wolfgang Kukulies, Petra Haar-
mann, Norbert Trenkle und Manfred Dahlmann, Freiburg: Ça Ira.

Poulantzas, Nicos (1972): »Aus Anlass der marxistischen Rechtstheorie«, in: 
Norbert Reich (Hg.), Marxistische und sozialistische Rechtstheorie. Über-
setzung aus dem Französischen, Frankfurt am Main: Fischer, 181–199.

Quante, Michael/David P. Schweikard (Hg.): Marx Handbuch. Leben – 
Werk – Wirkung, Stuttgart: J.B. Metzler.

Radbruch, Gustav (1930): »Rezension von E. Paschukanis, Allgemeine 
Rechtslehre und Marxismus«, Archiv für Sozialwissenschaft und Sozial-
politik 1930/64, 617–620.

Radermacher, Hans (1971): »Hegel und der Positivismus«, in: Oskar Negt 
(Hg.), Aktualität und Folgen der Philosophie Hegels, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp, 98–126.

Rappoport, Anatol (1927 (1972)): »Die marxistische Rechtsauffassung«, 
in: Norbert Reich (Hg.), Marxistische und sozialistische Rechtstheorie, 
Frankfurt am Main: Fischer, 143–167. 

Razumowski, I. (1925 (1972)): »Das Lehrgebäude der marxistischen 
Rechtstheorie«, in: Norbert Reich (Hg.), Marxistische und sozialistische 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


275

Rechtstheorie. Übersetzung aus dem Russischen, Frankfurt am Main: Fi-
scher, 93–106.

Reich, Norbert (1971): »Oktoberrevolution und Recht«, Kritische Justiz 
1971, 133–147.

Reich, Norbert (1972): »Marxistische Rechtstheorie zwischen Revolution 
und Stalinismus«, Kritische Justiz 1972, 154–162.

Reich, Norbert (1972): »Marxistische und sozialistische Rechtstheorie – 
Subjekt und Objekt von Wissenschaft«, in: ders. (Hg.), Marxistische und 
sozialistische Rechtstheorie, Frankfurt am Main: Fischer, 7–18.

Reich, Norbert (1978): »Hans Kelsen und Eugen Paschukanis«, in: Reine 
Rechtslehre und marxistische Rechtstheorie. Symposion, abgehalten am 
9. Und 10. Mai 1975 im Kleinen Festsaal des Bundesministeriums für Jus-
tiz, Wien: Manz, 19–35.

Reich, Norbert (2001): »Pašukanis, Evgenij Bronislavovič«, in: Michael Stol-
leis (Hg.), Juristen. Ein biographisches Lexikon. Von der Antike bis zum 
20. Jahrhundert, München: C.H. Beck, 487–489.

Reitter, Karl (2011): Prozesse der Befreiung. Marx, Spinoza und die Bedin-
gungen eines freien Gemeinwesens, Wien: Westfälisches Dampfboot.

Reitter, Karl (Hg.): Karl Marx. Philosoph der Befreiung oder Theoretiker des 
Kapitals? Zur Kritik der »Neuen Marx Lektüre«, Wien: Mandelbaum.

Reitter, Karl (2015): »Rubin, Backhaus und in Anschluss Heinrich – Wegberei-
ter der Neuen Marx-Lektüre. Oder: was mit dem Vorwurf des »Naturalis-
mus« an die Adresse von Marx eigentlich transportiert wird«, in: Karl Reit-
ter (Hg.), Karl Marx. Philosoph der Befreiung oder Theoretiker des Kapitals? 
Zur Kritik der »Neuen Marx Lektüre«, Wien: Mandelbaum, 119–152.

Reitter, Karl (2018): Heinz Steinert und die Widerständigkeit seines Den-
kens, Münster: Westfälisches Dampfboot.

Reitter, Karl (2002): »Der Begriff der ›abstrakten Arbeit‹«, grundrisse. Zeit-
schrift für linke Theorie und Debatte 2002/1, http://www.grundrisse.net/
grundrisse01/1abstrakte_arbeit.htm (Zugriff: 17.04.2022).

Reitter, Karl (2008): »Kritik als Überwindung der Donquichoterie. Zur Ent-
faltung der Kritik bei Marx«, transversal texts 2008/04, http://eipcp.net/
transversal/0808/reitter/de/ (Zugriff: 17.04.2022).

Resch, Christine/Steinert, Heinz (2011): Kapitalismus: Porträt einer Produk-
tionsweise, Münster: Westfälisches Dampfboot.

Röhrig, Rolf (2009): Moral II, https://www.youtube.com/watch?v=f0J8ErfKiJo 
(Zugriff: 17.04.2022).

Römer, Peter (1978): »Der Zwangscharakter des Rechts in der Rechtslehre 
Hans Kelsens und in der marxistischen Rechtstheorie«, in: Reine Rechts-
lehre und marxistische Rechtstheorie. Symposion, abgehalten am 9. und 
10. Mai 1975 im Kleinen Festsaal des Bundesministeriums für Justiz, 
Wien: Manz, 147–160.

Römer, Peter (1982): »Die Kritik Hans Kelsens an der juristischen Eigen-
tumsideologie«, in: Werner Krawietz/Ernst Topitsch/Peter Koller (Hg.), 
Ideologiekritik und Demokratietheorie bei Hans Kelsen, Berlin: Duncker 
& Humblot.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276

Rosenbaum, Wolf (1971): »Zum Rechtsbegriff bei Stučka und Pašukanis«, 
Kritische Justiz 1971, 148–165.

Roser, Andreas (2009): Ordnung und Chaos in Hegels Logik. Teil 2, Frank-
furt am Main/Wien: Peter Lang.

Rottleuthner, Hubert (Hg.): Probleme der marxistischen Rechtstheorie, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Rubin, Isaak Iljitsch (1973): Studien zur Marx’schen Werttheorie, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp.

Rubin, Isaak Iljitsch (2010): »Die Marx’sche Theorie des Warenfetischis-
mus«, in: Devi Dumbadze/Ingo Elbe/Sven Ellmers (Hg.), Kritik der po-
litischen Philosophie. Eigentum, Gesellschafsvertrag, Staat II, Münster: 
Westfälisches Dampfboot, 218–271.

Sartre, Jean-Paul (1944 (2010)): Geschlossene Gesellschaft. Stück in einem 
Akt. Neuübersetzung aus dem Französischen von Traugott König, Ham-
burg: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul (2014): »Der Existentialismus ist ein Humanismus«, in: 
ders., Der Existentialismus ist ein Humanismus und andere philosophi-
sche Essays 1943-1948. Hg. v. Vincent von Wroblewsky, Übersetzung aus 
dem Französischen von Werner Bökenkamp et al, Hamburg: Rowohlt, 
145–192.

Savigny, Friedrich Carl von (1840 (2019)): System des heutigen römischen 
Rechts. Band 1. Herausgegeben von Otto Ludwig Heuser, Berlin/Boston: 
De Gruyter.

Scheit, Gerhard (2015): »Kelsen für Anarchisten, Schmitt für Sozialdemo-
kraten. Über die Theorien von Daniel Loick und Chantal Mouffe«, Zeit-
schrift für kritische Sozialtheorie und Philosophie 2015/2 (1), 118–138.

Schiller, Hans-Ernst (2017): »Widerspruch und Totalität. Soziale Kategorien 
und materialistische Dialektik im Kapital von Karl Marx«, Zeitschrift für 
kritische Sozialtheorie und Philosophie 2017/4 (1–2), 23–48.

Schmitt, Carl (1934 (2006)): Über die drei Arten des rechtswissenschaftlichen 
Denkens, Berlin: Duncker & Humblot.

Scholz, Roswitha (2011): Das Geschlecht des Kapitalismus. Feministische 
Theorien und postmoderne Metamorphosen des Kapitals, Bad Honnef: 
Horlemann.

Schwaighofer, Klaus (2017): »§ 104a«, in: Frank Höpfel/Eckart Ratz (Hg.), 
Wiener Kommentar zum StGB, Wien: Manz.

Seifert, Jürgen (1971): »Verrechtlichte Politik und die Dialektik der marxis-
tischen Rechtstheorie«, Kritische Justiz 1971, 185–200.

Sohn-Rethel, Alfred (1971): »Warenform und Denkform. Versuch über den 
gesellschaftlichen Ursprung des »reinen Verstandes««, in: ders., Waren-
form und Denkform. Aufsätze, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 101–128.

Somek, Alexander (2017): The Legal Relation. Legal Theory after Legal 
Positivism, Cambridge: Cambridge University Press.

Somek, Alexander (2021): »Liberalism and the Reason of Law«, in: Modern 
Law Review 2021/84 (2), 394–409.

Somek, Alexander (2021): Moral als Bosheit, Tübingen: Mohr Siebeck.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


277

Stadler, Friedrich (2001): »Logischer Empirismus und Reine Rechtslehre – 
Über Familienähnlichkeiten«, in: Clemens Jabloner/Friedrich Stadler (Hg.), 
Logischer Empirismus und Reine Rechtslehre. Beziehungen zwischen dem 
Wiener Kreis und der Hans Kelsen-Schule, Wien: Springer, ix–xxi.

Stahl, Titus (2013): Einführung in die Metaethik, Stuttgart: Reclam.
Stahl, Titus (2013): »Ideologiekritik als Kritik sozialer Praktiken. Eine ex-

pressivistische Rekonstruktion der Kritik falschen Bewusstseins«, in: Ra-
hel Jaeggi/Daniel Loick (Hg.), Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, 
Berlin: Suhrkamp, 228–254.

Stučka, P. I. (1919 (1972)): »Proletarisches Recht«, in: Norbert Reich (Hg.), 
Marxistische und sozialistische Rechtstheorie. Übersetzung aus dem Rus-
sischen, Frankfurt am Main: Fischer, 79–85.

Tamás, Gáspár Miklós (2015): Kommunismus nach 1989. Beiträge zu Klas-
sentheorie, Realsozialismus, Osteuropa. Herausgegeben und übersetzt 
von Gerold Wallner, Wien: Mandelbaum.

Tammelo, Ilmar (1984): »Von der reinen zur reineren Rechtslehre«, in: Wer-
ner Krawietz/Helmut Schelsky (Hg.), Rechtssystem und gesellschaftliche 
Basis bei Hans Kelsen, Berlin: Duncker & Humblot, 245–252.

Thomas von Aquin (1987): De ente et essentia. Das Seiende und das We-
sen. Übersetzt, kommentiert und herausgegeben von Franz Leo Beeretz, 
Stuttgart: Reclam.

Theunissen, Michael (1980): Sein und Schein. Die kritische Funktion der He-
gel’schen Logik, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Trotzki, Leo (1938): Ihre Moral und unsere, 16. Februar 1938, http://
www.marxists.org/deutsch/archiv/trotzki/1938/moral/moral.htm (Zu-
griff: 17.04.2022).

Tuschling, Burkhard (1976): Rechtsform und Produktionsverhältnisse. Zur 
materialistischen Theorie des Rechtsstaates, Köln/Frankfurt am Main: Eu-
ropäische Verlagsanstalt.

Uhlig, Daniel (2020): Das Recht bei Marx und im Materialismus. Eine sys-
tematische Darstellung der Thesen materialistischer Rechtstheorien und 
ihrer Probleme unter Berücksichtigung der wirtschaftstheoretischen und 
philosophischen Prämissen, Berlin: Duncker & Humblot, zugl. Diss Buce-
rius Law School Hamburg 2019.

Vieweg, Klaus (2019): Hegel. Der Philosoph der Freiheit. Biographie, Mün-
chen: C.H. Beck.

Wagner, Heinz (1975): »Reine Rechtslehre und marxistische Rechtstheorie«, 
in: Reine Rechtslehre und marxistische Rechtstheorie. Symposion, abge-
halten am 9. und 10. Mai 1975 im Kleinen Festsaal des Bundesministeri-
ums für Justiz, Wien: Manz, 109–120.

Walloschke, Tanja (2017): »Eugen Paschukanis. Eine biographische Notiz«, 
in: Eugen Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre und Marxismus. Versuch ei-
ner Kritik der juristischen Grundbegriffe, Freiburg/Wien: Ça Ira, 195–204.

Walter, Robert (1992): »Entstehung und Entwicklung des Gedankens der 
Grundnorm«, in: ders. (Hg.), Schwerpunkte der Reinen Rechtslehre, 
Wien: Manz.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278

Walter, Robert (1999): »Hans Kelsens Rechtslehre«, in: Horst Dreier/Diet-
mar Willoweit (Hg.), Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, Rechts-
theorie und Rechtssoziologie. Heft 24, Baden-Baden: Nomos.

Walter, Robert (2000): »Nachwort«, in: Hans Kelsen, Was ist Gerechtig-
keit?, Stuttgart: Reclam, 59–83.

Walter, Robert (2001): »Der Positivismus der Reinen Rechtslehre«, in: Cle-
mens Jabloner/Friedrich Stadler (Hg.), Logischer Empirismus und Reine 
Rechtslehre. Beziehungen zwischen dem Wiener Kreis und der Hans Kel-
sen-Schule, Wien: Springer, 1–17.

Wesel, Uwe (1980): »Eine Entgegnung. »Periculum in mora. Dépêchez-
vous.««, Kritische Justiz 1980/13 (1), 52–57.

Wood, Allen W. (1986): »Marx’ Immoralismus«, in: Emil Angehrn/Georg 
Lohmann (Hg.), Ethik und Marx. Moralkritik und normative Grundlagen 
der Marx’schen Theorie, Königstein: Hain bei Athenäum, 19–35.

Zeidler, Kurt (2016): Vermittlungen. Zum antiken und neueren Idealismus, 
Wien: Ferstl & Perz.

Zinn, Karl Georg/Karl-Siegbert Rehberg (1977): »Die Marx’sche Werttheo-
rie als Basistheorie interdependenter Verteilungsstrukturen im Kapitalis-
mus«, Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik 1977/5–6, 396–
427.

Žižek, Slavoj (1997): »Multiculturalism, Or, the Cultural Logic of Multina-
tional Capitalism«, in: New Left Review 1997/225 (1), 28–51.

Žižek, Slavoj (1998): Ein Plädoyer für die Intoleranz, Wien: Passagen.
Žižek, Slavoj (2001): Die Tücke des Subjekts, Frankfurt am Main: Suhr-

kamp.
Žižek, Slavoj (2016): Weniger als nichts. Hegel und der Schatten des dialek-

tischen Materialismus. Übersetzung aus dem Englischen von Frank Born, 
Berlin: Suhrkamp.

Žižek, Slavoj: Repeating Lenin, https://www.lacan.com/replenin.htm (Zu-
griff: 17.04.2022).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


279

Sachregister

Ableitung 194, 216
-	 d. Rechts 96, 162, 186
-	 Staatsableitung/Staatsableitungsde-

batte 101, 142, 186
Absterben
-	 d. Moral 229, 236f.
-	 d. Rechts/d. Rechtsform 19, 29, 62, 

102ff., 124, 162, 193, 229
-	 d. Staats 102f., 103f., 253 
-	 Absterbemetapher 103f, 229
Abstraktion 34f., 55, 60, 70ff., 106, 

113, 116, 120ff., 135, 137, 139ff., 
148, 151, 178, 180f., 198, 205, 
215, 233, 242, 259

allgemeines Äquivalent 82f., 136, 
141ff., 258 

Anerkennung 58, 107, 112f., 117, 
121f., 182, 221, 225f., 242f.,  
250 

-	 Anerkennungstheorie 175ff., 181, 
232

Anklage 207, 213ff. 
Äquivalentform 78ff., 205
Äquivalenter Tausch 107f., 111, 114, 

121, 129ff., 136, 204ff., 247f.
Arbeit (siehe auch Lohnarbeit) 178f., 

183ff., 194, 200f., 246 
-	 abstrakte 70f., 72ff., 206, 218, 220, 
-	 Doppelcharakter der 74f.
-	 Mehrarbeit 89, 128, 131, 201f., 

247 
Atomismus 57, 106, 111, 117, 138, 

213f.
Ausbeutung 20, 28, 47, 60f., 89, 97, 

122, 126ff., 130ff., 148f., 150, 
165ff., 167, 183ff., 189, 197, 201f., 
217, 224, 234, 245, 259f.  

Ausschließungstheorie 176, 182ff.
Basis-Überbau-Theorem 16, 28, 101, 

105, 143ff., 160ff., 199
Bewährung 76, 208, 212
bourgeois/citoyen 19, 101, 139, 

197f., 220, 224, 249, 254

bürgerliche Gesellschaft 29, 100f., 
112, 172, 199, 233, 257

bürgerlicher Staat 18, 103, 141ff., 
101, 186ff., 196

bürgerliches Individuum 16, 42, 106, 
108, 110, 118, 138, 144, 147, 
165f., 198, 200, 203, 218, 220, 
226, 236, 258 

Charaktermaske 119, 195, 219, 233
Code d. Kapitals 96f.
Corona 132, 254
Demokratie 12, 19, 26, 38, 58, 96, 

104, 172, 187, 188ff., 212, 225, 
234, 242, 255

Dialektik 11, 15ff., 21, 24f., 28, 38f., 
41, 48, 63, 75, 90, 99, 111, 153, 
176, 179, 196, 203, 213, 215, 224, 
227, 259f.

-	 v. Freiheit/Gleichheit u. Herrschaft 
18, 20, 29, 31, 57ff., 128f., 131, 
149ff., 189, 191, 195, 247, 260

Dialektischer Materialismus 17, 21, 
24f., 91, 169, 177, 181, 182, 245, 
259

Dualismus/Dichotomie/Trennung
-	 v. Privatrecht und öffentlichem 

Recht 196ff., 200, 203 
-	 v. Recht und Moral 237ff., 
-	 v. Recht und Rechtstheorie 153, 

155ff.
-	 v. Recht und Staat 186ff.
-	 v. Sein und Sollen (siehe Sein-Sol-

len-Dichotomie)
Egoismus 18f., 96, 105f., 108, 110, 

117, 165, 191, 198, 201, 219f., 
222, 224f., 233, 239f., 256

Eigengesetzlichkeit/Eigenlogik 36, 
44, 92

Eigentum 16, 28f., 37, 59, 96f., 103f., 
107, 113f., 117ff., 120, 124, 126, 
135ff., 138f., 141f., 144, 147, 150, 
167, 175ff., 180ff., 190, 197, 200f., 
202, 223, 242, 256, 259f. 

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280

Eigentümlichkeiten der Äquivalent-
form 79, 85

Emanzipation 15, 20, 29, 62, 91, 95, 
100, 109, 118, 121ff., 140, 151, 
157, 182, 194, 250, 260

Entfremdung 113, 178f., 191, 207, 
235, 236

Entsetzlichkeiten des Rechts 117
Epistemische Autorität 46f.
Ethische Form (siehe Moral/Mora-

lität)
Feminismus 46, 202
Fetisch 50, 84, 90f., 240, 255, 259
-	 Arbeitsfetischismus 56, 73, 230 
-	 Gesetzesfetischismus 204
-	 Moralfetisch 132, 225ff., 232, 

239f. 
-	 Rechtsfetisch 18, 39, 104, 116, 

135, 146ff, 151, 185, 190f., 197f., 
204, 209, 211, 212, 214, 259

-	 Warenfetisch 17f., 46, 73, 79, 85ff., 
95, 116, 147f., 149, 190f. 

Feudalismus 35, 59, 61, 67, 100, 110, 
114, 121, 131, 179, 211

formale Logik 24, 38f., 154, 196 
Formalismus 32, 54, 92, 94, 122, 

183, 222, 238, 243
Freiheit 
-	 Befreiung 28, 55f., 62, 104, 185, 

224, 229f., 246
-	 Eigentumsfreiheit/Verfügungs-

freiheit/Verfügungsgewalt 61, 63, 
112f., 118, 136f., 138f., 142, 147, 
182, 253, 259

-	 formelle vs. materielle 109, 112, 
117f., 121, 125, 127f., 135, 136, 
149, 177, 182

-	 u. Herrschaft (siehe Dialektik v. 
Freiheit/Gleichheit u. Herrschaft)

Gattungswesen 105ff., 137, 164f., 
177, 235f.

Gebrauchswert 63, 68ff., 74f., 77, 
79ff., 82f., 85f., 89, 90, 116, 135, 
183f., 253

-	 d. Arbeitskraft 126, 130, 137, 
183f., 201 

-	 Gebrauchswertseite d. Rechtsform 
137ff.

Gemeinschaftsfiktion 58, 160, 186f., 
211, 215, 246, 254

Gerechtigkeit 12, 19, 31, 52, 97, 131, 
155, 164, 187, 195, 202f., 205ff., 
210, 237f., 241, 243, 245, 246ff.

Gerichtshof der Vernunft 43
Geschlechterverhältnis 46, 89, 121, 

148, 150, 167, 256
Gesetz 58f., 95, 130, 133, 140, 145, 

149, 150f., 169, 189f., 203, 232
-	 moralisches 223, 225, 230, 240
-	 Gesetzesauslegung 158, 203
-	 Gesetzgebung 44, 97f., 161, 201, 

202, 222, 232, 252 
-	 Wertgesetz 112, 128, 257 
gesunder Menschenverstand/Com-

mon Sense 11ff., 17ff., 41, 75, 175, 
193, 255 

Gewalt 18, 58ff., 103, 109, 111, 
129ff., 151, 186f., 197, 200f., 
202f., 213, 217, 222, 233, 234, 
237, 256f., 258

-	 Gewaltmonopol 59f., 118, 142, 
186, 188f., 210, 253, 257

Gleichgültigkeit/Indifferenz 76, 80, 
123ff., 220, 242

Gleichheit
-	 formelle vs. materielle 109, 112, 

117f., 121, 125, 127f., 135, 136, 
149f., 177, 182

-	 u. Herrschaft (siehe Dialektik v. 
Freiheit/Gleichheit u. Herrschaft)

Gleichursprünglichkeit 18, 115, 143, 
147, 151, 170, 219

god’s eye view 27, 43
Grundnorm 42, 52, 174f., 190ff.
Haupt- und Nebenwiderspruch 46, 167
Herrschaftsverhältnis 24, 158, 160, 

164ff., 222, 225, 243
Humanismus 210, 222, 253
Ideologie 
-	 als wahrer Schein 18, 36, 50, 61, 

84ff., 129, 131, 148f., 153, 172f., 
197, 200, 240, 247, 259f.

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


281

-	 bürgerliche 18, 33f., 145ff., 196ff., 
253, 256 

-	 Ideologiekritik 15f., 17, 26ff., 37, 
39, 44, 52, 56f., 79, 88, 124, 140, 
148, 153, 155, 157, 160, 163, 168, 
175, 183, 186ff., 200, 211, 226, 
242f. 

-	 Marx’scher Ideologiebegriff (siehe 
auch Warenfetisch) 15, 17f., 37f., 
152f., 156f., 162 

-	 oberflächlicher Ideologiebegriff 18, 
33, 36ff., 40, 44, 145, 149, 156, 
188, 197, 200, 211 

Individualismus 18, 65, 72, 83, 101, 
213, 214f.

Instrumentalismus 48, 92, 96, 188, 229 
Interesse
-	 Allgemeininteresse 101, 198f., 

207f., 218, 220 
-	 Interessengegensatz 19, 38, 105, 

107f., 112, 119, 138, 222, 250f. 
-	 Privatinteresse 96, 101, 105ff., 112, 

123, 198f., 233, 251  
Isolierung/Vereinzelung 75, 83, 106, 

114ff., 117f., 151, 166, 168, 173, 
178, 180f., 184, 198, 200f., 213, 
215, 218

Kapital 16, 28, 46, 60, 63, 64, 67, 89, 
107, 123, 127f., 131f., 137, 144, 
149, 157, 166, 177, 184, 259

-	 Finanzkapital 97
-	 Kapitalist/Bourgeoisie 37, 96, 108, 

126f., 130, 134, 167, 177, 179, 
183, 188f., 201, 210f. 

-	 konstantes 177, 183f.
-	 variables 177 
Kategorischer Imperativ 220, 222f., 

230, 232
Klasse
-	 Klasse an sich/Klasse für sich 47, 

233
-	 eigentumslose (siehe Proletariat)
-	 besitzende/herrschende (siehe Kapi-

talist/Bourgeoise)
-	 Klassenbewusstsein 28f., 46ff., 177, 

233, 235 

-	 Klassengegensatz/-antagonismus 
32, 35, 38, 47, 63, 103, 107, 123, 
127, 148, 166, 172

-	 Klassengesellschaft 128, 160
-	 Klassenherrschaft 13, 62, 96, 

141ff., 150, 166, 171, 189, 211, 
232, 260

-	 Klassenkampf 99, 107f., 121, 123, 
127f., 130, 133f., 202, 232

-	 Klassenstandpunkt 131
Kohäsion 151
Kritik
-	 äußere/externe 17, 19, 26f., 31, 34, 

43, 193ff., 223, 234, 238, 242
-	 immanente 17, 20, 25ff., 36ff., 

55f., 90f., 131, 153f., 193, 224, 
259 

-	 interne 27, 30, 43, 245
-	  moralisierende 58, 131f., 228ff., 

244
-	 reine 17, 36ff.
LGBTIQ+ 46
Leninismus 21, 189, 194, 229,  

235 
Lohnarbeit 16, 28f., 46, 48, 60, 109f., 

126ff., 130, 137, 165, 188, 196, 
224, 247, 253, 256, 259

-	 doppelt freie 29, 48, 60, 137, 177, 
179, 189, 196, 224

Marxismus 15ff., 25, 31f., 48, 50, 
158, 169, 193, 229, 233, 244f. 

-	 Austromarxismus 97, 229, 237
-	 Postmarxismus 58, 73, 242f.
-	 orthodoxer 13, 16, 38, 91, 102, 

144, 146
-	 Sowjetmarxismus 11, 103, 162, 

169, 197, 229, 238 
-	 Zirkulationsmarxismus 35, 60, 67, 

126ff., 150
Mehrwert 19, 28, 47, 67, 90, 126, 

129ff., 177, 183f., 202, 222, 224, 
253, 256

-	 absoluter 67, 129
-	 relativer 129
Menschenrechte/Grundrechte 114, 

118, 139, 255

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282

Moral/Moralität 19, 31, 51f., 75, 
94f., 96, 101, 124, 131f., 133, 145, 
161, 172, 181, 187, 192, 193, 195, 
201ff., 214, 218ff., 228ff., 236ff., 
244ff., 258 

-	 Amoralismus/Immoralismus 95, 
229, 235f., 244

-	 Arbeitsmoral 56 
-	 Moralismus 26, 58, 131f., 207
-	 proletarische/sozialistische Moral 

229f., 233, 235, 237f.
-	 Sklavenmoral 42, 133, 226ff.
Mythos 30, 49f., 199, 222, 259
Naturalistischer Fehlschluss 41
Naturrecht/Naturrechtskritik 41f., 92, 

99, 152, 155, 161, 164, 167f., 171, 
175f., 182, 187, 190, 203, 216, 238, 
241, 244, 252, 258f.  

-	 Kryptonaturrecht 168, 171
Negation 15, 30, 42, 55, 76, 100, 

103, 122, 124, 138, 212, 215, 227, 
242, 259

Negativität 22, 29, 31ff., 43, 53, 
121ff., 136, 141, 179, 182, 212, 
227f., 240

Neoliberalismus 202, 221
Normativität 19, 26, 31f., 39, 42, 

50ff., 58, 132, 172f., 182, 185f., 
192, 195, 238ff., 254, 258 

Normativismus 41f., 45, 51, 167ff., 
190, 217

Ökonomismus/Ökonomischer 
Reduktionismus 46, 58, 91, 104, 
113, 119ff., 124, 139, 141, 146, 
164, 170ff., 180, 195, 199, 226, 
260 

Ordnungsinstrument 119, 187, 218, 
255ff. 

Performativität 215, 218
Positivismus 50, 56, 154, 161, 192, 

194f., 241, 245, 259
-	 d. bürgerlichen Rechts 112
-	 Rechtspositivismus 37, 42, 50f., 

169, 191, 245, 259
Produktion/Produktionssphäre 29, 

126ff., 150, 247 

Produktionsvermittelter Austausch 
126ff., 134, 151, 176

Proletariat 46f., 131, 141, 172, 177, 
228, 234 

-	 proletarisches Recht 103f., 162f., 
233, 237f., 253

Psychologismus 32, 44, 65, 83, 103, 
148ff., 155f., 164, 172, 186f., 214, 
226 

Rache 209f., 216, 228
Realabstraktion 88
Rechtsform 13, 18f., 58ff., 98ff., 

102ff., 105ff., 109ff., 146ff., 200ff., 
218ff.

-	 Form vs. Inhalt 39, 44, 50, 92, 94f., 
97, 98, 157, 260 

-	 Rechtsformkritik 13, 20, 92ff., 
193, 195f., 204, 259f.

Rechtsgeltung 19, 42, 51, 94, 169, 
171, 173ff., 186f., 190f., 241,  
243 

Rechtsnorm 37, 39, 42, 45, 51f., 94, 
98, 115, 143, 159, 171f., 174f., 
217

Rechtsstaat 127, 183, 186ff., 208, 
210, 212, 242

Rechtssubjektivität 18f., 29, 34ff., 52, 
57, 59, 88, 92, 101, 108, 110ff., 
126ff., 137ff., 141ff., 146ff., 151, 
153, 166, 170, 172f., 176f., 180, 
185, 190f., 195f., 198, 200ff., 219, 
222, 233, 254f., 259f.  

Rechtsverhältnis 14, 34, 59, 92, 110, 
115, 117, 126ff., 167ff., 175ff., 
191, 196, 198, 200, 219, 258ff. 

Reflex 18, 62, 109f., 119f., 143f., 
148, 157, 165, 182 

Reinheit/Methodenreinheit 11, 17, 
33, 36ff., 44, 48, 49ff., 94, 152, 
157, 175, 245

Relativismus 32, 47f., 242f. 
-	 moralischer/Werterelativismus 161, 

195, 241ff., 244ff., 258
Reproduktion 
-	 d. Arbeitskraft 129, 131, 149, 167, 

220, 256

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


283

-	 d. Kapitalverhältnisses/v. Herr-
schaft 121, 129, 140f., 189, 203, 
218, 220, 247

Revolution 46, 62, 100, 103f., 114, 
121, 162, 224, 234f., 237f.

Sachlogik 251f., 254
-	 Sachlichkeitsgebot 251
-	 Sachzwang 86, 91, 107, 112, 163, 222
Schauprozess 208
Schein/Erscheinung 16f., 20, 34, 42, 

48, 56, 59, 61, 64, 66, 70f., 72, 
76f., 112, 116f., 120, 123, 127ff., 
136f., 138, 145, 147, 163f., 170, 
187, 190, 202, 212, 214, 216, 222, 
225, 248, 258 

-	 eigener Schein der Rechtsform 
196ff. 

-	 Erscheinungsform 68f., 79f., 98, 
116, 139, 141, 170

-	 notwendiger/realer/wahrer 18, 36, 
39, 50, 61, 84ff., 95, 129, 131, 144, 
149, 153f., 162, 172f., 185, 200, 
240, 247, 259f.

-	 Wesen und Erscheinung 84, 89, 
92ff., 99, 102, 115, 127, 153, 170 

Schuld 207, 212ff., 224, 236
Sein-Sollen-Dichotomie 41f., 53ff., 

167, 190, 192, 228
Skeptizismus 19, 22ff., 48, 242
Sollen 26, 39, 41f., 45, 50f., 53ff., 

168, 228f., 231, 239ff., 245  
-	 Sollenscharakter d. Rechts 44
-	 Sollensordnung 191
-	 Sollenssatz 94, 254
Sozialrecht/Sozialgesetzgebung 97, 

121, 200ff., 222
Soziologie 37, 46ff., 97, 167ff., 186
Strafrecht/Strafrechtsform 133, 

204ff., 252, 256
Stalinistische Wende 13, 24, 162
Subjektives Recht 118, 121, 147, 182, 

198, 200ff.
-	 vs. objektives Recht 99, 162, 181, 

183, 197ff., 200ff. 
Tauschwert 63, 68ff., 90, 116, 130, 

138f., 140, 183f.

-	 Tauschwertseite der Rechtsform 
141ff.

Technische Regel 19, 163, 166,  
195, 216f., 233, 244, 249, 250ff., 
259

Totalität 12, 43, 66, 89, 117, 120, 
123, 129, 132, 143ff., 164, 166, 
173, 186f., 212f., 218, 226 

Transzendentalität 22, 27, 36, 45, 93, 
113, 116, 146, 190, 234 

Unbestimmtheit 35, 194, 223, 244, 
246, 248

Utilitarismus 231, 232ff. 
Utopie 19, 25f., 86, 193f., 256,  

259
-	 Verein freier Menschen 194, 235f., 

246
Verbrechen 205, 208f., 214f.,  

256
Verdinglichung 72, 87f., 111, 145, 

147, 151, 167, 180
Verurteilen 206f., 213ff.
Wahrheit 11f., 23, 27f., 32, 39, 41, 

42ff., 73, 99, 102, 113, 131, 194, 
241, 243

Warenbesitzer/Warenhüter 18, 57, 65, 
73f., 79, 82ff., 86ff., 107, 110ff., 
119, 126ff., 131, 134ff., 147, 170, 
172f., 176ff., 180, 185, 191, 195, 
207, 231, 258ff.

Warenform-Rechtsform-Analogie 
109ff., 126, 143, 146, 260

Warentausch 29, 69, 110f., 113ff., 
117, 138, 144, 180, 191, 201, 218, 
258 

Wertform 77f., 95, 111, 113, 153, 
220 

-	 allgemeine 81ff.
-	 einfache 78ff.
-	 entfaltete 69, 80f.
-	 relative 78, 135f.
-	 Wertförmigkeit/Warenförmigkeit 

91, 111, 113, 121, 147, 178f., 180, 
190f., 200

Wertsubstanz 70f.
Werttheorie 65f., 82

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284

Widerspruch 12f., 14, 16, 23f., 27f., 
30f., 33f., 37ff., 40ff., 63, 70f., 77, 
90, 101, 129, 140f., 149, 152ff., 
162, 190, 198, 201, 210, 213, 221, 
223ff., 228, 239f., 249, 259f.

-	 Widerspruchsfreiheit 40f., 154, 
200, 215, 217, 231, 235, 257

Zirkulation/Zirkulationssphäre 63f., 
66f., 88f., 114, 126ff., 144, 184, 
188, 248f. 

Zivilrechtsreduktionismus 19, 139f., 
164, 194, 195ff., 202f., 204, 211, 
254, 260

Zwang 44, 48, 130, 201, 211, 215f., 
225ff., 228, 240, 243f., 252, 255ff.

-	 Zwangsarbeit 133
-	 Zwangsgewalt 97, 142, 149, 186, 

200, 203, 253, 258
-	 Zwangsindustrialisierung 24
-	 Zwangsordnung 42, 187, 218, 

238f., 241f. 
Zweckeinheit 244, 250ff.

https://doi.org/10.5771/9783748917250 - am 18.01.2026, 22:36:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Einleitung
	1 Methodische Überlegungen und Überlegungen zur Methode
	1.1 Zur Methodenkritik bei Hegel
	1.2 Immanente Kritik
	1.2.1 Der Welt aus ihren Prinzipien neue Prinzipien entwickeln
	1.2.2 Zur Legitimität immanenter Kritik in ihrer Genese
	1.2.3 Immanenz und das Verhältnis von Abstraktem und Konkretem

	1.3 Dialog: Immanente Kritik und Reine Rechtslehre
	1.3.1 Reinheit der Kritik
	1.3.2 Unreinheit: Die Subjektivität objektiver Wahrheit
	1.3.3 Kritik der Reinheit

	1.4 Aufhebung der Sein-Sollen-Dichotomie: Hegels Kritik am Sollen in der Wissenschaft der Logik

	2 Warenform und Rechtsform: Zur Dialektik von Freiheit und Herrschaft
	2.1 Rechtsform und Gewalt
	2.2 Warenform und Warenfetisch bei Marx
	2.2.1 Vorbemerkung zur Konzeption des 1. Kapitels des Kapitals
	2.2.2 Ware
	2.2.2.1 Gebrauchswert
	2.2.2.2 Tauschwert

	2.2.3 Wertsubstanz
	2.2.3.1 Abstrakte Arbeit als physiologische Verausgabung
	2.2.3.2 Abstrakte Arbeit als geschichtliche Kategorie
	2.2.3.3 Doppelcharakter der Arbeit

	2.2.4 Wertform
	2.2.4.1 Exkurs in die Wissenschaft der Logik
	2.2.4.2 Einfache Wertform
	2.2.4.3 Entfaltete Wertform
	2.2.4.4 Allgemeine Wertform: Geld

	2.2.5 Fetischcharakter der Ware
	2.2.5.1 Begriff des Fetischs
	2.2.5.2 Warenfetisch – Fetisch als falsches Bewusstsein und realer Fetisch
	2.2.5.3 Fetisch des Begriffs
	2.2.5.4 Fetisch und Emanzipation


	2.3 Rechtsform und Rechtsfetisch bei Paschukanis
	2.3.1 Kritik des Rechts als Kritik seiner Form
	2.3.1.1 Die Rechtsform als historische Form
	2.3.1.2 Zwischenspiel: Das Absterben der Rechtsform
	2.3.1.3 Die Genese der Rechtsform aus dem Begriff des Interesses
	2.3.1.4 Exkurs: Markt und Gewalt

	2.3.2 Die Warenform-Rechtsform-Analogie
	2.3.2.1 Die Rechtssubjektivität
	2.3.2.2 Das Rechtsverhältnis: Zirkulationsfixiertheit oder produktionsvermittelter Austausch?
	2.3.2.3 Die Seite des Gebrauchswerts
	2.3.2.4 Das allgemeine Äquivalent: Staatsform jenseits bloßer Klassenherrschaft
	2.3.2.5 Das Basis-Überbau-Theorem und die Gleichursprünglichkeit von Warenform und Rechtsform

	2.3.3 Die eigene Verkennung der Rechtsform
	2.3.3.1 Der Rechtsfetisch
	2.3.3.2 Der Rechtsfetisch als psychologisches und reales Phänomen


	2.4 Dialog: Kelsen und Paschukanis. Die Kritik am materialistischen Rechtsbegriff
	2.4.1 Reproduktion bürgerlicher Ideologie I: Der Rechtsfetischismus
	2.4.1.1 Die Widersprüchlichkeit als Indiz ideologischen Charakters
	2.4.1.2 Die Trennung von Recht und Rechtstheorie
	2.4.1.3 Kelsens Basis-Überbau-Schema
	2.4.1.4 Die Reproduktion bürgerlicher Ideologie

	2.4.2 Der Reduktionismus der Allgemeinen Rechtslehre I: Identifikation von Norm und Rechtsverhältnis
	2.4.2.1 »Kryptonaturrecht« und die soziologische Begründung des Rechtsverhältnisses
	2.4.2.2 Verwechslung von Rechtsinhalt und Rechtsgeltung
	2.4.2.3 Kritik am Rechtsverhältnis – Die Anerkennungstheorie als bürgerliche Ideologie

	2.4.3 Reproduktion bürgerlicher Ideologie II: Die Kritik am Dualismus von Recht und Staat
	2.4.3.1 Jeder Staat ist Rechtsstaat
	2.4.3.2 Ein Zugleich von Identität und Dualität: Staat und Recht als Wechselverhältnis


	2.5 Zwischenfazit

	3 Jenseits der Utopie
	3.1 Zur Verabschiedung der utopischen Alternative als Bedingung der Kritik
	3.2 Der Reduktionismus der Allgemeinen Rechtslehre II: Identifikation von Recht und Privatrecht
	3.2.1 Die Trennung von privatem und öffentlichem Recht als Schein der Rechtsform
	3.2.1.1 Die Dichotomie von privatem und öffentlichem Recht als bürgerliche Ideologie bei Kelsen
	3.2.1.2 Der Doppelcharakter des Rechts und der eigene Schein der Rechtsform bei Paschukanis
	3.2.1.3 Die Einheit des Widerspruches zwischen privatem und öffentlichem Recht

	3.2.2 Sozialrecht und Rechtsform
	3.2.3 Äquivalenzprinzip der Strafe

	3.3 Ethische Form und Rechtsform
	3.3.1 Moral als Kategorie des Warentausches bei Paschukanis
	3.3.1.1 Das »dreieinige Subjekt«
	3.3.1.2 Verinnerlichung von Herrschaft: Der Moralfetisch
	3.3.1.3 Von Lämmern und Raubvögeln: Exkurs zu Nietzsche
	3.3.1.4 Die Abschaffung der ethischen Form

	3.3.2 Von der Verflochtenheit zum Dualismus von Recht und Moral
	3.3.2.1 Die Ideologie der Revolution als sozialistische Ethik
	3.3.2.2 Moral und radikale Normativität
	3.3.2.3 Die klassische Interpretation des Werterelativismus und die Aufbewahrung der Moral
	3.3.2.4 Auch eine Interpretation des moralischen Relativismus: zum Verhältnis von Moral und wissenschaftlicher Erkenntnis

	3.3.3 Was ist Gerechtigkeit?

	3.4 Die technische Regel
	3.4.1 Totalitarismus der Zweckeinheit?
	3.4.2 Zwang und die Vorstellung des Rechts als Ordnungsinstrument


	4 Schlussbemerkung: Von der Verabschiedung der Utopie zur Rechtsformkritik
	Literatur
	Sachregister

