0. Einleitung'

Die Frage nach dem Menschen, die Frage, was ist der Mensch, bleibt
auch bei zunehmender Globalisierung und weltweiter Kommunikati-
on unverindert aktuell. Im Besonderen spielt das Verhiltnis des
Menschen zu sich selbst eine herausragende Rolle. Der Mensch ist,
was er zu sein meint und sich vornimmt. Der Mensch ist ein Selbst-
verhiltnis, wie man seit Kierkegaard® weifs. In diesem Selbstverhilt-
nis lasst sich mindestens die eine Seite, das Verhalten (zu sich), als
Bewusstsein apostrophieren (ich bin mir meiner Eifersucht bewusst
und billige sie nicht). Aber auch die andere Seite, das, zu dem ich mich
verhalte, meine psychischen Leistungen und Erlebnisse (meine Eifer-
sucht, mein Rauchen) werden vielfach im Anschluss an die cogitatio-
nes des Descartes® und als deren Ubersetzung als Bewusstseinsakte
oder kurz als Bewusstsein verstanden. Der Mensch ist wesentlich Be-

' Ich zitiere die Husserliana-Binde wie folgt: Hua, rémische Bandzahl, ev. mit Schrig-
strich fiir Teil 1 oder 2, Komma, Seitenzahl, Doppelpunkt, Zeile: Hua XI1X/1,34:7

— Einzelne Husserl-Werke zitiere ich im Text gelegentlich mit Abkiirzungen: CM =
Cartesianische Meditationen, LU = Logische Untersuchungen, Ideen I=Ideen zu
einer reinen Phdnomenologie und phanomenologischen Philosophie, Erster Teil, Kri-
sis = Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phinome-
nologie

— Titel und Uberschriften von Husserls Werken schreibe ich kursiv, auch die Abk-
drzungen

— wird der Band in der Kapiteliiberschrift genannt, etwa Hua VIII, zitiere ich die Seiten
dieses Werkes in der Regel ohne Hua und Bandangabe

— Ich zitiere die Autoren bei der ersten Nennung ausfiihrlich, spiter nur mit Nach-
namen, Jahreszahl, Komma, Seite

? Vgl. Soren Kierkegaard: Die Krankheit zum Tode, Einleitung

' Descartes, René: Meditationes de prima philosophia. Meditationen iiber die Grund-
lagen der Philosophie. Auf Grund der Ausgaben von Artur Buchenau neu hrsg. v. Liider
Gibe. Hamburg: Felix Meiner 1959 (Philosophische Bibliothek 250a), 1I. Med. 8, 23: res
cogitans; quid est hoc? nempe dubitans, intelligens, affirmans, negans, volens, nolens,
imaginans quoque, et sentiens (S. 50).

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A

https://dol.org/10.5771/8783485096652-9 - am 16.01.2026, 08:40:24.

9


https://doi.org/10.5771/9783495996652-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10

0. Einleitung

wusstsein und Selbstbewusstsein. Und so mehren sich in den letzten
Jahren wiederum die Abhandlungen, Aufsitze und Aufsatzsammlun-
gen zu diesem Thema.* Ich nenne als Beispiel nur die Veroffent-
lichungen von Manfred Frank®. Alle diese neueren Forschungen aber
griunden in den Arbeiten Edmund Husserls, der zu Beginn des Jahr-
hunderts® das Bewusstsein ins Zentrum seiner Uberlegungen riickte
und in immer neuen Versuchen vielfiltig und umfangreich analysier-
te. Seine neu gegriindete Philosophie oder Wissenschaft nennt er
Phinomenologie. Sie ist Wissenschaft vom Bewusstsein. Die Phino-
mene, die sie entdeckt, zur Klarheit bringt, beschreibt, analysiert,
auslegt und in Worte bzw. Begriffe fasst (Hua I11/1,138), sind Be-
wusstseinsaktivititen und Bewusstseinszustinde, Erlebnisse (deut-
lich z.B. Hua IX, 257:33f.: »Die Erlebnisse werden daher Phinomene
genannt.«) — oder eben mit dem Wort des Descartes cogitationes’.
Entdecken, Kliren, Beschreiben, Analysieren, Auslegen, Begreifen
sind selber wiederum Bewusstseinstitigkeiten. Als Bewusstseinswis-
senschaft ist Phanomenologie selbst Bewusstsein. Sie ist reflexiv, weil
Bewusstsein nur dem Bewusstsein selbst zugénglich ist. Wer wissen
will, was Phanomenologie ist, muss aufkldaren, was Reflexion ist, wie
sie arbeitet. Diese Aufkldrung ist selbst wiederum reflexiv, so dass
auch diese Abhandlung nur reflexiv moglich und verstiandlich ist.
Obwohl nun Husserl als Begriinder der Phanomenologie selbst
phidnomenologisch arbeitet und alle seine Aussagen reflexiven Cha-
rakter haben (Hua 111/1,139), widmet er der Reflexion keine eigen-
stindige, systematische Untersuchung. Der Aufgabe allerdings, »die
verschiedenen >Reflexionen« zu unterscheiden und in systematischer
Ordnung vollstindig zu analysieren, ist sich Husserl durchaus be-
wusst und er nennt sie in den Ideen I »Thema eines Hauptkapitels der
Phanomenologie« (Hua 111/1,165). Doch die Durchfithrung bleibt
aus. Zwar gibt es verstreute Hinweise in fast allen Bianden der Hus-

* Vgl. Thomas Nenon: Husserls phinomenologischer Cartesianismus. Zum Verhiltnis
von Selbstbewusstsein und Selbstverantwortung in seiner phinomenologischen Trans-
zendentalphilosophie. Phinomenologische Forschungen, NF 2, 1997, S. 178.

5 Selbstbewusstseinstheorien von Fichte bis Sartre. Hrsg. und mit einem Nachw. vers.
v. M. Frank. Frankfurt am Main: Suhrkamp (stw 964) 1991 und Analytische Theorien
des Selbstbewusstseins. Hrsg. v. M. Frank. Frankfurt am Main: Suhrkamp (stw 1151)
1994

“ Die Logischen Untersuchungen erscheinen 1900/1901.

" René Descartes: Meditationes de prima philosophia. 1641, 1I. Med. 6, 21 cogitare, co-
gitatio (a.a. 0., S. 46).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

https://dol.org/10.5771/8783485096652-9 - am 16.01.2026, 08:40:24.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

0. Einleitung

serliana®, und Logische Untersuchungen, die Ideen I und Erste Phi-
losophie enthalten einige Paragraphen, in denen Husserl direkt die
Reflexion thematisiert. Auch in den Analysen zum »inneren Zeitbe-
wusstsein« finden wir interessante Aussagen zur Reflexion oder in-
neren Wahrnehmung. Aber diese Passagen sind nach Inhalt und Ten-
denz uneinheitlich; auch geben sie kaum Aufschluss iiber Arten,
Formen, Funktionen und Probleme der Reflexion, iiber ihre Unter-
scheidung von anderen Bewusstseinsweisen, in denen ebenfalls Be-
wusstsein sich auf Bewusstsein bezieht, wie etwa in der Einfiihlung,
der Erinnerung, oder iiber ihr Verhiltnis zur Zeitlichkeit.

Reflexion setzt aber — als Bewusstsein von Bewusstsein - ihrer-
seits Bewusstsein voraus. Der Begriff >Bewusstseinc ist allerdings
ebenso problematisch und mehrdeutig wie der Begriff >Reflexion,
und auch er verdient nihere Betrachtung. Ihm nun wendet Husserl
sich betont mehrfach zu, zuerst in den Logischen Untersuchungen.
Dort unterscheidet er programmatisch drei Bewusstseinsbegriffe. In
den Zeitanalysen jedoch, die es mit dem inneren Bewusstsein zu tun
haben, setzt er den Begriff sBewusstsein« als bekannt voraus. In den
Ideen I thematisiert er ihn erneut, sowohl in der Fundamentalbe-
trachtung als auch in dem methodischen dritten Abschnitt. In Erste
Philosophie dann greift er im ersten Teil (Kritische Ideengeschichte)
seine Unterscheidung der V. Logischen Untersuchung wieder auf
(16. Vorl,, Hua VII, 111f.). Aber er macht diesen Riickgriff nicht aus-
driicklich, und die Unterscheidung hier lasst sich auch nicht vollstén-
dig mit der der Logischen Untersuchungen zur Deckung bringen.

Die Rede vom Bewusstsein und von der Reflexion als Bewusst-
sein von Bewusstsein impliziert die Frage, in welcher Beziehung
diese Bewusstseine zueinander stehen. Ein Bewusstsein (Erlebnis)
kommt nicht allein. Bewusstsein(serlebnis) und Bewusstsein(serleb-
nis) schliefen sich sukzessiv zu einem Bewusstseinsstrom zusam-
men. Auch Bewusstsein von Bewusstsein hat als Selbstbewusstsein
stets zeitliche Aspekte. Der Zusammenhang nun dieser stromenden,
sich nach Abfolge und Gleichzeitigkeit gliedernden Erlebnisse wird
unter den Titeln Subjekt, Subjektivitit oder Ich als Einheit gedacht,
die sich auf sich selbst bezieht. Die Ichlichkeit des Bewusstseins er-
heischt Aufmerksamkeit. Und so wendet sich Husserl zunehmend

¥ Seit 1950 werden Husserls Gesammelte Werke unter dem Titel Husserliana von dem
Husserl-Archiv in Louvain, zunichst im Nijhoff-Verlag, spiter im Kluwer-Verlag verif-
fentlicht.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A

https://dol.org/10.5771/8783485096652-9 - am 16.01.2026, 08:40:24.

11


https://doi.org/10.5771/9783495996652-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

12

0. Einleitung

auch dem Thema >Ich« zu, systematisch in den Cartesianischen Me-
ditationen (Hua I). Ausgangspunkt aber wie Endpunkt und Mitte al-
ler Bewusstseinsanalysen, und auch dieser Untersuchung, bildet das
Selbstbewusstsein oder die Reflexion bei Husserl.

Die Literatur zu dem einerseits speziell anmutenden, anderer-
seits phanomenologisch universalen Thema >Reflexion¢ ist im Ver-
gleich zu seiner Bedeutung eher sparlich. Eingehender beschaftigen
sich mit der Reflexion Brand, Cramer, Fink, Funke, Held, Landgrebe,
Schuhmann, Seebohm®. Diese Autoren legen entweder einzelne Stel-
len zur Reflexion bei Husserl intensiver aus; so interpretiert etwa
Cramer die V. Logische Untersuchung, Schuhmann den zweiten Ab-
schnitt der Ideen I, oder Landgrebe die einschlidgigen Passagen von
Erste Philosophie; Fink denkt die Cartesianischen Meditationen wei-
ter; sie vernachldssigen aber die Aussagen anderer Stellen. Andere
Autoren thematisieren die Reflexion als ganze und allgemein, wahlen
aus Husserls Gesamtwerk einzelne Stellen aus und interpretieren sie
ihrem eigenen Verstindnis gemifs, so dass Widerspriiche und Unter-
schiede in den Husserlschen Texten eher verdeckt bleiben, so etwa
Brand oder Held. Z. B. war Husserl selbst, wie sich zeigen wird, unsi-
cher in der Unterscheidung von ausdriicklicher und unausdriicklicher
Reflexion und vermengte insofern Aussagen iiber beide Arten mit-

* a) Gerd Brand: Welt, Ich und Zeit. Nach unveroffentlichten Manuskripten Edmund
Husserls. Den Haag: Nijhoff 1955 — b) Konrad Cramer: »Erlebnis«; in: Stuttgarter He-
gel-Tage 1970. Hrsg. v. Hans-Georg Gadamer. Bonn: Bouvier 1974 (Hegel-Studien/
Beih. 11), S. 537-603 — c) Eugen Fink: VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die Idee
einer transzendentalen Methodenlehre. Texte aus dem Nachlass Eugen Finks (1932) mit
Anm. u. Beil. aus dem Nachlass Edmund Husserls {1933/34). Hrsg. v. Hans Ebeling,
Jann Holl und Guy van Kerckhoven. Teil 2: Erganzungsband. Texte aus dem Nachlass
Eugen Finks (1932) mit Anm. u. Beil. aus dem Nachlass Edmund Husserls (1933/34).
Hrsg. v. Guy van Kerckhoven. Dordrecht/Boston/London: Kluwer 1988 (Husserliana.
Dokumente Bd. II/1 und 2) — d) Gerhard Funke: Bewusstseinswissenschaft. Evidenz
und Reflexion als Implikate der Verifikation. Kantstudien 61, 1970, S. 433-466 - e) Ger-
hard Funke: Phinomenologie — Metaphysik oder Methode? Bonn: Bouvier, 2. verb.
Aufl. 1972 - f) Klaus Held: Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des
transzendentalen Ich bei Edmund Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproblematik.
Den Haag: Nijhoff 1966 (Phinomenologica 23) — g) Ludwig Landgrebe: Der Weg der
Phinomenologie. Das Problem einer urspriinglichen Erfahrung. Giitersloh: Giitersloher
Verlagshaus Gerd Mohn 1963 - i) Karl Schuhmann: Die Fundamentalbetrachtung der
Phinomenologie. Zum Weltproblem in der Philosophie Edmund Husserls. Den Haag:
Nijhoff 1971 (Phinomenologica 42) - j) Thomas Seebohm: Die Bedingungen der
Maglichkeit der Transzendental-Philosophie. Edmund Husserls transzendental-pha-
nomenologischer Ansatz, dargestellt im Anschluss an seine Kant-Kritik. Bonn: Bouvier
1962

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

https://dol.org/10.5771/8783485096652-9 - am 16.01.2026, 08:40:24.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

0. Einleitung

einander. Hervorzuheben jedoch ist Henrys Interpretation des cogito
in Husserls Vorlesungen von 1907 Die Idee der Phidnomenologie, in-
sofern er die Frage nach der Reflexion und deren Verhiltnis zum Be-
wusstsein grundsatzlich stellt.”” Auch Zahavis Beitrag zum Problem
des Selbstbewusstseins bei Husserl sei eigens genannt, da er sich
explizit dem Verhaltnis von unausdriicklicher und ausdriicklicher Re-
flexion zuwendet."' Neuerdings ist auch Heideggers frithe Auseinan-
dersetzung mit Husserl in der Gesamtausgabe seiner Werke zuging-
lich, sonderlich in den Banden 17,20,21,24,56/7 und 58%; auf diese
verweise ich in den Anmerkungen. Zur Problematik des Ich und sei-
ner Beziehung zum Bewusstsein und zur Reflexion kommt man nicht
an den Biichern Broekmans und Marbachs® vorbei.

Mein Interesse ist es nun, einen Beitrag zu leisten, Husserls
Verstindnis der Reflexion, auch im Fortschritt seines Denkens, bes-
ser zu verstehen. Die Art seines Vortrags — viele seiner Werke liegen
nur als Vorlesungen vor, die nicht fiir eine Veroffentlichung ge-
schrieben waren, — und der Umfang seines Werks fordern genaues
Hinsehen auf den Text. Husserls fliissige, sich im Laufe der Zeit dn-
dernde Terminologie, seine Fiille synonymer Ausdriicke, seine Wort-
vielfalt und schillernden Wortzusammenstellungen, verbunden mit

' Michel Henry: Die phinomenologische Methode; in: ders.: Radikale Lebensphino-
menologie. Ausgewihlte Studien zur Phinomenologie. Aus dem Franzésischen iibers.,
hrsg. und eingel. v. Rolf Kiihn. Freiburg/Miinchen: Alber 1992, S. 63-186. Henry geht
es durchgehend um das Verhiltnis der cogitatio zur reinen Schau bzw. zur Reflexion; er
konstatiert eine »Verlagerung: von jener zu letzterer (1992, S. 67).

" Dan Zahavi: Brentano and Husserl on Self-awareness. Etudes phénoménologiques
27-28, 1998, 5. 127-168

' Die Gesamtausgabe Heideggers erscheint in Frankfurt am Main bei Klostermann. Die
einzelnen Titel werden nach Bedarf in den Anmerkungen genannt; s. auch das Literatur-
verzeichnis.

" Jan M. Broekman: Phinomenologie und Egologie. Faktisches und Transzendentales
Ego bei Edmund Husserl. Den Haag: Nijhoff 1963 (Phdnomenologica 12) — Eduard Mar-
bach: Das Problem des Ich in der Phinomenologie Husserls. Den Haag: Nijhoff 1974
(Phdnomenologica 59)

" Ohne weiteres lieBen sich z. B. iiber 130 Worte auffiihren, in denen Husserl das Wort
»Bewusstsein« als Suffix an ein anderes Wort anhingt oder iiber 100, in denen er ihm ein
anderes als Prifix voranstellt. Dabei dienen manche Begriffe sowohl als Prafix als auch
als Suffix, etwa >Weltbewusstsein« (Hua VI, 260:1f.) und ;Bewusstseinswelt« (Hua VI,
269:17) oder >Hintergrundbewusstsein< (Hua 111/2, 605:35f. — VIII, 145:22 - 308:37f.
-IX, 529:41) und >Bewusstseinshintergrund« (Hua IX, 480:25 -XXV, 109:22), wobei die
Unterschiede nicht ohne weiteres klar sind. Jeder Bewusstseinshintergrund (Hinter-
grund des Bewusstseins, das Bewusstsein hat einen Vorder- und einen Hintergrund;
beide sind Bewusstsein) ist unvermeidlich Bewusstsein vom Hintergrund bzw. von den

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A 13

https://dol.org/10.5771/8783485096652-9 - am 16.01.2026, 08:40:24.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

14

0. Einleitung

seiner Bereitschaft, in immer neuen Anliufen und immer neuen
Wendungen dieselben Sachverhalte zu beschreiben und in den Griff
zu bekommen, verwirren zunichst denjenigen Leser, der sich nicht
nur in ein Werk vertieft. Seine Gedanken entwickeln sich stindig
weiter, immerfort ergeben sich neue Aspekte, denen er nachgeht,
auch durch die Auseinandersetzung mit anderen Autoren. So bleibt
es oftmals unklar, was Husser]l wohl an bestimmter Stelle meint,
wenn er einen anderweitig bekannten Ausdruck in einem véllig an-
deren Zusammenhang aufnimmt. Man kommt mit dem angelesenen
Verstindnis eines Wortes oftmals nicht aus; der Text wird, im Lichte
der alten Terminologie gelesen, mehrdeutig oder gar unverstindlich.
Gerade deshalb aber ist es unerlisslich, Husserl beim Wort zu neh-
men, diese Mehrdeutigkeiten aufzuweisen und Parallelstellen fiir die
Interpretation heranzuziehen.

Man wartet auf die elektronische Fassung der Husserliana, aus-
gestattet mit den geldufigen Suchmaschinen, welche erst die bisher
erschienenen ca. dreifig Bande mit je ca. 500 Seiten, tiberblicksweise
wiirden erschlieSen helfen. Niitzlich wiren auch Verzeichnisse der
von den Autoren thematisierten Worte, Begriffe und Probleme Hus-
serls und der behandelten Husserl-Stellen. Wer behandelt welchen
Terminus, etwa >radikal< oder >rein< oder >transzendentalc, welcher
Husserl-Stelle, in welchem Werk oder Aufsatz?

Leiten lasse ich mich bei meiner Interpretation von den Fragen:
Was versteht Husserl unter Bewusstsein, Reflexion und Ich? Wie be-
nutzt er diese Begriffe? Gebraucht er sie konsistent? Sind sie mehr-
deutig? Andert sich ihre Bedeutung? Wie denkt er ihr Verhaltnis? Die
Interpretation soll im Besonderen die Zweideutigkeit der Reflexion
aufweisen und zugleich kritisch die Grenzen der phanomenologi-
schen Auffassung der Reflexion, aber auch des Bewusstseins als eines
Aktes sichtbar machen. Methodisch geht es weniger darum, die Pro-
bleme, in die Husserl sich verstrickt, zu 16sen, als vielmehr diese Pro-

Gegenstinden im Hintergrund), also Hintergrundbewusstsein. Umgekehrt ist auch
Hintergrundbewusstsein Bewusstsein vom Hintergrund oder im Hintergrund; und Be-
wusstsein im Hintergrund ist ebenfalls Hintergrundbewusstsein.

Dabei spielt es keine Rolle, ob mit »Hintergrund: der Hintergrund selbst oder dessen
Gegenstinde gemeint sind. Ferner sprechen wir vom Hintergrund sowohl in noemati-
scher als auch in noetischer Orientierung: entweder meinen wir die Stimmungen und
Affekte, die den Hintergrund der (vordergriindigen) Wahrnehmung ausmachen, oder
die weltlichen Gegenstinde.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

https://dol.org/10.5771/8783485096652-9 - am 16.01.2026, 08:40:24. A



https://doi.org/10.5771/9783495996652-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

0. Einleitung

bleme sichtbar zu machen, zu beschreiben und zu sondieren, in wel-
chen Annahmen, Voraussetzungen und Bedingungen sie wurzeln.

Entsprechend stelle ich zunichst einmal die entscheidenden
Passagen in den Logischen Untersuchungen (Kap. 1), in der Phéno-
menologie des inneren Zeitbewusstseins (Kap.2), in den Ideen I
(Kap. 3) und in Erste Philosophie (Kap. 4) interpretierend und kri-
tisch vor. Die Kritik ist eine immanente Kritik, die sich besonders in
den ersten vier Kapiteln Satz fiir Satz in den Fortgang der Husserl-
schen Argumentation einlebt und dabei nach iiberraschenden Wen-
dungen und Briichen fragt. Wenn die Interpretation Ungereimthei-
ten ausmacht, Unterschiede oder Widerspriiche zu anderen Stellen,
gilt es zu priifen, wie es zu diesen kommt, ohne vorschnell Einheit
zu behaupten.

Im Anschluss werden Konsequenzen gezogen und ausgewihlte
Problembereiche erdrtert. So stelle ich im fiinften Kapitel den Unter-
schied von ausdriicklicher und unausdriicklicher Reflexion dar, wie er
sich aus den vorhergehenden Interpretationen ergab, und analysiere
anschlieend im sechsten Kapitel mehrere synonyme Ausdriicke fiir
Anonymitit und deren Mehrdeutigkeit. Das Kapitel sieben macht auf
unterschiedliche Formen, Funktionen und Leistungen der Reflexion
aufmerksam. Im Kapitel acht gehe ich dem zeitlichen Verhaltnis von
cogitatio und reflexio nach und versuche, die Gleichzeitigkeit beider
als moglich zu erweisen, im Kapitel neun betrachte ich das Problem
der Iteration und des unendlichen Regresses im Licht der un-
ausdriicklichen Reflexion. Das Kapitel zehn ist den Motiven der Re-
flexion und Husserls bzw. dem Unterschied von empirischer und
transzendentaler Reflexion gewidmet. Die Kapitel elf und zwalf be-
schéftigen sich mit der Vieldeutigkeit des Ichbegriffs, mit den Verin-
derungen, die er im Laufe der Zeit bei Husserl erfahrt, und mit der
Stellung des Ichs zum Bewusstsein und zur Reflexion. Dem Ich wird
eine mittlere und vermittelnde Stellung zwischen Bewusstsein und
Reflexion zugewiesen. Der Schluss (Kap. 13) fasst die Ergebnisse zu-
sammen und ldsst einen reicheren Begriff von Bewusstsein und Akt
anklingen, der nicht mehr einseitig die Intentionalitit auszeichnet,
sondern auch andere, durchaus phinomenologische Kriterien einbin-
det. Vielleicht ist der Ausdruck >Erlebnis< angemessener; >Erlebnisc
wird eher mehrdimensional verstanden als >Akt«. Auch soll deutlich
werden, dass das Nachzeichnen des Husserlschen Verstandnisses der
thematischen Begriffe durchaus dem Verstiandnis des oben angedeu-
teten Selbstverhéltnisses und des Bewusstseinsproblems dient.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A

https://dol.org/10.5771/8783485096652-9 - am 16.01.2026, 08:40:24.

15


https://doi.org/10.5771/9783495996652-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

