Sakralkénigtum und Gemeinschaftskunst.

Der Alte Orient und das Politische

JAN ASSMANN

Was das Politische angeht, hat der Alte Orient einen schlechten Ruf im
europdischen Gedschtnis." Bis zur Entzifferung der originalen Quellen im
neunzehnten Jahrhundert war Europa auf die biblischen, griechischen und
lateinischen Nachrichten und damit auf die Aufenansicht der altorientali-
schen Reiche angewiesen, und diese Aulenansicht ist nicht sehr einladend.
Mesopotamien, also »Babel« und »>Ninives, erscheinen in der Bibel als In-
begriff von Hybris, Willkiirherrschaft und moralischer Verderbtheit;
Agypten ist das Haus der Knechtschaft und wird als Inbegriff von Unterd-
riickung, Schinderei, Zauberei und Gotzendienst geschildert. Den Grie-
chen tritt der Orient vor allem in der persischen Variante als »orientalische
Despotie«< entgegen, als gesetzlose Willkiirherrschaft eines Einzelnen oder
einer Clique tber ein unterdriicktes Volk. Freiheit, Autonomie, politische
Selbstbestimmung erscheinen sowohl in der Bibel als auch bei den Grie-
chen als Kriterium der Selbstabgrenzung von den Reichen des Orients.
Agypten kommt bei einigen eher konservativen Staatsdenkern wie Isokra-
tes, Platon und Hekataios von Abdera allerdings sehr viel besser weg. In
der Gegeniiberstellung von orientalischer Despotie, die auf Willkiir griin-
det, und westlicher Politik, die auf Gesetz und Verfassung griindet, steht
Agypten fiir einen dritten Weg, der Monarchie und Gesetz verbindet (vgl.
2000: Kap. I11.3). Im Ganzen aber ist das Image des Alten Orients, was das
Politische angeht, eher schlecht. Stand er frither fiir das Gegenbild guter
politischer Ordnung, so wird ihm heute »>das Politische« tiberhaupt abge-

1 Dieser Beitrag geht auf die von Bernd Giesen organisierte »Konstanzer Mei-
sterklasse« 2003 mit Mary Douglas und Shmuel N. Eisenstadt zuriick, die
unter dem Thema >Religion and Politics«< stand (vgl. Giesen/Suber 2005).

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358 | JAN ASSMANN

sprochen, das im eigentlichen, noch heute giiltigen Sinne, wie Christian
Meier (1989) gezeigt hat, erst mit den Griechen entstand.”

Das Politische, das ist nach unserem Verstindnis ein Raum o6ffentli-
chen Handelns und Entscheidens im Dienste der Polis und des Gemein-
wohls, im Gegensatz zu den privaten Rdumen des Handelns in eigener Sa-
che. Ein Raum offentlichen Handelns und Entscheidens setzt die Mitbe-
stimmung freier Biirger voraus. Wenn ein Einzelner diesen Raum stellvert-
retend fiir alle besetzt und den Untertanen jede Moglichkeit der Mitbe-
stimmung genommen ist, dann kann von dem Politischen nicht mehr die
Rede sein. Zugleich mit dem Raum des Politischen und den Méglichkeiten
biirgerlicher Mitbestimmung entsteht das Politische als Diskurs, zentriert
um die Fragen nach der besten Verfassung, den besten Gesetzen und den
Grundlagen von Herrschaft und Gerechtigkeit. Wenn jeder mitreden kann,
miissen objektive MaBstdbe fiir die Richtigkeit und Giiltigkeit von Ent-
scheidungen gefunden werden. Das heifit Gerechtigkeit. Diesen Diskurs
kann es nicht geben, wo alle diese Fragen schon vorab im Sinne der mo-
narchischen Totalreprasentation geklart sind.

Der Alte Orient hat, soweit ich sehe, keine Alternativen zu der offen-
bar als einzig denkbar geltenden monarchischen Verfassung hervorgeb-
racht. Vermutlich hat es auch keine Diskurse iiber die beste Verfassung
gegeben. Biirgerliche Mitbestimmung wire fiir Agypten und Mesopota-
mien keine denkbare Alternative gewesen, weil die dafiir notwendigen
grofraumigen Institutionen, Infrastrukturen und Kommunikationskanéle
nicht existierten. Auch Rom horte in dem Moment auf, eine Republik zu
sein, als die dafiir optimale Betriebsgrofle allzu drastisch tiberschritten
war, und die europdischen Staaten kehrten erst dann zu dem Politischen im
griechischen Sinne zuriick, als die fiir biirgerliche Mitbestimmung erfor-
derlichen Infrastrukturen moglich geworden waren. Erst heute leben wir in
einer Welt, in der sich die Demokratie als beste Verfassungsform und der
Nationalstaat als optimale Betriebsgrole durchzusetzen begonnen haben.
Freilich, nachdem das Politische als Diskurs einmal in die Welt gekommen
war, war es, solange die klassischen Sprachen lesbar und die Texte zu-
ganglich blieben, daraus nicht mehr wegzudenken und so kann es sich
manchen so darstellen, als sei erst mit den Griechen das Politische in die
Welt gekommen und seitdem nicht mehr daraus verschwunden.

Nachdem nun aber durch die Entzifferung der alten Schriften die ori-
ginalen Quellen zuginglich geworden sind, sind wir nicht mehr aus-
schlieBlich auf die biblische und klassische Aufenansicht des Alten
Orients und seiner politischen Kultur bzw. Barbarei angewiesen, sondern
konnen uns auch tiber die Innenansicht dieser Welt Aufschliisse verschat-
fen. Das mochte ich hier in aller gebotenen Kiirze versuchen und mich da-
bei weitgehend auf das Alte Agypten beschrinken. In seiner Innenansicht

2 Einen weiteren Begriff des Politischen vertritt Raaflaub (1993).

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAKRALKONIGTUM UND GEMEINSCHAFTSKUNST | 359

stellt sich der dgyptische Staat (und ich glaube, man kann das verallgemei-
nern und sagen: der altorientalische Staat) als ein Institut der Gerechtigkeit
dar. yMa’atq, also Recht, Wahrheit, Ordnung in Agypten, >kittuc und >me-
scharuq, also Recht und Gerechtigkeit in Mesopotamien, und >ascha¢, Ge-
rechtigkeit und Wahrheit in Altiran sind die zentralen Begriffe aller politi-
schen Diskurse, die es auch hier gegeben hat, auch wenn sie nicht um die
Frage nach der besten Verfassung, sondern eher um die Grundlagen von
Herrschaft und Gemeinschaft kreisten.

Die zentrale Aufgabe des dgyptischen Staates (bzw. quellensprachlich:
des dgyptischen Konigs, also Pharaos) war es, auf Erden Gerechtigkeit
einzusetzen und das Unrecht zu vertreiben (vgl. Assmann 1990). Damit
war die Errichtung einer Rechtssphére gemeint, in der rohe Gewalt ausge-
schlossen war und in der vor dem Gesetz alle gleich, das heifit die Unter-
schiede zwischen stark und schwach, arm und reich aufgehoben waren.
Das Ideal der Rechtsprechung wurde weniger darin gesehen, die Ubeltiter
zu bestrafen als dem Schwachen gegeniiber dem Starken zu seinem Recht
zu verhelfen, fiir die Witwen und Waisen als die sprichwortlich Entrechte-
ten einzustehen, zwischen streitenden Parteien zu schlichten und die sozia-
le Harmonie herzustellen und aufrecht zu erhalten. Der dgyptische Staats-
mythos, der Mythos von Horus und Seth, erzéhlt, wie der schwache Knabe
Horus, der legitime Sohn des ermordeten Osiris, und der starke Gewaltti-
ter Seth, der Morder seines Bruders Osiris, um die Nachfolge im Ko6nigs-
amt streiten. Nach langem Rechtstreit erhidlt Horus den Thron, Recht
triumphiert tiber Gewalt, aber Seth wird anderweitig abgefunden und die
Streitenden versohnen sich, weil Recht ohne Gewalt hilflos ist, so wie
Gewalt ohne Recht barbarisch ist.” Das Recht bedarf, wie es schon Blaise
Pascal in einer beriihmten Passage seiner »Pensées« feststellte, der Gewalt
zu seiner Durchsetzung.

»Die Gerechtigkeit ohne Gewalt ist kraftlos, ohnméchtig; Gewalt ohne Gerech-
tigkeit ist tyrannisch. Gerechtigkeit ohne Gewalt wird nicht anerkannt, weil es
immer Bosewichte gibt; Gewalt ohne Gerechtigkeit wird angeklagt. Man muf al-
so Gerechtigkeit und Gewalt zusammenstellen, damit, was gerecht und angemes-
sen auch stark und kriftig, was stark und kriftig auch gerecht und angemessen
ist.

Da man nicht hat erreichen konnen, dafl das Gerechte und Angemessene auch
stark und kriftig ist, hat man dafiir gesorgt, dafl das Starke und Kréftige gerecht
und angemessen ist« (Derrida 1991: 23).

Als den zentralen politischen Diskurs im Alten Agypten mochte ich die
sog. »Klagen« ansprechen (Junge 1977). Sie bilden den Ort, an dem in der
altagyptischen Welt tiber die Fragen der Herrschaft, Gemeinschaft und Ge-
rechtigkeit nachgedacht wird. Das sind Texte, in denen ein Einzelner ent-

3 Vgl. zu diesem Mythos Frankfort (1948) und Griftiths (1960).

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360 | JAN ASSMANN

weder in Form eines Selbstgesprichs oder gegeniiber einer hoheren In-
stanz den Zustand einer Welt beklagt, aus der Gerechtigkeit, Herrschaft
und Gemeinschaft verschwunden sind. Diese drei gehdren offenbar un-
trennbar zusammen. Keine Herrschaft ist ohne Gerechtigkeit und Gemein-
schaft, keine Gerechtigkeit ohne Herrschaft und Gemeinschaft, keine Ge-
meinschaft ohne Herrschaft und Gerechtigkeit denkbar. Statt >Herrschaft«
miissen wir iiberall »Koénigtum« einsetzen, das wird, wie schon gesagt,
alternativlos gedacht. Der Grundsatz aber, dass keine Herrschaft ohne Ge-
rechtigkeit und Gemeinschaft denkbar ist, entzieht schon einmal dem Kli-
schee der orientalischen Despotie der Boden. Dass keine Gerechtigkeit
und Gemeinschaft ohne Herrschaft bzw. Konigtum denkbar sei, das aller-
dings steht nun unserem Begriff des Politischen diametral entgegen. Man
konnte sagen, dass die groBBe Leistung der Griechen darin besteht, diesen
Nexus aufgebrochen zu haben.

In der Tat stellt der Nexus von Gerechtigkeit und Konigtum das
Grundprinzip der altorientalischen Staaten dar, das daher am Angemessen-
sten als »Rechtskonigtum« zu bezeichnen ist. Der Konig legitimiert sich
dadurch, dass er die genannte Rechtssphire herstellt und sich an sie bindet.
Seine vornehmste Aufgabe besteht darin, die Gesetze zu erlassen und in
Kraft zu setzen. Die Gesetze bilden das geltende Recht, und die Gerech-
tigkeit stellt eine iibergeordnete Norm dar, an der sich die Gesetze zu
orientieren und zu messen haben. Gerechtigkeit umfasst mehr als das
Recht, sie umfasst auch Erbarmen, Amnestie, Rechtsverzicht in Fillen, wo
die blinde Durchsetzung des Rechts die soziale Harmonie storen wiirde.
Gerechtigkeit ist eine rettende Instanz, sie hat in erster Linie, wir haben es
schon gesehen, die Aufgabe, die Schwachen vor der Unterdriickung durch
die Starken und die Armen vor der Ausbeutung durch die Reichen zu
schiitzen.

Im Grunde l4duft die Idee einer »rettenden Gerechtigkeit« (Assmann/
Janowski/Welker 1998), die ihre Aufgabe darin sieht, die Schwachen vor
den Starken zu schiitzen, auf eine Gleichsetzung von »stark< und >bose« hi-
naus. Nietzsche hat das bekanntlich als eine speziell jiidisch-christliche Er-
rungenschaft angesehen und als »Ressentiment« und »Sklavenmoral« ge-
deutet (Nietzsche 1999). Max Weber ist ihm darin mit grofer Zustimmung
gefolgt (Fleischmann 1981). Damals waren die dgyptischen und vorder-
orientalischen Quellen noch unzureichend erschlossen. Inzwischen ist
deutlich geworden, dass es sich hier um ein gesamtorientalisches Gerech-
tigkeitsdenken handelt, an dem die judisch-christliche Bibel lediglich auf
ihre besondere Weise Anteil hat. Von Sklavenmoral kann iiberhaupt keine
Rede sein. Auch diese Einschitzung zeigt nur wieder, wie fremd uns das
Prinzip der rettenden Gerechtigkeit geworden ist.

Diesen Vorstellungen von Staat und Gerechtigkeit liegt eine negative
Anthropologie zugrunde. Gédbe es den Staat nicht, der auf Erden fiir Ge-
rechtigkeit sorgt, dann wiirde das Unrecht herrschen, dann wiirden die

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAKRALKONIGTUM UND GEMEINSCHAFTSKUNST | 361

Starken die Schwachen unterdriicken und die Reichen die Armen ausbeu-
ten. Das wird als Naturzustand vorausgesetzt. Wenn es als die erste Auf-
gabe des Konigs angesehen wird, die yMa’at« auf Erden zu verwirklichen
und das Unrecht daraus zu vertreiben, dann wird unterstellt, dass ohne den
Konig auf Erden das Unrecht herrscht. Diese Anthropologie finden wir
auch anderswo, z.B. im »Arthashastra¢, der Staatslehre des klassischen In-
dien, deren Lehren Max Weber als »nacktesten Machiavellismus« be-
zeichnete (Weber 1978: 65f,, 145f.).4 Nur durch den Staat gelingt dem
Menschen die Heraushebung aus dem Chaos der subhumanen Sphire ewi-
ger gegenseitiger Zerfleischung, in das er im Zustand der Herrschaftslo-
sigkeit (arajaka<) wieder zuriickfillt: »Gébe es auf Erden keinen Konig,
der den ziichtigenden Stock tragt, dann wiirden die Starken die Schwachen
aufspielen und braten wie F ische«.”

Dem Staat, d.h. dem Krieger- und Fiirstenstand (>kshatriyac), fallt in
diesem Weltbild eine sehr umfassende Schutzpflicht zu, ndmlich die, eine
Ordnung des Zusammenlebens aufzubauen und zu garantieren, welche
Menschentum (>manushaq) iiberhaupt erst moglich macht. Aus der pessi-
mistischen Anthropologie und der Fiktion eines chaotischen Naturzustands
ergab sich eine umfassende Ermichtigung zum Gewaltgebrauch und zur
Aggressivitit. In der abendldndisch-christlichen Tradition wird die pessi-
mistische Anthropologie seit Augustinus mit der Doktrin der Erbsiinde be-
griindet. So taucht das indische Bild vom >Gesetz der Fische« (»matsya-
nyayaq) auch in der mittelalterlichen Staatslehre auf: »Uberall unterdriik-
ken die Starken die Schwachen und die Menschen sind wie die Fische im
Meer, die sich gegenseitig verschlingen«. Dieser Satz steht im Gesetzbuch
Friedrichs II. von Hohenstaufen aus dem Jahre 1231. Durch den Siinden-
fall fassten die Menschen

»gegeneinander Hass, trennten den nach natiirlichem Recht gemeinsamen Besitz
der Dinge und [...] scheuten sich nicht, auf Streitigkeiten einzugehen. So [...]
wurden die Fiirsten der Welt gewihlt, damit durch sie die Freiheit zu Verbrechen
eingeschriankt werden kénne« (Borst 1979: 285ff.).

Zu den anthropologisch pessimistischen Staatstheoretikern gehort auch
Thomas Hobbes mit seiner Vorstellung von der wolfischen Natur des
Menschen (>homo homini lupus<) und seiner Theorie des Naturzustands
als eines Kriegs aller gegen aller (>bellum omnium contra omnes«). Carl
Schmitt hat diesen Zusammenhang von Staatslehre und Anthropologie in
der 2. Auflage seines Buches >Der Begriff des Politischen< (1932) sehr
klar formuliert:

4 Vgl. zum >Arthashastra< auch Louis Dumont, der feststellt: »Die oft betonte
Parallele zu Machiavelli ist durchaus nicht unsinnig« (1976: 353).
5 Originalquelle: Mahabharata XII, 67, 16 (Dumont 1976: 351).

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362 | JAN ASSMANN

»Man konnte alle Staatstheorien und alle politischen Ideen auf ihre Anthropolo-
gie priifen und danach einteilen, ob sie, bewufit oder unbewuft, einen »von Natur
bosen< oder einen »von Natur guten< Menschen voraussetzen« (Schmitt 1979:
S9ft.).

Wenn er dann feststellt, dass »alle echten politischen Theorien (den Men-
schen) als »bose¢, d.h. als keineswegs unproblematisches, sondern als >ge-
fahrliches< und dynamisches Wesen« voraussetzen« (ebd.), dann ist klar,
dass fiir ihn auch die altorientalischen Staatslehren >echte« politische Theo-
rien darstellen. Im gleichen Sinne wie Schmitt, darin waren die beiden sich
einig, erkennt auch Leo Strauss in der Gefihrlichkeit des Menschen die
Quelle seiner »Herrschaftsbediirftigkeit« (Strauss 1998: 114f.). So uralt
diese politischen Ideen sind, so schwer sind sie zu {iberwinden. Noch im
Jahre 2005 schrieb Rudolf Burger:

»Der Liberalismus, geborgen und befangen in einer Welt der Kultur, vergifit das
Fundament der Kultur, den Naturzustand, das heifit die menschliche Natur in ih-
rer Geféhrlichkeit und Geféhrdetheit. Mit anderen Worten: Er vergif3it die Wolfs-
natur des Menschen« (Burger 2005: 1041).

Nun muss man aber, was die Anthropologie angeht, einen wichtigen Un-
terschied zwischen der dgyptischen und der Hobbes’schen Staatslehre be-
riicksichtigen. Hobbes spricht dem Menschen alle angeborene Sozialitit
ab. Fiir ihn ist der Mensch ein ausschlieBlich auf Selbsterhalt und Lustge-
winn ausgerichtetes Individuum, das sich mit anderen Menschen nur in
Verfolgung seiner eigenen Interessen verbindet. Fiir die Agypter dagegen
ist der Mensch (wie fiir Aristoteles) ein von Haus aus auf Bindung ange-
legtes Wesen, ein »animal sociale(, das nur in Gemeinschaft mit anderen
leben kann. Diesem natiirlichen Bindungsbediirfnis steht zwar ein Trieb
nach Macht und Selbstdurchsetzung entgegen, aber dieser Trieb ist durch
Erziehung formbar. Die Agypter gehen also davon aus, dass der Mensch
nicht nur durch den dufleren Zwang der politischen Herrschaft, d.h. durch
Androhung von Gegengewalt, sondern auch und vor allem durch Erzie-
hung dazu gebracht werden kann, das Recht zu achten und den Schwachen
zu schonen. Die Gerechtigkeit ist zwar nicht von Natur aus im Menschen
angelegt, aber er ist von Natur aus auf Gemeinschaft und damit auf Ge-
rechtigkeit und Herrschaft hin angelegt, so dass er zu ihr erzogen werden
kann, von wenigen unverbesserlichen Egoisten abgesehen.

Dieser Erziehung und Unterweisung dienen die Texte, die ich fiir das
Alte Agypten als eine Form politischen Diskurses reklamieren mochte. Es
handelt sich um die Lehren einer Gemeinschaftskunst, die den Menschen
zum Mitmenschen und zum harmonischen und erfolgreichen Zusammen-

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAKRALKONIGTUM UND GEMEINSCHAFTSKUNST | 363

leben mit Anderen erziehen méchte.’ Wir diirfen den Begriff des Politi-
schen nicht mit Herrschaft gleichsetzen. Das Politische hat immer zwei
Dimensionen, die vertikale der Herrschaft und die horizontale der Ge-
meinschaft. Die eine ist immer in der anderen mitgedacht. Der dgyptische
Begriff von Gemeinschaft beruht auf dem Prinzip der »vertikalen Solidari-
tit.” Um das zu erkldren, muss ich noch einmal auf den dgyptischen
Staatsmythos, den Mythos von Horus und Seth, zuriickkommen. Dieser
Mythos beruht auf zwei Konstellationen: der Feindschaft zwischen den
Briidern Osiris und Seth, und dem Biindnis zwischen Vater und Sohn, Osi-
ris und Horus. Dies Biindnis besteht iiber die Todesschwelle hinweg und
verhilft dem toten Vater nicht nur zu seinem Recht, sondern auch zu einer
Art von Auferstehung. Indem der Sohn auf Erden seinen Platz in der Ge-
sellschaft iibernimmt und fiir ihn eintritt, stellt er seine Ehre und damit ei-
nen wichtigen Aspekt seiner sozialen Personlichkeit wieder her. Auf die-
sem Vater-Sohn-Biindnis beruhen in Agypten Staat und Kultur. Es stellt
die genaue Umkehrung der Freudschen Konstruktion der ddipalen Kon-
stellation dar. Wie bei Freud Vatermord und Bruderbund, so gehéren bei
den Agyptern Brudermord und Vaterbund zusammen. So wie der Bruder-
bund als Prinzip einer Gemeinschaftskunst auf dem Gedanken einer »hori-
zontalen«< Solidaritit zwischen Gleichen, so fordert der Vaterbund die »ver-
tikale« Solidaritdt zwischen Ungleichen: Hoheren und Niederen in der So-
zialdimension, Toten und Lebenden in der Zeitdimension. Vertikale Soli-
daritdt bedeutet Verantwortung und Schutz von oben nach unten, Loyalit4t
und Gehorsam von unten nach oben. Wahrend horizontale Solidaritét die
Ungleichheit zwischen den Menschen aufheben will, setzt vertikale Soli-
daritit sie als naturgegeben und unaufthebbar voraus und will nur ihre Fol-
gen mildern: durch soziale Normen, die Wohltitigkeit und Armenpflege,
Erbarmen und Verantwortung einschirfen im Sinne von Verpflichtungen,
die mit der Zugehorigkeit zur Hierarchie verbunden sind. Die Starken
werden nicht geschwicht und die Schwachen nicht gestirkt, aber den Ers-
teren wird Verantwortung fiir die letzteren, den Letzteren Loyalitit gege-
niiber den Ersteren eingeschérft.

Diese Konzeption einer vertikalen Solidaritét ist uns griindlich fremd
geworden. So kann es uns als selbstverstandlich erscheinen, das Politische
mit dem horizontalen Prinzip der briiderlichen Gleichheit zu identifizieren.
Ich will hier auch in keiner Weise fiir das vertikale und gegen das horizon-
tale Prinzip der Vergemeinschaftung plddieren. Ich wende mich nur gegen
die Vereinseitigung, durch die der Alte Orient mit seinen politischen Er-
rungenschaften von vornherein aus dem Blick gerédt. Immerhin sind hier
die ersten politischen Ordnungen groBen Stils entstanden, wobei Agypten

6 Zum Begriff der »Gemeinschaftskunst« vgl. Assmann/Krippendorft/
Schmidt-Glintzer (2006).

7 Diesen Begriff habe ich in meinem Buch »Ma’at« (Assmann 1990) niher er-
lautert.

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

364 | JAN ASSMANN

als der erste grofle Flachenstaat der Geschichte gelten kann. Die Griechen
hatten zwar, wie Christian Meier betont, keine Griechen vor sich, aber sie
hatten die altorientalischen Grof3reiche und Hochkulturen vor Augen, von
deren Beispiel sie sich, wenn sie ihm schon nicht folgen wollten, doch
immerhin abkehren konnten. Die Alten Agypter hatten nur die Prihistorie
vor sich.

Wenn uns schon das Prinzip der vertikalen Solidaritét fremd geworden
ist, dann gilt das in einem noch ganz anderen Mafe fiir das, was ich die
politische Theologie der altorientalischen Reiche nennen mochte, also die
Formen, in denen die beiden Achsen der Politik, die Herrschaft und die
Gemeinschaft, religids interpretiert bzw. sakralisiert wurden. Im Alten
Orient kann man zwischen Religion und Politik bzw. zwischen Kirche und
Staat nicht unterscheiden. Weder das Politische noch das Religiose sind als
eigengesetzliche Sphiren menschlichen Denkens und Handelns ausdiffe-
renziert. Das ist einer der entscheidenden und durchaus einleuchtenden
Griinde Christian Meiers, erst den Griechen die Erfindung des Politischen
zuzuschreiben. Allerdings ist diese Ausdifferenzierung mindestens ebenso
wie eine griechische auch eine biblische Errungenschaft; vor allem aber ist
sie in der abendlédndischen Geschichte immer wieder riickgéngig gemacht
worden, so dass die altorientalische politische Theologie allen biblischen
und griechischen Errungenschaften zum Trotz durch das ganze Mittelalter
und bis weit in die Neuzeit hinein kaum etwas von ihrer Aktualitéit verlo-
ren hat. Gerade in den Ideen der politischen Theologie ist der Alte Orient,
wie zu zeigen sein wird, im politischen Denken des Abendlandes am in-
tensivsten lebendig geblieben.

Beginnen wir mit der Achse der Herrschaft. Wieder konzentriere ich
mich auf Agypten und stelle anheim, wie weit sich diese Dinge auf Meso-
potamien tbertragen lassen (vgl. Sigrist 2004). Als erstes ist hier festzu-
stellen, dass die Herrschermacht als solche als etwas Heiliges und Uber-
menschliches gilt. Sie kann nicht von Menschen ausgeiibt werden. In Me-
sopotamien gilt »lugal¢, der Ko6nig, als eine besondere, gewissermalien
iiberlebensgroBe und gotternahe Art Mensch, in Agypten ist »Pharao«
schlichtweg ein Gott (vgl. Frankfort 1948, Gundlach/Weber 1992,
O’Connor/Silverman 1995, Gundlach/Klug 2004). Nichts konnte unserem
ebenso wie dem griechischen, aber auch dem biblischen politischen Den-
ken fremder sein. Herrschen gilt den Agyptern als Fortsetzung der Schép-
fung unter den Bedingungen der geschaffenen Welt. Nachdem der Son-
nengott die Welt teils geschaffen, teils sich in sie verwandelt hat, und
nachdem er diese aus ihm hervorgegangene Welt zusammen mit anderen
Gottern beherrscht hat, zog er sich samt seinem Pantheon in den Himmel
zurlick und delegierte die irdische Herrschaft an den Pharao. Das wird in
einem sehr zentralen und kanonischen Text folgendermaBen ausgedriickt:

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAKRALKONIGTUM UND GEMEINSCHAFTSKUNST | 365

»Re (der Schopfer- und Sonnengott) hat den Konig eingesetzt auf der Erde der
Lebenden fiir immer und ewig, um den Menschen Recht zu sprechen und die
Gotter zufriedenzustellen, um die Ma’at zu verwirklichen und das Unrecht zu
vertreiben. Er gibt den Goéttern Gottesopfer und den Toten Totenopfer« (Ass-
mann 1970; 1983: 48f.; 1990: 205ff.; Betro 1990).

Hier sind die Aufgaben des Staates noch einmal zusammengefasst. Er
muss die »Ma’at« verwirklichen und deren Gegenteil, die >Isfetc (Liige,
Unrecht, Chaos), vertreiben, dadurch, dass er den Menschen Recht spricht
und die Gotter mit Opfern zufrieden stellt. Recht und Kult also sind die
vornehmsten Aufgaben des Konigs. Dafiir ist er auf Erden eingesetzt.

Pharao bildet also nicht allein die Spitze der politischen Pyramide. Er
ist eine Verweisfigur, die auf einen noch Hoheren hindeutet: den Sonnen-
und Schopfergott, der ihn als seinen Sohn auf Erden eingesetzt hat, damit
er das Werk der Weltinganghaltung dort im Rahmen der Menschenwelt
durchfithre wie der Sonnengott im Rahmen der Gotterwelt. Hier treffen
wir nun, als Herzstiick der dgyptischen politischen Theologie, wieder auf
das Vater-Sohn-Biindnis, auf dem, wie ich sagte, in Agypten Staat und
Kultur beruhen. Pharao ist der Sohn in dieser Konstellation, der allen G6t-
tern als seinen Vitern und Miittern gegeniibertritt. Er ist ein Gott, aber ein
Sohn-Gott, der sein Herrscheramt nur in Verbindung mit seinem Vater und
der Gotterwelt ausiiben kann. Als Sohn-Gott trigt er den Namen des para-
digmatischen Sohnes in der dgyptischen Gotterwelt, Horus, des Sohnes
und Réchers des erschlagenen Osiris. Der Gott Horus verkorpert sich in
jedem regierenden Konig; das ist die d4gyptische Variante jener politischen
Theologie, die Ernst Kantorowicz (1990) als die Lehre von den zwei Kor-
pern des Konigs bekannt gemacht hat. Auf Darstellungen sicht man oft
den Konig begleitet von einem Doppelgédnger, seinem >Ka¢, der den Ho-
rus-Namen auf dem Kopf trigt. Der >Ko6nigs-Kac ist der ewige Amtskorper
des Konigs, der neben seinem vergénglichen Individualkorper einhergeht.
Wiéhrend im Alten Reich, dem ersten dgyptischen Staat des dritten Jahr-
tausends vor Christus, die Géttlichkeit des Pharao herausgestellt wurde,
der als Gott auf Erden herrschte, kam es im Mittleren und Neuen Reich
mehr auf das Représentationsverhéltnis Pharaos zum Schopfer- und Son-
nengott an, und die haufigste Umschreibung seiner Rolle war nun die eines
Bildes oder lebenden Bildes Gottes (z.B. >Tutanchamun< = >lebendes
Ebenbild Amuns<) (Hornung 1967: 123ff., Ockinga 1984).

Die Konzeption Pharaos als Sohnes und Bildes Gottes ist in der Bibel
bekanntlich auf die radikalste Weise demokratisiert worden. Die Bibel er-
kldrt den Menschen schlechthin zum Bilde Gottes, das Pridikat der Sohn-
schaft aber wird dem auserwéhlten Volk zugesprochen. In dieser Rolle tritt
Israel an die Stelle Pharaos. Aber auch das mesopotamische Konigsmodell
wird in der Bibel in gleicher Weise demokratisiert und auf die Beziehung
Gottes zu seinem Volk umgedeutet. In Mesopotamien beruht die Vorstel-

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

366 | JAN ASSMANN

lung der Beziehung zwischen Konig und Goétterwelt auf dem Modell der
heiligen Hochzeit. Einmal im Jahr steigt der Konig in das Brautgemach
auf der Spitze des Tempelturms und vermihlt sich dort mit der Goéttin
Inanna bzw. Ischtar (Steinkeller 1999: 103ff.). Daraus wird in der Bibel
die Metapher der Brautschaft Israels zu seinem Gott.

Andere Aspekte des altorientalischen Ko6nigsbildes aber werden nun
dem biblischen Gott zugeschrieben. Dazu gehort in allererster Linie der
zentrale Aspekt des Gesetzgebers. Aus der Gerechtigkeit, die der Konig
auf Erden verbreiten soll, wird jetzt Gottes Gerechtigkeit. Damit wird nun
auch erstmals zwischen den Sphiren des Politischen und des Religiésen
strikt unterschieden. Das gilt zwar nicht fiir die Konigszeit und die Ko-
nigspsalmen, in denen der Kénig noch genau wie in Agypten als Sohn und
Reprisentant Gottes angesprochen wird, aber fiir das Deuteronomium, das
dann zum Ausgangspunkt einer ganz neuen und bis heute bestimmenden
Konzeption von Religion und Politik wird. Jetzt wird das Konigtum siku-
larisiert und das Religigse allein auf Gott bezogen. Die religiése Dimensi-
on des Konigtums wird in der Figur des Messias eschatologisiert, d.h. aus
der Geschichte ausgelagert und auf das Ende der Geschichte verschoben.
Bis dahin ist Gott in der Menschenwelt durch keinen Herrscher reprisen-
tierbar. Die politische Zentralidee des Alten Orients, die Beziehung zwi-
schen Gott und Herrscher im Sinne der Sohnschaft oder Représentation,
also die Vorstellung der Immanenz des Géttlichen im Herrscher, erscheint
nun als Inbegriff des Heidentums. In dieser Form aber wird sich das Hei-
dentum als praktisch uniiberwindlich erweisen. Offenbar ist die Idee der
gottlichen Immanenz im Herrscher von so verfiihrerischer Strahlkraft, dass
sie durch keine Aufkldrung endgiiltig aus der Welt zu schaffen ist.® In der
politischen Theologie hat die altorientalische Konzeption des Politischen
am langsten und kraftvollsten {iberdauert und immer wieder neue Aufer-
stehungen gefeiert, sei es in der Form der wundertétigen Konige, des Kir-
chenstaats, des byzantinischen und franzgsischen Césaropapismus, des
Gottesgnadentums, des Herrschers als des Gesalbten Gottes oder in der
Form des Kalifats und der politische Macht ausiibenden Mullahs und Aya-
tollahs.” Offenbar fillt es den Menschen schwer, das Politische und das
Religiose auseinander zu halten. Entweder wird das Religiose abgeschafft
und das Politische an seine Stelle gesetzt wie in den Totalitarismen des
zwanzigsten Jahrhunderts oder das Politische wird dem Religiosen unter-
geordnet und gleichgeschaltet wie im islamistischen Gottesstaat, oder man

8 So verwendet, wie Martin Mulsow (2002) gezeigt hat, Daniel Georg Morhof
(1639-1691) den Begriff »theologia politica< in seiner >Theologia politica
gentium« (1662). Auch Erik Peterson (1935) scheint unter >politischer Theo-
logie« diese heidnische Form verstanden zu haben, wenn er meinte, dass das
Christentum mit seiner Trinitétslehre jede politische Theologie erledigt habe.
Gemeint ist, dass sich die Trinit4t in Herrschaftsformen nicht abbilden 14sst.

9  Siehe hierzu bahnbrechend Al-Azmeh/Bak (2004).

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAKRALKONIGTUM UND GEMEINSCHAFTSKUNST | 367

hélt wie etwa in Japan mitten im modernen Staat an der Immanenz des
Gottlichen im Herrscher fest, denn dort sitzt wie im Alten Agypten ein
veritabler Gottessohn und Abkémmling der Sonnengottheit auf dem
Thron.

Wie steht es aber mit der anderen Dimension des Politischen, der Ge-
meinschaft? Hier kommt nun der Begriff der »Gerechtigkeit¢, der andere
Zentralbegriff des altorientalischen politischen Denkens, zum Tragen. Die
Gerechtigkeit, dgyptisch »Ma’at, ist es, die die Menschen zur Gemein-
schaft verbindet. Wird auch diese Idee im Alten Orient sakralisiert, so wie
die Idee des Herrschens? Die Antwort ist >ja und nein<. Ja, denn »Ma’at« ist
nicht nur ein abstrakter Begriff, sondern wird auch als eine G6ttin personi-
fiziert. Zweifellos kann man diese Idee nicht vom Reich des Religidsen
ablosen. AuBerdem haben wir gesehen, dass zur Sphire der Gerechtigkeit,
die der Konig auf Erden durchsetzen soll, auch der Kult gehort. Ahnlich
steht es in Mesopotamien. Gerade in seiner Rolle als Gesetzgeber und
Rechtspfleger ist der Konig den Gottern ganz besonders verantwortlich.
Wenn man aber von hier auf die Bibel schaut, dann wird sofort deutlich,
dass sich erst hier die wahre Sakralisierung der Gerechtigkeit und Gemein-
schaft durchsetzt, wo Gott selbst als Gesetzgeber auftritt und die Gerech-
tigkeit von den Menschen einklagt. Hier treten Recht und Gerechtigkeit in
die Mitte der Beziehung zwischen Gott und Menschen; der Kult tritt dem-
gegeniiber zurtick. Das Rechttun, die Befolgung der Gesetze, wird im Ju-
dentum zum vornehmsten Gottesdienst. Mit dieser Sakralisierung der Ge-
rechtigkeit geht die Sakralisierung der Gemeinschaft in der Idee des Got-
tesvolks einher. »Ihr sollt mir sein ein Konigreich von Priestern und ein
heiliges Volke, sagt Gott in Ex 19.6.

Diese Vorstellung ist dem politischen Denken des Alten Orients fremd.
Der biblischen Idee des Gottesvolks, iiberhaupt des »Volkes< (>°am« und
»g0j¢), lasst sich hier kein politischer Begriff vergleichbarer Bedeutung zur
Seite stellen. Der biblische Volksbegriff ist ein Einheits- und ein Diffe-
renzbegriff. Einmal geht es um die Einheit des Volkes jenseits der zwolf
Stdmme, zum anderen um die Erwdhlung Israels unter den Volkern. Die
Bedeutung als Differenzbegriff wird immer wichtiger, je mehr die Stam-
messtruktur verblasst. Im gleichen Zusammenhang werden Gesetz und Ge-
rechtigkeit zum entscheidenden Kriterium sowohl der Zugehoérigkeit zum
Gottesvolk als auch der Differenz zu den anderen Vélkern. Der Vorgang
spielt sich ab in einer Zeit, in der die Volker der Mittelmeerwelt anfangen,
um den Rang des Staatswesens mit den besten Gesetzen und der besten
Verfassung zu wetteifern. Der unverhohlene Stolz des Deuteronomiums
auf die uniibertroffenen israelitischen Gesetze ist also kein Einzelfall,
Ahnliches gilt fiir Sparta, Karthago, Rom. Zu diesem Rangstreit und den
entsprechenden politischen Differenzbegriffen konnte es erst im ersten
Jahrtausend vor Christus kommen, als die Staaten kleiner und vielféltiger
wurden, die Kontakte und Konflikte sich intensivierten und sich jenseits

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

368 | JAN ASSMANN

dieser Vielfalt eine erste Form von kultureller, 6konomischer und spéter
auch politischer Globalisierung anzubahnen begann, in der die Kulturen
um ihr Uberleben kdmpfen mussten. Damit waren die Bedingungen fiir
ganz neue Formen politischen Denkens geschaffen.

Nun hat aber, wie bereits betont, die weitere Geschichte weder an den
griechischen, noch den biblischen Erfindungen bzw. Ausdifferenzierungen
des Politischen festgehalten. Schon in der griechischen Welt wurde die
altorientalische Idee des Rechtskonigtums und der herrscherlichen Rechts-
souverdnitdt wieder aufgegriffen und in Gestalt des Konigs als »nomos
empsychos< oder »lex animataq, also des verkorperten Gesetzes, auf den
Begriff gebracht.10 Genau in dieser Rolle, wenn auch nicht in dieser Be-
grifflichkeit, waren schon die altorientalischen Konige aufgetreten. Mit
dem christlichen Auszug aus dem jiidischen Gesetz und der historischen
Besetzung der Messiasrolle durch Jesus von Nazareth war dann auch der
représentativen politischen Theologie wieder Tiir und Tor geodftnet. In sei-
ner 1935 erschienenen Schrift yDer Monotheismus als politisches Prob-
lem« — ein Werk, das kein Geringerer als Arnaldo Momigliano (1987: 153)
als »the most remarkable book ever produced« tiber dieses Thema be-
zeichnete — vertrat Erik Peterson die These, das christliche Trinitdtsdogma
habe den

»Bruch mit jeder >politischen Theologie« vollzogen, die die christliche Verkiin-
digung zur Rechtfertigung einer politischen Situation mifSbraucht. Nur auf dem
Boden des Judentums oder Heidentums kann es so etwas wie eine >politische
Theologie« geben« (1935: 105).11

Das mag theologisch einleuchten; in der geschichtlichen Wirklichkeit war
eher das Gegenteil der Fall. Die Herrscher der nachantiken, christianisier-
ten Staatenwelt tibertrafen sich als allerchristlichste, allerkatholischste und
allerorthodoxeste Majestiten geradezu an Pradikaten ihrer Gottgesandt-
heit, Gotterwédhltheit, Gottgesalbtheit und kehrten in dieser Hinsicht auf
massivste Weise zur politischen Theologie des Alten Orients zuriick.
Wenn man an die nicht gerade seltenen Konigsmorde im Alten Orient
denkt, so gingen sie in der Sakralisierung der Herrschaft womdoglich sogar
noch weiter als dieser.

Etwas Entsprechendes muss nun abschlieBend auch fiir den vielleicht
wichtigsten Aspekt des Politischen festgestellt werden: die Gewalt. Um
mit einer ebenso plakativen wie trivialen Feststellung zu beginnen: der Al-
te Orient kannte keine Religionskriege. Natiirlich spielte die Religion auch
in der Kriegsfiihrung eine grofe Rolle. Die Divisionen des dgyptischen
Heeres trugen Gotternamen, die assyrischen und dgyptischen Kriege wur-

10 Zur Lehre vom j>Lebenden Nomos«< siche Ehrhardt (1959: 168ff.) sowie
Goodenough (1979).
11 Vgl. hierzu auch Schindler (1978).

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAKRALKONIGTUM UND GEMEINSCHAFTSKUNST | 369

den im Namen und im Auftrag der Staatsgotter gefiihrt, die Kriegsbeute
landete zu grofen Teilen in den Schatzhdusern der Tempel, aus denen die
Kriege auch finanziert wurden. Trotzdem handelte es sich nicht um Reli-
gionskriege. Zu Religionskriegen kann es nur kommen in einem Raum,
der durch die Unterscheidung zwischen wahrer und falscher Religion,
wahren und falschen Gottern, wahrem und falschen Glauben strukturiert
ist. Vorher und anderswo ist die politische und gerade auch die militéri-
sche Gewalt religios verbramt, gerahmt oder interpretiert, sogar ritualisiert
und sakralisiert, aber nicht religiés motiviert. Die Gotter werden fiir politi-
sche Zwecke in den Dienst genommen, aber nicht umgekehrt. Es geht um
politische Interessen, nicht um religidse. Religiose Interessen sind gebun-
den an die Idee der offenbarten Wahrheit, die es durchzusetzen, der es
Raum zu schaffen gilt. Der erste Religionskrieg der Geschichte ist der
Makkabaerkrieg, nicht der Aufstand gegen Seleukos IV. Epiphanes, son-
dern der damit verbundene innerjlidische Biirgerkrieg gegen die helleni-
sierten Schichten und Stidte des Judentums. Es ist zugleich der letzte jiidi-
sche Religionskrieg. Erst Christentum und Islam haben diese Tradition
voll zur Entfaltung gebracht und weitergefiihrt. Religionskriege sind Krie-
ge, die im Dienste und fiir die Sache Gottes gefiihrt werden.

Es war ein Befreiungsschlag der Bibel, die altorientalische Einheit des
Politischen und des Sakralen, von Herrschaft und Heil, aufzusprengen,
aber diese Trennung ist immer wieder auf zweifache Weise riickgingig
gemacht worden: entweder dadurch, dass sich die Kaiser und Kénige wie-
der zu Reprisentanten Gottes auf Erden aufgeschwungen haben, oder da-
durch, dass sich religiose Instanzen mit politischer Gewalt ausgestattet
oder verbiindet haben. In dieser Form ist der Alte Orient bis heute nie ganz
tiberwunden worden.

Literatur

Al-Azmeh, Aziz/Bak, Janos M. (Hg.) (2004). Monotheistic Kingship. The Me-
dieval Variants. Budapest: Central European University Press.

Assmann, Jan (1970). Der Ko6nig als Sonnenpriester. Ein kosmographischer Be-
gleittext zur kultischen Sonnenhymnik in thebanischen Tempeln und Grébern.
Abhandlungen des Deutschen Archéologischen Instituts Abteilung Kairo. Bd.
7. Berlin: Achet Verlag.

Assmann, Jan (1983). Sonnenhymnen in Thebanischen Grabern. Theben I. Mainz.

Assmann, Jan (1990). Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Agyp-
ten. Miinchen: Beck.

Assmann, Jan (2000). Weisheit und Mysterium. Das Bild der Griechen von
Agypten. Miinchen: Beck.

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

370 | JAN ASSMANN

Assmann, Jan/Janowski, Bernd/Welker, Michael (Hg.) (1998). Gerechtigkeit.
Richten und Retten in der abendldndischen Tradition und ihren altorientali-
schen Urspriingen. Miinchen: Fink.

Assmann, Jan/Krippendorff, Ekkehard/Schmidt-Glintzer, Helwig (2006). Ma’at
— Konfuzius — Goethe. Drei Lehren fiir das richtige Leben. Frankfurt/Main:
Insel.

Betro, Marilina C. (1990). I testi solari del portale di Pascerientaisu (BN 2).
SAQQARA TII. Pisa.

Borst, Arno (1979). Lebensformen im Mittelalter. Frankfurt: Ullstein.

Burger, Rudolf (2005). »Der sterbliche Gott. Eine Bildbetrachtung«. In: Merkur.
Deutsche Zeitschrift fiir europdisches Denken 59. Jg. Nr. 679. S. 1032-1041.

Derrida, Jacques (1991). Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autoritét«.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Dumont, Louis (1976). Gesellschaft in Indien. Die Soziologie des Kastenwesens.
Wien: Europa-Verlag.

Ehrhardt, Arnold A.T. (1959). Politische Metaphysik von Solon bis Augustin.
Bd. 1: Die Gottesstadt der Griechen und Romer. Tiibingen: J.C.B. Mohr.
Fleischmann, Eugéne (1981). »Max Weber, die Juden und das Ressentiment«.
In: Schluchter, Wolfgang (Hg.): Max Webers Studie tiber das antike Juden-

tum. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 263-286.

Frankfort, Henri A. (1948). Kingship and the Gods. A Study of Ancient Near
Eastern Religion as the Integration of Society and Nature. Chicago: The
University of Chicago Press.

Giesen, Bernhard/Suber, Daniel (Hg.) (2005). Religion and Politics. Cultural
Perspectives. Leiden: Brill.

Goodenough, Erwin R. (1979). »Die politische Philosophie des hellenistischen
Konigtums«. In: Kloft, Hans (Hg.): Ideologie und Herrschaft in der Antike.
WdF 528. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 27-89.

Griffiths, John Gwyn (1960). The Conflict of Horus and Seth from Egyptian and
Classical Sources. Liverpool: University Press.

Gundlach, Rolf/Klug, Andrea (Hg.) (2004). Das dgyptische Konigtum im Span-
nungsfeld zwischen Innen- und Aussenpolitik im 2. Jahrtausend v. Chr.
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag.

Gundlach, Rolf/Weber, Hermann (1992). Legitimation und Funktion des Herr-
schers. Vom #dgyptischen Pharao zum neuzeitlichen Diktator. Schriften der
Mainzer Philosophischen Fakultitsgesellschaft Nr. 13. Stuttgart: Franz Stei-
ner Verlag.

Hornung, Erik (1967). »Der Mensch als >Bild Gottes< in Agypten«. In: Loretz,
Oswald (Hg.): Die Gottebenbildlichkeit des Menschen. Miinchen: Késel.
Junge, Friedrich (1977). »Die Welt der Klagen«. In: Assmann, Jan/Feucht, Eri-
ka/Grieshammer, Reinhard (Hg.): Fragen an die altégyptische Literatur (Ge-

denkschrift E. Otto). Wiesbaden: Reichert. S. 275-284.

Kantorowicz, Ernst H. (1990). Die zwei Korper des Konigs. Eine Studie zur po-

litischen Theologie des Mittelalters. Miinchen: dtv.

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAKRALKONIGTUM UND GEMEINSCHAFTSKUNST | 371

Meier, Christian (1989). Die Entstehung des Politischen bei den Griechen.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Momigliano, Arnaldo (1987). On Pagans, Jews, and Christians. Middletown,
Conn.: Wesleyan University Press.

Mulsow, Martin (2002). Moderne aus dem Untergrund. Radikale Frithaufklérung
in Deutschland 1680-1720. Hamburg: Meiner.

Nietzsche, Friedrich (1999). »Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift.« In:
Ders.: Kritische Studienausgabe. Miinchen: de Gruyter. S. 257-289.

Ockinga, Boyo (1984). Die Gottebenbildlichkeit im Alten Agypten und im Alten
Testament. Wiesbaden: Harrassowitz.

O’Connor, David/Silverman, David P. (Hg.) (1995). Ancient Egyptian Kingship.
Leiden: Brill.

Peterson, Erik (1935). Monotheismus als politisches Problem. Ein Beitrag zur Ge-
schichte der politischen Theologie im Imperium Romanum. Leipzig: Hegner.

Raaflaub, Kurt A. (Hg.) (1993). Anfinge politischen Denkens in der Antike.
Schriften des Historischen Kollegs. Kolloquien 24. Miinchen: Oldenbourg.

Sandall, Roger (2005). »Das Fortschrittsparadox. Uber die Wurzeln des romanti-
schen Primitivismus«. In: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir europdisches
Denken 59. Jg. Nr. 679. S. 1042-1049.

Schindler, Alfred (Hg.) (1978). Monotheismus als politisches Problem? Erik Pe-
terson und die Kritik der politischen Theologie. Studien zur evangelischen
Ethik 14. Giitersloh.

Schmitt, Carl (1979). Der Begriff des Politischen. Berlin: Duncker und Humblot.

Sigrist, Christian (Hg.) (2004). Macht und Herrschaft. Veroffentlichungen des
Arbeitskreises zur Erforschung der Religions- und Kulturgeschichte des An-
tiken Vorderen Orients und des Sonderforschungsbereiches 492. Bd. 5.
Miinster: Ugarit.

Steinkeller, Piotr (1999). »On Rulers, Priests, and Sacred Marriage: Tracing the
Evolution of Early Sumerian Kingship«. In: Watanabe, Kazuko (Hg.).
Priests and Officials in the Ancient Near East: Papers of the Second Collo-
quium on the Ancient Near East. The Middle Eastern Culture Center in Ja-
pan. Heidelberg: Winter, S.103-137.

Strauss, Leo (1998). »Anmerkungen zu Carl Schmitt: Der Begriff des Politi-
schen«. In: Meier, Heinrich (Hg.). Carl Schmitt, Leo Strauss und >Der Be-
griff des Politischen«. Zu einem Dialog unter Abwesenden. Stuttgart: Metz-
ler. S. 97-125.

Weber, Max (1978). Wirtschaft und Gesellschaft. Grundri3 der verstehenden So-
ziologie. Bd. 2. Tiibingen: Mohr.

am 14.02.2026, 18:17:01. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am14,02.2028, 18:17:01.


https://doi.org/10.14361/9783839408292-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

