
Archiv

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Historische Perspektiven von Blumenbergs Technikphilosophie

Wo von Technik die Rede ist, da scheint das Neue nicht weit zu sein. Dass Technik 
Neues schafft, ist aus heutiger Sicht sogar so selbstverständlich, dass es schwer 
vorstellbar scheint, es sei je einmal anders gewesen. Entsprechend rekonstruiert man 
das (»dunkle«) Mittelalter als eben die Zeit vor dem Erwachen des technischen 
Denkens. Ist es nicht genau deshalb auch angemessen, dass sich das dem Mittelalter 
nachfolgende Zeitalter, das doch mit einem Aufbruch in Wissenschaft und Technik 
einsetzt, dann auch »Neuzeit« nennt?

Folgt man dem Philosophen Hans Blumenberg, dann sind beide genannten An-
nahmen falsch. Über lange Zeiträume hinweg existierte erstens die Denkmöglichkeit 
nicht, Technik bringe etwas originär Neues in die Welt. Technik – das war primär 
eine Nachahmung der Natur. Sie konnte allenfalls vollenden, was Natur begonnen 
oder angelegt hatte. Der Denkraum, dass es in einem radikalen Sinne Neues geben 
kann, entsteht nach Blumenberg dann zweitens allerdings bereits im Spätmittelalter, 
und zwar auf verwickelte Weise in der christlichen Theologie, insbesondere im 
Kontext des Nominalismus.

Blumenberg hat als Technikphilosoph in den letzten Jahren einige Aufmerksam-
keit erfahren. Verschiedene Editionen haben zum Vorschein gebracht, wie intensiv 
er sich mit Fragen der Technik auseinandergesetzt hat. Neben seiner berühmten 
Theorie der absoluten Metapher oder seiner »Phänomenologie der Geschichte«1 

wurden Ansätze einer Technikphilosophie Blumenbergs sichtbar gemacht.2 So ge-
hört Blumenbergs Auseinandersetzung mit Husserl inzwischen gewissermaßen zum 
technikphilosophischen Kanon. Der Aufsatz »Lebenswelt und Technisierung unter 
Aspekten der Phänomenologie« (1963) hat die Augen für Inkonsistenzen in Husserls 
Darstellung, wie sich Lebenswelt und Technik zueinander verhalten, geöffnet.3 Blu-
menberg zeigt darin, wie beide – also ›Lebenswelt‹ und ›Technik‹ – bei (und mit) 
Husserl zu Unrecht in einem Gegensatz erscheinen. Ganz ähnlich argumentiert das 
erste Kapitel von Blumenbergs Monographie Lebenszeit und Weltzeit (1986), das 
den bezeichnenden Titel »Das Lebensweltmissverständnis« trägt. Technik wird auch 
dort statt als deren Gegensatz als eine Vollendung der Lebenswelt betrachtet. In 

1 Unter diesen Titel stellt Blumenberg seine Beiträge in der »Einleitung« zum Band Wirklichkei-
ten in denen wir leben, Stuttgart 1999, S. 6.

2 Siehe insbesondere Hans Blumenberg: Schriften zur Technik, hrsg. v. Alexander Schmitz und 
Bernd Stiegler, Berlin 2015. Ferner: Geistesgeschichte der Technik, Frankfurt am Main 2009.

3 Hans Blumenberg: »Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenologie«, in: 
Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart 1999, S. 7–54.

217

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beiden Texten trägt Blumenberg allerdings nicht nur systematische, sondern auch 
historische Argumente vor.

Die langen und verschlungenen historischen Linien, denen Blumenberg häufig 
in seinen Texten auf der Spur ist, nimmt die Technikphilosophie bislang zu wenig 
wahr. Das Jahrbuch, das bereits verschiedene Male, Blumenbergs Arbeiten im Kon-
text der Technikphilosophie nachging4, würdigt mit der Ausgabe des »Archivs« 
daher diese historische Dimension in Blumenbergs Nachdenken über Technik. Sie 
hat das Potenzial, moderne Technikkonzepte, aber auch heutige Selbstverständnisse 
auf anregende Weise durcheinanderzubringen.

Im Zentrum steht dabei Blumenbergs früher Aufsatz »›Nachahmung der Natur‹. 
Zur Vorgeschichte der Idee des schöpferischen Menschen« aus dem Jahr 1957.5 

In diesem zeigt Blumenberg, wie über lange Zeiträume hinweg, der Gedanke, 
dass Technik originär Neues in die Welt bringen könnte, etwas war, das lange 
Zeit nur in der Form eines Fehlers gedacht wurde, der letztlich durch die Natur 
zwangsläufig wieder korrigiert würde – also zwar durchaus als möglich, aber nicht 
als eine legitime und haltbare – heute würden wir vielleicht sagen: nachhaltige – 
Möglichkeit erschien. Technik wurde als Nachahmung (mimesis) eines Natürlichen 
verstanden, dem die Notwendigkeit der Gegebenheit inhärent ist; das Wirkliche und 
das Mögliche fallen hier zusammen – mit Ausnahme der Fälle, in denen die Natur 
ihr Werk unvollendet ließ. Technik sei Nachahmung und Vollendung der Natur, 
so der prägnante und für lange Zeit maßgebliche Gedanke des Aristoteles: In der 
Natur wachsen keine Häuser; aber wenn, dann würden sie nicht anders aussehen als 
jene, die wir bauen.6 Was der technischen Novität des Häuserbaus den Anspruch 
einer echten Innovation nimmt. Denn von der Sache her liegt die Idee des Hauses 
bereits seiner Verwirklichung zugrunde, so das Argument, und zwar nicht als eine 
des Baumeisters, sondern eben als mimesis der in der Natur ihrer Sache liegende 
Form eines jeden Hauses: dass es also Wände und ein Dach habe und so weiter. 
Das genuin Neue sei also nur ein Schein, der demjenigen, der ihm verfällt, bisweilen 
zum tragischen Irrtum gerät: so auch – mit Blick auf das Wesen der Tragödie – 
der Grundgedanke der Aristotelischen Poetik, die ihrerseits zentral auf dem Mime-
sis-Konzept beruht. Das Scheitern des tragischen Helden beruht darauf, dass er ein 

4 Rüdiger Zill: »Von der Atommoral zum Zeitgewinn: Transformationen eines Lebensthemas. 
Hans Blumenbergs Projekt einer Geistesgeschichte der Technik«. In: Jahrbuch Technikphiloso-
phie 2017, S. 291–313. Till Greite: »Ernst- und Normalfall. Blumenbergs phänomenologisch in-
spirierte Technikphilosophie«, in: Jahrbuch Technikphilosophie 2017, S. 359–371. Vgl. auch 
Christine Blättler: »Ewiger Prometheus, lange Schatten Gottes und die Listen der List. Über 
mythologische, eschatologische und formale Szenarien moderner Technik«, in: Jahrbuch Tech-
nikphilosophie 2016, S. 57–77. Stefan Meißner: »Arbeit und Spiel – mit Technik neu be-
stimmt«, in: Jahrbuch Technikphilosophie 2018, S. 19–31.

5 Hans Blumenberg: »›Nachahmung der Natur‹. Zur Vorgeschichte der Idee des schöpferischen 
Menschen«, in: Studium Generale, Bd. 10 (1957), S. 266–283. Hier verwendete Ausgabe: Hans 
Blumenberg: Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart 1999, S. 55–103.

6 Aristoteles: Physis II 8, 199a.

218

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ziel für möglich hielt, das im Möglichkeitsraum des Kosmos gar nicht enthalten ist. 
Das mit Bangen und Mitleid an- und einzusehen gehöre daher zum Genuss einer 
jeden guten Tragödie als dem philosophischsten aller Kunstwerke.

Ernst Cassirer hat demgegenüber den Gedanken geltend gemacht, die Form des 
Technischen bestehe darin, dass Mögliches nicht mit dem Wirklichen zusammenfal-
le.7 Artefakte seien das Resultat eines ›Blicks‹ auf die Welt, der einen Sinn für das 
Mögliche, nicht bereits Wirkliche habe. Dieser Sinn für das Mögliche sei die viel 
einschneidendere Erfindung als ein jeweiliges Artefakt. Blumenberg greift Cassirers 
Intuition auf und zeichnet nun einige Etappen der historischen Entstehung dieses 
Sinns für das Mögliche, für neue Möglichkeiten nach. Zum ersten Mal – so seine 
These – treten in der spätmittelalterlichen Philosophie das Mögliche und Wirkliche 
entschieden auseinander. Und es ist ausgerechnet das Problem des göttlichen Wil-
lens, welches die Schere zwischen dem Wirklichen und dem Möglichen eröffnet 
– welches also den Denkraum allererst entstehen lässt, demzufolge Technik etwas 
Neues schaffen kann – und nach Blumenbergs Diagnostik sogar schaffen muss: um 
willen dessen, was er die Selbstbehauptung des Menschen nennt. Denn der Weg zur 
Einsicht in die göttliche Erkenntnis bleibt versperrt, womit sich der Mensch aber 
nicht mehr abfinden mag, da er als Schaffender nun eine Neugierde entwickelt, die 
sich nicht zuletzt auch darin ausdrückt, das Wahre der unendlichen Natur aus dem 
transzendenten Bereich Gottes in den irdischen Möglichkeitshorizont zu verschie-
ben. An die Stelle transzendenter Versprechen tritt das Fragen nach der Beschaffen-
heit der Welt, womit sich nach Blumenberg auch die neuzeitliche Wissenschaft in 
diesem Technikverständnis bereits ankündigt. Zu den sicherlich originellsten Pointen 
seiner Diagnose gehört damit die These, dass insbesondere der spätmittelalterliche 
Nominalismus die wesentlichen geistesgeschichtlichen Voraussetzungen und Motive 
des homo faber schuf, der mit der anbrechenden Neuzeit zum Vorschein kommt, 
um die technischen Konsequenzen der metaphysischen Problemstellung zu verwirk-
lichen und als Neu- oder Gegenschöpfer jene ›zweite Natur‹ der technischen Welt 
hervorzubringen – als eine jener neuen Wirklichkeiten, in denen wir leben.

Wir dokumentieren nachfolgend diese Diagnostik. Flankiert werden die Auszüge 
aus dem genannten Aufsatz durch weitere Textabschnitte. So zeichnet Blumenberg – 
gleichsam in Umkehrung seiner Pointe – nach, wie die christliche Uminterpretation 
antiker Mythen in der latent fortwirkenden, ›befreiungsfähigen‹ Doppelfigur von 
Prometheus als Schöpfer und als Titan zwar schon sehr früh den Keim des Gedan-
kens, die Welt sei eine auch der Möglichkeit der Auflehnung gegen das (womöglich 
sogar Selbst-)Geschaffene vorbereitet; wie jener so eng mit Technik assoziierte 
Mythos in der Renaissance prompt dann aber zunächst nicht wirklich zum Medium 
einer Rebellion gegen das christliche Dogma wird: Die Neuzeit ebnet ausgerechnet 

7 Ernst Cassirer: »Form und Technik«. In: Symbol, Technik, Sprache. Aufsätze aus den Jahren 
1927–1933. Hamburg 21995, S. 39–89.

219

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angesichts des Stoffes vom feuerbringenden Erneuerer selbst ihre Differenz zu dem, 
was sie hinter sich lassen möchte, ein. In der Zusammenstellung von zum Teil 
entlegenen Passagen wird deutlich, wie stringent Blumenberg seine historischen 
Überlegungen entfaltet. Zugleich enthalten diese Überlegungen aufschlussreiche 
Perspektiven und Thesen zu unserem Schwerpunktthema Kunst und Werk – begin-
nend mit Blumenbergs erster im engeren Sinne technikphilosophischer Publikation 
zum »Verhältnis von Natur und Technik als philosophisches Problem«.

Editorische Notiz

Alle hier wiedergegebenen Textauszüge folgen in Interpunktion, Schreibweise und 
Formatierung dem Original. Hervorhebungen und Titel bzw. Eigennamen werden 
in den einzelnen Textabschnitten dadurch unterschiedlich dargestellt. Um Eingriffe 
in den Text minimal zu halten, haben wir gleichwohl auf Anpassungen verzichtet. 
Alle Fußnoten werden vollständig mit dokumentiert. Ziffern in eckigen Klammern 
markieren die Buchseiten in der zugrundeliegenden Textausgabe.

Die Herausgeber

Hans Blumenberg

Auszüge aus: »Das Verhältnis von Natur und Technik als philosophisches Prob-
lem« (1951)

Zuerst erschienen in: Studium Generale, Bd. IV (1951), S. 461–467. Auszug aus: 
Hans Blumenberg: Schriften zur Technik, hrsg. v. Alexander Schmitz und Bernd 
Stiegler, Berlin 2015, S. 21–27.

Die Umkehrung des Verhältnisses von natura und ars durch den 
Schöpfungsgedanken

[21] Selbstverständnis des Menschen als Glied des homogenen Naturzusammenhan-
ges, Sinngebung der Freiheit aus dem Spielraum der gegebenen Weltgestalt, Fundie-
rung der τέχνη auf den im Logos versammelten Kosmos – das waren die einander 
korrespondierenden Aspekte des antiken Seinsverstehens, das als ›Sein‹ im genau-
en Sinne nur die aus sich selbst unendlich sich gestaltende Natur im genetischen 
Zusammenhang ihrer konstanten Gestaltbildung gelten läßt, während das werkhaft 
Seiende als Seiendes nur in Herleitung aus diesem Sinnbezirk verstanden werden 

220

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann. Eine radikal neue Sicht des Verhältnisses von Natur und Technik, und damit 
die Freigabe eines ungleich erweiterten Spielraums der technischen Freiheit, wird 
sich folgerichtig nur aus einem Wandel des Seinsverstehens von Grund auf entfalten 
können.

Was macht die Radikalität dieses Wandels, die Eröffnung neuer Möglichkeiten 
des Denkens und Handelns aus? Vorgreifend läßt sich sagen: die Selbstgenugsamkeit 
der Natur und ihres Wirkzusammenhanges als der fundamentalen ontologischen 
Dimension wird aufgebrochen. Prägnantester Ausdruck dessen ist, daß der Naturzu-
sammenhang nun als ein zeitlich endlicher begriffen werden muß und die Frage 
nach den Prinzipien und Strukturen seines immanenten Verlaufes überboten wird 
durch die Frage nach dem Anfang, eine Frage, die ihren Sinn und ihre Dringlichkeit 
erst dadurch erhält, daß Kosmos und Sein nicht mehr kongruieren, der Kosmos 
das ϑεῖον ὄν nicht mehr selbst ist oder es enthält, sondern nur von einem anderen 
seiner selbst her in seinem Sein begriffen werden kann und seinen Ursprung hat. Das 
Sein des Seienden geht nicht mehr auf und begründet sich nicht mehr hinreichend 
in seinem genetischen Zusammenhang; vielmehr ist die Natur als eine Einheit der 
φύσει ὄντα jetzt ihrerseits ein τέχνῃ ὄν. Die Genesis der Natur, herleitend verfolgt, 
bricht ab im Nichts als der Unmöglichkeit ihrer selbstgenugsamen Begründung, 
der sie die göttliche Gewalttat der ›creatio ex nihilo‹ entriß, ein im genauen Sinne 
›technischer‹ Urakt, der radikalste Sprung, den das Denken nur noch als Limes 
seiner rationalen Möglichkeit zu begreifen vermag. Hier entspringt zugleich die 
scharfe Umkehrung des Verhältnisses von Natur und Technik, die als Inbegriff der 
›Bekehrung‹ (conversio) der antiken [22] Ontologie angesehen werden muß. Die 
Freiheit empfängt ihren Sinn nicht mehr vom gegebenen Sein als Natur, sondern 
umgekehrt hat die Natur ihren Sinn durch die urgründende göttliche Freiheit, durch 
das nicht weiter befragbare ›Quia voluit‹ des Schöpfungsentschlusses.8

[…] Die Differenz des christlichen Kreationismus zum antiken Generationismus 
hinsichtlich des Seelenursprunges ist von unabsehbaren latenten Konsequenzen für 
das künftige Weltverhältnis des Menschen im Abendlande. Erst der Mensch, der 
nicht seinem Sein nach aus der Natur hervorgeht, sondern in sie hineingestellt ist 
und damit nicht eine ›natürliche‹ und darum fraglose Vorzeichnung seiner Existenz 
in ihr vorfindet, ist ein potentiell ›technischer‹ Mensch, der in der Auseinander-
setzung mit der Natur zu leben hat.

8 Augustinus, De Genesi contra Manichaeos I, 2,4.

221

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die theologische Verschärfung der Differenz zwischen Natur und menschlicher 
Existenz

[23] Die Heterogeneität von Mensch und Natur verschärft sich nun auf dem Boden 
des christlichen Seinsverstehens zum tragischen Hiatus durch das die christliche 
Existenz tief durchdringende Bewußtsein von einer Urentscheidung des Menschen, 
die das Verfehlen seines ursprünglichen Seinsollens zum Grundzug seines Daseins 
machte. Der Mensch, der seine Freiheit gegen das gottgewollte Sein gesetzt hat, 
vermag sich dennoch nicht der Notwendigkeit zu entziehen, mit und aus diesem Sein 
sein Leben zu fristen. Die Ursünde macht die Natur zum Widerpart seines Selbstbe-
sitzes; sein Leben ist, wie schon das 3. Kapitel des I. Buches Mosis zeigt, daher 
geprägt von der Mühe, Härte und Arbeit des Und doch seines Lebenmüssens in der 
Natur, die ihm nicht mehr tragender Daseinsboden und bereite Lebensquelle ist, in 
die er vielmehr als ein Verstoßener geworfen ist. Die unversöhnbare Differenz von 
Freiheit und Notwendigkeit, die aus der Sünde entspringt, bestimmt ihn zu einem 
Dasein, das wesentlich Mühe, Arbeit, Kraftaufgebot, Gewalt, also ein ›technisches‹ 
ist und seinem Willen das unerreichbare, aber zugleich unaufgebbare Ziel setzt, 
Existenz und Natur, Müssen und Können, Freiheit und Notwendigkeit dennoch zu 
›mühelosem‹ Einklang zu bringen. Nicht zufällig wird am Ursprung der Neuzeit 
nicht nur der Aufstieg des naturwissenschaftlichen Denkens als des Instrumentes 
technischer Realisierung, sondern auch die reformatorische Verschärfung des Sün-
denbewußtseins und damit des Hiatus von Existenz und Natur stehen. […]

[24] Gegen diese Darstellung läßt sich nun ein schwerwiegender Einwand geltend 
machen: wie konnte trotz dieser fundamentalen Voraussetzungen das Mittelalter als 
der historische Raum einer christlichen Ontologie ein phänomenal so untechnisches 
Zeitalter sein? Gegen diesen Einwand wird man nicht nur ins Treffen zu führen 
haben, daß die genuinen christlichen Antriebe im Mittelalter entscheidend durch die 
kaum zu überschätzende Rezeption der antiken Metaphysik überdeckt und latent 
gehalten wurden, sondern auch, daß einer dynamischen Realisierung dieser Antriebe 
die Eigenart des Mittelalters entgegenstand, die Dringlichkeiten der Welt und des 
diesseitigen Daseins ›sub specie aeternitatis‹ zu depotenzieren. Die augustinische 
Formel, die das Verhältnis zur Welt auf das uti, den Gebrauch, beschränkte, das frui, 
den Genuß, aber der jenseitigen Seinserfüllung als dem absoluten Ziel vorbehielt, 
charakterisiert diese Sicht aufs deutlichste. Die Bedeutung dieses Vorbehalts für 
die Latenthaltung der die Technik innervierenden Antriebe bestätigte sich vom Aus-
gang des Mittelalters her: zu den entscheidenden Voraussetzungen der spezifischen 
technischen und ökonomischen Entwicklung der Neuzeit gehört die Aufhebung der 
Differenz von uti und frui, von Gebrauch und Genuß. Der notwendige Gebrauch der 
Natur erfüllt sich als freier und in sich Genüge findender Genuß.

222

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Einheit des Ursprunges von Wissenschaft, Technik, Kunst und Macht am Beginn 
der Neuzeit

[25] Die dargestellten ontologischen Zusammenhänge werden noch bestimmter be-
stätigt, wenn man auf die zumeist vernachlässigte Einheit der Voraussetzungen ach-
tet, die den Ursprung der modernen Kunst mit dem der modernen Technik verbindet. 
Das lateinische Wort ›ars‹ ist der Erbe der Bedeutungen, die griechisch mit τέχνη 
bezeichnet wurden: Kunst und Technik im heutigen Sprachgebrauch, sind Entfaltun-
gen der ursprünglichen ›ars‹ des Menschen, einer ›Kunst‹, die sich als die Einheit 
des werkgestaltenden Könnens des Menschen verstehen läßt. Das gemeinsame Neue 
der neuzeitlichen Kunst und Technik ist die Auffassung, die der Mensch sich von 
den Möglichkeiten seines Könnens im Hinblick auf die Verwirklichung seines Ge-
nußwillens gebildet hat. Das Moment des Genusses macht den einen Grundzug der 
neuzeitlichen Ästhetik aus, das der schöpferischen Macht des Künstlers den anderen. 
Die neue Sicht, in der dem Menschen sein eigenes Können erscheint, [26] läßt 
sich nur auf dem Hintergrund der geistesgeschichtlichen Situation des ausgehenden 
Mittelalters verstehen, die durch den Nominalismus bestimmt wird.

Hier wird aus wesentlich theologischen Motiven heraus das Vertrauen des Hoch-
mittelalters in die Erkenntniskraft der Vernunft radikal erschüttert; der Zugang zum 
Wesen des Seienden, das der unendlichen Freiheit des göttlichen Schöpfers ent-
sprungen ist, ist der endlichen Vernunft des Menschen verwehrt. […] Damit aber hat 
unser gesamtes Erkenntnisvermögen von vornherein einen Charakter erhalten, den 
man getrost als ›technischen‹ ansprechen kann: es ist nicht vernehmend hingegeben 
an das Seiende, das ihm doch verschlossen ist, sondern es ist originär schöpferisch, 
eine ganz und gar menschliche, nur auf die menschliche Weltaufgabe hingeordnete 
Einheit von Begriffen und Gesetzen produzierend. Unsere Erkenntnis ist ihrem 
Wesen nach schon Kunst und Technik in eins, die ›ars humana‹, die sich erst 
sekundär aufspaltet in die Ausdrucks- und Werkformen der ›Kunst‹ und ›Technik‹ 
im neuzeitlichen Sinne. […] Die gegebene Natur aber, verborgen in ihrem Wesen 
und nur als ›res extensa‹ in den wissenschaftlichen Quantitätsformeln zu befassen, 
wird zum bloßen Rohstoff der ›ars humana‹. Der Stil des Weltverhältnisses, dessen 
Grundlegung dargestellt wurde, ist so tief in den Geist der Neuzeit eingegangen, 
daß er selbst heute noch die in Ost und West gespaltene Welt überspannt: die 
Unterwerfung der Natur unter den Willen des Menschen ist hier wie dort [27] das 
immer ausdrücklicher formulierte Programm. Was der Techniker im amerikanischen 
Laboratorium vom Sinn seiner Arbeit sagt, das spricht auch aus den Projekten, die 
der Osten propagiert: Hier wird die Welt zum zweitenmal geschaffen! Wie verborgen 
diese Selbstformulierung des technischen Willens noch vor kurzem war und wie 
ausdrücklich sie heute geworden ist, zeigt sehr augenfällig die Geschichte jener ›Er-
satzstoffe‹, die, zunächst der Natur mühsam nachgemacht, heute einen ungeheuren 

223

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Komplex der Technik repräsentieren, in dem der Natur etwas ›vorausgemacht‹ wird 
oder werden wird. […] Hierher gehört der Streit der Renaissance um das Wesen der 
Kunst als imitatio oder inventio; der Begriff der Erfindung, später ein Specificum 
des technischen Bereiches, wird zuerst in diesem Zusammenhang bedeutsam.

 

Auszüge aus: »›Nachahmung der Natur‹. Zur Vorgeschichte der Idee des 
schöpferischen Menschen« (1957)

Zuerst erschienen in: Studium Generale, Bd. 10 (1957), S. 266–283. Auszug aus: 
Hans Blumenberg: Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart 1999, S. 55–103.

 
[55] Fast zwei Jahrtausende lang schien es, als sei die abschließende und endgültige 
Antwort auf die Frage, was der Mensch in der Welt und an der Welt aus seiner Kraft 
und Fertigkeit leisten könne, von Aristoteles gegeben worden, als er formulierte, 
die »Kunst« sei Nachahmung der Natur, um damit den Begriff zu definieren, mit 
dem die Griechen das ins Reale wirkende Können des Menschen insgesamt erfaßten: 
den Begriff der τέχνη. Mit diesem Ausdruck bezeichneten die Griechen mehr als 
das, was wir heute »Technik« nennen; sie verfügten hier über einen Inbegriff für 
alle Fertigkeiten des Menschen, werksetzend und gestaltend wirksam zu werden, 
der das »Künstliche« ebenso wie das »Künstlerische« (worin wir heute so scharf 
unterscheiden) umfaßt. Nur in diesem weiten Sinne dürfen wir übersetzend den Aus-
druck »Kunst« gebrauchen. »Kunst« nun besteht nach Aristoteles darin, »einerseits 
zu vollenden, andererseits (das Naturgegebene) nachzuahmen«.9 Die Doppelbestim-
mung hängt mit der Doppeldeutigkeit des Begriffs von »Natur« als produzierendem 
Prinzip (natura naturans) und produzierter Gestalt (natura naturata) eng zusammen. 
Es läßt sich aber leicht sehen, daß in dem Element der »Nachahmung« die übergrei-
fende Komponente liegt: denn das Aufnehmen des von der Natur Liegengelassenen 
fügt sich doch der Vorzeichnung der Natur, setzt bei der Entelechie des Gegebenen 
an und vollstreckt sie.10 Dieses Einspringen der »Kunst« für die Natur geht so weit, 
daß Aristoteles sagen kann: wer ein Haus baut, tut nur genau das, was die Natur 
tun würde, wenn sie Häuser sozusagen [56] »wachsen« ließe.11 Natur und »Kunst« 

9 Aristoteles, Physik II, 8; 199 a 15–17: »ὅλως τε ἡ τέχνη τὰ μὲν ἐπιτελεῖ ἅ ἡ φύσις ἀδuνατεῖ 
ἀπεργάσασθαι, τὰ δὲ μιμεῖται.«

10 Vgl. die Formulierung Politik IV,17; 1337 a 1–2: »πᾶσα γὰρ τέχνη καὶ παιδεία τὸ προσλεῖπον 
βούλεται τῆς φύσεως ἀναπληροῦν.«

11 Aristoteles, Physik II,8; 199 a 12–15. Die Natur ist sozusagen autotechnisch, vergleichbar 
dem Arzt, der sein Können auf sich selbst anwendet (199b 30–32). Zurückgewiesen wird die 
Unterstellung, daß solche Autotechnizität mit einsichtiger Absicht identisch sei (199b 26–28). 
Aristoteles stellt jene uns (zumindest hypothetisch) unausweichliche Ursituation, in der noch 
nichts ist oder auch nur etwas von bestimmter Spezifität noch nicht ist, gar nicht vor. Da 
alles seiner Spezifität nach immer schon da ist, existiert der Moment, in dem alles allererst 

224

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind strukturgleich: die immanenten Wesenszüge der einen Sphäre können für die 
der anderen eingesetzt werden. Es ist also sachlich begründet, wenn die Tradition 
die aristotelische Definition auf die Formel »ars imitatur naturam« verkürzt hat, wie 
schon Aristoteles selbst sie in Gebrauch nimmt.

Worin nun aber kann der aktuelle Sinn dessen liegen, daß wir den Voraussetzun-
gen und geschichtlichen Wandlungen dieser Formel nachgehen sollten? Besteht der 
Mensch der Neuzeit nicht seit langem darauf, ein »schöpferisches« Wesen zu sein, 
und hat er nicht der Natur die Konstruktion schroff entgegengestellt? […] [57] Das 
vehemente Pathos, mit dem das Attribut des Schöpferischen dem Subjekt hinzuge-
wonnen worden ist, wurde angesichts der überwältigenden Geltung des Axioms von 
der »Nachahmung der Natur« aufgeboten. Diese Auseinandersetzung ist noch nicht 
abgeschlossen, während schon neue Formeln zu triumphieren scheinen. Aber es ist 
nicht nur eine politische Weisheit, daß sich der Besiegte für den Sieger im Augen-
blick des Sieges aus dem Feind in eine Hypothek verwandelt. Läßt ein Widerstand 
nach, gegen den alle Kräfte aufgeboten werden mußten, so tragen die mobilisierten 
Energien leicht über die erstrebte Position hinaus. [58] Ich versuche zunächst, den 
geschichtlichen Raum genauer zu bestimmen, in dem sich diese Auseinandersetzung 
abspielt. […]

[68] [I]m zehnten Buch der Politeia […] wird ausdrücklich gesagt, es sei der 
Gott, der wahrhaft Hervorbringer des eigentlich seienden Bettes – nicht irgendeines 
beliebigen, wie es irgendein beliebiger Handwerker herstellt – sein wollte und es 
so in der Einheit seiner Natur als »Idee« begründete.12 Dreimal kurz hintereinander 
insistiert Plato auf dieser Aussage, und er nennt den wesenbegründenden Gott den 
φυτουϱγός. Hier ist Schöpfung als Akt der Urzeugung von Wesenheit zum erstenmal 
erfaßt und zum Attribut der Gottheit gemacht. Man sollte denken, diese Konzeption 
des Schöpfungsbegriffs in seiner Radikalität hätte spätestens in dem Augenblick 
erkannt und anerkannt werden müssen, als es darum ging, die biblische Schöpfungs-
idee mit den Mitteln der antiken Metaphysik zu artikulieren und traditionsfähig zu 
machen. Aber, wie oft genug nachgewiesen worden ist, hat sich in dieser Funktion 
ein anderes Element des platonischen Werkes durchgesetzt: der Demiurgenmythos 
des Timaios. Im Demiurgen wird die Präfiguration des biblischen Schöpfergottes 
gesehen werden. Aber der Demiurg ist nicht schöpferisch. Er ist – seiner Hand-
lungsstruktur, nicht seinem metaphysischen Range nach – genauso Handwerker wie 
der Tischler im zehnten Buch der Politeia. Der Demiurg des Timaios hat eine 
kosmologische, keine ontologische Begründungsfunktion: er soll erklären, weshalb 
es überhaupt neben dem Ideenkosmos noch sein phänomenales Pendant gibt, also 
eine Verlegenheit der platonischen Philosophie überbrücken, an der dann Aristoteles 

»ausgedacht« und aus der Vorstellung in die Realität überführt werden müßte, für Aristoteles 
nicht. Das Denken denkt prinzipiell dem Seienden nur nach.

12 Plato, Politeia X, 597 D.

225

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so nachhaltig Anstoß nahm. Die Funktion des Demiurgen ist eine dienstbare, dem 
absoluten Sein der Ideen untergeordnete; nicht auf diesem »Schöpfer«, sondern auf 
seinem Werkmodell liegt der metaphysische Akzent. Er bringt nur das eigentlich 
Seiende (das man sich als zur Selbstmitteilung drängend vorstellen muß, wie es die 
Neuplatoniker getan haben) zur faßbaren Erscheinung, er übersetzt es in die [69] 
Sinnensprache. […] Aristoteles berichtet uns den – angesichts des bisher Dargeleg-
ten – erstaunlichen Sachverhalt, daß es nach Ansicht der Akademie für künstliche 
Dinge, wie das Haus oder den Ring, keine Ideen gäbe.13 Wie ist es dazu gekommen, 
daß bei Plato oder in seiner Schule die Ideen der technischen Gegenstände wieder 
aufgegeben worden sind? Vom Timaios her läßt sich das leicht einsehen. Der Demi-
urg bildet im vorgegebenen Stoff die vorgegebenen Urbilder nach; aber er waltet 
dabei nicht nach Belieben, nicht auswählend. Für ihn gilt das Prinzip des optimalen 
Effekts: der von ihm verfertigte Kosmos ist das Beste, was überhaupt entstehen 
konnte (ϰάλλιστος τϖν γεγονότων), und der Demiurg wird durch sein Werk als 
άϱιστος τϖν αιτίων qualifiziert.14 Die Ideenlehre selbst, in ihrer ontologisch-ethi-
schen Doppelfunktion, macht diese Feststellung unum[70]gänglich: die Ideen sind 
ja nicht nur Vorlagen, wie dieses Werk gemacht werden kann, sondern zugleich 
verpflichtende Normen, daß es so gemacht werden soll. Daraus folgert Plato sowohl 
die Einzigkeit des realen Kosmos als auch seine Vollständigkeit hinsichtlich des 
idealen Modells.15 Das aber heißt nun: der Demiurg schöpft das Potential der Ideen 
aus, das Reale repräsentiert erschöpfend das Ideale. Alles Mögliche ist schon da, 
und für das Werk des Menschen bleiben keine unverwirklichten Ideen übrig. […]

[W]arum die Natur nachgeahmt werden soll, war von Plato her besser zu verste-
hen, insofern die reale Welt als das schlechthin best[71]fundierte Werk erschien, 
dem gegenüber auf anderes zu sinnen unsinnig sein mußte. Hier wird die Stoa 
wieder ansetzen. Was aber bei Aristoteles eindeutiger als bei Plato heraustritt, ist die 
Notwendigkeit, warum ein Werk immer nur Wiederholung der Natur sein kann. Na-
tur ist der Inbegriff des überhaupt Möglichen. Geist kann gar nicht anders bestimmt 
werden denn als eine Fähigkeit in bezug auf das All des Schon-Seienden. Möglich 
ist immer nur, was seiner μοϱφή nach schon wirklich ist: der Kosmos ist das All 
des Wirklichen und des Möglichen zugleich. So ist das immanente Gesetz aller Be-
wegung (in dem weitesten Sinn von Veränderung, den dieser Begriff bei Aristoteles 
hat) die ewige Selbstwiederholung des Seins. Diese Grundstruktur übergreift Ding 
und Geist, Natur und »Kunst« sie ist letztlich die innere Struktur des absoluten 
Seienden der aristotelischen Metaphysik: der »unbewegte Beweger« ist die reine 
geistige Form der Selbstwiederholung in der νόησις νοήσεως, im sich selbst den-

13 Aristoteles, Metaphysik I,9; 991 b 6f. Positiv formuliert: Metaphysik XII,3; 1070 a 18–20.
14 Plato, Timaios 29 A.
15 Ebd. 30 CD, 31 A. So auch Francis M. Cornford, Platos’s Cosmology, London 1937, S. 40f.: 

»The intelligible Living Creature corresponds to it, whole to whole, and part to part.«

226

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kenden Denken. Diese in sich verschlossene Selbstgenügsamkeit des Absoluten ist 
ebensowenig nach außen schöpferisch wie nach innen zeugerisch (wie erstaunlich, 
daß die christliche Theologie sie dennoch zum Modell nahm!). Die Selbstwiederho-
lung des Absoluten geht im Kosmos in die Struktur der »Nachahmung« über: dieses 
Prinzip erklärt schon die ungetrübte Kreisform der ersten Sphärenbewegung als 
liebende Assimilation an das rein in sich zurückkehrende Höchste, es spiegelt sich 
im Kreislauf des Wassers der Meteorologie16, es ist das Grundgesetz aller generati-
ven Prozesse, in denen das Zeugende immer nur wieder seine eigene Wesensform 
produziert. Am allgemeinsten schließlich: Seiendes kommt nur aus Seiendem.17 

Die τέχνη steht in dieser kosmischen Prozeßordnung tief unten: der Produzierende 
wiederholt ja nicht sich selbst; nur mittelbar – eben durch das notwendige Angewie-
sensein auf »Nachahmung« – ist der technische Akt in die kosmische Grundstruktur 
zurückgebunden, ist er nicht bloße βία oder τύχη. So ist auch die »Kunst« noch für 
den Kosmos »geret- [72] tet«, ihm funktional inkorporiert, bezeugt seine Einzigkeit 
und Vollständigkeit. [...]

[77] Die Geschichte der Zersetzung und Entwurzelung der Mimesis-Idee ist aber 
nicht, wie es das Beispiel der Polemik Senecas gegen Poseidonios vermuten lassen 
könnte, ein Vorgang des Aufbrechens ihrer inneren Widersprüchlichkeit; es ist viel-
mehr ein Prozeß, der durch neue, äußere, nämlich theologische Ideen inauguriert 
wurde. […]

Die beiden Elemente, die sich als konstitutiv für die Mimesis-Vorstellung heraus-
geschält haben – exemplarische Verbindlichkeit und essentielle Vollständigkeit der 
Natur –, scheinen sich zunächst sehr wohl mit dem Schöpfungsbegriff zu vertragen. 
Ja, man muß sagen, daß die Verbindlichkeit der gegebenen Natur durch den Gedan-
ken, in ihr manifestiere sich der Wille des Schöpfers, verstärkt worden ist, wie das 
Beispiel aus Tertullian schon belegt hat. Und zunächst wird gar nicht gesehen, daß 
diese Begründung der Verbindlichkeit auf einen Willensakt doch die Notwendigkeit 
der gegebenen Welt als der erschöpfenden Realisierung des Möglichen in Frage 
stellt; so muß Tertullian in unserem Zitat die göttliche Willensäußerung im natürli-
chen Sachverhalt so formulieren, daß Gott eben das Nichtgewollte nicht geschaffen 
habe und daß er das Nichtgeschaffene nicht wolle. Aber was ist dieses Nichtge-
wollt-Nichtgeschaffene? Eine in der Natur nicht vertretene Seinsmöglichkeit? Diese 
zwingende Konsequenz [78] ist noch nicht ausdenkbar: sie impliziert die Faktizität 
und Unvollständigkeit der Natur, einen Spielraum des Möglichen für das »Künstli-
che«. Dieses Beispiel vermag zu zeigen, in welche ontologischen Konsequenzen das 
Willensmoment im Schöpfungsbegriff hineintreibt: die verschärfte Begründung der 

16 Aristoteles, Meteorologie I,9; 346 b 16–347 a 5.
17 Aristoteles, Metaphysik XII,2; 1069 b 19. XII,3; 1070 a 8. Vgl. hierzu Hans Blumenberg, »Das 

Verhältnis von Natur und Technik als philosophisches Problem«, in Studium Generale 4 (1951) 
S. 463f.

227

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verbindlichkeit einer Natur, in der Gott sein Wollen dekretiert, hat zum unausbleibli-
chen Korrelat die Unbestreitbarkeit der nichtgewollten Möglichkeiten, für die sich 
freilich erst eine unfromme und spitzfindige Neugierde ausdrücklich interessieren 
wird. […]

[82] Aber erst wenn die potentia Gottes als potentia infinita gesehen wird, tritt 
die logische Nötigung auf, das possibile nicht mehr von der potentia (und den in 
ihr implizierten Ideen) her, sondern umgekehrt die potentia vom possibile her zu 
definieren.18 Damit erst wird der logische Umfang des Möglichkeitsbegriffes maß-
gebend und zugleich der Ideenkosmos für die Frage, was das omnia als Umfang der 
omnipotentia bedeute, gleichgültig. Das hat zur Folge: der Begriff der Rationalität 
wird auf den der Widerspruchslosigkeit reduziert, während noch bei Augustin der 
Begriff der ratio nicht von dem der exemplarischen Idee zu lösen war, also einen 
endlich-gegenständlichen Bezug implizierte. Jetzt erst kann der für unsere Frage 
nach dem ontologischen »Spielraum« des Schöpferischen entscheidende Schritt Fuß 
fassen: der als endlich gedachte Kosmos schöpft das unendliche Universum der 
Seinsmöglichkeiten – und das heißt: der Möglichkeiten der göttlichen Allmacht 
– nicht aus und kann es nicht ausschöpfen. Er ist notwendig nur ein faktischer 
Ausschnitt dieses Universums, und es bleibt ein Spielraum unverwirklichten Seins 
– der freilich noch auf lange unbefragtes Reservat Gottes sein wird und zu der 
Frage des Menschen nach seinen eigenen Möglichkeiten noch nicht in Bezug tritt. 
Aber zum erstenmal wird in der Erörterung des Allmachtsbegriffs dieser Spielraum 
überhaupt ontologisch impliziert und als Hintergrund der Weltrealität mitverstanden. 
Das ist primär ein eminent religiöser Gedanke, insofern nicht nur das Daß der 
Welt seine Selbstverständlichkeit verloren hat, sondern auch das Was nun als ein 
Akt besonderer göttlicher Entscheidung verstanden werden kann. Zugleich aber ist 
hier auch die Basis der philoso- [83] phischen Kritik erweitert, auf der eine Fülle 
allmählich bewußtseinsbildender Fragen entsteht. Die Welt als Faktum – das ist die 
ontologische Voraussetzung für die Möglichkeit der Erwägung, schließlich für den 
Antrieb und die Lockung, im Spielraum des Unverwirklichten, durch das Faktische 
nicht Ausgefüllten, das originär Menschliche zu setzen, das authentisch »Neue« 
zu realisieren, aus dem Angewiesensein auf »Nachahmung der Natur« ins von der 
Natur Unbetretene hinaus vorzustoßen.

Für das Mittelalter freilich lag hier noch nichts Lockendes: alle spekulative Kühn-
heit wird daran gewendet, den Möglichkeiten Gottes, nicht denen des Menschen, bis 
zum äußersten nachzugehen. Es wird noch eines weiteren entscheidenden Motivs 
bedürfen, damit der Mensch die theologisch entdeckte Inkongruenz von Sein und 

18 Für die Herleitung des possibile vom posse zitiere ich die versio latina von De natura hominis 
des Nemesius von Emesa (Bibliotheka Scriptorum, graec. et rom., hrsg. von Karl Burkhard, 
Leipzig 1917), Kap. 34: »tria igitur haec sunt ad invicem se habentia: potens, potestas, pos-
sibile, potens quidem essentia, potestas vero a qua habemus posse, possibile autem, quod 
secundum potestatem natum est fieri.«

228

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natur für sich als Möglichkeit schöpferischer Originalität erkennen und ergreifen 
konnte.

Der initialzündende Kontakt der Begriffe Allmacht und Unendlichkeit scheint im 
11. Jahrhundert zustande gekommen zu sein, als die Theologie durch den Angriff 
der »Dialektiker« vom Schlage des Berengar von Tours, vor allem gegen die Trans-
substantiationslehre, genötigt wird, den Begriff der göttlichen Allmacht zu systema-
tisieren. Hier ist vor allem Petrus Damiani mit seiner Schrift De divina omnipotentia 
federführend,19 aus deren zwölftem Kapitel ich hier nur die charakteristische rheto-
rische Frage zitiere: »Quid est, quod Deus non valeat nova conditione creare?« 
Das Sein der Welt bekommt nun jene eigentümliche Zufälligkeit, Widerruflichkeit 
und hypothetische Ersetzbarkeit, die erst im ausgehenden Mittelalter mit seiner 
Faktizitätsangst aus logischen zu emotionalen – das heißt: vom Menschen auf sich 
selbst bezogenen – Elementen werden. Ich [84] vermag keine Darstellung dieses 
Transformationsprozesses zu geben. Mir geht es darum, etwas über das Anwachsen 
der Inkongruenz von Sein und Natur und damit über die Relevanz des Spielraumes 
der schöpferischen Ursprünglichkeit auszumachen. Diesen Prozeß darf man sich we-
der als »organisch« vorstellen noch ihm die eherne Gangart geschichtlicher Notwen-
digkeit beilegen, die er a posteriori – und noch dazu im selektiven Präparat, auf das 
jede derartige Untersuchung angewiesen ist – an sich zu haben scheint. Es läßt sich 
leicht sehen, daß die Rolle, die die Scholastik in diesem Vorgang der Umbildung der 
ontologischen Prämissen spielt, wenig ins Konzept einer »geschichtlichen Notwen-
digkeit« paßt. Daß man sich die Reantikisierung durch die Aristotelesrezeption auch 
nicht als zu gewaltsame Reversion denken darf, ergibt sich schon aus der für Augus-
tin gewonnenen Einsicht, wie stark der Fortbestand antiker Implikationen ohnehin 
war. Um so reizvoller ist es, gerade in der Neubelebung der antiken Metaphysik 
durch die Hochscholastik die oft unscheinbaren, aber signifikanten Verformungen 
wahrzunehmen, die belegen, was schon nicht mehr rückgängig zu machen war.

Ontologische Voraussetzungen, die bei Augustin in Geltung sahen, ohne daß 
sie ausdrücklich formuliert zu werden brauchten, werden nun nach scholastischer 
Manier »quaestionsreif«. Aufschlußreich im Hinblick auf unser Augustin-Ergebnis 
ist eine Stelle bei Albertus Magnus, die sich polemisch gegen den Fons vitae des 
Avicebron (Ibn Gabirol) mit seiner Identifizierung von metaphysischem Lichtprinzip 
und Willen richtet: »voluntas non potest esse primum.«20 Die Funktion des göttli-
chen Willens bezieht sich nur auf die Existenz der Welt, auf den Befehl ut fiat, 

19 Die Bedeutung dieses Autors für die Geschichte des Möglichkeitsbegriffs ist von August 
Faust, Der Möglichkeitsgedanke, Bd. 1, Heidelberg 1931, Kap. 2, S. 72–95, dargestellt worden.

20 Albertus Magnus: Da causis et processu universitatis I tr. 3 c. 4: »Primum enim et operi 
proximum, in quo primi est potentia agendi, est illud, quod dat formam operi, et non illud, 
quod iubet et praecipit opus fieri; lumen autem intellectus universaliter agentis est forma operis 
opus determinans ad rationem et formam, voluntas autem non est nisi praecipiens ut fiat.«

229

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht aber auf die forma operis, den essentiellen Seinsbestand, der auch hier die 
Selbstverständlichkeit des ideal präformierten Ganzen hat.

Noch bei Thomas von Aquino ist diese Position nicht überschritten. Trotzdem 
zeigt sich für das Prinzip der [85] Nachahmung der Natur eine Lockerung insofern, 
als neben dieses noch die Idee der Nachahmung Gottes als weiterer Fundierungs-
zusammenhang tritt.21 Das gab es formal schon bei Aristoteles, bei dem ja die 
reine Kreisbewegung der ersten Sphäre Nachahmung des unbewegten Bewegers 
war; aber damit ist auch die Ergiebigkeit dieses Bezuges erschöpft. Deshalb mußte 
AristoteIes die Genesis z. B. des Hauses erklären, daß der Architekt hier etwas 
zustande bringt, was die Natur ebenso entstehen lassen würde, das heißt: er muß sich 
das künstliche Gebilde als Naturprodukt vorstellen, um dann diese hypothetische 
Vorstellung nachzuahmen. So wurde die universale Geltung der Mimesis gewahrt. 
Thomas schränkt die Nachahmung der Natur auf das ein, was die Natur auch 
tatsächlich hervorbingen kann;22 gerade das Haus aber ist reines Kunstding: »semper 
fit ab arte, sicut domus omnis est ab arte«. Natürlich besteht hier noch gar kein 
Gegensatz, aber der Akzent ist doch anders gelegt. Noch deutlicher wird das im 
Physikkommentar, wo die eingangs zitierte fundamentale Stelle II,8; 199a 15–17 zur 
Sprache kommt. Die Thomas vorliegende lateinische Version hat: »ars alia quidem 
perficit quae natura non potest operari«, wozu der Kommentar erläutert: »dicit quod 
ars quaedem facit, quae natura non potest facere«.23 Das ist radikaler formuliert als 
es bei Aristoteles gemeint gewesen sein kann, der doch immer das schon Angelegte, 
das schon Unterwegs-Seiende der Natur voraussetzt, wenn er von der vollendenden 
Arbeit des Menschen spricht. Weshalb aber die Nachahmung der Natur so erkennbar 
an Unausweichlichkeit verloren hat, weshalb die »Kunst« aus dem Naturzusammen-
hang heraustreten kann, das ist bei Thomas nicht zur Ausdrücklichkeit gebracht.

Wohl aber bei seinem Zeitgenossen Bonaventura, der den Versuch, den Schöp-
fungsbegriff mit Hilfe der aristotelischen Beweger-Metaphysik auszulegen, nicht 
mitmacht, weil ihm in der Mechanik dieser Konzeption das Moment eines göttli-
chen Willens, der sich in seinem Werk mitteilen will, verlo[86]renzugehen droht. 
»Mitteilung« nämlich bedeutet, daß die unendliche Macht Gottes sich gerade nicht 
sozusagen »automatisch« exekutiert, sondern sich im Endlich-Faßbaren beschränkt 

21 Albertus Magnus, Summa theologica I, q. 9 a. 1 ad 2: »[...] suam similitudinem diffundit [sc. 
divina sapientia] usque ad ultima rerum: nihil enim esse potest quod non procedat a divina 
sapientia per quamdam imitationem [...].«

22 Albertus Magnus, Summa contra Gentiles II, 75 ad 3: »In his autem quae possunt fieri et arte et 
natura, ars imitatur naturam […].«

23 In octo libros Physicorum Aristotelis exposito II, lect. 13 n. 4 (hrsg. von Mariani Maggiòlo, 
Turin 1954, S. 126). Um zu zeigen, wie der aristotelische Sinn authentischer getroffen werden 
kann, zitiere ich noch die Übersetzung des Johannes Argyropylos (hrsg. von Immanuel Bekker, 
Berlin 1831, III, 109 b): »atque ars omnino alia perficit, quae natura nequit perficere, alia 
imitando naturam facit.«

230

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und vernehmbar macht für ein endliches Wesen.24 In der Welt bekundet sich ein 
Ausdruckswille, der nicht alles Mögliche, sondern etwas Bestimmtes zu verstehen 
geben will: »multa, non omnia« – vieles, nicht alles, holt Gott aus dem Schatze 
seiner Möglichkeiten hervor, um sich dem Geschöpf in seiner Größe zu erweisen.25 

Rein gefühlsmäßig interpretierend möchte man sagen, die Differenz zwischen mul-
ta und omnia sei hier nur als ein »Rest« verstanden, dem Menschen vielleicht 
wohlweislich und liebevoll vorenthalten, kein Grund jedenfalls, sich als im Seins-
besitz und -zugang verkürzt zu empfinden. Aber schon Wilhelm von Ockham, 
der die franziskanische Tradition zu ihren Konsequenzen forciert, wird die Formel 
Bonaventuras umkehren, indem er das multa auf die andere Seite bringt, auf die 
Seite des Nichtgewollt-Unverwirklichten: »Gott kann vieles schaffen, was er nicht 
schaffen will.«26 Man spürt geradezu, wie hier ein quälendes, bohrendes Bewußt-
sein der Faktizität entspringen muß, die anschwellende Frage, weshalb diese und 
keine andere Welt ins Sein gerufen wurde, eine Frage, der nur noch das nackte 

24 Bonaventura, Breviloquium 11,1,1: »universitas machinae mundialis producta est in esse ex 
tempore et de nihilo, ab uno principio primo, solo et summo; cuius potentia, licet sit immensa, 
disposuit tarnen omnia in certo pondere, numero et mensura.« In dieser faktischen Bestimmt-
heit ist ontologisch der »Anreiz«, nachzumessen, nachzuzählen, nachzuwägen, verwurzelt, der 
den empirischen Weg der Erkenntnis eröffnet.

25 Bonaventura, II. Sententiarum 1,2,1,1 concl.: »Propter ergo immensitatis manifestationem mul-
ta de suis thesauris profert, non omnia, quia effectus non potest aequari virtuti ipsius primae 
causae.« (Opera theologica selecta, hrsg. von Leonardi M. Bello, Collegium Sancti Bonaven-
tura, Quaracchi 1934ff., Bd. 2, S. 39 f.) Die aristotelisierende Begründung für einen ganz hete-
rogenen Sachverhalt ist charakteristisch. Trotzdem war sich Bonaventura der Differenz zu 
Aristoteles viel klarer bewußt als Thomas, ja er dachte bereits so »geschichtlich«, daß er Aris-
toteles dafür loben konnte, daß er in der Frage der Ewigkeit der Welt folgerichtig und seinen 
eigenen Prinzipien gemäß gedacht habe.

26 Wilhelm von Ockham, Quodlibeta Septem VI, q. 1: »Deus multa potest facere quae non vult 
facere.« (Zit. nach: Reinhold Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, Nachdr. der 
4. Aufl. [Berlin 1930], Darmstadt 1960, S. 715.) Hier wird der Zusammenhang unseres Pro-
blems mit dem »Nominalismus« Ockhams greifbar: der Realismus der universalia erweist sich 
als unvereinbar mit dem strikten Begriff der creatio ex nihilo. Das universale als das im Kon-
kreten beliebig Wiederholte und Wiederholbare hat nur einen Sinn, solange das Universum des 
Seinsmöglichen ein endliches Ganzes ist (wie der mundus intelligibilis), dem Existenz gleich-
sam nur »zugeführt« wird (distinctio realis). Im Begriff der potentia absoluta ist nun aber ein 
unendliches All des Möglichen impliziert; das macht die Deutung des Individuellen als »Wie-
derholung« eines Universellen sinnlos. Schöpfung bedeutet nun für jedes Geschöpf das ex ni-
hilo seiner essentia. Nur so wird ausgeschlossen, wie Wilhelm argumentiert, daß Gott durch 
die Erschaffung eines Seienden seine potentia einschränkt, weil durch die Setzung eines uni-
versale im Bereich desselben nur noch »Nachahmung«, nicht aber creatio möglich wäre, denn: 
»creatio est simpliciter de nihilo, ita quod nihil essentiale vel intrinsecum rei simpliciter pra-
ecedat in esse reali.« Der Universalienrealismus würde bedeuten, daß »per consequens omnia 
producta post primum productum non crearentur, quia non essent de nihilo« (Bonaventura, I. 
Sententiarum, dist. 2 q. 4 D). Wieviel Raum das Reich des Möglichen schon bietet, zeigt sich 
daran, daß Wilhelm gegen seinen Vorgänger Duns Scotus den Satz, Gott allein besitze schöpfe-
rische Potenz, für nicht beweisbar erklärt (Wilhelm, Quodlibeta Septem VII,23). Dies ist noch 
nicht die Investitur des Menschen mit dem Attribut des Schöpferischen; aber es löst den Be-
griff potentiell aus seiner exklusiven Theologizität heraus und läßt erwarten, daß er sich als 
transplantabel erweisen wird.

231

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


augustinische Quia voluit als Un-Antwort entgegengeschleudert werden konnte. Die 
rationale Anstößigkeit weckt das Bewußtsein der Unerträglichkeit dieser Faktizität: 
unversehens verlagert sich der Akzent von dem im Geschaffenen empfundenen 
göttlichen Willensausdruck auf den im Nichtgeschaffenen implizierten Vorenthalten-
heitscharakter. Wir können diesen Prozeß der Umakzentuierung am ehesten ablesen 
an den sorgenden Versuchen, ihm zu begegnen, ihn aufzufangen, ja ihm Positivität 
zu geben.

Am vielfältigsten spiegelt sich diese Anstrengung wohl im Werk des Nikolaus 
von Cues. Der Cusaner hat in seiner frühen Phase den Versuch Leibnizens vorweg-
genommen, das Nichtgeschaffensein des Ungeschaffenen dadurch zu [87] rechtferti-
gen, daß er die wirkliche Welt als die höchste Form der Realität hinstellt, als Selbst-
verschwendung des schöpferischen Prinzips, als Deus creatus.27 Aber in diesem 
verchristlichten Neuplatonismus ist eine immanente Gegenläufigkeit zweier Elemen-
te der spekulativen Theologie enthalten: einerseits erfordert die maximale Fassung 
des Begriffs der Vollkommenheit von Schöpfer und Werk zu sagen, Vollkommeneres 
habe nicht gemacht werden können, andererseits erfordert die maximale Fassung 
des Begriffs der göttlichen Macht zu sagen, kein wirkliches Werk dieses Schöpfers 
realisiere je das Äußerste dessen, was er an Größe und Perfektion hätte leisten 
können. Aus diesem Dilemma ist nicht herauszukommen. In der Schrift De beryllo 
hat der Cusaner fast zwei Jahrzehnte später die Schöpfung nach dem Modell der 
positiven Rechtssatzung betrachtet, wobei er zweimal das Digesten-Zitat heranzieht, 
nach dem der Herrscherwille Rechtskraft hat.28 Am Ende seines Denkweges, in der 
Schrift De ludo globi, hat der Cusaner den Versuch gemacht, seine beiden früheren 
Positionen zu harmonisieren, indem er sie auf eine Verschiedenheit des Aspekts 
zurückführt: von Gott her betrachtet gibt es einen Spielraum der Möglichkeit, von 
der Welt her betrachtet nicht.29 Das beruht auf einer Metaphysizierung des Möglich-
keitsbegriffs: Gott hat nicht nur das Mögliche oder aus dem Möglichen verwirklicht, 
indem er schuf, sondern er hat die Möglichkeit selbst geschaffen: »et fieri posse 
ipsum factum est«. Das ist deutlich dazu bestimmt, Fragen zu entkräften und auszu-
schließen, die sich akut aufdrängten. Versucht Nikolaus von Cues das noch durch 
eine Metaphysizierung der Logik, so wird es Luther durch die Radikalisierung des 

27 Nikolaus von Cues, De docta ignorantia 11,2: »Quoniam ipsa forma infinita non est nisi 
finite recepta, ut omnis creatura sit quasi infinitas finita aut Deus creatus, ut sit eo modo, quo 
hoc melius esse possit; ac si dixisset creator: Fiat, et quia Deus fieri non potuit, qui est ipsa 
aeternitas, hoc factum est, quod fieri potuit Deo similius.«

28 »Quod principi placuit legis vigorem habet« (Ulpianus, Digesta 1,4,1; Nikolaus von Cues, De 
beryllo XXIX). Das ist ausdrücklich auf die Unfähigkeit der antiken Metaphysik gemünzt, den 
Schöpfungsakt auszulegen: »Cur autem sie sit et non aliter constitutum, propterea non sciret 
nisi quod demum resolutus [!] diceret: Quod principi [...]« (ebd.; vgl. Kap. XVI). Als biblische 
Autorität wird Eccl. VIII, 17 zitiert: »Omnium operum Dei nulla est ratio« (ebd.).

29 Nikolaus von Cues, De ludo globi I: »[...] perfectiorem et rotundiorem mundum atque etiam 
imperfectiorem et minus rotundum potuit facere Deus, licet factus sit ita perfectus, sicut esse 
potuit.«

232

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausschließlichkeitsanspruches der Theologie tun. Mit deutlicher Wendung gegen 
die Formel Ockhams besteht er darauf, daß »Allmacht« keinen logisch explikablen 
Sinn außerhalb des Schriftsinns hat und eben nicht jene Macht bedeutet, mit der 
Gott vieles nicht wirkt, was er wirken kann.30 Die potentia absoluta Gottes, deren 
Unfaßbarkeit noch den jungen Lu[88]ther ängstete wie das späte Mittelalter insge-
samt, ist nun als von Gott selbst durch das Instrument der Offenbarung auf die 
potentia ordinata beschränkt zu denken; über diese gnädige Selbstbeschränkung 
Gottes hinauszufragen, nimmt das Odium des Ausschlagens des Gnadenaktes an. 
Nur indem man die Frage nach dem unendlichen Spielraum der Möglichkeit nicht 
stellt, entzieht man sich der drohenden Ungewißheit dessen, was er offen läßt.
[…]

Aber die Gewalt der einmal aufgebrochenen Fragen ließ sich nicht eindämmen; 
wohin sie führen, sehen wir schon bei Descartes fast in ganzem Umfang ausge-
sprochen. Bei ihm wird die Philosophie zur Systematik des Möglichen; von der 
Seinsmöglichkeit her wird die Seinswirklichkeit nun verstanden. Darauf beruht die 
neue Bedeutung der Hypothese, die dem Erkenntniswillen am konstruierbaren mög-
lichen Seinszusammenhang Genüge verschafft und demgegenüber die Frage nach 
dem faktischen Nexus gleichgültig werden läßt. Dem Willen zur Konstruktion ist es 
irrelevant, ob zufällig die Natur nachgeahmt wird oder ob eine dort nicht realisierte 
Lösung Platz greift; das normative Prinzip der Ökonomie ist eine Idee des menschli-
chen Geistes für seine Leistungen, nicht für die Produktionen der Natur. Die Prinzi-
pien der möglichen Welten sind so unendlich fruchtbar, daß eine Übereinstimmung 
der aus ihnen deduzierten hypothetischen Konstruktionen mit der wirklichen Welt 
nur noch Zufall sein kann.31 Schon ist bei Descartes erkennbar, wie sich die Idee 
der Freiheit gerade auf die Unabhängigkeit der rationalen Formel vom faktisch 
Gegebenen bezieht: am Beispiel einer machina valde artificiosa demonstriert er die 
vis ingenii als so originär seinsmächtig, »ut ipsam (sc. machinam) nullibi unquam 
visam per se excogitare potuerit«.32 Der Mensch »wählt« sich seine Welt, wie Gott 
aus dem [89] Möglichen die eine zu schaffende Welt wählte. Leibniz wird noch 
einmal versuchen, diese Welten durch seine prästabilierte Harmonie zu verklammern 
und durch den metaphysischen Optimismus den Druck der unendlichen Möglichkei-
ten zu balancieren. Als aber dieser bodenlose Optimismus um die Mitte des 18. 
Jahrhunderts zusammenbricht, tritt das ganze Ärgernis der Tatsache hervor, daß die 
Seinswirklichkeit im Reich der Seinsmöglichkeit nur ein beliebiger Punktwert sein 
sollte. Welche Rechtfertigung gibt es noch für das Möglichbleiben des Möglichen? 

30 D. Martin Luthers Werke, Krit. Gesamtausg., Bd. 18, Weimar 1908, S. 718: »Omnipotentiam 
vero Dei voco non illam potentiam, qua multa non facit quae potest, sed actualem illam, qua 
potenter omnia facit in omnibus, quo modo scriptura vocat eum omnipotentem.«

31 Descartes, Principia philosophiae 111,4: »Principia [...] tarn vasta et tarn foecunda, ut multo 
plura ex iis sequantur, quam in hoc mundo aspectabili contineri videamus.«

32 Ebd. I,17.

233

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Natur wird zum faktischen Resultat mechanischer Konstellationen – was kann 
Sie noch der Mimesis durch das Menschenwerk verbindlich machen und empfehlen? 
Der Zufälligkeit der natürlichen Formationen tritt nun das Menschenwerk – als 
ästhetisches wie als technisches – mit seiner Notwendigkeit entgegen.

Was von Leibniz’ »bester aller möglichen Welten« ontologisch nachhaltig übrig-
bleibt, ist nicht die »beste Welt«, sondern die Unendlichkeit der möglichen Welten, 
die eben dann bewußtseinsattraktiv wird, wenn die wirkliche Welt nicht mehr die 
ausgewählt-beste glaubhaft repräsentiert.

 

Auszüge aus: »Ordnungsschwund und Selbstbehauptung. Über Weltverstehen 
und Weltverhalten im Werden der technischen Epoche« (1962)

Zuerst erschienen in: Sechster Deutscher Kongreß für Philosophie, München 1960. 
Das Problem der Ordnung, hrsg. v. Helmut Kuhn und Franz Wiedmann, Meisen-
heim am Glan 1962, S. 37–57. Auszug aus: Hans Blumenberg: Schriften zur Tech-
nik, hrsg. v. Alexander Schmitz und Bernd Stiegler, Berlin 2015, S. 148–158.

 
[148] Das Interesse der mittelalterlichen Scholastik am Gedanken der Pluralität der 
Welten liegt im Zuge der Systematisierung des Allmachtsprinzips. Der potentia ab-
soluta korrespondiert eine Unendlichkeit möglicher Welten; gleichgültig geworden 
ist dabei, ob von diesen Möglichkeiten nur eine oder eine Vielheit verwirklicht 
worden ist. Entscheidend ist, daß die mögliche Vielheit nicht aus Exemplaren ei-
nes eidetisch konstanten Typus besteht, sondern daß das Widerspruchsprinzip die 
einzige Abgrenzung des Spielraumes der Variabilität der möglichen Welten ist. 
»Welt« ist zu einem Gattungsbegriff geworden, dem ein unübersehbares Reich von 
Spezifikationen und Individuationen logisch subsumiert werden kann. Die Idee der 
Pluralität der Welten steht in systematischem Zusammenhang mit der Erledigung 
des Universalienproblems durch den Nominalismus. Die Bestreitung der Realität der 
Universalien ist ja nicht primär eine logische Doktrin, sondern beruht auf der Unver-
einbarkeit des Universalienrealismus mit der strengen Auslegung des Begriffes der 
Schöpfung aus dem Nichts. Das universale als ein in konkreten Exemplaren beliebig 
Wiederholtes und Wiederholbares verliert seinen Sinn, wenn das Universum des 
Möglichen unendlich wird und die Bedeutung aller Realität in der Manifestation 
einer unendlichen Macht gesehen wird. Schöpfung aus dem Nichts heißt, daß nichts 
vorgegeben ist, also auch, daß kein Seiendes ein anderes in der Gemeinsamkeit des 
Wesentlichen (essentiale) vorwegnimmt.33 Die Einzigkeit der Welt folgt nicht mehr 
aus der Ein- [149] zigkeit Gottes, weil Gott nicht mehr nur das Bewegungsprinzip 

33 Wilhelm von Ockham I. Sent. Dist. 2 q. 4 D: creatio est simpliciter de nihilo, ita quod nihil 
essentiale vel intrinsecum rei simpliciter praecedat in esse reali. Ein Realismus der Universali-

234

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Welt, sondern das Prinzip ihres kontingenten Seinsbestandes ist.34 Der theolo-
gische Voluntarismus wird dadurch möglich, daß Gott eine Entscheidung für eine 
Auswahl aus dem für ihn Möglichen zugeschrieben wird: multa potest deus facere 
quae non vult facere (Ockham, Quodl. VI q. 1). Entscheidend ist nun, daß dem 
Menschen verborgen ist, welche der möglichen Welten die ihm faktisch gegebene 
ist. Daß Gott nach nominalistischer Lehre seine potentia absoluta auf die Gesetz-
lichkeit der potentia ordinata eingeschränkt habe, hat für den Menschen zwar Heils-
bedeutung, aber keinen Erkenntniswert. Der Wahrheitsanspruch des Menschen ist 
in eine hoffnungslose Position geraten: das Faktizitätsprinzip der Omnipotenz und 
das Ökonomieprinzip der Vernunft stehen einander unversöhnbar gegenüber. Die 
Ungewißheit der Konstanz und Verläßlichkeit der Natur kommen in der ängstlichen 
Neugierde zum Ausdruck, mit der an der Grenze von Mittelalter und Neuzeit nach 
den Belegen der eidetischen Unordnung in der Natur gesucht wird; die Kuriositäten-
kabinette der Zeit bestätigen anschaulich die angstbereite Ahnung der Nichtexistenz 
von causae formales.35 Die Unbefragbarkeit des absoluten Willens konzentriert die 
Möglichkeit von Gewißheit auf den einzigen Fall der Offenbarung und der den Er-
wählten hinzugegebenen Glaubensgewißheit; für jeden anderen Gewißheitsanspruch 
ist Augustins Wort zu seiner letzten Konsequenz gebracht worden: quare autem 
voluerit, o homo, tu quis es, qui respondeas deo? (ep. 186, 23). […]

[152] Nach dieser vergleichenden Analyse der Voraussetzungen läßt sich leicht 
verständlich machen, daß in der Spätantike und im Spätmittelalter ganz heterogene 
Welthaltungen induziert wurden. Es gibt in der hellenistischen Philosophie verschie-
dene Formen der Abwendung des Menschen vom Kosmos und vom Ideal der 
Theorie, aber es gibt hier nicht das Problem der Selbstbehauptung. Was Epikur 
dem hellenistischen Menschen empfiehlt, kann man als die Neutralisierung seines 
Bezuges zum Kosmos bezeichnen. […]

[153] Mit anderen Worten: dem Erkenntniswillen Epikurs fehlte das, was man 
die »technische Implikation« nennen könnte; er will das Phänomen distanzieren, 
nicht produzieren können. Herrschaft über die Natur ist keine Voraussetzung da-
für, sich selbst genug sein zu können: si cui sua non videntur amplissima, licet 
totius mundi dominus sit, tamen miser est. (Diano fr. 64) Aber ebendieser Weg, 
der Ordnungskrise des Weltbildes in die Genügsamkeit und Unangefochtenheit des 

en hätte dagegen zur Folge, daß per consequens omnia producta post primum productum (sc. 
unius speciei) non vrearentur, quia non essent de nihilo.

34 Johannes Buridan, Quaest. De caelo I q. 19: deus est simplicissimus, et Aristoteles creditit 
quod ab uno tali simplicissimo non posset provenira plura … Sed vos scitis quod ista ratio non 
valet, quia ex fide credimus deum posse facere mundum, imo plures mundos, et posse etiam 
iterum eos destruere. Marsilius von Inghen (I. Sent. Q. 43 a. 2) vertritt die These: deus potest 
producere universum specie specialissima distinctum ab isto universo.

35 Epikur hatte die Möglichkeit eidetischer Monstren (portenta) geleugnet; jedes Wesen halte sich 
an sein Formgesetz des Werdens: res quaeque suo rito procedit et omnes foedere naturai certo 
discrimina servant (Lukrez V, 923f.).

235

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstbesitzes sich zu entziehen, war am Ausgang des Mittelalters versperrt; der 
Zugriff der Infragestellung war zu tief in den Wesensbestand des Selbstbewußtseins 
und Weltverhältnisses eingedrungen. […] [154] Der neue Ernst, der aus der spät-
mittelalterlichen Situation dem Menschen auferlegt ist, besteht in dem ständigen 
und unablösbaren Zwang der »Bestätigung«, und zwar nicht nur der theoretischen 
Aussagen, sondern der an ihnen hängenden Möglichkeit der Selbstbehauptung durch 
Beherrschung der Wirklichkeit, letztlich der in solcher Herrschaft zu bewährenden 
neuen Selbstdefinition des Menschen. Descartes hat diese neue Anspannung mit 
Recht eine laboriosa vigilia genannt (Medit. I, 12). Die Ausgrenzung und Absiche-
rung eines Bereiches unanfechtbarer Gewißheit läßt sich als der Antrieb erkennen, 
der in der nominalistischen Schule selbst eine neue Logik und Erkenntnistheorie 
hervorbringt. Das menschliche Interesse an dem, was auch der potentia absoluta 
entzogen bleibt, substituiert sich unvermerkt dem theologischen Interesse, das im 
Durchdenken der Möglichkeiten der Allmacht sich erfüllt. Die Deus non potest-Sät-
ze, in denen die nominalistische Logik sich formuliert, sind der eigentliche und 
nachhaltige Ertrag der Deus potest-Spekulation. Das ist genau der Punkt, an dem 
die theologische Formel nur noch wie eine solche aussieht, in Wirklichkeit aber die 
logische Autonomie des Menschen umschreibt. […]

[155] Das Ergebnis der spätmittelalterlichen Ordnungskrise läßt sich beschreiben 
als Autonomisierung der menschlichen Leistungssphäre, als Ablösung der rezepti-
ven Bindungen an eine vorgegebene und den Bereich der Möglichkeiten ausschöp-
fende Welt. […] Die Naturwelt Gottes und die Werkwelt des Menschen treten als 
in sich geschlossene Funktionskreise auseinander. Das ließ sich durchaus noch in 
der Sprache der teleologischen Begrifflichkeit ausdrücken. Ich konkretisiere das an 
einem Text aus dem Physikkommentar des Johannes Buridan (II q. 7: utrum finis sit 
causa), in dem er die Unmöglichkeit eines innerweltlichen Zweckes für das göttliche 
Handeln feststellt und das Ergebnis so formuliert: »So ist denn Gott die Zielursache 
aller Naturdinge, der wirkenden sowohl als die Einwirkung empfangenden, bzw. der 
Wirkungen und der Veränderungen. Wenn sich dies so verhält, dann ist, abgesehen 
von Gott, der Mensch, der ein Haus baut, die Zielursache, derentwegen er das Haus 
baut, und also die Zielursache seines Hauses, denn er baut das Haus für sich selbst 
und zu seiner Selbsterhaltung, und wenn er es des Gelderwerbs wegen baut, tut er 
es auch dann um seiner selbst willen, und wenn er es für seine Kinder und Freunde 
baut, geschieht es letztlich immer noch um seiner selbst willen, indem er diese sich 
selbst gleichachtet und ihr Wohl als sein eigenes Wohl betrachtet …«36 Was an 

36 Sic enim Deus est finis omnium naturalium, sive activorum sive passivorum vel etiam ac-
tionum at transmutationum. Sic enim stando, citra Deum homo faciens domum est finis gratia 
cuius facit domum, et est sic finis domum eius, quoniam ipse facit domum propterseipsum 
et salutem suam, et si facit eam propter pecuniam habendam, adhuc illa erit propter seipsum, 
et si facit eam propter filios et amicos, adhuc est finaliter propter seipsum, quia reputat illos 
tamquam ipsum et bonum ipsorum tamquam bonum suum ….

236

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diesem Text aufregend und instruk- [156] tiv ist, ist der unmittelbare Sprung von der 
göttlichen Schöpfung und ihrer Rückbezogenheit auf den Schöpfer auf das mensch-
liche Werk und seine reflexive Sinnstruktur und die völlige Identität der für beide 
Bereiche angewendeten Terminologie. Man darf das Sic enim stando durchaus kau-
sal verstehen und die immanente Rückbezogenheit der Natur auf ihren Urheber als 
den Grund dafür annehmen, daß der Mensch darauf angewiesen ist, für sich selbst 
und seine Selbsterhaltung in seiner Werkwelt zu sorgen. Die theozentrische Struktur 
bedingt und erzwingt die anthroprozentrische. Nach dem Warum kann der Mensch 
nur seine eigenen Werke befragen; er kann nicht wissen, welchen Ordnungswert 
und Zuverlässigkeitsgrad es ihm verbürgt, daß Gott der finis omnium naturalium ist. 
Die Vermutung, daß diese Formel für den Menschen nichts bedeutet, worauf er sich 
in seiner Existenz verlassen könnte, ist die Basispräsumtion der Neuzeit und ihrer 
wesentlichen Technizität. […]

[157] Die zur frühen Neuzeit hinführenden Erscheinungen des späten Mittelalters 
hat man gern als Vorwegnahmen des epochalen Umbruches gesehen, als eine Art 
von vorneuzeitlicher Aufklärung, die nur aus Vorsicht ihre emanzipatorische Absicht 
und Potenz zurückgehalten hätte. Die Neuzeit hat sich von ihren Anfängen an 
als den resoluten Widerspruch zum Mittelalter interpretiert und ihre geschichtliche 
Legitimität aus dem Anschluß an die vermeintlich abgebrochene Antike hergeleitet. 
Demgegenüber versuche ich zu zeigen, daß die Neuzeit sich nicht als Widerspruch, 
sondern als Erwiderung auf die immanente Infragestellung des Mittelalters formiert 
hat. Die frühen Formen der Teleologiekritik sind noch ganz mittelalterlich, ganz 
von dem Pathos getragen, die Größe Gottes vergrößern zu können, indem die Sinn-
haftigkeit der Welt gegenüber dem Menschen bestritten wird. Man darf sich aber 
auch nicht dadurch täuschen lassen, daß die Sprache von hoher Trägheit ist: die 
späte Scholastik kann vielfach von Gott so sprechen, daß es sachlich bedeutet, von 
ihm abzusehen. Der hypothetische Atheismus, nach seiner vorzüglichen Anwendung 
auf das Problem des Naturrechtes durch Grotius als das »Grotianische Argument« 
bezeichnet, steckt als Implikation schon tief in den scholastischen Quästionen vom 
Typus des utrum deus posset … Auch in dem harmlos aussehenden citra deum 
des vorhin zitierten Buridan-Textes ist das Postulat einer »methodi[158]schen« Sis-
tierung verborgen: der sein Haus bauende Mensch sieht davon ab, daß Gott existiert, 
weil er die Härte der Notwendigkeit, der er zu entsprechen hat, akzeptieren will. 
Damit ist auch schon der Fundierungszusammenhang zwischen Selbstbehauptung 
und neuer Wissenschaftsidee am Anfang der Neuzeit berührt.

237

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auszug aus: Der Prozeß der theoretischen Neugierde (1966)

In: Hans Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt am Main 82017, 
S. 390–392.

 
[390] Bei Thomas läßt sich sehen, in welchem Maße das neuplatonische Diagramm 
äußerer Relation, das Drama von Zuwendung und Abwendung, inzwischen verinner-
licht worden ist. Äußere Verführung ist als innere Gefährdung, fremde Übermacht 
als immanenteste sittliche Qualität gesehen. So ist auch die Neugierde eine im Grun-
de boshafte, sich hinter vermeintlicher Rechtfertigung versteckende Geringschät-
zung des absoluten Gegenstandes von dem sich abzuwenden und in der Zerstreuung 
sich zu verlieren ihre Bestimmung ausmacht. Indem die Seele ihren höchsten und 
erfüllenden Gegenstand sich gleichgültig werden läßt, gibt sie sich einer Beruhigung 
hin, die sie erst jenseits des irdischen Daseins in der vollendeten Anschauung des 
ihr allein gemäßen Gegenstandes erwarten dürfte. Die Radikalität dieser Verfehlung 
ist zugleich ihre eigentümliche Rationalität, denn der Vorgriff auf die transzendente 
Bestimmung entspringt aus dem Mißvergnügen des endlichen Wesens in seiner 
gegenwärtigen Dürftigkeit an dem unendlichen Reichtum der Gottheit selbst. Es 
nimmt die Vorläufigkeit seiner Armut an Wahrheit nicht ernst, sondern empfindet 
die noch unerreichbare beseligende Sättigung der Gottheit als Provokation eines 
unerfüllten Versprechens. Die Verheißung des Heils in bloße Ungeduld und Unruhe 
umzusetzen ist freilich für den mittelalterlichen Autor der Gipfel tödlicher Sündhaf-
tigkeit.

[391] Diese Deskription des Bösen hat für den Prozeß der theoretischen Neugier-
de phänomenologische Relevanz: Neue Motivationen werden hinter dem negativen 
Vorzeichen erkennbar. Die Attribute des Göttlichen haben anthropologische Bedeu-
tung gewonnen. Die Theodizee hält nicht mehr fraglos den Menschen im Unrecht, 
und noch seine Sünde ist mehr als bloße Verfehlung, sie bekommt einen Schimmer 
von Plausibilität. Die Konkurrenz des Menschen mit der Gottheit, sein Sichverglei-
chen mit dem göttlichen Besitzstand, ist im Modus der Verwerflichkeit formulierbar 
geworden. Thomas vergleicht die Trauer des Menschen darüber, nicht selbst Gott zu 
sein (tristitia de bono divino interno) mit der Mißgunst des Individuums gegenüber 
dem Besitz des anderen (individia de bono proximi).37 Neugierde wäre dann die Art 
von kompensatorischer Ausschweifung, die sich an den Rätseln und Geheimnissen 
der Welt Ersatz für das verschafft, was zu erreichen der Mensch resigniert hat. Aus 
ihr läßt sich der Teufelspakt der Wißbegierde verstehen, der die Gestalt des Faust 
zur Figur der unter mittelalterlichen Voraussetzungen gesehenen Emanzipation der 
frühneuzeitlichen curiositas werden lassen sollte.

37 Thomas von Aquino, De malo q. 11 a. 4.

238

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die in der Idee der acedia ausgesprochene Resignation gegenüber dem jahrhun-
dertelang ›umworbenen‹ Gegenstand des Absoluten, die theologisch-metaphysische 
Entmutigung gegenüber dem sich in souveräner Willkür als deus absconditus ent-
ziehenden Gott, werden den Ausgang des Mittelalters und die für die Epochenwen-
de wesentliche Umwertung der theoretischen Neugierde bestimmen. Anstelle des 
Lasters der mißachteten Vorläufigkeit sollte die dem Menschen allein bleibende 
Konzeption seiner theoretisch-technischen Daseinsform treten. Aus der Melancholie 
über die Unerreichbarkeit der transzendenten Vorbehalte der Gottheit wird die ent-
schlossene Konkurrenz der immanenten Wissenschaftsidee hervorgehen, der sich 
die Unendlichkeit der Natur als das unausschöpfbare Feld theoretischer Zuwendung 
erschließt und zum Äquivalent der als Heilsidee ungewiß gewordenen transzenden-
ten Unendlichkeit der Gottheit selbst steigert. Was Thomas von Aquino als den 
Abgrund der menschlichen Sündigkeit beschreibt, das Mißtrauen des Menschen ge-
genüber dem ihm verheißenen Anteil an dem inneren Reichtum Gottes in einer jen- 
[392] seitigen Form des Besitzes – diese letzte Steigerung der Diskriminierung der 
theoretische Neugierde als der bloßen Negativierung der Theologie für das mensch-
liche Selbstbewußtsein ist zugleich die Sichtbarmachung einer neuen Motivation, 
mit der die Alternative des Verzichtes auf die transzendente Ungewißheit definiert 
wird. Was im mittelalterlichen System nur die träge Erstarrung des Menschen im 
Bewußtsein des ihm jetzt und hier versagten Anteils am Besitz der Gottheit, also 
die acedia, bedeuten kann, sollte zur Energie und epochalen Anspannung einer 
neuen geschichtlichen Daseinsform werden. In der Vollendung der Scholastik ist das 
Potential ihrer Zerstörung schon latent.

 

Auszüge aus: »Die Entfrevelung des Feuerraubs« (1984)

In: Hans Blumenberg: Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main 62006, S. 389–397.
 

[389] Wenn der Name des Prometheus in der christlichen Allegorese und als Meta-
phorik auftauchen durfte, so nur als Prototyp des einen Gottes in beiden Funktionen 
als Menschenschöpfer und Menschenerlöser. Deshalb durfte die Ausstattung des 
Menschen mit dem Feuer nicht abgetrennt werden von ihrer Erschaffung. Er ist ein 
einziger Akt, und es gibt keine Frage, wie und mit welchem Recht das Himmelsfeu-
er zum Menschen gekommen ist, denn es weist ihn aus als ein animal caeleste. Die 
Herkunft des Feuers als einen Raub am Himmelsgut darzustellen, kann nur Verzer-
rung sein. […] [391] Der Feuerbringer erfüllt seinerseits nur den Schöpfungsbefehl, 
einer legitimen Kreatur des göttlichen Willens dienstbar zu sein. […]

Das Prometheus-Mythologem war die Negation jedes Verdachts [392] auf Hinfäl-
ligkeit des Kosmos und der Stellung des Menschen in ihm gewesen und mußte 

239

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerade darin die Verwicklung des christlichen Autors [=Lactantius, Anm. der Hrsg.] 
zutage fördern, eine solche Funktion ›umzubesetzen‹. […] Der biblische Gott hatte 
sich durch Selbstbindung seiner Bündnisangebote festgelegt und dabei nur die Teil-
katastrophe ausgeschlossen, nicht aber die des Ganzen. Vom Weltende freilich wird 
zur Zeit des Lactantius nicht mehr so erwartungsvoll gesprochen. Ein Prometheus, 
der seine Geschöpfe doch nicht gegen den Zorn seines Feindes hatte bewahren 
können, war ihr geeigneter Bundesgenosse nicht mehr. Was gegen den Mythos in 
der Gestalt des Titanen aufgeboten wird, ist Rivalität um die Meistbegünstigung des 
Menschen. Da sollte die Promethie mit dem Bundesgott alter und neuer Verfassung 
nicht mithalten können.

Was aber mit einer Geschichte machen, die sich auch nicht einfach verleugnen 
ließ? Gelogen haben dürfen Mythen schon deshalb nicht, weil sie auch als Zeugen 
für Reste einer alten Wahrheit zu dienen haben. Deshalb bekommt auch Prometheus 
einen Rest authentischer Wahrheit, der noch im einschlägigen Artikel der Französi-
schen Enzyklopädie für den ästhetischen Urbildbedarf erneuert werden wird: Er 
war nicht der Gott, der den Menschen erschuf, doch der Begründer der plastischen 
Kunst, die zum ersten Mal seine Abbilder aus Ton und Lehm hervorgebracht hatte. 
Er war dadurch auch an der Idolatrie der heidnischen Kulte schuldig geworden, 
indem seine Kunst die Tempel mit den Bildern menschengestaltiger Götter angefüllt 
hatte.38 Eine kleine Verwechslung nur wäre dem Mythos unterlaufen: Der Erfinder 
der Kunst war zum Erfinder der Natur überhöht worden.

[…] [393] So kommt es, in apologetischer Absicht, zur frühchristlichen Umwand-
lung der Titanenfigur in den Prototyp des ästhetischen Selbstbewußtseins. Doch 
erzeugt sie nur die Verlegenheit, Prometheus nicht zur puren Fiktion machen zu 
dürfen, um noch das ›Wunder‹ seiner Kunst zur Erklärung der Ursprünge des 
Bilderkults zu verwenden. Platonisch gesprochen: Das Mißverständnis hätte darin 
bestanden, daß man dem Künstler, der doch nur ›Nachahmung der Natur‹ betreiben 
konnte, die Erzeugung des Urbilds zugetraut hätte. Dann aber hätten die Mythologen 
von einem anderen gesprochen, ohne es zu wissen: von dem wirklichen Begründer 
der Urbilder.

Der Ursprung der Kunst ist gesteigert und dämonisiert. Das hat den Erfolg des 
Polytheismus zu erklären […] Der Ursprung der Irrtümer ist, ein Jahrhundert vor 
Augustin, eher die Verlockung der Schönheit als die große Sünde. Erst wenn die 
Freiheit des Menschen für alle Übel an der Welt aufkommen muß, kann der Titan 
der Bilderfindung vergessen werden.

Die Renaissance bringt eine neue und überraschende Gleichung, die von Prome-
theus und Adam. Es ist die erste und vorsichtige Umstellung des Bewußtseins 
darauf, sich die Selbstwerdung des Menschen vorbehaltlos zuzuschreiben. […]

38 Divinae Institutiones II 10, 12: … ab eoque natam primo artem et statuas et simulacra fingendi 
….

240

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[394] Dennoch war die Gleichsetzung von Prometheus und Adam eher bildhaft 
eindringlich als haltbar. Das biblische Paradies hatte unter Bedingungen einer Be-
vorzugung gestanden, die nur der Mensch selbst abweisen und hinter sich lassen 
konnte. Darauf sollte auch Bacons Neuzeitprogramm beruhen, Rückgewinn des 
Paradieses sei die offene Möglichkeit des Menschen selbst. Er hatte, aus dem 
Paradies verstoßen, seinen Zustand reduziert auf die Bedingungen einer nur ihm 
selbst überlassenen Erhaltung. Der altmythische Prometheus macht den Menschen, 
ohne ihm die Gunst des neuen Gottes oder auch nur der Natur sichern zu können, 
ein Geschöpf jämmerlicher Hilflosigkeit und Blödheit. Prometheus muß List und 
Gewalt anwenden, um nur die Bedingungen der nackten Existenz für seine Geschöp-
fe herzustellen, auch die ihrer selbsterhaltenden Arbeit. Vernunft liegt nicht darin, 
daß sie das Feuer besitzen, sondern darin, daß sie es sich selbst erzeugen können: 
Unwiderruflichkeit der Gaben des Titanen, wie es die Gaben der Vernunft sind. […]

In der humanistischen Vorbereitung der Renaissance hatte Boccaccio zunächst 
Tertullians Gleichsetzung des Demiurgen mit dem Schöpfergott übernommen. Doch 
ist der Mensch, wie er aus der Hand des Schöpfers oder der Natur, jenes ersten 
Prometheus also, hervorgeht, noch roh und ungebildet und bedarf eines zweiten Pro-
metheus, der diesen Ausgangszustand als Material aufnimmt und daraus Menschen 
gleichsam nochmals erschafft (quasi de novo creat). So läßt er aus dem Naturwesen 
das bürgerliche Wesen hervorgehen.39 Zwischen diesen beiden Polen, dem des homo 
naturalis [395] und dem des homo civilis, kann sich der Akzent verlagern. Er 
verschiebt sich säkular zugunsten des überwältigenden Anteils der bildenden Arbeit 
am natürlichen Substrat, die der Mensch am Menschen leistet. Von den beiden 
Prometheus-Versionen, die Boccaccio angeboten hatte, bleibt schließlich die des 
›zweiten Prometheus‹ beherrschend – die des alten Kulturbringers, der einsteht für 
den sich seinem Naturzustand entziehenden und sich geschichtlich formierenden 
Menschen. Der wichtigste Schritt dabei ist die Bestreitung der Sträflichkeit dessen, 
was Prometheus tut; und das ist deshalb nicht mehr so schwierig, weil der Titan im 

39 E. Cassirer, Individuum und Kosmos in der Philosophie der Rennaissance. 1Leipzig 1927, 
2Darmstadt 1963, 101. Dort der Beleg aus Boccaccio, De genealogica deorum IV 4: Verum 
qui natura producti sunt rudes et ignari veniunt, immo ni instruantur, lutei agrestes et beluae. 
Circa quos secundus Prometheus insurgit, id est doctus homo et eos tanquam lapideos suscipi-
ens quasi de novo creat, docet et instruit et demonstrationibus suis ex naturalibus hominibus 
civiles facit moribus, scientia et virtute insignes, adeo ut liquide pateat alios produxisse 
naturam et alios reformasse doctrinam. – Zur Stelle: A. Buck, Über einige Deutungen des 
Prometheus-Mythos in der Literatur der Renaissance. In Romanica. Fs. G. Rohlfs Halle 1958, 
86–96. Beide Interpreten übersehen, daß Boccaccio bei der Verdopplung des Prometheus an 
Ovids doppelte Menschenschaffung anknüpft, indem er das Aufheben der Steine durch Deuca-
lion und Pyrrha nach der großen Flut auf den zweiten Prometheus allegorisiert; was sonst 
hätte das eos tanquam lapideos suscipiens zu bedeuten? Bei Ovid war auch der Erweichen 
der Steine und ihr Formannehmen der Wendepunkt: … ponere duritiem coepere suumque 
rigorem / mollirique mora mollitaque ducere formam (I 400–403). Von diesem Ursprung ist 
nur geblieben: inde genus sumus….

241

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kaukasus zumindest nicht mehr der Verbannte eines auf den Menschen eifersüchti-
gen Gottes sein kann.

Die Verdoppelung des allegorischen Prometheus bringt keine dualistischen 
Schwierigkeiten oder dynastischen Rivalitäten, obwohl im Text Boccaccios der 
Anschluß an Ovids zweite Menschenschaffung durch Deucalion hervorscheint: Die 
Mühsamkeit der neuen Bildung wird mit dem Bild von den aufgehobenen Steinen 
vorgestellt. Was die innere Spannung der Verdoppelung auflöst, ist die Rechtferti-
gung der Bildung aus der Natur, nicht gegen die Natur. Der Gott, der diese Natur so 
roh und vorläufig geschaffen hatte, wollte gerade dadurch sie sich selbst übergeben, 
einem inneren Bildungsprozeß der Geschichte, die nicht mehr unter dem mythischen 
Neid der Götter stand. Der zweite Prometheus ist die Figur des aus der Mitte der 
Menschen entstehenden Weisen, der keine Rivalität oder auch nur Mißbilligung 
durch den ersten Prometheus zu gewärtigen hat.

[396] Was an Steigerung und Übersteigerung des Menschenbildes in der Renais-
sance möglich wird, hat seine Rückendeckung im Prinzip der sich selbst aufge-
gebenen, aus ihrer ursprünglichen Zweckmäßigkeit schöpfenden Natur. […] Die 
archaische Gemütslage möge man sich noch einmal mit den Worten Burckhardts 
vergegenwärtigen: Der Götterneid war ein stark und allgemein verbreiteter Glaube, 
welcher den ganzen Mythus durchdringt und in der historischen Zeit neben aller 
Religiosität sich auf das lauteste Bahn macht … […] Das Bild des Gefesselten auf 
dem Gebirge war, wiederum nach Burckhardts Wort, auch ohne die Tragödie des 
Aischylos allen Griechen geläufig gewesen […]

Dieses Bild war im Vorfeld der Neuzeit viel schwerer aufzuwerten und einzudeu-
ten als das des Menschenmachers, der sich so mühelos zwischen dem Schöpfergott 
und der humanistischen Bildungsfigur aufspalten ließ. […] [397] Nach Boccaccio 
hat Prometheus sich in die Einsamkeit des Gebirges zurückgezogen, um in die Ge-
heimnisse der Natur einzudringen. Selbst der Adler ist Allegorie der vergleichsweise 
harmlosen Bedrängnis von Einsichten höherer Herkunft. Diese Umerfindung hat die 
Trennung von Größe und Trotz geläufig gemacht und dem andrängenden Neuen die 
Farbe des Titanismus genommen.

Der Mythos der Renaissance ist dem Dogma niemals bedenklich geworden, hat 
keine rebellischen Großformate der Sezession aus dem Mittelalter erzeugt, sondern 
die Arbeit gegen das Mittelalter mit seinen überlieferten und akkreditierten Mitteln 
gleichsam eingekleidet.

242

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

