
V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu 
einer Kritik der Konzeption des Bösen im Recht

Zurück zur Philosophie: Was kann die Philosophie mit dieser Kon­
zeption des Bösen im Recht nun anfangen? In den vorangegangenen 
Kapiteln sind wir bereits potenziellen Anknüpfungspunkten begeg­
net: So lässt sich eine Verbindung des dritten Grundmotivs der 
bösen Tat, nämlich des Motivs des Ausnutzens von Schwäche, mit 
Goldbergs Vorstellung des Ausnutzens von Vulnerabilität ziehen.297 

Die hier entwickelte Konzeption der bösen Tat im Recht ließe sich 
auch als Vermittlung zwischen den Ansätzen der philosophischen 
Diskussion lesen, wonach das Böse in den Intentionen (so die einen) 
oder aber im Schaden (so die anderen) festzumachen sei.298 Darüber 
hinaus bestünde eine konstruktive Art der Anknüpfung darin, die 
Konzeption der bösen Tat im Recht zu anderen in der Philosophie 
entwickelten Theorien in Bezug zu setzen. So könnte man beispiels­
weise versuchen, die hier beschriebenen Motive des bösen Willens 
zu demjenigen in Beziehung setzen, was Axel Honneth als die 
drei Formen der Missachtung von reziproker Anerkennung bezeich­
net.299

Obgleich konstruktives Potenzial also durchaus aufscheint, halte 
ich es an dieser Stelle für dringlicher, zu untersuchen, inwiefern die 
hier vorgestellte Konzeption der bösen Tat den Ausgangspunkt zu 
philosophischer Kritik bilden kann. Denn der Sinn des Projekts, die 
im Recht enthaltene Konzeption des Bösen explizit zu machen, be­
steht ja gerade darin, sie offenzulegen und kritisierbar zu machen.300 

297 Siehe oben bei Fn. 70.
298 Siehe oben bei Fn. 61.
299 Die Bildung reziproker Anerkennungsbeziehungen – Honneth kommt in sei­

ner Phänomenanalyse auf die Formen von Liebe, Recht, Solidarität – wird 
durch die Momente der Missachtung angetrieben: Vergewaltigung, Entrech­
tung, Entwürdigung, Honneth, Kampf um Anerkennung, S. 212 ff.

300 Grundlegend zu dem Gedanken, durch das Explizitmachen von Inferenzbezie­
hungen diese kritisierbar zu machen Brandom, Expressive Vernunft, S. 362 f.

97

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Im Folgenden soll es daher darum gehen, Ansatzpunkte für eine 
kritische Befragung der hier entdeckten Konzeption der bösen Tat 
herauszuarbeiten. Statt um Antworten geht es dabei darum, Öff­
nungspunkte hin zur Philosophie zu markieren, also aufzuzeigen, 
wie Erkenntnisse der Philosophie dazu führen können, die Konzep­
tion des Bösen im Recht zu modifizieren, zu revidieren oder sie 
besser zu verstehen. Dazu werde ich vier kritische Fragen an die 
Konzeption des Bösen im Recht herantragen. Ist die Konzeption des 
Bösen in der Fassung, wie sie im Recht erscheint, nicht zu vorausset­
zungsreich? Ist sie nicht zu oberflächlich? Ist sie nicht zu eng? Ist sie 
nicht zu metaphysisch?

1. Zu voraussetzungsreich: Das motivarme Banale als böse

Die Konzeption der bösen Tat im Recht stellt maßgeblich darauf 
ab, dass das Böse gerade in einem Motiv festzumachen ist, das die 
Handlung prägte oder auslöste. Sie lässt es also nicht genügen, dass 
ein schlimmes Ereignis kausal oder – weitergehend – vorsätzlich 
herbeigeführt wurde. Verlangt wird darüber hinaus ein Motiv. Stellt 
die Voraussetzung eines bösen Motivs aber nicht zu hohe Anforde­
rungen? Könnte es da nicht sein, dass dadurch bestimmte Formen 
des Bösen unterschlagen werden, dass sie überhaupt nicht in den 
Blick geraten? Tritt das Böse nicht auch ganz ohne besonderes 
Motiv auf, unspektakulärer und leiser? Die philosophische Version 
dieses Arguments findet sich im Ausdruck von der „Banalität des 
Bösen“.301 Ist Hannah Arendts Analyse nicht so zu verstehen, dass 
sie Adolf Eichmann, der maßgeblich an der Deportation der Juden 
aus Deutschland mitwirkte, so darstellt, dass er eben gerade bar 
jeder bösen Absicht war, sein Handeln von ganz schlichten Moti­
ven geprägt war?302 Arendt formuliert: „Trotz der Bemühungen des 
Staatsanwalts konnte jeder sehen, dass dieser Mann kein ,Ungeheuer‘ 

301 Der Begriff bildet einen Teil des Untertitels von Arendt, Eichmann in Jerusa­
lem. Vgl. zu Arendt Noller, Gründe des Bösen, S. 91 ff.

302 Statt des von Eichmann immer wieder betonten Handelns aus Gehorsam 
beziehungsweise des Handelns aufgrund Befehls ist bei seinem Handeln ein 
nicht unerhebliches Maß an Ermessen festzustellen, so Brannigan, Beyond the 
Banality of Evil, S. 203 f.

V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu einer Kritik der Konzeption

98

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


war, aber es war in der Tat sehr schwierig, sich des Verdachts zu er­
wehren, dass man es mit einem Hanswurst zu tun hatte.“303 Freilich 
ging es Arendt nicht darum, die NS-Verbrechen zu verharmlosen.304 

Sondern sie wollte zeigen, dass es sich bei den NS-Verbrechern nicht 
um dämonische Gestalten handelte, die Akteure und ihr Handeln 
vielmehr von banaler Normalität waren.305 In diesem Sinne stellt 
Arendt in ihrer zwei Jahre nach Eichmann in Jerusalem erschienenen 
Vorlesung zu Fragen der Ethik heraus, dass es gerade die Gewissen­
losigkeit und Indifferenz war, die die Urheber der NS-Verbrechen 
auszeichnete. Sie hätten stets beteuert, ohne Eigeninitiative, ohne 
böse Absicht gewesen zu sein. Sie hätten sich geweigert, sich als 
Person zu konstituieren.306 Sie hätten nämlich über das Getane nicht 
nachgedacht.307 Und ohne Nachdenken existiere keine Erinnerung, 
die sie, die Urheber der NS-Verbrechen, zurückhalten könne, und 
keine Tiefe, die Stabilität und Widerständigkeit schafft.308 Diese In­
differenz, die Verweigerung, sich in Beziehung zu setzen,309 sei der 
Grund der Banalität des Bösen:

Diese Indifferenz stellt […] die größte Gefahr dar, auch wenn sie weit 
verbreitet ist. Und damit verbunden […] ist eine andere gängige moder­
ne Erscheinung: die häufig anzutreffende Tendenz, das Urteilen über­
haupt zu verweigern. Aus dem Unwilligen oder der Unfähigkeit, seine 
Beispiele und seinen Umgang zu wählen, und dem Unwillen oder der 
Unfähigkeit, durch Urteil zu Anderen in Beziehung zu treten, entstehen 

303 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 132.
304 Vehement gegen eine solche Fehldeutung Neiman, Das Böse denken, S. 405. 

Neiman folgt Arendts Analyse zu Eichmann und sieht darin ein Argument da­
für, dass das Böse nicht notwendig mit Absicht verbunden ist (ebd., S. 399 ff.).

305 Recki, Arendt nach Jerusalem, S. 1047.
306 Arendt, Über das Böse, S. 101; „[…] ganz normale Zeitgenossen, die […] taten, 

was man von ihnen verlangt hatte“ (ebd., S. 23). Vgl. zum Gedanken der 
Auflösung der Person innerhalb der Logik der Gruppe Palma, The Banality of 
Evil or the Exceptionality of Good, S. 17 f.

307 Vgl. zum Verständnis von Gedankenlosigkeit im Sinne der „inability to think“ 
Benhabib, Identität, Perspektive und Erzählung in Hannah Arendts Eichmann 
in Jerusalem, S. 106 f.

308 Arendt, Über das Böse, S. 77. Hier kontrastiert Arendt die kantische Vorstellung 
der Radikalität des Bösen: Durch die fehlende Tiefe, das fehlende Wurzelschla­
gen, sei das Böse gerade nicht radikal – und weil es keine Wurzeln habe, sei es 
besonders gefährlich und expansiv.

309 Kisner, Das Monologische der Banalität des Bösen, S. 140, unterstreicht dies als 
das „Monologische d[es] Bösen“, das Unterlassen der dialogischen Methode.

1. Zu voraussetzungsreich: Das motivarme Banale als böse

99

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die wirklichen „skandala“, die wirklichen Stolpersteine, welche mensch­
liche Macht nicht beseitigen kann, weil sie nicht von menschlichen oder 
menschlich verständlichen Motiven verursacht wurden. Darin liegt der 
Horror des Bösen und zugleich seine Banalität.310

Und in der Tat gelingt es Arendt in Eichmann in Jerusalem – entge­
gen der Anklage, die Eichmann als Perversen und Hauptverantwort­
lichen der „Endlösung“ porträtieren wollte –, zu plausibilieren, dass 
Eichmann gerade nicht aus verwerflichen, sondern aus banalen Mo­
tiven handelte: aus Karrierismus und beflissener Pflichterfüllung.311 

Eichmann sei, so stimmt Mommsen Arendt zu, im Wesentlichen 
„mechanisches Glied in der Vernichtungsmaschinerie“ gewesen, wo­
bei das Verbrecherische seines Handelns „einem Mosaik von einzel­
nen trivialen Ursachen entsprang“.312

Heißt das nun, Eichmanns Tun war, gemessen am Standard der 
explizierten Konzeption der bösen Tat, nicht böse? Denn ein böses 
Motiv, das seine Handlungen prägte, scheint offenbar gerade zu 
fehlen. Muss man nicht, wenn man das für ein evident unrichtiges 
Ergebnis hält, die Konzeption der bösen Tat modifizieren, um auch 
böse Taten mit banalen Motiven zu erfassen?313 Ich denke, das ist 
nicht nötig. Dafür gibt es zwei Begründungen, von denen jede für 
sich hinreicht.

Das Material für die erste Begründung liefert Arendt selbst am 
Ende von Eichmann in Jerusalem, wo sie eine fiktive – an Eichmann 
gerichtete – Urteilsbegründung entwirft:

[A]uch wenn wir unterstellen, daß es reines Missgeschick war, das aus 
Ihnen ein willfähriges Werkzeug in der Organisation des Massenmords 
gemacht hat, so bleibt doch die Tatsache bestehen, daß Sie mithalfen, 
die Politik des Massenmordes auszuführen und also diese Politik aktiv 
unterstützt haben. Denn wenn Sie sich auf Gehorsam berufen, so möch­
ten wir Ihnen vorhalten, daß die Politik ja nicht in der Kinderstube 
vor sich geht und daß im politischen Bereich der Erwachsenen das 

310 Arendt, Über das Böse, S. 150.
311 So unter Zustimmung Mommsen, Hannah Arendt und der Prozess gegen Adolf 

Eichmann, S. 25.
312 Mommsen, Hannah Arendt und der Prozess gegen Adolf Eichmann, S. 26.
313 In diesem Sinne Neiman, Das Böse denken, S. 402, über den motivlosen Eich­

mann: „Könnten wir einen besseren Beweis dafür erhalten, dass subjektive 
Zustände hier nicht das Entscheidende sind?“; s. auch Ebert, Die „Banalität des 
Bösen“ – Herausforderung für das Strafrecht, S. 8.

V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu einer Kritik der Konzeption

100

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wort Gehorsam nur ein anderes Wort ist für Zustimmung und Unter­
stützung. So bleibt also nur übrig, daß Sie eine Politik gefördert und 
mitverwirklicht haben, in der sich der Wille kundtat, die Erde nicht mit 
dem jüdischen Volk und einer Reihe anderer Volksgruppen zu teilen, als 
ob Sie und Ihre Vorgesetzten das Recht gehabt hätten, zu entscheiden, 
wer die Erde bewohnen soll und wer nicht.314

Diese Formulierung der Förderung einer Politik, in der sich der Wil­
le kundtut, die Erde nicht teilen zu wollen, lässt sich nun vortrefflich 
dem Politikelement subsumieren, welches wir oben (Kap. IV.2.b) bei 
den Verbrechen gegen die Menschlichkeit herausgearbeitet haben. 
Fast klingt es so, als hätte Arendt mit am Tisch gesessen, als das 
Politikelement entworfen wurde. Der böse Wille folgt hier aus der 
vorsätzlichen Unterstützung der bösen Politik, ganz egal, ob die han­
delnde Person selbst ein böses Motiv aufweist beziehungsweise das 
böse Motiv der Politik sich zu eigen macht.315 Eichmanns Handeln 
unterfällt damit der hier entwickelten Konzeption der bösen Tat im 
Recht.

Die zweite Begründung besteht darin, der Analyse Arendts, was 
die Motiv-Armut Eichmanns betrifft, zu widersprechen. Eine Rekon­
struktion kann ich hier nicht leisten. Allerdings scheint die jünge­
re Forschung gute Gründe für die Annahme zu liefern, dass sich 
Arendt von Eichmanns Verteidigungsstrategie in die Irre führen 
ließ.316 Statt der angegebenen Motiv-Armut sei die antisemitische 
Einstellung sehr wohl „handlungsleitender Faktor“ gewesen.317 Inso­
fern habe Eichmann die für den Völkermordtatbestand erforderliche 

314 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 403 f.
315 Ähnlich auch Bezirksgericht Jerusalem, Urt. v. 11.12.1961 – 40/61, S. 194: 

„Hence, everyone who acted in the extermination of Jews, knowing about 
the plan for the Final Solution and its advancement, is to be regarded as an 
accomplice in the annihilation of the millions who were exterminated during 
the years 1941–1945.“

316 Stangneth, Eichmann vor Jerusalem, S. 20 f. u. S. 467 f., die insbesondere die 
sog. Sassen-Interviews herausstellt (ebd., S. 257 ff.); Augstein, Taten und Täter, 
S. 184, mit Verweis auf Wojak, Eichmanns Memoiren; vgl. auch Noller, Gründe 
des Bösen, S. 100 f.

317 Mommsen, Zur Einführung, S. 14: Dies habe Wojak, Eichmanns Memoiren, 
gezeigt; so – auch unter Hinweis auf die noch andere, frühere Sichtweise 
Mommsens – Augstein, Taten und Täter, S. 184.

1. Zu voraussetzungsreich: Das motivarme Banale als böse

101

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zerstörungsabsicht besessen – eine Ansicht, zu der bereits das Jeru­
salemer Bezirksgericht gelangt war.318

Wenn die These von der völligen Indifferenz bezweifelbar ist,319 

so ist doch Arendts Bezeichnung der „Banalität“ gleichwohl zutref­
fend. Denn sie adressiert damit eine Frage, die bis heute die Ma­
krokriminologie beschäftigt: Wie kann es sein, dass aus normalen 
Menschen Massenmörder werden?320 In diesem Sinne modifiziert 
Franziska Augstein Arendts Analyse der Banalität: Es habe sich nicht 
um „Nicht-Personen“, sondern um „Jedermänner“ gehandelt.321 Man 
wird also lediglich den thematischen Fokus der Arendt’schen Analy­
se etwas verschieben müssen. Statt um die vermeintliche Motiv-Ar­
mut des Bösen geht es um die Beobachtung, wie leicht es ist, bösen 
Motiven zu erliegen.

Dies hat zur Folge, dass Arendts Überlegungen zu einer Kritik der 
Konzeption der bösen Tat in einem etwas anderen Sinne führen. 
Statt zu kritisieren, dass das gegenwärtige Recht Gleichgültigkeit 
nicht als böse erkennen kann, lenkt Arendts Analyse das Augenmerk 
darauf, dass das Recht eine fragwürdige Fokussierung auf das Indivi­
duum enthält.322 An der Fokussierung ist problematisch, dass doch 
Erklärungen, die auf Faktoren des sozial und institutionell konfigu­

318 Ebenso Bezirksgericht Jerusalem, Urt. v. 11.12.1961 – 40/61, Para. 241: Eichmann 
habe die Stimme seines Gewissens unterdrückt, wie es vom Regime, dem er 
wie ein „Landsknecht“ ergeben gewesen sei, verlangt war. Gemäß der NS-Ideo­
logie habe er die Juden als zu vernichtende Feinde angesehen. „His hatred was 
cold and calculated, aimed rather against the Jewish People as a whole, than 
against the individual Jew, and for this very reason, it was so poisonous and 
destructive in all its manifestations.“
Vgl. auch zur Diskussion, ob die dogmatische Teilnahmelehre einen Bürokra­
ten wie Eichmann als Täter ansehen kann und dies bejahend Baumann, 
Gedanken zum Eichmann-Urteil, S. 119, mit zustimmendem Verweis auf die 
Begründung des Bezirksgerichts, dass die Verantwortung mit der Entfernung 
vom Tatort wachse.

319 Siehe auch Augstein, Taten und Täter, S. 190 f., die auf psychologisch-soziologi­
sche Forschung zum NS-Unrecht hinweist. Augstein zufolge muss man anneh­
men, „dass sie eine Form des Sokratischen Selbstgesprächs pflegten, von dem 
Hannah Arendt annahm, es sei den Nazis fremd“ (ebd., S. 191).

320 Vgl. dazu Welzer, Täter (auch den gleichlautenden Untertitel) und Browning, 
Ordinary Men.

321 Augstein, Taten und Täter, S. 190.
322 Statt jedoch die Banalität, sei es eher die „splendour of evil“ gewesen, die im 

Falle des NS-Regimes zur Mitwirkung am Genozid geführt habe, so Branni­

V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu einer Kritik der Konzeption

102

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rierten Kontexts der Handlung abstellen,323 insbesondere bei Ma­
kroverbrechen und Systemunrecht, eine ganz wesentliche Rolle spie­
len.324 Dies belegen nicht nur Experimente zu Konformitätsdruck 
und Gehorsam vom Typ des Milgram-Experiments.325 Es wird auch 
überdeutlich in aktuellen Analysen zur Frage, wie es in concreto 
passiert, dass sich Menschen an Völkerrechtsverbrechen beteiligen, 
und welche Faktoren eine Mitwirkung begünstigen.326 Die Frage, 
inwiefern solche situationalen Faktoren dann die (rechtliche) Ver­
antwortlichkeit einer Person im konkreten Fall ausschließen oder 
einschränken, ist komplex und mit der Frage verbunden, wie das 
Konzept von Verantwortlichkeit angemessen zu verstehen ist.

2. Zu oberflächlich: Radix und das Böse als das verkehrte 
Gute

Wie gezeigt, stellt die rechtliche Konzeption des Bösen auf Subjekti­
ves ab. Sie fragt dabei nicht nur nach dem Vorsatz, sondern auch 
nach dem Motiv, gibt sich mit der Antwort „Ich wollte y-en“ nicht 
zufrieden, sondern fragt noch einmal nach „Weswegen wolltest du 
y-en?“. Am Beispiel: Weswegen wolltest du sie töten? Aus Habgier.

gan, Beyond the Banality of Evil, S. 79 ff. (Zitat S. 85); sie rekonstruiert das in 
ihrer kontrolltheoretischen Analyse als „over-control“.

323 Bei der Schaffung von Situationen, also der Beeinflussung situativer Faktoren, 
spielen Systeme, also die institutionalisierte Organisation mittels Autoritäts­
strukturen, die entscheidende Rolle, so Zimbardo, The Lucifer Effect, S. 226 f., 
der dies als die wichtigste Einsicht aus seinem Stanford Prison Experiment 
erachtet. Vgl. zur Bedeutung der Gruppe für das Böse aus philosophischer 
Sicht Goldberg, Evil Matters, S. 119 ff.

324 Vgl. etwa die Analyse von Mommsen, Modernität und Barbarei, der fragt, 
inwiefern die Taten des NS-Regimes weniger einen Plan hatten, sondern sich 
mehr aus eigener Schwerkraft entwickelten (S. 138 f.) gemäß einer der für die 
NS-Politik typischen „Schaffung von Unausweichlichkeiten“ (S. 145).

325 Vgl. dazu Schmid, Moralische Integrität, passim, der zwischen psychodyna­
mischen, situationistischen, autoritätstheoretischen und pragmatischen Erklä­
rungsansätzen unterscheidet (S. 45 ff.).

326 Vgl. Williams, The Complexity of Evil, S. 10. Williams selbst aber möchte 
den gegenwärtigen Trend zur situationalen Begründung relativieren und die 
Bedeutsamkeit von Motiven herausstellen, indem er ein umfassendes Modell 
liefert, das Motive, erleichternde Faktoren und kontextuelle Bedingungen ver­
bindet, s. den Überblick ebd., S. 34 f.

2. Zu oberflächlich: Radix und das Böse als das verkehrte Gute

103

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Obwohl manche ein solches Fragen nach Motiven bereits für eine 
allzu starke Subjektivierung des Rechts erachten,327 bleiben freilich 
die Motive, um die es hier geht, rudimentär, man könnte sagen: 
oberflächlich. Denn die Frage nach dem Weswegen lässt sich natür­
lich immer weiter wiederholen, ohne dass sie dadurch uninteressant 
wird: Warum wolltest du ihn aus Habgier töten, warum also wolltest 
du ihn für deine Interessen maximal instrumentalisieren? Um was 
ging es dir dabei, was hat dich dazu gebracht, das zu wollen? Die 
Konzeption des Bösen im Recht bleibt demgemäß oberflächlich 
und dringt nicht auf die Ebene „sekundärer Motive“328 oder gar 
die tiefenpsychologische Ebene329 der Urgründe der Motive vor.330 

Erweist sich eine solche Konzeption der bösen Tat dann nicht als 
allzu oberflächlich?

Man könnte hier zu bedenken geben, dass die Konzeption der 
bösen Tat im Recht notwendigerweise oberflächlich oder – positiv 
gewendet – zurückgenommen bleiben muss. Das Erfordernis der 
Zurückgenommenheit hat etwas mit der Art und Weise zu tun, wie 
Recht operiert.331 Das Recht vereinfacht Lebenssachverhalte, erfasst 
diese nur bis zu einer gewissen angemessenen Tiefe und differen­
ziert zwischen relevanten und nicht relevanten Umständen. Nur 
durch diese Vereinfachung und Selektion bleibt das Recht erstens 
funktionsfähig und kann mit angemessenem Ressourcenaufwand 
Entscheidungen liefern. Zweitens lässt sich nur auf diese Weise 

327 Siehe oben bei Fn. 201, vgl. auch unten Kap. V.4.
328 Den Begriff sekundärer Motive entlehne ich Behrens, Genocide and the 

Question of Motives, S. 510: „[T]he primary motives behind a particular act 
may be based on secondary motives, these in turn on tertiary motives and 
so forth.“ Das Strafrecht kennt mit dem Konzept des „Motivbündels“ eine 
ähnliche Vorstellung, nimmt aber keine Stufenrelation an, sondern fragt nach 
dem Schwerpunkt: Welches Motiv ist handlungsleitend?

329 Vgl. etwa die „analytische, psychobiographische Studie“ von Fromm, Anatomie 
der menschlichen Destruktivität, S. 416 f.

330 Freilich spielen Antworten auf diese Fragen potenziell auch im Recht eine 
Rolle, etwa bei der Strafzumessung (irgendwie verständliche Notlage) oder 
bei der Frage der Vorwerfbarkeit/Schuld (pathologische Ursache des Wollens). 
Von der Konzeption der bösen Tat sind sie allerdings erst einmal separiert.

331 Bei Luhmann wird das als „Reduktion von Komplexität“ analysiert, Luhmann, 
Das Recht der Gesellschaft, S. 61 f. Bei Habermas ließe sich die Notwendigkeit 
der Selektivität an der Aufgabe des Rechts festmachen, die Einzelperson von 
der „kognitiven Unbestimmtheit“ der Anforderungen der Moral zu „entlasten“, 
Habermas, Faktizität und Geltung, S. 146 f.

V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu einer Kritik der Konzeption

104

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gleichheit vor dem Recht herstellen, denn nur durch Vereinfachung 
und Selektion lässt sich sinnvoll angeben, was es heißt, wesentlich 
gleiche Sachverhalte gleich zu behandeln. Auch wenn ein solcher 
Verweis auf die Funktionsweise des Rechts erklären mag, weshalb 
die Konzeption der bösen Tat notwendig oberflächlich sein muss, 
bedeutet das freilich nicht, dass tiefere Erklärungen der bösen Tat, 
etwa die Frage, wie es zu so einem Wollen kam, für das Böse im 
Recht irrelevant sein sollten. Anhand zweier Beispiele möchte ich 
demonstrieren, wie sich Überlegungen zur tieferen Erklärung des 
Bösen auf die Konzeption des Bösen im Recht auswirken könnten.

Die erste Überlegung betrifft Kants Konzept des radikal Bösen. 
Worin wurzelt nach Kant das Böse? Der Urgrund des Bösen liege 
nicht in den sinnlichen Trieben. Denn die Sinnlichkeit und die 
daraus entspringenden natürlichen Neigungen würden nicht zum 
Bösen, vielmehr zur Tugend leiten.332 Könnten auf die Triebe und 
Neigungen auch allerhand Laster „aufgepfropft“ werden,333 die Trie­
be sind zunächst „ursprüngliche[] Anlage[n] zum Guten“.334 Auch 
in der Vernunft könne das Böse nicht wurzeln.335 Den Grund des 
Bösen erblickt Kant vielmehr in der falschen Ordnung der Triebfe­
dern, nämlich darin, die Triebfeder des Moralgesetzes der Triebfeder 
des Sinnlichen unterzuordnen.336 Die handelnde Person macht die 
Befriedigung der Selbstliebe zur Bedingung der Befolgung des mora­
lischen Gesetzes (obwohl die Bedingung genau umgekehrt lauten 
sollte, also die Befolgung des moralischen Gesetzes oberste Bedin­
gung der Befriedigung der Selbstliebe sein sollte). Mit Pierre Laberge 
kann man die oberste böse Maxime dann so formulieren: „Ich werde 
meine Pflicht tun, außer wenn es sich als unvereinbar mit meiner 

332 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, AA VI, S. 34 f.
333 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, AA VI, S. 26 f.
334 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, AA VI, S. 26.
335 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, AA VI, S. 35. 

Es sei unmöglich, „[s]ich als frei handelndes Wesen und doch von dem, einem 
solchen angemessenen Gesetze (dem moralischen) entbunden zu denken“. 
Der Widerstreit gegen das Gesetz müsste dann selbst zur Triebfeder erhoben 
werden, und das Subjekt müsste zu einem teuflischen Wesen gemacht werden 
– das hält Kant für nicht auf den Menschen anwendbar, ebd.

336 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, AA VI, S. 36.

2. Zu oberflächlich: Radix und das Böse als das verkehrte Gute

105

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sinnlichen Neigung erweist.“337 Und es ist diese Denkweise, die das 
Böse nach Kant zum radikal Bösen macht, weil es bis an die Wurzel 
des handlungsorientierten Denkens geht, „weil es den Grund aller 
Maximen verdirbt“.338 Die Tendenz zu der beschriebenen Denkwei­
se sei über die gesamte Menschheit hinweg zu beobachten. Kant 
nennt es den „Hange zum Bösen in der menschlichen Natur“.339 Die 
Universalität dieses Hanges hält er „angesichts der Menge schreien­
der Beispiele“ für so offensichtlich, dass sich ein formaler Beweis 
erübrige.340 Kants Verweis auf die Ubiquität als Hinweis auf eine an­
thropologische Grundkonstante erscheint zwar durchaus plausibel, 
lässt aber doch – wie jede Behauptung einer conditio humana – 
Fragen offen.341 Unter den Interpreten wird daher versucht, die Uni­
versalität des Hangs zum Bösen als notwendig zu beweisen.342 Die 
Notwendigkeit des Hangs folge, so Henry Allison, aus der Unmög­
lichkeit der Neigung zum Guten. Diese Unmöglichkeit liege darin 
begründet, dass es zwar nicht unmöglich sei, Pflicht über Neigung 
zu wählen – das sei ja im Gegenteil das, was erwartet wird. Doch sei 
es unmöglich, dies in spontaner Weise zu tun, also ohne auch nur die 
Forderungen der Selbstliebe in Betracht zu ziehen.343

Wichtiger als die Frage, ob dieser Beweis als gelungen gelten kann, 
ist für unsere Untersuchung der Umstand, dass Kant die Neigung 
zu der von ihm als böse charakterisierten Denkweise als (nahezu) 
universell erachtet. Und die Denkweise erstreckt sich seiner Analyse 
zufolge auf das gesamte menschliche Handeln. Denn sie betrifft den 
Grund aller Maximen.

337 Laberge, Das radikale Böse und der Völkerzustand, S. 113. Das bedeute, dass, 
solange sich keine gegenläufigen Tendenzen ergeben, die böse Person den 
Anschein vermittelt, gut zu sein (ebd., S. 113 f.).

338 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, AA VI, S. 37. 
Vgl. zum Begriff des radikalen Bösen bei Arendt, die damit das extreme Böse 
meint Kisner, Das Monologische der Banalität des Bösen, S. 129 f.

339 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, AA VI, S. 28; 
dass der Hang in der „Natur“ begründet sei, ist von Kant nicht als Zurech­
nungsausschluss gemeint, vielmehr betrachtet er den Menschen als Urheber 
des Handelns (ebd., S. 20 ff.).

340 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, AA VI, S. 32 f.
341 Vgl. Allison, Ethics, Evil, and Anthropology in Kant, S. 608.
342 Kant halte ja, wie sich aus seiner Andeutung, dass sich ein formaler Beweis 

erübrige, ergebe, einen formalen Beweis für möglich, so Allison, Ethics, Evil, 
and Anthropology in Kant, S. 608 f.

343 Allison, Ethics, Evil, and Anthropology in Kant, S. 609.

V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu einer Kritik der Konzeption

106

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was bedeutet das für die rechtliche Konzeption der bösen Tat? 
Wenn ich auch keine zwingenden Schlussfolgerungen sehe, so 
scheint doch die Ubiquität des bösen Denkens, die Kant herausstellt, 
eine Mahnung zu sein, bei der Verwendung des Ausdrucks der bö­
sen Tat – von dem dämonisierenden Bezug auf eine Person ganz 
abgesehen344 – vorsichtig zu sein. Kants Überlegung ruft zur Demut 
auf. Besonders nachdrücklich wird dieser Impetus der kantischen 
Überlegung, wenn wir uns seinen – fast pastoralen – Aufruf zur 
Selbstprüfung ansehen, dass wir nämlich nicht selten trotz böser 
Denkweise (im dargestellten kantischen Sinne) nur durch Zufällig­
keiten nicht dazu gelangen würden, eine böse Tat zu begehen.345

[O]hne doch nachzuforschen, ob es nicht blos etwa Verdienst des 
Glücks sei, und ob nach der Denkungsart, die sie in ihrem Inneren 
wohl aufdecken könnten, wenn sie nur wollten, nicht gleiche Laster von 
ihnen verübt worden wären, wenn nicht Unvermögen, Temperament, 
Erziehung, Umstände der Zeit und des Ortes, die in Versuchung führen 
(lauter Dinge, die uns nicht zugerechnet werden können) davon [d. i. 
der Begehung des Vergehens; M. A.] entfernt gehalten hätten.346

Wie ich meine, lenkt Kants Vorstellung der Radikalität des Bösen die 
Aufmerksamkeit auf dessen Ubiquität und die nicht unerhebliche 
Bedeutung des Zufalls, dem Bösen zu verfallen.347 Damit verweist 
er zugleich auf das Potenzial, sich vom Bösen abzuwenden. Thema 
ist dann, theologisch gesprochen, die Möglichkeit zur Umkehr. Ins 
Rechtliche transponiert, ist damit bezeichnet das Recht zur Rück­
kehr348 in die Gesellschaft, die in einem sozialen Rechtsstaat zum 
Ziel des Strafvollzugs soziale Integration349 macht.

Die zweite Überlegung einer – im Vergleich zum Recht – tieferen 
Erklärung zum Bösen, die ich hier fruchtbar machen möchte, findet 
sich in Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts. Dabei meine 

344 Vgl. oben bei Fn. 110.
345 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, AA VI, S. 38.
346 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, AA VI, S. 38.
347 Die Sensibilität für die sozialen Bedingungen bei der Entstehung von Krimina­

lität findet sich stärker noch bei Hegel, vgl. Peters, Strafe und Kommunikation, 
S. 18 f., die in den Grundlinien der Philosophie des Rechts eine „Theorie der 
Armut“ entwickelt sieht.

348 Siehe zur Interpretation der Strafe bei Hegel als „Rückkehr zu sich selbst und 
damit zur Ganzheit“ Peters, Strafe und Kommunikation, S. 35 f.

349 BVerfGE 116, 69, 85 spricht vom Vollzugsziel der „sozialen Integration“.

2. Zu oberflächlich: Radix und das Böse als das verkehrte Gute

107

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ich nicht den Umstand, dass Hegels Bestimmung des Bösen im 
Vergleich zur kantischen Fassung, wenngleich gegen dessen Katego­
rischen Imperativ gerichtet,350 gar nicht so unähnlich ausfällt, indem 
das Böse nämlich darin bestehe, „die eigene Besonderheit über das 
Allgemeine zum Prinzip zu machen und sie durch Handeln zu reali­
sieren“.351 Bemerkenswerter ist vielmehr, wie es Hegel gelingt, den 
Aspekt der Camouflage des Bösen herauszuarbeiten. Vom einfachen 
Bösen grenzt er zunächst die Heuchelei ab. Im Falle der Heuchelei 
wird das böse Tun lediglich für andere als gut behauptet, während 
man sich selbst der Schlechtheit bewusst ist.352 Im Gegensatz dazu 
zeichnet es das Böse aus, dass es auch für sich selbst als Gutes ausge­
geben wird. Der Handelnde muss für sich selbst gute Gründe dafür 
liefern, eine „Berechtigung zum Bösen finden, indem er durch sie es 
für sich zum Guten verkehrt“.353 Die Verkehrung kann auf mehrere 
Weisen geschehen. Hegel nennt hier unter anderem,354 dass sich die 
Person auf ihre gute Absicht beruft. Eine solche gute Absicht lasse 
sich für jedwede Handlung unschwer konstruieren – dazu genüge 
„eine höchst geringe Verstandesbildung“.355 Hegel assoziiert:

Diebstahl, um den Armen Gutes zu tun, Diebstahl, Entlaufen aus der 
Schlacht, um [um] der Pflicht willen für sein Leben, für seine (vielleicht 
auch dazu arme) Familie zu sorgen, – Mord aus Hass und Rache, 
d. i. um das Selbstgefühl seines Rechts, des Rechts überhaupt, und 
das Gefühl der Schlechtigkeit des anderen, seines Unrechts gegen mich 
oder gegen andere, gegen die Welt oder das Volk überhaupt, durch die 
Vertilgung dieses schlechten Menschen, der das Schlechte selbst in sich 
hat, womit zum Zwecke der Ausrottung des Schlechten wenigstens ein 
Beitrag geliefert wird, zu befriedigen, sind auf diese Weise […] zur guten 
Handlung […] gemacht.356

350 Siehe dazu Bung, Dreihundert Jahre Kant – drei Rekonstruktionen, S. 674 f.
351 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 139 (S. 261).
352 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 140 (S. 265).
353 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 140 (S. 268).
354 Hegel unterscheidet Berufung auf Autorität, gute Absicht, Überzeugung, Iro­

nie.
355 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 140 (S. 271) (Hervorhebung 

entfernt).
356 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 140 (S. 270 f.) (Hervorhe­

bung entfernt).

V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu einer Kritik der Konzeption

108

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Als eine weitere Variante, die von der sittlichen Objektivität noch 
weiter als das Konstruieren einer vermeintlich guten Absicht entfernt 
ist, könne das Böse auch dadurch als Gutes ausgegeben werden, dass 
die Person sich auf die eigene innere Überzeugung beruft.357 Die 
Möglichkeit, sich hinsichtlich der Überzeugung doch auch irren zu 
können, werde dort dadurch hinweggefegt, dass es hier die Person 
selbst ist, die durch die eigene Überzeugung die Verhaltensregeln 
erst zu verbindlichen Regeln erhebt.358

Hegel demonstriert demnach, wie es möglich ist, durch das ei­
genhändige Konstruieren von Handlungsabsichten, die aus lediglich 
eigener Perspektive als gut ausgewiesen werden, das Gute zu über­
spielen, also Böses zu tun.359 Das resultierende Tun ist bei einer 
derartigen Verkehrung von Gut und Böse besonders gefährlich, 
weil eben das Böse als Gutes verfolgt wird: Die handelnde Person 
meint irrtümlich, Gutes zu verwirklichen. Möglich wird eine solche 
Verkehrung dadurch, dass die handelnde Person es unterlässt, ihre 
subjektiven Handlungsgründe einem ernsthaften Test der Verallge­
meinerbarkeit zu unterziehen. Das Böse liegt also darin, zur „Über­
prüfung der Intersubjektivierbarkeit“360 nicht in der Lage oder nicht 
bereit zu sein. Eine solche Überprüfung kann nur in der Sphäre 
der Öffentlichkeit erfolgen, der Sphäre der nicht bloß subjektiven 
Gründe, der allgemeinen Gründe.361

Was Hegel hier liefert, ist eine Erklärung dafür, wie das Böse 
durch Verkehrung des Guten entstehen kann.362 Man kann in dieser 
Beobachtung eine Vorwegnahme der Neutralisierungstechniken er­
kennen, wie sie in der Kriminologie von David Matza und Gresham 
Sykes Mitte des 20. Jahrhunderts analysiert wurden.363 Die Techni­

357 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 140 (S. 273).
358 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 140 (S. 275).
359 Eben dieses Phänomen scheint auch Kant zu beschreiben, wenn es um das 

„Vernünfteln“ geht – dies entwickelt Noller, Gründe des Bösen, S. 69 ff.
360 Bung, Grundlinien der Grundlinien, S. 18.
361 Bung, Grundlinien der Grundlinien, S. 18, mit Verweis auf Hegel, Grundlinien 

der Philosophie des Rechts, § 137 (S. 255) und § 132 (S. 246).
362 Zu dieser „kriminologischen Theorie der Moralumkehr“ von Hegel, Bung, 

Anomie, Neutralisierung, Abwehr, Moralumkehr – Zur Kriminologie von 
Großverbrechen, S. 21 ff.

363 Sykes/Matza, Techniken der Neutralisierung. Vgl. dazu Bung/Bayer, Neutra­
lisierung, Angstabwehr, Konspirationsnarrative, S. 333 ff., die das Modell – 

2. Zu oberflächlich: Radix und das Böse als das verkehrte Gute

109

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ken erlauben es der Person, die eine kriminelle Tat begeht, ihr Han­
deln trotz des bewussten Widerspruchs zum Recht der Gesellschaft 
als zulässiges Verhalten darzustellen.364 Paradigmatisch sind etwa 
Neutralisierungen, die so funktionieren, dass sie anerkannte Recht­
fertigungsgründe des in der Gesellschaft geltenden Rechts überdeh­
nen,365 wie etwa die folgenden: „In Wirklichkeit habe ich niemanden 
verletzt“; „Sie [die Opfer; M. A.] hatten es sich selbst zuzuschreiben“; 
„Ich tat es nicht für mich selbst“.366 Derartige Neutralisierungen 
liefern also der handelnden Person die Grundlage für Unrechtstaten 
– und/oder eine Möglichkeit, diese im Nachhinein367 zu neutralisie­
ren. Und die Neutralisierungen können, wie Hegel an einer Stelle 
bemerkt, bis hin zum vagen und alles rechtfertigenden Narrativ 
von der „Ausrottung des Schlechten“368 gehen, dem zerstörerischen, 
genozidalen Motiv.369

Wie kann Hegels Analyse nun die Konzeption des Bösen im Recht 
informieren? Erstens erinnert sie an die Schwierigkeit, die sich da­
bei ergibt, das wirkliche Motiv des Handelnden festzustellen. Dass 
hierfür nicht ausschließlich das Vorbringen der Person, deren Han­
deln Thema ist, den Ausschlag geben kann, sondern vielmehr eine 
Zuschreibung durch die Richtenden stattfindet, dass also Intentio­
nen und Motive attribuiert werden, ist eine theoretisch bedenkliche 
Implikation eines Rechts, das Intentionen und Motive für relevant 
erachtet. Insofern könnte man Hegels Analyse zum Ausgangspunkt 
nehmen, das Abstellen auf subjektive Kriterien im Recht auch aus 
der Perspektive der Philosophie kritisch zu befragen.

erweitert um Mechanismen der Angstabwehr – auf Verschwörungstheorien 
beziehen.

364 Arendts Rekonstruktion, dass das Böse bei Eichmann gerade in der Verweige­
rung der dialogischen Methode liege (s. dazu Kap. V.1), lässt sich in diesem 
Sinne womöglich als ein Mechanismus lesen, der zur Neutralisierung führt.

365 Sykes/Matza, Techniken der Neutralisierung, S. 364 f.
366 Die allgemeinsprachliche Version findet sich bei Sykes/Matza, Techniken der 

Neutralisierung, S. 370.
367 Vgl. Simon, Consolatio philosophiae oder Brief an Winfried Hassemer, S. 1303, 

der am Beispiel von Walter Roemer aufzeigt, wie auch eine eigene private 
Rechtsphilosophie als Trost verwendet werden kann, um sich – sich selbst 
entschuldigend – glauben zu machen, lediglich vorübergehend und durch 
Verstrickung falsche normative Wertungen verfolgt zu haben.

368 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 140 (S. 271).
369 Die Assoziierung der „Ausrottung des Schlechten“ (s. Zitat) als „im Kern 

genozidale Vorstellung“ stammt von Bung, Grundlinien der Grundlinien, S. 19.

V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu einer Kritik der Konzeption

110

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ein zweiter Gesichtspunkt, den Hegels Überlegung einführt, be­
zieht sich auf die Perspektive der Verhinderung von bösen Taten: 
Denn hält man seine Analyse für zutreffend, dann wird klar, dass es 
zur Verhinderung böser Taten nicht damit getan ist, die Maximen 
hochzuhalten, die in den Motiven der bösen Tat pervertiert werden. 
Wie von Hegel dargestellt, wird das Böse nicht selten als Gutes
ausgegeben – sodass eine Erinnerung an grundlegende ethische 
Prinzipien für eine Verhinderung von bösen Taten nicht unbedingt 
aussichtsreich erscheint. Dies wird insbesondere klar, wenn man 
an Unrechtsregime denkt oder auch nur an Zirkel von Gleichgesinn­
ten, deren Mitglieder dieselbe innere Überzeugung teilen und sich 
gegenseitig in ihr bestärken. Innerhalb solcher „Echokammern“ han­
delt es sich nicht um einen öffentlichen Raum, in dem Handlungs­
gründe auf Intersubjektivität überprüfbar wären. Hegels Hinweis zur 
Verkehrung des Schlechten in Gutes kann also verstanden werden 
als Sensibilisierung dahingehend, dass mit der Immunisierung durch 
Neutralisierungen zu rechnen ist – also Methoden und Wege gesucht 
werden müssen, diese Neutralisierungen und Verkehrungen zu irri­
tieren.

Um die aus Kant und Hegel entwickelten Anregungen zu pointie­
ren: Während bei Kant die Einsicht in die Ubiquität des Bösen und 
in die Möglichkeit zur Abkehr als produktiv erachtet wurde, war es 
bei Hegel die Benennung des Phänomens der Wertumkehr als Cha­
rakteristikum und Immunisierungsstrategie des Bösen. Die beiden 
präsentierten Sichtweisen nehmen mit dem Ansatz der bösen Tat im 
Recht übereinstimmend an, dass Böses im Denken der Einzelperson 
aufzufinden ist. Womöglich ist es jedoch diese Annahme, die bereits 
den Blick verengt. Dies soll im folgenden Abschnitt thematisiert 
werden.

3. Zu eng: Blinde Flecke der rechtlich bösen Tat

Kann es sein, dass die Konzeption der bösen Tat im Recht, also 
der Tötung mit dem Willen zur Zerstörung, Verdinglichung und 
Ausnutzung, den Blick verengt? Geraten auf diese Weise viele andere 
Verhaltensweisen erst gar nicht in den Blick, die zutreffenderweise 

3. Zu eng: Blinde Flecke der rechtlich bösen Tat

111

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


als böse zu bezeichnen sind?370 Man könnte antworten, dass das 
eben die Konzeption des Bösen im Recht sei, sie zwar selektiv, 
diese Selektion aber politisch legitimiert, weil vom Gesetzgeber 
vorgenommen sei. So zu antworten, wäre nicht nur uninteressant, 
sondern würde die normative Dimension der Frage verkennen: Ist 
denn die Auswahl im Recht eine gute, sollte sie nicht anders lauten?

Welche Phänomene fallen also bei der explizit gemachten Kon­
zeption der bösen Tat unter den Tisch, die das Signum des Bösen 
verdienen würden? Bestimmt kann hier die Philosophie – insbeson­
dere die Kritische Theorie – viele solcher vergessenen Kandidaten 
des Bösen benennen. Beispielsweise (unbewusste) Diskriminierun­
gen oder generell die durch Strukturen sozialer Organisation beför­
derten Missstände – denn eine Vorstellung des Bösen, die auf Perso­
nen und deren Motive fokussiert,371 kommt hier an ihre Grenzen.372 

Oder wie verhält es sich mit Tieren, Pflanzen, der Natur als geschä­
digten Adressaten böser Taten? Zumindest mit Blick auf das Hervor­
rufen krasser Naturschäden könnte man hier auf die Debatte um 
einen völkerstrafrechtlichen Ökozid-Tatbestand verweisen.373 Oder 
andersherum gefragt: Wie verhält es sich mit Tieren als Urhebern 
böser Taten?374

370 Angesichts von Auschwitz für eine „Theorie eines radikalen mundan Bösen“, 
das durch alle individuellen Motive nicht erklärlich wird, Schulte, radikal böse, 
S. 351 f.

371 Damit angesprochen ist auch die individualisierende Zurechnung von Unrecht 
generell, die die Mitverantwortlichkeit der Gesellschaft und sozialen Gemein­
schaften, in denen sich die Tatperson befindet, unterbeleuchtet lässt; zu einem 
Verbrechens- bzw. Konfliktverständnis, das stets die Mitverantwortlichkeit des 
sozialen Zirkels betont, am Beispiel des Konzepts Ubuntu, vgl. Dübgen, Re­
thinking the Law, S. 162 ff.

372 Das ist auch eine Sorge von Neiman, die sie gegen den Begriff des Bösen, der 
auf Absicht setzt, vorbringt, Neiman, Das Bösen denken, S. 419.

373 Vgl. dazu Wagner, Ökodzid vor dem Internationalen Strafgerichtshof ?, 
S. 479 ff.; Satzger/Maltitz, Der „Ökozid“ – ein Tatbestand des „Klimavölker­
strafrechts“?, S. 444 ff.

374 Eine ausführliche Behandlung muss an dieser Stelle unterbleiben, gleichwohl 
eine Andeutung: Die hier explizierte Konzeption der bösen Tat ist auf Tiere 
nicht anwendbar. Dies liegt formal daran, dass alle untersuchten Rechtsnor­
men als Handlungssubjekte nur Menschen adressieren. Allerdings überzeugt 
auch eine Übertragung des Gedankens nicht. Sie scheitert zwar nicht an einer 
Unfähigkeit zu schuldhaftem Verhalten; Vorwerfbarkeit wurde ja gerade vom 
Begriff des Bösen entkoppelt. Eine Übertragung würde aber nicht nur voraus­

V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu einer Kritik der Konzeption

112

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Herausgreifen aus der Auswahl vergessener potenzieller Kandida­
ten für das Böse möchte ich ein Phänomen, das leicht aus dem Blick 
gerät, wenn man die Perspektive des Rechts einnimmt. Gemeint 
ist das Böse, das durch das Recht selbst entsteht, genauer durch 
diejenigen, die Recht setzen und umsetzen.375 Judith Shklar stellt 
die Grausamkeit, die von staatlichen Stellen ausgeht, ins Zentrum 
ihrer Theorie, und hält diese Grausamkeit für den Aspekt, der den 
Liberalismus überhaupt begründet.376 Der liberalen Überzeugung 
liege nämlich das Bedürfnis zugrunde, in der Lage zu sein, Entschei­
dungen über das eigene Leben ohne Furcht zu treffen. Historisch 
besehen, sei die entscheidende Quelle solcher Furcht die – anläss­
lich religiöser Nichttolerierung verübte – Grausamkeit staatlicher 
Repression gewesen.377 Die Grausamkeit – einer schwächeren Per­
son absichtlich Leid zuzufügen, um ein Ziel zu erreichen378 – und 
die Furcht vor dieser Grausamkeit fänden ihren strukturellen Aus­
gangspunkt im „Missbrauch öffentlicher Macht“, den „Exzesse[n] 
der offiziellen Funktionsträger“.379

Solche Grausamkeit sei nicht auf sadistische Neigungen rückführ­
bar, sondern komme schlicht dadurch zustande, dass öffentliche 
Macht ungleich verteilt sei. Diese Ungleichverteilung gehe gewis­
sermaßen naturgesetzlich mit jedem staatlichen Zwangsapparat ein­
her.380 Dabei stellt Shklar heraus, dass ein Minimum an Furcht von 
jedem Rechtssystem vorausgesetzt werde und auch nicht infrage 

setzen, dass man Tieren Intentionalität zuschreiben kann, sondern auch, dass 
sie in der Lage sind, über Motive im Generellen und speziell über die hier 
explizierten Motive zu verfügen.

375 Vgl. auch zu einer Barbarei des Staates, der exzessiv agiert, um sein Sicherheits­
versprechen einzulösen, Reemtsma, Das Implantat der Angst, S. 33.

376 Shklar, Der Liberalismus der Furcht, S. 31 f. Shklar betont an anderer Stelle die 
„Formel ,die Grausamkeit an erste Stelle setzen‘“, weil die Formel „noch immer 
eine bedeutende Quelle des Liberalismus ist – für manche die wichtigste.“ 
(Shklar, Ganz normale Laster, S. 263). Zu den „Normativitätsquellen“ der nur 
vermeintlichen Antifundamentalistin vgl. Bajohr, Judith N. Shklar über die 
Quellen liberaler Normativität, S. 88 ff.

377 Shklar, Der Liberalismus der Furcht, S. 30 f. Honneth, Vorwort, S. 18 f., stellt 
klar, dass Shklars Ansatz nicht auf moralischen Minimalismus hinauslaufe, 
was daran liege, dass mit gesellschaftlicher Fortentwicklung sich auch wandelt, 
wovor man sich fürchtet.

378 Shklar, Der Liberalismus der Furcht, S. 44.
379 Shklar, Der Liberalismus der Furcht, S. 41.
380 Shklar, Der Liberalismus der Furcht, S. 44.

3. Zu eng: Blinde Flecke der rechtlich bösen Tat

113

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zu stellen sei.381 Der Liberalismus der Furcht strebe vielmehr an, 
die Furcht zu bannen, die sich aus willkürlicher Zwangsausübung 
ergibt.382

Wird dieses Böse, das Shklar im Missbrauch von Macht seitens 
staatlicher Stellen erblickt, von der Konzeption der bösen Tat er­
fasst? Ich denke, dass der Begriff der bösen Tat das Phänomen 
des staatlichen Machtmissbrauchs jedenfalls nicht hinreichend er­
fasst, Shklars Perspektive insofern einen zentralen blinden Fleck 
aufzeigt. Man könnte zwar darauf hinweisen, dass der Gedanke des 
Machtmissbrauchs an einigen Stellen aufscheint, insbesondere im 
Völkerstrafrecht, wenn es etwa um die Verfolgung einer gegen die 
Zivilbevölkerung gerichteten Politik geht – oder aber bei der Tötung 
von nach humanitärem Völkerrecht zu schützenden Personen. Aller­
dings nehmen diese Vorschriften Fälle in den Blick, in denen es zu 
Machtmissbrauch im Rahmen von Systemunrecht und bewaffneten 
Konflikten kommt; sie betreffen also Makrokriminalität. Was Shklar 
im Blick hat, betrifft jedoch – jedenfalls auch – Phänomene, die 
unterhalb dieser Schwelle liegen: „Methoden von Regierungen“ und 
„Praktiken aller staatlichen Funktionsträger“.383 Es geht ihr darum, 
alle Situationen in den Blick zu nehmen, in denen die Macht des 
Staates dem Bürger entgegentritt – beispielsweise betrifft das auch 
den Strafprozess, der „alles andere als ein gleicher Wettstreit“384 sei. 
Von Shklars Überlegungen ausgehend, müsste man die Konzeption 
des Bösen im Recht möglicherweise um diesen Aspekt ergänzen: Be­
sonders verwerflich ist es auch, wenn man in Ausnutzung derjenigen 
Macht handelt, die aus der ungleichen Verteilung von öffentlicher 
Macht resultiert.

Das ist keine rein spekulative Idee, sondern lässt sich mit dem 
ganz konkreten Vorschlag in Verbindung bringen, den die jüngs­
te Kommission zur Reform der Tötungsdelikte erarbeitete. Dort 
ging es nämlich darum, dass das Mordmerkmal der Heimtücke
im Kern beizubehalten, aber um eine Alternative zu ergänzen sei: 
Die Höchststrafwürdigkeit sollte danach nicht nur erreicht sein, 

381 Shklar, Der Liberalismus der Furcht, S. 41 u. 46: Rechtsvollstreckung und 
Strafandrohungen sind als Minimalfurcht erzeugend akzeptabel.

382 Shklar, Der Liberalismus der Furcht, S. 44.
383 Shklar, Der Liberalismus der Furcht, S. 63.
384 Shklar, Der Liberalismus der Furcht, S. 61.

V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu einer Kritik der Konzeption

114

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wenn der Täter die auf Arglosigkeit beruhende Wehrlosigkeit aus­
nutzt, sondern auch im Falle der „Ausnutzung einer aus anderen 
Gründen bestehenden Schutzlosigkeit“.385 Freilich war der Vorschlag 
nicht motiviert durch den hier angesprochenen Machtmissbrauch 
staatlicher Stellen – vielmehr ging es dabei um den seit Langem 
beklagten Missstand, dass Kleinkinder und Bewusstlose als Opfer 
von Heimtücketaten von vornherein ausscheiden, zumal sie konsti­
tutionell beziehungsweise situativ nicht fähig zum Argwohn seien 
und daher überhaupt nicht arglos sein könnten, was wiederum als 
notwendige Bedingung für die Annahme von Heimtücke angesehen 
wird.386 Auch wenn nicht intendiert, ließe sich die von der Kommis­
sion vorgeschlagene Erweiterung auch so lesen, dass eben über den 
Status quo hinaus auch Fälle erfasst sein sollen, in denen staatliche 
Bedienstete die ihnen zukommende Macht missbrauchen. Man kann 
hier an die tödliche Gewalt in Fällen angeblicher Notwehr durch 
Polizeidienste denken. Aber auch Fälle, in denen Bedienstete des 
Strafvollzugs ihre Stellung ausnutzen, passen womöglich in diese 
Kategorie des staatlichen Bösen.

Jenseits des Aspekts des Machtmissbrauchs lassen sich auch Über­
legungen, die Shklar an anderer Stelle anstellt, als Fingerzeig auf 
einen blinden Fleck der hier explizierten Konzeption der bösen Tat 
verstehen. In ihrer Schrift Ganz normale Laster zeigt Shklar ein Pan­
orama an gewöhnlichen Übeln, die wir uns alltäglich gegenseitig an­
tun. Shklar identifiziert als derartige Laster Grausamkeit, Misanthro­
pie, Heuchelei, Snobismus und Verrat.387 Es ließe sich nun fragen, ob 
eine Konzeption der bösen Tat zwar nicht unbrauchbar ist, wenn sie 
sich auf Motive zur Tötung beschränkt, aber Verhaltensweisen nicht 
erfassen kann, die unser Verhalten so nachhaltig in Mitleidenschaft 
ziehen, weil sie unseren alltäglichen Umgang betreffen.

Der Vorwurf der Verengung scheint zuzutreffen. Die Einbezie­
hung solcher Phänomene wäre für eine allgemeine Theorie des 
Bösen gewiss notwendig. Statt den Gedanken einer allgemeinen 

385 Abschlussbericht der Expertengruppe zur Reform der Tötungsdelikte, S. 43. 
Dieser Vorschlag wurde mit 7:4 Stimmen bei 4 Enthaltungen angenommen.

386 Siehe dazu oben bei Fn. 237.
387 Shklar, Ganz normale Laster, S. 8. Es geht ihr also nicht lediglich um eine 

Analyse alltäglicher Laster; diese entfalten auch eine politische Dimension, s. 
insbes. S. 249 ff.

3. Zu eng: Blinde Flecke der rechtlich bösen Tat

115

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theorie des Bösen direkt weiterzuverfolgen, möchte ich die aufge­
worfene Frage indirekt adressieren. Es scheint mir nämlich möglich 
zu sein, die entwickelte Konzeption der bösen Tat als Kernbegriff 
des Bösen zu betrachten und davon ausgehend Elemente dieses 
Bösen auch in anderen, weniger gravierenden Verhaltensweisen zu 
erkennen. Eine naheliegende Klasse solcher „kleinen Geschwister“ 
des Kernbösen findet sich im Bereich strafbaren Verhaltens: Der 
Wille zur existenziellen Verdinglichung etwa lässt sich in den Straf­
tatbeständen der Vergewaltigung als gewissermaßen kleinerer Versi­
on des Mordmerkmals – der Befriedigung des Geschlechtstriebs – 
ausmachen. Auch die Erpressung oder der Raub enthalten mit der 
dort vorausgesetzten Absicht der Bereicherung eine kleine Version 
des Mordmerkmals der Habgier, also eine kleine Schwester dieses 
Motivs zur Reifikation. Für den Willen zur Exploitation kann man 
als kleine Fassung die Vorschrift anführen, die die Misshandlung 
von wehrlosen Schutzbefohlenen kriminalisiert.388 Und eine rassis­
tisch motivierte Körperverletzung389 ließe sich als kleinere Version 
des Willens zur existenziellen Zerstörung ansehen.

Noch weiter herunterskaliert ließen sich auch Shklars gewöhnli­
che Laster an den vorgestellten analytischen Begriff der bösen Tat 
anknüpfen: So beschreibt Shklar selbst den Snobismus als „Cou­
sin[]“390 des Rassismus, was aufgrund der Gemeinsamkeit des Dran­
ges zum Überlegen-sein-Wollen nicht unplausibel wirkt. Insofern 
wäre im von Shklar entwickelten Verständnis des Snobismus als 
Kernmotiv die Zerstörungsabsicht zu erahnen. Das Laster des Ver­
rats könnte man mit der Exploitation in Verbindung bringen, weil 
hier die Person die Situation der Schwäche ausnutzt, in die sich die 
verratene Person selbst begeben hat, indem sie vertraute. Eine alltäg­
liche Version des verdinglichenden Umgangs schließlich könnte man 
in einem Verhalten erblicken, das nötigende Gestalt annimmt: Wenn 
eine Person ihr Umfeld mittels expliziter oder impliziter Drohungen 
traktiert, könnte man dies als instrumentalisierenden Umgang be­

388 § 225 Strafgesetzbuch.
389 Die Körperverletzung ist normiert in § 223 Strafgesetzbuch. Die Berücksichti­

gung rassistischer Motive (für die Strafzumessung) wird explizit vorgesehen 
durch § 46 Abs. 2 Strafgesetzbuch.

390 Shklar, Ganz normale Laster, S. 129. Shklar geht es in der Passage um die 
Beobachtung, dass zwei der einflussreichsten Rassentheoretiker falsche Grafen 
gewesen seien.

V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu einer Kritik der Konzeption

116

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schreiben. Das wäre ein Verhalten, das sich wohl am ehesten mit 
Shklars Vorstellung alltäglicher Grausamkeit in Verbindung bringen 
lässt.

Derartige Versuche der Assoziierung sind offensichtlich spekula­
tiv.391 Die Quintessenz der skizzierten Überlegung ist jedoch nicht 
von der Hand zu weisen: Nur weil die Konzeption der bösen Tat im 
Recht sich auf das höchste Unrecht fokussiert, bedeutet dies nicht, 
dass nicht mannigfaltige Verhaltensweisen existieren, in denen ein 
Funke dieses „Kernbösen“ aufscheint. Und wie an den Überlegun­
gen Shklars beispielhaft verdeutlicht wurde, verfügen philosophische 
Überlegungen zum Bösen über das Potenzial, blinde Flecke des 
rechtlich Bösen auszumachen.

4. Zu metaphysisch: Fremdkörper im Rationalen

Eine letzte, fundamentale Kritik der im Recht aufgespürten Kon­
zeption des Bösen, die ich adressieren möchte, besteht darin, ihre 
Ent-Deckung als Anlass dafür zu nehmen, sie abzuschaffen. Böses 
im Recht, so könnte man argumentieren, ist ein metaphysisches392 

Relikt, dessen sich ein rationales Recht entledigen muss.
Eine derartige Argumentation wird für das Rechtsinstitut des 

Mordes vorgebracht: Bereits der Begriff des Mordes biete ein Auf­
fangbecken für Empörung und sei geeignet, die „rechtsstaatliche 
Grammatik des Rechts“ zu unterminieren.393 Eine „Stilisierung des 
Mordes“, wie sie mit dem jüngsten Gesetz zur Wiederaufnahme 
erfolgte,394 drohe den „unterschwellige[n] Exorzismus (de[n] Glau­
be[n], die Beschwörung möge uns vom Bösen erlösen)“ noch zu 
verstärken.395

391 Und es bleiben offene Fragen, etwa wie es sich mit der von Shklar ebenfalls als 
Laster angeführten Heuchelei verhält.

392 Der Begriff wird hier im landläufigen pejorativen Sinn verwendet – es mag 
durchaus verteidigenswerte Verständnisse der Metaphysik geben, s. Bung Drei­
hundert Jahre Kant – drei Rekonstruktionen, S. 664 ff.

393 Bung, Ungünstige Wiederaufnahme, S. 111 f.
394 Siehe dazu oben bei Fn. 139.
395 Bung, Ungünstige Wiederaufnahme, S. 112, in Analyse der Reform über die 

Wiederaufnahme, die eine Erweiterung der Möglichkeit zur Wiederaufnahme 
zulasten des Täters vorsieht, sofern sich neue Tatsachen (insbesondere DNA-

4. Zu metaphysisch: Fremdkörper im Rationalen

117

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eine solche Kritik könnte mit Blick auf den Begriff der bösen 
Tat auf zweierlei Weise entwickelt werden: Sie könnte sich gegen 
den Ausdruck des Bösen oder aber gegen das mit ihm Bezeichnete 
richten.

Soweit ersteres gemeint ist, überzeugt die Kritik. Denn die Begriff­
lichkeit der bösen Tat eignet sich nicht als ein (neuer) Rechtsbegriff. 
Es wird hier nicht vorgeschlagen, die Terminologie von der bösen 
Tat in das Strafgesetzbuch einzuarbeiten. Es kann allenfalls darum 
gehen, das Phänomen, das sich bei der Analyse der als höchststraf­
würdig angesehenen Delikte ergibt, beim Namen zu nennen:396 

böse Tat. Selbst diese zurückgenommene Verwendung der bösen 
Tat als analytischer Begriff könnte jedoch als anstößig empfunden 
werden.397 Sollte man nicht einfach, auch auf theoretischer Ebene, 
statt von der bösen Tat, davon sprechen, dass eine vorsätzliche tod­
bringende Handlung aufgrund des Motivs, das die Tötung prägte, als 
„besonders strafwürdig“ erscheint? Eine solche Revision der Sprache 
würde nicht nur einen analytischen Begriff der bösen Tat zurückwei­
sen, sondern wohl auch Begriffe wie „Mord“, „Völkermord“, „Schuld“, 
„böswillig“ und weitere Ausdrücke398 zu verabschieden suchen. Eine 
solche Kritik der Sprache würde auf die Verwendung zielen, während 
sie die dahinterstehende Vorstellung, nämlich die auf das Motiv der 
Tat bezogene Sichtweise, nicht notwendig antasten würde. Es ginge 
also um die – nicht unwichtige – Frage, ob man auf die Begriffe 
allein wegen ihrer mutmaßlichen metaphysischen Aufgeladenheit
verzichten sollte.

Die Kritik der Metaphysik lässt sich, zweitens, jedoch auch verste­
hen als Kritik an der Konzeption der bösen Tat, wie sie im gegen­
wärtigen Recht existiert. Die Kritik würde lauten, dass das Maß der 
Strafwürdigkeit von Taten – von der Frage des Vorsatzes abgesehen 
– nicht von weiteren subjektiven Kriterien abhängig gemacht wer­

Spuren) ergeben. Dieses Reformgesetz ist laut Bundesverfassungsgericht ver­
fassungswidrig und daher nicht mehr in Geltung, s. oben Fn. 141.

396 Siehe zum Bedürfnis, „die Dinge beim Namen zu nennen“, als einem Argument 
für das Festhalten am Wort „böse“, Neiman, Das Böse denken, S. 18.

397 Für die Philosophie argumentiert Noller zugunsten der Möglichkeit eines 
„kritische[n] Begriff[s] des Bösen“, der Dämonisierung und Naturalisierung 
vermeidet, Noller, Theorien des Bösen, S. 166 ff.

398 Darunter zu zählen wären sicherlich die meisten Mordmerkmale, aber auch 
Begriffe wie derjenige der Schuld.

V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu einer Kritik der Konzeption

118

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den sollte. Stattdessen könnte man es für überzeugender erachten, 
bestimmte Tötungen allein aufgrund objektiver Gesichtspunkte als 
besonders strafwürdig auszuzeichnen, also etwa nach dem Kriteri­
um, ob ein Verhalten sich als besonders gefährlich darstellt. In der 
Bezeichnung der philosophischen Theorien über das Böse würde 
das eine Abkehr von täterorientierten Ansätzen und eine Wendung 
hin zu solchen Ansätzen bedeuten, die die Folgen eines Verhaltens 
als relevantes Kriterium erachten.399 Eine solche Revision des Rechts 
könnte man deswegen begrüßen, weil sie zur gesteigerten Rationa­
lität des Rechts beizutragen scheint.400 Denn eine ausschließlich 
auf Gefährlichkeit bezogene Konzeption bedeutet ein Weniger an 
Introspektion, ein Weniger an moralisch intrusiver und spekulativer 
Beschau der Innerlichkeit.

Doch was auf den ersten Blick den Eindruck von Sachlichkeit 
erweckt, könnte sich bei genauerem Hinsehen als Gegenteil erwei­
sen. Denn die Relevanz von subjektiven Kriterien zu reduzieren, 
also subjektive Kriterien für Zurechnung und Vorwerfbarkeit als 
weniger oder überhaupt nicht entscheidend anzusehen, geht stets 
auch einher mit dem Abbau an Hemmnissen und gedanklichen 
Bremsen für Zurechnung und Vorwerfbarkeit. Denn Subjektivierun­
gen beinhalten stets das Potenzial, vorwurfbeschränkend zu wirken, 
für den Fall eben, dass das missbilligenswerte Motiv fehlt. Und die 
Frage eines Mordmotivs bietet Raum zur differenzierten Auslegung 
und zur weitgehenden Einbeziehung von Lebenssachverhalten. Die 
Verlagerung auf das objektive Kriterium der Gefährlichkeit könnte 
nämlich sich als Entfesselung eines hyperstrikten Rechts herausstel­
len, die vermeintliche Rationalisierung also als Bärendienst.401

399 Die Gefährlichkeit ist insofern eine Form des Schadens; sie betrifft nämlich 
potenzielle Schäden, die eine Verhaltensweise bewirkt. Das Verhältnis von Ge­
fahr und Schaden ist freilich komplexer, vgl. für das Recht nur die Dogmatik 
zum sogenannten Gefährdungsschaden beim Betrug, Hefendehl, in: Münche­
ner Kommentar zum StGB, § 263 Rn. 1097 ff.

400 So bzgl. des Mordparagraphen Frommel, Die Bedeutung der Tätertypenlehre 
bei der Entstehung des § 211 Strafgesetzbuch im Jahre 1941, S. 563: „Auch bei 
einer restriktiven Auslegung können die Mordmerkmale den Maßstäben einer 
rationalen Kriminalpolitik nicht standhalten.“

401 Auch die Rechtsprechung entwickelt Restriktionen mithilfe von subjektiven 
Kriterien. So verweist Kühl, Der Umgang des Strafrechts mit Moral und Sit­
ten, S. 835 f., auf die Rechtsprechung des BGH (NJW 2004, 1466, 1467), der 
eine subjektive Lösung entwickelt habe, die es erlaube, mit Hinweis auf die 

4. Zu metaphysisch: Fremdkörper im Rationalen

119

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ein Beispiel für die Tendenz, dass ein Weniger an subjektiven 
Kriterien ein Mehr an Strafschärfe bedeuten kann, bildet das Phäno­
men der sogenannten Raserfälle.402 In derartigen Fällen veranstalten 
junge Erwachsene in Innenstädten nächtliche Straßenrennen, bei 
denen mittels ihrer Fahrzeuge unbeteiligte Menschen zu Tode kom­
men. Man kann hier unter Zuhilfenahme eines entsubjektivierten 
Verständnisses der Zurechnung zur Höchststrafe gelangen: Dass den 
Fahrern ihr Verhalten als vorsätzlich ausgelegt werden kann, liegt 
an einem Verständnis von Vorsatz, das tentativ nicht auf volitive, 
sondern auf kognitive Elemente abstellt.403 Und der Umstand, dass 
sich das Verhalten nicht nur als vorsätzliche Tötung, sondern als 
Mord interpretieren lässt, liegt nicht zuletzt an der subjektivierungs­
aversiven Rechtsauslegung der in der Rechtspraxis vorherrschenden 
Meinung. Betont man nämlich die objektive Gefährlichkeit des Ver­
haltens und hält etwaige Motive für irrelevant, so liegen keine Stol­
persteine im Weg, die zu weiterem Nachdenken Anlass geben könn­
ten, etwa in Bezug darauf, in welchem Licht die Handlung angemes­
senerweise zu sehen ist. Mittels objektiver Kriterien gelangt man 
nämlich ohne Weiteres zu dem Ergebnis, dass hier heimtückisch 
sowie mit gemeingefährlichen Mitteln gehandelt wurde, also ein 
Mord vorliegt. Mit der Befürwortung von Stolpersteinen soll nicht 
gesagt sein, dass man in derartigen Fällen nicht zutreffenderweise zu 
der Einschätzung gelangen kann, dass das Verhalten den Tatbestand 
des Mordes erfüllt. Doch könnte es sein, dass ausgeprägte Kriterien 

subjektive Verfasstheit einer Person „niedrige Beweggründe“ i. S. d. § 211 Straf­
gesetzbuch ablehnen zu können, auch wenn solche, gemessen an deutschen 
Wertmaßstäben, objektiv vorlägen.

402 Vgl. etwa BGH NJW 2020, 2900. Der Bundesgerichtshof nahm hier eine 
vorsätzliche Tötung und auch Heimtücke sowie niedrige Beweggründe als 
Mordmerkmale an. Das Mordmerkmal der gemeingefährlichen Mittel lehnte 
er – entgegen der Vorinstanz – ab, da das Tatgericht es nicht als bewiesen 
ansehen durfte, dass der Angeklagte eine Gefährdung Dritter erkannte und 
billigte (ebd., 2905).

403 Zur Rechtsprechung, die durchaus an der Feststellung eines voluntativen Ele­
ments festhält und in den verschiedenen Raserfällen unter Betonung verschie­
dener Indizien zu unterschiedlichen Ergebnissen kommt, ausf. Saliger, in: 
Nomos Kommentar zum StGB, § 212 Rn. 17a ff.; ausf. zu einer grundlegend 
anderen Konzeption des Vorsatzes Pawlik, Das Unrecht des Bürgers, S. 374 ff., 
wonach den rechtsfeindlichen Täter ausmache, dass ihm ein Wollen fehlt, 
nämlich der „Wille zur Unterlassung des Verhaltensnormverstoßes trotz dessen 
massiver Gefährlichkeit“ (S. 375).

V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu einer Kritik der Konzeption

120

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der subjektiven Zurechnung, wenn sie auch die richterliche Prüfung 
komplexer machen, statt eine Regression zur Metaphysik darzustel­
len, vielmehr das Potenzial zur Reflexion und Rationalisierung ent­
halten.

Die zwei Fragen, die sich aus der Kritik des Bösen als potenziel­
len Fremdkörpern im Recht ergeben, lauten also zusammengefasst 
wie folgt. Erstens: Kann es einen aufgeklärten Begriff der bösen 
Tat als eines analytischen Begriffs geben oder ist der Begriff des 
Bösen schlicht intrinsisch regressiv, und droht damit selbst bei vor­
sichtigster Verwendung ein Rückfall in die Logik von Dämonisie­
rung, Exklusion und Stigmatisierung?404 Zweitens: Sollten wir als 
Gesellschaft in unserem Recht auch in Zukunft die Motivlage als 
entscheidendes Kriterium dafür ansehen, dass wir eine Handlung als 
besonders missbilligenswert erachten?

Das vorstehende Kapitel hatte zum Ziel, Fragen offenzulegen, die 
sich aus der dem Recht impliziten Konzeption der bösen Tat erge­
ben: Ist die Konzeption zu voraussetzungsreich, zu oberflächlich, 
zu eng, zu metaphysisch? Es sind Fragen dieser Art, die meines Er­
achtens bereits selbst darauf hinweisen, dass ein analytischer Begriff 
der bösen Tat fruchtbar ist. Zumindest erscheint eine Debatte über 
die Bedingungen der Angemessenheit eines solchen Begriffs – unter 
Einbeziehung philosophischer Expertise – erforderlich und sinnvoll.

404 Zur Möglichkeit, den Ausdruck „böse“ zu verwenden, ohne in Dämonisierung 
zu verfallen, Noller, Gründe des Bösen, S. 105 f., mit dem Hinweis, dass die 
Person, die den Begriff verwendet, sich selbst fragen muss, ob sie nicht „im Akt 
des Begreifens selbst unter den Begriff fällt“ (ebd., S. 106).

4. Zu metaphysisch: Fremdkörper im Rationalen

121

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991329-97 - am 16.01.2026, 19:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	V. Zurück zur Philosophie: Vorüberlegungen zu einer Kritik der Konzeption des Bösen im Recht
	1. Zu voraussetzungsreich: Das motivarme Banale als böse
	2. Zu oberflächlich: Radix und das Böse als das verkehrte Gute
	3. Zu eng: Blinde Flecke der rechtlich bösen Tat
	4. Zu metaphysisch: Fremdkörper im Rationalen


