
101

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

III. Kontextualisierung des islamisierten SelbstIII. Kontextualisierung des islamisierten SelbstIII. Kontextualisierung des islamisierten SelbstIII. Kontextualisierung des islamisierten SelbstIII. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

Gegenstand des letzten Kapitels war die Konstituierung als islamisches
Subjekt durch die disziplinierte Aneignung einer persönlich erarbeiteten
islamischen Ethik und Ästhetik. Ihrem Verständnis nach finden die jun-
gen Frauen zu sich selbst, werden sie sich ihrer authentischen Identität
bewußt; sie wissen oder nähern sich suchend dem an, was sie als ihr ›Inne-
res‹, ihr ›Eigentliches‹ eruieren können, das nur zu einer sinnvollen Exi-
stenz gebracht werden kann durch die Affirmation der Wurzeln, der Her-
kunft. Ihre Islamisierung erscheint als ein Akt der Selbstbestimmung, der
von innen her, aus einem tiefen Selbst heraus motiviert und auf sich selbst
gerichtet ist. Als eher zweitrangig, als Folgewirkung auf die Transforma-
tion des Selbst und der eigenen Lebensführung tritt für sie der Außenbe-
zug in der Form eines Kampfes um Anerkennung auf. Das Kopftuch er-
scheint dabei als eine Grenzlinie zwischen Selbst und Gesellschaft, seine
Verteidigung als notwendige Verteidigung des Selbst gegen partikularis-
musunsensible eigenkulturzentrierte Andere (Mihciyazgan 1993; Waltz
1996). In der eigenen Interpretation liegt der Fokus im Verständnis der
Islamisierung als »biographisches Handeln« (Geissler/Oechsle 1996), des-
sen Logik sich aus dem bisherigen Lebensverlauf ergibt. Biographisches
Handeln und biographische Selbstthematisierung sind nie rein subjektiv
im Sinne einer freien Wahl, sondern sie vermitteln stets Einwirkungen von
und Aushandlungen mit makrosozialen und institutionellen Kontexten
(Gerhardt 1996; Weymann/Heinz 1996; Alheit 1997). Damit stellt sich die
Frage, welche Kontexte an der Islamisierung von Frauen der zweiten Im-
migrantengeneration, von denen alle in Deutschland geboren bzw. seit frü-
her Kindheit aufgewachsen sind und von denen lange Zeit nicht wenige so
gut wie keinen Bezug zum Islam hatten, beteiligt sind.

Im folgenden wird auf der Basis der These von der Institutionalisie-
rung des Selbst untersucht, inwieweit institutionelle Mechanismen der Er-
zeugung von Identität in den biographischen Erzählungen auszumachen
sind. Im ersten Teil werden anhand verschiedener Situationsschilderun-
gen und -reflektionen zum ersten öffentlichen Auftritt als Kopftuchträge-
rin die Deutungen und Argumente analysiert, die allesamt darauf hinaus-
laufen, die Islamisierung als eigene Wahl zu begründen. Diese Texte
werden anschließend in einen theoretischen Rahmen der institutionellen
Erzeugung des Selbst gestellt. Von da aus wenden wir uns in einem dritten
Teil der in den Erzählsequenzen herausgehobenen Zentralinstitution, der
Schule, zu, die nachhaltig die Thematisierung des Selbst formt. Die Erzäh-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr101

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

102

lungen weisen eine gerade Verbindungslinie auf zwischen dort geübter
(Selbst-)Essentialisierung und Islamisierung.

Der erste Schritt in die Islamisierung und
das Motiv der eigenen Wahl

Deutlich zeigen die beiden letzten Erzählsequenzen im vorangegangenen
Kapitel, daß die sorgfältige körperliche Ordnung ein Verweis auf eine kulti-
vierte innere Ordnung ist, daß Islamischsein ein individuelles Projekt ist
und nicht bloßer Effekt von Fremdkontrolle. Auch wenn die anderen, wie
Ilknur meint, nicht wissen und nur schwer verstehen können, was diese
kultivierte innere Ordnung ist, denn schließlich ist es nicht ihre Kultur –
diesen Eindruck hat sie aus zahlreichen Gesprächen mit MitschülerInnen,
in denen sie als Aufklärerin über den Islam und das Kopftuchtragen ge-
scheitert ist, weil »die begreifen das nicht und fragen immer wieder dassel-
be, auch wenn ich ihnen das schon zehnmal erklärt habe« –, so wird ihnen
zumindest eine Ahnung vermittelt, daß es eine Ordnungslogik gibt, dem
sich ein systematisch und diszipliniert denkendes und handelndes Subjekt
verpflichtet fühlt. Und diese Ahnung erfolgt in erster Linie nicht über den
verbalen Diskurs, sondern über den Körper und seinen Gebrauch.

Ilknur verweist auf eine ganz wesentliche Bedingung, die die Islamisie-
rung zum ethischen und ästhetischen Projekt der Selbstkonstitution macht:
die eigene Wahl (vgl. auch Klinkhammer 1999; Watson 1994; Weiss 1994;
Werner 1997).  Unter den Erzählerinnen kann man zwei Gruppen unter-
scheiden: diejenigen, die aus, wie auch immer ausgeprägten, religiösen El-
ternhäusern stammen und früh damit konfrontiert wurden, ein Kopftuch
zu tragen, und diejenigen ohne religiöse Sozialisation, die von sich aus,
teils gegen den Willen der Eltern erst spät, etwa um das achtzehnte Lebens-
jahr herum oder noch später, begannen, das Kopftuch zu tragen. Die mei-
sten aus der ersten Gruppe wurden zu Kopftuchträgerinnen um den Zeit-
punkt der Mensis herum, manche auch früher. Der frühere Zeitpunkt
scheint ihnen allerdings nicht gerechtfertigt. Das geht zum Beispiel aus
den folgenden Ausführungen Serpils hervor:

»Als wir (meine Schwester und ich, S.N.) dann im Grundschulalter waren, mußten

wir manchmal Kopftuch tragen, draußen, also an den Wochenenden, in der Schule

nicht, so in der Woche nicht, aber am Wochenende. Da hat mein Vater sehr viel Wert

drauf gelegt, damit wir uns frühzeitig daran gewöhnen können, damit es für uns

nicht fremd ist, wenn wir soweit sind. Und mußten wir dann immer tragen. Das

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr102

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


103

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

haben wir nicht so gerne gemacht. Wir wollten auch nicht von den Mitschülern gese-

hen werden auf der Straße, so am Wochenende wollten wir sie überhaupt nicht tref-

fen. Und wir haben dafür gebetet, hoffentlich sehen wir keinen (lacht). Das war näm-

lich für uns nicht so toll, daß man die Bekannten trifft. Die Fremden, die war’n mir

eigentlich egal so ... Später dann, als ich 12 war, da mußte ich ja richtig Kopftuch tra-

gen, weil ich schon meine Periode hatte und das hab ich damals auch, okay gerne

hab ich das nicht gemacht, aber, ich hab’s gemacht, ich mußte’s einfach. Ich hab

immer alles gemacht, was meine Eltern mir gesagt haben. Deshalb hab ich das auch

gemacht, unter anderem.

... Ich weiß gar nicht mehr genau ... Ich hab das glaub ich sogar vor der Periode

schon gemacht. Weil, ich wollte auch etwas früher damit anfangen ... In der sechsten

Klasse hab ich im zweiten Halbjahr, da war ich zwölf, da hab ich angefangen und hab

nur draußen, also auf dem Schulweg hab ich’s nur getragen, in der Klasse nicht, weil

ich nicht wußte, ob ich das überhaupt darf in der Klasse, weil einige Schulen und

Lehrer gab es, die das nicht erlaubt haben, wie heute auch, ne. Und * ich hab dann

einfach auf dem Schulweg getragen. ... In der sechsten Klasse da hab ich mit mei-

nem Klassenlehrer gesprochen, ob ich das Kopftuch nach den Schulferien in der

Klasse anziehen darf und er wollte mit dem Rektor reden. Dann war ich in der sieb-

ten, und die ganze Zeit hat er mir nie was gesagt. Und * in der siebten bin ich einfach

mit dem Kopftuch in die Klasse ’reingegangen. Also ich bin auch mit dem Kopftuch

dageblieben, normalerweise müßt ich das abnehmen. Und, alle waren auch sehr er-

staunt, meine Kameraden auch. Jemand hat die ganze Zeit so Zeichen gemacht,

›Ziehst du das nicht aus?‹ und so während des Unterrichts. Und hab ich gesagt,

nein, zieh ich nicht aus. Und dann hab ich meinen Lehrer gefragt, ich will jetzt so

mit Kopftuch immer im Unterricht bleiben. Ja, hat er gesagt, ist gut. Er hat also

nichts dagegen gesagt. ... Ich mußte ja, wenn dann überhaupt, ganz mit Kopftuch

sein. Weil, da sind ja auch Jungs in der Klasse und dann muß man sich bedecken,

normalerweise. Und so, so war das ja geplant. Nur in der sechsten, da hab ich zu früh

angefangen. Das war noch vor meiner Periode. Da konnt’ ich es noch in der Klasse

abnehmen. Es war nur, daß die Leute sich mal langsam daran gewöhnen, ich würde

das machen, in Zukunft. Es war nur so als Vorstufe (lacht), für die anderen und für

mich auch eigentlich, daß ich mich selbst daran gewöhne.

Ist eigentlich alles unsinnig und unislamisch, also find ich heute. Heute find ich

das nicht so schön. Heute würd ich’s nur machen, wenn das Kind in dem Alter ist.

Wenn es Pflicht ist, dann macht sie das eben. Punkt, fertig. Also keine Vorstufen,

und nicht so als kleines Kind, so wie wir. Wir mußten auch, als wir zwei, drei Jahre

alt waren, mußten wir wohl auch Kopftuch anziehen, hat meine Mutter uns erzählt,

ich kann mich nicht daran erinnern. Sie hat erzählt, mein Vater hat sehr großen

Wert darauf gelegt, die Mädchen mußten immer ein Kopftuch anhaben. So kleine

Kinder, ... beim Spazierengehen, bei Besuchen und so, zu Hause nicht. Find ich

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr103

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

104

nicht so schön. Weil, das ist keine Pflicht, warum soll man die Kinder damit bela-

sten.«

Der Gedanke der Gewöhnung ist verbreitet – auch der eine oder andere
Imam befürwortet dieses Vorgehen –, aber keine generelle Praxis. Unter
den jungen Frauen herrscht einheitlich die Ansicht vom Kopftuchtragen
als Pflicht, die an eine bestimmte Bedingung gebunden ist und erst dann,
exakt mit Eintritt dieser Bedingung, einzulösen ist. Erst dann macht es
Sinn als religiöse Pflicht; sonst ist es, weil der Sinn fehlt, nur Willkür, reine
Form, persönliche Belastung. Für Serpil steht die Pflicht der Bedeckung
mit Einsetzen der Menstruation nicht in Frage. Dem Alter entsprechend ist
sie vor allem an elterliche Weisung gebunden. Gehorsam und abstraktes
Wissen mischen sich. Allerdings hat sie keine Wahl; das ist ihr am Beispiel
der offen rebellierenden älteren Schwester deutlich geworden, denn für
diesen Fall »haben sie (die Eltern) eine Lösung gefunden«, wie sie ironisch
formuliert, »die haben sie in die Türkei auf ein Internat geschickt, haben
gesagt, da wird sie schon richtig erzogen und wir, die wollten ja sowieso
nach, meine Eltern«. Sie empfindet diese »Lösung« als »hart«, beim Reden
wird sie von Emotionen übermannt, die sie nur schwer zügeln kann und
die auf diese Angelegenheit als Drama verweisen, aber sie enthält sich der
Beurteilung. Sie ist mit diesem gewaltsamen Vorgehen nicht einverstan-
den, empfindet aber die Anforderung als legitim. Damit spricht sie einen
Konflikt an, für den es unter den gegebenen Umständen keine echte Lö-
sung gibt. Einzig Pädagogik als Konfliktvermeidungsstrategie kann grei-
fen. Sie selber fügt sich in das Unvermeidliche, aber sie versucht den Pro-
zeß für sich zu steuern durch eine Politik der kleinen Schritte, indem sie
einen vorübergehenden Zwischenraum für sich und die anderen schafft.
Sie tastet sich langsam vor, um herauszufinden, was erlaubt ist, was die
anderen ihr erlauben – eine zögerliche und Schwäche andeutende Taktik,
die sie im Nachhinein verurteilt und als überflüssig empfindet. Der Schritt
zur Kopftuchträgerin ist hart, er ist eine psychische Belastung, die sowieso
von der betreffenden Person gemeistert werden muß und nur allein gemei-
stert werden kann. Da ist nichts abzufedern. Diese Belastung muß aber
nicht früher als notwendig, vor der biologischen Reife erfolgen. Aus der re-
ligiösen Perspektive ist das Kopftuchtragen vor diesem Zeitpunkt für Serpil
wie für alle anderen Frauen durch nichts zu rechtfertigen.

Diese Position zeigt sich auch in alltagspraktischen Handlungsakten.
So brachte eine der Frauen, Jehan, zum Treffen einer Mädchengruppe im
Frauenraum der Moschee ausnahmsweise einmal ihre Tochter im vorpu-
bertären Alter mit. Während traditionelle Muslimas es für selbstverständ-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr104

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


105

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

lich halten, daß Frauen und Mädchen in der Moschee und vor allem im Ge-
betsraum ihr Haar aus Respekt vor dem Ort bedecken, machte diese Frau,
unbeeindruckt von skeptischen Blicken, keinerlei Anstalten, ihre Tochter
entsprechend zu kleiden. Es wäre in ihren Augen reine Frömmelei, ein Akt
der Ungläubigkeit, kein gesetzestreuer Akt, sondern ein Zugeständnis an
die Traditionalisten gewesen.

Afaf, die ebenfalls aus einer religiösen Familie stammt, deren Eltern
allerdings über hohe Bildungsabschlüsse verfügen (der Vater ist Akademi-
ker; die Mutter hätte studieren können, wenn sie nicht geheiratet hätte und
ihrem Mann nach Deutschland gefolgt wäre) und die sie, im Kontrast zu
Serpils Eltern, als aufgeschlossen und keineswegs traditionell, wenngleich
ein wenig altmodisch charakterisiert, begann ebenfalls im Alter von drei-
zehn das Kopftuch zu tragen. Die Mensis war für sie der Punkt, der, wie sie
durch die älteren Schwestern wußte, die alsbaldige Veränderung einleitet.
Sie spielte zunächst aber noch mit dem Zeitpunkt, indem sie sich und den
Eltern, die danach fragten, das Ende der nächsten Ferien, dann den Beginn
des neuen Schuljahres, dann wieder die nächsten Ferien als Termin setzte,
bis sie sich endlich zum faktischen Handeln entschloß. Eine der Schwe-
stern, so führt sie an, habe es noch länger, nämlich bis zu ihrem fünfzehn-
ten Lebensjahr, hinausgezögert, weil sie Schwierigkeiten in der Schule er-
wartete. Afaf gibt als Gründe für ihre Verzögerungstaktik an, daß sie
gewartet habe, bis sie sich zutraute den Fragen der MitschülerInnen und
LehrerInnen nach den Gründen plausible Argumente entgegenzusetzen.
Sie beschreibt ihre Einführung als Kopftuchträgerin folgendermaßen:

»... In der 6. Klasse kam ich dann nach den Sommerferien plötzlich mit Kopftuch in

die Schule. Ja, da kam natürlich die Reaktion. Natürlich waren erst mal alle erstaunt,

das ist immer so, wenn man was Neues macht. Haben sie mich gefragt, warum ich

das mache. Ging schon im Bus los. Dann hieß es natürlich, du Arme, deine Eltern. Ja

dann wird man erst mal bemitleidet, als ob das ein Zwang wär, dann tu ich denen

leid. Daß meine Eltern mich gezwungen haben, denken die Leute. Das ist immer

dieses Vorurteil, was sie meisten haben, daß, wenn die einen sehen, immer gleich

denken, daß man das zwanghaft trägt. Ja am Anfang, das war wie ’ne Bombe, weil

man von allen Leuten so auf einmal gefragt wird und bemitleidet wird. Da bin auf

einmal nur in Tränen ausgebrochen. Und erst einen Tag später, ich hab immer nur

so grob gesagt, ja, das ist wegen der Religion und so, und meine Eltern haben mir da

freie Entscheidung gelassen. Ich hab’ dann irgendwie doch geweint, weil, das war

mir dann zuviel, weil, da hatte auch ein Mitschüler mir einmal das Kopftuch vom

Kopf gezogen und das war mir dann so peinlich. Da stand ich da so vor allen. Dann

hab ich auch irgendwie geweint. Aber am zweiten, dritten Tag hab ich denen das al-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr105

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

106

les erklärt, warum ich das Kopftuch trage, aus religiösen Gründen, weil ich möchte,

daß man auf meine inneren Werte achtet und nicht auf mein Äußeres. ›Ja, du hast

doch früher auch keins getragen, warum denn jetzt auf einmal?‹ ›Ja, weil ich jetzt, ab

der Pubertät, ich entwickele mich zu einer Frau, und da will ich halt, daß man auf

meine inneren Werte achtet. Das trägt man nur vor fremden Männern‹. ... Und dann

hab ich denen erklärt, daß ich das natürlich aus freien Stücken tue, weil ich davon

überzeugt bin. Und dann war das für die Leute kein Problem. ›Ob du jetzt ein Tuch

aufhast oder nicht, solang’ du die alte bleibst, ist das kein Problem‹. Ja und das haben

die dann auch gemerkt. Und das war eigentlich immer ein gutes Verhältnis. Gott sei

Dank nicht ’mal ein Lehrer, was heißt unterstützt, die haben da kein Wort drüber

verloren. Keiner hat gefragt. Es war, als würde ich es nicht tragen. Da hat sich nichts

verändert. Gar keine Reaktion. Das hat mich wiederum auch gewundert, weil ich,

okay, ich hab jetzt nicht damit gerechnet, daß man mich dadurch benachteiligt, aber

ich dachte, wenigstens fragen sie ›Ja, warum machst du das denn jetzt auf einmal?‹

Aber das war total die Gleichgültigkeit. Ja, zuerst fand ich das ein bißchen komisch,

kam ich mir ein bißchen blöd vor: Juckt die das nicht, was ich mache? Aber dann

fand ich das auch gut. Hab ich gesagt, naja, vielleicht ist das für sie auch, daß sie mir

nicht zeigen, daß ich jetzt anders bin. Vielleicht ist es für sie ’ne Hilfe, daß die mich

jetzt nicht bedrängen. Weil, viele Lehrer trauen sich nicht so, die denken dann im-

mer: Privatsphäre und das Kind, wollen nicht so an die Psyche. Dabei ist es eine ganz

normale Frage. Also ich find es normal, wenn einer jetzt plötzlich mit Irokesen-

schnitt ankommt, dann würd ich sagen, wie kommst du auf einmal dazu oder, weil

man irgendwie einen anderen Lebenswandel bekommt. Aber da hat keiner irgend-

wie ein Wort drüber verloren, was mir später eigentlich auch ganz recht war. Ja, und

nach einem Jahr oder so war das dann für die normal, dann kannten die mich mit

dem Kopftuch.«

Wie für Serpil ist es auch für Afaf einsichtig und unstrittig, daß sie als gläu-
biges Mädchen sich an religiöses Gesetz hält. Wie bei ihr gestaltet sich der
Übergang als Krise in bezug auf das Verhältnis zwischen dem Selbst und
den anderen. Ein Problem ist aus der psychosozialen Perspektive Robert
Kegans (1986) in beiden Fällen eine Ungleichzeitigkeit in der Organisation
des Selbst. Das Kopftuch ist die Technik, die den Auftakt für eine Neuorga-
nisation des Selbst setzt, die innerlich noch nicht richtig in Gang gekom-
men ist, aber gegenüber den anderen vertreten werden muß. Hierfür
braucht es sozialverträgliche Plausibilisierungsmuster, die Afaf von ihren
Eltern und älteren Schwestern erhält, während Serpil, im traditionellen
Milieu auf sich allein gestellt, auf die Gewöhnungstaktik ausweicht. Afafs
Argumente wirken wie Bedienungsanleitungen, was nicht heißen muß,
daß sie sie nicht für wahr hält, aber sie entsprechen kaum der Reife einer

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr106

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


107

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

Dreizehnjährigen und sie bleiben zunächst Teil einer abstrakten Rede.
Anscheinend überzeugt die anderen, die den Sinn dieser Technik nicht se-
hen, weniger das Argument der »inneren Werte«, sondern das der Freiwil-
ligkeit dieses Aktes, der aus persönlicher Überzeugung vollzogen wird. Das
ist auch der Grund dafür, daß die ganze Angelegenheit nicht schamvoll
verschwiegen werden muß, sondern daß man sich miteinander darüber
auseinandersetzen kann. Darüber zu reden: Die Stimme ist neben der Kör-
per- und Kleidersprache, der sich Afaf, die im Alltag Jeans und weitere Pull-
over bevorzugt, nicht in ausgefeilter Ästhetisierung (vgl. Kapitel II) bedient,
für sie die wichtigste Plattform der Repräsentation des Selbst. Darüber ver-
mittelt sie, daß sie ein eigenständiges Selbst und eine persönliche Motivati-
on hat. Das wiederum führt dazu, daß das Kopftuch wie die ethische isla-
mische Praxis einerseits dem religiösen Gesetz folgen und  andererseits
neben dem Irokesenschnitt und »irgendwie einem anderen Lebenswan-
del« eine gleichberechtigte verweltlichte Stellung im Wirbel der ›postmo-
dernen‹ Zeichen und Subjektlagen einnehmen. Die gleiche Parallelität
zeigt sich auch im Bestreben der damals dreizehnjährigen und jetzt über
zwanzigjährigen Afaf in einer Person »die alte zu bleiben« und sich doch
zu verändern.40

»Die alte zu bleiben«, die »kein Problem« macht oder ist, die nicht den
Status quo der bestehenden Klassengemeinschaft anrührt, läßt sich hier
sowohl als Taktik der Fortführung der bestehenden sozialen Integration41

verstehen wie auch als subjektive Strategie der Herstellung einer Synthese
von islamischer Kultivierung des Selbst und persönlicher Mentalität, die
wiederum unter Umständen zu subversiven Akten hinsichtlich eines Islam
als allumfassendes System der Methodisierung des Selbst führt. So schil-
dert sie mit sichtlichem Vergnügen, wie sie trotz der Verschleierung in den
Schulpausen mit den Jungen Billard spielte und ihrer Mutter, die sich beim
Heimkommen von der Schule danach zu erkundigen pflegte, wie der Tag
gewesen sei, auch ausführlich, geradezu genüßlich darüber berichtete, und
zwar wohlbewußt, daß sie sie damit aufforderte, sie zu tadeln und darauf
hinzuweisen, daß es schicklicher sei, sich in den Pausen »mit den Mäd-
chen zu unterhalten«. Subversiv heißt hier nicht, daß sie heimlich und ge-
zielt gegen ein System arbeitet, sondern sie füllt die Lücke, die zwischen is-
lamischer Regulierung und von dieser nicht dezidiert abgedeckter Alltags-
praxis liegt. Und sie legt, wo es um die Markierung ihrer subjektiven Deu-
tung des angemessenen Handelns geht, eine dezidierte Offenheit an den
Tag. Im Falle des Billardspielens mit den Jungen bedeutet das, daß sie, da
sie damit keine erotische Intention verfolgt, auch keine Veranlassung sieht,
sich eines harmlosen Vergnügens zu enthalten. Ihrer Ansicht nach ver-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr107

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

108

stößt sie gegen traditionelle, eher ritualistische Vorstellungen des zwi-
schengeschlechtlichen Umgangs, aber nicht gegen moderne bzw. ›wirk-
lich‹ islamische, die die subjektive Absicht als Maßstab setzen.

Zugleich bemüht sie, die sich in der Retrospektive als »Chaot der Klas-
se« und »Witzbold« beschreibt, sich um die Herstellung einer der islami-
schen Ethik gerechten Weiblichkeit. Das kommt in der folgenden Erzählse-
quenz zum Ausdruck:

»... Und dann haben wir auch Theaterstücke gespielt. Dann hatte ich meistens auch

’ne Hauptrolle, weil ich immer so gut schauspielerisch einiges darstellen konnte.

Was ich damit eigentlich sagen will: daß ich eigentlich gut aufgenommen wurde. Ich

war immer noch der Witzbold, der Chaot der Klasse und immer ganz lustig ... Da hat

ich auch immer meine Bedenken, jetzt geben die mir keine Rollen mehr oder nur

noch ’ne kleine. Hat mich mal ’ne Lehrerin gefragt, ob ich überhaupt noch bereit

bin, das zu machen, weil ich mich ja jetzt verschleiere, wie sie gesagt hat, und ob ich

dann noch bereit bin, so auf der Bühne den Kasper zu machen. Ja, das war ja ein nor-

males Stück. Ich hab ja nicht da ’rumgetanzt oder so. Das würde dann auch wieder ...

meiner Kleidungsvorschrift (belustigt) widersprechen, wenn ich mich vorschrifts-

mäßig verhalte und dann den Kasper spiele. Man soll dann ja auch die ganzen Bewe-

gungen, ja aber war ganz normal in dem Stück, hab ich gesagt, nee, das mach ich ...

Ja und da war ich eigentlich froh, daß sie—, also sie sagte, ja ich glaub’ nicht, daß es

die Leute stört. Ob du jetzt ein Tuch anhast oder nicht, Hauptsache, du stellst es

schauspielerisch gut dar. Ja, da war ich auch ganz froh.«

Afaf verbannt den tanzenden Kasper aus ihren Bewegungen, die in eine
neue weibliche Ordnung des Körpers und der Seele zu überführen sie be-
strebt ist. Sie wechselt, was zugleich ein Motto ihrer Lebensführung ist, ins
seriösere Genre, aber sie verläßt die Bühne nicht.42 Sie tilgt den tanzenden
Kasper, der Züge des Hofnarren hat, nicht gänzlich. Sie bejaht das islami-
sche Ordnungssystem einschließlich der Geschlechteridee, aber sie ist zu-
gleich bestrebt, es mit eigenen Wünschen und Handlungen zu durchset-
zen. Wo andere Gegensätze definieren, formt sie Kombinationen. Daß sie
sich islamischen Regulierungen unterwirft, ist für sie keine Frage, aber sie
nimmt sich das Recht heraus, das Andere, daß nicht offensichtlich unisla-
misch ist, in ihr persönliches Handlungssystem zu integrieren, sich an die
Gesetze haltend, aber selbst abwägend, zu synkreieren. Der offene Raum,
der zwischen den Ordnungssystemen klafft, ist der Raum, der ihr ermög-
licht, zwischen Alternativen zu wählen und der die Chance zu einer subjek-
tiven Aneigung des Islam und einer Transformierung des Subjekts zum
Islamischen hin ermöglicht, indem sie ihn, nicht beliebig, sondern im Rah-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr108

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


109

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

men der Verbindlichkeiten in ihre subjektiven Begehren eingliedert und
diese, umgekehrt, mit seinen Normen und Werten abgleicht.

In Serpils wie in Afafs Argumentation ist eine Ambivalenz spürbar. Ei-
nerseits sind es, wenn auch in verschiedenen Formen, die Eltern, die auf
das Kopftuch und damit auf Veränderungen von Selbstidentität insistieren;
die Führung liegt eindeutig bei ihnen. Serpil zum Beispiel resümiert, daß
sie gehorcht habe wie immer. Dann findet jedoch eine Verlagerung statt:
Das Kopftuch und damit der Übergang in die Islamisierung wird ange-
nommen und zur eigenen Sache gemacht. Die Mädchen übernehmen die
Initiative und vertreten es in ihren sozialen Kontexten als Angelegenheit
des Selbst und binden sich somit als Muslima sozial neu ein. Das tiefe
Selbst als Begründung vermittelt nicht nur Selbstanerkennung, sondern
auch die Anerkennung durch andere. Es ist eine Taktik, die der modernen
Idee des Individualismus und jener prekären Balance zwischen Selbstbe-
hauptung und Universalismus entspringt (Heller 1984: 14). Dazu bemerkt
Dumont:

»Zunächst einmal impliziert die Auffassung vom Menschen als Individuum die

Anerkennung einer ausgedehnten Entscheidungsfreiheit. Bestimmte Werte wer-

den, anstatt dem sozialen Konnex zu entspringen, vom Individuum zu seinem eige-

nen Nutzen gesetzt. Mit anderen Worten, das Individuum als (sozialer) Wert ver-

langt, daß die Gesellschaft ihm einen Teil ihrer Befugnis zur Festsetzung der Werte

abtritt. Die Gewissensfreiheit ist das charakteristische Beispiel. Das Fehlen einer

zwingenden Vorgabe, das die Entscheidung möglich macht, ist folglich in Wirklich-

keit durch eine höhere Vorschrift verordnet« (1991: 278).

Bezogen auf die jungen Frauen und Mädchen heißt das, daß sie intuitiv auf
eine »höhere Vorschrift«, eine soziale Idee reagieren, die einen Entwurf
von Identität und Techniken der Selbstkonstitution enthält. Mit dem Kopf-
tuch werden sie somit in ein bestehendes soziales Spiel gedrängt, in dem
die anderen entsprechend antworten, nachdem sie sich über Geständnisse,
Gespräche und Zeichen (wie die Kleidung) vergewissert haben, daß die
betreffende Person es will. In Afafs und Serpils Schilderungen kann man
den Umschlag vom »sozialen Konnex« (Dumont) zum optierenden Indivi-
duum erkennen. Ihre biographischen Erzählungen zeigen darüber hinaus,
daß sie sich in den folgenden Jahren in diese Richtung vervollkommnen.
Sie verquicken zunehmend islamische Ideen und Regulierungen mit nicht
islamischen oder setzen sie zumindest in eine Beziehung des Vergleichens
und des Abgleichens zueinander. Sie islamisieren sich zunehmend und
öffnen sich gleichzeitig zunehmend dem Nichtislamischen, aber keines-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr109

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

110

wegs, wie sie betonen, dem Unislamischen, das das Islamische unterläuft.
Das Selbst in der Idee des Individualismus bildet ein zentripetales Feld, in
dem die eigene Urteilskraft residiert und Umorganisationen in Gang ge-
bracht werden.

Im Falle der Frauen, die sich im späteren Alter islamisieren, bildet der
Aspekt der Wahl als Bestandteil der Konstituierung zum souveränen Selbst
von vornherein eine Rolle. Nachdem sie begonnen haben, sich mit dem
Islam auseinanderzusetzen – teilweise zum ersten Mal in ihrem Leben,
wobei die Betonung in den Erzählungen immer darauf liegt, daß man sich
Wissen über den Islam als logisches Ordnungssystem angeeignet hat, also
über Kopfarbeit, und daraufhin feststellten, daß sie an Gott und eine göttli-
che Gesetzgebung glauben – setzte die Frage des Kopftuchtragens ein. Mit
der inneren Überzeugung gläubig zu sein, ist für sie der Zeitpunkt gekom-
men, ein Kopftuch aufzusetzen, um den Identitätsprozeß über die Technik
fortzuschreiben wie auch den anderen sich als Individuum zu präsentie-
ren. War in den obigen Fällen die biologische Reife der Ausgangspunkt, so
sind hier Wissen und Überzeugung bzw. »Motivation«, wie eine Frau es
formuliert, ausschlaggebend. In der folgenden, langen und komplexen Er-
zählpassage, die ich weitgehend ungekürzt wiedergebe, um das Prozeßhaf-
te und Interaktive, das die Entwicklung zur Muslima charakterisiert, deut-
lich werden zu lassen, finden wir das Beispiel für den Schritt in die
Islamisierung durch eine junge Frau, Amina, deren Eltern aus Marokko
kommen:

»... Mitte der zwölften Klasse war ich mal zum Spaß ja, in einer Moschee. Ich wurde

mitgenommen von einem Mädchen, ›ja komm doch mit in die Moschee‹. Es war

Ramadan. Und ich, ›da gehen nur Männer hin und wieso‹, und all so, war sowieso

halt deutsch, ich wußte nicht, daß auch eine Deutsche—, daß auch eine Frau oder

eine, also eine weibliche Person in die Moschee gehen konnte und hatte bis dahin

auch so sehr wenig über den Islam gewußt. Vor allem, weil ich kein arabisch konnte,

also, die Bücher, ich hatte überhaupt keine Bücher über den Islam, ich hatte, ja gut,

ich meine, es war halt islamisch und, das war es dann auch schon. Und dieses Mäd-

chen hat mich dann halt *, mit in die Moschee genommen und ich hab dann halt so,

so dieses Kopftuch und Jeans und, also ganz enge Jeans und also, man hat schon ge-

sehen, daß ich nicht eine bin, die jetzt auch praktiziert. Habe ich mir alles angeguckt,

ja, ›mmh, mmh, okay, gut, ja‹. Dann war da ein Mädchen, ein * zwanzigjähriges

Mädchen, die hatte ihr Abi gemacht und ist hier aufgewachsen, hat die deutsche

Staatsangehörigkeit und ihre Eltern auch, und * sie hat sich dann sehr für mich in-

teressiert. Sie hat sich mit mir unterhalten, und mich hat das gewundert, weil ich bin

ja eigentlich eine, die jetzt auch nicht zu ihr paßt, weil sie *, sie war eine praktizieren-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr110

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


111

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

de Muslima und hat Jura studiert oder so was. Und *, gut, dann, dann war lange Zeit

nichts und dann kam, hat dieses Mädchen wieder, ›ja kommst du mit in die Mo-

schee?‹ und ich ›ja, ja, mache ich mal‹. Weil das waren halt Mädchen, * da habe ich

gespürt, mit denen habe ich irgendwas zu tun, ja. Also irgendwie so vom—, viel-

leicht jetzt marokkanisch oder arabisch oder wie auch immer, und mir ging es ei-

gentlich um die Mädchen, ja. Und, naja gut, dann war ich halt da und * dann kamen

halt auch so elementare Sachen, wurde halt unterhalten ja, * wie ist das jetzt mit dem

und dem und islamisch und sollte man dies oder jenes und da habe ich halt erst so

angefangen, mich mit dem Islam auseinanderzusetzen. Weil es ja meine Religion

sein sollte eigentlich, und ich habe dann einen deutschen Koran gekauft, also, auf

deutsch übersetzt, weil die arabische Sprache mir ja nichts sagte und * hat mir sehr

gut gefallen, ich bin dann öfter mal hingegangen und * auch unterhalten, hat mich

angesprochen in irgendeiner Weise, obwohl, anfangs fand ich viele Sachen, also, stand

ich denen ablehnend gegenüber, hab das auch geäußert. Und es waren auch viele

dabei, die auch kein Kopftuch trugen, also auch nicht praktizierend waren, und spä-

ter habe ich halt auch mit dem Gebet angefangen und habe mit dem Mädchen auch

öfter so Ausflüge und so, Unternehmungen gemacht und habe mich irgendwie zu

denen *, ja ich konnte so sein, wie ich wollte, ja so, Ich sein, einfach Ich sein, und das

war okay, also das hat mir ganz gut gefallen, mit den Mädchen, weil das war so wie

ich. Also das waren Mädchen wie ich, halt, einige mehr oder wenige praktizierend. ...

Wir hatten dann halt mehrere Ausflüge gemacht. Mir hat das ganz toll gefallen,

und, meine Eltern waren einverstanden, also die waren nur dagegen, daß ich in die

Moschee gehe am Anfang, ›ja warum denn, und überhaupt, kümmer’ dich um deine

Schule‹ und so. Und ich, ›ja das ist ja auch wichtig‹ und also, ich hab das irgendwie

durchgesetzt. Also mein Vater war am Anfang sehr dagegen. Weil er dachte, das

wäre Ablenkung und das müßte nicht sein, eigentlich, ne. Ich bin dann halt trotz-

dem immer hingegangen und dann im Sommer, von der zwölften Klasse auf die

dreizehnte Klasse, waren wir im X-Park und *, da habe ich halt, und ich habe mich

aber vorher schon unwohl gefühlt, in meiner Haut ja. Irgendwie, in der Schule, ich,

ich hab mich halt ganz normal frisiert wie jedes andere Mädchen auch, ja und, ir-

gendwie kam dann immer mehr dieses Unwohlfühlen und Sichunwohlfühlen ja.

Also * auch auf der Straße, wenn mir irgendwelche Männer begegnet sind, also

nicht Deutsche, sondern unsere marokkanischen Männer, ich hab mich unwohl in

meiner Haut gefühlt. Also so wie ich aussah. Ich, es war halt ohne Kopftuch und

normal frisiert einfach. Und das hat sich dann Mitte—, nach der zwölften Klasse im-

mer mehr verstärkt und, und dann habe ich mir überlegt, ›ja, fühlst du dich dann

wohl, wenn du das Kopftuch trägst?‹. Da habe ich gemeint, nee, das kann ich auf kei-

nen Fall machen. Was soll denn das, die Schule, die kennen dich doch anders, also

das mache ich nicht, ne, auf keinen Fall und, das ist ausgeschlossen, das mache ich

überhaupt nicht. ... Aber es war halt etwas in mir ausgelöst worden, so dieses Interes-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr111

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

112

se an der Religion und *, naja. Und ich habe dann halt gefühlt, also selbst wenn ich

jetzt nicht in die Moschee gehe, es wird nie so wie vorher, also es wäre ein Betrug,

wenn ich jetzt dem einfach, wenn ich sage, ach, Zweifel beiseite, mach deine Schule

und laß es einfach. Ich bin den Zweifeln nachgegangen und habe gemerkt, also ich

habe eine tolle Religion eigentlich. ... Ich habe dann, also Fragen auf meine Antwor-

ten auch gesucht, weil, das Leben bestand ja nicht nur aus der Schule, ja. Also es gab

ja auch ein Privatleben, wo man sich auch mit Sachen auseinandergesetzt hat, ja, wie

ist das mit dem Tod und wie ist das mit dem und dem, und dem Sinn des Lebens

und ich hatte auf der Schule auch ein Philosophiekurs besucht, und ich fand das so

was von an-den-Haaren-herbeigezogen. Diesen Unterricht hatte ich von einem

Atheisten bekommen, also ein überzeugter Atheist, also das war dann auch auf der

einen Seite die Moschee und auf der anderen Seite dieser Philosophieunterricht. Das

war dann immer so, ich muß mich einfach damit auseinandersetzen. Weil er meinte

hier, gut, es gibt keinen Gott und der Beweis ist so und so. Für mich war das kein

Beweis, den er mir erbrachte und, naja und dann gab es ein Hin-und-Her und ich

erzählte ihm auch, daß ich in der Moschee war und das und jenes und überhaupt

und, also eine lange Auseinandersetzung, ein halbes Jahr. In die Moschee bin ich

immer hingegangen, habe ich mich wohlgefühlt mit dem Kopftuch und, ich habe

mir gedacht, ja das muß doch, die ganzen Probleme müßten auf einen Schlag weg-

gehen, wenn ich ein Kopftuch anziehe, ja. Dann, dann fühle ich mich vielleicht woh-

ler und *, weil, ich hab dann auch mit dem Gebet, das war dann auch nicht so richtig,

je nachdem, wie ich Lust und Laune hatte, aber ich habe halt gemerkt, das war nicht

richtig, also, hatte auch so ein schlechtes Gewissen mir gegenüber.

Und, und von all dem haben meine Eltern nichts mitbekommen. Das war halt

ein Prozeß gewesen, der sich in mir abgespielt hat. Auch die Leute um mich, ich hab

nicht mit den Freundinnen darüber gesprochen, weil, nö also, das war für mich zu

privat einfach. Und * dann, kurz vor Ende der Ferien, da kam ich praktisch in die

dreizehnte Klasse, war so ein Ausflug angesetzt mit den Mädchen, wieder X-Park

und fotografieren und Picknick und wie auch immer. Da hab ich halt zufällig ein

Gespräch gehört, von zwei Mädchen, die vor mir gingen, jüngere, also so dreizehn,

vierzehn oder so und ich war dann, irgendwas mit achtzehn glaube ich. Und die eine

meinte, ›du hattest doch heute Premiere, wie war es denn? Wie wurde es aufgenom-

men?‹ Die andere meinte, ›ja so normal, och das war nichts, das war nicht der Rede

wert, das war okay‹. Und dann habe ich halt gedacht, wahrscheinlich hat die heute

das erste Mal das Kopftuch getragen, und dann habe ich zurückgefragt und, irgend-

wie war dann in mir so dieser Stachel darin gesessen, also das war für mich so dieser

Anlaß. Das war bestimmt nicht die Ursache, ja. Die Ursache liegt wahrscheinlich

ganz woanders. Am nächsten Tag ziehe ich mich an, um in die Schule zu gehen. *

Ich ziehe mich ganz normal an, unbemerkt, also ohne zu merken, daß ich da mein

Kopftuch anziehe ja, also. Das war dann ganz komisch, ja, daß ich so ein Kopftuch

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr112

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


113

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

einfach ganz normal anziehe und dann gehe ich da langsam in die Schule, so wie in

Trance einfach, ja. Und, vor der Schule denke ich, ja, das kannst du ja noch auszie-

hen, machst du das vielleicht. Wie sieht das noch aus und überhaupt, also, wer

zwingt dich denn überhaupt? Es verlangt doch keiner was von dir und wie auch im-

mer. Aber, habe ich halt gemeint, du gehst einfach durch und so. Gut, ziehe ich das

durch und das war für mich ganz schlimm, weil das die dreizehnte Klasse war, * also

eine andere Stimme in mir sagte, warte halt doch ab, bis du mit den Leuten nichts

mehr zu tun hast und, du hast praktisch mit denen die ganze Zeit, von der fünften

bis zur dreizehnten, und die kennen dich anders und du sollst jetzt auf einmal so

auftreten, ja, wie soll denn das gehen? Die würden dich bestimmt nicht akzeptieren

und du würdest Schwierigkeiten in der Schule bekommen und die Lehrer würden

dich, eine, zwei, drei, vier, fünf Noten niedriger setzen.

Dann bin ich halt in diese gewohnte Gruppe gegangen, wo ich immer stehe, so

mit meinem Kopftuch. Also es war ein unbeholfenes Kopftuch auch, diese normale

Kleidung wie bisher und dann das Kopftuch. Also es paßte auch nicht so ganz zu-

sammen. Ja hallo, hallo, ja ganz normal. Ich wurde gar nicht bestaunt, das war das

Komische. Ich wurde überhaupt nicht bestaunt, nur, ja hallo, also es wurde gar

nichts gesagt, also irgendwie überhaupt nicht. Ich habe darauf gewartet, daß irgend-

wie was kommt. Hätte auch die Antwort sofort parat gehabt oder patzig geantwortet.

Nichts. Ja und dann ging es weiter zu den Lehrern. Lehrer ist ja so, <unverständ-

lich>. Ja einige auch, ›ja, was soll denn diese Tracht?›, oder — also, spaßeshalber.

Also es war nie bösartig. ›Ja was soll, was ist denn das?‹ Tracht, * das Trachtdings,

also es wurde als Tracht ausgelegt und, ›ja was ist das?‹ und ›warum denn neuer-

dings?‹ und so. Ja gut und dann eben zwei Wochen später, sagt mir dann so ein Mit-

schüler ›Ja sag mal, was, was soll denn das? Warum ziehst du jetzt ein Kopftuch an?‹

(lachend) und so. Und dann hat halt der gemeint, ›ja, wir haben erwartet, daß du das

eine Woche später vielleicht ausziehst, daß es vielleicht nur so eine Macke ist, so eine

kurze, weil du doch in die Moschee gehst neuerdings‹. Ich meine ›nee, das habe ich

für den Rest meines Lebens jetzt so bestimmt, ja‹. Ja und dann war der halt ganz

bestürzt, ja warum denn und so. Weil, es war in deren Köpfen auch dieses — unter-

drückt, Kopftuchunterdrückung und ich werde unterdrückt und man wollte das

nicht so. Also man—, ich habe es aber nicht so ausgelegt, als, als würde das gegen

mich gerichtet sein, sondern, man wollte das nicht für mich, also, ich sollte nicht so

sein, also so nach deren <unverständlich>. Na ja gut und * so mit dem Kopftuch, daß

irgendein Lehrer, wie ich von anderen Leuten jetzt gehört habe, gesagt hat, die unter-

richte ich nicht oder daß irgendein Lehrer mich auch mit den Noten, also wegen

meinem Kopftuch, nö, überhaupt nicht. Obwohl, ich habe das erwartet, also es gab,

also das war wirklich bei uns so, der Lehrer konnte die Note machen, die er wollte

und man konnte sich wenig dagegen wehren. Also, ich, ich hätte da echt keine Chan-

ce gehabt, wenn. Es gab da Lehrer, die konnten das durchsetzen. Und das war aber

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr113

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

114

nie so gewesen. Das hat mich gewundert. Dann hab ich halt mit diesem Kopftuch

auch mein ganzes Abi durchgezogen. Und *, ich habe mich dann wohler gefühlt.

Also es war für mich wirklich eine Befreiung. Es war für mich echt gut. Ich habe

dann auch diese Gebete, also mit dem Kopftuch, du betest auch regelmäßig und *

auch in deinem Reden und wie auch immer, versuchst du mal etwas, halt, islami-

scher zu sein, weil *, ich meine, auch so an den Tod denkend, daß ich ja irgendwann

mal, auch wenn ich noch jung bin, daß ich irgendwann mal sterben werde und daß

ich dann auch Verantwortung, also, praktisch rechtfertigen mich muß. Einfach

rechtfertigen, daß wir das noch nicht getan haben.«

Aminas Leben verläuft zunächst ausschließlich zwischen der Schule und
dem Elternhaus. Sie fühlt sich offensichtlich, wie ihr anfangs entschlüpft,
als deutsche Frau. In der Schule, einem gutbürgerlichen Gymnasium, das
auch von Ministerkindern besucht wird, und das höchstens eine Handvoll
›Ausländerkinder‹ aufzuweisen hat, dem Zentrum ihres Lebens, ist sie
sehr leistungsstark, hat da ihre Freundinnen. Mit achtzehn besucht sie
zum ersten Mal eine Moschee und ist zunächst nicht besonders angetan
davon. Ausschlaggebender ist, daß sie islamische Mädchen kennenlernt,
die die gleichen Biographien haben wie sie, die »so sind wie ich« und bei
denen sie »einfach ich sein« kann trotz ihrer anfänglichen Skepsis und ih-
rer, im Vergleich zu ihnen, gravierenden Mängel. Sie trifft sich mit ihnen
und bekommt über die Gespräche über das »Islamische«, das an Alltags-
handeln anknüpft, Interesse, sich mit dem Islam, der bisher überhaupt
nicht zu ihrer Welt gehörte, auseinanderzusetzen, »weil es ja meine Religi-
on sein sollte eigentlich«. Sie deutet ihren Schritt in die Islamisierung als
ein Überrolltwerden von ihren innersten Bedürfnissen: Wie in Trance
macht sie sich entgegen jeglichen rationalen Einwänden zur Kopftuchträ-
gerin. Der Islam taucht aus dem Hintergrund als zweite innere Stimme
auf, die die erste, seit Jahren dominierende zur Seite schiebt und den seit
mindestens einem halben Jahr währenden Kampf für sich entscheidet. Sie
ist in eine Entwicklung hineingeraten, die sie nicht mehr stoppen und erst
recht nicht rückgängig machen kann und fühlt sich verantwortlich, keinen
»Betrug« zu begehen, sie anzunehmen. Die ganze Sache ist ihr so privat,
daß sie weder ihren Freundinnen noch ihren Eltern davon erzählt. Ihre
Entwicklung hat sich völlig unbemerkt von anderen abgespielt. Sie ist ent-
täuscht, daß diese ihre innere Revolution nicht sehen, sondern nur das
Kopftuch, das sie für eine vorübergehende »Macke« halten, für eine
»Tracht«, die sie mechanisch übernimmt. Dabei hat sie, was ihnen völlig
entgangen ist, eine schwerwiegende Entscheidung getroffen, die nicht nur
ihre Lebensführung und damit ihre Persönlichkeit, sondern den »Rest ih-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr114

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


115

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

res Lebens« betrifft; sie hat ihr weiteres »Leben bestimmt«. Ausnahmslos
alle ihre Argumentationen sind subjektzentriert, auch wenn sie sich auf
religiöse Vorgänge beziehen: Das Kopftuch setzt sie in erster Linie in Be-
ziehung zu ihrer Befindlichkeit (sie fühlt sich nicht mehr wohl); wegen des
anfänglichen unregelmäßigen Betens hat sie bald ein schlechtes Gewissen,
ihrer Formulierung nach nicht gegenüber Gott, sondern sich selbst gegen-
über, weil sie unentschieden ist, weil sie nicht die perfekte Leistung, den
vollen Einsatz erbringt, wie sie es in der Schule tut. Die Sprache, die unbe-
wußte Referenz ist ein Indiz für den verinnerlichten sozialen Wert des In-
dividuums, der sozusagen vorgängig ist und das Reden über Religiosität
bestimmt und den Kontext abgibt für das religiöse Empfinden. In dieser
Sequenz tritt ebenfalls hervor, daß das Kopftuchtragen nicht ein Ziel, nicht
nur ein Zeichen ist, sondern Bestandteil einer Selbsttechnologie, die auf
Selbststeuerung zielt und methodisches Handeln, regelmäßiges Beten,
»islamischeres« Reden und Verhalten, bewirkt. Damit übernimmt sie die
Verantwortung und Kontrolle für ihr Leben.

Ein Insistieren der Eltern ist in Aminas Fall nicht gegeben; im Gegen-
teil, die Eltern, die sie als sehr traditionell, traditioneller als die anderen
Marokkaner, die sie kennt, beschreibt, versuchen zunächst, sie davon abzu-
halten, die Moschee zu besuchen. Als sie beginnt, das Kopftuch zu tragen,
weigert ihr Vater sich zunächst, mit ihr unter diesen Umständen zusam-
men auf die Straße zu gehen. Er besucht selber die Moschee, ist aber der
Ansicht, daß das Kopftuch zu einem erfolgreichen Mädchen wie Amina,
stets eine der Klassenbesten, nicht paßt. Er hat, wie aus Aminas Erzählung
herauszuhören ist, Angst um ihre weitere Karriere – ein Motiv, das er auch
mit den Eltern der anderen Frauen teilt. Was er über ihre innere Entwick-
lung denkt, ist nicht zu erfahren. Über so etwas wird in der Familie nicht
geredet und Amina spricht an anderer Stelle seinem pragmatischen Den-
ken Transzendenzideen zur Gänze ab. Ihre Mutter, die selber ein traditio-
nelles Kopftuch trägt, so berichtet sie, hat sich damit abgefunden, weil sie
gesehen hat, daß es ihr besser geht. Mit ihrer Islamisierung nabelt Amina
sich von ihrem Vater ab. Ihre Beziehung war jahrelang dominiert durch
ihre sehr guten Leistungen in der Schule und ihre Angst vor schlechteren
Schulnoten. Zunehmend weigert sie sich, sich nur als Leistungsmaschine
anerkennen zu lassen. Daß sie als heranwachsende Frau starken Kontrol-
len ausgesetzt ist, daß sie ›als Marokkanerin‹ vielen Einschränkungen un-
terliegt, scheint sie zu akzeptieren, aber sie schafft sich als selbstdiszipli-
nierte Marokkanerin einen Raum, »ich zu sein«, den sie verteidigt. Auch in
diesem Fall erfolgt keine eigentliche Gegenhandlung, sondern eine verbes-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr115

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

116

serte Selbstkalibrierung. Die Selbstdefinition als Leistungsmaschine wird
nicht aufgegeben, sondern auf den anderen Bereich übertragen.

Alle drei Frauen – Serpil, Afaf, Amina – reflektieren ihre Islamisierung
als zentralen Bestandteil für ein individuelles Projekt der Selbstkonstituti-
on. Das Kopftuch – nicht als isoliertes Element verstanden, sondern als
eine Art praktische und alltagspraktische »Technik der Verwendung von
Zeichen« (Foucault 1984: 35, 1993: 26f.) im Hinblick auf eine noch zu ge-
staltende Technik des Selbst – bildet den Auftakt für einen Prozeß der
Transformation des Selbst, der, sehr entfernt von Foucaults antikem Ideal,
in diesem konkreten Fall zu einem »biographischen Handeln« (Geissler/
Oechsle 1996) führt. Mit der Pubertät bzw. Spät-Adoleszenz stellt sich für
die jungen Frauen aus islamischen Elternhäusern die Frage nach dem
Umgang mit dem kulturellen Erbe. Was einerseits ursächlich als Zwang
erscheinen mag – Serpil hatte kaum eine Wahl, Afaf konnte eine Wahl in-
nerhalb eines begrenzten Zeitrahmens setzen, Amina argumentiert mit
einem inneren Zwang, einem biographischen Schicksal – wird integriert in
die »reflexive Struktur biographischer Entscheidungen«, in der es, wie Bir-
git Geissler und Mechthild Oechsle (1996: 246) in anderem Zusammen-
hang als Charakteristikum moderner Lebensverläufe herausstellen, gilt,
»bewußt eine Entscheidung zu treffen, die eigenen Motive zu benennen
und die Verantwortung für die getroffenen Entscheidungen zu überneh-
men«. Das Tragen des Kopftuches wird als biographisches Handeln gedeu-
tet, indem die Legitimierung der Entscheidung als eigene Entscheidung
mit der persönlichen Verantwortung für die Folgen dieser Entscheidung
verknüpft wird. Die gelungene Repräsentation dieser Entscheidung, von
der die Mädchen und Frauen vorher nicht wissen, ob sie es dauerhaft
»schaffen«, macht sie, trotz aller Belastung und Exklusionsängste zu Indi-
viduen im modernen Sinne, die sich selbst vertreten können. Daran ist al-
lerdings eine Bedingung geknüpft: Diese Entscheidung muß integriert
werden in die davor bestehenden biographischen Entscheidungen, in den
bisherigen Lebenslauf, das heißt in die Bildungs- und Berufsoption und in
die damit verbundenen sozialen Kontexte. Die alte zu bleiben bei der
gleichzeitigen Herausbildung einer neuen Lebensführung, ein Projekt, das
wie alle drei Frauen bestätigen, möglich ist, ist nur vorstellbar, wenn beide
Prinzipien nicht durchgehend im Widerspruch zueinander stehen oder
nicht als widerspruchsvoll gedeutet werden und wenn sie durch das Sub-
jekt, durch seine reflektierte Wahl plausibel zusammengeführt werden.
Diese Bedingung wiederum stellt das Subjekt mit der Aufgabe der Integra-
tion in den Mittelpunkt, macht den Mädchen und Frauen sich selbst als
entscheidendes Subjekt spürbar.

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr116

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


117

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

Selbstbestimmung und Verteidigung im innerislamischen Kontext

Die Wahl als biographisches Handeln in einem Prozeß der Lebensplanung
(Geissler/Oechsle 1996: 37) und die Verantwortung für die Folgen in ei-
nem Terrain der Individuen schließt den Aspekt der geordneten Entwick-
lung in der Form einer »biographischen Selbststeuerung« (ebd.: 42) an.
Elterliche Zwänge als Form des »sozialen Konnex« (Dumont) gelten den
islamisierten Frauen als unmoralisch: Ihrer Ansicht nach ist kein wahrer
Glaube vorhanden, wenn Zwang im Spiel ist, wenn das Kopftuchtragen auf
reiner Anordnung beruht. Die Verwendung elterlicher Autorität für die
Produktion von Konflikten gilt als Mißbrauch. Damit verbindet sich eine
Kritik an einer autoritären Pädagogik, die nur auf Hierarchie, auf bloßer
Reproduktion, die noch nicht mal in einer Tradition zu verorten sind, son-
dern in einer Hypertraditionalisierung im fremden Raum beruht in Ver-
bindung mit mangelndem Wissen. Hingegen kann nur jede Frau, jedes
Mädchen selbst entscheiden, ob sie bzw. es ein Kopftuch trägt. Die einzel-
ne Person ist die Entscheidungsinstanz. Nur sie allein kennt ihre Bezie-
hung zu Gott. Es gibt, worauf alle Frauen, den Koran zitierend, hinweisen,
»keinen Zwang im Glauben«. Nur die einzelne allein kann entscheiden,
wann der soziale Zeitpunkt da ist, an dem sie, wie eine häufige Formulie-
rung lautet, »sich stark genug« wähnt, um in die Auseinandersetzung mit
den anderen zu treten, um ihre Fragen, ihre ironischen, demütigenden
oder wie auch immer verkennenden Bemerkungen (»Vorher sahst du viel
besser aus«; »Hast du Läuse?«) zu parieren. Nur die einzelne, in den Insti-
tutionen vereinzelte Person kann die Folgewirkungen, die zu tragenden
Kosten (Verschlechterung der sozialen Position oder der Schulnoten, Kün-
digung des Arbeitgebers) und ihre Wirkungen auf die eigene biographi-
sche Entwicklung einschätzen. Damit liegt eine Ermächtigung des Sub-
jekts zur Selbststeuerung vor.

In der Praxis können paradoxe Situationen entstehen. So etwa erwähnt
eine der biographischen Erzählerinnen, die aus einem religiösen Eltern-
haus kommt, in dem sie allerdings, bedingt durch den höheren Bildungs-
grad der Eltern, einen intellektuell-reflexiven und liberalen Zugang zur
Religion bekommen hat, eine Jugendfreundin, »deren Familiensituation
ganz anders war« als ihre, die von ihren Eltern »unter Druck gesetzt« wur-
de und der sie geraten hatte, »diese Lügen zu lassen«, das heißt, »den
Schleier zu Hause aufzusetzen, dann in der nächsten U-Bahnstation weg-
zumachen«, denn es ist eine »Situation, mit der sie selbst auch nicht fertig
wird, weil, wenn ihre Eltern sie dann irgendwann unverschleiert auf der
Straße sehen, dann gibt es den nächsten großen Krach«. Statt dessen, so

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr117

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

118

ihr Rat, solle sie sich »nicht verstellen, sondern offen mit ihren Eltern re-
den«. Die Freundin hatte, trotzdem sie diesen Weg wählte, »viele Probleme
und ist dann irgendwann von zu Hause weggelaufen«. Die Erzählerin hebt
hervor, daß es für sie problematisch war, ihr diesen Rat zu erteilen, denn
im Prinzip »war ich schon dafür«, für das Tragen des Kopftuches, und sie
hatte auf der anderen Seite, wenn Leute sie fragten, warum ihre Mutter ei-
nen Schleier (sie ist die einzige, die diese Bezeichnung gebraucht) trägt, es
stets als deren freie Entscheidung verteidigt, ohne allerdings – trotz ihrer
religiösen Einstellung – selbst so zu handeln. Die Erzählerin teilt hier wi-
dersprüchliche Konstellationen mit: In der einen verteidigt sie das Tragen
des Kopftuches als subjektive Entscheidung, aber sie selber vermag diese
Entscheidung nicht zu treffen. Auf der anderen Seite spricht sie sich gegen
das Kopftuchtragen aus, insofern es auf Gewalt, Lüge und Verstellung be-
ruht. Diese Widersprüche lösen sich durch die Referenz auf die personen-
spezifische Situation auf. Wie es in dem einem Fall falsch ist, kein Kopf-
tuch zu tragen, so ist es in dem anderen falsch, eines zu tragen. Es gibt
keine normative Regel.

Entscheidend ist, daß nicht die religiöse oder traditionale Norm als ent-
scheidende Regulation betrachtet wird. Im Falle der Freundin werden so-
ziale interessengebundene und damit willkürliche elterliche Strategien der
Verweiblichung gesehen. Wahrhaft religiöse Eltern wie die der Erzählerin
hingegen akzeptieren die individuelle Disposition und Entscheidung. Sie
sehen es zwar als ihre Erziehungspflicht an, den heranwachsenden Töch-
tern zu vermitteln, daß ein Leben ohne regelmäßige Discobesuche möglich
ist und daß das abendliche Ausgehen auf wenige Stunden begrenzbar ist,
und sie übertreiben auch aus Unkenntnis und fehlender eigener Anschau-
ung, aber sie machen keine Vorschriften hinsichtlich der religiösen Le-
bensführung, weil sie diese als Konsequenz der inneren persönlichen
Einstellung verstehen. Diese innere persönliche Einstellung ist das einzige
Kriterium. Alles andere ist Lüge und Verstellung, führt zu Anomie und
Konflikten, die sich später nur um so heftiger entladen. Statt Gewalt und
Unterordnung ist nur die offene Diskussion über Bedürfnisse und Ansprü-
che von Individuen die Lösung. Das ist eine Lösung, die, soweit aus dem
gesamten Korpus der vorliegenden Erzählungen heraus feststellbar ist,
weitgehend nicht zur Gepflogenheit der Familien der jungen Frauen ge-
hört. Dagegen ist für die jungen Frauen die Reflexion der eigenen Bedürf-
nisse und Ansprüche zum Arrangement mit den anderen zentral. Die el-
terliche Autorität wiederum kann sich nur legitimieren durch die Berück-
sichtigung der Bedürfnisse und Ansprüche der Kinder, nicht durch eine
Tradition. Religiöse Lebensführung ist eine hochgradig persönliche Ange-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr118

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


119

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

legenheit und als solche nicht befehlbar. Das Subjekt wählt sie aus Über-
zeugung, inneren Bedürfnissen folgend; oder aber, die einzige Alternative,
es wählt den anderen Weg. Ein Dazwischen gibt nur in der Form von Lüge,
Verstellung und, wie eine weitere Frau im folgenden Abschnitt darstellt,
persönlicher Anomie. Sie erklärt dies anhand einer türkischen Mitschüle-
rin, dem einzigen etwa gleichaltrigen Mädchen mit muslimischem Hinter-
grund, das mit ihr das Gymnasium besuchte:

»Die ging mit dem Kopftuch von zu Hause weg, dann wurde alles ausgezogen. In

der Schule kam sie dann ziemlich vulgär angezogen, also richtig auffällig, also genau

ins Gegenteil geschlagen. Die war also wirklich, schon ganz krankhaft. Ich war bei

ihr zu Hause einmal ... Die Eltern waren ganz komisch, die mußte auch zu Hause

sogar im Kopftuch rumlaufen. Zu den Gebeten wurde immer barsch gerufen und

der Bruder kurvte den ganzen Tag mit dem Motorrad in der Stadt ’rum, und die

Mädchen saßen den ganzen Tag zu Hause.«

Auch in diesem Fall flüchtete das Mädchen nach dem Abitur aus dem El-
ternhaus. Auch hier verurteilt die Erzählerin, deren Vater ebenfalls einen
Hochschulabschluß hat, die selber seit dem frühen Jugendalter das Kopf-
tuch trägt und auch keine Anlaufschwierigkeiten erwähnt, die Einschnü-
rung des weiblichen Individuums durch die Religion. Wie jene ist sie der
Ansicht, daß, wenn man den Islam als rücksichtsloses und ungerechtes
Zwangsregime kennenlernt, nur die Flucht vor ihm bleibt und eine Aver-
sion, jemals »ein Buch über den Islam in die Hand zu nehmen«. Die Eltern
machen sich schuldig, den Zugang zum Islam durch ihr Fehlverhalten zu
verschütten. Sie verursachen Gewissensqualen und »krankhafte« Persön-
lichkeitszustände. Sie schneiden das Subjekt ab von einer geordneten Ent-
wicklung, von seiner Selbstwerdung. Die Zentralität des Selbst beinhaltet
auch die Anerkennung einer geordneten Entwicklung ohne Religion, falls
der persönliche Glaube nicht vorhanden ist. Kennzeichnend für sie wie
auch jene zuvor erwähnte Erzählerin ist eine strikte Kontraposition zu ei-
nem traditionellen Islam und seinen hierarchischen Strukturen, die das
weibliche Subjekt und ihr Projekt der weiblichen Souveränität über den Is-
lam negieren.

Jehan führt, bezugnehmend auf eine andere Freundin, noch einen an-
deren, bereits zuvor angesprochenen Fall von Anomie an, der nicht dem
elterlichen Regime anzulasten ist, sondern dem schwachen Selbst: Dieser
tritt dann ein, wenn eine Frau trotz klarer religiöser Einstellung kein Kopf-
tuch trägt. Obwohl diese Freundin, die sie sehr gut und sehr lange kennt,
»mit Sicherheit genauso fromm ist wie ich – und da will ich auch gar kei-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr119

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

120

nen Unterschied machen, weil das ja so viele für das Wichtigste halten« –,
die »ein ganz reines Gewissen hat ..., betet und fastet und wirklich auch ein
Gewissen hat für viele Kleinigkeiten«, die »ein ganz ganz toller Mensch
ist«, die ihrer Einschätzung nach »wirklich gläubig« ist, kann »sie sich
nicht überwinden, in der Öffentlichkeit ein Kopftuch anzuziehen« aus der
Furcht vor persönlichen Kränkungen. Nach Jehans Diagnose ist sie »ein-
fach nicht selbstbewußt genug« und weil sie »sehr verunsichert« ist, »pas-
sieren ihr lauter blöde Dinge, auch wenn sie kein Kopftuch trägt«, wie, daß
ihr die Tür vom Kaufhaus vor der Nase zugeschlagen wird, daß sie »fertig-
gemacht wird wegen ihres ausländischen Nachnamens« und vieles andere
mehr –, alles Dinge, mit denen sie, die Erzählerin, mit ihrem selbstbewuß-
ten Auftreten nie konfrontiert wurde. Im Gegenteil, sie zählt eine Reihe
von Alltagssituationen auf, die ihr unmißverständlich zeigen, daß man sie
respektiert. Anerkennung resultiert ihrer Meinung nach aus sicherem Auf-
treten, das heißt, aus der Position als Gleiche in einem Dialog:

»Ich glaub, daß ist auch etwas, wo die Leute—, weil die schieben dich ja irgendwo,

wenn die dich sehen, sofort in ’ne Schublade, ja unterdrückt, versteht nix, kann nix,

Dummchen *, vielleicht kann sie gut kochen und putzen, aber das war’s dann auch

schon. Und sobald man dann ganz normal mit den Leuten redet und sicher auftritt,

sind die Leute nicht nur irritiert, sondern auch, dann akzeptieren die Leute einen

auch oder respektieren einen.«

Mittlerweile, nach fruchtlosen Diskussionen, die ihre Freundin sich schließ-
lich verbat, geht sie davon aus, daß sie »immer so eine bleiben wird, daß sie
immer ein schlechtes Gewissen deswegen hat, aber es nie schaffen wird«.
Das ist für sie eindeutig eine charakterliche Schwäche, an der man arbeiten
muß, die man überwinden muß, aber sie hält ihr zugute, daß sie wenig-
stens »mutig genug« ist zu sagen, »eigentlich müßte man, aber ich trau
mich nicht«. Dagegen gefallen ihr die Leute, »die sagen ›ja:, eigentlich steht
das so gar nicht im Koran‹« überhaupt nicht. Ihrer Meinung nach geht die
Bedeckungspflicht aus »Koran und Sunna ganz klar hervor« und sie wirft
den Leuten, die es nicht sehen, vor, »viel Phantasie« zu haben sowie die
Neigung, »sich dem Leben zu sehr anzupassen«, überdies »den Islam so
mehr vom Kopf und nicht vom Herzen« zu verstehen. Außerdem »kann
man jetzt nicht im dreizehnten oder vierzehnten oder fünfzehnten Jahr-
hundert des Islam kommen und sagen, das haben bis jetzt alle falsch ver-
standen. Ich verstehe den Qur’an jetzt richtig und da muß gar kein Kopf-
tuch, das ist Quatsch.« Sie kommen ihr nicht »ehrlich« vor, diese »Leute,
die meinen, man müßte ja gar nicht und so«. Überhaupt weiß sie nicht,

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr120

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


121

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

»was die überhaupt damit für Probleme haben. Das sind sowieso Männer. ... Aber

irgendwie steckt auch ’ne Logik in der Sache. Der Islam geht von einer bestimmten

Gesellschaftsform aus. Und das Äußere der Frau ist nun mal nicht egal.«

Hier findet sich eine verbreitete Haltung, nicht den einfachen Weg zu wäh-
len und sich auf liberalere Interpretationen einzulassen. Diese letzte Äuße-
rung muß im Kontext der vorangehenden gesehen werden: Das Kopftuch-
tragen erscheint als weibliche, auf Selbstdisziplinierung basierende Tech-
nik einer Selbstbehauptung, die nach innen als Zuchtordnung für den Auf-
bau einer souveränen Persönlichkeit wirkt, die sich gegen das Schubladen-
denken der anderen etabliert. Das Zeichen ›Kopftuch‹ und seine Umkeh-
rung schafft einen Aktionsrahmen, das Frauen zu zentralen Akteuren
werden läßt, die sich, für sich und für die anderen, durch alltagspraktische
Anerkennungs- und Abgrenzungspolitiken wie sicheres Auftreten und
»normales Reden mit den Leuten« reifizieren.

Selbstbestimmung im nichtislamischen Kontext

Eine Subjektzentrierung in dem Sinne, daß das Subjekt vorgegebene,
durch andere verwaltete Bahnen zu transzendieren sucht und nach Selbst-
steuerung strebt, findet sich nicht nur im innerislamischen Kontext. Sich
als ›autonomes‹ Subjekt zu begreifen, erstreckt sich auch auf andere Fel-
der. Das zeigt sich im folgenden bei Gülay. Sie hatte als Kind und im Ju-
gendalter den Koranunterricht besucht und auch später welchen gegeben –
ohne außerhalb der Moschee jemals ein Kopftuch zu tragen. Sie beherrsch-
te die religiöse Technik, ohne aber, wie sie meint, richtig religiös gewesen
zu sein, das heißt Religion im Sinne der Selbstkonstitution zu verstehen.
Irgendwann verlor sie das Interesse daran. Sie wurde mehr und mehr ab-
sorbiert von den Anforderungen der Schule, die sie sehr wichtig nahm,
weil ihr angezieltes Studienfach einen guten Notendurchschnitt voraus-
setzte, sowie von ihren Bemühungen um persönliche Integration in den
Kreis der Mitschüler. Den Zeitraum zwischen Abitur und Studienbeginn
füllte sie mit einem Bürojob bei einer Firma, bei der sie bereits während
der Schulzeit stundenweise beschäftigt war. Nicht mehr von der Schule in
Anspruch genommen, begann sie, sich während dieser Phase mehr mit
sich selbst und wieder mit der Religion auseinanderzusetzen. Angesichts
eines gewaltigen Gewitters während eines Aufenthalts im Pariser Disney-
land, das die gesamte Besucherschaft in Angst und Panik versetzte, sie ein-
geschlossen, faßte sie den Entschluß, zur Kopftuchträgerin zu werden:

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr121

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

122

»Also ich mußte das einfach machen, ich hatte keine andere Möglichkeit. Ich habe

das immer hinausgezögert, wegen, *der Firma. Ich dachte, wahrscheinlich kann ich

dann in der Firma nicht mehr arbeiten. Ich muß dann raus.* Dann habe ich über-

haupt keine Beschäftigung mehr. Was, was willst du dann machen? habe ich zu mir

gesagt. * Ich bin dann auch finanziell von meinen Eltern abhängig automatisch. Das

wollte ich auch nicht. Das bin ich nämlich nicht gewohnt. Ich mußte immer finanzi-

ell unabhängig sein. Das waren die Fragen, die mich eben immer beschäftigt haben,

deshalb fiel es mir schwer, diesen Anfang zu machen mit dem Kopftuch. Aber, ir-

gendwann habe ich eben eingesehen, je mehr ich das hinauszögere, um so schlim-

mer wird es. Also,* ich habe mich nicht erholen können von dem Ganzen. Das hat

mich ständig beschäftigt und, * ich mußte das einfach durchziehen. Jetzt oder nie

habe ich mir gesagt, und das mußt du einfach in Kauf nehmen, daß du dann da dei-

nen Job verlierst. Das habe ich dann auch in Kauf genommen. Ich bin dann zu mei-

nem stellvertretenden Abteilungsleiter, habe ihm die Sache erzählt. Ich habe gesagt,

daß ich mich eben dazu entschlossen habe, mich zu verschleiern, * und, daß ich

eventuell dann auch kündigen muß. Und *, er hat mich aber mißverstanden, er

dachte, ich will kündigen, weil ich eben mich verschleiere. Er dachte, meine Religion

verbietet es mir zu arbeiten. Das war eigentlich gar nicht gemeint. Und er hat gesagt,

daß es ihm egal ist, ob ich da nun mit oder ohne Kopftuch arbeite, Hauptsache, ich

leiste was (lachend). / * Ja, das hat mich natürlich gefreut, damit habe ich nicht ge-

rechnet. Ich war unheimlich froh darüber, daß er so tolerant war, daß er so darüber

gedacht hat, und * er hatte eben nur gesagt, daß er in Urlaub fährt und ich solle eben

warten, bis er zurück ist, dann will er es auch meinen Arbeitskollegen sagen, daß ich

demnächst halt so herumlaufen werde, und der Abteilungsleiter wußte von über-

haupt nichts. Ich habe mich erstmal einverstanden gegeben, ich war überhaupt froh,

daß er einverstanden war, also, daß er das akzeptiert hat, und wie er in Urlaub war, ja

und dann habe ich mir Gedanken gemacht, naja hier, (lachend) jetzt *, jetzt mußt du

praktisch warten, damit er dir die Genehmigung gibt, Kopftuch zu tragen. Das hat

mich dann auch wieder geärgert, weil ich mache das ja eigentlich aus religiösen

Gründen. Und nicht *, weil mal ein Mensch von mir das verlangt oder oder mir die

Genehmigung geben kann oder darf oder soll, und dann habe ich gesagt, * wenn du

dich jetzt wirklich dazu entschlossen hast, aus religiösen Gründen, weshalb mußt

du dann jetzt darauf warten, daß er dir die Genehmigung gibt * Kopftuch zu tragen?

Ich habe das nicht eingesehen, und dann eines Tages ging ich dann eben mit Kopf-

tuch hin, einfach so (lachend). Keiner wußte was davon, der Abteilungsleiter auch

nicht und die anderen auch nicht. Die haben natürlich erstmal so komisch geguckt,

ja * aber keiner hat sich getraut, irgendwas zu sagen. Also, die haben mich auch ganz

normal gegrüßt und da habe ich mich eben in meinen Raum gesetzt, war da mit

meiner Arbeit beschäftigt ... Erst einen Tag später haben sie mich daraufhin ange-

sprochen. Einige haben mich bis jetzt, also noch nie daraufhin angesprochen. Einige

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr122

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


123

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

kamen mit *, ja sie fanden mich vorher besser und die anderen kamen mit *, ob ich

denn geheiratet hätte oder ob meine Eltern mich denn dazu gezwungen hätten. / Ich

wurde mit diesen Fragen konfrontiert und *, naja, ich habe dann eben gesagt, daß

ich mich so viel wohler fühle, daß ich * mich einfach dazu entschlossen habe, daß

mein Entschluß auch feststeht, daß ich auch weiterhin so leben werde und *, daß ich

mich in meiner Haut so viel, viel besser fühle. Das haben sie dann eben auch tole-

riert, die waren eigentlich auch ganz okay, meine Arbeitskollegen. ... (Der Abtei-

lungsleiter hat mir später) seinen Raum zur Verfügung gestellt, daß ich dann dort

also beten könnte. Er hat mir das angeboten, ich habe es aber abgelehnt, weil es näm-

lich eine Glastür war (lachend). Jeder konnte reinschauen, das war mir dann unange-

nehm. ... Ich habe dann immer, * das in Kauf genommen, daß ich nach Hause kom-

men mußte, um zu beten. ... Was ich auch sehr *, eindrucksvoll fand von dem

Abteilungsleiter, war, beispielsweise, daß er mich gefragt hat, ob ich an einem Semi-

nar teilnehmen kann, also, ob das mit den Gebetszeiten vereinbar ist. / Er wollte un-

bedingt, daß ich da teilnehme und *, er hat also sehr viel Wert darauf gelegt und hat

mich eben gefragt, ob das bei mir ging.«

Gülays Befürchtungen, den Job zu verlieren, zumal sie die Anweisungen
des unmittelbaren Vorgesetzten übergangen hatte, erwiesen sich als völlig
unbegründet. Im Gegenteil, sie kann sogar Gesten des Entgegenkommens
bezüglich ihrer religiösen Attitüde verbuchen. Im wesentlichen führt sie
diese positive Aufnahme auf ihre Leistungsfähigkeit und ihre Funktionali-
tät für den Betrieb zurück. Interessant sind an dieser Stelle auch Gülays
Begründungen gegenüber den Kollegen. Diese konfrontieren sie mit den
Motiven hochgradiger persönlicher Abhängigkeit in der Vermutung, ein
Ehemann oder die Eltern seien die Anstifter der Verschleierung. Oder ein-
zelne, in der Regel Frauen, argumentieren auf der ästhetischen Ebene, ver-
binden mit dem Kopftuch bzw. der islamischen, wenngleich modischen,
aber eben ausgewählten Kleidung einen ästhetischen Rückschritt, über den
die betroffene Person aufzuklären sie sich verpflichtet fühlen. Demgegen-
über argumentiert Gülay nicht etwa mit religiösen Motiven, wie der Not-
wendigkeit, höheren Werten oder vernünftigeren Regeln zu folgen. Auch
das auf die Beschränktheit des individuellen Lebens weisende Konversi-
onserlebnis, bei dem ein Unwetter den vergnüglichen Tag im Disneyland
plötzlich zu einem macht, »als als wär’s der Tag meines Todes« und eine
vorsorgende Lebensführung nahelegt, spielt keine Rolle. Vielmehr setzt sie
ihre psychische Befindlichkeit dagegen, verweist auf das Optionale, auf die
eigene Wahl und den eigenen Entschluß, sie selbst zu sein, auf ihre innere
Stimme. Sie versäumt dabei nicht (wie zuvor auch Amina) klarzustellen,
daß es sich um eine selbstbestimmte Planung des weiteren Lebens han-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr123

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

124

delt, die bewußtermaßen Einschränkungen und Selbstbeschränkungen in
Kauf nimmt, die nicht populär sind. Im Gegenteil, für Gülay ist es gerade
der Entschluß für das Unpopuläre, der ihre Energien mobilisiert, ihr über-
haupt erst Persönlichkeit und ein zentriertes Selbst verleiht. Vorher, wäh-
rend der Schulzeit, als sie, dem Modetrend folgend, noch aussah wie alle,
aber stets darauf hingewiesen wurde, daß sie nicht ist wie alle anderen ist,
daß die anderen sie nicht in ihre Mitte aufnehmen, ist ihr Bestreben, sich
zu assimilieren, fehlgeschlagen. Andere Frauen, dabei auch solche, die fest
in einer Jugendclique verankert waren und hinreichend Anzeichen der
Anerkennung ihrer Person hatten, argumentieren ganz ähnlich, etwa mit
den Worten »Du kannst dir die Haare rot färben und mit zerrissener Jeans
’rumlaufen, du bleibst doch immer die Marokkanerin« für die anderen.
Zeichen, so ist die Schlußfolgerung, funktionieren nicht universal, son-
dern ihre Annahme besteht in Referenz zur sozialen Position. Die Anwen-
dung der selben Zeichen sichert daher nicht automatisch Anerkennung.
Gülays Formulierung, »daß ich mich so viel wohler fühle, ... daß ich mich
einfach dazu entschlossen habe, daß mein Entschluß auch feststeht, daß
ich auch weiterhin so leben werde und daß ich mich in meiner Haut so viel,
viel besser fühle«, folgt eindeutig einer modernen, in der Selbsthilfethera-
pie angewandten Semantik von individueller, innerlich-authentischer Iden-
tität und wird so auch von den anderen angenommen. Für Gülay ist die
Islamisierung zum Mittel geworden, sich zu einer selbstbewußten, zu ei-
ner souveränen Person zu entwickeln. Sie bestimmt selbst den Zeitpunkt,
an dem sie das Kopftuch anlegt; sie wartet nicht mehr auf eine Erlaubnis,
sondern konfrontiert die anderen mit ihrer Entscheidung. Sie ist nicht
mehr diejenige, die sich bemühen muß, den anderen gewachsen zu sein,
sondern, im Gegenteil, sie kategorisiert jetzt die anderen in die, die sie
ignoriert und in die, die zur Verlängerung ihres Selbst werden, indem sie
ihr entgegenkommen, sogar Zuvorkommendheit zeigen, und ihr damit
Anerkennung zollen.

Deutlich wird die Koexistenz von Partikularismus und Universalismus,
einem Wechselspiel zwischen dem Eigenen, dem Individuellen und dem
Allgemeinen. Gülays Konzept der Selbstsouveränität, des Selbstseins stützt
sich auf zwei Pfeiler, die auf den ersten Blick nicht viel miteinander zu tun
haben: den Islam, mit dem sie ihre Persönlichkeit ausstattet, sozusagen
ihre private Ethik, die die eine Matrix für ihre Identität bildet, und ihre
funktionale Leistung und Effizienz im System, die Leistungsethik, die an-
dere Matrix ihrer Identität. Beides »muß« sie »machen«, auch die Arbeit,
die möglichst perfekte Leistung, in ihrem Fall eine vorübergehende Bürotä-
tigkeit, die sie ziemlich stupide findet, die sie aber finanziell unabhängig

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr124

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


125

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

macht, ihr Anerkennung einbringt und durch deren perfekte Erledigung
sie ihre Transzendenz ins Universale zunächst als Türkin und später als
Muslima bezeugt. Daß sie sich dabei nicht als religiöse, sondern soziale
Sendbotin versteht, wird sichtbar in der Erwähnung, daß sie als erste in
der, wie sie betont, internationalen Firma beschäftigte Türkin andere mit
›Gastarbeiter‹-Hintergrund nachgezogen hat, also durch ihr persönliches
Beispiel Exklusionsregeln aufgebrochen hat. Damit ist sie, ist ihre Person
der Beweis für die individuelle Befähigung zur sozialen Aufwärtsmobilität,
zur sozialen Transzendierung der unteren Kategorie durch die Handha-
bung funktional relevanter Ressourcen. Ihre Selbstschätzung erhält enor-
men Aufwind durch solche kontextbezogenen Situationen wie die, daß sie
unintendiert bewirkt hat, daß noch andere ›Ausländer‹, also Türken, einge-
stellt werden oder daß sie als Muslima (wider Erwarten noch) gebeten wird,
an einem Seminar teilzunehmen. Letzteres bedeutet, daß sie auch als Mus-
lima für wert befunden wird, in sie nach betrieblichem Kalkulationsdenken
zu investieren, daß sie also gut ist für die Firma. Und es bedeutet, wenn
man annimmt, daß dieses Seminar kein firmen- oder firmabteilungsinter-
nes ist, daß sie als Muslima als Repräsentantin dieser Firma nach außen
agiert. Für sie bedeutet das im Rückbezug, daß ihr Weg, »das Selbst für
schätzenswert (zu) eracht(en)« (Ricœur 1996: 220), und ihr Entschluß,
diesen Weg »durchzuziehen« (Gülay), richtig war. Sie weiß, bezeugt durch
diese Situationen, in den Worten Paul Ricœurs endgültig: »Ich bin jenes
Wesen, das seine Handlungen bewerten kann und das dadurch, daß es die
Ziele seiner Handlungen für gut befindet, sich selbst zu bewerten, sich als
gut zu schätzen vermag« (ebd.: 221) und damit Anerkennung findet.

Ricœurs ethisch-moralisch ausgerichtete Definition der Selbstschät-
zung beinhaltet, daß nicht »in erster Linie ... Leistungen, sondern grund-
sätzlich ... Fähigkeiten« (ebd.: 220) die Basis ausmachen. Er bleibt auf einer
anthropologischen und moralischen Ebene, mit der er zwar das Selbst und
das Andere in einer reziproken Beziehung gegenseitiger Anerkennung, ei-
nem Dialog, vornehmlich über sprachliche Aushandlung zusammenbrin-
gen kann (ebd.: 227f.). Davon ausgehend weist er öffentlichen Institutio-
nen die Pflicht zu, Verteilungsasymmetrien, die durch einseitige Kontextu-
alisierung entstehen, zu bereinigen (ebd.: 331f.). Auf diese Weise sucht er
ein der (multikulturellen) Gesellschaft adäquates Konzept, basierend auf
der Partikularität des einzelnen, aufzuspannen. Auf der alltagsweltlichen
Ebene zeigen sich hingegen Praktiken, Handlungsakte und Taktiken als
die primären Auseinandersetzungsebenen. Dazu kommen, und diese Per-
spektive bleibt bei Ricœur ausgeblendet, Formen einer Universalisierung,
die die Lebenswelt und die Moral der Lebenswelt durchdrungen haben. In

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr125

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

126

der zuletzt aufgeführten Erzählsequenz (wie auch in vorher angeführten
und in den noch folgenden) spielt die von Ricœur als zweitrangig einge-
stufte Leistung, die mit Konkurrenz und Fremddisziplinierung verbunde-
ne Arbeitsethik, der meßbare Erfolg, der den einzelnen in sichtbarer Weise
in Beziehung zu den anderen setzt, eine enorm große Rolle für die Selbst-
schätzung. Austauschbarkeit und Konkurrenz sind, in Referenz zu den
symbolischen Auseinandersetzungen, Bezeugungen des Selbstwertes (vgl.
Kapitel IV). Offen bleibt auch die Frage der konstitutiven Kraft von Macht
und Wissen. Dieser Frage wird im nächsten Abschnitt nachgegangen unter
dem Blickwinkel des Einfließens dieser konstitutiven Kraft in die alltags-
weltlichen Narrationen und Selbstbeschreibungen.

Zur institutionellen Erzeugung des Selbst

Bisher ist anhand der biographischen Erzählungen deutlich geworden, daß
sich mit der Islamisierung die Idee des sich selbst steuernden Selbst ver-
bindet. Deutlich tritt aber auch hervor, daß diese Idee in und mit den insti-
tutionellen Kontexten und ihren Wertsetzungen erfolgt, in die die jungen
Frauen als alltagsweltliche Akteure eingebunden sind und eingebunden
sein wollen, die geradezu konstitutiv sind für ihr Projekt des Selbst. Die
Frage ist, wie sie zu dieser Konstitution beitragen. Bevor wir uns wieder
den Biographien zuwenden, erfolgt ein Blick auf theoretische Überlegun-
gen, die dazu beitragen können, die narrativ-biographischen Reflexionen
in dieser Hinsicht zu erhellen.

Die Leistungsidee, wie sie bei Gülay als alltagspraktisch relevantes Ele-
ment hervortritt, verbindet zwei Pfeiler der Selbstkonstitution: nach außen
als Verlängerung des Selbst, als Hinausstreben über den Partikularismus
und als seine Vertiefung (Lukács 1963, Bd. 2: 600f.). Das Subjekt, Gülay,
arbeitet daran, beides synchron herzustellen. Nur beides zusammen ergibt
eine ethisch-ästhetische Einheit. Beides gibt ihr Praktiken zur Hand, sich
als handelndes ethisches Subjekt zu verobjektivieren und als solches, und
nicht lediglich als gut angepaßte dressierte Person, Anerkennung zu fin-
den. Diese Technik der Produktion von Identität ist aber, mit Blick auf die
älteren Arbeiten Foucaults, nicht das Ergebnis ›autonomen‹ selbstgesteu-
erten Handelns, sondern Effekt eines seit langem angelegten, immer eng-
maschiger werdenden Netzes von rechtlichen, medizinischen, pädagogi-
schen und psychologischen Macht- und Wissensstrategien, die Identität
und soziale Effektivität, Mechanismen zur Herstellung von Identität und
Leistung produzieren und denen keiner entkommt, weil die »panoptische

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr126

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


127

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

Gesellschaft ... kein Außen ... hat« (Foucault 1977: 388). In seinen verschie-
denen Studien beschreibt Foucault Institutionen und in bzw. von ihnen
gesteuerte Prozesse, in denen Partikularität hergestellt und als Summe der
Partikularitäten zu einem allgemeinen System »haushälterisch ..., (um)
auch den nicht zu verlieren, den es (das Kerkernetz) disqualifiziert hat«
(ebd.) wieder zusammengefügt wird.

Institutionen und ihre ausgehend von bestimmten Objekten und Prak-
tiken erzeugten Erkenntnis- und Herstellungsweisen von Subjektivität und
Subjekten, die die realen Subjekte absorbieren, sind Teil eines »Kerkernet-
zes«, das nicht nur diszipliniert im Sinne von Einengung, sondern eben
darüber Formen, Strukturen und Diskurse produziert, die Wachstum er-
zeugen, Kräfte hervorbringen, ordnen und kontrollieren (Foucault 1978:
81; 1983: 163). Foucault erkennt eine, den christlichen Institutionen ent-
stammende Machttechnik, die »›Pastoralmacht‹, (die der moderne abend-
ländische Staat) in eine neue politische Form integriert hat« (1999: 168)
und die sich auf das Individuum und sein Seelenheil bezieht:

»Sie erstreckt sich über das gesamte Leben und begleitet es ununterbrochen; sie ist

mit einer Produktion von Wahrheit verbunden, der Wahrheit des Individuums

selbst. ... (Sie) wird unmittelbar im Alltagsleben spürbar, welches das Individuum in

Kategorien einteilt, ihm seine Individualität aufprägt, es an seine Individualität fes-

selt, ihm ein Gesetz der Wahrheit auferlegt, das es anerkennen muß und das Andere

in ihm anerkennen müssen. ... Das Wort Subjekt hat einen zweifachen Sinn: vermit-

tels Kontrolle und Abhängigkeit jemandem unterworfen sein und durch Bewußtsein

und Selbsterkenntnis seiner eigenen Identität verhaftet sein. Beide Bedeutungen

unterstellen eine Form von Macht, die unterwirft und zu jemandes Subjekt macht«

(ebd.: 169).

Subjekte werden somit im Rahmen von Wissensregimen und Alltagspra-
xen gemacht und erkennen sich durch sie im Hinblick auf Referenzen, die
sie bilden. »Institutionelle Lebenslaufmuster« (Beck 1986: 211; Beck/Beck-
Gernsheim 1993), mehr oder weniger standardisierte Normalbiographien
(Geissler/Oechsle 1996; Kohli 1985, 1991; Levy 1996; Heinz 1991) und
Karrieren (Luhmann 1993: 231f.) bilden Muster und Vergleichsmaßstäbe
für die (Selbst-)Definition von Subjekten und ihrer sozialen Position. Die
Gestaltungsmacht öffentlicher Institutionen hinsichtlich der einzelnen
geht so weit, daß sie als »cultural rules of society itself« bezeichnet werden
(Meyer et al. 1987: 21). Das Leben, Denken, Urteilen des einzelnen und öf-
fentliche, nationalstaatliche Institutionen sind untrennbar miteinander
verbunden und finden ihren Niederschlag in einer »public institutionaliza-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr127

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

128

tion of the individual life course« und einer »public celebration of what is
called the ›private‹ or subjective individual« (ebd.: 243f.) sowie im rezipro-
ken Reflex des einzelnen, »als Individuum zu posieren« (ebd.: 26) und sich
wie seine Handlungen hinsichtlich der institutionellen Ordnungsregime
und ihren ontologischen Konstruktionen zu kontextualisieren. Meyer kon-
statiert eine Integration, das heißt vor allem eine Homogenisierung der
individuellen Lebensverläufe von der Geburt bis zum Tod bei gleichzeitiger
öffentlicher Zelebrierung des Individuellen. Auch das Selbst ist institutio-
nalisiert über Motive der eigenen Wahl und über wiederum institutionali-
sierte Motive:

»The modern self is free and is expected to relativize its stance to the institutional

context. It seeks to find meaning and value in comparison to the referential struc-

tures set by the rationalized environment. Much doctrine, therapy, and advice is offe-

red to this end. ... Modern systems are organized so that individuals must choose, and

must often give reasons for their choice in terms of the motives of the self« (ebd.:

253).

Daß die Logik der institutionellen Rationalität zentraler Bestandteil der
kulturellen Regel geworden ist, zeigt sich darin, daß sie in Handlungen
und ihre Reflektionen eingehen, die formal nicht ihrer Steuerung unter-
stellt sind, sondern als Residuen des Persönlichen, Affektiven gelten (z.B.
Taylor 1993):

»Even love and marriage must be presented by the human actor as a matter of choice.

Now, individuals come under increasing pressure to explain to themselves and

others why they remain in marriage, something once requiring no explanation. ... Of

course, the institutionalization of the self is accompanied not only by required

choices but by available lists of reasons, motives and aspirations that are equally insti-

tutionalizing. Elaborate structures for organizing the personal, leisure, and recreatio-

nal aspects of the self evolve, thus providing outlets for the free experience of the pro-

per self« (Meyer 1987: 249).

Das Konzept des freien, weil optierenden Selbst verbindet sich nicht nur
mit einer starken institutionellen Einbindung des Selbst, sondern mit der
Institutionalisierung des Selbst durch das Selbst, indem individuelle Iden-
titätspolitiken auf einem Rationalitätskonzept basieren, das nach ökonomi-
schen Mittel-Ziel-Relationen und dem Prinzip der Wahl modelliert ist. Kri-
terien wie Effizienz, Fortschritt, Gerechtigkeit und Gleichheit liefern
sozialen Akteuren die strukturelle Basis dafür, ihre Handlungen, ihre

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr128

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


129

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

situationalen Verstrickungen und Statuspositionen zu ordnen, zu bewer-
ten, zu kommunizieren, wie sie auch daran von anderen gemessen werden
(Meyer et al. 1987). Eben diese Prinzipien sind es, die erst den Maßstab lie-
fern, um Kultur 1 und Kultur 2 bzw. Handlung A und Handlung B bzw.
Wert X oder Wert Y, die ansonsten beziehungslos nebeneinander stünden,
erst in eine Beziehung zueinander zu setzen, vergleichbar zu machen und
damit hierarchisch anzuordnen (Deleuze 1989: 195f.).

Die Motive der Wahl und der Entwicklung des Selbst sind, wie die bis-
herigen Ausführungen zeigen, Prinzipien, die die jungen Frauen mit der
Islamisierung verbinden und die ihr Verständnis vom Islam und seiner
subjektiven Aneignung prägt und überhaupt erst ermöglicht im Rahmen
einer annehmbaren Spannungsbalance. Ihre Institutionalisierung zeigt
sich nicht zuletzt auch darin, daß es diese Prinzipien sind, die ihnen Aner-
kennung sichern, freilich unter gewissen Bedingungen: die Reflexion und
Selektion islamischer Praktiken, die Panoptisierung islamischer Regeln
insbesondere da, wo sie sich mit dem Nichtislamischen verbinden. Die Dif-
ferenzierung des Islam in diverse »Ideen Islam« (Stauth 2000) verschiede-
ner Träger und Effizienzen wirkt auf die Produktion von islamischem Wis-
sen und ›islamischer Identität‹. Das in öffentlichen Institutionen und mit
institutionalisierten Werten und Riten aufgewachsene Subjekt deutet den
Islam aus dieser Perspektive heraus und wird zum produktiven Zentrum
von Austausch und Transformierung. Wenn zum Beispiel die jugendliche,
seit kurzem Kopftuch tragende und sich mit dem islamischen Weiblich-
keitscode auseinandersetzende Afaf mit den Jungen in der Schulpause Bil-
lard spielt und ihre Mutter mit diesem islamungemäßen Verhalten kon-
frontiert, so zeigen sich in dieser Situation über die bloße persönliche
Auseinandersetzung von Mutter und Tochter um Weiblichkeitsimaginatio-
nen hinausgehend die Öffnungen und Anschlußstellen ›ihres Islam‹, die
sie als Mädchen im gegebenen institutionellen Rahmen und den dort herr-
schenden materiellen wie ideellen Reproduktionsprozessen findet und die
sie als gestaltendes Subjekt in ihren unmittelbaren sozialen Umwelten ar-
rangiert. Als mit den Jungen Billard spielendes islamisches Mädchen, das
sich andererseits sehr wohl einem islamischen Geschlechterdiskurs ver-
pflichtet fühlt, überschreitet sie bewußt ein Normensystem. Indem sie ihre
Handlung mit der Intention begründet, keine »schlechten Absichten«, also
erotische Intentionen zu haben, präsentiert sie sich als Selbst einer höhe-
ren Stufe, als »eigene Autorität«, als sich, seine Gefühle, seine Handlungen
und seine Beziehungen zu anderen kontrollierender, ordnender »Verwal-
tungsbeamter« (Kegan 1986: 142), der überdies die »Vorschriften und Ab-
sichten des psychischen Verwaltungsapparates ... reflektieren ..., ihn als

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr129

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

130

Objekt begreifen«, ihn damit handhaben kann (Kegan ebd.: 145). Die Per-
son ist fähig, wechselseitige Beziehungen zu steuern, und darüber hinaus
zeigt es Moralität und Selbstsouveränität im Umgang mit anderen.

Dieses sind Charakterisierungen, die eine reife Persönlichkeit kenn-
zeichnen. Kegans entwicklungspsychologisches Modell der Ich-Stufen,
von denen jede eine Form der Organisation des Selbst in Beziehung zu
anderen bildet, und das zum Grundlagenwissen von Pädagogen zählt (und
dessen Spuren unübersehbar in Lifestyle- und Frauenmagazinen zu finden
sind), kann als eine Richtschnur zum Messen von Selbstsouveränität be-
griffen werden sowie als eine Matrix der Institutionalisierung des Selbst. Es
gibt dem einzelnen die Möglichkeit, sich selbst in seinem Verhältnis zu
anderen zu überprüfen wie auch seine Reife anhand seiner interaktiven
Handlungen von anderen beurteilt wird. Dieses Modell ordnet Personen
hierarchisch an durch ihre Handlungen in Interaktionen. Es beinhaltet
Wertungen durch die Organisation vom Selbst und Anderen. Die Ich-Stu-
fen-Konstruktion kann als eine ko-institutionelle Technik gelesen werden,
das Selbst in der Hierarchie zu verorten. Dem einzelnen gibt sie ein Instru-
mentarium der Selbsterkenntnis, des Messens seiner psychosozialen Si-
tuation und seines Souveränitätsstandes im Bereich des ›Zwischenmensch-
lichen‹ an die Hand. Das ›Zwischenmenschliche‹ wird, wie die Reflexion
ihrer Lebensverläufe durch die jungen Frauen zeigt, vornehmlich geordnet
durch öffentliche Institutionen, wobei die Schule, das Erziehungssystem
einen prominenten Platz hält. Bezogen auf die Islamisierung läßt sich
schlußfolgern, daß die Idee des ›starken Ich‹, das Beziehungen zu kontrol-
lieren sucht, statt sich von ihnen beherrschen zu lassen, das sich selbst
kontrolliert und auf Wachstum angelegt ist, ein grundlegendes Prinzip ist.
Für die jungen Frauen ergibt sich damit die Gelegenheit, das Individuelle
zu ermitteln, ohne allein auf das Ethnische oder das Kollektive zurückzufal-
len, es dominierend werden zu lassen. Die biographischen Erzählungen
zeigen eine Parallelität zu diesem in der Pädagogik maßgeblichen, Seelen-
heil und Sozialität zusammenbringenden Persönlichkeitsmodell: Stufen,
Wachstum, Perfektionierung, die zunehmende Unabhängigkeit von ande-
ren, egal welcher Seite, spielen eine große Rolle in der Beschreibung isla-
mischer ›Zustände‹. Die Ausführungsintensität von Praktiken wird auf
Stufen angeordnet. Die Entwicklung einer Person zur Muslima wird als re-
flektiver Prozeß, der sich über mehrere Stufen der Vervollkommnung er-
streckt, die man nach und nach erklimmen muß, beschrieben. Die einzel-
ne Person untersucht mit jedem Schritt ihre Abhängigkeiten. Die Idee des
Fortschritts und der Effizienz, die dem souveränen Selbst verbunden ist,
steht diametral zur Idee des Verharrens, die den gebürtigen bzw. traditio-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr130

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


131

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

nellen Muslimen angelastet wird. Sie erzeugt Abgrenzung und Erhöhung
zu dieser Seite hin. Sie erzeugt Abgrenzung und Gleichheit zur anderen
Seite hin, indem sie Souveränität, Selbststeuerung und Kontrolle des sozia-
len Spiels – Kennzeichen der höheren Entwicklungsstufen – beinhaltet.

Schule und Identitätsproduktion

Aus den zahlreichen Beispielen, die Robert Kegan anführt (zum Beispiel
1986: 108ff.), läßt sich ersehen, daß Institution bzw. Agenten der Instituti-
on und Subjekt sich über dieses Stufenmodell ineinander vermitteln. Da-
bei ist insbesondere die Schule als eine der am nachhaltigsten wirkenden
Institutionen zu nennen, zu deren Aufgaben Bildung nicht nur in bezug
auf Vermittlung von (qua Definition universalem) Wissen, sondern auch
die Bildung von Persönlichkeit, von Individuen, die sich zur Gesellschaft
hin transzendieren, gehören. In den vorliegenden biographischen Erzäh-
lungen steht die Schule unangefochten im Vordergrund als ein das Leben
durchdringender Ordnungsraum, der nicht nur eine Schlüsselposition in
der Verteilung sozialer Chancen hat und damit die soziale Position festlegt,
sondern als der nachhaltig wirksame Raum, in dem Mechanismen von
Wissen und Macht, Homogenisierung und Hierarchisierung sowie Diffe-
renz und Essentialisierung arbeiten und in spezifischer Weise Immigran-
tenkinder bearbeiten (Borgogno 1990; Cohn-Bendit 1990; Gomolla 1997;
Hauff 1993). Hier begreifen diese anhand einer Vielzahl von Situationen
und Kriterien, die in einer Technologie des Vergleichs und der Standardi-
sierung zusammenlaufen, daß sie ›Ausländerkinder‹ sind, kulturelle Ei-
genheiten aufweisen oder aufzuweisen haben.

In den biographischen Erzählungen ist die Schule zentral für die Be-
schreibung der Kindheitsphase und für die Selbsterkenntnis als Subjekt.
Dabei sind es nicht einseitig Abwertungs- oder Marginalisierungserfah-
rungen, die ausschlaggebend sind. Die meisten der Frauen sind Bildungs-
aufsteigerinnen. In ihren Augen hat die »Integrationsmaschine« Schule
nicht versagt (Kepel 1996: 335), noch fühlen sie sich bei der Verteilung von
Bildungs- und sozialen Chancen benachteiligt, sondern sie haben ihre
Chancen bekommen bzw. sich genommen, sie sich erkämpft. Aus den Er-
zählungen gehen Ordnungsleistungen der Schule hinsichtlich der Erzeu-
gung des Subjekts hervor, die von den Subjekten gleichermaßen affirmiert
und radikalisiert werden, indem sie in eine Auseinandersetzung um Sub-
jektivität eingebracht werden. Sie weisen auf Auseinandersetzungen mit
Subjektivierungsformen, die im und durch den Institutionalisierungspro-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr131

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

132

zeß des Selbst entstehen und in der biographischen Rekonstruktion be-
deutsam für die Morphologie des islamischen Subjekts sind.

Individuierung
Vergleicht man die einzelnen Erzählungen, so hebt sich eine bestimm-

te Konfiguration des Lebenslaufes hervor: Es erfolgt eine Rekonstruktion
einer jeweils individuellen Fortschrittslinie entlang einer Reihe aufsteigen-
der Sequenzen. Sie beginnt mit dem akzidentiellen Ereignis der Einwande-
rung bzw. der institutionellen Eingliederung in Kindergarten oder Schule
als ›Ausländerkind‹, setzt sich fort in der zumeist erfolgreichen, aus eige-
nen Leistungen heraus gemeisterten schulischen Integration und erhält
ihren Höhepunkt schließlich in der persönlichen Islamisierung, in der
Selbstpräsentation und Verteidigung als Muslima, als dem wichtigsten Akt
in der Entwicklung zur Bürgerin bzw. zum souveränen selbststeuernden
Subjekt, das eigene und gesellschaftliche Bedürfnisse zur Deckung bringt.
Das ist die Verlaufskurve, die fast alle Erzählungen in dieser Untersuchung
teilen. Aufschlußreich sind die Eingangssequenzen, in denen die Einfüh-
rung der eigenen Person erfolgt, und zwar auffällig häufig als Objekt zwi-
schen Institution und familiärem Patriarchalismus. Folgende recht typi-
sche Eingangssequenz von Aynur, mit 26 eine der älteren Frauen im
Sample, seit einem Jahr gläubige Muslima, zeigt dies an:

»Also ich bin mit fünf Jahren hier hergekommen, * und zwar * mit meiner Mutter

und mit meinem Bruder. * Mein Vater war schon sechs Jahre—, also hier. Also er ist

in den 60er Jahren hier hergekommen. ... Ich bin also 1971 hier hergekommen. ...

Die Schwestern sind hier zu Welt gekommen. ... Und dann *, ich war ein Jahr lang

zu Hause, habe Koranunterricht von meinem Vater erteilt bekommen und *, dann

hat er mich in die erste Klasse angemeldet. ... Ich habe halt, natürlich am Anfang

sehr viele Schwierigkeiten gehabt, weil ich habe kein —*, keine Deutschkenntnisse

gehabt und —* auch kein Kindergartenbesuch, also gar nichts. Ich kam halt in die

Schule und mußte halt lernen, und sehen, wie ich zurecht kam. Natürlich *, hatte ich

Schwierigkeiten im Unterricht, also Deutschunterricht und so, da habe ich * keine

tollen Noten erzielt. Das ist klar und *, mit der Zeit hat sich das auch ergeben, also,

ich habe dann deutsch gelernt und wir sind dann * 1975 hierher gezogen. * Wegen

meinem Bruder eigentlich. Mein Vater wollte, daß er hier einen Türkischunterricht

besucht. Damals gab es das in Y. nicht, diese Möglichkeit. Er hatte vor, * zurückzu-

kehren, also in ein paar Jahren, deshalb. Also, er hat ihn dann angemeldet in so ei-

nem türkischen Unterricht. Das ging drei Jahre und dann mußte er sich entschei-

den, das ging ja nicht weiter. Dann mußte er ihn halt in die vierte Klasse, in die

deutsche Schule einfach ’rein, damit er weiter hier zur Schule gehen konnte. * Das

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr132

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


133

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

hat halt nicht geklappt mit der Rückkehr und so. Und, na ich habe—  der war dann—

*, hab dann abgeschlossen die Grundschule hier in X., die A-Schule und * kam auf

die Förderstufe. ... Dort habe ich dann auch *, zwei Jahre die Schule besucht, die För-

derstufe ging ja zwei Jahre und *, dann schlägt mich halt, von den Lehrern aus, vor

für die * Realschule, damit ich da auf der Realschule weiter machen konnte. Meine

Noten waren halt * geeignet für die Realschule. * Damals hatten die Eltern nicht so

viel * mitzureden, also die Lehrer entschieden, wo das Kind dann —, auf welche wei-

terführende Schule kam. Und, ich ging ... auf die B-Realschule bis zur 10. Klasse und

dann *, waren meine Noten eigentlich ganz gut und, * habe mich dann, ich hab dann

weiter gemacht. Wollte das Abitur machen. Ich wollte, bei mir, ich hatte immer das

Ziel zu studieren und dann habe ich hier mich, bei der C-Schule angemeldet, habe

dort dann das Abitur gemacht.«

Auffallend ist die Definierung familiärer Beziehungen im institutionellen
Nexus: Die Konkurrenz zum Bruder, der ansonsten in der gesamten Erzäh-
lung keine Erwähnung findet, wird ebenso in diesem Bezug formuliert wie
auch die patriarchalische Allmacht des Vaters, dessen Pläne ausschließlich
und von Beginn an die Karriere des Sohnes umfassen, während die ältere
Tochter sich allein durchschlagen muß und er keinen Gedanken an ihre
Zukunft verschwendet. Allerdings findet eine Entmachtung des Vaters, der
zunächst der, wenn auch in ihrem Falle nachlässige, Mediator zur Instituti-
on und damit der Distributeur von Bildungs- und Karrierechancen ist, statt:
Er diskreditiert sich selber, weil er seine Remigrationspläne nicht umset-
zen kann und den Sohn schließlich doch dem deutschen Schulsystem un-
ter erschwerten Bedingungen aussetzen muß, während die Tochter auf-
grund ihrer eigenen Zielstrebigkeit und Leistungsfähigkeit ›an ihnen
vorbeizieht‹ und aus eigenem Antrieb den akademischen Abschluß macht
im Gegensatz zum Bruder, der später zusammenbricht und vom Vater
durch das Studium gedrängt werden muß. Es stellt sich ein auf individu-
eller meßbarer Leistung basierendes Bündnis zwischen Tochter und Agen-
ten der Institution her, die nicht nur die Schwestern bzw. Töchter gegen-
über den Brüdern bzw. Söhnen erhöht, sondern auch den Eltern die
Entscheidungsbefugnisse aus der Hand nimmt. Über die durch die Institu-
tion anerkannte Leistung wird ein Stück Selbstsouveränität und Verfü-
gungsgewalt über die eigene Biographie gewonnen. Anhand der angeführ-
ten Erzählsequenz läßt sich nachvollziehen, wie der Objektstatus, die
Reaktion auf die Entscheidungen, die andere fällen, sich zunehmend wan-
delt: vom Objekt des Vaters, zum Objekt der Schule erfolgt die Präsentation
als Subjekt, indem das Ich entscheidet, die Ausbildung in diese oder jene
Richtung weiterzuführen. Gute Noten sind ebenso ein Mittel der Selbstbe-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr133

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

134

hauptung gegenüber Brüdern um die Anerkennung durch die Väter. Daß
dieses ein probates Mittel ist, zeigt sich in einem Fall, in dem alle älteren
Mädchen das Gymnasium besuchen, während die Brüder »irgendwo arbei-
ten« und sich beschweren, daß der Vater seine ohnehin knappe Zeit und
Aufmerksamkeit mehr den Schwestern widme als ihnen. Frauen, die die
jüngsten Mädchen in der Familie sind und erheblich ältere Schwestern
haben, die lediglich die Pflichtschuljahre absolviert, früh geheiratet haben
und deren Lebensverhältnisse, insbesondere auch die Ehebeziehungen, sie
sehr kritisch beobachten, weisen darauf hin, daß ihre Bildungskarriere ih-
nen nicht nur die väterliche Anerkennung sichert, sondern auch einen grö-
ßeren Entscheidungsspielraum hinsichtlich der weiteren Lebensplanung.
Der Aspekt des Versorgtwerdens durch die Ehe wird zunächst in den Hin-
tergrund verschoben. Leistung erscheint als eine Präventionsmaßnahme
vor frühen Ehen (vgl. auch Kapitel IV).

Schulische Leistung wird immer als ganz eigene Leistung, erbracht aus
einer schlechten Ausgangsposition heraus und nur auf der eigenen Kraft
basierend, verstanden, für die man keinem etwas schuldig ist. Schulische
Leistung wird als Instrument zur Steigerung von persönlicher Unabhän-
gigkeit bzw. als Instrument der Gestaltung von Beziehungen zu anderen
begriffen. Sie verschiebt Machtbalancen zugunsten der Töchter, deren Sta-
tus mit dem geringsten Grad an Selbstsouveränität ausgestattet ist. Sie ist,
wenn man den biographischen Erzählungen folgt, über Jahre und alterna-
tivlos das einzige verfügbare Mittel zur Sicherung von persönlicher Aner-
kennung und Selbstsouveränität.

Der biographische Verlauf wird erzeugt aus der Partizipation am päd-
agogischen Leistungssystem, und zwar oftmals in einem Maß, das über die
Schule als Kernbestandteil einer Normalbiographie hinausgeht. Jeder ein-
zelne schulische Abschnitt wird als Folge der individuellen Leistung be-
gründet. Manche Erzählungen orientieren sich ganz an der Chronologie
der aufeinanderfolgenden Klassen. Sie ordnen geschilderte Ereignisse stets
dem Schuljahr zu, in dem sie gerade waren, oder strukturieren ihren Le-
benslauf anhand der Schuljahre wie zum Beispiel »Dann kam ich in die
sechste Klasse« und da passierte dies und jenes; » In der siebten Klasse war
eigentlich nichts und in der achten Klasse ...«. Einige der Erzählerinnen
schildern detailliert die seelischen Tiefen, die mit vorübergehenden No-
tenabfällen verbunden sind. Die ganze Person wird nahezu völlig von der
Schule und ihren Leistungsanforderungen absorbiert. Es sind die Lehrer,
die Agenten der Institution, die Entscheidungen über die weitere Karriere
treffen, die sich durchaus wohlwollend als Vermittler oder Helfer anbieten
zur Kompensation struktureller Ungleichheit, welche das ›begabte Gastar-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr134

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


135

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

beiterkind‹ in der Entfaltung seiner Lebenschancen behindert. Damit ge-
ben sie den Werten des Universalismus in der Beziehung zwischen Indivi-
duum und neutralisierten Regimetechniken eine lebendige Gestalt und
kehren sie zugleich gegen eigenwillig-partikularistische ›Traditionen‹ oder
Visionen davon (zum Beispiel verkörpert im patriarchalischen Vater, dem
die Bildung seiner Tochter gleichgültig ist) hervor. Es ist die Kombination
von Migrantenstatus und guten, stets neu zu erarbeitenden Leistungen, die
die institutionelle Unterstützung sichert und zu einem Bündnis mit den
die Karrierechancen distribuierenden Institutionen führt. Das Gastarbei-
terstigma (Tochter von Arbeiter und Putzfrau) wird durch persönliche Lei-
stungen revidiert, entzieht sich jedoch der Aufhebung. Sogar positiv ge-
meinte Bemerkungen haben ihre negative Rückkoppelung, wie der folgen-
de Ausschnitt aus einem anderen, von der Struktur her sehr ähnlichem
Interview verdeutlicht:

»Ich war dann so ein Alleinkämpfer und mußte das machen. Also das sagte mir der

Lehrer immer, ja. Also ich meine, für mich war das nie, für mich war das ganz natür-

lich, daß ich das so mache und es war ja immer so und, ja, er hat mir das halt zum

Bewußtsein gebracht.  ... In Deutsch war ich sehr gut gewesen, ... wir hatten verschie-

dene, so Klassiker gemacht und da fand er, daß ich sehr gut war. Und er hat am An-

fang, also hat er halt gemeint, ›ja das kann nicht sein, daß Sie die Interpretation ganz

alleine gemacht haben und ohne Eltern‹ und, und ›ja, hat Ihnen denn keiner gehol-

fen?‹ Dann hat er halt gesehen, daß mache ich schon alleine, das geht schon und *,

hat dann halt, wie gesagt da, drauf, immer drauf, also auch vor den Schülern und

Mitschülern, das war auch peinlich manchmal, weil *, wenn ein Lehrer einen lobt,

das war dann irgendwie schon peinlich. Und *, also dieser Lehrer förderte mich sehr

und hat mich auch überall verteidigt, * wo immer irgendwer irgendwas gegen mich

sagte.«

Das Lob des Lehrers wird von Amina, einem von nur wenigen ›Gastarbei-
terkindern‹ an einem ›gutbürgerlichen‹ Gymnasium und ausgestattet mit
mehr als einem halben Dutzend Geschwistern sowie mit Eltern, die weder
persönliche Kontakte zur Schule suchen noch über ein, in Relation zum
schulischen Leistungssystem, nennenswertes kulturelles Kapital verfügen
– alles Attribute, die sie von den anderen in ihrer Umgebung unterschei-
den (praktizierende Muslima war sie zu diesem Zeitpunkt noch nicht, trug
auch kein Tuch) – als zutiefst ambivalent erfahren. Die Bestätigung ebenso
gut und noch besser zu sein als die anderen Schüler und das noch aus eige-
ner Kraft und überdies präsentiert am nationalen Kulturerbe, das nicht das
ihre sein kann, wird überschattet durch das Zuweisen einer exponierten

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr135

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

136

Stellung, die wiederum einer Exklusion gleichkommt. Die eigene Macht
zur Selbstkonstruktion als ›Gleiche‹ auf der Basis von Leistung findet in
der Bewertung, die immer den sozialen Hintergrund und seine hierarchi-
sche Einordnung mit einschließt, zugleich die Bestätigung des Unerreich-
baren und des Ungebührlichen. Leistung als Identitätsmedium ist somit
ambivalent. Sie ist ein wesentlicher Bestandteil der Selbstidentität, die in
Konkurrenz zu anderen erworben wird. Über sie läßt sich Anerkennung
erwerben, aber nur in Verbindung mit steter Überprüfung und Reproduk-
tion der Leistung. Leistung ordnet die Individuen in Hierarchien und läßt
sie sich selbst überprüfen und in Beziehung zu anderen setzen. Sie indivi-
dualisiert und erzeugt ein persönliches Ethos, das aber nicht der eigenen
Leitung unterliegt, sondern stets der Rückversicherung bedarf. »Ich war
objektiv gut«, wie Amina reflektiert, »aber zitterte dauernd um meine Lei-
stungen, auch wenn meine Leistungen gut waren, auch wenn ich mich
immer rückversichert hab, es ist gut.«

Ethnisierung
Leistung, oder in der Sprache von Thomas Faist »Humankapital« (Faist

2000) ent-ethnisiert, aber sie neutralisiert nicht. Amina stellt ihre Angst zu
versagen in den Kontext einer sozialen Unsicherheit:

»... Gut, dann habe ich die elfte Klasse gemacht und die zwölfte Klasse und es war

halt auch immer dieses, daß die Lehrer mich auch sehr gelobt hatten, vor allem, *

weil ich ja aus einer ausländischen Familie kam und ich war auf der Oberstufe, auf

dem X-Gymnasium das einzig *, arabisch-marokkanische Kind. * Wurde auch im-

mer halt großgeschrieben, also, es wurde einem halt gesagt, ja, man kann damit

machen, was man will. Es wird mir immer so gesagt, als müßte ich stolz drauf sein,

weil ich ja auf der Schule bin und überhaupt. Und komischerweise hat sich das fort-

gesetzt, daß bestimmte Lehrer sich dazu prädestiniert fühlten, mich zu fördern, ja.

Ich weiß nicht warum, und in dem Fall war das jetzt ein Deutschlehrer. Der hat halt*

gemeint, ja ich würde Großartiges leisten, er müßte mich fördern, weil, wir brau-

chen solche Leute wie dich und überhaupt und er hat mich halt auch immer sehr

gefragt, * über zu Hause und ich hab ihm halt erzählt. Er hat gemeint, ich hab es

sehr schwer zu Hause, weil meine Eltern auch viele Kinder haben, weil ich keine—,

also das, was ein normales deutsches Kind hat, z.B. daß die Eltern mit ihm, was weiß

ich, ins Museum gehen, also auch so was für die Bildung tun, ja, das mußte ich mir

alles irgendwie selbst holen, weil meine Eltern keine Zeit dazu hatten, und auch,

wenn ich Fragen hatte, ich konnte nicht zu meinen Eltern gehen, also, bestimmte

Fragen, weil die Eltern waren ja, von den Deutschen waren ja praktisch in der Schule

und konnten irgendwie, was weiß ich, Mathe oder irgendwas.«

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr136

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


137

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

Ihr Aufenthalt auf dem Gymnasium wird, so resümiert Amina, nicht als
selbstverständlich betrachtet. Sie hat für die gebotene Chance dankbar zu
sein. Ihrem Leistungskapital wird ihr soziales und kulturelles Kapital ge-
genübergestellt. Beides wird miteinander verrechnet und ihr Leistungska-
pital, das was sie aus eigener Kraft erbringen kann, wird reduziert. Es zählt
nicht allein, es kompensiert nicht vollständig das fehlende soziale und kul-
turelle Kapital. Es besteht eine fragile Balance, die zufällig oder bei der
kleinsten Unachtsamkeit ausschlägt und die nur durch sie selbst gehalten
werden kann. Bei einem Verlust ihrer Leistung, die jederzeit durch einen
Zufall oder durch Nachlassen der eigenen, mit jedem Schuljahr zu stei-
gernden Disziplin (»immer lernen, lernen, lernen«) eintreten kann, gehört
sie nicht mehr zu den »Leuten, die wir – ein anonym bleibendes Wir –
brauchen«, sondern fällt zurück zu jenen, die nichts wissen, die nichts lei-
sten, die in keiner Reziprozitätsbeziehung zur Bürgergesellschaft stehen.

Der Lehrer interessiert sich für ihren familiären Hintergrund, verob-
jektiviert ihn in der Beziehung zur Institution Schule. Heraus kommen
nur Defizite, und er bietet sich als eine Art funktionsspezifischen Vor-
mund an – eine Geste, die Amina wahrscheinlich nutzt, aber die ihr nicht
angenehm ist. Ihre Beziehung zu den Eltern ist von emotionaler Intensität,
wenn sich auch daneben ein isoliertes Eigenleben entwickelt hat. Die Ab-
wertung ihres sozialen Hintergrundes muß sie treffen; er ist für sie eben
nicht nur Ballast, sondern ein Teil ihres Selbst, Bestandteil ihres Ich, der
eine systematische Negation erfährt. Er bestimmt »das Marokkanische in
mir«, ein sich nur teilweise durch Reflexion, die immer den Vergleich mit
dem Nichtmarokkanischen einschließt, zu Erkennen gebendes habituelles
Kapital. Trotz der eigenen Leistung ist sie auf dem Gymnasium ein Gastar-
beiter. Der andere Teil ihrer Persönlichkeit wird, so er nicht unter den Zei-
chen des Defizits abhandelbar ist, ignoriert, neutralisiert. Sie fühlt sich nie
als »Ausländerkindchen« behandelt, weil andere und sie selbst ihr Lei-
stungs-Ich nach vorne schieben und sie selbst sich sozial zurückhält, in-
dem sie sich als »Einzelgänger« auf Freundschaften mit »einer oder weni-
gen Personen, und dann den richtigen Kontakt« beschränkt und »nicht mit
allen wollte«, wobei es nie an Freundinnen mangelte. Offensichtlich geht
sie aber davon aus, daß die anderen sie als »Ausländerkindchen« bewerten,
auch wenn sie es ihr, vielleicht aus dem Bewußtsein des eigenen sicheren
Standesbewußtseins heraus, nicht zeigen, und sie selber sieht sich als An-
gehörige niedriger Herkunft in einem Raum, wo der bürgerliche Habitus
regiert und wo sie an allen Ecken und Kanten die dezente Macht der sozia-
len habituellen Distinktion verspüren muß, der sie neben ihrer Leistungs-
fähigkeit auch mit ihrer »großen Klappe« (Amina) und ihrer Art, die Dinge

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr137

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

138

offensiv anzupacken, nicht beikommen kann. Die Schule ist der Raum, in
dem sie ein zwangsneutralisiertes Ich unter Verschluß halten muß. Aller-
dings weiß sie, bis sie den Kontakt zu den islamischen arabisch- und ma-
rokkanischstämmigen Mädchen bekommt und bei denen sie überra-
schend einfach »Ich sein kann, weil die so sind wie ich«, auch nicht, was
dieses Ich ist. Das Marokkanische zu Hause, das in ihr »wie eingeimpft ist«
und das sie nicht anders als im Kontrast zu einem ebenso nebulösen, aber
trotzdem konkreteren Deutschen definieren kann – Tradition, Ehre, Ge-
schlechterbeziehungen, ständige interaktive Eingebundenheit sind Stich-
worte, die in diesem Zusammenhang fallen – darf nicht zum Vorschein
kommen. Und sie muß es durch ihre Situation der Vereinzelung allein be-
arbeiten, ohne jegliche Unterstützung. Amina definiert ihr Problem in den
Worten, daß »ich zu deutsch bin von meinem Denken her, von meiner Ein-
stellung«. Denken und Einstellung sind nicht unwesentlich Produkte der
Schule, denn von ihrem siebten Lebensjahr an bis zu ihrem achtzehnten,
neunzehnten Lebensjahr, bis sie die islamischen Mädchen kennenlernt,
gibt es ihrer biographischen Schilderung nach nur Familie und Schule.
Freundschaften sind ebenso durch die Schule determiniert. Aber sie ist
keine »reinrassige Deutsche«, auch wenn sie nach ihrer Islamisierung die
deutsche Staatsbürgerschaft »gemacht hat«, wie sie formuliert, und sie will
ihren persönlichen Partikularismus, dem sie durch die Islamisierung eine
Form gegeben hat, beibehalten. Dieser Partikularismus erscheint bei ihr
als Ergebnis eines Kampfes, in dem sie sich dem Zugriff zweier sie prägen-
der Autoritäten entzogen hat: den Eltern, die traditionale Beschränktheit
repräsentieren, und den Lehrern, die »deutsche Offenheit« bei gleichzeiti-
ger Beschränktheit, auch Arroganz gegenüber abweichenden Kulturen ver-
körpern. Auf ihre Islamisierung haben beide keinen Zugriff. Zugleich
kann sie die Anforderungen beider Seiten, die trotz aller Verschiedenheit
in punkto Selbstdisziplinierung und Leistung konvergieren, zusammen-
schnüren und für die Entfaltung ihres wahren oder ganzen Ich unter eige-
ner Regie lenken.

Man kann einwenden, daß »der Fall Amina«, für den die Vereinzelung,
bedingt durch die Zugehörigkeit zu einer kleinen Minderheit, spezifisch
ist, nicht vergleichbar ist mit Frauen türkischer Abstammung. Dagegen ist
zu sehen, daß auch die um 1970 herum geborenen Frauen türkischer Ab-
stammung mit gleichem Bildungsweg die gleiche Erfahrung machen.
Auch sie waren auf Gymnasium oder Realschule in ihren Klassen die einzi-
gen Mädchen aus türkischen Familien. Ein etwas anderes Bild bieten die
jungen Frauen, die in ›Türkenvierteln‹ aufgewachsen, in türkischen Schul-
klassen zusammengeführt, die Hauptschule besucht und weiterführende

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr138

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


139

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

Bildungswege beschritten haben. Aber auch bei ihnen erscheint nicht oder
nicht ohne gravierende Ambivalenzen ein ethnisches Gemeinschaftsbe-
wußtsein. Vielmehr ist aus ihren biographischen Reflexionen ein Kampf
gegen eine Zwangskollektivierung, eine Distinktion von einem Kollektiv
zu ersehen. Mit Amina teilen sie das Schicksal, daß ihnen ethnische Diffe-
renz in Konnotation mit Unzulänglichkeit zu Schulbeginn ziemlich brutal
über die Sprache, jenem exzellenten Instrument, das soziale Klassifizie-
rung zu naturalisieren vermag (Bourdieu 1991: 221f.) bewußt wird. Dieses
Defizit und die Kanalisierung in ›Türkenklassen‹ oder Förderklassen, be-
stehend aus Kindern verschiedener Sprachgruppen, erweckt bei ihnen früh
ein Bewußtsein von Zweiklassengesellschaft und persönlicher Zweitran-
gigkeit. Der Aufenthalt in türkischen Klassen wird aus der Retrospektive
als negativ bewertet. Es sind vorübergehende, nutzlose Schonräume, in de-
nen man sich vielleicht wohlfühlt und Freunde hat, aber was zählt, ist die
Bewährung in den Regelklassen, in der Konkurrenz. Von Beginn an wird
eine negative Selbstbewertung erzeugt. »Die Deutschen«, so resümiert
eine der Erzählerinnen, »waren irgendwie besser als wir. Ich kann das
nicht erklären, aber das hab ich irgendwie mitgekriegt.« An anderer Stelle
verschiebt sie ihre Aussage dahingehend, daß die »deutschen Freunde
denken, daß sie besser sind, ... weil sie keine Ausländer sind«.

Auch Lehrern wird vorgeworfen, Unterschiede zwischen deutschen
und türkischen SchülerInnen zu machen, aber das macht sich nur in »Klei-
nigkeiten« in verschiedenen Situationen, an weniger Geduld, an schneller
erfolgenden Mahnungen, an spontanen Reaktionen bemerkbar und ist
kaum verifizierbar und kaum kommunizierbar. Ein anhaltendes und sich
im Laufe der Zeit verstärkendes Gefühl der persönlichen Zweitrangigkeit
und der systematischen Verkennung wird durch die Schule produziert. Es
gibt nur ein Mittel, Anerkennung von seiten der LehrerIn, jener zentralen
Figur der Distribution von Anerkennung, zu erkämpfen und das sind gute
Schulnoten und ständige Fortschritte, das ersichtliche Bestreben, zu den
Klassenbesten zu gehören. Die eigene Person erwirbt damit einen univer-
sal gültigen Status, während der soziale Klassenhintergrund formal in den
Hintergrund rückt. Seine Kopräsenz läßt sich positiv für die Person wer-
ten, der Aufstieg aus eigener Kraft und der eigene Wert erscheinen um so
deutlicher. Der Außenseiterstatus, als Streber dazustehen und anstelle von
Freunden nunmehr Konkurrenten und Neider um sich zu haben, wird
kompensiert durch die Protektion des Lehrers und dessen kleine Zeichen
des Wohlwollens.

Diese Beziehung muß nicht nur ständig aufs Neue im Rahmen nie ab-
reißender Prüfungen reproduziert werden, ihr Bestand ist auch noch, wie

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr139

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

140

eine der Frauen, Ilknur, erfahren hat, in einer anderen Hinsicht gefährdet.
Als sie vierzehn ist, wird ihr Vater wortbrüchig und ist, entgegen vorheri-
gen Abmachungen, die sie mit ihm zu haben glaubte, der Meinung, sie
müsse ein Kopftuch tragen. Sie weiß nichts über den Islam, aber sie be-
schließt, wenn sie Kopftuch trägt, dann ganz, das heißt auch in der Klasse.
Mit diesem Akt ist das positive Verhältnis zu ihrer Quelle der Anerken-
nung, einer Lehrerin schlagartig beendet – nicht auf der Leistungsebene,
auf der persönlichen Ebene. Hier ist plötzlich eine Spaltung eingetreten.
Mit diesem Tuch ist sie nicht mehr das unterstützungswürdige, atypische
türkische Mädchen, das anders als die anderen eine zielbewußte Energie
aufweist, das sich gegenüber den Jungen selbstbewußt durchzusetzen
weiß, das seine eigene Meinung hat und zu vertreten weiß, das so ähnlich
ist wie ihre eigene Tochter, sondern sie fällt für sie zurück in ethnische
Weiblichkeitsmuster. Sie ist ein pädagogischer Verlust. Ilknur hat ihre Lei-
tung verloren. Sie reduziert auf den Rat der Lehrerin das Kopftuchtragen
auf den Schulweg, um dem Risiko schlechterer Benotungen durch andere
Lehrer zu entgehen. Sie hat sich verschätzt, weil sie annahm, daß sie die
gleiche Akzeptanz wie ein anderes Kopftuch tragendes Mädchen in der
Parallelklasse erhalten würde. Für Ilknur war das offensichtlich ein Schlüs-
selerlebnis. Wie oben Amina hat sie verstanden, daß Anerkennung und
›universale‹ Selbstpräsentation eng miteinander verbunden sind, daß Ich-
Sein in bestimmten Formen nicht anerkennenswürdig ist. Ausgehend von
dieser Erkenntnis beginnt sie, sich mit dem Islam auseinanderzusetzen
und sich Wissen anzueignen, Wissen, das sich in Diskurse und Selbstre-
präsentation umsetzen läßt. Der Islam steht bei ihr somit zentral im Kon-
text der Selbstbehauptung und der diskursiven Auseinandersetzung um
Anerkennung. Ihre Islamisierung ist die Vervollkommnung ihres vorange-
henden Kampfes um soziale Anerkennung. Als sie die Schule wechselt,
tritt sie hier vom ersten Tag an als Kopftuchträgerin auf. Mit einem wohl-
vorbereiteten spektakulären Auftritt, der nicht zu übersehen ist, führt sie
sich von vornherein als selbstbewußte Frau ein, die souverän eine eigene
differente Identität zu behaupten weiß. Weiterhin spielt die disziplinierte
Leistung eine große Rolle, die sich nun verbindet mit einer ebenso diszipli-
nierten Identitätspolitik.

Als Resümee kann festgestellt werden, daß die Islamisierung der Migran-
tentöchter im Zeichen der Institutionalisierung des Selbst steht. Sie ist Teil
eines Regimes der Selbstthematisierung, die ihren Ausgangspunkt nicht
im Islam selbst hat, sondern in Lebensbereichen und Ideen, die anderswo
liegen und die im individuellen Lebenslauf vorgängig auftreten. Die jun-

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr140

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


141

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

gen Frauen deuten ihre Islamisierung entlang einer Logik der institutiona-
lisierten Identitätskonstruktion, die sie die Bedeutung des Islam für sich
und für andere erklären läßt. Zentral ist dabei die Funktion des Islam für
die Ausstattung eines erfolgreichen disziplinierten Selbst. Die Islamisie-
rung erscheint als Höhepunkt einer erfolgreichen Biographisierung und
Selbstreflexion, weil sie die institutionalisierten Ordnungskriterien –
Wachstum, Effizienz, Wahl, Gleichheit, Gerechtigkeit als Kriterien, die das
›aufrichtige‹ Selbst erzeugen, es aber zugleich mit seinen Grenzen und
Ambivalenzen konfrontieren und als »Ausländerkindchen« abwerten –
nicht nur aufweist, sondern spezifiziert und perfektioniert durch die multi-
kulturelle Variante. Das ›aufrichtige‹ Selbst braucht unter diesen Bedin-
gungen die Wurzeln, auch wenn sie deklassifiziert werden, auch wenn sie
bearbeitet und in Form gebracht werden müssen, für seine Entwicklung.
Man kann mit Baudrillard (1991) von Simulation reden, mit Foucault
(1987) von Identitätsmasken – das Subjekt, in seiner Bewältigung der All-
tagswelt angewiesen auf angemessene erfolgreiche Identitätspolitiken,
braucht es nicht zu kümmern. Und wer auch will oder kann bestimmen,
was die richtigen Wurzeln, die richtigen Ursprünge sind, was der unbe-
streitbar originäre Islam ist, und in welchen Formen er modern, historisch,
ewig ist?

Für die jungen Frauen ist der Islam von Anfang an eine Idee des Fort-
schritts. In diesem Zusammenhang wird häufig auch verwiesen auf frühis-
lamische Reformen wie das Verbot der Aussetzung neugeborener Mäd-
chen, der Transformierung des Rechts zugunsten der Frauen, der
Befürwortung weiblicher Bildung. Zentral aber ist die lebensweltliche und
alltagspraktische Komponente der persönlichen und sozialen Rekonstruk-
tion, die sie, nicht ohne Kampf um Anerkennung, aber auch mit einer
Chance auf Anerkennung, sofern die Konstruktion des Islam in Verbin-
dung mit der Idee des Selbst erfolgt, zu Akteuren mit Selbstschätzung
macht. Mit anderen Worten, die biographischen Reflexionen zeigen durch
die enorme Bedeutung, die die Schule und ihre Agenten – und nicht ab-
strakte andere – für die Definition des Selbst im Spiel von Ethnisierung
und Universalisierung haben, daß die Islamisierung der jungen Frauen im
Regime einer modernen, über Institutionen transformierten Technologie
und Ideologie des Selbst steht. Ihre Islamisierung ist somit eine Antwort
auf die soziale Klassifizierung und auf die Individuierung, die den alltags-
weltlichen Bedingungen ihrer spezifischen Position Rechnung trägt. Sie ist
ein Produkt ihres Alltagswissens über die soziale Funktionsweise von In-
klusion im Zeichen globaler und multikultureller oder ›postmoderner‹
Diskurse und Praktiken, die nicht Anerkennung auf der Basis von simpler

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr141

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

142

Assimilation nach dem Motto »conformance to dominant values brings the
highest approval and reward« (Kluckhohn 1967: 415) sichert, sondern im
verwickelten sozialen Spiel von Anerkennung und Hierarchisierung, in
den widersprüchlichen Diskursen von ethnischem Kollektivismus und
›postmoderner‹ individueller Identität (Robertson 1992: 41, 114) kompetiti-
ve Strategien entfalten muß. Das jedenfalls wäre eine soziologische Erklä-
rung, die die individual- und sozialpsychologische Deutung, die die jungen
Frauen selber verwenden, in einen gesellschaftlichen Kontext einbindet
und den Blick für komplexe Zusammenhänge öffnet, statt die Islamisie-
rung junger Frauen bloß als idiosynkratische Erscheinung oder Retraditio-
nalisierung im Sinne eines Sichfügens unter den Druck der kulturellen
Reproduktion abzutun.

Das wäre auch eine Deutung, die die unauflösliche Dichotomie von is-
lamischem und/oder ethnischem Partikularismus und einem Universalis-
mus, der unter dem ethnischen Paradigma zwangsläufig etwas ist, was mit
deutscher oder westlicher Kultur bzw. kulturellen Regeln zu tun hat, ver-
meidet. Wie die Reflexionen der jungen Frauen zeigen, ist diese Dichoto-
mie in ihrem Falle nicht gegeben. Vielmehr erscheint es fruchtbarer, in
Anlehnung an Ricœur (1996: 331ff.) von einer Kontextualisierung zu re-
den, indem – freilich nicht auf der moralphilosophischen, sondern auf der
alltagspraktischen Ebene – sozialer Akteure spezifische moralische und ha-
bituelle Elemente einer ›eigenen‹, einer islamischen Kultur, wie immer sie
diese auch definieren und anwenden, in bezug zu einem Universalismus,
der sich ihnen in alltagsweltlichen Räumen und Formen zeigt, setzen. Al-
lerdings, wo Ricœur zwei gleichgewichtige Elemente gegenüberstellt, zeigt
sich in diesem lebensweltlichen Kontext, daß von vornherein und unauf-
holbar ein Ungleichgewicht besteht zugunsten der bereits einverleibten
staatlichen Institutionen, die »cultural rules« (Meyer) prägen, die selber
dazu beitragen, Kontextualisierung anzuregen wie anzuleiten.

Die Ideen von (post-)modernem Selbst und Anerkennung bringen da-
bei die Subjekte als moralische und strategische Akteure und, im vorliegen-
den Fall, den Islam als ideelle und praxisrelevante Ressource ins Spiel. Es
ist eine Frage der theoretischen Perspektive, ob man das Individuum als
staatlich und universalistisch organisierten Mythos begreift wie Meyer oder
Foucault oder als ein mit praktischer Weisheit begabtes Selbst wie Ricœur.
Auf der alltagsweltlichen Ebene mit ihren symbolischen Auseinanderset-
zungen um Anerkennung und Selbstbehauptung setzt der Mythos, wie die
islamisierten Frauen zeigen, eine Maschinerie von praktischen, ethisch ori-
entierten Handlungen, die Subjekte und Auseinandersetzung um Subjek-
tivität produzieren, frei. Auf jeden Fall aber kann der Islam, können seine

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr142

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


143

III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst

Träger in diesem ideellen wie lokalen Kontext nicht als etwas anderes bzw.
die anderen bezeichnet werden. Erkennbar wird vielmehr, wie soziale Ak-
teure in ihren alltagspraktischen und institutionellen Einbettungen auf der
Suche nach identitätsrelevanten Wurzeln das auf Differenz fixierte »Kul-
turinstrument« Authentizität (Stauth 1999: 28) aufgreifen und sich vom
erleidenden Selbst zum tätigen Selbst, das seine eigene Authentizität be-
stimmt, transformieren. Zentral ist dabei, daß diese Transformierung
schrittweise und im Austausch in öffentlichen, differenzsensiblen Räu-
men erfolgt. Die Schule ist dabei ein markanter Raum der individuellen
weiblichen Selbstfindung im Dialog, und zwar um so mehr, je exklusiver
das von ihr gewährte kulturelle Kapital ist. Ein anderer markanter Raum
der Selbsttransformation ist das berufliche Feld. Diesem wenden wir uns
im folgenden Kapitel zu.

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr143

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die töchter der Gastarbeiter und der Islam

144

kapitel 3 19.02.2002, 15:15 Uhr144

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003 - am 14.02.2026, 08:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

