III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Gegenstand des letzten Kapitels war die Konstituierung als islamisches
Subjekt durch die disziplinierte Aneignung einer personlich erarbeiteten
islamischen Ethik und Asthetik. Threm Verstindnis nach finden die jun-
gen Frauen zu sich selbst, werden sie sich ihrer authentischen Identitit
bewuflt; sie wissen oder nihern sich suchend dem an, was sie als ihr >Inne-
ress, ihr >Eigentliches< eruieren kénnen, das nur zu einer sinnvollen Exi-
stenz gebracht werden kann durch die Affirmation der Wurzeln, der Her-
kunft. Thre Islamisierung erscheint als ein Akt der Selbstbestimmung, der
von innen her, aus einem tiefen Selbst heraus motiviert und auf sich selbst
gerichtet ist. Als eher zweitrangig, als Folgewirkung auf die Transforma-
tion des Selbst und der eigenen Lebensfiihrung tritt fiir sie der Auflenbe-
zug in der Form eines Kampfes um Anerkennung auf. Das Kopftuch er-
scheint dabei als eine Grenzlinie zwischen Selbst und Gesellschaft, seine
Verteidigung als notwendige Verteidigung des Selbst gegen partikularis-
musunsensible eigenkulturzentrierte Andere (Mihciyazgan 1993; Waltz
1990). In der eigenen Interpretation liegt der Fokus im Verstindnis der
Islamisierung als »biographisches Handeln« (Geissler/Oechsle 1996), des-
sen Logik sich aus dem bisherigen Lebensverlauf ergibt. Biographisches
Handeln und biographische Selbstthematisierung sind nie rein subjektiv
im Sinne einer freien Wahl, sondern sie vermitteln stets Einwirkungen von
und Aushandlungen mit makrosozialen und institutionellen Kontexten
(Gerhardt 1996; Weymann/Heinz 1996; Alheit 1997). Damit stellt sich die
Frage, welche Kontexte an der Islamisierung von Frauen der zweiten Im-
migrantengeneration, von denen alle in Deutschland geboren bzw. seit frii-
her Kindheit aufgewachsen sind und von denen lange Zeit nicht wenige so
gut wie keinen Bezug zum Islam hatten, beteiligt sind.

Im folgenden wird auf der Basis der These von der Institutionalisie-
rung des Selbst untersucht, inwieweit institutionelle Mechanismen der Er-
zeugung von Identitit in den biographischen Erzdhlungen auszumachen
sind. Im ersten Teil werden anhand verschiedener Situationsschilderun-
gen und -reflektionen zum ersten 6ffentlichen Auftritt als Kopftuchtrige-
rin die Deutungen und Argumente analysiert, die allesamt darauf hinaus-
laufen, die Islamisierung als eigene Wahl zu begriinden. Diese Texte
werden anschliefend in einen theoretischen Rahmen der institutionellen
Erzeugung des Selbst gestellt. Von da aus wenden wir uns in einem dritten
Teil der in den Erzihlsequenzen herausgehobenen Zentralinstitution, der
Schule, zu, die nachhaltig die Thematisierung des Selbst formt. Die Erzih-

I01I

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

lungen weisen eine gerade Verbindungslinie auf zwischen dort getibter
(Selbst-)Essentialisierung und Islamisierung.

Der erste Schritt in die Islamisierung und
das Motiv der eigenen Wahl

Deutlich zeigen die beiden letzten Erzihlsequenzen im vorangegangenen
Kapitel, daR die sorgfiltige kérperliche Ordnung ein Verweis auf eine kulti-
vierte innere Ordnung ist, dal Islamischsein ein individuelles Projekt ist
und nicht blofRer Effekt von Fremdkontrolle. Auch wenn die anderen, wie
Ilknur meint, nicht wissen und nur schwer verstehen konnen, was diese
kultivierte innere Ordnung ist, denn schlieflich ist es nicht jhre Kultur —
diesen Eindruck hat sie aus zahlreichen Gesprichen mit MitschiilerInnen,
in denen sie als Aufklirerin iiber den Islam und das Kopftuchtragen ge-
scheitert ist, weil »die begreifen das nicht und fragen immer wieder dassel-
be, auch wenn ich ihnen das schon zehnmal erklirt habe« —, so wird ihnen
zumindest eine Ahnung vermittelt, daf es eine Ordnungslogik gibt, dem
sich ein systematisch und diszipliniert denkendes und handelndes Subjekt
verpflichtet fithlt. Und diese Ahnung erfolgt in erster Linie nicht tiber den
verbalen Diskurs, sondern iiber den Kérper und seinen Gebrauch.

Ilknur verweist auf eine ganz wesentliche Bedingung, die die Islamisie-
rung zum ethischen und isthetischen Projekt der Selbstkonstitution macht:
die eigene Wahl (vgl. auch Klinkhammer 1999; Watson 1994; Weiss 1994;
Werner 1997). Unter den Erzihlerinnen kann man zwei Gruppen unter-
scheiden: diejenigen, die aus, wie auch immer ausgeprigten, religiésen El-
ternhiusern stammen und frith damit konfrontiert wurden, ein Kopftuch
zu tragen, und diejenigen ohne religiose Sozialisation, die von sich aus,
teils gegen den Willen der Eltern erst spit, etwa um das achtzehnte Lebens-
jahr herum oder noch spiter, begannen, das Kopftuch zu tragen. Die mei-
sten aus der ersten Gruppe wurden zu Kopftuchtrigerinnen um den Zeit-
punkt der Mensis herum, manche auch frither. Der frithere Zeitpunkt
scheint ihnen allerdings nicht gerechtfertigt. Das geht zum Beispiel aus
den folgenden Ausfithrungen Serpils hervor:

»Als wir (meine Schwester und ich, S.N.) dann im Grundschulalter waren, mufiten
wir manchmal Kopftuch tragen, draufien, also an den Wochenenden, in der Schule
nicht, so in der Woche nicht, aber am Wochenende. Da hat mein Vater sehr viel Wert
drauf gelegt, damit wir uns frithzeitig daran gewShnen kénnen, damit es fiir uns

nicht fremd ist, wenn wir soweit sind. Und mufdten wir dann immer tragen. Das

I02

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

haben wir nicht so gerne gemacht. Wir wollten auch nicht von den Mitschiilern gese-
hen werden auf der StrafRe, so am Wochenende wollten wir sie {iberhaupt nicht tref-
fen. Und wir haben dafiir gebetet, hoffentlich sehen wir keinen (lacht). Das war nim-
lich fiir uns nicht so toll, daf} man die Bekannten trifft. Die Fremden, die war'n mir
eigentlich egal so ... Spiter dann, als ich 12 war, da mufdte ich ja richtig Kopftuch tra-
gen, weil ich schon meine Periode hatte und das hab ich damals auch, okay gerne
hab ich das nicht gemacht, aber, ich hab’s gemacht, ich mufite’s einfach. Ich hab
immer alles gemacht, was meine Eltern mir gesagt haben. Deshalb hab ich das auch
gemacht, unter anderem.

... Ich weif8 gar nicht mehr genau ... Ich hab das glaub ich sogar vor der Periode
schon gemacht. Weil, ich wollte auch etwas frither damit anfangen ... In der sechsten
Klasse hab ich im zweiten Halbjahr, da war ich zwo6lf, da hab ich angefangen und hab
nur draufen, also auf dem Schulweg hab ich’s nur getragen, in der Klasse nicht, weil
ich nicht wufite, ob ich das {iberhaupt darf in der Klasse, weil einige Schulen und
Lehrer gab es, die das nicht erlaubt haben, wie heute auch, ne. Und * ich hab dann
einfach auf dem Schulweg getragen. ... In der sechsten Klasse da hab ich mit mei-
nem Klassenlehrer gesprochen, ob ich das Kopftuch nach den Schulferien in der
Klasse anziehen darf und er wollte mit dem Rektor reden. Dann war ich in der sieb-
ten, und die ganze Zeit hat er mir nie was gesagt. Und * in der siebten bin ich einfach
mit dem Kopftuch in die Klasse 'reingegangen. Also ich bin auch mit dem Kopftuch
dageblieben, normalerweise miifdt ich das abnehmen. Und, alle waren auch sehr er-
staunt, meine Kameraden auch. Jemand hat die ganze Zeit so Zeichen gemacht,
»Ziehst du das nicht aus?< und so wihrend des Unterrichts. Und hab ich gesagt,
nein, zieh ich nicht aus. Und dann hab ich meinen Lehrer gefragt, ich will jetzt so
mit Kopftuch immer im Unterricht bleiben. Ja, hat er gesagt, ist gut. Er hat also
nichts dagegen gesagt. ... Ich mufite ja, wenn dann tiberhaupt, ganz mit Kopftuch
sein. Weil, da sind ja auch Jungs in der Klasse und dann mufl man sich bedecken,
normalerweise. Und so, so war das ja geplant. Nur in der sechsten, da hab ich zu frith
angefangen. Das war noch vor meiner Periode. Da konnt’ ich es noch in der Klasse
abnehmen. Es war nur, dafk die Leute sich mal langsam daran gew6hnen, ich wiirde
das machen, in Zukunft. Es war nur so als Vorstufe (lacht), fiir die anderen und fiir
mich auch eigentlich, daf} ich mich selbst daran gewohne.

Ist eigentlich alles unsinnig und unislamisch, also find ich heute. Heute find ich
das nicht so schén. Heute wiird ich’s nur machen, wenn das Kind in dem Alter ist.
Wenn es Pflicht ist, dann macht sie das eben. Punkt, fertig. Also keine Vorstufen,
und nicht so als kleines Kind, so wie wir. Wir mufdten auch, als wir zwei, drei Jahre
alt waren, mufdten wir wohl auch Kopftuch anziehen, hat meine Mutter uns erzihlt,
ich kann mich nicht daran erinnern. Sie hat erzihlt, mein Vater hat sehr groflen
Wert darauf gelegt, die Mddchen mufdten immer ein Kopftuch anhaben. So kleine
Kinder, ... beim Spazierengehen, bei Besuchen und so, zu Hause nicht. Find ich

103

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

nicht so schén. Weil, das ist keine Pflicht, warum soll man die Kinder damit bela-

sten.«

Der Gedanke der Gewthnung ist verbreitet — auch der eine oder andere
Imam befiirwortet dieses Vorgehen —, aber keine generelle Praxis. Unter
den jungen Frauen herrscht einheitlich die Ansicht vom Kopftuchtragen
als Pflicht, die an eine bestimmte Bedingung gebunden ist und erst dann,
exakt mit Eintritt dieser Bedingung, einzul6sen ist. Erst dann macht es
Sinn als religiose Pflicht; sonst ist es, weil der Sinn fehlt, nur Willkiir, reine
Form, personliche Belastung. Fiir Serpil steht die Pflicht der Bedeckung
mit Einsetzen der Menstruation nicht in Frage. Dem Alter entsprechend ist
sie vor allem an elterliche Weisung gebunden. Gehorsam und abstraktes
Wissen mischen sich. Allerdings hat sie keine Wahl; das ist ihr am Beispiel
der offen rebellierenden ilteren Schwester deutlich geworden, denn fur
diesen Fall »haben sie (die Eltern) eine Losung gefundenc, wie sie ironisch
formuliert, »die haben sie in die Tiirkei auf ein Internat geschickt, haben
gesagt, da wird sie schon richtig erzogen und wir, die wollten ja sowieso
nach, meine Eltern«. Sie empfindet diese »Losung« als »hart«, beim Reden
wird sie von Emotionen {ibermannt, die sie nur schwer ziigeln kann und
die auf diese Angelegenheit als Drama verweisen, aber sie enthilt sich der
Beurteilung. Sie ist mit diesem gewaltsamen Vorgehen nicht einverstan-
den, empfindet aber die Anforderung als legitim. Damit spricht sie einen
Konflikt an, fiir den es unter den gegebenen Umstinden keine echte L&-
sung gibt. Einzig Pidagogik als Konfliktvermeidungsstrategie kann grei-
fen. Sie selber fiigt sich in das Unvermeidliche, aber sie versucht den Pro-
zef$ fiir sich zu steuern durch eine Politik der kleinen Schritte, indem sie
einen voriibergehenden Zwischenraum fiir sich und die anderen schafft.
Sie tastet sich langsam vor, um herauszufinden, was erlaubt ist, was die
anderen ihr erlauben — eine zégerliche und Schwiche andeutende Taktik,
die sie im Nachhinein verurteilt und als tiberfliissig empfindet. Der Schritt
zur Kopftuchtrigerin ist hart, er ist eine psychische Belastung, die sowieso
von der betreffenden Person gemeistert werden mufS und nur allein gemei-
stert werden kann. Da ist nichts abzufedern. Diese Belastung muf aber
nicht frither als notwendig, vor der biologischen Reife erfolgen. Aus der re-
ligiosen Perspektive ist das Kopftuchtragen vor diesem Zeitpunkt fiir Serpil
wie fuir alle anderen Frauen durch nichts zu rechtfertigen.

Diese Position zeigt sich auch in alltagspraktischen Handlungsakten.
So brachte eine der Frauen, Jehan, zum Treffen einer Madchengruppe im
Frauenraum der Moschee ausnahmsweise einmal ihre Tochter im vorpu-
bertiren Alter mit. Wihrend traditionelle Muslimas es fiir selbstverstind-

104

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

lich halten, daf} Frauen und Midchen in der Moschee und vor allem im Ge-
betsraum ihr Haar aus Respekt vor dem Ort bedecken, machte diese Frau,
unbeeindruckt von skeptischen Blicken, keinerlei Anstalten, ihre Tochter
entsprechend zu kleiden. Es wire in ihren Augen reine Frommelei, ein Akt
der Ungldubigkeit, kein gesetzestreuer Akt, sondern ein Zugestindnis an
die Traditionalisten gewesen.

Afaf, die ebenfalls aus einer religiosen Familie stammt, deren Eltern
allerdings iiber hohe Bildungsabschliisse verfiigen (der Vater ist Akademi-
ker; die Mutter hitte studieren kénnen, wenn sie nicht geheiratet hitte und
ihrem Mann nach Deutschland gefolgt wire) und die sie, im Kontrast zu
Serpils Eltern, als aufgeschlossen und keineswegs traditionell, wenngleich
ein wenig altmodisch charakterisiert, begann ebenfalls im Alter von drei-
zehn das Kopftuch zu tragen. Die Mensis war fiir sie der Punkt, der, wie sie
durch die dlteren Schwestern wufdte, die alsbaldige Verinderung einleitet.
Sie spielte zunichst aber noch mit dem Zeitpunkt, indem sie sich und den
Eltern, die danach fragten, das Ende der nichsten Ferien, dann den Beginn
des neuen Schuljahres, dann wieder die nichsten Ferien als Termin setzte,
bis sie sich endlich zum faktischen Handeln entschlof. Eine der Schwe-
stern, so fiihrt sie an, habe es noch linger, nimlich bis zu ihrem fiinfzehn-
ten Lebensjahr, hinausgezogert, weil sie Schwierigkeiten in der Schule er-
wartete. Afaf gibt als Griinde fiir ihre Verzégerungstaktik an, dafd sie
gewartet habe, bis sie sich zutraute den Fragen der MitschiilerInnen und
LehrerInnen nach den Griinden plausible Argumente entgegenzusetzen.
Sie beschreibt ihre Einfithrung als Kopftuchtrigerin folgendermafien:

»... In der 6. Klasse kam ich dann nach den Sommerferien plétzlich mit Kopftuch in
die Schule. Ja, da kam natiirlich die Reaktion. Natiirlich waren erst mal alle erstaunt,
das ist immer so, wenn man was Neues macht. Haben sie mich gefragt, warum ich
das mache. Ging schon im Bus los. Dann hief$ es natiirlich, du Arme, deine Eltern. Ja
dann wird man erst mal bemitleidet, als ob das ein Zwang wir, dann tu ich denen
leid. Dafl meine Eltern mich gezwungen haben, denken die Leute. Das ist immer
dieses Vorurteil, was sie meisten haben, daf}, wenn die einen sehen, immer gleich
denken, dafl man das zwanghaft trigt. Ja am Anfang, das war wie ‘'ne Bombe, weil
man von allen Leuten so auf einmal gefragt wird und bemitleidet wird. Da bin auf
einmal nur in Trdnen ausgebrochen. Und erst einen Tag spiter, ich hab immer nur
so grob gesagt, ja, das ist wegen der Religion und so, und meine Eltern haben mir da
freie Entscheidung gelassen. Ich hab’ dann irgendwie doch geweint, weil, das war
mir dann zuviel, weil, da hatte auch ein Mitschiiler mir einmal das Kopftuch vom
Kopf gezogen und das war mir dann so peinlich. Da stand ich da so vor allen. Dann

hab ich auch irgendwie geweint. Aber am zweiten, dritten Tag hab ich denen das al-

105

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

les erklirt, warum ich das Kopftuch trage, aus religiosen Griinden, weil ich méchte,
daR man auf meine inneren Werte achtet und nicht auf mein Auferes. >Ja, du hast
doch frither auch keins getragen, warum denn jetzt auf einmal?<>Ja, weil ich jetzt, ab
der Pubertit, ich entwickele mich zu einer Frau, und da will ich halt, daff man auf
meine inneren Werte achtet. Das trigt man nur vor fremden Minnern. ... Und dann
hab ich denen erklirt, daf ich das natiirlich aus freien Stiicken tue, weil ich davon
tiberzeugt bin. Und dann war das fiir die Leute kein Problem. >Ob du jetzt ein Tuch
aufhast oder nicht, solang’ du die alte bleibst, ist das kein Problemc. Ja und das haben
die dann auch gemerkt. Und das war eigentlich immer ein gutes Verhiltnis. Gott sei
Dank nicht 'mal ein Lehrer, was heifdt unterstiitzt, die haben da kein Wort driiber
verloren. Keiner hat gefragt. Es war, als wiirde ich es nicht tragen. Da hat sich nichts
verandert. Gar keine Reaktion. Das hat mich wiederum auch gewundert, weil ich,
okay, ich hab jetzt nicht damit gerechnet, daff man mich dadurch benachteiligt, aber
ich dachte, wenigstens fragen sie »Ja, warum machst du das denn jetzt auf einmal?<
Aber das war total die Gleichgiiltigkeit. Ja, zuerst fand ich das ein bifichen komisch,
kam ich mir ein bifdchen bléd vor: Juckt die das nicht, was ich mache? Aber dann
fand ich das auch gut. Hab ich gesagt, naja, vielleicht ist das fiir sie auch, daf sie mir
nicht zeigen, daf ich jetzt anders bin. Vielleicht ist es fiir sie 'ne Hilfe, da} die mich
jetzt nicht bedringen. Weil, viele Lehrer trauen sich nicht so, die denken dann im-
mer: Privatsphire und das Kind, wollen nicht so an die Psyche. Dabei ist es eine ganz
normale Frage. Also ich find es normal, wenn einer jetzt plotzlich mit Irokesen-
schnitt ankommt, dann wiird ich sagen, wie kommst du auf einmal dazu oder, weil
man irgendwie einen anderen Lebenswandel bekommt. Aber da hat keiner irgend-
wie ein Wort driiber verloren, was mir spdter eigentlich auch ganz recht war. Ja, und
nach einem Jahr oder so war das dann fiir die normal, dann kannten die mich mit

dem Kopftuch.«

Wie fiir Serpil ist es auch fiir Afaf einsichtig und unstrittig, daf sie als gliu-
biges Midchen sich an religioses Gesetz hilt. Wie bei ihr gestaltet sich der
Ubergang als Krise in bezug auf das Verhiltnis zwischen dem Selbst und
den anderen. Ein Problem ist aus der psychosozialen Perspektive Robert
Kegans (19806) in beiden Fillen eine Ungleichzeitigkeit in der Organisation
des Selbst. Das Kopftuch ist die Technik, die den Auftakt fiir eine Neuorga-
nisation des Selbst setzt, die innerlich noch nicht richtig in Gang gekom-
men ist, aber gegeniiber den anderen vertreten werden muf. Hierfur
braucht es sozialvertriagliche Plausibilisierungsmuster, die Afaf von ihren
Eltern und ilteren Schwestern erhilt, wihrend Serpil, im traditionellen
Milieu auf sich allein gestellt, auf die GewShnungstaktik ausweicht. Afafs
Argumente wirken wie Bedienungsanleitungen, was nicht heilen mug,
daf sie sie nicht fiir wahr hilt, aber sie entsprechen kaum der Reife einer

106

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Dreizehnjihrigen und sie bleiben zunichst Teil einer abstrakten Rede.
Anscheinend iiberzeugt die anderen, die den Sinn dieser Technik nicht se-
hen, weniger das Argument der »inneren Werte«, sondern das der Freiwil-
ligkeit dieses Aktes, der aus personlicher Uberzeugung vollzogen wird. Das
ist auch der Grund dafiir, dafl die ganze Angelegenheit nicht schamvoll
verschwiegen werden muf}, sondern daff man sich miteinander dartiber
auseinandersetzen kann. Dariiber zu reden: Die Stimme ist neben der Kor-
per- und Kleidersprache, der sich Afaf, die im Alltag Jeans und weitere Pull-
over bevorzugt, nicht in ausgefeilter Asthetisierung (vgl. Kapitel I1) bedient,
fiir sie die wichtigste Plattform der Reprisentation des Selbst. Dariiber ver-
mittelt sie, dafl sie ein eigenstindiges Selbst und eine persénliche Motivati-
on hat. Das wiederum fithrt dazu, dafl das Kopftuch wie die ethische isla-
mische Praxis einerseits dem religiosen Gesetz folgen und andererseits
neben dem Irokesenschnitt und »irgendwie einem anderen Lebenswan-
del« eine gleichberechtigte verweltlichte Stellung im Wirbel der >postmo-
dernen< Zeichen und Subjektlagen einnehmen. Die gleiche Parallelitit
zeigt sich auch im Bestreben der damals dreizehnjihrigen und jetzt iiber
zwanzigjihrigen Afaf in einer Person »die alte zu bleiben« und sich doch
zu verindern.+

»Die alte zu bleiben, die »kein Problem« macht oder ist, die nicht den
Status quo der bestehenden Klassengemeinschaft anriihrt, 148t sich hier
sowohl als Taktik der Fortfithrung der bestehenden sozialen Integration#
verstehen wie auch als subjektive Strategie der Herstellung einer Synthese
von islamischer Kultivierung des Selbst und persénlicher Mentalitit, die
wiederum unter Umstinden zu subversiven Akten hinsichtlich eines Islam
als allumfassendes System der Methodisierung des Selbst fithrt. So schil-
dert sie mit sichtlichem Vergniigen, wie sie trotz der Verschleierung in den
Schulpausen mit den Jungen Billard spielte und ihrer Mutter, die sich beim
Heimkommen von der Schule danach zu erkundigen pflegte, wie der Tag
gewesen sei, auch ausfiihrlich, geradezu geniiRlich dartiber berichtete, und
zwar wohlbewufdt, daf3 sie sie damit aufforderte, sie zu tadeln und darauf
hinzuweisen, dafl es schicklicher sei, sich in den Pausen »mit den Mid-
chen zu unterhalten«. Subversiv heifét hier nicht, daR sie heimlich und ge-
zielt gegen ein System arbeitet, sondern sie fiillt die Liicke, die zwischen is-
lamischer Regulierung und von dieser nicht dezidiert abgedeckter Alltags-
praxis liegt. Und sie legt, wo es um die Markierung ihrer subjektiven Deu-
tung des angemessenen Handelns geht, eine dezidierte Offenheit an den
Tag. Im Falle des Billardspielens mit den Jungen bedeutet das, dafl sie, da
sie damit keine erotische Intention verfolgt, auch keine Veranlassung sieht,
sich eines harmlosen Vergniigens zu enthalten. Ihrer Ansicht nach ver-

107

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

stoft sie gegen traditionelle, eher ritualistische Vorstellungen des zwi-
schengeschlechtlichen Umgangs, aber nicht gegen moderne bzw. >wirk-
lich< islamische, die die subjektive Absicht als Mafstab setzen.

Zugleich bemiiht sie, die sich in der Retrospektive als »Chaot der Klas-
se« und »Witzbold« beschreibt, sich um die Herstellung einer der islami-
schen Ethik gerechten Weiblichkeit. Das kommt in der folgenden Erzihlse-
quenz zum Ausdruck:

»... Und dann haben wir auch Theaterstiicke gespielt. Dann hatte ich meistens auch
‘ne Hauptrolle, weil ich immer so gut schauspielerisch einiges darstellen konnte.
Was ich damit eigentlich sagen will: daf ich eigentlich gut aufgenommen wurde. Ich
war immer noch der Witzbold, der Chaot der Klasse und immer ganz lustig ... Da hat
ich auch immer meine Bedenken, jetzt geben die mir keine Rollen mehr oder nur
noch 'ne kleine. Hat mich mal 'ne Lehrerin gefragt, ob ich {iberhaupt noch bereit
bin, das zu machen, weil ich mich ja jetzt verschleiere, wie sie gesagt hat, und ob ich
dann noch bereit bin, so auf der Bithne den Kasper zu machen. Ja, das war ja ein nor-
males Stiick. Ich hab ja nicht da 'rumgetanzt oder so. Das wiirde dann auch wieder ...
meiner Kleidungsvorschrift (belustigt) widersprechen, wenn ich mich vorschrifts-
mifig verhalte und dann den Kasper spiele. Man soll dann ja auch die ganzen Bewe-
gungen, ja aber war ganz normal in dem Stiick, hab ich gesagt, nee, das mach ich ...
Ja und da war ich eigentlich froh, daf} sie—, also sie sagte, ja ich glaub’ nicht, dafl es
die Leute stort. Ob du jetzt ein Tuch anhast oder nicht, Hauptsache, du stellst es
schauspielerisch gut dar. Ja, da war ich auch ganz froh.«

Afaf verbannt den tanzenden Kasper aus ihren Bewegungen, die in eine
neue weibliche Ordnung des Kérpers und der Seele zu iiberfithren sie be-
strebt ist. Sie wechselt, was zugleich ein Motto ihrer Lebensfiihrung ist, ins
seriosere Genre, aber sie verldfit die Bithne nicht.#* Sie tilgt den tanzenden
Kasper, der Ziige des Hofnarren hat, nicht ginzlich. Sie bejaht das islami-
sche Ordnungssystem einschlieflich der Geschlechteridee, aber sie ist zu-
gleich bestrebt, es mit eigenen Wiinschen und Handlungen zu durchset-
zen. Wo andere Gegensitze definieren, formt sie Kombinationen. DaR sie
sich islamischen Regulierungen unterwirft, ist fiir sie keine Frage, aber sie
nimmt sich das Recht heraus, das Andere, daf} nicht offensichtlich unisla-
misch ist, in ihr personliches Handlungssystem zu integrieren, sich an die
Gesetze haltend, aber selbst abwigend, zu synkreieren. Der offene Raum,
der zwischen den Ordnungssystemen klafft, ist der Raum, der ihr ermég-
licht, zwischen Alternativen zu wihlen und der die Chance zu einer subjek-
tiven Aneigung des Islam und einer Transformierung des Subjekts zum
Islamischen hin erméglicht, indem sie ihn, nicht beliebig, sondern im Rah-

108

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

men der Verbindlichkeiten in ihre subjektiven Begehren eingliedert und
diese, umgekehrt, mit seinen Normen und Werten abgleicht.

In Serpils wie in Afafs Argumentation ist eine Ambivalenz spiirbar. Ei-
nerseits sind es, wenn auch in verschiedenen Formen, die Eltern, die auf
das Kopftuch und damit auf Verdnderungen von Selbstidentitit insistieren;
die Fithrung liegt eindeutig bei ihnen. Serpil zum Beispiel restimiert, dafy
sie gehorcht habe wie immer. Dann findet jedoch eine Verlagerung statt:
Das Kopftuch und damit der Ubergang in die Islamisierung wird ange-
nommen und zur eigenen Sache gemacht. Die Midchen tibernehmen die
Initiative und vertreten es in ihren sozialen Kontexten als Angelegenheit
des Selbst und binden sich somit als Muslima sozial neu ein. Das tiefe
Selbst als Begriindung vermittelt nicht nur Selbstanerkennung, sondern
auch die Anerkennung durch andere. Es ist eine Taktik, die der modernen
Idee des Individualismus und jener prekiren Balance zwischen Selbstbe-
hauptung und Universalismus entspringt (Heller 1984: 14). Dazu bemerkt
Dumont:

»Zunichst einmal impliziert die Auffassung vom Menschen als Individuum die
Anerkennung einer ausgedehnten Entscheidungsfreiheit. Bestimmte Werte wer-
den, anstatt dem sozialen Konnex zu entspringen, vom Individuum zu seinem eige-
nen Nutzen gesetzt. Mit anderen Worten, das Individuum als (sozialer) Wert ver-
langt, da8 die Gesellschaft ihm einen Teil ihrer Befugnis zur Festsetzung der Werte
abtritt. Die Gewissensfreiheit ist das charakteristische Beispiel. Das Fehlen einer
zwingenden Vorgabe, das die Entscheidung moglich macht, ist folglich in Wirklich-
keit durch eine héhere Vorschrift verordnet« (1991: 278).

Bezogen auf die jungen Frauen und Midchen heifdt das, dafl sie intuitiv auf
eine »hohere Vorschrift«, eine soziale Idee reagieren, die einen Entwurf
von Identitit und Techniken der Selbstkonstitution enthilt. Mit dem Kopf-
tuch werden sie somit in ein bestehendes soziales Spiel gedringt, in dem
die anderen entsprechend antworten, nachdem sie sich tiber Gestindnisse,
Gespriche und Zeichen (wie die Kleidung) vergewissert haben, dafl die
betreffende Person es will. In Afafs und Serpils Schilderungen kann man
den Umschlag vom »sozialen Konnex« (Dumont) zum optierenden Indivi-
duum erkennen. Ihre biographischen Erzihlungen zeigen dariiber hinaus,
daR sie sich in den folgenden Jahren in diese Richtung vervollkommnen.
Sie verquicken zunehmend islamische Ideen und Regulierungen mit nicht
islamischen oder setzen sie zumindest in eine Beziehung des Vergleichens
und des Abgleichens zueinander. Sie islamisieren sich zunehmend und
offnen sich gleichzeitig zunehmend dem Nichtislamischen, aber keines-

109

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

wegs, wie sie betonen, dem Unislamischen, das das Islamische unterliuft.
Das Selbst in der Idee des Individualismus bildet ein zentripetales Feld, in
dem die eigene Urteilskraft residiert und Umorganisationen in Gang ge-
bracht werden.

Im Falle der Frauen, die sich im spiteren Alter islamisieren, bildet der
Aspekt der Wahl als Bestandteil der Konstituierung zum souverinen Selbst
von vornherein eine Rolle. Nachdem sie begonnen haben, sich mit dem
Islam auseinanderzusetzen — teilweise zum ersten Mal in ithrem Leben,
wobei die Betonung in den Erzihlungen immer darauf liegt, dafl man sich
Wissen tiber den Islam als logisches Ordnungssystem angeeignet hat, also
uiber Kopfarbeit, und daraufhin feststellten, daf sie an Gott und eine gottli-
che Gesetzgebung glauben — setzte die Frage des Kopftuchtragens ein. Mit
der inneren Uberzeugung gldubig zu sein, ist fiir sie der Zeitpunkt gekom-
men, ein Kopftuch aufzusetzen, um den Identititsprozef tiber die Technik
fortzuschreiben wie auch den anderen sich als Individuum zu prisentie-
ren. War in den obigen Fillen die biologische Reife der Ausgangspunkt, so
sind hier Wissen und Uberzeugung bzw. »Motivation«, wie eine Frau es
formuliert, ausschlaggebend. In der folgenden, langen und komplexen Er-
zihlpassage, die ich weitgehend ungekiirzt wiedergebe, um das ProzeRhaf-
te und Interaktive, das die Entwicklung zur Muslima charakterisiert, deut-
lich werden zu lassen, finden wir das Beispiel fir den Schritt in die
Islamisierung durch eine junge Frau, Amina, deren Eltern aus Marokko
kommen:

»... Mitte der zwolften Klasse war ich mal zum Spaf ja, in einer Moschee. Ich wurde
mitgenommen von einem Midchen, >ja komm doch mit in die Moschee«. Es war
Ramadan. Und ich, »da gehen nur Minner hin und wieso<, und all so, war sowieso
halt deutsch, ich wufite nicht, daf auch eine Deutsche—, daf auch eine Frau oder
eine, also eine weibliche Person in die Moschee gehen konnte und hatte bis dahin
auch so sehr wenig tiber den Islam gewufit. Vor allem, weil ich kein arabisch konnte,
also, die Biicher, ich hatte iiberhaupt keine Biicher {iber den Islam, ich hatte, ja gut,
ich meine, es war halt islamisch und, das war es dann auch schon. Und dieses Mad-
chen hat mich dann halt *, mit in die Moschee genommen und ich hab dann halt so,
so dieses Kopftuch und Jeans und, also ganz enge Jeans und also, man hat schon ge-
sehen, daf ich nicht eine bin, die jetzt auch praktiziert. Habe ich mir alles angeguckt,
ja, »mmh, mmbh, okay, gut, ja<. Dann war da ein Madchen, ein * zwanzigjihriges
Midchen, die hatte ihr Abi gemacht und ist hier aufgewachsen, hat die deutsche
Staatsangehdorigkeit und ihre Eltern auch, und * sie hat sich dann sehr fiir mich in-
teressiert. Sie hat sich mit mir unterhalten, und mich hat das gewundert, weil ich bin
ja eigentlich eine, die jetzt auch nicht zu ihr pafit, weil sie *, sie war eine praktizieren-

110

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

de Muslima und hat Jura studiert oder so was. Und *, gut, dann, dann war lange Zeit
nichts und dann kam, hat dieses Midchen wieder, »ja kommst du mit in die Mo-
schee?< und ich »ja, ja, mache ich mal«. Weil das waren halt Mddchen, * da habe ich
gespiirt, mit denen habe ich irgendwas zu tun, ja. Also irgendwie so vom—, viel-
leicht jetzt marokkanisch oder arabisch oder wie auch immer, und mir ging es ei-
gentlich um die Midchen, ja. Und, naja gut, dann war ich halt da und * dann kamen
halt auch so elementare Sachen, wurde halt unterhalten ja, * wie ist das jetzt mit dem
und dem und islamisch und sollte man dies oder jenes und da habe ich halt erst so
angefangen, mich mit dem Islam auseinanderzusetzen. Weil es ja meine Religion
sein sollte eigentlich, und ich habe dann einen deutschen Koran gekauft, also, auf
deutsch tibersetzt, weil die arabische Sprache mir ja nichts sagte und * hat mir sehr
gut gefallen, ich bin dann 6fter mal hingegangen und * auch unterhalten, hat mich
angesprochen in irgendeiner Weise, obwohl, anfangs fand ich viele Sachen, also, stand
ich denen ablehnend gegeniiber, hab das auch geduflert. Und es waren auch viele
dabei, die auch kein Kopftuch trugen, also auch nicht praktizierend waren, und spi-
ter habe ich halt auch mit dem Gebet angefangen und habe mit dem Midchen auch
ofter so Ausfliige und so, Unternehmungen gemacht und habe mich irgendwie zu
denen *, ja ich konnte so sein, wie ich wollte, ja so, Ich sein, einfach Ich sein, und das
war okay, also das hat mir ganz gut gefallen, mit den Madchen, weil das war so wie
ich. Also das waren Midchen wie ich, halt, einige mehr oder wenige praktizierend. ...

Wir hatten dann halt mehrere Ausfliige gemacht. Mir hat das ganz toll gefallen,
und, meine Eltern waren einverstanden, also die waren nur dagegen, daf ich in die
Moschee gehe am Anfang, >ja warum denn, und tiberhaupt, kiimmer’ dich um deine
Schule< und so. Und ich, »ja das ist ja auch wichtig< und also, ich hab das irgendwie
durchgesetzt. Also mein Vater war am Anfang sehr dagegen. Weil er dachte, das
wire Ablenkung und das miiféte nicht sein, eigentlich, ne. Ich bin dann halt trotz-
dem immer hingegangen und dann im Sommer, von der zwolften Klasse auf die
dreizehnte Klasse, waren wir im X-Park und *, da habe ich halt, und ich habe mich
aber vorher schon unwohl gefiihlt, in meiner Haut ja. Irgendwie, in der Schule, ich,
ich hab mich halt ganz normal frisiert wie jedes andere Midchen auch, ja und, ir-
gendwie kam dann immer mehr dieses Unwohlfithlen und Sichunwohlfiihlen ja.
Also * auch auf der Strafle, wenn mir irgendwelche Minner begegnet sind, also
nicht Deutsche, sondern unsere marokkanischen Minner, ich hab mich unwohl in
meiner Haut gefiihlt. Also so wie ich aussah. Ich, es war halt ohne Kopftuch und
normal frisiert einfach. Und das hat sich dann Mitte—, nach der zwélften Klasse im-
mer mehr verstirkt und, und dann habe ich mir iiberlegt, >ja, fithlst du dich dann
wohl, wenn du das Kopftuch trigst?<. Da habe ich gemeint, nee, das kann ich aufkei-
nen Fall machen. Was soll denn das, die Schule, die kennen dich doch anders, also
das mache ich nicht, ne, auf keinen Fall und, das ist ausgeschlossen, das mache ich
tiberhaupt nicht. ... Aber es war halt etwas in mir ausgeldst worden, so dieses Interes-

III

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

se an der Religion und *, naja. Und ich habe dann halt gefiihlt, also selbst wenn ich
jetzt nicht in die Moschee gehe, es wird nie so wie vorher, also es wire ein Betrug,
wenn ich jetzt dem einfach, wenn ich sage, ach, Zweifel beiseite, mach deine Schule
und laft es einfach. Ich bin den Zweifeln nachgegangen und habe gemerkt, also ich
habe eine tolle Religion eigentlich. ... Ich habe dann, also Fragen auf meine Antwor-
ten auch gesucht, weil, das Leben bestand ja nicht nur aus der Schule, ja. Also es gab
ja auch ein Privatleben, wo man sich auch mit Sachen auseinandergesetzt hat, ja, wie
ist das mit dem Tod und wie ist das mit dem und dem, und dem Sinn des Lebens
und ich hatte auf der Schule auch ein Philosophiekurs besucht, und ich fand das so
was von an-den-Haaren-herbeigezogen. Diesen Unterricht hatte ich von einem
Atheisten bekommen, also ein tiberzeugter Atheist, also das war dann auch auf der
einen Seite die Moschee und auf der anderen Seite dieser Philosophieunterricht. Das
war dann immer so, ich muf mich einfach damit auseinandersetzen. Weil er meinte
hier, gut, es gibt keinen Gott und der Beweis ist so und so. Fiir mich war das kein
Beweis, den er mir erbrachte und, naja und dann gab es ein Hin-und-Her und ich
erzdhlte ihm auch, daf} ich in der Moschee war und das und jenes und iiberhaupt
und, also eine lange Auseinandersetzung, ein halbes Jahr. In die Moschee bin ich
immer hingegangen, habe ich mich wohlgefiihlt mit dem Kopftuch und, ich habe
mir gedacht, ja das muf doch, die ganzen Probleme miifiten auf einen Schlag weg-
gehen, wenn ich ein Kopftuch anziehe, ja. Dann, dann fiihle ich mich vielleicht woh-
ler und *, weil, ich hab dann auch mit dem Gebet, das war dann auch nicht so richtig,
je nachdem, wie ich Lust und Laune hatte, aber ich habe halt gemerkt, das war nicht
richtig, also, hatte auch so ein schlechtes Gewissen mir gegentiber.

Und, und von all dem haben meine Eltern nichts mitbekommen. Das war halt
ein Prozefs gewesen, der sich in mir abgespielt hat. Auch die Leute um mich, ich hab
nicht mit den Freundinnen dariiber gesprochen, weil, n6 also, das war fiir mich zu
privat einfach. Und * dann, kurz vor Ende der Ferien, da kam ich praktisch in die
dreizehnte Klasse, war so ein Ausflug angesetzt mit den Madchen, wieder X-Park
und fotografieren und Picknick und wie auch immer. Da hab ich halt zufillig ein
Gesprich gehdrt, von zwei Madchen, die vor mir gingen, jiingere, also so dreizehn,
vierzehn oder so und ich war dann, irgendwas mit achtzehn glaube ich. Und die eine
meinte, »du hattest doch heute Premiere, wie war es denn? Wie wurde es aufgenom-
men?< Die andere meinte, »ja so normal, och das war nichts, das war nicht der Rede
wert, das war okay<«. Und dann habe ich halt gedacht, wahrscheinlich hat die heute
das erste Mal das Kopftuch getragen, und dann habe ich zuriickgefragt und, irgend-
wie war dann in mir so dieser Stachel darin gesessen, also das war fiir mich so dieser
Anlafl. Das war bestimmt nicht die Ursache, ja. Die Ursache liegt wahrscheinlich
ganz woanders. Am nichsten Tag ziehe ich mich an, um in die Schule zu gehen. *
Ich ziehe mich ganz normal an, unbemerkt, also ohne zu merken, daf ich da mein
Kopftuch anziehe ja, also. Das war dann ganz komisch, ja, daf ich so ein Kopftuch

112

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

einfach ganz normal anziehe und dann gehe ich da langsam in die Schule, so wie in
Trance einfach, ja. Und, vor der Schule denke ich, ja, das kannst du ja noch auszie-
hen, machst du das vielleicht. Wie sieht das noch aus und tberhaupt, also, wer
zwingt dich denn tiberhaupt? Es verlangt doch keiner was von dir und wie auch im-
mer. Aber, habe ich halt gemeint, du gehst einfach durch und so. Gut, ziehe ich das
durch und das war fiir mich ganz schlimm, weil das die dreizehnte Klasse war, * also
eine andere Stimme in mir sagte, warte halt doch ab, bis du mit den Leuten nichts
mehr zu tun hast und, du hast praktisch mit denen die ganze Zeit, von der fiinften
bis zur dreizehnten, und die kennen dich anders und du sollst jetzt auf einmal so
auftreten, ja, wie soll denn das gehen? Die wiirden dich bestimmt nicht akzeptieren
und du wiirdest Schwierigkeiten in der Schule bekommen und die Lehrer wiirden
dich, eine, zwei, drei, vier, fiinf Noten niedriger setzen.

Dann bin ich halt in diese gewohnte Gruppe gegangen, wo ich immer stehe, so
mit meinem Kopftuch. Also es war ein unbeholfenes Kopftuch auch, diese normale
Kleidung wie bisher und dann das Kopftuch. Also es pafite auch nicht so ganz zu-
sammen. Ja hallo, hallo, ja ganz normal. Ich wurde gar nicht bestaunt, das war das
Komische. Ich wurde tiberhaupt nicht bestaunt, nur, ja hallo, also es wurde gar
nichts gesagt, also irgendwie tiberhaupt nicht. Ich habe darauf gewartet, daf8 irgend-
wie was kommt. Hitte auch die Antwort sofort parat gehabt oder patzig geantwortet.
Nichts. Ja und dann ging es weiter zu den Lehrern. Lehrer ist ja so, <unverstind-
lich>. Ja einige auch, »ja, was soll denn diese Tracht?>, oder — also, spafieshalber.
Also es war nie bosartig. >Ja was soll, was ist denn das?< Tracht, * das Trachtdings,
also es wurde als Tracht ausgelegt und, »ja was ist das?< und >warum denn neuer-
dings?<und so. Ja gut und dann eben zwei Wochen spiter, sagt mir dann so ein Mit-
schiiler »Ja sag mal, was, was soll denn das? Warum ziehst du jetzt ein Kopftuch an?«
(lachend) und so. Und dann hat halt der gemeint, »ja, wir haben erwartet, dafl du das
eine Woche spiter vielleicht ausziehst, dafé es vielleicht nur so eine Macke ist, so eine
kurze, weil du doch in die Moschee gehst neuerdings«. Ich meine >nee, das habe ich
fiir den Rest meines Lebens jetzt so bestimmt, ja<. Ja und dann war der halt ganz
bestiirzt, ja warum denn und so. Weil, es war in deren Kopfen auch dieses — unter-
driickt, Kopftuchunterdriickung und ich werde unterdriickt und man wollte das
nicht so. Also man—, ich habe es aber nicht so ausgelegt, als, als wiirde das gegen
mich gerichtet sein, sondern, man wollte das nicht fiir mich, also, ich sollte nicht so
sein, also so nach deren <unverstindlich>. Na ja gut und * so mit dem Kopftuch, daf3
irgendein Lehrer, wie ich von anderen Leuten jetzt gehort habe, gesagt hat, die unter-
richte ich nicht oder daf irgendein Lehrer mich auch mit den Noten, also wegen
meinem Kopftuch, ng, tiberhaupt nicht. Obwohl, ich habe das erwartet, also es gab,
also das war wirklich bei uns so, der Lehrer konnte die Note machen, die er wollte
und man konnte sich wenig dagegen wehren. Also, ich, ich hitte da echt keine Chan-
ce gehabt, wenn. Es gab da Lehrer, die konnten das durchsetzen. Und das war aber

113

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

nie so gewesen. Das hat mich gewundert. Dann hab ich halt mit diesem Kopftuch
auch mein ganzes Abi durchgezogen. Und *, ich habe mich dann wohler gefiihlt.
Also es war fiir mich wirklich eine Befreiung. Es war fiir mich echt gut. Ich habe
dann auch diese Gebete, also mit dem Kopftuch, du betest auch regelmiflig und *
auch in deinem Reden und wie auch immer, versuchst du mal etwas, halt, islami-
scher zu sein, weil *, ich meine, auch so an den Tod denkend, daf ich ja irgendwann
mal, auch wenn ich noch jung bin, daf ich irgendwann mal sterben werde und daf3
ich dann auch Verantwortung, also, praktisch rechtfertigen mich muf. Einfach
rechtfertigen, dafl wir das noch nicht getan haben.«

Aminas Leben verliuft zunichst ausschlielich zwischen der Schule und
dem Elternhaus. Sie fiihlt sich offensichtlich, wie ihr anfangs entschliipft,
als deutsche Frau. In der Schule, einem gutbiirgerlichen Gymnasium, das
auch von Ministerkindern besucht wird, und das héchstens eine Handvoll
»Auslinderkinder< aufzuweisen hat, dem Zentrum ihres Lebens, ist sie
sehr leistungsstark, hat da ihre Freundinnen. Mit achtzehn besucht sie
zum ersten Mal eine Moschee und ist zunichst nicht besonders angetan
davon. Ausschlaggebender ist, daR sie islamische Midchen kennenlernt,
die die gleichen Biographien haben wie sie, die »so sind wie ich« und bei
denen sie »einfach ich sein« kann trotz ihrer anfinglichen Skepsis und ih-
rer, im Vergleich zu ihnen, gravierenden Mingel. Sie trifft sich mit ihnen
und bekommt tiber die Gespriche tiber das »Islamische«, das an Alltags-
handeln ankniipft, Interesse, sich mit dem Islam, der bisher tiberhaupt
nicht zu ihrer Welt gehorte, auseinanderzusetzen, »weil es ja meine Religi-
on sein sollte eigentlich«. Sie deutet ihren Schritt in die Islamisierung als
ein Uberrolltwerden von ihren innersten Bediirfnissen: Wie in Trance
macht sie sich entgegen jeglichen rationalen Einwinden zur Kopftuchtri-
gerin. Der Islam taucht aus dem Hintergrund als zweite innere Stimme
auf, die die erste, seit Jahren dominierende zur Seite schiebt und den seit
mindestens einem halben Jahr wihrenden Kampf fiir sich entscheidet. Sie
ist in eine Entwicklung hineingeraten, die sie nicht mehr stoppen und erst
recht nicht riickgingig machen kann und fiihlt sich verantwortlich, keinen
»Betrug« zu begehen, sie anzunehmen. Die ganze Sache ist ihr so privat,
daf} sie weder ihren Freundinnen noch ihren Eltern davon erzihlt. Thre
Entwicklung hat sich v6llig unbemerkt von anderen abgespielt. Sie ist ent-
tiuscht, daf} diese ihre innere Revolution nicht sehen, sondern nur das
Kopftuch, das sie fiir eine voriibergehende »Macke« halten, flir eine
»Tracht, die sie mechanisch tibernimmt. Dabei hat sie, was ihnen vollig
entgangen ist, eine schwerwiegende Entscheidung getroffen, die nicht nur
ihre Lebensfithrung und damit ihre Persénlichkeit, sondern den »Rest ih-

114

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

res Lebens« betrifft; sie hat ihr weiteres »Leben bestimmt«. Ausnahmslos
alle ihre Argumentationen sind subjektzentriert, auch wenn sie sich auf
religiése Vorginge beziehen: Das Kopftuch setzt sie in erster Linie in Be-
ziehung zu ihrer Befindlichkeit (sie fiihlt sich nicht mehr wohl); wegen des
anfinglichen unregelmifligen Betens hat sie bald ein schlechtes Gewissen,
ihrer Formulierung nach nicht gegentiber Gott, sondern sich selbst gegen-
tiber, weil sie unentschieden ist, weil sie nicht die perfekte Leistung, den
vollen Einsatz erbringt, wie sie es in der Schule tut. Die Sprache, die unbe-
wuflte Referenz ist ein Indiz fiir den verinnerlichten sozialen Wert des In-
dividuums, der sozusagen vorgingig ist und das Reden iiber Religiositit
bestimmt und den Kontext abgibt fiir das religiése Empfinden. In dieser
Sequenz tritt ebenfalls hervor, dal das Kopftuchtragen nicht ein Ziel, nicht
nur ein Zeichen ist, sondern Bestandteil einer Selbsttechnologie, die auf
Selbststeuerung zielt und methodisches Handeln, regelmifliges Beten,
»islamischeres« Reden und Verhalten, bewirkt. Damit iibernimmt sie die
Verantwortung und Kontrolle fiir ihr Leben.

Ein Insistieren der Eltern ist in Aminas Fall nicht gegeben; im Gegen-
teil, die Eltern, die sie als sehr traditionell, traditioneller als die anderen
Marokkaner, die sie kennt, beschreibt, versuchen zunichst, sie davon abzu-
halten, die Moschee zu besuchen. Als sie beginnt, das Kopftuch zu tragen,
weigert ihr Vater sich zunichst, mit ihr unter diesen Umstinden zusam-
men auf die Strafle zu gehen. Er besucht selber die Moschee, ist aber der
Ansicht, daR das Kopftuch zu einem erfolgreichen Midchen wie Amina,
stets eine der Klassenbesten, nicht palt. Er hat, wie aus Aminas Erzihlung
herauszuhéren ist, Angst um ihre weitere Karriere — ein Motiv, das er auch
mit den Eltern der anderen Frauen teilt. Was er tiber ihre innere Entwick-
lung denkt, ist nicht zu erfahren. Uber so etwas wird in der Familie nicht
geredet und Amina spricht an anderer Stelle seinem pragmatischen Den-
ken Transzendenzideen zur Ginze ab. Thre Mutter, die selber ein traditio-
nelles Kopftuch trigt, so berichtet sie, hat sich damit abgefunden, weil sie
gesehen hat, daR es ihr besser geht. Mit ihrer Islamisierung nabelt Amina
sich von ihrem Vater ab. Thre Beziehung war jahrelang dominiert durch
ihre sehr guten Leistungen in der Schule und ihre Angst vor schlechteren
Schulnoten. Zunehmend weigert sie sich, sich nur als Leistungsmaschine
anerkennen zu lassen. Daf sie als heranwachsende Frau starken Kontrol-
len ausgesetzt ist, dafd sie »als Marokkanerin« vielen Einschrinkungen un-
terliegt, scheint sie zu akzeptieren, aber sie schafft sich als selbstdiszipli-
nierte Marokkanerin einen Raum, »ich zu sein«, den sie verteidigt. Auch in
diesem Fall erfolgt keine eigentliche Gegenhandlung, sondern eine verbes-

115

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

serte Selbstkalibrierung. Die Selbstdefinition als Leistungsmaschine wird
nicht aufgegeben, sondern auf den anderen Bereich iibertragen.

Alle drei Frauen — Serpil, Afaf, Amina — reflektieren ihre Islamisierung
als zentralen Bestandteil fiir ein individuelles Projekt der Selbstkonstituti-
on. Das Kopftuch — nicht als isoliertes Element verstanden, sondern als
eine Art praktische und alltagspraktische »Technik der Verwendung von
Zeichen« (Foucault 1984: 35, 1993: 26f.) im Hinblick auf eine noch zu ge-
staltende Technik des Selbst — bildet den Auftakt fiir einen Prozef der
Transformation des Selbst, der, sehr entfernt von Foucaults antikem Ideal,
in diesem konkreten Fall zu einem »biographischen Handeln« (Geissler/
Oechsle 19906) fithrt. Mit der Pubertit bzw. Spit-Adoleszenz stellt sich fur
die jungen Frauen aus islamischen Elternhiusern die Frage nach dem
Umgang mit dem kulturellen Erbe. Was einerseits ursichlich als Zwang
erscheinen mag — Serpil hatte kaum eine Wahl, Afaf konnte eine Wahl in-
nerhalb eines begrenzten Zeitrahmens setzen, Amina argumentiert mit
einem inneren Zwang, einem biographischen Schicksal — wird integriert in
die »reflexive Struktur biographischer Entscheidungenc, in der es, wie Bir-
git Geissler und Mechthild Oechsle (1996: 246) in anderem Zusammen-
hang als Charakteristikum moderner Lebensverliufe herausstellen, gilt,
»bewuflt eine Entscheidung zu treffen, die eigenen Motive zu benennen
und die Verantwortung fiir die getroffenen Entscheidungen zu tiberneh-
men«. Das Tragen des Kopftuches wird als biographisches Handeln gedeu-
tet, indem die Legitimierung der Entscheidung als eigene Entscheidung
mit der personlichen Verantwortung fiir die Folgen dieser Entscheidung
verkniipft wird. Die gelungene Reprisentation dieser Entscheidung, von
der die Midchen und Frauen vorher nicht wissen, ob sie es dauerhaft
»schaffen«, macht sie, trotz aller Belastung und Exklusionsingste zu Indi-
viduen im modernen Sinne, die sich selbst vertreten kénnen. Daran ist al-
lerdings eine Bedingung gekniipft: Diese Entscheidung mufd integriert
werden in die davor bestehenden biographischen Entscheidungen, in den
bisherigen Lebenslauf, das heiflt in die Bildungs- und Berufsoption und in
die damit verbundenen sozialen Kontexte. Die alte zu bleiben bei der
gleichzeitigen Herausbildung einer neuen Lebensfiihrung, ein Projekt, das
wie alle drei Frauen bestitigen, moglich ist, ist nur vorstellbar, wenn beide
Prinzipien nicht durchgehend im Widerspruch zueinander stehen oder
nicht als widerspruchsvoll gedeutet werden und wenn sie durch das Sub-
jekt, durch seine reflektierte Wahl plausibel zusammengefiihrt werden.
Diese Bedingung wiederum stellt das Subjekt mit der Aufgabe der Integra-
tion in den Mittelpunkt, macht den Midchen und Frauen sich selbst als
entscheidendes Subjekt sptirbar.

116

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Selbstbestimmung und Verteidigung im innerislamischen Kontext

Die Wahl als biographisches Handeln in einem Prozef der Lebensplanung
(Geissler/Oechsle 1996: 37) und die Verantwortung fiir die Folgen in ei-
nem Terrain der Individuen schliet den Aspekt der geordneten Entwick-
lung in der Form einer »biographischen Selbststeuerung« (ebd.: 42) an.
Elterliche Zwinge als Form des »sozialen Konnex« (Dumont) gelten den
islamisierten Frauen als unmoralisch: Threr Ansicht nach ist kein wahrer
Glaube vorhanden, wenn Zwang im Spiel ist, wenn das Kopftuchtragen auf
reiner Anordnung beruht. Die Verwendung elterlicher Autoritit fiir die
Produktion von Konflikten gilt als Mibrauch. Damit verbindet sich eine
Kritik an einer autoritiren Pidagogik, die nur auf Hierarchie, auf bloRer
Reproduktion, die noch nicht mal in einer Tradition zu verorten sind, son-
dern in einer Hypertraditionalisierung im fremden Raum beruht in Ver-
bindung mit mangelndem Wissen. Hingegen kann nur jede Frau, jedes
Midchen selbst entscheiden, ob sie bzw. es ein Kopftuch trigt. Die einzel-
ne Person ist die Entscheidungsinstanz. Nur sie allein kennt ihre Bezie-
hung zu Gott. Es gibt, worauf alle Frauen, den Koran zitierend, hinweisen,
»keinen Zwang im Glauben«. Nur die einzelne allein kann entscheiden,
wann der soziale Zeitpunkt da ist, an dem sie, wie eine hiufige Formulie-
rung lautet, »sich stark genug« wihnt, um in die Auseinandersetzung mit
den anderen zu treten, um ihre Fragen, ihre ironischen, demiitigenden
oder wie auch immer verkennenden Bemerkungen (»Vorher sahst du viel
besser aus«; »Hast du Liuse?«) zu parieren. Nur die einzelne, in den Insti-
tutionen vereinzelte Person kann die Folgewirkungen, die zu tragenden
Kosten (Verschlechterung der sozialen Position oder der Schulnoten, Kiin-
digung des Arbeitgebers) und ihre Wirkungen auf die eigene biographi-
sche Entwicklung einschitzen. Damit liegt eine Ermichtigung des Sub-
jekts zur Selbststeuerung vor.

In der Praxis kdnnen paradoxe Situationen entstehen. So etwa erwihnt
eine der biographischen Erzihlerinnen, die aus einem religiésen Eltern-
haus kommt, in dem sie allerdings, bedingt durch den héheren Bildungs-
grad der Eltern, einen intellektuell-reflexiven und liberalen Zugang zur
Religion bekommen hat, eine Jugendfreundin, »deren Familiensituation
ganz anders war« als ihre, die von ihren Eltern »unter Druck gesetzt« wur-
de und der sie geraten hatte, »diese Liigen zu lassen«, das heifét, »den
Schleier zu Hause aufzusetzen, dann in der nichsten U-Bahnstation weg-
zumachen, denn es ist eine »Situation, mit der sie selbst auch nicht fertig
wird, weil, wenn ihre Eltern sie dann irgendwann unverschleiert auf der
Strafe sehen, dann gibt es den nichsten grofen Krach«. Statt dessen, so

117

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

ihr Rat, solle sie sich »nicht verstellen, sondern offen mit ihren Eltern re-
den«. Die Freundin hatte, trotzdem sie diesen Weg wihlte, »viele Probleme
und ist dann irgendwann von zu Hause weggelaufen«. Die Erzihlerin hebt
hervor, daf} es fiir sie problematisch war, ihr diesen Rat zu erteilen, denn
im Prinzip »war ich schon dafiir«, fiir das Tragen des Kopftuches, und sie
hatte auf der anderen Seite, wenn Leute sie fragten, warum ihre Mutter ei-
nen Schleier (sie ist die einzige, die diese Bezeichnung gebraucht) trigt, es
stets als deren freie Entscheidung verteidigt, ohne allerdings — trotz ihrer
religiésen Einstellung — selbst so zu handeln. Die Erzihlerin teilt hier wi-
derspriichliche Konstellationen mit: In der einen verteidigt sie das Tragen
des Kopftuches als subjektive Entscheidung, aber sie selber vermag diese
Entscheidung nicht zu treffen. Auf der anderen Seite spricht sie sich gegen
das Kopftuchtragen aus, insofern es auf Gewalt, Liige und Verstellung be-
ruht. Diese Widerspriiche 16sen sich durch die Referenz auf die personen-
spezifische Situation auf. Wie es in dem einem Fall falsch ist, kein Kopf-
tuch zu tragen, so ist es in dem anderen falsch, eines zu tragen. Es gibt
keine normative Regel.

Entscheidend ist, daft nicht die religiése oder traditionale Norm als ent-
scheidende Regulation betrachtet wird. Im Falle der Freundin werden so-
ziale interessengebundene und damit willkiirliche elterliche Strategien der
Verweiblichung gesehen. Wahrhaft religiose Eltern wie die der Erzihlerin
hingegen akzeptieren die individuelle Disposition und Entscheidung. Sie
sehen es zwar als ihre Erziehungspflicht an, den heranwachsenden Téch-
tern zu vermitteln, daf ein Leben ohne regelmiflige Discobesuche méglich
ist und daf das abendliche Ausgehen auf wenige Stunden begrenzbar ist,
und sie tibertreiben auch aus Unkenntnis und fehlender eigener Anschau-
ung, aber sie machen keine Vorschriften hinsichtlich der religisen Le-
bensfithrung, weil sie diese als Konsequenz der inneren persoénlichen
Einstellung verstehen. Diese innere personliche Einstellung ist das einzige
Kriterium. Alles andere ist Liige und Verstellung, fithrt zu Anomie und
Konflikten, die sich spiter nur um so heftiger entladen. Statt Gewalt und
Unterordnung ist nur die offene Diskussion tiber Bediirfnisse und Ansprii-
che von Individuen die Losung. Das ist eine Losung, die, soweit aus dem
gesamten Korpus der vorliegenden Erzihlungen heraus feststellbar ist,
weitgehend nicht zur Gepflogenheit der Familien der jungen Frauen ge-
hort. Dagegen ist fiir die jungen Frauen die Reflexion der eigenen Bediirf-
nisse und Anspriiche zum Arrangement mit den anderen zentral. Die el-
terliche Autoritit wiederum kann sich nur legitimieren durch die Bertick-
sichtigung der Bediirfnisse und Anspriiche der Kinder, nicht durch eine
Tradition. Religiése Lebensfiihrung ist eine hochgradig personliche Ange-

118

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

legenheit und als solche nicht befehlbar. Das Subjekt wihlt sie aus Uber-
zeugung, inneren Bediirfnissen folgend; oder aber, die einzige Alternative,
es wihlt den anderen Weg. Ein Dazwischen gibt nur in der Form von Liige,
Verstellung und, wie eine weitere Frau im folgenden Abschnitt darstellt,
personlicher Anomie. Sie erklirt dies anhand einer tiirkischen Mitschiile-
rin, dem einzigen etwa gleichaltrigen Madchen mit muslimischem Hinter-
grund, das mit ihr das Gymnasium besuchte:

»Die ging mit dem Kopftuch von zu Hause weg, dann wurde alles ausgezogen. In
der Schule kam sie dann ziemlich vulgdr angezogen, also richtig auffillig, also genau
ins Gegenteil geschlagen. Die war also wirklich, schon ganz krankhaft. Ich war bei
ihr zu Hause einmal ... Die Eltern waren ganz komisch, die mufite auch zu Hause
sogar im Kopftuch rumlaufen. Zu den Gebeten wurde immer barsch gerufen und
der Bruder kurvte den ganzen Tag mit dem Motorrad in der Stadt 'rum, und die
Midchen salen den ganzen Tag zu Hause.«

Auch in diesem Fall fliichtete das Midchen nach dem Abitur aus dem El-
ternhaus. Auch hier verurteilt die Erzdhlerin, deren Vater ebenfalls einen
Hochschulabschluft hat, die selber seit dem frithen Jugendalter das Kopf-
tuch trigt und auch keine Anlaufschwierigkeiten erwihnt, die Einschnii-
rung des weiblichen Individuums durch die Religion. Wie jene ist sie der
Ansicht, daf}, wenn man den Islam als riicksichtsloses und ungerechtes
Zwangsregime kennenlernt, nur die Flucht vor ihm bleibt und eine Aver-
sion, jemals »ein Buch iiber den Islam in die Hand zu nehmen«. Die Eltern
machen sich schuldig, den Zugang zum Islam durch ihr Fehlverhalten zu
verschiitten. Sie verursachen Gewissensqualen und »krankhafte« Persén-
lichkeitszustidnde. Sie schneiden das Subjekt ab von einer geordneten Ent-
wicklung, von seiner Selbstwerdung. Die Zentralitit des Selbst beinhaltet
auch die Anerkennung einer geordneten Entwicklung ohne Religion, falls
der personliche Glaube nicht vorhanden ist. Kennzeichnend fiir sie wie
auch jene zuvor erwihnte Erzihlerin ist eine strikte Kontraposition zu ei-
nem traditionellen Islam und seinen hierarchischen Strukturen, die das
weibliche Subjekt und ihr Projekt der weiblichen Souverinitit iiber den Is-
lam negieren.

Jehan fiihrt, bezugnehmend auf eine andere Freundin, noch einen an-
deren, bereits zuvor angesprochenen Fall von Anomie an, der nicht dem
elterlichen Regime anzulasten ist, sondern dem schwachen Selbst: Dieser
tritt dann ein, wenn eine Frau trotz klarer religioser Einstellung kein Kopf-
tuch tragt. Obwohl diese Freundin, die sie sehr gut und sehr lange kennt,
»mit Sicherheit genauso fromm ist wie ich — und da will ich auch gar kei-

119

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

nen Unterschied machen, weil das ja so viele fiir das Wichtigste halten« —,
die »ein ganz reines Gewissen hat ..., betet und fastet und wirklich auch ein
Gewissen hat fiir viele Kleinigkeiten«, die »ein ganz ganz toller Mensch
ist«, die ihrer Einschitzung nach »wirklich gliubig« ist, kann »sie sich
nicht iiberwinden, in der Offentlichkeit ein Kopftuch anzuziehen« aus der
Furcht vor personlichen Krinkungen. Nach Jehans Diagnose ist sie »ein-
fach nicht selbstbewuf3t genug« und weil sie »sehr verunsichert« ist, »pas-
sieren ihr lauter bléde Dinge, auch wenn sie kein Kopftuch trigt«, wie, daf3
ihr die Tiir vom Kaufhaus vor der Nase zugeschlagen wird, dafl sie »fertig-
gemacht wird wegen ihres auslindischen Nachnamens« und vieles andere
mehr —, alles Dinge, mit denen sie, die Erzihlerin, mit ihrem selbstbewuf2-
ten Auftreten nie konfrontiert wurde. Im Gegenteil, sie z3hlt eine Reihe
von Alltagssituationen auf, die ihr unmifverstindlich zeigen, dafl man sie
respektiert. Anerkennung resultiert ihrer Meinung nach aus sicherem Auf-
treten, das heifdt, aus der Position als Gleiche in einem Dialog:

»Ich glaub, daf ist auch etwas, wo die Leute—, weil die schieben dich ja irgendwo,
wenn die dich sehen, sofort in 'ne Schublade, ja unterdriickt, versteht nix, kann nix,
Dummchen ¥, vielleicht kann sie gut kochen und putzen, aber das war’s dann auch
schon. Und sobald man dann ganz normal mit den Leuten redet und sicher auftritt,
sind die Leute nicht nur irritiert, sondern auch, dann akzeptieren die Leute einen
auch oder respektieren einen.«

Mittlerweile, nach fruchtlosen Diskussionen, die ihre Freundin sich schlief-
lich verbat, geht sie davon aus, dafé sie »immer so eine bleiben wird, daf sie
immer ein schlechtes Gewissen deswegen hat, aber es nie schaffen wird«.
Das ist fiir sie eindeutig eine charakterliche Schwiche, an der man arbeiten
muf, die man tiberwinden muf, aber sie hilt ihr zugute, dal sie wenig-
stens »mutig genug« ist zu sagen, »eigentlich miifite man, aber ich trau
mich nicht«. Dagegen gefallen ihr die Leute, »die sagen >ja:, eigentlich steht
das so gar nicht im Koran«« iiberhaupt nicht. Ihrer Meinung nach geht die
Bedeckungspflicht aus »Koran und Sunna ganz klar hervor« und sie wirft
den Leuten, die es nicht sehen, vor, »viel Phantasie« zu haben sowie die
Neigung, »sich dem Leben zu sehr anzupassen, iiberdies »den Islam so
mehr vom Kopf und nicht vom Herzen« zu verstehen. Auflerdem »kann
man jetzt nicht im dreizehnten oder vierzehnten oder fiinfzehnten Jahr-
hundert des Islam kommen und sagen, das haben bis jetzt alle falsch ver-
standen. Ich verstehe den Qur’an jetzt richtig und da muf gar kein Kopf-
tuch, das ist Quatsch.« Sie kommen ihr nicht »ehrlich« vor, diese »Leute,
die meinen, man miiflte ja gar nicht und so«. Uberhaupt weiR sie nicht,

120

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

»was die {iberhaupt damit fiir Probleme haben. Das sind sowieso Manner. ... Aber
irgendwie steckt auch 'ne Logik in der Sache. Der Islam geht von einer bestimmten
Gesellschaftsform aus. Und das Auflere der Frau ist nun mal nicht egal.«

Hier findet sich eine verbreitete Haltung, nicht den einfachen Weg zu wih-
len und sich auf liberalere Interpretationen einzulassen. Diese letzte Aufe-
rung mufl im Kontext der vorangehenden gesehen werden: Das Kopftuch-
tragen erscheint als weibliche, auf Selbstdisziplinierung basierende Tech-
nik einer Selbstbehauptung, die nach innen als Zuchtordnung fiir den Auf-
bau einer souverinen Personlichkeit wirkt, die sich gegen das Schubladen-
denken der anderen etabliert. Das Zeichen >Kopftuch< und seine Umkeh-
rung schafft einen Aktionsrahmen, das Frauen zu zentralen Akteuren
werden ldft, die sich, fiir sich und fiir die anderen, durch alltagspraktische
Anerkennungs- und Abgrenzungspolitiken wie sicheres Auftreten und
»normales Reden mit den Leuten« reifizieren.

Selbstbestimmung im nichtislamischen Kontext

Eine Subjektzentrierung in dem Sinne, daf das Subjekt vorgegebene,
durch andere verwaltete Bahnen zu transzendieren sucht und nach Selbst-
steuerung strebt, findet sich nicht nur im innerislamischen Kontext. Sich
als »autonomes< Subjekt zu begreifen, erstreckt sich auch auf andere Fel-
der. Das zeigt sich im folgenden bei Giilay. Sie hatte als Kind und im Ju-
gendalter den Koranunterricht besucht und auch spiter welchen gegeben —
ohne auflerhalb der Moschee jemals ein Kopftuch zu tragen. Sie beherrsch-
te die religiose Technik, ohne aber, wie sie meint, richtig religiés gewesen
zu sein, das heifst Religion im Sinne der Selbstkonstitution zu verstehen.
Irgendwann verlor sie das Interesse daran. Sie wurde mehr und mehr ab-
sorbiert von den Anforderungen der Schule, die sie sehr wichtig nahm,
weil ihr angezieltes Studienfach einen guten Notendurchschnitt voraus-
setzte, sowie von ihren Bemithungen um personliche Integration in den
Kreis der Mitschiiler. Den Zeitraum zwischen Abitur und Studienbeginn
fiillte sie mit einem Biirojob bei einer Firma, bei der sie bereits wihrend
der Schulzeit stundenweise beschiftigt war. Nicht mehr von der Schule in
Anspruch genommen, begann sie, sich wihrend dieser Phase mehr mit
sich selbst und wieder mit der Religion auseinanderzusetzen. Angesichts
eines gewaltigen Gewitters wihrend eines Aufenthalts im Pariser Disney-
land, das die gesamte Besucherschaft in Angst und Panik versetzte, sie ein-
geschlossen, faite sie den Entschluf, zur Kopftuchtrigerin zu werden:

I21

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

»Also ich mufdte das einfach machen, ich hatte keine andere Moglichkeit. Ich habe
das immer hinausgezogert, wegen, *der Firma. Ich dachte, wahrscheinlich kann ich
dann in der Firma nicht mehr arbeiten. Ich muf} dann raus.* Dann habe ich tiber-
haupt keine Beschiftigung mehr. Was, was willst du dann machen? habe ich zu mir
gesagt. * Ich bin dann auch finanziell von meinen Eltern abhingig automatisch. Das
wollte ich auch nicht. Das bin ich namlich nicht gewohnt. Ich mufite immer finanzi-
ell unabhingig sein. Das waren die Fragen, die mich eben immer beschiftigt haben,
deshalb fiel es mir schwer, diesen Anfang zu machen mit dem Kopftuch. Aber, ir-
gendwann habe ich eben eingesehen, je mehr ich das hinauszégere, um so schlim-
mer wird es. Also,* ich habe mich nicht erholen kénnen von dem Ganzen. Das hat
mich stindig beschiftigt und, * ich mufite das einfach durchziehen. Jetzt oder nie
habe ich mir gesagt, und das mufst du einfach in Kauf nehmen, daf du dann da dei-
nen Job verlierst. Das habe ich dann auch in Kauf genommen. Ich bin dann zu mei-
nem stellvertretenden Abteilungsleiter, habe ihm die Sache erzihlt. Ich habe gesagt,
daf3 ich mich eben dazu entschlossen habe, mich zu verschleiern, * und, daf ich
eventuell dann auch kiindigen muf. Und *, er hat mich aber mifiverstanden, er
dachte, ich will kiindigen, weil ich eben mich verschleiere. Er dachte, meine Religion
verbietet es mir zu arbeiten. Das war eigentlich gar nicht gemeint. Und er hat gesagt,
daf? es ihm egal ist, ob ich da nun mit oder ohne Kopftuch arbeite, Hauptsache, ich
leiste was (lachend). / * Ja, das hat mich natiirlich gefreut, damit habe ich nicht ge-
rechnet. Ich war unheimlich froh dariiber, daf er so tolerant war, daf er so dariiber
gedacht hat, und * er hatte eben nur gesagt, dafé er in Urlaub fihrt und ich solle eben
warten, bis er zurtick ist, dann will er es auch meinen Arbeitskollegen sagen, daf3 ich
demnichst halt so herumlaufen werde, und der Abteilungsleiter wufdte von iiber-
haupt nichts. Ich habe mich erstmal einverstanden gegeben, ich war tiberhaupt froh,
daf} er einverstanden war, also, daf er das akzeptiert hat, und wie er in Urlaub war, ja
und dann habe ich mir Gedanken gemacht, naja hier, (lachend) jetzt *, jetzt muflt du
praktisch warten, damit er dir die Genehmigung gibt, Kopftuch zu tragen. Das hat
mich dann auch wieder gedrgert, weil ich mache das ja eigentlich aus religitsen
Griinden. Und nicht *, weil mal ein Mensch von mir das verlangt oder oder mir die
Genehmigung geben kann oder darf oder soll, und dann habe ich gesagt, * wenn du
dich jetzt wirklich dazu entschlossen hast, aus religiésen Griinden, weshalb muf3t
du dann jetzt darauf warten, daf er dir die Genehmigung gibt * Kopftuch zu tragen?
Ich habe das nicht eingesehen, und dann eines Tages ging ich dann eben mit Kopf-
tuch hin, einfach so (lachend). Keiner wufite was davon, der Abteilungsleiter auch
nicht und die anderen auch nicht. Die haben natiirlich erstmal so komisch geguckt,
ja * aber keiner hat sich getraut, irgendwas zu sagen. Also, die haben mich auch ganz
normal gegriifit und da habe ich mich eben in meinen Raum gesetzt, war da mit
meiner Arbeit beschiftigt ... Erst einen Tag spiter haben sie mich darauthin ange-
sprochen. Einige haben mich bis jetzt, also noch nie darauthin angesprochen. Einige

122

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

kamen mit *, ja sie fanden mich vorher besser und die anderen kamen mit *, ob ich
denn geheiratet hitte oder ob meine Eltern mich denn dazu gezwungen hitten. / Ich
wurde mit diesen Fragen konfrontiert und *, naja, ich habe dann eben gesagt, daf}
ich mich so viel wohler fiihle, daf ich * mich einfach dazu entschlossen habe, dafy
mein Entschluf auch feststeht, daf ich auch weiterhin so leben werde und *, daf ich
mich in meiner Haut so viel, viel besser fiihle. Das haben sie dann eben auch tole-
riert, die waren eigentlich auch ganz okay, meine Arbeitskollegen. ... (Der Abtei-
lungsleiter hat mir spiter) seinen Raum zur Verfiigung gestellt, daf ich dann dort
also beten konnte. Er hat mir das angeboten, ich habe es aber abgelehnt, weil es ndm-
lich eine Glastiir war (lachend). Jeder konnte reinschauen, das war mir dann unange-
nehm. ... Ich habe dann immer, * das in Kauf genommen, daf ich nach Hause kom-
men mufite, um zu beten. ... Was ich auch sehr *, eindrucksvoll fand von dem
Abteilungsleiter, war, beispielsweise, daf er mich gefragt hat, ob ich an einem Semi-
nar teilnehmen kann, also, ob das mit den Gebetszeiten vereinbar ist. / Er wollte un-
bedingt, dafs ich da teilnehme und *, er hat also sehr viel Wert darauf gelegt und hat
mich eben gefragt, ob das bei mir ging.«

Giilays Befiirchtungen, den Job zu verlieren, zumal sie die Anweisungen
des unmittelbaren Vorgesetzten tibergangen hatte, erwiesen sich als vollig
unbegriindet. Im Gegenteil, sie kann sogar Gesten des Entgegenkommens
beziiglich ihrer religiosen Attitiide verbuchen. Im wesentlichen fiihrt sie
diese positive Aufnahme auf ihre Leistungsfihigkeit und ihre Funktionali-
tit fiir den Betrieb zuriick. Interessant sind an dieser Stelle auch Giilays
Begriindungen gegeniiber den Kollegen. Diese konfrontieren sie mit den
Motiven hochgradiger personlicher Abhingigkeit in der Vermutung, ein
Ehemann oder die Eltern seien die Anstifter der Verschleierung. Oder ein-
zelne, in der Regel Frauen, argumentieren auf der sthetischen Ebene, ver-
binden mit dem Kopftuch bzw. der islamischen, wenngleich modischen,
aber eben ausgewihlten Kleidung einen isthetischen Riickschritt, iiber den
die betroffene Person aufzukliren sie sich verpflichtet fithlen. Demgegen-
uiber argumentiert Giilay nicht etwa mit religiosen Motiven, wie der Not-
wendigkeit, héheren Werten oder verniinftigeren Regeln zu folgen. Auch
das auf die Beschrinktheit des individuellen Lebens weisende Konversi-
onserlebnis, bei dem ein Unwetter den vergniiglichen Tag im Disneyland
plétzlich zu einem macht, »als als wir’s der Tag meines Todes« und eine
vorsorgende Lebensfithrung nahelegt, spielt keine Rolle. Vielmehr setzt sie
ihre psychische Befindlichkeit dagegen, verweist auf das Optionale, auf die
eigene Wahl und den eigenen Entschluf, sie selbst zu sein, auf ihre innere
Stimme. Sie versiumt dabei nicht (wie zuvor auch Amina) klarzustellen,
daf} es sich um eine selbstbestimmte Planung des weiteren Lebens han-

123

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

delt, die bewufltermafen Einschrinkungen und Selbstbeschrinkungen in
Kauf nimmt, die nicht populir sind. Im Gegentelil, fur Giilay ist es gerade
der Entschluf fiir das Unpopulire, der ihre Energien mobilisiert, ihr tiber-
haupt erst Personlichkeit und ein zentriertes Selbst verleiht. Vorher, wih-
rend der Schulzeit, als sie, dem Modetrend folgend, noch aussah wie alle,
aber stets darauf hingewiesen wurde, daR sie nicht ist wie alle anderen ist,
daf die anderen sie nicht in ihre Mitte aufnehmen, ist ihr Bestreben, sich
zu assimilieren, fehlgeschlagen. Andere Frauen, dabei auch solche, die fest
in einer Jugendclique verankert waren und hinreichend Anzeichen der
Anerkennung ihrer Person hatten, argumentieren ganz dhnlich, etwa mit
den Worten »Du kannst dir die Haare rot firben und mit zerrissener Jeans
‘rumlaufen, du bleibst doch immer die Marokkanerin« fiir die anderen.
Zeichen, so ist die Schluflfolgerung, funktionieren nicht universal, son-
dern ihre Annahme besteht in Referenz zur sozialen Position. Die Anwen-
dung der selben Zeichen sichert daher nicht automatisch Anerkennung.
Giilays Formulierung, »daR ich mich so viel wohler fiihle, ... daR ich mich
einfach dazu entschlossen habe, daR mein EntschluR auch feststeht, da
ich auch weiterhin so leben werde und daf ich mich in meiner Haut so viel,
viel besser fiihle, folgt eindeutig einer modernen, in der Selbsthilfethera-
pie angewandten Semantik von individueller, innerlich-authentischer Iden-
titit und wird so auch von den anderen angenommen. Fiir Giilay ist die
Islamisierung zum Mittel geworden, sich zu einer selbstbewufiten, zu ei-
ner souverinen Person zu entwickeln. Sie bestimmt selbst den Zeitpunkt,
an dem sie das Kopftuch anlegt; sie wartet nicht mehr auf eine Erlaubnis,
sondern konfrontiert die anderen mit ihrer Entscheidung. Sie ist nicht
mebhr diejenige, die sich bemiithen muf}, den anderen gewachsen zu sein,
sondern, im Gegenteil, sie kategorisiert jetzt die anderen in die, die sie
ignoriert und in die, die zur Verlingerung ihres Selbst werden, indem sie
ihr entgegenkommen, sogar Zuvorkommendheit zeigen, und ihr damit
Anerkennung zollen.

Deutlich wird die Koexistenz von Partikularismus und Universalismus,
einem Wechselspiel zwischen dem Eigenen, dem Individuellen und dem
Allgemeinen. Giilays Konzept der Selbstsouverinitit, des Selbstseins stiitzt
sich auf zwei Pfeiler, die auf den ersten Blick nicht viel miteinander zu tun
haben: den Islam, mit dem sie ihre Personlichkeit ausstattet, sozusagen
ihre private Ethik, die die eine Matrix fiir ihre Identitit bildet, und ihre
funktionale Leistung und Effizienz im System, die Leistungsethik, die an-
dere Matrix ihrer Identitit. Beides »mufi« sie »machenc, auch die Arbeit,
die moglichst perfekte Leistung, in ihrem Fall eine voriibergehende Biiroti-
tigkeit, die sie ziemlich stupide findet, die sie aber finanziell unabhingig

124

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

macht, ihr Anerkennung einbringt und durch deren perfekte Erledigung
sie ihre Transzendenz ins Universale zunichst als Tiirkin und spiter als
Muslima bezeugt. Daf sie sich dabei nicht als religiose, sondern soziale
Sendbotin versteht, wird sichtbar in der Erwidhnung, daf sie als erste in
der, wie sie betont, internationalen Firma beschiftigte Tiirkin andere mit
»Gastarbeiter<-Hintergrund nachgezogen hat, also durch ihr persénliches
Beispiel Exklusionsregeln aufgebrochen hat. Damit ist sie, ist ihre Person
der Beweis fuir die individuelle Befihigung zur sozialen Aufwirtsmobilitit,
zur sozialen Transzendierung der unteren Kategorie durch die Handha-
bung funktional relevanter Ressourcen. Thre Selbstschitzung erhilt enor-
men Aufwind durch solche kontextbezogenen Situationen wie die, daf sie
unintendiert bewirkt hat, dafl noch andere >Auslinders, also Tiirken, einge-
stellt werden oder daf sie als Muslima (wider Erwarten noch) gebeten wird,
an einem Seminar teilzunehmen. Letzteres bedeutet, dafé sie auch als Mus-
lima fiir wert befunden wird, in sie nach betrieblichem Kalkulationsdenken
zu investieren, daf sie also gut ist fiir die Firma. Und es bedeutet, wenn
man annimmt, daR dieses Seminar kein firmen- oder firmabteilungsinter-
nes ist, daf sie als Muslima als Reprisentantin dieser Firma nach auflen
agiert. Fiir sie bedeutet das im Riickbezug, dafl ihr Weg, »das Selbst fuir
schitzenswert (zu) eracht(en)« (Ricceur 1996: 220), und ihr EntschluR,
diesen Weg »durchzuziehen« (Giilay), richtig war. Sie weif}, bezeugt durch
diese Situationen, in den Worten Paul Ricceurs endgtiltig: »Ich bin jenes
Wesen, das seine Handlungen bewerten kann und das dadurch, dafl es die
Ziele seiner Handlungen fiir gut befindet, sich selbst zu bewerten, sich als
gut zu schitzen vermag« (ebd.: 221) und damit Anerkennung findet.
Ricceurs ethisch-moralisch ausgerichtete Definition der Selbstschit-
zung beinhaltet, dafd nicht »in erster Linie ... Leistungen, sondern grund-
sitzlich ... Fihigkeiten« (ebd.: 220) die Basis ausmachen. Er bleibt auf einer
anthropologischen und moralischen Ebene, mit der er zwar das Selbst und
das Andere in einer reziproken Beziehung gegenseitiger Anerkennung, ei-
nem Dialog, vornehmlich tiber sprachliche Aushandlung zusammenbrin-
gen kann (ebd.: 227f.). Davon ausgehend weist er 6ffentlichen Institutio-
nen die Pflicht zu, Verteilungsasymmetrien, die durch einseitige Kontextu-
alisierung entstehen, zu bereinigen (ebd.: 331f.). Auf diese Weise sucht er
ein der (multikulturellen) Gesellschaft adiquates Konzept, basierend auf
der Partikularitit des einzelnen, aufzuspannen. Auf der alltagsweltlichen
Ebene zeigen sich hingegen Praktiken, Handlungsakte und Taktiken als
die primiren Auseinandersetzungsebenen. Dazu kommen, und diese Per-
spektive bleibt bei Ricceur ausgeblendet, Formen einer Universalisierung,
die die Lebenswelt und die Moral der Lebenswelt durchdrungen haben. In

125

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

der zuletzt aufgefiithrten Erzihlsequenz (wie auch in vorher angefithrten
und in den noch folgenden) spielt die von Ricceur als zweitrangig einge-
stufte Leistung, die mit Konkurrenz und Fremddisziplinierung verbunde-
ne Arbeitsethik, der mef3bare Erfolg, der den einzelnen in sichtbarer Weise
in Beziehung zu den anderen setzt, eine enorm grofle Rolle fiir die Selbst-
schitzung. Austauschbarkeit und Konkurrenz sind, in Referenz zu den
symbolischen Auseinandersetzungen, Bezeugungen des Selbstwertes (vgl.
Kapitel IV). Offen bleibt auch die Frage der konstitutiven Kraft von Macht
und Wissen. Dieser Frage wird im nichsten Abschnitt nachgegangen unter
dem Blickwinkel des EinflieRRens dieser konstitutiven Kraft in die alltags-
weltlichen Narrationen und Selbstbeschreibungen.

Zur institutionellen Erzeugung des Selbst

Bisher ist anhand der biographischen Erzihlungen deutlich geworden, dafy
sich mit der Islamisierung die Idee des sich selbst steuernden Selbst ver-
bindet. Deutlich tritt aber auch hervor, daf diese Idee in und mit den insti-
tutionellen Kontexten und ihren Wertsetzungen erfolgt, in die die jungen
Frauen als alltagsweltliche Akteure eingebunden sind und eingebunden
sein wollen, die geradezu konstitutiv sind fiir ihr Projekt des Selbst. Die
Frage ist, wie sie zu dieser Konstitution beitragen. Bevor wir uns wieder
den Biographien zuwenden, erfolgt ein Blick auf theoretische Uberlegun-
gen, die dazu beitragen kénnen, die narrativ-biographischen Reflexionen
in dieser Hinsicht zu erhellen.

Die Leistungsidee, wie sie bei Giilay als alltagspraktisch relevantes Ele-
ment hervortritt, verbindet zwei Pfeiler der Selbstkonstitution: nach aufden
als Verlingerung des Selbst, als Hinausstreben tiber den Partikularismus
und als seine Vertiefung (Lukacs 1963, Bd. 2: 600f.). Das Subjekt, Giilay,
arbeitet daran, beides synchron herzustellen. Nur beides zusammen ergibt
eine ethisch-isthetische Einheit. Beides gibt ihr Praktiken zur Hand, sich
als handelndes ethisches Subjekt zu verobjektivieren und als solches, und
nicht lediglich als gut angepafite dressierte Person, Anerkennung zu fin-
den. Diese Technik der Produktion von Identitit ist aber, mit Blick auf die
ilteren Arbeiten Foucaults, nicht das Ergebnis autonomenc selbstgesteu-
erten Handelns, sondern Effekt eines seit langem angelegten, immer eng-
maschiger werdenden Netzes von rechtlichen, medizinischen, pidagogi-
schen und psychologischen Macht- und Wissensstrategien, die Identitit
und soziale Effektivitit, Mechanismen zur Herstellung von Identitit und
Leistung produzieren und denen keiner entkommt, weil die »panoptische

126

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Gesellschaft ... kein Auflen ... hat« (Foucault 1977: 388). In seinen verschie-
denen Studien beschreibt Foucault Institutionen und in bzw. von ihnen
gesteuerte Prozesse, in denen Partikularitit hergestellt und als Summe der
Partikularititen zu einem allgemeinen System »haushilterisch ..., (um)
auch den nicht zu verlieren, den es (das Kerkernetz) disqualifiziert hat«
(ebd.) wieder zusammengefiigt wird.

Institutionen und ihre ausgehend von bestimmten Objekten und Prak-
tiken erzeugten Erkenntnis- und Herstellungsweisen von Subjektivitit und
Subjekten, die die realen Subjekte absorbieren, sind Teil eines »Kerkernet-
zes«, das nicht nur diszipliniert im Sinne von Einengung, sondern eben
dartiber Formen, Strukturen und Diskurse produziert, die Wachstum er-
zeugen, Krifte hervorbringen, ordnen und kontrollieren (Foucault 1978:
81; 1983: 163). Foucault erkennt eine, den christlichen Institutionen ent-
stammende Machttechnik, die »>Pastoralmachts, (die der moderne abend-
lindische Staat) in eine neue politische Form integriert hat« (1999: 168)
und die sich auf das Individuum und sein Seelenheil bezieht:

»Sie erstreckt sich tiber das gesamte Leben und begleitet es ununterbrochen; sie ist
mit einer Produktion von Wahrheit verbunden, der Wahrheit des Individuums
selbst. ... (Sie) wird unmittelbar im Alltagsleben spiirbar, welches das Individuum in
Kategorien einteilt, ihm seine Individualitit aufprégt, es an seine Individualitit fes-
selt, ihm ein Gesetz der Wahrheit auferlegt, das es anerkennen mufl und das Andere
in ihm anerkennen miissen. ... Das Wort Subjekt hat einen zweifachen Sinn: vermit-
tels Kontrolle und Abhingigkeit jemandem unterworfen sein und durch Bewuf3tsein
und Selbsterkenntnis seiner eigenen Identitit verhaftet sein. Beide Bedeutungen
unterstellen eine Form von Macht, die unterwirft und zu jemandes Subjekt macht«
(ebd.: 169).

Subjekte werden somit im Rahmen von Wissensregimen und Alltagspra-
xen gemacht und erkennen sich durch sie im Hinblick auf Referenzen, die
sie bilden. »Institutionelle Lebenslaufmuster« (Beck 1986: 211; Beck/Beck-
Gernsheim 1993), mehr oder weniger standardisierte Normalbiographien
(Geissler/Oechsle 1996; Kohli 1985, 1991; Levy 1996; Heinz 1991) und
Karrieren (Luhmann 1993: 231f.) bilden Muster und Vergleichsmafistibe
fiir die (Selbst-)Definition von Subjekten und ihrer sozialen Position. Die
Gestaltungsmacht offentlicher Institutionen hinsichtlich der einzelnen
geht so weit, dafl sie als »cultural rules of society itself« bezeichnet werden
(Meyer et al. 1987: 21). Das Leben, Denken, Urteilen des einzelnen und 6f-
fentliche, nationalstaatliche Institutionen sind untrennbar miteinander
verbunden und finden ihren Niederschlag in einer »public institutionaliza-

127

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

tion of the individual life course« und einer »public celebration of what is
called the >private< or subjective individual« (ebd.: 243f.) sowie im rezipro-
ken Reflex des einzelnen, »als Individuum zu posieren« (ebd.: 26) und sich
wie seine Handlungen hinsichtlich der institutionellen Ordnungsregime
und ihren ontologischen Konstruktionen zu kontextualisieren. Meyer kon-
statiert eine Integration, das heiflt vor allem eine Homogenisierung der
individuellen Lebensverliufe von der Geburt bis zum Tod bei gleichzeitiger
offentlicher Zelebrierung des Individuellen. Auch das Selbst ist institutio-
nalisiert tiber Motive der eigenen Wahl und tiber wiederum institutionali-
sierte Motive:

»The modern self is free and is expected to relativize its stance to the institutional
context. It seeks to find meaning and value in comparison to the referential struc-
tures set by the rationalized environment. Much doctrine, therapy, and advice is offe-
red to this end. ... Modern systems are organized so that individuals must choose, and
must often give reasons for their choice in terms of the motives of the self« (ebd.:

253).

Dafl die Logik der institutionellen Rationalitit zentraler Bestandteil der
kulturellen Regel geworden ist, zeigt sich darin, daf sie in Handlungen
und ihre Reflektionen eingehen, die formal nicht ihrer Steuerung unter-
stellt sind, sondern als Residuen des Persénlichen, Affektiven gelten (z.B.

Taylor 1993):

»Even love and marriage must be presented by the human actor as a matter of choice.
Now, individuals come under increasing pressure to explain to themselves and
others why they remain in marriage, something once requiring no explanation. ... Of
course, the institutionalization of the self is accompanied not only by required
choices but by available lists of reasons, motives and aspirations that are equally insti-
tutionalizing. Elaborate structures for organizing the personal, leisure, and recreatio-
nal aspects of the self evolve, thus providing outlets for the free experience of the pro-
per self« (Meyer 1987: 249).

Das Konzept des freien, weil optierenden Selbst verbindet sich nicht nur
mit einer starken institutionellen Einbindung des Selbst, sondern mit der
Institutionalisierung des Selbst durch das Selbst, indem individuelle Iden-
titdtspolitiken auf einem Rationalititskonzept basieren, das nach ckonomi-
schen Mittel-Ziel-Relationen und dem Prinzip der Wahl modelliert ist. Kri-
terien wie Effizienz, Fortschritt, Gerechtigkeit und Gleichheit liefern
sozialen Akteuren die strukturelle Basis dafur, ihre Handlungen, ihre

128

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

situationalen Verstrickungen und Statuspositionen zu ordnen, zu bewer-
ten, zu kommunizieren, wie sie auch daran von anderen gemessen werden
(Meyer et al. 1987). Eben diese Prinzipien sind es, die erst den Maf3stab lie-
fern, um Kultur 1 und Kultur 2 bzw. Handlung A und Handlung B bzw.
Wert X oder Wert Y, die ansonsten beziehungslos nebeneinander stiinden,
erst in eine Beziehung zueinander zu setzen, vergleichbar zu machen und
damit hierarchisch anzuordnen (Deleuze 1989: 195f.).

Die Motive der Wahl und der Entwicklung des Selbst sind, wie die bis-
herigen Ausfithrungen zeigen, Prinzipien, die die jungen Frauen mit der
Islamisierung verbinden und die ihr Verstindnis vom Islam und seiner
subjektiven Aneignung prigt und tiberhaupt erst ermdglicht im Rahmen
einer annehmbaren Spannungsbalance. Thre Institutionalisierung zeigt
sich nicht zuletzt auch darin, daf} es diese Prinzipien sind, die ihnen Aner-
kennung sichern, freilich unter gewissen Bedingungen: die Reflexion und
Selektion islamischer Praktiken, die Panoptisierung islamischer Regeln
insbesondere da, wo sie sich mit dem Nichtislamischen verbinden. Die Dif-
ferenzierung des Islam in diverse »Ideen Islam« (Stauth 2000) verschiede-
ner Triger und Effizienzen wirkt auf die Produktion von islamischem Wis-
sen und »islamischer Identitit<. Das in 6ffentlichen Institutionen und mit
institutionalisierten Werten und Riten aufgewachsene Subjekt deutet den
Islam aus dieser Perspektive heraus und wird zum produktiven Zentrum
von Austausch und Transformierung. Wenn zum Beispiel die jugendliche,
seit kurzem Kopftuch tragende und sich mit dem islamischen Weiblich-
keitscode auseinandersetzende Afaf mit den Jungen in der Schulpause Bil-
lard spielt und ihre Mutter mit diesem islamungemiflen Verhalten kon-
frontiert, so zeigen sich in dieser Situation iiber die blofe persénliche
Auseinandersetzung von Mutter und Tochter um Weiblichkeitsimaginatio-
nen hinausgehend die Offnungen und AnschluRstellen »ihres Islamg, die
sie als Mddchen im gegebenen institutionellen Rahmen und den dort herr-
schenden materiellen wie ideellen Reproduktionsprozessen findet und die
sie als gestaltendes Subjekt in ihren unmittelbaren sozialen Umwelten ar-
rangiert. Als mit den Jungen Billard spielendes islamisches Midchen, das
sich andererseits sehr wohl einem islamischen Geschlechterdiskurs ver-
pflichtet fithlt, tiberschreitet sie bewuflt ein Normensystem. Indem sie ihre
Handlung mit der Intention begriindet, keine »schlechten Absichten, also
erotische Intentionen zu haben, prisentiert sie sich als Selbst einer hohe-
ren Stufe, als »eigene Autoritit, als sich, seine Gefiihle, seine Handlungen
und seine Beziehungen zu anderen kontrollierender, ordnender »Verwal-
tungsbeamter« (Kegan 1986: 142), der iiberdies die »Vorschriften und Ab-
sichten des psychischen Verwaltungsapparates ... reflektieren ..., ihn als

129

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

Objekt begreifen«, ihn damit handhaben kann (Kegan ebd.: 145). Die Per-
son ist fahig, wechselseitige Beziehungen zu steuern, und dariiber hinaus
zeigt es Moralitit und Selbstsouverinitit im Umgang mit anderen.

Dieses sind Charakterisierungen, die eine reife Personlichkeit kenn-
zeichnen. Kegans entwicklungspsychologisches Modell der Ich-Stufen,
von denen jede eine Form der Organisation des Selbst in Beziehung zu
anderen bildet, und das zum Grundlagenwissen von Piddagogen zihlt (und
dessen Spuren uniibersehbar in Lifestyle- und Frauenmagazinen zu finden
sind), kann als eine Richtschnur zum Messen von Selbstsouverinitit be-
griffen werden sowie als eine Matrix der Institutionalisierung des Selbst. Es
gibt dem einzelnen die Moglichkeit, sich selbst in seinem Verhiltnis zu
anderen zu iiberpriifen wie auch seine Reife anhand seiner interaktiven
Handlungen von anderen beurteilt wird. Dieses Modell ordnet Personen
hierarchisch an durch ihre Handlungen in Interaktionen. Es beinhaltet
Wertungen durch die Organisation vom Selbst und Anderen. Die Ich-Stu-
fen-Konstruktion kann als eine ko-institutionelle Technik gelesen werden,
das Selbst in der Hierarchie zu verorten. Dem einzelnen gibt sie ein Instru-
mentarium der Selbsterkenntnis, des Messens seiner psychosozialen Si-
tuation und seines Souverinititsstandes im Bereich des >Zwischenmensch-
lichen«< an die Hand. Das »Zwischenmenschliche« wird, wie die Reflexion
ihrer Lebensverliufe durch die jungen Frauen zeigt, vornehmlich geordnet
durch offentliche Institutionen, wobei die Schule, das Erziehungssystem
einen prominenten Platz hilt. Bezogen auf die Islamisierung lit sich
schluffolgern, daft die Idee des >starken Ichs, das Beziehungen zu kontrol-
lieren sucht, statt sich von ihnen beherrschen zu lassen, das sich selbst
kontrolliert und auf Wachstum angelegt ist, ein grundlegendes Prinzip ist.
Fiir die jungen Frauen ergibt sich damit die Gelegenheit, das Individuelle
zu ermitteln, ohne allein auf das Ethnische oder das Kollektive zuriickzufal-
len, es dominierend werden zu lassen. Die biographischen Erzihlungen
zeigen eine Parallelitit zu diesem in der Pidagogik mafigeblichen, Seelen-
heil und Sozialitit zusammenbringenden Personlichkeitsmodell: Stufen,
Wachstum, Perfektionierung, die zunehmende Unabhingigkeit von ande-
ren, egal welcher Seite, spielen eine grofe Rolle in der Beschreibung isla-
mischer >Zustinde«. Die Ausfithrungsintensitit von Praktiken wird auf
Stufen angeordnet. Die Entwicklung einer Person zur Muslima wird als re-
flektiver ProzeR, der sich tiber mehrere Stufen der Vervollkommnung er-
streckt, die man nach und nach erklimmen muf, beschrieben. Die einzel-
ne Person untersucht mit jedem Schritt ihre Abhingigkeiten. Die Idee des
Fortschritts und der Effizienz, die dem souverdnen Selbst verbunden ist,
steht diametral zur Idee des Verharrens, die den gebiirtigen bzw. traditio-

130

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

nellen Muslimen angelastet wird. Sie erzeugt Abgrenzung und Erhohung
zu dieser Seite hin. Sie erzeugt Abgrenzung und Gleichheit zur anderen
Seite hin, indem sie Souverinitit, Selbststeuerung und Kontrolle des sozia-
len Spiels — Kennzeichen der hoheren Entwicklungsstufen — beinhaltet.

Schule und Identititsproduktion

Aus den zahlreichen Beispielen, die Robert Kegan anfiihrt (zum Beispiel
1986: 108ft.), 14t sich ersehen, dafl Institution bzw. Agenten der Instituti-
on und Subjekt sich tiber dieses Stufenmodell ineinander vermitteln. Da-
bei ist insbesondere die Schule als eine der am nachhaltigsten wirkenden
Institutionen zu nennen, zu deren Aufgaben Bildung nicht nur in bezug
auf Vermittlung von (qua Definition universalem) Wissen, sondern auch
die Bildung von Personlichkeit, von Individuen, die sich zur Gesellschaft
hin transzendieren, gehoren. In den vorliegenden biographischen Erzih-
lungen steht die Schule unangefochten im Vordergrund als ein das Leben
durchdringender Ordnungsraum, der nicht nur eine Schliisselposition in
der Verteilung sozialer Chancen hat und damit die soziale Position festlegt,
sondern als der nachhaltig wirksame Raum, in dem Mechanismen von
Wissen und Macht, Homogenisierung und Hierarchisierung sowie Diffe-
renz und Essentialisierung arbeiten und in spezifischer Weise Immigran-
tenkinder bearbeiten (Borgogno 1990; Cohn-Bendit 1990; Gomolla 1997;
Hauff 1993). Hier begreifen diese anhand einer Vielzahl von Situationen
und Kriterien, die in einer Technologie des Vergleichs und der Standardi-
sierung zusammenlaufen, daf sie >Auslinderkinder« sind, kulturelle Ei-
genheiten aufweisen oder aufzuweisen haben.

In den biographischen Erzihlungen ist die Schule zentral fiir die Be-
schreibung der Kindheitsphase und fiir die Selbsterkenntnis als Subjekt.
Dabei sind es nicht einseitig Abwertungs- oder Marginalisierungserfah-
rungen, die ausschlaggebend sind. Die meisten der Frauen sind Bildungs-
aufsteigerinnen. In ihren Augen hat die »Integrationsmaschine« Schule
nicht versagt (Kepel 1996: 335), noch fiihlen sie sich bei der Verteilung von
Bildungs- und sozialen Chancen benachteiligt, sondern sie haben ihre
Chancen bekommen bzw. sich genommen, sie sich erkimpft. Aus den Er-
zihlungen gehen Ordnungsleistungen der Schule hinsichtlich der Erzeu-
gung des Subjekts hervor, die von den Subjekten gleichermafen affirmiert
und radikalisiert werden, indem sie in eine Auseinandersetzung um Sub-
jektivitit eingebracht werden. Sie weisen auf Auseinandersetzungen mit
Subjektivierungsformen, die im und durch den Institutionalisierungspro-

131

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

zefl des Selbst entstehen und in der biographischen Rekonstruktion be-
deutsam fiir die Morphologie des islamischen Subjekts sind.

Individuierung

Vergleicht man die einzelnen Erzihlungen, so hebt sich eine bestimm-
te Konfiguration des Lebenslaufes hervor: Es erfolgt eine Rekonstruktion
einer jeweils individuellen Fortschrittslinie entlang einer Reihe aufsteigen-
der Sequenzen. Sie beginnt mit dem akzidentiellen Ereignis der Einwande-
rung bzw. der institutionellen Eingliederung in Kindergarten oder Schule
als »Ausldnderkinds, setzt sich fort in der zumeist erfolgreichen, aus eige-
nen Leistungen heraus gemeisterten schulischen Integration und erhilt
ihren Hohepunkt schlielich in der personlichen Islamisierung, in der
Selbstprisentation und Verteidigung als Muslima, als dem wichtigsten Akt
in der Entwicklung zur Biirgerin bzw. zum souverinen selbststeuernden
Subjekt, das eigene und gesellschaftliche Bediirfnisse zur Deckung bringt.
Das ist die Verlaufskurve, die fast alle Erzihlungen in dieser Untersuchung
teilen. Aufschlufireich sind die Eingangssequenzen, in denen die Einfiih-
rung der eigenen Person erfolgt, und zwar auffillig hiufig als Objekt zwi-
schen Institution und familiirem Patriarchalismus. Folgende recht typi-
sche Eingangssequenz von Aynur, mit 26 eine der ilteren Frauen im
Sample, seit einem Jahr gliubige Muslima, zeigt dies an:

»Also ich bin mit fiinf Jahren hier hergekommen, * und zwar * mit meiner Mutter
und mit meinem Bruder. * Mein Vater war schon sechs Jahre—, also hier. Also er ist
in den Goer Jahren hier hergekommen. ... Ich bin also 1971 hier hergekommen. ...
Die Schwestern sind hier zu Welt gekommen. ... Und dann *, ich war ein Jahr lang
zu Hause, habe Koranunterricht von meinem Vater erteilt bekommen und *, dann
hat er mich in die erste Klasse angemeldet. ... Ich habe halt, natiirlich am Anfang
sehr viele Schwierigkeiten gehabt, weil ich habe kein —*, keine Deutschkenntnisse
gehabt und —* auch kein Kindergartenbesuch, also gar nichts. Ich kam halt in die
Schule und mufte haltlernen, und sehen, wie ich zurecht kam. Natiirlich *, hatte ich
Schwierigkeiten im Unterricht, also Deutschunterricht und so, da habe ich * keine
tollen Noten erzielt. Das ist klar und *, mit der Zeit hat sich das auch ergeben, also,
ich habe dann deutsch gelernt und wir sind dann * 1975 hierher gezogen. * Wegen
meinem Bruder eigentlich. Mein Vater wollte, daf er hier einen Tiirkischunterricht
besucht. Damals gab es das in Y. nicht, diese Moglichkeit. Er hatte vor, * zurfickzu-
kehren, also in ein paar Jahren, deshalb. Also, er hat ihn dann angemeldet in so ei-
nem tiirkischen Unterricht. Das ging drei Jahre und dann mufite er sich entschei-
den, das ging ja nicht weiter. Dann mufdte er ihn halt in die vierte Klasse, in die
deutsche Schule einfach 'rein, damit er weiter hier zur Schule gehen konnte. * Das

132

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

hat halt nicht geklappt mit der Riickkehr und so. Und, na ich habe— der war dann—
*, hab dann abgeschlossen die Grundschule hier in X., die A-Schule und * kam auf
die Forderstufe. ... Dort habe ich dann auch *, zwei Jahre die Schule besucht, die For-
derstufe ging ja zwei Jahre und *, dann schligt mich halt, von den Lehrern aus, vor
fiir die * Realschule, damit ich da auf der Realschule weiter machen konnte. Meine
Noten waren halt * geeignet fiir die Realschule. * Damals hatten die Eltern nicht so
viel * mitzureden, also die Lehrer entschieden, wo das Kind dann —, auf welche wei-
terfithrende Schule kam. Und, ich ging ... auf die B-Realschule bis zur 10. Klasse und
dann *, waren meine Noten eigentlich ganz gut und, * habe mich dann, ich hab dann
weiter gemacht. Wollte das Abitur machen. Ich wollte, bei mir, ich hatte immer das
Ziel zu studieren und dann habe ich hier mich, bei der C-Schule angemeldet, habe
dort dann das Abitur gemacht.«

Auffallend ist die Definierung familiirer Beziehungen im institutionellen
Nexus: Die Konkurrenz zum Bruder, der ansonsten in der gesamten Erzih-
lung keine Erwihnung findet, wird ebenso in diesem Bezug formuliert wie
auch die patriarchalische Allmacht des Vaters, dessen Pline ausschlieRlich
und von Beginn an die Karriere des Sohnes umfassen, wihrend die iltere
Tochter sich allein durchschlagen muf und er keinen Gedanken an ihre
Zukunft verschwendet. Allerdings findet eine Entmachtung des Vaters, der
zunichst der, wenn auch in jhrem Falle nachlissige, Mediator zur Instituti-
on und damit der Distributeur von Bildungs- und Karrierechancen ist, statt:
Er diskreditiert sich selber, weil er seine Remigrationspline nicht umset-
zen kann und den Sohn schliellich doch dem deutschen Schulsystem un-
ter erschwerten Bedingungen aussetzen muf, wihrend die Tochter auf-
grund ihrer eigenen Zielstrebigkeit und Leistungsfihigkeit »an ihnen
vorbeizieht< und aus eigenem Antrieb den akademischen Abschlufs macht
im Gegensatz zum Bruder, der spiter zusammenbricht und vom Vater
durch das Studium gedringt werden muf. Es stellt sich ein auf individu-
eller mef3barer Leistung basierendes Biindnis zwischen Tochter und Agen-
ten der Institution her, die nicht nur die Schwestern bzw. Téchter gegen-
iiber den Briidern bzw. Sohnen erhoéht, sondern auch den Eltern die
Entscheidungsbefugnisse aus der Hand nimmt. Uber die durch die Institu-
tion anerkannte Leistung wird ein Stiick Selbstsouverdnitit und Verfi-
gungsgewalt iiber die eigene Biographie gewonnen. Anhand der angefiihr-
ten Erzihlsequenz liRt sich nachvollziehen, wie der Objektstatus, die
Reaktion auf die Entscheidungen, die andere fillen, sich zunehmend wan-
delt: vom Objekt des Vaters, zum Objekt der Schule erfolgt die Prisentation
als Subjekt, indem das Ich entscheidet, die Ausbildung in diese oder jene
Richtung weiterzufiithren. Gute Noten sind ebenso ein Mittel der Selbstbe-

133

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

hauptung gegeniiber Briidern um die Anerkennung durch die Viter. Daf}
dieses ein probates Mittel ist, zeigt sich in einem Fall, in dem alle ilteren
Midchen das Gymnasium besuchen, wihrend die Briider »irgendwo arbei-
ten« und sich beschweren, dafl der Vater seine ohnehin knappe Zeit und
Aufmerksamkeit mehr den Schwestern widme als ihnen. Frauen, die die
jingsten Midchen in der Familie sind und erheblich iltere Schwestern
haben, die lediglich die Pflichtschuljahre absolviert, frith geheiratet haben
und deren Lebensverhiltnisse, insbesondere auch die Ehebeziehungen, sie
sehr kritisch beobachten, weisen darauf hin, daf ihre Bildungskarriere ih-
nen nicht nur die viterliche Anerkennung sichert, sondern auch einen gro-
Reren Entscheidungsspielraum hinsichtlich der weiteren Lebensplanung.
Der Aspekt des Versorgtwerdens durch die Ehe wird zunichst in den Hin-
tergrund verschoben. Leistung erscheint als eine PriventionsmafRnahme
vor frithen Ehen (vgl. auch Kapitel IV).

Schulische Leistung wird immer als ganz eigene Leistung, erbracht aus
einer schlechten Ausgangsposition heraus und nur auf der eigenen Kraft
basierend, verstanden, fiir die man keinem etwas schuldig ist. Schulische
Leistung wird als Instrument zur Steigerung von persénlicher Unabhin-
gigkeit bzw. als Instrument der Gestaltung von Beziehungen zu anderen
begriffen. Sie verschiebt Machtbalancen zugunsten der Tochter, deren Sta-
tus mit dem geringsten Grad an Selbstsouverinitit ausgestattet ist. Sie ist,
wenn man den biographischen Erzihlungen folgt, {iber Jahre und alterna-
tivlos das einzige verfligbare Mittel zur Sicherung von persénlicher Aner-
kennung und Selbstsouverinitit.

Der biographische Verlauf wird erzeugt aus der Partizipation am pid-
agogischen Leistungssystem, und zwar oftmals in einem Maf, das tiber die
Schule als Kernbestandteil einer Normalbiographie hinausgeht. Jeder ein-
zelne schulische Abschnitt wird als Folge der individuellen Leistung be-
griindet. Manche Erzihlungen orientieren sich ganz an der Chronologie
der aufeinanderfolgenden Klassen. Sie ordnen geschilderte Ereignisse stets
dem Schuljahr zu, in dem sie gerade waren, oder strukturieren ihren Le-
benslauf anhand der Schuljahre wie zum Beispiel »Dann kam ich in die
sechste Klasse« und da passierte dies und jenes; » In der siebten Klasse war
eigentlich nichts und in der achten Klasse ...«. Einige der Erzihlerinnen
schildern detailliert die seelischen Tiefen, die mit voriibergehenden No-
tenabfillen verbunden sind. Die ganze Person wird nahezu véllig von der
Schule und ihren Leistungsanforderungen absorbiert. Es sind die Lehrer,
die Agenten der Institution, die Entscheidungen iiber die weitere Karriere
treffen, die sich durchaus wohlwollend als Vermittler oder Helfer anbieten
zur Kompensation struktureller Ungleichheit, welche das >begabte Gastar-

134

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

beiterkind« in der Entfaltung seiner Lebenschancen behindert. Damit ge-
ben sie den Werten des Universalismus in der Beziehung zwischen Indivi-
duum und neutralisierten Regimetechniken eine lebendige Gestalt und
kehren sie zugleich gegen eigenwillig-partikularistische >Traditionen«< oder
Visionen davon (zum Beispiel verkérpert im patriarchalischen Vater, dem
die Bildung seiner Tochter gleichgiiltig ist) hervor. Es ist die Kombination
von Migrantenstatus und guten, stets neu zu erarbeitenden Leistungen, die
die institutionelle Unterstiitzung sichert und zu einem Biindnis mit den
die Karrierechancen distribuierenden Institutionen fithrt. Das Gastarbei-
terstigma (Tochter von Arbeiter und Putzfrau) wird durch persénliche Lei-
stungen revidiert, entzieht sich jedoch der Aufhebung. Sogar positiv ge-
meinte Bemerkungen haben ihre negative Riickkoppelung, wie der folgen-
de Ausschnitt aus einem anderen, von der Struktur her sehr dhnlichem
Interview verdeutlicht:

»Ich war dann so ein Alleinkimpfer und mufdte das machen. Also das sagte mir der
Lehrer immer, ja. Also ich meine, fiir mich war das nie, fiir mich war das ganz natiir-
lich, daf ich das so mache und es war ja immer so und, ja, er hat mir das halt zum
Bewufitsein gebracht. ... In Deutsch war ich sehr gut gewesen, ... wir hatten verschie-
dene, so Klassiker gemacht und da fand er, dafs ich sehr gut war. Und er hat am An-
fang, also hat er halt gemeint, »ja das kann nicht sein, daf8 Sie die Interpretation ganz
alleine gemacht haben und ohne Eltern< und, und >ja, hat Ihnen denn keiner gehol-
fen?< Dann hat er halt gesehen, daf8 mache ich schon alleine, das geht schon und *,
hat dann halt, wie gesagt da, drauf, immer drauf, also auch vor den Schiilern und
Mitschiilern, das war auch peinlich manchmal, weil *, wenn ein Lehrer einen lobt,
das war dann irgendwie schon peinlich. Und *, also dieser Lehrer férderte mich sehr
und hat mich auch iiberall verteidigt, * wo immer irgendwer irgendwas gegen mich

sagte.«

Das Lob des Lehrers wird von Amina, einem von nur wenigen »Gastarbei-
terkindern« an einem >gutbiirgerlichen< Gymnasium und ausgestattet mit
mebhr als einem halben Dutzend Geschwistern sowie mit Eltern, die weder
personliche Kontakte zur Schule suchen noch {iber ein, in Relation zum
schulischen Leistungssystem, nennenswertes kulturelles Kapital verfiigen
— alles Attribute, die sie von den anderen in ihrer Umgebung unterschei-
den (praktizierende Muslima war sie zu diesem Zeitpunkt noch nicht, trug
auch kein Tuch) — als zutiefst ambivalent erfahren. Die Bestitigung ebenso
gut und noch besser zu sein als die anderen Schiiler und das noch aus eige-
ner Kraft und tiberdies prisentiert am nationalen Kulturerbe, das nicht das
ihre sein kann, wird iiberschattet durch das Zuweisen einer exponierten

135

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

Stellung, die wiederum einer Exklusion gleichkommt. Die eigene Macht
zur Selbstkonstruktion als >Gleiche< auf der Basis von Leistung findet in
der Bewertung, die immer den sozialen Hintergrund und seine hierarchi-
sche Einordnung mit einschlief3t, zugleich die Bestitigung des Unerreich-
baren und des Ungebiihrlichen. Leistung als Identititsmedium ist somit
ambivalent. Sie ist ein wesentlicher Bestandteil der Selbstidentitit, die in
Konkurrenz zu anderen erworben wird. Uber sie liRt sich Anerkennung
erwerben, aber nur in Verbindung mit steter Uberpriifung und Reproduk-
tion der Leistung. Leistung ordnet die Individuen in Hierarchien und lift
sie sich selbst iiberpriifen und in Beziehung zu anderen setzen. Sie indivi-
dualisiert und erzeugt ein personliches Ethos, das aber nicht der eigenen
Leitung unterliegt, sondern stets der Riickversicherung bedarf. »Ich war
objektiv gut«, wie Amina reflektiert, »aber zitterte dauernd um meine Lei-
stungen, auch wenn meine Leistungen gut waren, auch wenn ich mich
immer riickversichert hab, es ist gut.«

Ethnisierung

Leistung, oder in der Sprache von Thomas Faist »Humankapital« (Faist
2000) ent-ethnisiert, aber sie neutralisiert nicht. Amina stellt ihre Angst zu
versagen in den Kontext einer sozialen Unsicherheit:

»... Gut, dann habe ich die elfte Klasse gemacht und die zwélfte Klasse und es war
halt auch immer dieses, dafl die Lehrer mich auch sehr gelobt hatten, vor allem, *
weil ich ja aus einer auslindischen Familie kam und ich war auf der Oberstufe, auf
dem X-Gymnasium das einzig *, arabisch-marokkanische Kind. * Wurde auch im-
mer halt grofigeschrieben, also, es wurde einem halt gesagt, ja, man kann damit
machen, was man will. Es wird mir immer so gesagt, als miiféte ich stolz drauf sein,
weil ich ja auf der Schule bin und {iberhaupt. Und komischerweise hat sich das fort-
gesetzt, daf} bestimmte Lehrer sich dazu pradestiniert fiihlten, mich zu férdern, ja.
Ich weif3 nicht warum, und in dem Fall war das jetzt ein Deutschlehrer. Der hat halt*
gemeint, ja ich wiirde GrofRartiges leisten, er miiffte mich férdern, weil, wir brau-
chen solche Leute wie dich und tiberhaupt und er hat mich halt auch immer sehr
gefragt, * iiber zu Hause und ich hab ihm halt erzahlt. Er hat gemeint, ich hab es
sehr schwer zu Hause, weil meine Eltern auch viele Kinder haben, weil ich keine—,
also das, was ein normales deutsches Kind hat, z.B. daf} die Eltern mit ihm, was weif3
ich, ins Museum gehen, also auch so was fiir die Bildung tun, ja, das mufite ich mir
alles irgendwie selbst holen, weil meine Eltern keine Zeit dazu hatten, und auch,
wenn ich Fragen hatte, ich konnte nicht zu meinen Eltern gehen, also, bestimmte
Fragen, weil die Eltern waren ja, von den Deutschen waren ja praktisch in der Schule
und konnten irgendwie, was weif3 ich, Mathe oder irgendwas.«

136

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Thr Aufenthalt auf dem Gymnasium wird, so restimiert Amina, nicht als
selbstverstindlich betrachtet. Sie hat fiir die gebotene Chance dankbar zu
sein. Threm Leistungskapital wird ihr soziales und kulturelles Kapital ge-
geniibergestellt. Beides wird miteinander verrechnet und ihr Leistungska-
pital, das was sie aus eigener Kraft erbringen kann, wird reduziert. Es zihlt
nicht allein, es kompensiert nicht vollstindig das fehlende soziale und kul-
turelle Kapital. Es besteht eine fragile Balance, die zufillig oder bei der
kleinsten Unachtsambkeit ausschlidgt und die nur durch sie selbst gehalten
werden kann. Bei einem Verlust ihrer Leistung, die jederzeit durch einen
Zufall oder durch Nachlassen der eigenen, mit jedem Schuljahr zu stei-
gernden Disziplin (»immer lernen, lernen, lernenc) eintreten kann, gehort
sie nicht mehr zu den »Leuten, die wir — ein anonym bleibendes Wir —
brauchenc, sondern fillt zuriick zu jenen, die nichts wissen, die nichts lei-
sten, die in keiner Reziprozititsbeziehung zur Biirgergesellschaft stehen.
Der Lehrer interessiert sich fiir ihren familidren Hintergrund, verob-
jektiviert ihn in der Beziehung zur Institution Schule. Heraus kommen
nur Defizite, und er bietet sich als eine Art funktionsspezifischen Vor-
mund an — eine Geste, die Amina wahrscheinlich nutzt, aber die ihr nicht
angenehm ist. Ihre Beziehung zu den Eltern ist von emotionaler Intensitit,
wenn sich auch daneben ein isoliertes Eigenleben entwickelt hat. Die Ab-
wertung ihres sozialen Hintergrundes muf sie treffen; er ist fiir sie eben
nicht nur Ballast, sondern ein Teil ihres Selbst, Bestandteil ihres Ich, der
eine systematische Negation erfihrt. Er bestimmt »das Marokkanische in
mir«, ein sich nur teilweise durch Reflexion, die immer den Vergleich mit
dem Nichtmarokkanischen einschlieft, zu Erkennen gebendes habituelles
Kapital. Trotz der eigenen Leistung ist sie auf dem Gymnasium ein Gastar-
beiter. Der andere Teil ihrer Personlichkeit wird, so er nicht unter den Zei-
chen des Defizits abhandelbar ist, ignoriert, neutralisiert. Sie fiihlt sich nie
als »Auslinderkindchen« behandelt, weil andere und sie selbst ihr Lei-
stungs-Ich nach vorne schieben und sie selbst sich sozial zurtickhilt, in-
dem sie sich als »Einzelginger« auf Freundschaften mit »einer oder weni-
gen Personen, und dann den richtigen Kontakt« beschrinkt und »nicht mit
allen wollte«, wobei es nie an Freundinnen mangelte. Offensichtlich geht
sie aber davon aus, dafl die anderen sie als » Auslinderkindchen« bewerten,
auch wenn sie es ihr, vielleicht aus dem Bewufdtsein des eigenen sicheren
Standesbewufdtseins heraus, nicht zeigen, und sie selber sieht sich als An-
gehorige niedriger Herkunft in einem Raum, wo der biirgerliche Habitus
regiert und wo sie an allen Ecken und Kanten die dezente Macht der sozia-
len habituellen Distinktion verspiiren muf3, der sie neben ihrer Leistungs-
fihigkeit auch mit ihrer »groflen Klappe« (Amina) und ihrer Art, die Dinge

137

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

offensiv anzupacken, nicht beikommen kann. Die Schule ist der Raum, in
dem sie ein zwangsneutralisiertes Ich unter VerschluR halten muf. Aller-
dings weif$ sie, bis sie den Kontakt zu den islamischen arabisch- und ma-
rokkanischstimmigen Méidchen bekommt und bei denen sie iiberra-
schend einfach »Ich sein kann, weil die so sind wie ich«, auch nicht, was
dieses Ich ist. Das Marokkanische zu Hause, das in ihr »wie eingeimpft ist«
und das sie nicht anders als im Kontrast zu einem ebenso nebuldsen, aber
trotzdem konkreteren Deutschen definieren kann — Tradition, Ehre, Ge-
schlechterbeziehungen, stindige interaktive Eingebundenheit sind Stich-
worte, die in diesem Zusammenhang fallen — darf nicht zum Vorschein
kommen. Und sie mufl es durch ihre Situation der Vereinzelung allein be-
arbeiten, ohne jegliche Unterstiitzung. Amina definiert ihr Problem in den
Worten, dafl »ich zu deutsch bin von meinem Denken her, von meiner Ein-
stellung«. Denken und Einstellung sind nicht unwesentlich Produkte der
Schule, denn von ihrem siebten Lebensjahr an bis zu ihrem achtzehnten,
neunzehnten Lebensjahr, bis sie die islamischen Midchen kennenlernt,
gibt es ihrer biographischen Schilderung nach nur Familie und Schule.
Freundschaften sind ebenso durch die Schule determiniert. Aber sie ist
keine »reinrassige Deutsche«, auch wenn sie nach ihrer Islamisierung die
deutsche Staatsbiirgerschaft »gemacht hat«, wie sie formuliert, und sie will
ihren persénlichen Partikularismus, dem sie durch die Islamisierung eine
Form gegeben hat, beibehalten. Dieser Partikularismus erscheint bei ihr
als Ergebnis eines Kampfes, in dem sie sich dem Zugriff zweier sie prigen-
der Autorititen entzogen hat: den Eltern, die traditionale Beschrinktheit
reprisentieren, und den Lehrern, die »deutsche Offenheit« bei gleichzeiti-
ger Beschrinktheit, auch Arroganz gegeniiber abweichenden Kulturen ver-
korpern. Auf ihre Islamisierung haben beide keinen Zugriff. Zugleich
kann sie die Anforderungen beider Seiten, die trotz aller Verschiedenheit
in punkto Selbstdisziplinierung und Leistung konvergieren, zusammen-
schniiren und fiir die Entfaltung ihres wahren oder ganzen Ich unter eige-
ner Regie lenken.

Man kann einwenden, dafd »der Fall Aminac, fiir den die Vereinzelung,
bedingt durch die Zugehorigkeit zu einer kleinen Minderheit, spezifisch
ist, nicht vergleichbar ist mit Frauen tiirkischer Abstammung. Dagegen ist
zu sehen, daf auch die um 1970 herum geborenen Frauen tiirkischer Ab-
stammung mit gleichem Bildungsweg die gleiche Erfahrung machen.
Auch sie waren auf Gymnasium oder Realschule in ihren Klassen die einzi-
gen Midchen aus tiirkischen Familien. Ein etwas anderes Bild bieten die
jungen Frauen, die in »Turkenvierteln< aufgewachsen, in tiirkischen Schul-
klassen zusammengefiihrt, die Hauptschule besucht und weiterfithrende

138

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Bildungswege beschritten haben. Aber auch bei ihnen erscheint nicht oder
nicht ohne gravierende Ambivalenzen ein ethnisches Gemeinschaftsbe-
wufltsein. Vielmehr ist aus ihren biographischen Reflexionen ein Kampf
gegen eine Zwangskollektivierung, eine Distinktion von einem Kollektiv
zu ersehen. Mit Amina teilen sie das Schicksal, dafl ihnen ethnische Diffe-
renz in Konnotation mit Unzulinglichkeit zu Schulbeginn ziemlich brutal
uiber die Sprache, jenem exzellenten Instrument, das soziale Klassifizie-
rung zu naturalisieren vermag (Bourdieu 1991: 221f.) bewufit wird. Dieses
Defizit und die Kanalisierung in >Ttirkenklassen< oder Forderklassen, be-
stehend aus Kindern verschiedener Sprachgruppen, erweckt bei ihnen frith
ein Bewufitsein von Zweiklassengesellschaft und personlicher Zweitran-
gigkeit. Der Aufenthalt in tiirkischen Klassen wird aus der Retrospektive
als negativ bewertet. Es sind voriibergehende, nutzlose Schonrdume, in de-
nen man sich vielleicht wohlfiihlt und Freunde hat, aber was zihlt, ist die
Bewihrung in den Regelklassen, in der Konkurrenz. Von Beginn an wird
eine negative Selbstbewertung erzeugt. »Die Deutschen«, so resiimiert
eine der Erzihlerinnen, »waren irgendwie besser als wir. Ich kann das
nicht erkliren, aber das hab ich irgendwie mitgekriegt.« An anderer Stelle
verschiebt sie ihre Aussage dahingehend, dafl die »deutschen Freunde
denken, daf sie besser sind, ... weil sie keine Auslidnder sind«.

Auch Lehrern wird vorgeworfen, Unterschiede zwischen deutschen
und tiirkischen SchiilerInnen zu machen, aber das macht sich nur in »Klei-
nigkeiten« in verschiedenen Situationen, an weniger Geduld, an schneller
erfolgenden Mahnungen, an spontanen Reaktionen bemerkbar und ist
kaum verifizierbar und kaum kommunizierbar. Ein anhaltendes und sich
im Laufe der Zeit verstirkendes Gefiihl der persénlichen Zweitrangigkeit
und der systematischen Verkennung wird durch die Schule produziert. Es
gibt nur ein Mittel, Anerkennung von seiten der LehrerIn, jener zentralen
Figur der Distribution von Anerkennung, zu erkimpfen und das sind gute
Schulnoten und stindige Fortschritte, das ersichtliche Bestreben, zu den
Klassenbesten zu gehoren. Die eigene Person erwirbt damit einen univer-
sal gliltigen Status, wihrend der soziale Klassenhintergrund formal in den
Hintergrund riickt. Seine Koprisenz 1483t sich positiv fiir die Person wer-
ten, der Aufstieg aus eigener Kraft und der eigene Wert erscheinen um so
deutlicher. Der Auflenseiterstatus, als Streber dazustehen und anstelle von
Freunden nunmehr Konkurrenten und Neider um sich zu haben, wird
kompensiert durch die Protektion des Lehrers und dessen kleine Zeichen
des Wohlwollens.

Diese Beziehung muf} nicht nur stindig aufs Neue im Rahmen nie ab-
reiffender Priifungen reproduziert werden, ihr Bestand ist auch noch, wie

139

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

eine der Frauen, Ilknur, erfahren hat, in einer anderen Hinsicht gefihrdet.
Als sie vierzehn ist, wird ihr Vater wortbriichig und ist, entgegen vorheri-
gen Abmachungen, die sie mit ihm zu haben glaubte, der Meinung, sie
miisse ein Kopftuch tragen. Sie weifl nichts iiber den Islam, aber sie be-
schlieRt, wenn sie Kopftuch trigt, dann ganz, das heiflt auch in der Klasse.
Mit diesem Akt ist das positive Verhiltnis zu ihrer Quelle der Anerken-
nung, einer Lehrerin schlagartig beendet — nicht auf der Leistungsebene,
auf der personlichen Ebene. Hier ist plotzlich eine Spaltung eingetreten.
Mit diesem Tuch ist sie nicht mehr das unterstiitzungswiirdige, atypische
tiirkische Midchen, das anders als die anderen eine zielbewuf3te Energie
aufweist, das sich gegeniiber den Jungen selbstbewufst durchzusetzen
weif, das seine eigene Meinung hat und zu vertreten weif}, das so dhnlich
ist wie ihre eigene Tochter, sondern sie fillt fiir sie zuriick in ethnische
Weiblichkeitsmuster. Sie ist ein pddagogischer Verlust. Ilknur hat ihre Lei-
tung verloren. Sie reduziert auf den Rat der Lehrerin das Kopftuchtragen
auf den Schulweg, um dem Risiko schlechterer Benotungen durch andere
Lehrer zu entgehen. Sie hat sich verschitzt, weil sie annahm, daf} sie die
gleiche Akzeptanz wie ein anderes Kopftuch tragendes Midchen in der
Parallelklasse erhalten wiirde. Fiir Ilknur war das offensichtlich ein Schliis-
selerlebnis. Wie oben Amina hat sie verstanden, daf Anerkennung und
»universale«< Selbstprisentation eng miteinander verbunden sind, daf Ich-
Sein in bestimmten Formen nicht anerkennenswiirdig ist. Ausgehend von
dieser Erkenntnis beginnt sie, sich mit dem Islam auseinanderzusetzen
und sich Wissen anzueignen, Wissen, das sich in Diskurse und Selbstre-
prisentation umsetzen lift. Der Islam steht bei ihr somit zentral im Kon-
text der Selbstbehauptung und der diskursiven Auseinandersetzung um
Anerkennung. Thre Islamisierung ist die Vervollkommnung ihres vorange-
henden Kampfes um soziale Anerkennung. Als sie die Schule wechselt,
tritt sie hier vom ersten Tag an als Kopftuchtrigerin auf. Mit einem wohl-
vorbereiteten spektakuliren Auftritt, der nicht zu iibersehen ist, fithrt sie
sich von vornherein als selbstbewufite Frau ein, die souverin eine eigene
differente Identitit zu behaupten weify. Weiterhin spielt die disziplinierte
Leistung eine grof3e Rolle, die sich nun verbindet mit einer ebenso diszipli-
nierten Identititspolitik.

Als Resiimee kann festgestellt werden, daR die Islamisierung der Migran-
tentochter im Zeichen der Institutionalisierung des Selbst steht. Sie ist Teil
eines Regimes der Selbstthematisierung, die ihren Ausgangspunkt nicht
im Islam selbst hat, sondern in Lebensbereichen und Ideen, die anderswo
liegen und die im individuellen Lebenslauf vorgingig auftreten. Die jun-

140

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

gen Frauen deuten ihre Islamisierung entlang einer Logik der institutiona-
lisierten Identititskonstruktion, die sie die Bedeutung des Islam fiir sich
und fur andere erkliren liRt. Zentral ist dabei die Funktion des Islam fiir
die Ausstattung eines erfolgreichen disziplinierten Selbst. Die Islamisie-
rung erscheint als Hohepunkt einer erfolgreichen Biographisierung und
Selbstreflexion, weil sie die institutionalisierten Ordnungskriterien —
Wachstum, Effizienz, Wahl, Gleichheit, Gerechtigkeit als Kriterien, die das
»aufrichtige« Selbst erzeugen, es aber zugleich mit seinen Grenzen und
Ambivalenzen konfrontieren und als »Auslinderkindchen« abwerten —
nicht nur aufweist, sondern spezifiziert und perfektioniert durch die multi-
kulturelle Variante. Das »aufrichtige< Selbst braucht unter diesen Bedin-
gungen die Wurzeln, auch wenn sie deklassifiziert werden, auch wenn sie
bearbeitet und in Form gebracht werden miissen, fiir seine Entwicklung.
Man kann mit Baudrillard (1991) von Simulation reden, mit Foucault
(1987) von Identititsmasken — das Subjekt, in seiner Bewiltigung der All-
tagswelt angewiesen auf angemessene erfolgreiche Identititspolitiken,
braucht es nicht zu kiimmern. Und wer auch will oder kann bestimmen,
was die richtigen Wurzeln, die richtigen Urspriinge sind, was der unbe-
streitbar originire Islam ist, und in welchen Formen er modern, historisch,
ewig ist?

Fiir die jungen Frauen ist der Islam von Anfang an eine Idee des Fort-
schritts. In diesem Zusammenhang wird hiufig auch verwiesen auf frithis-
lamische Reformen wie das Verbot der Aussetzung neugeborener Mid-
chen, der Transformierung des Rechts zugunsten der Frauen, der
Befiirwortung weiblicher Bildung. Zentral aber ist die lebensweltliche und
alltagspraktische Komponente der persénlichen und sozialen Rekonstruk-
tion, die sie, nicht ohne Kampf um Anerkennung, aber auch mit einer
Chance auf Anerkennung, sofern die Konstruktion des Islam in Verbin-
dung mit der Idee des Selbst erfolgt, zu Akteuren mit Selbstschitzung
macht. Mit anderen Worten, die biographischen Reflexionen zeigen durch
die enorme Bedeutung, die die Schule und ihre Agenten — und nicht ab-
strakte andere — fiir die Definition des Selbst im Spiel von Ethnisierung
und Universalisierung haben, daf die Islamisierung der jungen Frauen im
Regime einer modernen, tiber Institutionen transformierten Technologie
und Ideologie des Selbst steht. Thre Islamisierung ist somit eine Antwort
auf die soziale Klassifizierung und auf die Individuierung, die den alltags-
weltlichen Bedingungen ihrer spezifischen Position Rechnung trigt. Sie ist
ein Produkt ihres Alltagswissens iiber die soziale Funktionsweise von In-
klusion im Zeichen globaler und multikultureller oder >postmoderner<
Diskurse und Praktiken, die nicht Anerkennung auf der Basis von simpler

141

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

Assimilation nach dem Motto »conformance to dominant values brings the
highest approval and reward« (Kluckhohn 1967: 415) sichert, sondern im
verwickelten sozialen Spiel von Anerkennung und Hierarchisierung, in
den widerspriichlichen Diskursen von ethnischem Kollektivismus und
»postmoderner«individueller Identitit (Robertson 1992: 41, 114) kompetiti-
ve Strategien entfalten mufl. Das jedenfalls wire eine soziologische Erkli-
rung, die die individual- und sozialpsychologische Deutung, die die jungen
Frauen selber verwenden, in einen gesellschaftlichen Kontext einbindet
und den Blick fiir komplexe Zusammenhinge 6ffnet, statt die Islamisie-
rung junger Frauen blof als idiosynkratische Erscheinung oder Retraditio-
nalisierung im Sinne eines Sichfiigens unter den Druck der kulturellen
Reproduktion abzutun.

Das wire auch eine Deutung, die die unauflgsliche Dichotomie von is-
lamischem und/oder ethnischem Partikularismus und einem Universalis-
mus, der unter dem ethnischen Paradigma zwangsliufig etwas ist, was mit
deutscher oder westlicher Kultur bzw. kulturellen Regeln zu tun hat, ver-
meidet. Wie die Reflexionen der jungen Frauen zeigen, ist diese Dichoto-
mie in jhrem Falle nicht gegeben. Vielmehr erscheint es fruchtbarer, in
Anlehnung an Ricceur (1996: 331ff.) von einer Kontextualisierung zu re-
den, indem - freilich nicht auf der moralphilosophischen, sondern auf der
alltagspraktischen Ebene — sozialer Akteure spezifische moralische und ha-
bituelle Elemente einer >eigenens, einer islamischen Kultur, wie immer sie
diese auch definieren und anwenden, in bezug zu einem Universalismus,
der sich ihnen in alltagsweltlichen Riumen und Formen zeigt, setzen. Al-
lerdings, wo Ricceur zwei gleichgewichtige Elemente gegentiberstellt, zeigt
sich in diesem lebensweltlichen Kontext, dafl von vornherein und unauf-
holbar ein Ungleichgewicht besteht zugunsten der bereits einverleibten
staatlichen Institutionen, die »cultural rules« (Meyer) prigen, die selber
dazu beitragen, Kontextualisierung anzuregen wie anzuleiten.

Die Ideen von (post-)modernem Selbst und Anerkennung bringen da-
bei die Subjekte als moralische und strategische Akteure und, im vorliegen-
den Fall, den Islam als ideelle und praxisrelevante Ressource ins Spiel. Es
ist eine Frage der theoretischen Perspektive, ob man das Individuum als
staatlich und universalistisch organisierten Mythos begreift wie Meyer oder
Foucault oder als ein mit praktischer Weisheit begabtes Selbst wie Ricceur.
Auf der alltagsweltlichen Ebene mit ihren symbolischen Auseinanderset-
zungen um Anerkennung und Selbstbehauptung setzt der Mythos, wie die
islamisierten Frauen zeigen, eine Maschinerie von praktischen, ethisch ori-
entierten Handlungen, die Subjekte und Auseinandersetzung um Subjek-
tivitit produzieren, frei. Auf jeden Fall aber kann der Islam, kénnen seine

142

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Triger in diesem ideellen wie lokalen Kontext nicht als etwas anderes bzw.
die anderen bezeichnet werden. Erkennbar wird vielmehr, wie soziale Ak-
teure in ihren alltagspraktischen und institutionellen Einbettungen auf der
Suche nach identititsrelevanten Wurzeln das auf Differenz fixierte »Kul-
turinstrument« Authentizitit (Stauth 1999: 28) aufgreifen und sich vom
erleidenden Selbst zum titigen Selbst, das seine eigene Authentizitit be-
stimmt, transformieren. Zentral ist dabei, daR diese Transformierung
schrittweise und im Austausch in 6ffentlichen, differenzsensiblen Riu-
men erfolgt. Die Schule ist dabei ein markanter Raum der individuellen
weiblichen Selbstfindung im Dialog, und zwar um so mebhr, je exklusiver
das von ihr gewihrte kulturelle Kapital ist. Ein anderer markanter Raum
der Selbsttransformation ist das berufliche Feld. Diesem wenden wir uns
im folgenden Kapitel zu.

143

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https:/idol. 14.02.2026, 08:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

