
Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis

zum Kolonialismus

Uwe Wolfradt

»Jetzt, wo Deutschland in seinen Kolonie-

en mit Naturvölkern in unmittelbarer Be-

rührung getreten ist, wirdman bei uns den

hohen praktischenWert einer Psychologie

der Naturvölker, die ich insofern Kolonial-

psychologie nennen möchte, zu schätzen

wissen, und nicht zu befürchten brauchen,

daß, wie noch vor dreißig Jahren, eine Psy-

chologie derWilden als eine wilde Psycho-

logie verspottet werde«

(Schultze 1900, III)

Einleitung

Die Psychologie im Allgemeinen ist eine relativ junge akademische Disziplin – dies

gilt auch für die Kulturpsychologie im Besonderen. Historisch entstanden aus der

Philosophie und Physiologie war die Psychologie bis zum Anfang des 20. Jahrhun-

dert eine Unterdisziplin der Philosophie und wurde daher von Fachvertretern der

Philosophie an den Universitäten vertreten. Als Geburtsstunde der Psychologie gilt

das Jahr 1879, als WilhelmWundt (1832-1920) in Leipzig das erste Institut für Expe-

rimentelle Psychologie gründete. Nichtsdestotrotz war psychologisches Denken in

vielen Wissenschaftsbereichen viel älter und noch im 19. Jahrhundert wurden die

Grenzen zwischen den Disziplinen nicht deutlich bestimmt. Der Aufstieg der Psy-

chologie im 19. Jahrhundert ist dabei engmit den Entdeckungen in Physik, Chemie

und Biologie und dem Aufkommen naturwissenschaftlicher Theorien und Metho-

den verbunden gewesen. Die Psychologie emanzipierte sich von der Philosophie,

in dem sie naturwissenschaftliche Methoden wie das Experiment oder Messver-

fahren psychischer Phänomene, wie in der visuellen Wahrnehmung, einführte. Als

eine ›empirische Philosophie‹ wollte die Psychologie allerdings nicht verstanden

werden. Wie auch andere Wissenschaften konnte die Psychologie sich folglich den

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 Uwe Wolfradt

weltanschaulichen Strömungen nicht vollständig entziehen. Vorherrschend hier-

bei war der Evolutionismus am Ende des 19. bzw. Anfang des 20. Jahrhunderts, der

von Herbert Spencer (1820-1903) ausgehend auch auf die Geistes- und Sozialwis-

senschaften Einfluss fand: Die feste Vorstellung, dass sich biologisch-organische

Gebilde vom Einfachen (Primitiven) zum Differenzierten (Komplexen) entwickeln,

wurde auf psychische Phänomene wie auf Kulturen angewendet (vgl. Wolfradt

2013). Diese Denkweise war ideal für den Kolonialismus ihrer Zeit, um indigene

Völker als unterentwickelt und ›primitiv‹ abzuqualifizieren undmit der Überlegen-

heit der eigenen Kultur als vermeintlich höherstehendes Kulturvolk die Kultivie-

rung (Erziehung) und Missionierung fremder Völker zu legitimieren. Hierbei galt

das Ziel, die Kulturhöhe eines Volkes – im Anschluss an aufklärerische Sichtwei-

sen – über das Ausmaß seiner jeweiligen Naturbeherrschung zu bestimmen. Eine

Kultur wäre demnach umso höherentwickelt zu beurteilen, je weniger Kraftauf-

wand zur Befriedigung grundlegender Bedürfnisse notwendig ist und damit mehr

Zeit für eine intellektuelle Betätigung übrigbleibt. Die daraus abgeleitete »Kultur-

armut« wurde als Mangel an logischem Denken,Willenskontrolle und mangelnder

Aufmerksamkeit sowie Originalität aufgefasst (vgl. Boas 1914, 171). Im vorliegenden

Beitrag soll verdeutlicht werden, wie auch evolutionistisches Gedankengut in die

Psychologie als Völker- und Kulturpsychologie Eingang fand und wie die Psycholo-

gie als eine jungeWissenschaft ihre Erkenntnisse undMethoden auch für koloniale

Ziele nutzte. Nachdem die historische Entwicklung der Kulturpsychologie darge-

legt wird, soll am Beispiel der ethnopsychologischen Studien an indigenen Völkern

inMelanesien vor dem 1.Weltkrieg verdeutlicht werden, welche weltanschaulichen

Konzepte des Kolonialismus Einfluss auf die Psychologie nahmen. Schließlich wird

am Ende des Beitrages die Frage aufgeworfen, ob die Psychologie eine besondere

Affinität zu kolonialistischen Bezügen aufwies.

1. Kulturpsychologie – eine historische Hinführung

Die Kulturpsychologie kann als eine Unterdisziplin der Psychologie verstanden

werden. Ihre historischen Wurzeln liegen im 19. Jahrhundert, in der sie mit den

Bezeichnungen Anthropologie, Ethnopsychologie, psychologische Ethnologie oder

Völkerpsychologie gefasst wurde. Ausgehend von der Etablierung einer Völkerpsy-

chologie durch das Buch ›Anthropologie der Naturvölker‹ vonTheodor Waitz (1821-

1864) und der Veröffentlichung der Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprach-

wissenschaft durch Moritz Lazarus (1824-1903) und Heymann (Hajim) Steinthal

(1823-1899) vertrat Wilhelm Wundt ab 1860 die Position, die Völkerpsychologie als

einen notwendigen und ergänzenden Zweig zur experimentellen Psychologie zu

sehen, um soziale und entwicklungsbezogene Bedingungen individuellen Verhal-

tens und Erlebens zu untersuchen (vgl. Wundt 1863; Beuchelt 1974). In der Völker-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus 225

psychologie von Lazarus und Steinthal (1860) findet Wundt (1911) die Unterteilung

in eine (1) völkergeschichtliche Psychologie, welche die allgemeinen Bedingungen

und Gesetze des Volksgeistes ohne Berücksichtigung der einzelnen Völker und ih-

rer Geschichte erforscht, und in eine (2) psychologische Ethnologie, welche die be-

sonderen Entwicklungsformen bestimmter Völker charakterisiert. Demgegenüber

möchte Wundt (1888) eine eigene Völkerpsychologie begründen, in der nicht wie

bei Lazarus und Steinthal der Allgemeinen Kulturgeschichte der Vorrang gegeben

wird, sondern der naturhaften Betrachtung der menschlichen Vorgeschichte, die

auf allgemeinen Prinzipien der physiologischen Psychologie beruhen soll. In sei-

ner Völkerpsychologie berücksichtigt er daher nur Kulturphänomene wie Sprache,

Mythos und Sitten, die eine allgemeinpsychologische Betrachtung erfordern (vgl.

Wundt 1888). Er folgt dabei der evolutionistischen Auffassung einer Stufenlehre: 1.

Primitives Stadium, 2. Totemistisches Zeitalter, 3. Zeitalter der Helden und Götter

und 4. Entwicklung zur Humanität (vgl. Wundt 1912).

Die VölkerpsychologieWilhelmWundts konnte ihren Anspruch, eine Allgemei-

ne Psychologie kultureller Phänomene zu sein, nicht erfüllen. Vielmehr blieb die-

se auf ethnographischen Quellen basierende Völkerpsychologie eine bloße psycho-

logische Kulturgeschichte. Kulturphänomene als Gegenstände einer einseitig na-

turwissenschaftlich ausgerichteten Psychologie erfuhren keine besondere wissen-

schaftliche Würdigung. Dennoch wurde in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts

eine eigene Kulturpsychologie gefordert: Stern, der den Begriff ›Kulturpsycholo-

gie‹ einführt (vgl. Stern 1920, 286),wendet sich gegen eine isolierte Betrachtung des

Menschen in der experimentellen Psychologie und vertritt die Auffassung, dass das

Denken und Fühlen, Streben undWerden desMenschen neben seiner biologischen

Ausstattung auch als Ergebnis der Prägung durch eine kulturelle Gemeinschaft

aufzufassen ist (vgl. ebd., 273). Er kommt zur Feststellung: »Alle Kultur ist letzten

Endes ein psychischer Vorgang, und alle Kulturwissenschaft führt auf psychische

Geschehnisse zurück« (ebd., 284). Eine Kulturpsychologie, die sich auf ihre geistes-

wissenschaftlich-hermeneutische Tradition besinnt, konnte sich erst spät etablie-

ren.Mit Boesch (1980), Shweder (1990) und Cole (1996) wurde eine Cultural Psycho-

logy entwickelt, die Kultur als einen semiotischen Bedeutungs- und Handlungs-

kontext für das individuelle Verhalten und Erleben versteht, der über die Einübung

sozialer Praktiken Einfluss auf das Denken und Fühlen der Individuen einer Ge-

meinschaft nimmt. Im Gegensatz zu einer bloß kulturvergleichenden Perspektive

der Mainstream Psychologie (Cross-Cultural Psychology) bemüht sich die Kultur-

psychologie um eine qualitativ-interpretative Behandlung psychischer Phänome-

ne, um die unterschiedlichen kulturellen Bedeutungsebenen von Wahrnehmungs-

und Denkmustern oder Emotionen (wie Schuld oder Scham) identifizieren zu kön-

nen (vgl. die Darstellung bei Boesch & Straub 2007).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Uwe Wolfradt

2. Kulturpsychologie und Kolonialismus

Man könnte leicht den Eindruck gewinnen, dass die Völkerpsychologie oder Kul-

turpsychologie ein rein deutsches Projekt war. Allerdings gab es zur Psychologie

der ›Naturvölker‹ auch in den Kolonialnationen Großbritannien und Frankreich

eigenständige Beiträge. Beispielhaft sollen dies zwei Fachvertreter zeigen: Luci-

en Lévy-Bruhl (1857-1939) in Frankreich, der mit seinen Beiträgen zum primitiven

Denken und Fühlen den Naturvölkern ein prälogisches und damit fälschlicher-

weise unlogisches Verständnis zuschrieb (vgl. Wolfradt 2020) oder William Hal-

se Rivers (1864-1922), der als englischer Psychologe 1898 an der interdisziplinären

Torres-Strait-Island Expedition (Inselgruppe zwischen Neuguinea und Australi-

en) der Universität Cambridge teilnahm, ummittels psychologischer Experimente

u. a. das Farbsehen indigener Völker zu untersuchen (vgl. Herle und Rouse 1998).

Ziel dieser Expedition war es »to enrich the interpretation of ethnology by the in-

sights of psychology« (Gladwin 1961, 138, zit. in Beuchelt 1974, 81). Psychologische

Erkenntnisse und Methoden sollten zum besseren Verständnis indigener Kulturen

beitragen. Im Folgenden sollen diese europäischen Versuche aber nicht im Fokus

stehen, sondern nur die deutsche Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolo-

nialismus beleuchtet werden. Das Deutsche Reich hatte nach der Reichgründung

1871 erst spät Ambitionen für überseeische Kolonien und Schutzgebiete erkennen

lassen: Neben Afrika (Togo, Kamerun, Deutsch-Südwestafrika [das heutige Nami-

bia] undDeutsch-Ostafrika [das heutige Tansania]) und China (Tsingtau) besaß das

Deutsche Reich in der Südsee in Mikronesien (Marianen, Karolinen, Palau-Inseln),

inMelanesien (der nordöstliche Teil vonNeuguineamit Kaiser-Wilhelm-Land, dem

Bismarck- Archipel und den Salomon-Inseln) sowie in Polynesien (Westsamoa, die

Inseln Savai und Upolu) Kolonialgebiete. Die Zeit des deutschen Kolonialismus war

nur von kurzer Dauer, längstens 30 Jahre seit 1884. Nach dem verlorenen 1. Welt-

krieg wurde Deutschland im Vertrag von Versailles 1919 die Kontrolle über sämtli-

che Kolonien entzogen. Osterhammel findet zur folgenden Definition:

»Kolonialismus ist eine Herrschaftsbeziehung zwischen Kollektiven, bei wel-

cher die fundamentalen Entscheidungen über die Lebensführung der Kolonisier-

ten durch eine kulturell andersartige und kaum anpassungswillige Minderheit von

Kolonialherren unter vorrangiger Berücksichtigung externer Interessen getroffen

und tatsächlich durchgesetzt werden. Damit verbinden sich in der Neuzeit in der

Regel sendungsideologische Rechtfertigungsdoktrinen, die auf der Überzeugung

der Kolonialherren von ihrer eigenen kulturellen Höherwertigkeit beruhen« (Os-

terhammel 1995, 21).

Das Deutsche Reich war bestrebt (wie auch die anderen Kolonialmächte),

die Kolonien wirtschaftlich auszubeuten, Siedlungskolonien (z. B. Deutsch-

Südwestafrika) für den Bevölkerungsüberschuss zu gründen und die Kolonien

mit ihren Häfen als Kohlestationen für die eigene Kriegs- und Handelsmarine

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus 227

zu nutzen und damit den überseeischen Machtanspruch auszudrücken. Das

Deutsche Reich investierte allerdings mehr in die Infrastruktur der Kolonien

als es wirtschaftlich herausbekam. Der Staatssekretär im Kolonialamt Bernhard

Dernburg (1865-1937) propagierte 1906 nach den blutigen Kolonialkriegen gegen

die Nama und die Herero in Deutsch-Südwestafrika 1904-1908 und deren Kritik

in der deutschen Öffentlichkeit daran eine rationalere Kolonialpolitik, die an den

Wissenschaften ausgerichtet werden sollte (Probst 1990; 1992). Eine Kulturmission

wird vorgegeben, welche die Kolonisation für die Ausbeutung der Ressourcen

und Menschen für die Wirtschaft der Kolonialmacht, im Gegenzug ihre höhere

Kultur und sittlichen Maßstäbe den Kolonien verspricht. Die sozialdarwinistische

Sichtweise des Verhaltens der indigenen Kolonialvölker findet sich seinerzeit

in verschiedenen Wissenschaften, in den Feststellungen von der ›Minderbega-

bung‹ und ›Arbeitsscheue‹ der ›Neger‹, die ›prädistiniert … zum Knechte der

Herrenvölker seien«, münden (Zache 1906). Neben dieser inhumanen Abwertung

zog der Exotismus der indigenen Völker die Deutschen in die Völkerschauen

der Zoologischen Gärten, wo sie die inszenierten Tänze und Rituale bestaunen

durften. Der Psychologie kommt nach Dernburg eine herausragende Rolle für die

Kolonialpolitik zu:

»[…] keiner aber kann auskommen, ohnedieKenntnis der betreffenden kolonialen

Sprachen, ohne ein eifriges Studium der Psychologie der Eingeborenen […], ohne

biologische und andere naturwissenschaftliche Vorkenntnisse« (Dernburg 1912,

26).

In der Hansestadt Hamburg wurde 1908 ein Kolonialinstitut zur Vorbereitung auf

die koloniale Praxis in Wirtschaft und Verwaltung gegründet, wo auch für das bes-

sere Verständnis der Kolonialvölker ›Negerpsychologie‹ unterrichtet werden sollte

(vgl. Gothsch 1983; Probst 1990). Dieses psychologische Verständnis fremder Kul-

turen folgte nicht nur wissenschaftlichen Bedürfnissen, sondern primär ökono-

mischen Nützlichkeitsüberlegungen. Richard Thurnwald (1869-1954), ein Österrei-

cher, der als Ethnologe am Völkerkundemuseum in Berlin arbeitete, schreibt in der

Kolonialen Rundschau 1910:

»Die richtige Verwertung der eingeborenen Arbeitskraft führt zur Nutzung jedes

Rassenschlags nach seiner Leistungsfähigkeit, zur Schichtung nach seiner Tätig-

keit, zu einer geordneten Symbiose. Aus dem Chaos des Nebeneinander wächst

die Ordnung des Übereinander entsprechend der individuellen Anlage und Eig-

nungheraus. Das ist dieOrganisation,welche dieWirtschaft des Europäers bringt,

der die Muskeln des Eingeborenen nach seinem Geiste lenkt und ihre Leistungen

den von ihm erstrebten Zwecken einfügt. So werden die fernen Südsee-Insulaner

wirksame Räder im Haushalt der Menschheit« (Thurnwald 1910, 632).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Uwe Wolfradt

Der Einsatz psychologischer Kenntnisse und Methoden für die Beurteilung der

Seele der Naturvölker wird nun am Beispiel Richard Thurnwalds ethnopsycholo-

gischen Untersuchungen in Melanesien aufgezeigt werden.

3. Die ethnopsychologischen Untersuchungen
von Richard Thurnwald in Melanesien

Angeregt durch die britische Torres-Strait-Island Expedition der Universität Cam-

bridge im Jahr 1898 suchte Thurnwald (1912) im Jahr 1906 Kontakt zu dem Berliner

Psychologen Carl Stumpf (1848-1936), der sich zusammen mit seinem Mitarbei-

ter Erich Moritz von Hornbostel (1877-1935) auch mit kulturvergleichenden Fragen

der Musik und Ästhetik beschäftigte. Hierbei ging es Thurnwald darum, Anregun-

gen zur ethnopsychologischen Forschung für seine anstehende Neuguinea-Reise

zu erhalten. So nahm er am II. Kongress für experimentelle Psychologie vom 18.

bis 21. April 1906 in Würzburg teil, um mit verschiedenen Wissenschaftlern mög-

liche Fragen und Methoden aus allen psychologischen Fachgebieten zu sammeln,

die für seine ethnopsychologische Forschungsreise von Nutzen sein konnten. Fra-

gesammlungen dieser Art wurden bereits durch den niederländischen Ethnologen

Sebaldus Rudolf Steinmetz (1862-1940) zur Erforschung des sozialen Lebens der

Völker angelegt. Neben Forschern sollten auch Missionare, Kolonialbeamte, Leh-

rer, Pflanzer und Händler die Methoden anwenden, um die so erhobenen ethno-

psychologischen Daten auf einer breiteren Basis später vergleichend auszuwerten.

Im Jahr 1912 konnte er eine Fragesammlung bzw. Methodik zu folgenden Berei-

chen vorlegen: (1) Farbwahrnehmung, (2) Gedächtnis, Auffassung, Suggestibilität,

(3) Phonologische Aufnahme primitiver Sprachen (4) Zeitschätzung, Gebärdenspra-

che und natürliche Lautsprachsymbole, (5) optische Raumwahrnehmung und (6)

Zeitbestimmung, Zählen, Zeichnen und Kunst, Soziologie,Weltanschauung, Über-

zeugungen und Denkweisen.

Thurnwald hält fest:

»Das Studium desmenschlichen Geistes kann daher der Berücksichtigung des So-

zialen nicht entraten, ohnedas seine höhere Entwicklungundenkbarwäre. Umge-

kehrt vollzieht sich keine soziale Änderung und kommt keine Kulturerscheinung

zustande ohne psychische Prozesse« (Thurnwald 1912, 1).

Im Zentrum jeder ethnopsychologischen Untersuchung steht das Individuum als

Repräsentant der Gruppe. Die ethnopsychologische Forschung sollte hierbei eine

differentielle Perspektive einnehmen, d. h., die psychologischen Verschiedenhei-

ten der Menschen stärker in den Blick nehmen (vgl. Thurnwald 1913, 1). Thurn-

wald (1912) erkennt bei der ethnopsychologischen Untersuchung an Indigenen we-

sentliche Fehlerquellen: Neben den individuelle Unterschieden der Untersuchten

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus 229

sieht er Störvariablen wie Lärm, oder Unterbrechungen, der Einfluss des Unter-

suchungsleiters auf die Untersuchten als auch die Nichtverwendbarkeit von Mess-

apparaten (aufgrund Transport, Witterung, Fehlen von Elektrizität) sowie Proble-

me bei der sprachlichen Verständigung durch Hinzuziehung von Dolmetschern

und Informanten (vgl. Wolfradt 2010). Thurnwald führte insgesamt zwei Expe-

ditionen nach Melanesien und Mikronesien durch: Von 1906 bis 1909 bereiste er

Palau, Yap und Ponape (Mikronesien) und das Bismarck-Archipel sowie die Salo-

monen (Melanesien), von 1912 bis 1914 besuchte er das mittlere und obere Sepik-

gebiet in Neuguinea (Melanesien). Bereits bei seiner ersten Forschungsreise wen-

dete Thurnwald ethnopsychologische Methoden an: So wurden Untersuchungen

durchgeführt zur Druckfähigkeit der Hand (rechts und links mittels eines Kraft-

messers), zur Farbwahrnehmung (Differenzierung verschiedenfarbiger Wollpro-

ben), Bezeichnung von Farben (Benennen verschiedenfarbiger Wollproben), Auf-

merksamkeit und Merkfähigkeit (nach Verdecken, Anordnung der Wollbündel in

der richtigen Reihenfolge; Beschreibung von Motiven auf zuvor kurz dargebote-

nen Ansichtskarten – 5 Sekunden – Nachstellen von stereometrischen Körpern

wie Zylinder, Würfel und Pyramide etc.), Suggestion (Fragen nach der Richtigkeit

der Anordnung einer zuvor gelegten Aufgabe zur Erfassung der Irritierbarkeit und

Beeinflussbarkeit), Zählen (Präsentieren von einer Anzahl von Streichhölzern auf

einem Tisch undMessung der Zeit bis zur Feststellung der Anzahl) sowie Assoziati-

onsfähigkeit (Fantasie, durch Präsentation von Bildern/Figuren wie Kreise, Spirale

etc. verbundenmit der FrageWomit hat das Ähnlichkeit?). Ferner untersuchteThurn-

wald den bildhaften Ausdruck durch freies oder induziertes Zeichnen (z. B. durch

stereometrische Körper oder natürliche Gebilde wie Tiere oder Pflanzen). Schließ-

lich analysierte er noch die Sprache (z. B. Wortbildung und Sprachaufbau) und die

Geistesverfassung (Intelligenz, Affekt, Aufmerksamkeit, Ermüdung, Wissen, eu-

ropäischer Einfluss und Erziehung, vgl. Thurnwald 1913). Neben diesen ethnopsy-

chologischen Untersuchungen studierte er insbesondere auf der Salomonen-Insel

Bougainville die Volkslieder der indigenen Bevölkerung (vgl. Wolfradt 2016).

Bezüglich der ethnopsychologischen Untersuchungsergebnisse seiner Reisen

nach Neuguinea stellt Thurnwald bei den Zeichnungen ein »bloß konturenhaftes

Andeuten ohne Eingehen auf spezielle Merkmale oder gar individuelle Unterschie-

de« fest (Thurnwald 1913, 71). Hier kommt es zu einer zerlegend-beschreibenden

Darstellungsweise (konkretistische Betrachtung), bei welcher das Herausheben des

Bildes aus derWirklichkeit nicht gelungen ist, aber auch gar nicht angestrebt wird.

Zudem werden die Fläche und die Farbe beim Zeichnen von Objekten durch die

Versuchspersonen nicht ausreichend berücksichtigt. Ferner sind den Versuchsper-

sonen räumliche Perspektive beim Zeichnen – Kindern gleich – unbekannt. Dem-

gegenüber haben die Eingeborenen große Schwierigkeiten bei der Wahrnehmung

europäischer Kunstwerke, die ihnen als Kopien vorgelegt wurden: Hier sind es

Landschaftsbilder, die in schwarz-weiß präsentiert werden, die zu Problemen der

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Uwe Wolfradt

Objektdifferenzierung (z. B. Fluss und Himmel auf dem Bild zu unterscheiden)

führen. Ein weiteres Problem ist die korrekte Identifikation des Geschlechtes von

dargestellten Personen. Hierbei konzentrieren sich die Indigenen bei der Betrach-

tung von Bildern überwiegend auf Details, ohne das Gesamtbild von der Bedeutung

her zu verstehen.

Bezüglich der Geistesverfassung der indigenen Befragten nimmt Thurnwald

an, dass diese über eine eher passive allgemeine Verfassung, d. h. herabgesetzte

Aktivität verfügen. Sie passten sich an die Natur an, ohne sie zu verändern. So

schreibt Thurnwald: »Man geht Hindernissen aus dem Wege, aber man bewältigt

sie nicht« (Thurnwald 1913, 100). Bezüglich des Gefühlslebens der Indigenen stellt

Thurnwald einen Mangel an sicherer Steigerung der Affekte fest, der sich darin zeige,

nur das zu tun, wozu sie in Stimmung sind. Ferner haben die Indigenen nach

Thurnwald Schwierigkeiten sich auf einen oder mehrere Gegenstände zu konzen-

trieren, und sie werden schnell müde,wenn sie ihre intellektuellen Kräfte einsetzen

sollen. Im Vergleich hierzu stellten sie Fleiß und Ausdauer bei monotonen, auto-

matisierten Arbeiten unter Beweis, also häufig Aktivitäten, die nur ihre Muskel-

kraft erfordern (z. B. Heraushauen eines Paddelruders aus einem Stamm). Bezüg-

lich ihrer höheren kognitiven Fähigkeiten hätten die Indigenen nurWissen über ih-

re Mitmenschen und die Natur. Die Indigenen benutzten hierbei eher abstraktere

Kategorien (z. B. bei den Verwandtschaftsverhältnissen). Sie verfügen – so Thurn-

wald – über ein naives Gefühl der Egozentrizität, welches sich in einer hohen Iden-

tifizierung mit der Gruppe ausdrückt. Dies wird z. B. in dem Mitfühlen mit den

Schmerzempfindungen des anderen deutlich; ein Mann wird krank, wenn seine

Frau krank wird. Demgegenüber ist Mitgefühl oder soziale Anteilnahme im euro-

päischen Sinne nach Thurnwald den Indigenen jedoch unbekannt; sie zeigen viel-

mehr Schadenfreude über das Leiden anderer und haben kein Mitleid mit Kranken

und Schwachen anderer Gruppen. Die Indigenen zeigen in erster Linie Interesse

an der Lebenserhaltung ihrer Gemeinschaft und nicht an der Behandlung kom-

plizierter Sachverhalte (z. B. Mondwechsel oder die Entwicklung von der Raupe

zum Schmetterling). Sie verfügen nur über Wissen hinsichtlich ihrer unmittelba-

ren Umgebung. Thurnwald stellt hierzu fest: »Die Objekte kennt der Eingeborene,

er ist Sammler, aber nicht Denker« (Thurnwald 1913, 105).

Ferner zeigen die Indigenen nach Thurnwald kein Interesse an ihrem eigenen

Alter noch für die Vorfahren über den Großvater hinaus. Ebenso ist das Zeitver-

ständnis an den Augenblick gebunden (»der Zeitenverlauf kann sich nur an dasGegebene

haften«), der Tagesablauf wird durch Feste bestimmt, die sich nicht an Ereignissen

der Natur (z. B. Gestirne) orientieren, sondern an das menschliche Leben selbst

(z. B. Hochzeiten, Hausweihen etc.). Die Welt der befragten Indigenen ist durch

Zauber und Magie geprägt. So herrscht z. B. ein Namenszauber vor, wonach durch

Aussprechen des Namens die Sache selbst gemeint ist oder beherrscht werden soll,

beispielsweise durch die Vermeidung des Namens böser Geister.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus 231

Aus der heutigen Perspektive sind die Darlegungen Thurnwalds gegenüber

fremden Kulturen herablassend, rassistisch und von sozial-evolutionistischen

Überzeugungen durchdrungen. Ihre Funktion ist es, eine angebliche kulturelle

Überlegenheit der Europäer*innen herauszustellen und die Beherrschung der

Kolonialvölker wissenschaftlich zu legitimieren. Unberücksichtigt bleibt, dass

die Lebensweise der Indigenen eine bestmögliche Anpassung an die sozialen,

geographischen und ökologischen Bedingungen der Welt in Neuguinea darstellen.

Ein*e Europäer*in hätte größte Schwierigkeiten in dieser Umwelt überhaupt zu

überleben. Somit spiegeln die Betrachtungen Thurnwalds den allgemeinen Zeit-

geist gegenüber fremden Kulturen vor dem 1. Weltkrieg wider, der von kultureller

und biologistischer Herablassung geprägt war.

Deutlich wurde dieser Aspekt auch in seiner Habilitationsschrift Psychologie des

primitiven Menschen, die auch in der Psychologie große Beachtung gefunden hat.

Hier verdeutlicht Thurnwald noch einmal grundlegend die Bedeutung der Psycho-

logie für die Völkerkunde und die wesentlichen Faktoren für die Geistesverfassung

von Naturvölkern:

»In einer Kultur spiegelt sich die Psyche eines Volkes. Aber die Kultur eines Volkes

ist nicht allein durch den augenblicklichen Stand seiner Psyche bedingt. Sie hängt

noch von einer Reihe weiterer Faktoren ab: von den äußeren und inneren Voraus-

setzungen, sich zu entfalten und zu gestalten. Die äußeren Voraussetzungen be-

stehen in dem, was die Natur bietet, sie sind gegeben durch die natürlichen Gren-

zen des Lebensraumes und die Möglichkeiten, von Nachbarn zu erwerben und zu

lernen. Die inneren Voraussetzungen hängen von den affektiven und den beson-

deren intellektuellen Veranlagungen ab.Wir können uns Kultur und Psyche eines

Volkes auch nicht ohne das individuelle Schicksal der Gruppe oder der Gruppen,

die es zusammensetzen, vorstellen, also nicht ohne seine ganze historische Ver-

gangenheit, die bewußt oder unbewußt in ihm lebt und wirkt« (Thurnwald 1922,

155).

Für die Ethnopsychologie bedeutsam sind hier seine folgenden Befunde:

a) Die affektiven Äußerungen und körperlichen Bewegungen bei den Indigenen

sind übersteigert.

b) Den Indigenen fehlt eine kritische Haltung gegenüber der Welt. Sie nehmen

die Dinge, so wie sie diese wahrnehmen (Tendenz zu optischen Täuschungen)

und auch Vorstellungen und Träume werden als real betrachtet.

c) Der Einzelne ist eng an die Gemeinschaft gebunden.

d) Die Indigenen neigen zu Perseveranz, d. h. Rituale und Themen im Gespräch

werden zwanghaft wiederholt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Uwe Wolfradt

Ganz in derDenktradition vonVölkertypen trifft er auchCharakter-Einschätzungen

einzelner Völker (vgl. Thurnwald 1910). So sind die Mikronesier*innen und Polyne-

sier*innen ihm zufolge intelligent und weisen eine gute soziale Organisation auf.

Aufgrund des erschlaffenden Klimas sind sie jedoch zur körperlichen Arbeit wenig

brauchbar. Durch Ausbildung können sie auf anspruchsvollere höhere berufliche

Tätigkeiten in Handwerk und Handel vorbereitet werden. Die Melanesier*innen

sind insgesamt weniger intelligent – soThurnwald – und können deshalb bei guter

Ernährung und Pausen eher zu körperlicher Arbeit und einfachenDienstleistungen

herangezogen werden. Die »Gebirgs-Völker« haben die schwächste Intelligenz und

neigen zu rascher Ermüdung und sind daher für einfache Waldarbeiten geeignet

(Roden). Die »Kai Leute« schließlich, die Bewohner*innen des Sattelbergs in Neu-

guinea können allgemein als Soldat*innen und gute Arbeiter*innen herangezogen

werden. Neben der ethnopsychologischen Eignungsfeststellungen präsentiert

Thurnwald auch Hinweise auf arbeits-, gesundheits-, ernährungspolitische sowie

rassenhygienische Maßnahmen. Ziel sei es, einen Bevölkerungstypus zu erhalten,

der eine bessere klimatische Anpassungsfähigkeit aufweise. Hier favorisierte er

Mischung zwischen Europäer*innen und Mikronesier*innen/Polynesier*innen:

»Die Mischungsergebnisse der ersteren Gruppe (Mikronesier und Polynesier), die

wie erwähnt zweifellos intellektuell viel höher und der weißen Rasse nähersteht,

sind namentlich bei wiederholter weißer Beimischung, also bei Viertel- und Ach-

telblut als nicht ungünstig« (ebd., 631).

Thurnwald (1922) möchte seine Beschreibung der mentalen Verfassung der

Naturvölker nicht als eine Psychopathologisierung nach Freud verstanden wis-

sen, der in Totem und Tabu bekanntlich neurotische Tendenzen bei Primitiven

konstatierte und Primitive mit Kindern gleichsetzte (vgl. Freud 1913).

Die ethnopsychologischen Studien an den Südseevölkern haben zum Ziel, für

die Kolonialpraxis konkrete Handlungsanweisen und Schlussfolgerungen zu for-

mulieren. Bei Thurnwald steht zum einen die psychologisch richtige Behandlung

der Arbeitskräfte im Vordergrund, da die Indigenen wichtig für die Bewirtschaf-

tung der Kolonien sind. Bezüglich der Einstellung gegenüber den Indigenen zeich-

net sich Thurnwald durch eine ambivalente Haltung aus. Er zeigt Verständnis für

die Bedürfnisse und den Vorstellungen von Recht undMoral bei den Indigenen und

erklärt die Unterschiede in der Arbeitskultur der Indigenen (»faul und renitent«)

mit den Gewohnheiten, z. B. Unterbrechungen durch Spiele.

Es gehört zu den Besonderheiten, dass die ethnopsychologischen Unter-

suchungen Thurnwalds in Melanesien die Blaupause für ethnopsychologische

Untersuchungen im Rahmen der NS-Rassenideologie bildeten. Joachim Hippius

(1905-1945) wollte Anfang der 1940er Jahren eine empirische Völkerpsychologie

begründen. Im Zentrum stand die wissenschaftliche Begleitung der Besatzungs-

politik und die Feststellung der psychologischen Eignung bestimmter Bevölke-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus 233

rungsgruppen in Osteuropa, wie den Volksdeutschen (z. B. aus dem Baltikum und

Bessarabien) bezüglich einer möglichen Ansiedlung in den annektierten Gebie-

ten. Unter Verwendung psychologischer Methoden (z. B. Erzähltests, Prüfungen

handlicher Fähigkeiten, nicht-verbale Intelligenzprüfungen) sollte festgestellt

werden, ob eine Germanisierung von »polnisch versippten Volksdeutschen oder

rassisch wertvollen Polen« möglich sei (Hippius u. a. 1943). Ohne hier auf die

Details dieser ethnopsychologischen Untersuchungen eingehen zu wollen, soll

verdeutlicht werden, dass ethnopsychologisches Wissen und Methodik auch nach

der deutschen Kolonialzeit, nämlich während der NS-Zeit Anwendung fand.

4. (Kultur-)Psychologie als eine koloniale Wissenschaft?

Die Verwertung von psychologischen Erkenntnissen für kolonial-imperiale Ziele

muss sicherlich in ihrem zeithistorischen Kontext verstanden werden. Jede der

Wissenschaften der Kolonialmächte wurde zu diesem Zweck verwendet, die Psy-

chologie blieb keine Ausnahme. Hierbei bildete das evolutionistische Gedankengut

die Grundlage dafür, eine koloniale Praxis zu legitimieren, indemMenschen als auf

einer niedrigeren Kulturstufe stehend betrachtet wurden. Die in der Psychologie

entwickeltenModelle undTheorien spiegelten dabei die Ideen und Lebensanschau-

ungen der europäischen und us-amerikanischen Mittel- und Oberschicht wider.

Diese psychologischenModellvorstellungen können daher nicht nur als ethno- son-

dern auch soziozentrisch charakterisiert werden. Erstmit den Unabhängigkeitsbe-

wegungen nach 1945 konnten die ehemaligen Kolonien einen eigenen Weg gehen.

Zunächst waren die Eliten noch von Kolonialmächten beeinflusst und reflektierten

zu wenig die implizitenMuster der kulturellen Dominanz (vgl. Okazaki, David und

Abelman 2008).Doch bald etablierte sich derWunsch, eine indigene Psychologie zu

begründen, welche die lokalen historischen Denk-traditionen mit den westlichen

Modellen der Psychologie verknüpfen wollte. Ziel war es keinesfalls eine kulturre-

lativistische Position zu vertreten, sondern den Versuch zu unternehmen, mittels

verschiedener Disziplinen aus verschiedenen kulturellen Räumen universelle psy-

chologische Prinzipien identifizieren zu können (vgl. Chakkarath 2007). Dass sich

der Kolonialismus aufgrund seiner obsessiven Gewaltwirkung auf die Seele der Ko-

lonisierten auch nach der Unabhängigkeit von den Kolonialmächten legte, machte

der Psychiater und postkoloniale Vordenker Frantz Fanon (1925-1961) zum bestim-

mendenThema seiner Arbeit. Er zeigte, dass die kolonialen Regime die Unterschei-

dung von Zivilisierten (Kolonialmacht) undWilden (Kolonie) in den Köpfen zemen-

tierte und immerweiter die dehumanisierendeWirkung des Kolonialismus auf den

Bereich des Psychologischen ausweitete, indem biologische (rassistische) und psy-

chologische Erklärungen für den indigenen Charakter herangezogen wurden (vgl.

Fanon 1965; ausführlicher bei Hildenbrandt 2021 in diesem Band). Besonders wird

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Uwe Wolfradt

dies an der »kolonialen Mentalität« bei Gemeinden von Philipinos in den USA, der

ehemaligen Kolonialmacht der Philippinen deutlich. Amerikanische Philipinos ver-

wenden Produkte, die ihre Haut weißer erscheinen lassen, da sie überzeugt sind,

Weißere wären den Nicht-Weißen kulturell überlegen. David und Okazaki (2006a,

2006b) fanden in ihrer Forschung unter amerikanischen Philipinos heraus, dass sie

Dinge, die sie mit den Philippinen verbinden mit Ideen von Unterlegenheit, Un-

angenehmem und Unerwünschtheit assoziiert sind, d. h. unbewusst wirken alte

koloniale Denkmuster auf die ehemals Kolonisierten. In einer historischen Stu-

die zeichnet Sunil Bhatia (2002) die Rolle der euro-amerikanischen Psychologie

für die »orientalistische« Konstruktion des indigenen »ursprünglichen‹ Menschen

nach. Dabei fanden die evolutionistischen und biologisch-rassischen Überlegun-

gen der britischen Psychologen Herbert Spencer und Francis Galton Eingang in

die Psychologie, welche die Indigenen als Menschen auf dem geistigen Niveau von

Kindern konstruierte. Die Psychologie – so Bhatia – half, dass diese Überlegun-

gen zur kolonialistischen Ideologie beitragen konnten und einem kulturellen Im-

perialismus Vorschub leisteten. Bhatia zeigt auf, dass indische Psycholog*innen

die britischen orientalischen Bilder internalisierten und damit eine zweite Koloni-

sierung der Psychologie vorantrieben. Er fordert von einer globalen Psychologie ei-

ne verstärke Kooperation zwischen westlichen und nicht-westlichen Psycholog*in-

nen, um sich über einen kulturtheoretischen Rahmen über indigene Traditionen,

lokale Praktiken und Gemeinschaftsnetzwerke zu verständigen, der geeignet ist,

Lösungsmöglichkeiten für psychologische Alltagsprobleme der Menschheit zu fin-

den. Grundlage dieser Verständigung muss aber zunächst die Entwicklung eines

historischen Bewusstseins sein, das die impliziten Bilder, Narrative und Vorstel-

lungen bezüglich grundlegender Konzepte des menschlichen Lebens sichtbar ma-

chen, und damit eine globale Perspektive ermöglichen kann.

Literaturverzeichnis

Beuchelt, Eno. 1974. Ideengeschichte der Völkerpsychologie. Meisenheim: Hain.

Bhatia, Sunil. 2002. »Orientalism in euro-american and Indian psychology: Histor-

ical representations of ›natives‹ in colonial and post colonial contexts.« History

of Psychology 5: 376-398.

Boas, Franz. 1914. Kultur und Rasse. Leipzig: Veit & Comp.

Boesch, Ernst E. 1980.Kultur undHandlung. Einführung in die Kulturpsychologie. Bern:

Huber.

Boesch, Ernst E. und Jürgen Straub. 2007. »Kulturpsychologie. Prinzipien, Ori-

entierungen, Konzeptionen.« In Kulturvergleichende Psychologie. Enzyklopädie der

Psychologie. Serie VII.Themenbereich C »Theorie und Forschung«, herausgegeben von

Gisela Trommsdorf, Hans-Jürgen Kornadt, 25-95. Göttingen: Hogrefe.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus 235

Chakkarath, Pradeep. 2007. »Kulturpsychologie und indigene Psychologie.« In

Handbuch Interkulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe – Theorie –

Anwendungsfelder, herausgegeben von Jürgen Straub, Arne Weidemann, Doris

Weidemann, 237-249. Stuttgart: Metzler.

Cole, Michael. 1996. Cultural psychology: A once and future discipline. Cambridge: Har-

vard University Press.

David, Eric John und Sumie Okazaki. 2006a. »Colonial mentality: A review and

recommendation for Filipino American psychology.« Cultural Diversity and Eth-

nic Minority Psychology 12: 1-16.

David, Eric John und Sumie Okazaki. 2006b. »The Colonial Mentality Scale (CMS)

for Filipino Americans: Scale construction and psychological implications.«

Journal of Counseling Psychology 53: 241-252.

Dernburg,Bernhard. 1912.DieVorbedingungen für erfolgreiche koloniale und überseeische

Betätigung. Berlin: Borngräber.

Fanon, Frantz. 1965.The wretched of the earth. New York: Grove.

Gladwin, Thomas. 1961. »Oceania.« In Psychological anthropology. Approaches to cul-

ture and personality, herausgegeben von Francis L. K. Hsu, 135-171. Homewood:

Dorsey.

Gothsch, Manfred 1983.Die deutsche Völkerkunde und ihr Verhältnis zum Kolonialismus.

Baden-Baden: Nomos.

Herle, Anita und Sandra Rouse. 1998. Cambridge and the Torres Strait. Centenary es-

says on the 1898 anthropological expedition, herausgegeben von dens. Cambridge:

Cambridge University Press.

Hippius, Rudolf, Günther Feldmann, Karl Jelinek und Kurt Leider. 1943. Volks-

tum,Gesinnung undCharakter. Bericht über psychologischeUntersuchungen an Posener

deutsch-polnischen Mischlingen und Polen, Sommer 1942. (Veröffentlichungen der

Arbeitsgemeinschaft für Ostsiedlung). Stuttgart, Prag: Kohlhammer.

Müller, Martin und Sören Wendelborn. 1998. »Wege der Rekonstruktion des Frem-

den: Historische Aspekte kulturvergleichender Forschung.« In Der Name des

Fremden, herausgegeben von Ralf Hegel, Martin Müller, 35-68. Berlin: Schibri.

Okazaki, Sumie, Eric John David und Nancy Abelmann. 2008. »Colonialism and

Psychology of Culture.« Social and Personality Psychology Compass 2, 1: 90-106.

Osterhammel, Jürgen. 1995. Kolonialismus. Geschichte, Formen, Folgen. München: C.

H. Beck.

Probst, Paul. 1990. »Den Lehrplan tunlichst noch durch eine Vorlesung über Ne-

gerpsychologie ergänzen – Bedeutung des Kolonialinstituts für die Institutio-

nalisierung der akademisch-empirischen Psychologie inHamburg.« Psychologie

und Geschichte 2: 25-36.

Probst, Paul. 1992. »Angewandte Ethnopsychologie während der Epoche des Deut-

schen Kolonialismus (1884-1918).« Psychologie und Geschichte 3: 67-80.

Schultze, Fritz. 1900. Psychologie der Naturvölker. Leipzig: Veit & Comp.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Uwe Wolfradt

Stern, Erich. 1920. »Probleme der Kulturpsychologie.« Zeitschrift für die gesamte

Staatswissenschaft 75: 267-301.

Thurnwald, Richard. 1910. »Die eingeborenen Arbeitskräfte im Südsee-

Schutzgebiet.« Koloniale Rundschau 2: 607-632.

Thurnwald, Richard. 1912. Probleme der ethnopsychologischen Forschung. Beiheft 5,

Zeitschrift für angewandte Psychologie. Leipzig: Barth.

Thurnwald, Richard. 1913. Ethno-psychologische Studien an Südseevölkern auf dem

Bismarck-Archipel und den Salomo-Inseln. Beiheft 6, Zeitschrift für angewandte

Psychologie. Leipzig: Barth.

Thurnwald, Richard. 1922. »Psychologie des PrimitivenMenschen.« InHandbuch der

vergleichenden Psychologie, herausgegeben von Gustav Kafka, 145-320. München:

Reinhardt.

Wolfradt, Uwe. 2013. »Der Einfluss des Entwicklungsgedankens nach Herbert

Spencer auf Psychologie und Soziologie.« In Die Entwicklung der Psyche in der Ge-

schichte der Menschheit, herausgegeben von Gerd Jüttemann, 81-92. Lengerich:

Pabst.

Wolfradt, Uwe. 2016. »Musik- und Volksliedforschung im ethnopsychologischen

Kontext –Zu den Studien RichardThurnwalds in Buin auf der Salomonen-Insel

Bougainville.« In Carl Stumpfs Berliner Phonogrammarchiv. Ethnologische, musik-

psychologische und erkenntnistheoretische Perspektiven, herausgegeben von Martin

Ebeling, 85-101. Frankfurt a. M.: Lang.

Wolfradt, Uwe. 2020. »Zum Konzept des magischen Menschen bei Theodor-

Wilhelm Danzel.« cultura & psyche: Journal of Cultural Psychology 1: 25-38.

Wundt, Wilhelm. 1911. Probleme der Völkerpsychologie. Leipzig: Kröner.

Wundt, Wilhelm. 1912. Elemente der Völkerpsychologie. Leipzig: Kröner.

Wolfradt, Uwe. 2010. Ethnologie und Psychologie. Die Leipziger Schule der Völker-

psychologie. Berlin: Reimer.

Zache, Hans. 1906. »Die Eingeborenenpolitik.« Blätter für vergleichende Rechtswissen-

schaft. Politisch-Anthropologische Revue Juni 1906.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014 - am 14.02.2026, 07:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

