Die Kulturpsychologie und ihr Verhaltnis
zum Kolonialismus

Uwe Wolfradt

»)etzt, wo Deutschland in seinen Kolonie-
en mit Naturvélkern in unmittelbarer Be-
rithrung getreten ist, wird man bei uns den
hohen praktischen Wert einer Psychologie
der Naturvolker, die ich insofern Kolonial-
psychologie nennen mdochte, zu schitzen
wissen, und nicht zu befiirchten brauchen,
daf}, wie noch vor dreifig Jahren, eine Psy-
chologie der Wilden als eine wilde Psycho-
logie verspottet werde«

(Schultze 1900, I11)

Einleitung

Die Psychologie im Allgemeinen ist eine relativ junge akademische Disziplin - dies
gilt auch fiir die Kulturpsychologie im Besonderen. Historisch entstanden aus der
Philosophie und Physiologie war die Psychologie bis zum Anfang des 20. Jahrhun-
dert eine Unterdisziplin der Philosophie und wurde daher von Fachvertretern der
Philosophie an den Universititen vertreten. Als Geburtsstunde der Psychologie gilt
das Jahr 1879, als Wilhelm Wundt (1832-1920) in Leipzig das erste Institut fiir Expe-
rimentelle Psychologie griindete. Nichtsdestotrotz war psychologisches Denken in
vielen Wissenschaftsbereichen viel ilter und noch im 19. Jahrhundert wurden die
Grenzen zwischen den Disziplinen nicht deutlich bestimmt. Der Aufstieg der Psy-
chologie im 19. Jahrhundert ist dabei eng mit den Entdeckungen in Physik, Chemie
und Biologie und dem Aufkommen naturwissenschaftlicher Theorien und Metho-
den verbunden gewesen. Die Psychologie emanzipierte sich von der Philosophie,
in dem sie naturwissenschaftliche Methoden wie das Experiment oder Messver-
fahren psychischer Phinomene, wie in der visuellen Wahrnehmung, einfithrte. Als
eine »empirische Philosophie« wollte die Psychologie allerdings nicht verstanden
werden. Wie auch andere Wissenschaften konnte die Psychologie sich folglich den

- am 14.02.2026, 07:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Uwe Wolfradt

weltanschaulichen Strémungen nicht vollstindig entziehen. Vorherrschend hier-
bei war der Evolutionismus am Ende des 19. bzw. Anfang des 20. Jahrhunderts, der
von Herbert Spencer (1820-1903) ausgehend auch auf die Geistes- und Sozialwis-
senschaften Einfluss fand: Die feste Vorstellung, dass sich biologisch-organische
Gebilde vom Einfachen (Primitiven) zum Differenzierten (Komplexen) entwickeln,
wurde auf psychische Phinomene wie auf Kulturen angewendet (vgl. Wolfradt
2013). Diese Denkweise war ideal fiir den Kolonialismus ihrer Zeit, um indigene
Volker als unterentwickelt und >primitive abzuqualifizieren und mit der Uberlegen-
heit der eigenen Kultur als vermeintlich héherstehendes Kulturvolk die Kultivie-
rung (Erziehung) und Missionierung fremder Vélker zu legitimieren. Hierbei galt
das Ziel, die Kulturhohe eines Volkes — im Anschluss an aufklirerische Sichtwei-
sen — iiber das Ausmaf} seiner jeweiligen Naturbeherrschung zu bestimmen. Eine
Kultur wire demnach umso héherentwickelt zu beurteilen, je weniger Kraftauf-
wand zur Befriedigung grundlegender Bediirfnisse notwendig ist und damit mehr
Zeit fur eine intellektuelle Betitigung tibrigbleibt. Die daraus abgeleitete »Kultur-
armut« wurde als Mangel an logischem Denken, Willenskontrolle und mangelnder
Aufmerksamkeit sowie Originalitit aufgefasst (vgl. Boas 1914, 171). Im vorliegenden
Beitrag soll verdeutlicht werden, wie auch evolutionistisches Gedankengut in die
Psychologie als Volker- und Kulturpsychologie Eingang fand und wie die Psycholo-
gie als eine junge Wissenschaft ihre Erkenntnisse und Methoden auch fiir koloniale
Ziele nutzte. Nachdem die historische Entwicklung der Kulturpsychologie darge-
legt wird, soll am Beispiel der ethnopsychologischen Studien an indigenen Vélkern
in Melanesien vor dem 1. Weltkrieg verdeutlicht werden, welche weltanschaulichen
Konzepte des Kolonialismus Einfluss auf die Psychologie nahmen. SchlieRlich wird
am Ende des Beitrages die Frage aufgeworfen, ob die Psychologie eine besondere
Affinitdt zu kolonialistischen Beziigen aufwies.

1. Kulturpsychologie - eine historische Hinfiihrung

Die Kulturpsychologie kann als eine Unterdisziplin der Psychologie verstanden
werden. Thre historischen Wurzeln liegen im 19. Jahrhundert, in der sie mit den
Bezeichnungen Anthropologie, Ethnopsychologie, psychologische Ethnologie oder
Volkerpsychologie gefasst wurde. Ausgehend von der Etablierung einer Volkerpsy-
chologie durch das Buch >Anthropologie der Naturvélker< von Theodor Waitz (1821-
1864) und der Veréffentlichung der Zeitschrift fir Volkerpsychologie und Sprach-
wissenschaft durch Moritz Lazarus (1824-1903) und Heymann (Hajim) Steinthal
(1823-1899) vertrat Wilhelm Wundt ab 1860 die Position, die V6lkerpsychologie als
einen notwendigen und erginzenden Zweig zur experimentellen Psychologie zu
sehen, um soziale und entwicklungsbezogene Bedingungen individuellen Verhal-
tens und Erlebens zu untersuchen (vgl. Wundt 1863; Beuchelt 1974). In der Volker-

- am 14.02.2026, 07:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Kulturpsychologie und ihr Verhéaltnis zum Kolonialismus

psychologie von Lazarus und Steinthal (1860) findet Wundt (1911) die Unterteilung
in eine (1) volkergeschichtliche Psychologie, welche die allgemeinen Bedingungen
und Gesetze des Volksgeistes ohne Beriicksichtigung der einzelnen Volker und ih-
rer Geschichte erforscht, und in eine (2) psychologische Ethnologie, welche die be-
sonderen Entwicklungsformen bestimmter Volker charakterisiert. Demgegeniiber
mochte Wundt (1888) eine eigene Volkerpsychologie begriinden, in der nicht wie
bei Lazarus und Steinthal der Allgemeinen Kulturgeschichte der Vorrang gegeben
wird, sondern der naturhaften Betrachtung der menschlichen Vorgeschichte, die
auf allgemeinen Prinzipien der physiologischen Psychologie beruhen soll. In sei-
ner Volkerpsychologie beriicksichtigt er daher nur Kulturphinomene wie Sprache,
Mythos und Sitten, die eine allgemeinpsychologische Betrachtung erfordern (vgl.
Wundt 1888). Er folgt dabei der evolutionistischen Auffassung einer Stufenlehre: 1.
Primitives Stadium, 2. Totemistisches Zeitalter, 3. Zeitalter der Helden und Gotter
und 4. Entwicklung zur Humanitit (vgl. Wundt 1912).

Die Volkerpsychologie Wilhelm Wundts konnte ihren Anspruch, eine Allgemei-
ne Psychologie kultureller Phinomene zu sein, nicht erfilllen. Vielmehr blieb die-
se auf ethnographischen Quellen basierende Volkerpsychologie eine blof3e psycho-
logische Kulturgeschichte. Kulturphinomene als Gegenstinde einer einseitig na-
turwissenschaftlich ausgerichteten Psychologie erfuhren keine besondere wissen-
schaftliche Wiirdigung. Dennoch wurde in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
eine eigene Kulturpsychologie gefordert: Stern, der den Begrift >Kulturpsycholo-
gie<einfiithrt (vgl. Stern 1920, 286), wendet sich gegen eine isolierte Betrachtung des
Menschen in der experimentellen Psychologie und vertritt die Auffassung, dass das
Denken und Fithlen, Streben und Werden des Menschen neben seiner biologischen
Ausstattung auch als Ergebnis der Prigung durch eine kulturelle Gemeinschaft
aufzufassen ist (vgl. ebd., 273). Er kommt zur Feststellung: »Alle Kultur ist letzten
Endes ein psychischer Vorgang, und alle Kulturwissenschaft fithrt auf psychische
Geschehnisse zuriick« (ebd., 284). Eine Kulturpsychologie, die sich auf ihre geistes-
wissenschaftlich-hermeneutische Tradition besinnt, konnte sich erst spit etablie-
ren. Mit Boesch (1980), Shweder (1990) und Cole (1996) wurde eine Cultural Psycho-
logy entwickelt, die Kultur als einen semiotischen Bedeutungs- und Handlungs-
kontext fiir das individuelle Verhalten und Erleben versteht, der iiber die Einitbung
sozialer Praktiken Einfluss auf das Denken und Fithlen der Individuen einer Ge-
meinschaft nimmt. Im Gegensatz zu einer bloR kulturvergleichenden Perspektive
der Mainstream Psychologie (Cross-Cultural Psychology) bemiiht sich die Kultur-
psychologie um eine qualitativ-interpretative Behandlung psychischer Phinome-
ne, um die unterschiedlichen kulturellen Bedeutungsebenen von Wahrnehmungs-
und Denkmustern oder Emotionen (wie Schuld oder Scham) identifizieren zu kén-
nen (vgl. die Darstellung bei Boesch & Straub 2007).

- am 14.02.2026, 07:37:43.

225


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Uwe Wolfradt

2.  Kulturpsychologie und Kolonialismus

Man kénnte leicht den Eindruck gewinnen, dass die Vélkerpsychologie oder Kul-
turpsychologie ein rein deutsches Projekt war. Allerdings gab es zur Psychologie
der >Naturvolker< auch in den Kolonialnationen Grofdbritannien und Frankreich
eigenstindige Beitrige. Beispielhaft sollen dies zwei Fachvertreter zeigen: Luci-
en Lévy-Bruhl (1857-1939) in Frankreich, der mit seinen Beitrigen zum primitiven
Denken und Fithlen den Naturvélkern ein prilogisches und damit filschlicher-
weise unlogisches Verstindnis zuschrieb (vgl. Wolfradt 2020) oder William Hal-
se Rivers (1864-1922), der als englischer Psychologe 1898 an der interdiszipliniren
Torres-Strait-Island Expedition (Inselgruppe zwischen Neuguinea und Australi-
en) der Universitit Cambridge teilnahm, um mittels psychologischer Experimente
u. a. das Farbsehen indigener Volker zu untersuchen (vgl. Herle und Rouse 1998).
Ziel dieser Expedition war es »to enrich the interpretation of ethnology by the in-
sights of psychology« (Gladwin 1961, 138, zit. in Beuchelt 1974, 81). Psychologische
Erkenntnisse und Methoden sollten zum besseren Verstindnis indigener Kulturen
beitragen. Im Folgenden sollen diese europdischen Versuche aber nicht im Fokus
stehen, sondern nur die deutsche Kulturpsychologie und ihr Verhiltnis zum Kolo-
nialismus beleuchtet werden. Das Deutsche Reich hatte nach der Reichgriindung
1871 erst spit Ambitionen fiir iiberseeische Kolonien und Schutzgebiete erkennen
lassen: Neben Afrika (Togo, Kamerun, Deutsch-Siidwestafrika [das heutige Nami-
bia] und Deutsch-Ostafrika [das heutige Tansania]) und China (Tsingtau) besafl das
Deutsche Reich in der Siidsee in Mikronesien (Marianen, Karolinen, Palau-Inseln),
in Melanesien (der nordéstliche Teil von Neuguinea mit Kaiser-Wilhelm-Land, dem
Bismarck- Archipel und den Salomon-Inseln) sowie in Polynesien (Westsamoa, die
Inseln Savai und Upolu) Kolonialgebiete. Die Zeit des deutschen Kolonialismus war
nur von kurzer Dauer, lingstens 30 Jahre seit 1884. Nach dem verlorenen 1. Welt-
krieg wurde Deutschland im Vertrag von Versailles 1919 die Kontrolle iiber simtli-
che Kolonien entzogen. Osterhammel findet zur folgenden Definition:

»Kolonialismus ist eine Herrschaftsbeziehung zwischen Kollektiven, bei wel-
cher die fundamentalen Entscheidungen iiber die Lebensfithrung der Kolonisier-
ten durch eine kulturell andersartige und kaum anpassungswillige Minderheit von
Kolonialherren unter vorrangiger Beriicksichtigung externer Interessen getroffen
und tatsichlich durchgesetzt werden. Damit verbinden sich in der Neuzeit in der
Regel sendungsideologische Rechtfertigungsdoktrinen, die auf der Uberzeugung
der Kolonialherren von ihrer eigenen kulturellen Hoherwertigkeit beruhen« (Os-
terhammel 1995, 21).

Das Deutsche Reich war bestrebt (wie auch die anderen Kolonialmichte),
die Kolonien wirtschaftlich auszubeuten, Siedlungskolonien (z.B. Deutsch-
Stidwestafrika) fiir den Bevolkerungsiiberschuss zu griinden und die Kolonien
mit ihren Hifen als Kohlestationen fiir die eigene Kriegs- und Handelsmarine

- am 14.02.2026, 07:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Kulturpsychologie und ihr Verhéaltnis zum Kolonialismus

zu nutzen und damit den iiberseeischen Machtanspruch auszudriicken. Das
Deutsche Reich investierte allerdings mehr in die Infrastruktur der Kolonien
als es wirtschaftlich herausbekam. Der Staatssekretir im Kolonialamt Bernhard
Dernburg (1865-1937) propagierte 1906 nach den blutigen Kolonialkriegen gegen
die Nama und die Herero in Deutsch-Stidwestafrika 1904-1908 und deren Kritik
in der deutschen Offentlichkeit daran eine rationalere Kolonialpolitik, die an den
Wissenschaften ausgerichtet werden sollte (Probst 1990; 1992). Eine Kulturmission
wird vorgegeben, welche die Kolonisation fiir die Ausbeutung der Ressourcen
und Menschen fir die Wirtschaft der Kolonialmacht, im Gegenzug ihre héhere
Kultur und sittlichen Mafstibe den Kolonien verspricht. Die sozialdarwinistische
Sichtweise des Verhaltens der indigenen Kolonialvolker findet sich seinerzeit
in verschiedenen Wissenschaften, in den Feststellungen von der >Minderbega-
bung« und >Arbeitsscheue« der >Neger<, die >pradistiniert .. zum Knechte der
Herrenvolker seien«, miinden (Zache 1906). Neben dieser inhumanen Abwertung
zog der Exotismus der indigenen Volker die Deutschen in die Volkerschauen
der Zoologischen Girten, wo sie die inszenierten Tinze und Rituale bestaunen
durften. Der Psychologie kommt nach Dernburg eine herausragende Rolle fiir die
Kolonialpolitik zu:

»[..] keiner aber kann auskommen, ohne die Kenntnis der betreffenden kolonialen
Sprachen, ohne ein eifriges Studium der Psychologie der Eingeborenen [..], ohne
biologische und andere naturwissenschaftliche Vorkenntnisse« (Dernburg 1912,
26).

In der Hansestadt Hamburg wurde 1908 ein Kolonialinstitut zur Vorbereitung auf
die koloniale Praxis in Wirtschaft und Verwaltung gegriindet, wo auch fiir das bes-
sere Verstindnis der Kolonialvolker >Negerpsychologie« unterrichtet werden sollte
(vgl. Gothsch 1983; Probst 1990). Dieses psychologische Verstindnis fremder Kul-
turen folgte nicht nur wissenschaftlichen Bediirfnissen, sondern primir ékono-
mischen Niitzlichkeitsiiberlegungen. Richard Thurnwald (1869-1954), ein Osterrei-
cher, der als Ethnologe am Volkerkundemuseum in Berlin arbeitete, schreibt in der
Kolonialen Rundschau 1910:

»Die richtige Verwertung der eingeborenen Arbeitskraft fithrt zur Nutzung jedes
Rassenschlags nach seiner Leistungsfihigkeit, zur Schichtung nach seiner Tatig-
keit, zu einer geordneten Symbiose. Aus dem Chaos des Nebeneinander wachst
die Ordnung des Ubereinander entsprechend der individuellen Anlage und Eig-
nung heraus. Das ist die Organisation, welche die Wirtschaft des Europaers bringt,
der die Muskeln des Eingeborenen nach seinem Ceiste lenkt und ihre Leistungen
den von ihm erstrebten Zwecken einfligt. So werden die fernen Siidsee-Insulaner
wirksame Rader im Haushalt der Menschheit« (Thurnwald 1910, 632).

- am 14.02.2026, 07:37:43.

227


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Uwe Wolfradt

Der Einsatz psychologischer Kenntnisse und Methoden fiir die Beurteilung der
Seele der Naturvolker wird nun am Beispiel Richard Thurnwalds ethnopsycholo-
gischen Untersuchungen in Melanesien aufgezeigt werden.

3. Die ethnopsychologischen Untersuchungen
von Richard Thurnwald in Melanesien

Angeregt durch die britische Torres-Strait-Island Expedition der Universitit Cam-
bridge im Jahr 1898 suchte Thurnwald (1912) im Jahr 1906 Kontakt zu dem Berliner
Psychologen Carl Stumpf (1848-1936), der sich zusammen mit seinem Mitarbei-
ter Erich Moritz von Hornbostel (1877-1935) auch mit kulturvergleichenden Fragen
der Musik und Asthetik beschiftigte. Hierbei ging es Thurnwald darum, Anregun-
gen zur ethnopsychologischen Forschung fiir seine anstehende Neuguinea-Reise
zu erhalten. So nahm er am II. Kongress fiir experimentelle Psychologie vom 18.
bis 21. April 1906 in Wiirzburg teil, um mit verschiedenen Wissenschaftlern még-
liche Fragen und Methoden aus allen psychologischen Fachgebieten zu sammeln,
die fiir seine ethnopsychologische Forschungsreise von Nutzen sein konnten. Fra-
gesammlungen dieser Art wurden bereits durch den niederlindischen Ethnologen
Sebaldus Rudolf Steinmetz (1862-1940) zur Erforschung des sozialen Lebens der
Volker angelegt. Neben Forschern sollten auch Missionare, Kolonialbeamte, Leh-
rer, Pflanzer und Hindler die Methoden anwenden, um die so erhobenen ethno-
psychologischen Daten auf einer breiteren Basis spiter vergleichend auszuwerten.
Im Jahr 1912 konnte er eine Fragesammlung bzw. Methodik zu folgenden Berei-
chen vorlegen: (1) Farbwahrnehmung, (2) Gedichtnis, Auffassung, Suggestibilitit,
(3) Phonologische Aufnahme primitiver Sprachen (4) Zeitschitzung, Gebirdenspra-
che und natiirliche Lautsprachsymbole, (5) optische Raumwahrnehmung und (6)
Zeitbestimmung, Zihlen, Zeichnen und Kunst, Soziologie, Weltanschauung, Uber-
zeugungen und Denkweisen.

Thurnwald hilt fest:

»Das Studium des menschlichen Geistes kann daher der Berlicksichtigung des So-
zialen nichtentraten, ohne das seine héhere Entwicklung undenkbar wire. Umge-
kehrt vollzieht sich keine soziale Anderung und kommt keine Kulturerscheinung
zustande ohne psychische Prozesse« (Thurnwald 1912, 1).

Im Zentrum jeder ethnopsychologischen Untersuchung steht das Individuum als
Reprasentant der Gruppe. Die ethnopsychologische Forschung sollte hierbei eine
differentielle Perspektive einnehmen, d. h., die psychologischen Verschiedenhei-
ten der Menschen stirker in den Blick nehmen (vgl. Thurnwald 1913, 1). Thurn-
wald (1912) erkennt bei der ethnopsychologischen Untersuchung an Indigenen we-
sentliche Fehlerquellen: Neben den individuelle Unterschieden der Untersuchten

- am 14.02.2026, 07:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Kulturpsychologie und ihr Verhéaltnis zum Kolonialismus

sieht er Storvariablen wie Lirm, oder Unterbrechungen, der Einfluss des Unter-
suchungsleiters auf die Untersuchten als auch die Nichtverwendbarkeit von Mess-
apparaten (aufgrund Transport, Witterung, Fehlen von Elektrizitit) sowie Proble-
me bei der sprachlichen Verstindigung durch Hinzuziehung von Dolmetschern
und Informanten (vgl. Wolfradt 2010). Thurnwald fithrte insgesamt zwei Expe-
ditionen nach Melanesien und Mikronesien durch: Von 1906 bis 1909 bereiste er
Palau, Yap und Ponape (Mikronesien) und das Bismarck-Archipel sowie die Salo-
monen (Melanesien), von 1912 bis 1914 besuchte er das mittlere und obere Sepik-
gebiet in Neuguinea (Melanesien). Bereits bei seiner ersten Forschungsreise wen-
dete Thurnwald ethnopsychologische Methoden an: So wurden Untersuchungen
durchgefiihrt zur Druckfihigkeit der Hand (rechts und links mittels eines Kraft-
messers), zur Farbwahrnehmung (Differenzierung verschiedenfarbiger Wollpro-
ben), Bezeichnung von Farben (Benennen verschiedenfarbiger Wollproben), Auf-
merksamkeit und Merkfihigkeit (nach Verdecken, Anordnung der Wollbiindel in
der richtigen Reihenfolge; Beschreibung von Motiven auf zuvor kurz dargebote-
nen Ansichtskarten — 5 Sekunden — Nachstellen von stereometrischen Kérpern
wie Zylinder, Wiirfel und Pyramide etc.), Suggestion (Fragen nach der Richtigkeit
der Anordnung einer zuvor gelegten Aufgabe zur Erfassung der Irritierbarkeit und
Beeinflussbarkeit), Zihlen (Prisentieren von einer Anzahl von Streichhélzern auf
einem Tisch und Messung der Zeit bis zur Feststellung der Anzahl) sowie Assoziati-
onsfihigkeit (Fantasie, durch Prisentation von Bildern/Figuren wie Kreise, Spirale
etc. verbunden mit der Frage Womit hat das Ahnlichkeit?). Ferner untersuchte Thurn-
wald den bildhaften Ausdruck durch freies oder induziertes Zeichnen (z. B. durch
stereometrische Korper oder natiirliche Gebilde wie Tiere oder Pflanzen). Schlief3-
lich analysierte er noch die Sprache (z. B. Wortbildung und Sprachaufbau) und die
Geistesverfassung (Intelligenz, Affekt, Aufmerksamkeit, Ermiidung, Wissen, eu-
ropdischer Einfluss und Erziehung, vgl. Thurnwald 1913). Neben diesen ethnopsy-
chologischen Untersuchungen studierte er insbesondere auf der Salomonen-Insel
Bougainville die Volkslieder der indigenen Bevélkerung (vgl. Wolfradt 2016).
Beziiglich der ethnopsychologischen Untersuchungsergebnisse seiner Reisen
nach Neuguinea stellt Thurnwald bei den Zeichnungen ein »blofd konturenhaftes
Andeuten ohne Eingehen auf spezielle Merkmale oder gar individuelle Unterschie-
de« fest (Thurnwald 1913, 71). Hier kommt es zu einer zerlegend-beschreibenden
Darstellungsweise (konkretistische Betrachtung), bei welcher das Herausheben des
Bildes aus der Wirklichkeit nicht gelungen ist, aber auch gar nicht angestrebt wird.
Zudem werden die Fliche und die Farbe beim Zeichnen von Objekten durch die
Versuchspersonen nicht ausreichend beriicksichtigt. Ferner sind den Versuchsper-
sonen raumliche Perspektive beim Zeichnen — Kindern gleich — unbekannt. Dem-
gegeniiber haben die Eingeborenen grofie Schwierigkeiten bei der Wahrnehmung
europiischer Kunstwerke, die ihnen als Kopien vorgelegt wurden: Hier sind es
Landschaftsbilder, die in schwarz-weif3 prisentiert werden, die zu Problemen der

- am 14.02.2026, 07:37:43.

229


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Uwe Wolfradt

Objektdifferenzierung (z. B. Fluss und Himmel auf dem Bild zu unterscheiden)
fihren. Ein weiteres Problem ist die korrekte Identifikation des Geschlechtes von
dargestellten Personen. Hierbei konzentrieren sich die Indigenen bei der Betrach-
tung von Bildern itberwiegend auf Details, ohne das Gesamtbild von der Bedeutung
her zu verstehen.

Beziiglich der Geistesverfassung der indigenen Befragten nimmt Thurnwald
an, dass diese iiber eine eher passive allgemeine Verfassung, d. h. herabgesetzte
Aktivitat verfiigen. Sie passten sich an die Natur an, ohne sie zu verindern. So
schreibt Thurnwald: »Man geht Hindernissen aus dem Wege, aber man bewiltigt
sie nicht« (Thurnwald 1913, 100). Beziiglich des Gefiihlslebens der Indigenen stellt
Thurnwald einen Mangel an sicherer Steigerung der Affekte fest, der sich darin zeige,
nur das zu tun, wozu sie in Stimmung sind. Ferner haben die Indigenen nach
Thurnwald Schwierigkeiten sich auf einen oder mehrere Gegenstinde zu konzen-
trieren, und sie werden schnell miide, wenn sie ihre intellektuellen Krifte einsetzen
sollen. Im Vergleich hierzu stellten sie Fleif} und Ausdauer bei monotonen, auto-
matisierten Arbeiten unter Beweis, also hiufig Aktivititen, die nur ihre Muskel-
kraft erfordern (z. B. Heraushauen eines Paddelruders aus einem Stamm). Beziig-
lich ihrer héheren kognitiven Fahigkeiten hitten die Indigenen nur Wissen iiber ih-
re Mitmenschen und die Natur. Die Indigenen benutzten hierbei eher abstraktere
Kategorien (z. B. bei den Verwandtschaftsverhiltnissen). Sie verfiigen — so Thurn-
wald — tber ein naives Gefiihl der Egozentrizitit, welches sich in einer hohen Iden-
tifizierung mit der Gruppe ausdriickt. Dies wird z. B. in dem Mitfithlen mit den
Schmerzempfindungen des anderen deutlich; ein Mann wird krank, wenn seine
Frau krank wird. Demgegeniiber ist Mitgefiihl oder soziale Anteilnahme im euro-
piischen Sinne nach Thurnwald den Indigenen jedoch unbekannt; sie zeigen viel-
mehr Schadenfreude iiber das Leiden anderer und haben kein Mitleid mit Kranken
und Schwachen anderer Gruppen. Die Indigenen zeigen in erster Linie Interesse
an der Lebenserhaltung ihrer Gemeinschaft und nicht an der Behandlung kom-
plizierter Sachverhalte (z. B. Mondwechsel oder die Entwicklung von der Raupe
zum Schmetterling). Sie verfugen nur tiber Wissen hinsichtlich ihrer unmittelba-
ren Umgebung. Thurnwald stellt hierzu fest: »Die Objekte kennt der Eingeborene,
er ist Sammler, aber nicht Denker« (Thurnwald 1913, 105).

Ferner zeigen die Indigenen nach Thurnwald kein Interesse an ihrem eigenen
Alter noch fir die Vorfahren iiber den Grofdvater hinaus. Ebenso ist das Zeitver-
stindnis an den Augenblick gebunden (»der Zeitenverlauf kann sich nur an das Gegebene
haften«), der Tagesablauf wird durch Feste bestimmt, die sich nicht an Ereignissen
der Natur (z. B. Gestirne) orientieren, sondern an das menschliche Leben selbst
(z. B. Hochzeiten, Hausweihen etc.). Die Welt der befragten Indigenen ist durch
Zauber und Magie gepragt. So herrscht z. B. ein Namenszauber vor, wonach durch
Aussprechen des Namens die Sache selbst gemeint ist oder beherrscht werden soll,
beispielsweise durch die Vermeidung des Namens béser Geister.

- am 14.02.2026, 07:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Kulturpsychologie und ihr Verhéaltnis zum Kolonialismus

Aus der heutigen Perspektive sind die Darlegungen Thurnwalds gegeniiber
fremden Kulturen herablassend, rassistisch und von sozial-evolutionistischen
Uberzeugungen durchdrungen. Ihre Funktion ist es, eine angebliche kulturelle
Uberlegenheit der Europier*innen herauszustellen und die Beherrschung der
Kolonialvolker wissenschaftlich zu legitimieren. Unberiicksichtigt bleibt, dass
die Lebensweise der Indigenen eine bestmdgliche Anpassung an die sozialen,
geographischen und 6kologischen Bedingungen der Welt in Neuguinea darstellen.
Ein“e Europder®in hitte grofite Schwierigkeiten in dieser Umwelt iberhaupt zu
iiberleben. Somit spiegeln die Betrachtungen Thurnwalds den allgemeinen Zeit-
geist gegeniiber fremden Kulturen vor dem 1. Weltkrieg wider, der von kultureller
und biologistischer Herablassung gepragt war.

Deutlich wurde dieser Aspekt auch in seiner Habilitationsschrift Psychologie des
primitiven Menschen, die auch in der Psychologie grofe Beachtung gefunden hat.
Hier verdeutlicht Thurnwald noch einmal grundlegend die Bedeutung der Psycho-
logie fiir die Volkerkunde und die wesentlichen Faktoren fir die Geistesverfassung
von Naturvélkern:

»In einer Kultur spiegelt sich die Psyche eines Volkes. Aber die Kultur eines Volkes
istnichtallein durch den augenblicklichen Stand seiner Psyche bedingt. Sie hangt
noch von einer Reihe weiterer Faktoren ab: von den dueren und inneren Voraus-
setzungen, sich zu entfalten und zu gestalten. Die dufleren Voraussetzungen be-
stehen in dem, was die Natur bietet, sie sind gegeben durch die naturlichen Gren-
zen des Lebensraumes und die Méglichkeiten, von Nachbarn zu erwerben und zu
lernen. Die inneren Voraussetzungen hangen von den affektiven und den beson-
deren intellektuellen Veranlagungen ab. Wir kdnnen uns Kultur und Psyche eines
Volkes auch nicht ohne das individuelle Schicksal der Gruppe oder der Gruppen,
die es zusammensetzen, vorstellen, also nicht ohne seine ganze historische Ver-
gangenheit, die bewuft oder unbewuflt in ihm lebt und wirkt« (Thurnwald 1922,
155).

Fur die Ethnopsychologie bedeutsam sind hier seine folgenden Befunde:

a) Die affektiven Auflerungen und kérperlichen Bewegungen bei den Indigenen
sind bersteigert.

b) Den Indigenen fehlt eine kritische Haltung gegeniiber der Welt. Sie nehmen
die Dinge, so wie sie diese wahrnehmen (Tendenz zu optischen Tauschungen)
und auch Vorstellungen und Triume werden als real betrachtet.

¢) Der Einzelne ist eng an die Gemeinschaft gebunden.

d) Die Indigenen neigen zu Perseveranz, d. h. Rituale und Themen im Gesprich
werden zwanghaft wiederholt.

- am 14.02.2026, 07:37:43.

231


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Uwe Wolfradt

Ganz in der Denktradition von Vélkertypen trifft er auch Charakter-Einschitzungen
einzelner Volker (vgl. Thurnwald 1910). So sind die Mikronesier*innen und Polyne-
sier*innen ihm zufolge intelligent und weisen eine gute soziale Organisation auf.
Aufgrund des erschlaffenden Klimas sind sie jedoch zur kérperlichen Arbeit wenig
brauchbar. Durch Ausbildung konnen sie auf anspruchsvollere hohere berufliche
Titigkeiten in Handwerk und Handel vorbereitet werden. Die Melanesier*innen
sind insgesamt weniger intelligent — so Thurnwald — und kénnen deshalb bei guter
Ernihrung und Pausen eher zu korperlicher Arbeit und einfachen Dienstleistungen
herangezogen werden. Die »Gebirgs-Volker« haben die schwichste Intelligenz und
neigen zu rascher Ermiidung und sind daher fiir einfache Waldarbeiten geeignet
(Roden). Die »Kai Leute« schlief3lich, die Bewohner*innen des Sattelbergs in Neu-
guinea konnen allgemein als Soldat*innen und gute Arbeiter*innen herangezogen
werden. Neben der ethnopsychologischen Eignungsfeststellungen prisentiert
Thurnwald auch Hinweise auf arbeits-, gesundheits-, ernihrungspolitische sowie
rassenhygienische Mafinahmen. Ziel sei es, einen Bevolkerungstypus zu erhalten,
der eine bessere klimatische Anpassungsfihigkeit aufweise. Hier favorisierte er
Mischung zwischen Europier*innen und Mikronesier*innen/Polynesier*innen:

»Die Mischungsergebnisse der ersteren Gruppe (Mikronesier und Polynesier), die
wie erwihnt zweifellos intellektuell viel hoher und der weiRen Rasse nahersteht,
sind namentlich bei wiederholter weifer Beimischung, also bei Viertel- und Ach-
telblut als nicht ungiinstig« (ebd., 631).

Thurnwald (1922) mochte seine Beschreibung der mentalen Verfassung der
Naturvolker nicht als eine Psychopathologisierung nach Freud verstanden wis-
sen, der in Totem und Tabu bekanntlich neurotische Tendenzen bei Primitiven
konstatierte und Primitive mit Kindern gleichsetzte (vgl. Freud 1913).

Die ethnopsychologischen Studien an den Siidseevolkern haben zum Ziel, fir
die Kolonialpraxis konkrete Handlungsanweisen und Schlussfolgerungen zu for-
mulieren. Bei Thurnwald steht zum einen die psychologisch richtige Behandlung
der Arbeitskrifte im Vordergrund, da die Indigenen wichtig fir die Bewirtschaf-
tung der Kolonien sind. Beziiglich der Einstellung gegeniiber den Indigenen zeich-
net sich Thurnwald durch eine ambivalente Haltung aus. Er zeigt Verstindnis fir
die Bediirfnisse und den Vorstellungen von Recht und Moral bei den Indigenen und
erklirt die Unterschiede in der Arbeitskultur der Indigenen (»faul und renitent«)
mit den Gewohnheiten, z. B. Unterbrechungen durch Spiele.

Es gehort zu den Besonderheiten, dass die ethnopsychologischen Unter-
suchungen Thurnwalds in Melanesien die Blaupause fiir ethnopsychologische
Untersuchungen im Rahmen der NS-Rassenideologie bildeten. Joachim Hippius
(1905-1945) wollte Anfang der 1940er Jahren eine empirische Volkerpsychologie
begriinden. Im Zentrum stand die wissenschaftliche Begleitung der Besatzungs-
politik und die Feststellung der psychologischen Eignung bestimmter Bevolke-

- am 14.02.2026, 07:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Kulturpsychologie und ihr Verhéaltnis zum Kolonialismus

rungsgruppen in Osteuropa, wie den Volksdeutschen (z. B. aus dem Baltikum und
Bessarabien) beziiglich einer moglichen Ansiedlung in den annektierten Gebie-
ten. Unter Verwendung psychologischer Methoden (z. B. Erzihltests, Priifungen
handlicher Fihigkeiten, nicht-verbale Intelligenzpriifungen) sollte festgestellt
werden, ob eine Germanisierung von »polnisch versippten Volksdeutschen oder
rassisch wertvollen Polen« moglich sei (Hippius u.a. 1943). Ohne hier auf die
Details dieser ethnopsychologischen Untersuchungen eingehen zu wollen, soll
verdeutlicht werden, dass ethnopsychologisches Wissen und Methodik auch nach
der deutschen Kolonialzeit, nimlich wihrend der NS-Zeit Anwendung fand.

4. (Kultur-)Psychologie als eine koloniale Wissenschaft?

Die Verwertung von psychologischen Erkenntnissen fiir kolonial-imperiale Ziele
muss sicherlich in ihrem zeithistorischen Kontext verstanden werden. Jede der
Wissenschaften der Kolonialmichte wurde zu diesem Zweck verwendet, die Psy-
chologie blieb keine Ausnahme. Hierbei bildete das evolutionistische Gedankengut
die Grundlage dafir, eine koloniale Praxis zu legitimieren, indem Menschen als auf
einer niedrigeren Kulturstufe stehend betrachtet wurden. Die in der Psychologie
entwickelten Modelle und Theorien spiegelten dabei die Ideen und Lebensanschau-
ungen der europdischen und us-amerikanischen Mittel- und Oberschicht wider.
Diese psychologischen Modellvorstellungen kénnen daher nicht nur als ethno- son-
dern auch soziozentrisch charakterisiert werden. Erst mit den Unabhangigkeitsbe-
wegungen nach 1945 konnten die ehemaligen Kolonien einen eigenen Weg gehen.
Zunichst waren die Eliten noch von Kolonialmichten beeinflusst und reflektierten
zu wenig die impliziten Muster der kulturellen Dominanz (vgl. Okazaki, David und
Abelman 2008). Doch bald etablierte sich der Wunsch, eine indigene Psychologie zu
begriinden, welche die lokalen historischen Denk-traditionen mit den westlichen
Modellen der Psychologie verkniipfen wollte. Ziel war es keinesfalls eine kulturre-
lativistische Position zu vertreten, sondern den Versuch zu unternehmen, mittels
verschiedener Disziplinen aus verschiedenen kulturellen Riumen universelle psy-
chologische Prinzipien identifizieren zu kénnen (vgl. Chakkarath 2007). Dass sich
der Kolonialismus aufgrund seiner obsessiven Gewaltwirkung auf die Seele der Ko-
lonisierten auch nach der Unabhingigkeit von den Kolonialmachten legte, machte
der Psychiater und postkoloniale Vordenker Frantz Fanon (1925-1961) zum bestim-
menden Thema seiner Arbeit. Er zeigte, dass die kolonialen Regime die Unterschei-
dung von Zivilisierten (Kolonialmacht) und Wilden (Kolonie) in den Képfen zemen-
tierte und immer weiter die dehumanisierende Wirkung des Kolonialismus auf den
Bereich des Psychologischen ausweitete, indem biologische (rassistische) und psy-
chologische Erklirungen fiir den indigenen Charakter herangezogen wurden (vgl.
Fanon 1965; ausfiithrlicher bei Hildenbrandt 2021 in diesem Band). Besonders wird

- am 14.02.2026, 07:37:43.

233


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Uwe Wolfradt

dies an der »kolonialen Mentalitit« bei Gemeinden von Philipinos in den USA, der
ehemaligen Kolonialmacht der Philippinen deutlich. Amerikanische Philipinos ver-
wenden Produkte, die ihre Haut weifler erscheinen lassen, da sie iiberzeugt sind,
Weifere wiren den Nicht-WeifRen kulturell iiberlegen. David und Okazaki (2006a,
2006b) fanden in ihrer Forschung unter amerikanischen Philipinos heraus, dass sie
Dinge, die sie mit den Philippinen verbinden mit Ideen von Unterlegenheit, Un-
angenehmem und Unerwiinschtheit assoziiert sind, d. h. unbewusst wirken alte
koloniale Denkmuster auf die ehemals Kolonisierten. In einer historischen Stu-
die zeichnet Sunil Bhatia (2002) die Rolle der euro-amerikanischen Psychologie
fiir die »orientalistische« Konstruktion des indigenen »urspriinglichen< Menschen
nach. Dabei fanden die evolutionistischen und biologisch-rassischen Uberlegun-
gen der britischen Psychologen Herbert Spencer und Francis Galton Eingang in
die Psychologie, welche die Indigenen als Menschen auf dem geistigen Niveau von
Kindern konstruierte. Die Psychologie — so Bhatia — half, dass diese Uberlegun-
gen zur kolonialistischen Ideologie beitragen konnten und einem kulturellen Im-
perialismus Vorschub leisteten. Bhatia zeigt auf, dass indische Psycholog*innen
die britischen orientalischen Bilder internalisierten und damit eine zweite Koloni-
sierung der Psychologie vorantrieben. Er fordert von einer globalen Psychologie ei-
ne verstirke Kooperation zwischen westlichen und nicht-westlichen Psycholog*in-
nen, um sich tiber einen kulturtheoretischen Rahmen iiber indigene Traditionen,
lokale Praktiken und Gemeinschaftsnetzwerke zu verstindigen, der geeignet ist,
Losungsmoglichkeiten fiir psychologische Alltagsprobleme der Menschheit zu fin-
den. Grundlage dieser Verstindigung muss aber zunichst die Entwicklung eines
historischen Bewusstseins sein, das die impliziten Bilder, Narrative und Vorstel-
lungen beziiglich grundlegender Konzepte des menschlichen Lebens sichtbar ma-
chen, und damit eine globale Perspektive ermdglichen kann.

Literaturverzeichnis

Beuchelt, Eno. 1974. Ideengeschichte der Volkerpsychologie. Meisenheim: Hain.

Bhatia, Sunil. 2002. »Orientalism in euro-american and Indian psychology: Histor-
ical representations of >natives« in colonial and post colonial contexts.« History
of Psychology 5: 376-398.

Boas, Franz. 1914. Kultur und Rasse. Leipzig: Veit & Comp.

Boesch, Ernst E. 1980. Kultur und Handlung. Einfithrung in die Kulturpsychologie. Bern:
Huber.

Boesch, Ernst E. und Jiirgen Straub. 2007. »Kulturpsychologie. Prinzipien, Ori-
entierungen, Konzeptionen.« In Kulturvergleichende Psychologie. Enzyklopddie der
Psychologie. Serie VII. Themenbereich C »Theorie und Forschung«, herausgegeben von
Gisela Trommsdorf, Hans-Jiirgen Kornadt, 25-95. Gottingen: Hogrefe.

- am 14.02.2026, 07:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Kulturpsychologie und ihr Verhéaltnis zum Kolonialismus

Chakkarath, Pradeep. 2007. »Kulturpsychologie und indigene Psychologie.« In
Handbuch Interkulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe — Theorie —
Anwendungsfelder, herausgegeben von Jirgen Straub, Arne Weidemann, Doris
Weidemann, 237-249. Stuttgart: Metzler.

Cole, Michael. 1996. Cultural psychology: A once and future discipline. Cambridge: Har-
vard University Press.

David, Eric John und Sumie Okazaki. 2006a. »Colonial mentality: A review and
recommendation for Filipino American psychology.« Cultural Diversity and Eth-
nic Minority Psychology 12: 1-16.

David, Eric John und Sumie Okazaki. 2006b. »The Colonial Mentality Scale (CMS)
for Filipino Americans: Scale construction and psychological implications.«
Journal of Counseling Psychology 53: 241-252..

Dernburg, Bernhard. 1912. Die Vorbedingungen fiir erfolgreiche koloniale und iiberseeische
Betitigung. Berlin: Borngriber.

Fanon, Frantz. 1965. The wretched of the earth. New York: Grove.

Gladwin, Thomas. 1961. »Oceania.« In Psychological anthropology. Approaches to cul-
ture and personality, herausgegeben von Francis L. K. Hsu, 135-171. Homewood:
Dorsey.

Gothsch, Manfred 1983. Die deutsche Vélkerkunde und ihr Verhdltnis zum Kolonialismus.
Baden-Baden: Nomos.

Herle, Anita und Sandra Rouse. 1998. Cambridge and the Torres Strait. Centenary es-
says on the 1898 anthropological expedition, herausgegeben von dens. Cambridge:
Cambridge University Press.

Hippius, Rudolf, Ginther Feldmann, Karl Jelinek und Kurt Leider. 1943. Volks-
tum, Gesinnung und Charakter. Bericht iiber psychologische Untersuchungen an Posener
deutsch-polnischen Mischlingen und Polen, Sommer 1942. (Verdffentlichungen der
Arbeitsgemeinschaft fur Ostsiedlung). Stuttgart, Prag: Kohlhammer.

Miiller, Martin und S6ren Wendelborn. 1998. »Wege der Rekonstruktion des Frem-
den: Historische Aspekte kulturvergleichender Forschung.« In Der Name des
Fremden, herausgegeben von Ralf Hegel, Martin Miiller, 35-68. Berlin: Schibri.

Okazaki, Sumie, Eric John David und Nancy Abelmann. 2008. »Colonialism and
Psychology of Culture.« Social and Personality Psychology Compass 2, 1: 90-106.

Osterhammel, Jirgen. 1995. Kolonialismus. Geschichte, Formen, Folgen. Miinchen: C.
H. Beck.

Probst, Paul. 1990. »Den Lehrplan tunlichst noch durch eine Vorlesung iitber Ne-
gerpsychologie erginzen — Bedeutung des Kolonialinstituts fiir die Institutio-
nalisierung der akademisch-empirischen Psychologie in Hamburg.« Psychologie
und Geschichte 2: 25-36.

Probst, Paul. 1992. »Angewandte Ethnopsychologie wihrend der Epoche des Deut-
schen Kolonialismus (1884-1918).« Psychologie und Geschichte 3: 67-80.

Schultze, Fritz. 1900. Psychologie der Naturvilker. Leipzig: Veit & Comp.

- am 14.02.2026, 07:37:43.

235


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Uwe Wolfradt

Stern, Erich. 1920. »Probleme der Kulturpsychologie.« Zeitschrift fiir die gesamte
Staatswissenschaft 75: 267-301.

Thurnwald, Richard. 1910. »Die eingeborenen Arbeitskrifte im Stdsee-
Schutzgebiet.« Koloniale Rundschau 2.: 607-632.

Thurnwald, Richard. 1912. Probleme der ethnopsychologischen Forschung. Beiheft s,
Zeitschrift fur angewandte Psychologie. Leipzig: Barth.

Thurnwald, Richard. 1913. Ethno-psychologische Studien an Siidseevilkern auf dem
Bismarck-Archipel und den Salomo-Inseln. Beiheft 6, Zeitschrift fiir angewandte
Psychologie. Leipzig: Barth.

Thurnwald, Richard. 1922. »Psychologie des Primitiven Menschen.« In Handbuch der
vergleichenden Psychologie, herausgegeben von Gustav Kafka, 145-320. Miinchen:
Reinhardt.

Wolfradt, Uwe. 2010. Ethnologie und Psychologie. Die Leipziger Schule der Vilker-
psychologie. Berlin: Reimer.

Wolfradt, Uwe. 2013. »Der Einfluss des Entwicklungsgedankens nach Herbert
Spencer auf Psychologie und Soziologie.« In Die Entwicklung der Psyche in der Ge-
schichte der Menschheit, herausgegeben von Gerd Jiittemann, 81-92. Lengerich:
Pabst.

Wolfradt, Uwe. 2016. »Musik- und Volksliedforschung im ethnopsychologischen
Kontext — Zu den Studien Richard Thurnwalds in Buin auf der Salomonen-Insel
Bougainville.« In Carl Stumpfs Berliner Phonogrammarchiv. Ethnologische, musik-
psychologische und erkenntnistheoretische Perspektiven, herausgegeben von Martin
Ebeling, 85-101. Frankfurt a. M.: Lang.

Wolfradt, Uwe. 2020. »Zum Konzept des magischen Menschen bei Theodor-
Wilhelm Danzel.« cultura & psyche: Journal of Cultural Psychology 1: 25-38.

Wundt, Wilhelm. 1911. Probleme der Volkerpsychologie. Leipzig: Kroner.

Wundt, Wilhelm. 1912. Elemente der Volkerpsychologie. Leipzig: Kroner.

Zache, Hans. 1906. »Die Eingeborenenpolitik.« Blitter fiir vergleichende Rechtswissen-
schaft. Politisch-Anthropologische Revue Juni 1906.

- am 14.02.2026, 07:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

