
ANTHROPOS

110.2015: 145 – 158

Abstract. – In this linguocultural article authors analyze multi-
lingual identical texts of the Lord’s Prayer from the comparative 
viewpoint. The source of the prayer text is the Gospel of Mat-
thew. The prayer texts in Old Greek, Latin, Church Slavonic, 
Gothic, German and English are investigated. The authors also 
consider the Old High German, Middle High German, Old Eng-
lish, and Middle English versions of that text. A particular em-
phasis is placed on morphological, syntactical, lexical, composi-
tional, stylistic, and semantic particularities of the Lord’s Prayer, 
as implemented into specific cultural and historical settings. Spe-
cial attention is also given to the notion “sacral” as a necessary 
attribute of a prayer text. [Lord’s Prayer, sacral text, religious 
language, cultural-linguistic analysis]

Andrey V. Ivanov, Prof. Dr. (Linguistische Universität Nizhny 
Novgorod – LUNN – 1998) nach einem Studium der deutschen 
und englischen Sprache und Tätigkeit als Fremdsprachenlehrer 
für Latein, Englisch und Deutsch. Seit 2006 verschiedene Lehr-
stuhlvertretungen an russischen Universitäten und seit 2011 Lei-
ter des Lehrstuhls für Englisch und Übersetzung an der LUNN, 
Russland. Er ist langjähriges Mitglied des Russischen Germanis-
tenverbandes. – Interessenschwerpunkte: allgemeine Linguistik,  
Metasprache und Geschichte der germanischen Sprachen. – Pu-
blikationen u. a.: Metayazyk fonetiki i metriki [Die Metasprache 
der Phonetik und Metrik] (Arkhangelsk 2004); Slovar’ fonetiko-
metricheskoy terminologii [Ein terminologisches Wörterbuch der 
Phonetik und Metrik] (Moskau 2005); Borrowings in Termino-
logical Systems of Phonetics and Metrics (on the Material of 
English and German) (Tambov 2013); s. auch Zitierte Literatur.

Rimma A. Ivanova, Dr. phil. (Linguistische Universität Nizhny 
Novgorod – LUNN – 1996) nach einem Studium der deutschen 
und englischen Sprache und Tätigkeit als Fremdsprachenlehre-
rin für Latein, Altgriechisch, Englisch und Deutsch (1990–2009). 
Seit 2010 Dozentin  / Außerordentliche Professorin am Lehr-
stuhl für Fremdsprachen an der National Research University 
Higher School of Economics Nizhny Novgorod. – Interessen-

schwerpunkte: Grammatik-Strukturen alter und moderner Spra-
chen, religiöse Sprache des Neuen Testaments. – Publikationen 
u. a.: Die Evangelien von verschiedenen Epochen und Völkern. 
Zum Problem der formellen und inhaltlichen Nichtadäquanz (Res 
Philologica 2000); Eksplikatsiya teonemicheskikh otnoscheniy 
v angloyazychnykh tekstakh Evangeliya [Erklärung der theony-
mischen Zusammenhänge im Englischen Text des Neuen Testa-
ments] (Kirov 2011); Cohesion as a Formative Criterion of the 
Text (Tambov 2013); Logical Predicate and Its Role in the Mo-
dus Structure (Russian Journal of Earth Sciences 2013); s. auch 
Zitierte Literatur.

1	 Das Gebet als eine Genre-Abart  
des sakralen Textes

Das Gebet ist ein Appell an Gott, es verkörpert das 
Wesen der Religion – ein Modus der Verbindungs-
aufnahme zwischen dem Menschen und seinem 
Gott. Das Gebet widerspiegelt das Weltbild eines 
religiösen Menschen, es ist eines der Genres des 
konfessionellen Verkehrs, eine wörtliche Anrede des 
Menschen an die höhere Macht, an deren Existenz 
er glaubt. Das Gebet ist Untersuchungsgegenstand 
für eine Reihe von theologischen und linguistischen 
Disziplinen, aber während in den theologischen Stu-
dien dem Gebet eine besondere Aufmerksamkeit 
zugeteilt wird, ist ein linguistisches Erfassen der 
Gebetstexte von fragmentarischem Charakter und 
nur in wenigen Forschungsarbeiten anzutreffen.1

  1	 White (1971); Jakobson (1975); O’Brien (1977); Admoni 
(1994).

“Vaterunser”

Ein Versuch der kulturlinguistischen Analyse im Vergleichsaspekt
(am Beispiel des Griechischen, Lateinischen, Kirchenslawischen, Gotischen,  

Deutschen und Englischen)

Andrey V. Ivanov und Rimma A. Ivanova

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145


146 Andrey V. Ivanov und Rimma A. Ivanova

Anthropos  110.2015

Im Leben des gläubigen Menschen nimmt das 
Gebet einen führenden Platz ein. Das Heilige Evan-
gelium erzählt, dass der Herrgott selbst seine Jünger 
beten lehrte: “Darum sollt ihr also beten: Unser Va-
ter in dem Himmel! Dein Name werde geheiligt …” 
(Mt. 6, 9). Viele Betende sprechen das “Vaterunser” 
täglich aus; im Gottesdienst wird es mehrfach wie-
derholt. Die meisten Kirchgänger sind der Meinung, 
es sei sehr einfach, nicht kompliziert. Und nur die 
wenigsten glauben, es sei eines der schwierigsten 
Gebete im gemeinchristlichen Verkehr. “Und es 
ist dadurch schwer, dass es das einzige Gebet ist, 
welches unser Herrgott Jesus Christus uns gegeben 
hatte” (Antonij 2005: ​194). Im Rahmen sprachver-
gleichender Forschungen wurde gerade dieses Ge-
bet ausgewählt, einschließlich seiner Übersetzungen 
in sechs Sprachen, um mit Hilfe der Textanalyse all 
jene nationalhistorischen und kultursprachlichen 
Kodes zu entschlüsseln, die die inhaltliche Mehr-
schichtigkeit des Gebetstextes bilden.

Das Gebet als eine Genre-Abart des sakralen 
Textes kann als passendes Material für Vergleichs-
forschungen gelten, da dessen Analyse eine exakte 
Beschreibung von Elementen des Sprachsystems er-
möglicht. Eine linguistische Beschreibung der Texte 
solcher Art stellt die Auslegung des Gebetsinhalts 
und der Gebetsstruktur im Zuge des anthropozentri-
schen Herangehens an die Sprache im Zusammen-
hang mit den vorrangigen menschlichen Werten dar 
(vgl. Makajev 1964; Norton 2000). Die Forschung 
von gemeinsamen und Sondereigenschaften der 
Gebetstexte wäre daher vom logisch-semantischen 
Standpunkt aus durchzuführen.

2	 Analyse des Gebetstextes  
aus kulturlinguistischer und historischer 
Perspektive

Die Mehrzahl von Texten, die in Gebetbücher ein-
geschlossen werden, wiederholt die Struktur der 
Oration. Diese Texte sind formell klischiert, denn 
sie bestehen aus der Anaklese (Anrede an den Herr-
gott), der Anamnese (Gedächtnis des Heilshandelns 
Gottes) und der Schlussformel mit der darauffolgen-
den Akklamation (Wojtak 1992: ​23).

Die erste Gebetszeile enthält den ersten Teil des 
Gebets, die Anaklese, den zweiten Teil, die Anam-
nese, sowie die erste von sieben Bitten an Gott den 
Vater.

6:9 griech.: Πάτερ ἡµῶν ὁ ἐν τοῖς οὐρανοῖς, ἁγιασθήτω 
τὸ ὄνοµά σου
lat.: Pater noster qui est in cælis: sanctificetur nomen 
tuum

kirch.-slaw.: Отче Наш, иже еси на небесех, да свя-
тится имя твое
got.: Atta unsar þu ïn himinam, weihnai namo þein
mhd., nhd.: Unser Vater in dem Him(m)el! Dein Name 
werde geheilig(e)t
fne.: Our Father, which art in heaven, Hallowed be thy 
name (King James Bible – KJB); O oure father, which 
arte in heve halowed be thy name (Tyndale)

Als Anaklese tritt ein vokativischer Appell bzw. 
Aufruf auf, der in Vergleichssprachen eine Form 
wie folgt annimmt: griech. Πάτερ ἡµῶν – lat. Pater 
noster – kirch.-slaw. Отче Наш – got. Atta unsar  
– nhd. Unser Vater in dem Himmel – ne. Our Fa-
ther.

Etymologischer Kommentar: In altertümlichen 
Sprachen (Latein und Altgriechisch) und hinterher 
auch im Englischen und Deutschen ist die Anrede-
form Vater überliefert, die dem ie. (idg.) *pǝtḗr ent-
stammt; vgl.: aind. pitár, griech. πατήρ (patḗr), lat. 
pater, got. fadar, ae. fædar, aisl. fadir, as. fadar, ne. 
father, nhd. Vater (Duden 2001: ​886).

Im Gotischen ist die Form atta belegt, die mit ie. 
*pǝtḗr verwandt und als eine diminutive, “sich im-
mer wieder erneuernde Schöpfung der Kinderspra-
che” zu betrachten ist; vgl.: griech. átta, lat. atta, 
aisl. atte, ahd. atto, hett. attaš (Feist 1923: ​45). Die 
“kindersprachliche” Deutung der Herkunft dieses 
Wortes hängt damit zusammen, dass es die für die 
kindliche Lallsprache typische ie. Wurzel *at- hat. 
Im Gotischen sowie in einigen anderen, darunter 
auch nicht indoeuropäischen Sprachen findet sich 
ihre verdoppelte Form (Černykh 1993/I: ​611).

In den slawischen Sprachen wurde das ie. (idg.) 
*pǝtḗr durch das weit verbreitete Lallwort ersetzt. 
So entstand im Altslawischen (Altrussischen) оть-
ць, das im Kirchenslawischen in der Form отче 
auftritt; vgl.: russ. отéц (Gen. Sg. отцá), ukr. 
отéцъ, weissruss. оцéц, bulg. отéц, serbokroat. 
òтац (Gen. Sg. òца), slowen. òče, -eta, čech., slo-
wak. otec, poln. ojciec, olausitz. wótc, wóćеc, nlau-
sitz. wość (mit dem prothetischen w-) (Vasmer 
1996/III: ​170). 

Die Anrede gilt sowohl notwendig als auch na-
türlich, da jede Unterhaltung mit dem Namen des-
sen beginnt, an den man sich wendet. In bestimm-
ten Fällen gibt man dabei auch den sozialen Status 
eines Adressaten und/oder seine Position. Von vorn-
herein regelt eine Anrede Verhältnisse zwischen den 
Gesprächspartnern. Sie schafft ein günstiges inter-
aktionales Klima, das den jeweiligen Kommunika-
tionsmodus vorausbestimmt (Ivanova 2011: ​66). 
Eine Appellform trägt zur Kürzung eines Abstands 
zwischen dem Menschen und Gott bei, das ist ein 
Fundament, auf das sich die Gebetsgabe des Chris-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145


“Vaterunser”

Anthropos  110.2015

147

ten stützt. Äußerst wichtig ist es, das Gebet feierlich 
und dabei ganz individuell zu beginnen.

Linguistic forms are cultural forms par excellence for, 
in general, there is an extremely high consensus among 
the members of a speech community as to the defining 
characteristics and potential distribution of the phonemes, 
morphemes, tagmemes, etc., known to the group. These 
partially arbitrary understandings and expectations, most 
of them unconscious or pre-conscious, influence the ver-
bal behavior of group members in predictable and de-
pendable ways (Bock 1964: ​393).

Bock kommt zu dem durchaus begründeten 
Schluss: Indem der Linguist sich auf die Regel-
haftigkeit dieses “influence” stützt, ist er imstande, 
die Sprachstruktur unter Einbeziehung einer einge-
schränkter Anzahl von Beobachtungen zu beschrei-
ben. Wegen seiner geringen Größe bietet der Ge-
betstext wenige Möglichkeiten zu weitgehenden 
Schlussfolgerungen, aber die Verbindung seiner 
linguistischen Eigenschaften mit den national- und 
kulturbezogenen Besonderheiten eines jeweiligen 
Landes ist, unserer Meinung nach, offensichtlich.

Im Gegensatz zu anderen Übersetzungen wird 
im kirchenslawischen Text nicht die übliche Anre-
deform gebraucht, sondern die modifizierte voka-
tivische Form отче (statt des möglichen altruss. 
отьць oder russ. отец), was die kirchenslawische 
Variante von den übrigen Anredeformen wesentlich 
unterscheidet. Es ist anzunehmen, dass diese Form 
des Vokativus einerseits als eine Kategorie meta-
physischen Charakters und andererseits als eine 
von den Sprachregeln des Kirchenslawischen un-
terstützte linguistische Norm wahrgenommen wer-
den kann, die bei sich das historische Gedächtnis 
der russischen Kultur behält.

Die deutsche Version des Gebetstextes weist eine 
besondere Form – Unser Vater in dem Himmel! – 
auf. Im gegebenen Fall runden sich die Anaklese 
und die Anamnese zum Ganzen: es vereinigen sich 
hier der Appell an Gott und der Hinweis auf seinen 
Aufenthalt im Himmel (Aufenthaltsangabe). Die 
Änderung der Textstruktur kann durch Überset-
zungsbesonderheiten erklärt werden: der deutsche 
Text ist eine wortwörtliche Übersetzung des lateini-
schen Originals, deshalb begann das zum Ende des 
8. Jahrhunderts gehörige St. Gallener Gottesgebet 
wie folgt: Fater unser, thû pist in himile.

Der angeführte Textauszug zeigt, dass die Ana
klese ursprünglich nur den Appell an Gott einge-
schlossen hatte, des Weiteren dürfte hier beim 
Übersetzen eine grammatische Transformation ein-
getreten sein: Schrumpfung des Attributsatzes zur 
Präpositionalgruppe in + Dat. mit der Bedeutung 
des Aufenthaltes, die als ein inkongruentes Attri-

but zum im Nominativ stehenden Substantiv Fa-
ter auftritt. Die grammatische Umformung, die 
Verkürzung des ganzen Satzes zur Präpositional-
gruppe, verletzt nicht die logische Struktur des Ge-
betstextes, führt aber zur strukturellen Änderung 
der Anaklese und Anamnese. Der Gebetstext in al-
len untersuchten Sprachen (ausgenommen Deutsch 
und Gotisch) enthält offensichtlich sowohl den ers-
ten (Anaklese), als auch den zweiten Teil (Anam-
nese), wogegen im deutschen sowie im gotischen 
Text der Anaklese unmittelbar eine Bitte nachfolgt. 
Zum Schluss ist auch zu bemerken, dass im Protes-
tantismus die kontrahierte Form im Himmel üblich 
ist, während im Gottesdienst der neuapostolischen 
Kirche die nicht zusammengezogene Form in dem 
Himmel bevorzugt wird.

Der nächste Teil des Gebets ist die Anamnese, 
“die Erinnerung an ein Handeln Gottes, das in der 
Erlösungsgeschichte vollgebracht wurde” (Nadol-
ski 1992: ​130). Diese kann je nach ihrer Auffüllbar-
keit mit Sprachmaterial verschieden sein, aber als 
unerlässliches Attribut der Anamnese gelten religi-
öse Kommunikeme, die einzelne lexikalische Ein-
heiten, Wortgruppen, phraseologisierte Wendungen, 
sakrale Formeln, Versstrophen und sogar ganze Sät-
ze einschließen. Wichtig bei ihrem Funktionieren 
ist die Gebrauchshäufigkeit im sakralen Text und 
Verwendung an einer bestimmten Stelle in unver-
änderlicher Lautung (Nadolski 1989: ​404): griech. 
ὁ ἐν τοῖς οὐρανοῖς / lat. qui est in cælis / kirch.-slaw. 
иже еси на небесех  / got. þu ïn himinam  / mhd., 
fnhd. in dem Him(m)el  / fne. which art in heaven 
(KJB); which arte in heve (Tyndale).

Die Strukturanalyse ergibt, dass die Anamnese 
in Form des Attributsatzes auftritt, der sich im grie-
chischen, lateinischen, kirchenslawischen und eng-
lischen Text mittels des Relativpronomens mit der 
Anrede verbindet. Im gotischen und althochdeut-
schen Text wird die syntaktische Verbindung mit 
Hilfe des Personalpronomens thû / þu (thu) in der 
2. Pers. Sg. aufgenommen, was als Anrede an Gott 
den Vater ganz natürlich lautet, wenn man der An-
sicht ist, er sei immer hilfsbereit und verständnis-
voll wie ein naher Verwandter. Der Gebrauch des 
Personalpronomens der 2. Pers. Sg. beim Vokativ 
ist im Gotischen, nach Balgs Zeugnis, nicht selten, 
wobei das Personalpronomen bei der Übersetzung 
von Anreden aus dem Griechischen ins Gotische 
immer für den griechischen Artikel steht (The First 
Germanic Bible 1891: ​228 f.). Im griechischen Text 
wird das Wort ὁ verwendet, das an dieser Textstelle 
die Funktion des Relativpronomens der 3. Pers. Sg. 
übernimmt. Das Relativpronomen in dieser Form ist 
aber für Anreden nicht typisch, vollends dass sich 
im griechischen Text weiter das Personalpronomen 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145


148 Andrey V. Ivanov und Rimma A. Ivanova

Anthropos  110.2015

σου ‘dich’ im casus possessivus trifft, das den in-
timen Charakter des Gottesgebets aufweist. Somit 
vermeidet der gotische Übersetzer im untersuchten 
Text den Gebrauch nicht nur des Relativpronomens, 
sondern auch des Attributsatzes selbst. Die Anrede 
fixiert also Duzen mit Gott als mit einer vertrauten 
Person.

Einen ähnlichen Weg geht auch wohl das Alt-
hochdeutsche; vgl.: thû pist in himile (St. Gallen, 
Ende des 8. Jh.s) (Brillowski 1836: ​8); thû thâr 
bist in himile (Tatian 825) (Tatian 1892: ​55 f.); dû 
in himele bist (St. Gallen 1000) (Brillowski 1836: ​
11). Zu den Besonderheiten des gotischen Textes 
zählt, im Unterschied zum althochdeutschen, auch 
die für germanische Sprachen durchaus nicht typi-
sche Weglasssung der Kopula nach dem durch das 
Personalpronomen ausgedrückten Subjekt (vgl.: 
got. … þu is ↓ ïn himinam vs. ahd. thû pist in himi-
le). Dies kann wohl durch die unzureichende Sta-
bilität oder Eigenheit der syntaktischen Regeln im 
Gotischen erklärt werden. Guchman spricht in die-
ser Hinsicht von “einer Abweichung von der Zwei-
gliedrigkeit”, indem sie gleichartige Fälle analy-
siert. Derartige Abweichungen “treten im Gotischen 
viel häufiger auf als im gegenwärtigen Englischen 
und Deutschen, wobei die Eingliedrigkeit solchen 
Strukturmustern eigen ist, die in den gegenwärti-
gen germanischen Sprachen immer zweigliedrig 
sind” (Guchman 1998: ​214). Das Fehlen der Ko-
pula im untersuchten gotischen Satz ist unter ande-
rem auch als Folge des griechischen Einflusses zu 
sehen, da sie in syntaktisch ähnlichen, griechischen 
neutestamentlichen Sätzen (z. B. an Adjektiven im 
prädikativischen Gebrauch), darunter auch in ὁ ἐν 
τοῖς οὐρανοῖς, genauso weggelassen werden konnte 
(vgl. dazu Machen 1923: ​36). Der Unterschied zwi-
schen dem Griechischen und dem Gotischen liegt 
hier nur in der Häufigkeit der Weglassung (vgl.: “In 
Gothic, less frequently than in Greek, the copula 
is sometimes omitted” [The First Germanic Bible 
1891: ​224]). 

Im Kirchenslawischen wird das vieldeutige Wort 
иже (< Pron. и + Konj. же) gebraucht, das aber im 
Gebetstext als Relativpronomen in der Bedeutung 
“который” ‘der/welcher’ auftritt (vgl. Gamanovič 
1991: ​57). Die kirchenslawische Version enthält 
auch die grammatische Verbform еси, der im Grie-
chischen die Form der 3. Pers. Sg. des Verbs ἐστίν 
entspricht, der untersuchte griechische Text der El-
seviere, wie oben gesagt, enthält aber die letztere 
nicht. Man kann über die Kontinuität beim Erhal-
ten derartigen Verbformen sprechen, also von est im 
Lateinischen, еси im Kirchenslawischen, art(e) im 
Englischen. Alle aufgezählten Formen entstammen 
der gemeinsamen Wurzel *es- (> ie. *ésti); vgl.: 

aind. ásti, avest. asti, griech. ἔστι, lat. est, got., ahd. 
ist, aisl. es, ae. is, ne. is, nhd. ist, apruss. essei, lit. 
esí, čech. jest, je, poln. jest, altruss., altslaw., russ. 
есть.2

In der Struktur der Anamnese findet sich auch 
die Präpositionalgruppe im Himmel (praepositio + 
substantivum): griech. ἐν τοῖς οὐρανοῖς; lat. in cæ-
lis; kirch.-slaw. на небесех; got. ïn himinam; mhd., 
fnhd. in dem Him(m)el; fne. in heve (Tyndale), in 
heaven (KJB). Nach dem heidnischen Glauben 
“wird ‘der Himmel’ als Symbol des Weltalls wahr-
genommen und korreliert inhaltlich auch mit der 
Bedeutung der Gottheit und Heiligkeit” (Makovskij 
1996: ​229): griech. οὐρᾰνος, lat. cælum, got. himins, 
as. himil, anord. himinn, as. heban, ahd. himil, nhd. 
Himmel, ae. heofon, ne. heaven (ODEE 1966: ​433). 

Man sollte noch eine Besonderheit im Gebrauch 
von небесех im Kirchenslawischen und heaven im 
Englischen erwähnen. Beide Formen weisen ihre 
Zugehörigkeit zum hohen Stil auf und zeichnen sich 
durch einen gewissen Grad der Archaizität aus. Dies 
hebt Schönheit und Poetizität von der bei der au-
ditiven Wahrnehmung dieser Wörter entstehenden 
sprachlichen Gestalt hervor. Diese Gestalt lässt sich 
einmal mit dem unsichtbaren geistigen Himmel as-
soziieren und nur zweitens mit dem sich über un-
seren Köpfen ausstreckenden sichtbaren Himmels-
gewölbe.

Der Hinweis auf den Ort, wo Gott der Vater ver-
bleibt, folgt unmittelbar dem Appell an Gott. Man 
kann annehmen, dass die Anamnese aus semanti-
scher Perspektive ziemlich einfach ist und keiner 
besonderen Deutung bedarf. Im Hinblick auf den 
kirchenslawischen Gebetstext sollte dabei betont 
werden, dass ohne solch eine Erinnerung an den 
Himmelsvater dort das im russischen orthodoxen 
Gottesdient vollzogene religiöse Ritual nicht so 
majestätisch und wichtig wäre, denn die psycholo-
gische Einwirkung des phraseologisierten kirchen-
slawischen Ausdrucks иже еси на небесех ‘der ist 
im Himmel’ (vgl.: russ. ‘который на небе’) erhebt 
jeden Menschen “von jeglicher irdischen Vorliebe 
zum geistigen Wohl, das so rein, heilig, ‘himmlisch’ 
ist wie unser Himmelsgott heilig ist” (Fedčenkov 
2008: ​52). Die Anamnese vermittelt in ihrer seman-
tischen Struktur die Vorstellung von Gott als von 
einem heiligen, leidenschaftslosen, allerreinsten, 
geistigen, überirdischen Wesen. Somit erweist sich 
diese für uns gewöhnliche Wortverbindung “Him-
melsvater” gar nicht als leblos, sondern hingegen 

  2	 Oxford Dictionary (1966: ​81) im Folgenden verkürzt ODEE 
genannt; Concise Oxford Dictionary (1996: ​36) im Folgen-
den verkürzt CODEE genannt; Vasmer 1996/I: ​28); Duden 
(2001: ​753).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145


“Vaterunser”

Anthropos  110.2015

149

als lebenswichtig, sie erhebt unseren Gedanken zu 
Gott, lenkt uns von den irdischen Dingen ab und 
misst dem Beten eine feierliche, gehobene Stim-
mung bei.

Was an dieser Gebetsstelle noch bemerkenswert 
ist, ist die grammatische Zahl (der Numerus) des 
Wortes “Himmel” in verschiedensprachigen Texten. 
Die griechischen, lateinischen, kirchenslawischen 
und gotischen Fassungen unterscheiden zwischen 
Singular und Plural, die englischen und deutschen 
dagegen nicht; vgl.: griech. ἐν τοῖς οὐρανοῖς (Abl. 
Pl.) – ἐν οὐρανῷ (Abl. Sg.); lat. in cælis (Abl. Pl.) 
– in cælo (Abl. Sg.); kirch.-slaw. на небесех (Präp. 
Pl.) – на небеси (Präp. Sg.); got. ïn himinam (Dat. 
Pl.) – ïn himina (Dat. Sg.); mhd., fnhd. in dem 
Him(m)el (Dat. Sg.); fne. in heaven (Loc. Sg.). 

Der Unterschied im Numerus geht auf die antike 
Vorstellung von den Sieben Himmeln zurück, wo-
bei Gott selbst in Araboth, dem Siebten Himmel, 
verortet wird. Hahn bemerkt diesbezüglich, dass 
“das Neue Testament eine gewisse Mannichfaltig-
keit verschiedener Gebiete im Himmel vorausset-
ze, so wird jedoch nirgends eine bestimmte Zahl 
genannt, noch auch angedeutet, wodurch die ein-
zelnen Himmel von einander unterschieden seien” 
(Hahn 1854: ​247). Er führt ein Zitat aus dem Ab-
schnitt Beschallach von Sohar an: “Septem cœlos 
fecit deus sanctissimus et singulis cœlis sunt stel-
læ fixæ et errantes et supra omnes est cœlum Ara-
both”, der siebte Himmel, auf dem der lebendige 
Gott thront (Hahn 1854: ​248). Die Spuren der Idee 
von den Sieben Himmeln lassen sich auch im grie-
chischen, lateinischen, kirchenslawischen und go-
tischen Text des “Vaterunsers” verfolgen. Was den 
deutschen Gebetstext angeht, so scheint es sinnvoll, 
einige zu verschiedenen Zeitperioden gehörige Ge-
betsfassungen anzuführen:

Alemannisch (St. Gallen, Ende des 8. Jh.s): in himile 
(Brillowski 1836: ​8) 
Ostfränkisch (Tatian 825): in himile (Tatian 1892: ​55 f.)
Notker (1000): in himele (Brillowski 1836: ​11). 

Von allen angeführten Auszügen ist der obere 
wohl als eine der ersten aus dem Lateinischen über
tragenen deutschen Fassungen zu betrachten. Be
reits da trifft sich die singularische Verwendung des 
Wortes Himmel.

Dasselbe gilt auch für die englische Fassung.  
Aber im Unterschied zu deutschen Übersetzungen, 
in denen das untersuchte Wort nur in der Einzahl ge-
braucht wird, finden sich angelsächsische und mit-
telenglische Texte, wo die pluralische Verwendung 
vorkommt; vgl.: on heofonum (The Anglo-Saxon 
Gospel 995 – ASG) (Gothic and Anglo-Saxon Gos-

pels [GAG] 1888: ​24); in heuenes (Wycliffe 1389) 
(GAG 1888: ​25). In Tyndale lässt sich schon die 
Singularform treffen: in heve, so auch in KJB: in 
heaven.

Die weitere Erforschung führt uns auf den im 
strukturellen Aspekt umfangreichsten Teil des Ge-
betstextes, der Bitte, zu. In der griechischen Fassung 
werden die in der Bitte auftretenden Verbformen im 
Imperativus Praesentis Medii verwendet, wodurch 
die Bedeutung einer dauernden oder sich wieder-
holenden Handlung ausgedrückt werden kann (Ma-
chen 1923: ​180). Es ist hinzuzufügen, dass die im-
perativischen Formen des Verbs nicht nur dazu 
dienen, einen Befehl oder ein Verbot auszudrücken, 
sondern auch zum Ausdruck von modalen Bedeu-
tungen der Bitte oder des Wunsches gebraucht wer-
den (Ivanov und Ivanova 2011: ​139).

In der lateinischen Sprache ist der Gebrauch 
der Konjunktivform zu verzeichnen, wobei der 
Konjunktiv im synchronen Aspekt die Bedeutung 
der Willenserklärung aufweist. Diese Bedeutung 
kommt infolge der breiten funktionalen Möglich-
keiten des lateinischen Konjunktivs zustande: Con. 
Imperativus, Con. Adhortativus, Con. Prohibitivus, 
Con. Optativus (Tariverdijeva 1997: ​12). Im analy-
sierten Fragment wird die Form Coniunctivi Opta-
tivi gebraucht zwecks der Vermittlung von Bedeu-
tung auf der Achse “Wirklichkeitsfaktum / mögliche 
Handlungsausführung”. Diese Form markiert die 
Erwartung einer aktiven Handlung seitens des Ad-
ressaten hic et nunc.

In der kirchenslawischen Fassung wird in die 
Satzstruktur eine konjugierbare Heischeform des 
Verbs eingeschlossen, die sich durch Kopplung mit 
dem syntaktischen Partikel да bilden lässt und zur 
Ausprägung des hohen Stils des Gebetstextes dient 
(Ivanov und Ivanova 2011: ​145).

Im Gotischen ließ sich der Gebrauch von impe-
rativischen oder optativischen Verbformen durch 
strenge grammatische Normen nicht regeln: Neben 
den Imperativformen wurden auch synonymisch 
Optativformen verwendet, insbesondere bei den 
Verneinungen (Guchman 1998: ​1 80). Der Optativ 
in der 3. Pers. Sg. sowie der Imperativ in der 2. Pers. 
Sg. konnten im Gotischen einen Wunsch oder eine 
Bitte ausdrücken, so z. B. in der Wulfilabibel: weih-
nai namo þein (Optativ); hlaif unsarana þana sin-
teinan gif uns himma daga; aflet uns þatei skulans 
siyaima (sijaima) (Imperativ).

In den ersten deutschen Sprachdenkmälern kom-
men sehr häufig Verbindungen des 2. Partizips eines 
transitiven Verbs mit den Verben sîn (wesan) ‘sein’ 
und werdan ‘werden’ vor. Diese sind im ostfränki-
schen Text des Gebets von Tatian (sî giheilagôt) so-
wie in Notker (uuerde geheiligôt) anzutreffen. Sol-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145


150 Andrey V. Ivanov und Rimma A. Ivanova

Anthropos  110.2015

che Konstruktionen haben passivische Bedeutung, 
dürfen aber wegen ihrer Mehrdeutigkeit noch nicht 
als Passivformen betrachtet werden (Moskalskaja 
2006: ​129). Die in den Bestand dieser Wortgruppen 
gehörenden Verben sîn (wesan) ‘sein’ und werdan 
‘werden’ werden in Form des Konjunktivs Präsens 
zum Ausdruck sowohl des Zustandes als auch des 
Vorgangs gebraucht. Das althochdeutsche Präsens 
des Konjunktivs hat eine besondere Gebrauchs
sphäre, die ihm auch in der Gegenwartssprache vor-
behalten bleibt: “es diente zum Ausdruck der op-
tativischen und der imperativischen Modalität.” Im 
Mittelhochdeutschen wird das Präsens “zum Aus-
drucksmittel eines Wunsches oder einer Aufforde-
rung, deren Erfüllung als möglich betrachtet wird” 
(Moskalskaja 2006: ​118, 184, 186). So z. B. in Lu-
ther: Dein Name werde geheiliget.

In der englischen Fassung ist von besonde-
rem Interesse die Nachstellung des Verbs be, das 
nach dem Participle  II steht: halwid be thi name 
(Wycliffe), halowed be thy name (Tyndale), Hallo-
wed be thy name (KJB). Eine derartige Inversion 
kann vom Standpunkt der aktuellen Satzgliederung 
aus erklärt werden. So vermittelt die Form halwid/
hal(l)owed, indem sie in diesem Bibelvers als The-
ma auftritt, die Hauptsemantik der ersten Bitte an 
Gott. Zugleich ist die frühere (angelsächsische) 
Fassung anders strukturiert: sī þīn nama ӡehālӡōd 
(ASG). An die erste Stelle kommt das Verb sī im 
Present Subjunctive, das zusammen mit dem Parti-
ciple II ӡehālӡōd die für die germanischen Sprachen 
typische verbale Klammer bildet. Im Mittelengli-
schen ist die alte Form sī bereits nicht mehr anzu-
treffen, für sie steht bē.

Die Wortgruppe sī … ӡehālӡōd ist als ein zusam-
mengesetztes nominales Prädikat zu betrachten. Die 
ganze Konstruktion bēōn + Participle II vermittelt 
eine passivische Bedeutung, darf aber nicht für eine 
vollwertige analytische Passivform gehalten wer-
den. Sī tritt im Satz als eine Kopula auf, die im Alt-
englischen ihre lexikalische Bedeutung noch nicht 
verloren hat, während ӡehālӡōd die Funktion des 
prädikativischen Glieds ausübt. Das altenglische 
Present Subjunctive dient hier zum Ausdruck der 
optativischen und der imperativischen Modalität.

Die Wortstellung im analysierten Gebetsfrag-
ment ist zweifellos von Bedeutung. In altertümli-
chen Sprachen (Griechisch, Latein, Kirchensla-
wisch und Gotisch) nimmt die selbsthinreichende 
synthetische Verbform die Erststellung ein. Wäh-
rend man das Gebet mit dem Ausdruck ἁγιασθήτω / 
sanctificetur  / да святится  / weihnai beginnt, 
meint man nicht, dass in dem diesem Wunsch vo-
rausgehenden Zeitabschnitt bzw. im Moment des 
Aussprechens dieses Wunsches der Name Gottes 

nicht heilig war oder ist: “Indem wir Dein Name 
werde geheiligt aussprechen, bringen wir nicht dem 
Herrgott die Ihm angeblich fehlende Heiligkeit bei, 
sondern preisen wir die bereits bestehende” (Ioann 
Zlatoust [Johannes Chrysostomos] 1993: ​106).

Die klassischen Sprachen des Altertums be-
halten die syntaktischen Redebesonderheiten, da-
runter auch die invertierte Stellung des Posses-
sivpronomens, was im gegebenen Kontext als ein 
sprachstilistisches Verfahren betrachtet werden 
kann, das dazu berufen ist, die Gebetsstimmung am 
Menschen anzuregen.

In den neueren Sprachen lässt sich eine umge-
kehrte Tendenz beobachten, also die Festlegung der 
klaren Regel nach der das Possessivpronomen dem 
Substantiv vorangeht. Das Streben nach einer be-
stimmten Wortfolge als Besonderheit der germani-
schen Sprachen ist eines der Merkmale, das von der 
Formung des Funktionspotentials der sich heraus-
bildenden nationalen Sprachen zeugt.

Dein Name werde geheiligt ist die erste Bitte 
bzw. der erste Wunsch, gerichtet an Gott. Sie be-
steht darin, seinen Namen im Menschentum als hei-
lig wahrnehmen zu lassen. “Der Gegenstandsname 
ist ein Treffpunkt für den Wahrnehmenden und das 
Wahrnehmbare, genauer gesagt, für den Erkennen-
den und das Erkennbare. Im Namen besteht eine 
intime Einheit von auseinander genommenen Da-
seinssphären, eine Einheit, die zur gemeinsamen 
Existenz dieser Sphären im einheitlichen, bereits 
nicht einfach ‘subjektiven’ oder einfach ‘objektiven’ 
Bewusstsein führt” (Lossev 1993: ​641). “Wir erken-
nen somit an und bekennen, dass Gott einheitshei-
lig ist, und bitten darum, dass sich seine Heiligkeit 
dem Menschentum bietet, dass sie zum Vorbild der 
Höchstvollkommenheit für jedermann wird, geis-
tiges Sehen den Menschen beibringt, ihnen auf 
ihrem Lebensweg hilft und sich die Menschen in 
Wahrheit einbürgern lässt” (Brjančaninov 2001:  
​234).

Der zehnte Vers des Gebets schließt die zwei-
te und die dritte Bitte an Gott ein. Das untersuchte 
Fragment weist eine ganz logische und gesetzmä-
ßige Folge im Aufbau des Gebetstextes auf. Diese 
Folge zeichnet den stufenweisen Charakter des ge-
hobenen geistigen Verkehrs mit Gott aus.

6:10 griech.: ἐλθέτω ἡ βασιλεία σου, γενηθήτω τὸ θέληµά 
σου, ὡς ἐν οὐρανῷ καὶ ἐπὶ γῆς
lat.: Adveniat regnum tuum; Fiat voluntas tua; sicut in 
cælo, et in terra
kirch.-slaw.: Да приидет царствие твое: да будет воля 
твоя, яко на небеси, и на земли
got.: Q(u)imai þiudinassus þeins; wairþai wilya (wilja) 
þeins swe ïn himina yah (jah) ana airþai

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145


“Vaterunser”

Anthropos  110.2015

151

mhd., nhd.: Dein Reich kom(m)e. Dein Wille geschehe 
auf(f) Erden wie im Him(m)el
fne.: Thy kingdom come, Thy will be done, in earth, as 
[it is] in heaven (KJB); Let thy kyngdome come. Thy wyll 
be fulfilled as well in erth as it ys in heven (Tyndale); 
vgl.: Tō-becume þīn rīce; ӡewurþe (ӡeweorþe) þīn willa 
on eorþan swā swā on heofonum (ASG)

In den untersuchten Fassungen, einschließlich 
der angelsächsischen und mit Ausnahme der deut-
schen und englischen, bleiben die dem griechischen 
Urtext ähnliche Wortstellung und rhythmische 
Struktur, was sich dadurch zeigt, dass die Verbfor-
men in beiden Teilen des untersuchten Verses die 
Erststellung einnehmen. Im deutschen und engli-
schen Vers tritt an die erste Stelle nicht das durch die 
imperativischen Verbformen ausgedrückte Prädikat, 
sondern das Subjekt (dt. Dein Reich komme. Dein 
Wille geschehe …; engl. Thy kingdom come, Thy 
will be done …), was für die imperativischen Sät-
ze in den neuen germanischen Sprachen kaum cha-
rakteristisch ist. In Tyndale trifft sich dagegen das 
zusammengesetzte verbale Prädikat Let … come, 
das auch die imperativische Bedeutung vermittelt. 
Aus syntaktischer Sicht widerspricht die Wortstel-
lung in der Tyndale Version nicht den in den neu-
en germanischen Sprachen eingesetzten grammati-
schen Regeln.

Der Vers, der die zweite und die dritte Bitte ent-
hält, stellt eine logische Fortsetzung des streng aus-
gewuchteten Kompositionsmodells des Gebets dar. 
Hier werden die bereits bewährten Mittel und Modi 
der Gebetsabfassung eingesetzt: eine jeder Einzel-
sprache eigene Wortstellung, dieselben Verbalka-
tegorien usw. Anders gesagt, die untersuchte Zeile 
legt im formellen Aspekt das Standardrepertoire 
von verwendeten Sprachmitteln fest. Die im Rah-
men des religiösen Kultus funktionierenden Texte 
nehmen daher eine stabile Form an und werden Teil 
der religiösen Gemeinschaft. Eine Form dieser Aus-
sprüche ist stabilisiert, genehmigt, durch Tradition 
und Klerus heiliggesprochen. Zur Standardisierung 
der Gebetsformen trägt auch bei, dass die letzte-
ren besonders hoch geehrt werden, wobei “eine be-
stimmte verbale Form des Gebets (oder etwas wei-
ter: dessen Zeichenform, die dazu noch eine Pose 
oder Geste einschließt) direkt oder indirekt von Gott 
sanktioniert werden kann” (Węcławski 1995: ​113).

Die zweite Bitte des Gottesgebets lenkt Gedan-
ken und Gefühle auf die Idee des Gottesreiches, 
das als eine Lebensweise mit Gott und in Gott auf-
tritt. Damit diese Lebensweise zur Erlösungsrealität 
wird, muss der Mensch die ihm von Gott gewährte 
Freiheit zu Nutz und Frommen richten, seinen Wil-
len dem des Gottes unterzuordnen. In diesen Ge-

betsworten sind gleichzeitig sowohl eine Bitte an 
Gott als auch der Glaube an unverbrüchliche Ver-
wirklichung dessen enthalten, was der Herrgott pre-
digte, also der Glaube an die baldige Ankunft des 
Reiches Gottes. Im Gottesgebet stellt sich das Reich 
Gottes nicht als das bereits in Erfüllung gegange-
ne, sondern als das wünschenswerte, zu ersuchende, 
künftige vor. In dieser Bitte ist nicht nur die für alle 
geltende Ankunft des Heiligen Geistes oder des Rei-
ches Gottes zu sehen, sondern dessen Niederkunft 
auf jedem einzelnen Menschen.

Bei der Analyse des Gebetstextes lässt es sich 
nicht leugnen, dass die ersten zwei Bitten zur sakra-
len Sphäre gehören, während die fünf weiteren dem 
menschlichen Sozium gewidmet sind. Da nicht der 
ganze Gebetstext auf Heilige oder Engel gerichtet 
ist, kann der Schluss gezogen werden, dass die wei-
teren Bitten des Gebets sich auf die Erde, also auf 
uns, die Erdbewohner beziehen. Es bedeutet, dass 
der Gotteswille, im moralischen Gesetz verkörpert, 
vom menschlichen Wesen aufgefasst und frei aufge-
nommen werden muss. Diese Bitten sind aus heu-
tiger Sicht sehr wichtig, da diese als Orientierungs-
punkte für die gegenwärtige Gesellschaft gelten, die 
an einem Mangel an Liebe und Reinheit leidet, und 
der der politische Frieden, die ökonomische Stabili-
tät und die annehmbare Lebensqualität fehlen.

Der elfte Vers vermittelt eine nächste Bitte des 
Menschen an Gott und daher ist er ein natürlicher 
Teil des Gebetskörpers sowohl im inhaltlichen als 
auch im strukturellen Aspekt. Vom Standpunkt ei-
nes Durchschnittsmenschen aus betrifft diese Bitte 
das Lebenswichtigste, das täglich Brot.

Der Begriff täglich Brot ist wohl etwas umfas-
sender zu deuten als einfach nur als “Brot”, das 
dazu dient, die physische Existenz des Menschen zu 
unterstützen. Dieser Appell an Gott ist nicht nur mit 
dem Ersuchen um Ernährung als solche verbunden, 
sondern um Lebensunterhalt im generellen Sinne 
dieses Wortes. Alles Übrige, was nicht als notwen-
dig gilt und dem Vergnügen dient, ist dem Willen 
Gottes ohne Vorbehalte anheimzugeben, und dafür, 
sei es gegeben oder nicht, sollte man den Herrgott 
preisen und sich nicht weiter darum kümmern:

6:11 griech.: Τὸν ἄρτον ἡµῶν τὸν ἐπιούσιον δὸς ἡµῖν 
σήµερον
lat.: Panem nostrum supersubstantialem da nobis hodie
kirch.-slaw.: Хлеб наш насущный даждь нам днесь
got.: Hlaif unsarana þana sinteinan gif uns himma daga
mhd., nhd.: Unser täglich Brot gib uns heute
fne.: Give us this day our daily bread (KJB), Geve vs this 
daye oure dayly breede (Tyndale); vgl.: Ūrne dæӡhwām-
līcan hlāf syle ūs tō-dæӡ (ASG)

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145


152 Andrey V. Ivanov und Rimma A. Ivanova

Anthropos  110.2015

In allen Übersetzungen, die englische ausge-
schlossen, bleiben die ähnliche Wortfolge und die 
dem griechischen Urtext gleiche rhythmische Ge-
staltung erhalten. Die englische Fassung zeichnet 
sich durch die Änderung des Satzbaus aus: Das 
Neue, Unbekannte und das Wichtigste wird in den 
rhematischen Teil der Aussage verlagert. Diese Än-
derung erfolgte offensichtlich in der späteren Zeit, 
denn die angelsächsische Fassung weist eine der 
griechischen Variante ähnliche Wortstellung auf, 
bei der das Rhema am Satzanfang steht.

Als Schlüsselpunkt dieses Verses gilt zweifel-
los die phraseologisierte lexikalische Formel Un-
ser täglich Brot. Es sei hervorgehoben, dass in der 
christlichen Ritualität der indoeuropäischen Völker 
die Elemente von sehr großer Bedeutung waren, 
die sich eben mit dem Kultus von Brot als Grund-
nahrungsmittel verbinden lassen und ihren Nieder-
schlag in der jeweiligen alltäglichen Terminologie 
gefunden haben.

Im griechischen Text bedeutet ἄρτος nicht einfa-
ches Brot für jeden Tag, sondern fein vermahlenes 
Weizenbrot, das normalerweise zu besonderen Fäl-
len, also zu Feiern oder christlichen Festen geba-
cken wurde. Solch ein Wortgebrauch im erforschten 
Kontext gilt als Merkmal des für die religiöse Spra-
che charakteristischen gehobenen Stils.

Im lateinischen Text wird das Wort panis ge-
braucht. Die Semantik dieses Wortes vermittelt eine 
andere Bedeutung, das Wort dient zur Bezeichnung 
von grob vermahlenem Brot bzw. Roggenbrot, das 
damals für eine übliche Alltagsspeise gehalten wur-
de. Gerade die Bedeutung ‘Brot grober Vermahlung’ 
wurde von den anderssprachigen evangelischen 
Texten übernommen. 

In Anlehnung an Vasmer (1996/IV: ​242 f.) wer-
den im Laufe der etymologischen Analyse des kir-
chenslawischen bzw. russischen Lexems хлеб ‘Brot’ 
zwei Gesichtspunkte in Bezug auf die Herkunft die-
ses Wortes aufgezeigt. 

Das Lexem хлеб ‘Brot’
–  erschien im Wortbestand der slawischen Spra-
chen als eine Entlehnung aus den germanischen 
Sprachen, “was glaubwürdiger ist als Verwandt-
schaft mit den letzteren” (vgl.: germ. *χlaiƀa(z), 
got. hlaifs, afries. hlēf, aisl. hleifr, ahd. (h)leib, 
mhd. leip, nhd. Laib, ae. hlāf, ne. loaf, schwed. lev, 
norw. levi, aslaw. khlĕbu, russ. khleb, lit. kliẽpas, 
lett. klaips, finn. leipä, estn. leib [ODEE 1966: ​533; 
Duden 2001: ​466];
–  ist von indoeuropäischer Herkunft, da es auf ie. 
*khlōbhos oder *skolibhos zurückgeht, “wo [man] 
manchmal auch lat. lībum ‘Kuchen, Fladen’ hinzu-
rechnet”.

Abhängig von der Position, die für einen Refe-

renzpunkt genommen wird, lassen sich entweder 
über die gemeinsame Etymologie der slawischen 
und germanischen Wurzeln Schlüsse ziehen oder 
über das Bestehen enger Zusammenhänge zwischen 
den untersuchten Termini, die sich bei der Berüh-
rung von den zu verschiedenen Gruppen gehörigen 
Sprachen herausgebildet hatten.

Den Benennungen für Broterzeugnisse in den 
gegenwärtigen germanischen Sprachen, die in der 
christlichen Tradition gebräuchlich waren bzw. sind, 
liegen die altgermanischen Wurzeln zugrunde. Ba-
cken und Essen verschiedenartiger Brote war eines 
der wichtigsten Elemente alter Rituale, die in ethni-
schen Traditionen aller Völker Europas erhalten blie-
ben. Die etymologische Analyse lässt die Verflech-
tung und gegenseitige Bereicherung der Derivate, 
die sich rund um ein einziges germanisches Wort 
konzentrieren, beobachten; vgl.: germ. *brauđa(n), 
afries. brād, as. brōd, mnd. broot, nd. brood, aisl. 
braudh, ahd. prôt, mhd. brôt, nhd. Brot, ae. brēād, 
ne. bread, schwed. bröd (ODEE 1966: ​115; CODEE 
1996: ​49; Chambers Dictionary 2008: ​114). 

Das obige germanische Wort gehört seinerseits zur 
Gruppe von den mit dem Wort brauen eng verwand-
ten Wörtern; vgl. ie. *bhreu, germ. *breu-, afries. 
briūwa, as. breuwan, aisl. brugga, ahd. briuwan, 
mhd. brūwen, nhd. brauen, ae. brēowan, ne. brew.3

Nach den Angaben der oben zitierten lexikogra-
fischen Quellen hatte germ. *brauđa(n) nicht mit 
der Benennung von Backerzeugnissen, sondern mit 
Bierbrauen und Weinherstellung zu tun. In der spä-
teren Zeit bezog sich das Wort wohl “auf den durch 
die warme Sauerteiggärung getriebenen Teig” (Du-
den 2001: ​114). Um 1200 wurde aber diese lexi-
kalische Einheit auch zur Bezeichnung der älteren 
“bereits jungsteinzeitlichen” (ODEE 1966: ​115) 
Brotnahrung in Form eines festen Fladen aus unge-
säuertem Teig, also (h)leib, eingesetzt. In der mit-
telalterlichen Zeit kam das den Fladen bezeichnen-
de gemeingermanische Wort aus dem Gebrauch und 
wurde völlig vom Wort Brot zurückgedrängt (Duden 
2001: ​114 f.; s. auch ODEE 1966: ​115). In den ger-
manischen Sprachen steht das Wort bread/Brot u. ä. 
seitdem generell für alle Teigerzeugnisse.

Die Geschichte der untersuchten lexikalischen 
Einheiten zeugt somit von der Präsenz einer ge-
meinsamen semantischen Grundlage, die die Be-
griffe “brauen”, “Laib”, “Brot grober Vermahlung”, 
“jegliches Teigerzeugnis” vereinigt.

Das russische Adjektiv насущный sowie dessen 
lateinisches Äquivalent supersubstantialis stellen 
Lehnübersetzungen des griechischen Wortes ἐπιού-

  3	 ODEE (1966: ​117); CODEE (1996: ​49); Duden (2001: ​110); 
Chambers Dictionary (2008: ​116).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145


“Vaterunser”

Anthropos  110.2015

153

σιος dar, das in die Wortgruppe τὸν … σήµερον ‘auf 
(für) jeden Tag’ gehört. Das Hauptsem in der se-
mantischen Struktur dieser lexikalischen Einheiten 
ist “die lebenswichtige Bedeutung habend, lebens-
notwendig”, dem das untergeordnete Sem “täg-
lich” folgt; vgl. auch: me. ouer other substaunce 
(Wycliffe 1389). In der liturgischen Praxis der rö-
misch-katholischen Kirche hat sich die Übersetzung 
cotidianum (= lat. diurnus) statt supersubstantialem 
eingebürgert. Die Hauptbedeutung des Wortes coti-
dianus/quotidianus (< cotidie < quot ‘jeder’ + dies 
‘Tag’) ist aber “täglich”. In den lateinischen (falls 
man im Gebet das Wort cotidianus gebraucht), go-
tischen, deutschen, englischen Fassungen der Brot-
bitte (ausgenommen die von Wycliffe) geht also 
das Sem “die lebenswichtige Bedeutung habend, 
lebensnotwendig” verloren, es wird nur die Bedeu-
tung “täglich” vermittelt; vgl.: got. sinteinan, nhd. 
täglich, ae. dæӡhwāmlīc (ASG), fne. dayly (Tyn-
dale), daily (KJB).

In einigen Studien wird auf die Schwierigkeiten 
verwiesen, auf die Übersetzer und Ausleger des “Va-
terunsers” beim Übersetzen eben dieser Textstelle 
stießen, d. h. inwiefern sich das Wort ἐπιούσιον nur 
in Matthäus und Lukas findet und auf verschiedene 
Weise übersetzen lässt:
1)	 ‘lebensnotwendig’ (aus den Bedeutungen dessen 

Bestandteile ἐπι und ούσια sind);
2)	 ‘auf (für) diesen Tag’ (< ‘ἐπι την ούσα’);
3)	 ‘auf (für) morgigen Tag’ (< ‘η ἐπιούσα’).

Comfort unterstreicht in dieser Hinsicht, dass 
“the word [ἐπιούσιον ist gemeint] found in all NT 
Greek manuscripts … either speaks of what is nec-
essary for existence or of what meets our day-by-
day need. Most modern translators opt for a trans-
lation that addresses the daily need. Some ancient 
translators did the same, while other focussed on 
the issue of sustaining existence … The word could 
also have eschatological significance, if it is derived 
from ἐπεῖναι ‘for the future’ … This interpretation 
coincides nicely with the emphasis in first part of the 
prayer on the coming of the kingdom” (2008: 15).

In fast allen untersuchten Texten wird die im-
perativische Form des Verbs eingesetzt. Nur in der 
griechischen Fassung steht das Verb im Imperati-
vus Aoristi. Von Interesse ist auch die etymologi-
sche Analyse der Verbformen in der untersuchten 
Zeile: griech. δὸς – lat. da – kirch.-slaw. даждь – 
got. gif – nhd. gib – fne. geve (Tyndale), give (KJB).

Die griechischen, lateinischen und kirchensla-
wischen Verben entstammen dem gemeinsamen in-
doeuropäischen Stamm; vgl.: kirch.-slaw. даждь – 
дáти, ukr. дáти, weisruss. даць, aslaw. дáти, 
čech. dáti, poln., olausitz. dać, nlausitz. daś; ver-
wandt mit aind. dádāti, griech. δίδωμι, lat. do, lit. 

dúoti (Černykh 1993/I: ​32; Vasmer 1996/I: ​485). 
Zugleich zeigen die Instanzen aus den germani-
schen Sprachen den Unterschied zu jenen aus den 
indoeuropäischen nichtgermanischen Sprachgrup-
pen auf; vgl.: ie. *ghabh, germ. *geƀan, got. giban, 
ae. ʒ(i)efan, ne. give, afries. jeva, as. geƀan, ahd. ge-
ban, nhd. geben, aisl. gefa, schwed. giva.4 Die an-
geführten germanischen Beispiele entstammen der 
gemeinsamen indoeuropäischen Wurzel, die sich 
vom den griechischen, lateinischen und kirchensla-
wischen Instanzen zugrundeliegenden Stamm un-
terscheiden.

Die ersten drei Bitten sowie der Appell an Gott 
den Vater können ein “himmlischer” Teil des Ge- 
bets genannt werden. Im dritten Gebetsteil sind aber 
schon die Worte auf Erden enthalten. Der “Gebets-
schauplatz” scheint somit vom Himmel auf die Erde 
übertragen zu sein. Die beim Beten ausgesprochene 
Bitte, dass sich der Gotteswille auch auf der Erde 
vollziehe, bedeutet nichts anderes als den Aufruf an 
Gott, den irdischen Sachverhalt so wie im Himmel 
zu gestalten. Indem man es ausspricht, äußert man 
den Wunsch, alles hier nach dem Gottes Willen ge-
schehen zu lassen. Mit der dritten Bitte wendet sich 
somit unsere Seele an den Herrgott, und der Ort für 
den Vollzug des Gotteswillens ist nicht der Himmel, 
sondern die Erde.

Unser täglich Brot gib uns heute ist unter an-
derem die Bitte darum, dass alles Nötige zur Be-
friedigung unserer physischen Bedürfnisse von Gott 
heilgesprochen wird. Die Validität menschlicher Be-
dürfnisse wird dank diesem Gebetsappell durch die 
Autorität Gottes bestätigt. Hiermit wird aber auch 
ein Kriterium eingeführt, das zwischen den recht-
mäßigen und sündhaften Erfordernissen unterschei-
den lässt. Einzelne Elemente der Kultus-Texte be-
sitzen den Status der Sprachklischees, sofern sie 
aus einer Äußerung in eine andere in unveränderter 
Form übertragen werden können und so wie es mit 
der Brotbitte geschehen ist.

Die fünfte Bitte wird im zwölften Gebetsvers 
vorgebracht.

6:12 griech. καὶ ἄφες ἡµῖν τὰ ὀφειλήµατα ἡµῶν, ὡς καὶ 
ἡµεῖς ἀφήκαµεν τοῖς ὀφειλέταις ἡµῶν
lat. Et dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus 
debitoribus nostris
kirch.-slaw. И остави нам дóлги наша, яко и мы остав-
ляем должником нашим
got. Yah (jah) aflet uns þatei skulans siyaima (sijaima), 
swaswe yah (jah) weis afletam þaim skulam unsaraim
mhd., nhd. Und vergib uns unsere Schuld(e), wie wir 

  4	 ODEE (1966: ​399); CODEE (1996: ​194); Duden (2001: ​
252); Chambers Dictionary (2008: ​434).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145


154 Andrey V. Ivanov und Rimma A. Ivanova

Anthropos  110.2015

unser(e)n Schuldigern vergeben, fne. And forgive us our  
debts, as we forgive our debtors (KJB); And forgeve vs 
oure treaspases eve as we forgeve oure trespacers (Tyn-
dale); vgl.: And forӡyf ūs ūre ӡyltas, swā swā wē forӡyfaþ 
ūrum ӡyltendum (ASG)

Es wird gebeten, menschliche Sünden in dem 
Maße zu vergeben, in dem der Mensch selbst je-
nen vergibt, die ihn beleidigt haben. In dieser Bit-
te werden die Sünden des Menschen unsere Schuld 
genannt, denn obwohl Gott dem menschlichen We-
sen Mut und Kraft, Fähigkeiten und Geschick ver-
liehen hat, Gutes zu tun, richtet der Mensch ihm Ge-
gebenes oft zu Übel und wird dadurch schuldig vor 
Gott. Die Weigerung des Menschen, dem anderen 
aufrichtig zu verzeihen, verhindert die zukünftige 
Vergebung der eigenen Sünden durch den Himmels-
vater. Eben dies meinte Jesus Christus, als er sag-
te: Und vergib uns unsere Schuld, wie wir unseren 
Schuldigern vergeben.

Von Interesse sind vorerst die Zeitformen der im 
zweiten Teil des Verses gebrauchten Verben. In allen 
Fassungen, die griechische ausgenommen, treten 
die Verben in der präsentischen Form der 1. Pers. Pl. 
auf; vgl.: lat. (nos) dimittimus – kirch.-slaw. (мы) 
оставляем – got. (weis) afletam – nhd. (wir) ver-
geben – ne. (we) forgive – fne. (we) forgeve – ae. 
(wē) forӡyfaþ. Das Verb ἀφίηµι in der griechischen 
Fassung steht im Aorist. Der Aoristform des grie-
chischen Verbs können generell die perfektivische 
Form im Aramäischen sowie die perfektivischen 
Verbformen in den neuen germanischen Sprachen 
wie wir haben vergeben im Deutschen (Perfekt) 
und we have forgiven in Englischen (Present Per-
fect) entsprechen. Einzelne griechische neutesta-
mentliche Handschriften bezeugen aber auch den 
Gebrauch der präsentischen Formen ἀφίεμεν oder 
ἀφίομεν, was von den anderen altertümlichen Fas-
sungen, in unserem Fall von der gotischen, unter-
stützt werden kann. Gebrauchte die Originalform 
des “Vaterunsers” im Aramäischen ein Verb im prä-
sentischen Perfekt, stellte der griechische Aorist 
nach Metzger, “a mechanical translation less idio-
matic than the present tense” dar (1971: ​16).

Als Beispiel einer derartigen unterschiedlichen 
Lesart im lexikalischen Bereich gelten die Wörter 
Schuld und Schuldiger. In den untersuchten Texten 
kommt eine folgende Reihe der semantisch nahen 
Lexeme vor: griech. ὀφειλήµα/ὀφειλέτης – lat. dēbit-
um/dēbitor – kirch.-slaw. долг/должник – got. skul-
do/skula – nhd. Schuld/Schuldiger – fne. debt/debt-
or (KJB) – tre(a)spas/trespace (Tyndale) – ae. ӡylt/
ӡyltende (ASG).

Kirch.-slaw. долг kann, nach Vasmer, mit got. 
dulgs verwandt sein, entstammt aber nicht dem Ger-

manischen und wurde auch daraus nicht entlehnt 
(1996/I: ​524). Got. dulgs hat seinerseits keine wur-
zelverwandten Entsprechungen in anderen germani-
schen Sprachen. Die Wurzel ist möglicherweise kel-
tischen Ursprings (Lehmann 1986: ​97). Got. skuldo/
skula entspricht semantisch dem griech. ὀφειλήµα/
ὀφειλέτης und stammt vom protogerm. skl (skḷ) 
(Lehmann 1986: ​313), wodurch es mit nhd. Schuld/
Schuldiger (vgl. ahd. s(k)ulan, ae. sculan) verwandt 
ist. In der angelsächsischen Fassung werden aber 
die Formen ӡylt/ӡyltende gebraucht, die mit der obi-
gen protogermanischen Wurzel nichts zu tun haben 
und etymologisch unklar bleiben (ODEE 1966: ​
419). Eine etymologische Parallele kann zweifellos 
ohne weiteren Kommentar zwischen lat. dēbitum/
dēbitor (< dēbēo < *dē + habeō ‘(ich) verhehle’ 
(Vaan 2008: ​162)) und fne. debt/debtor (< OF. det-
te/det(t)o(u)r [ODEE 1966: ​247 f.]) gezogen wer-
den. In Tyndale werden die Formen tre(a)spas/tres-
pace (< OF. trespasser < mlat. transpassāre [ODEE 
1966: ​940; s. auch Mayhew and Skeat 1888: ​236]) 
gebraucht, die ihren Ursprung augenscheinlich 
von der anderen lateinischen Wurzel nehmen. Das 
Wort trespass kam als Substantiv ins Mittelengli-
sche aus dem Altfranzösischen um 1300 unter an-
derem in der Bedeutung “sin” ‘Sünde’ und wur-
de später von Tyndale als Äquivalent zu ὀφειλήµα 
‘Schuld’ gebraucht, denn er verfasste bekanntlich 
seine Übersetzung größtenteils nach dem griechi-
schen Urtext. Die Übersetzer der King-James-Bibel 
(KJB) richteten sich dagegen öfter nach dem latei-
nischen Text der Vulgata und landeten bei debt und  
debtor. 

Im Wortgut des damaligen Englischen waren 
also drei Wörter mit gleicher Semantik enthalten: 
sin (um 1160), debt (um 1405 in latinisierter Form) 
und trespass (Chambers Dictionary 2008: ​255, 
1008, 1165). Mindestens zwei davon, nämlich sin 
und debt, konnten als vollständige austauschbare 
Synonyme (Äquivalente) verwendet werden; vgl.: 
And forgive us our sins, for we ourselves forgive 
everyone indebted to us (Lk. 11, 4) (Evans 2005: ​
209). Warum die Übersetzer der englischsprachigen 
Gebetsfassungen verschiedene Lexeme zur Übertra-
gung von Schuld gewählt hatten, bleibt ein Rätsel. 
Es liegt möglicherweise am konzeptuellen Unter-
schied zwischen den Begriffen “Schuld” und “Sün-
de”, deren semantisches Potential nicht vollkom-
men zusammenfällt. Schuld ist nicht immer Sünde, 
aber Sünde ist immer Schuld.

Der letzte, dreizehnte Vers gilt als Schlussteil des 
Gebetstextes und enthält zwei Bitten an Gott (die 
sechste und siebente) sowie Akklamation bzw. Lob-
preisung.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145


“Vaterunser”

Anthropos  110.2015

155

6:13 griech. καὶ µὴ εἰσενέγκῃς ἡµᾶς εἰς πειρασµόν, ἀλλὰ 
ῥῦσαι ἡµᾶς ἀπὸ τοῦ πονηροῦ
lat. Et ne nos inducas in tentationem. Sed libera nos a 
malo. [Quia tuum est regnum, et potentia, et gloria in 
saecula]

kirch.-slaw. И не введи нас в напасть, но избави нас 
от лукаваго: яко твое есть царствие и сила и слава 
во веки. Аминь.
got. Yah (jah) ni briggais uns ïn fraistubnyai (fraistubn-
jai), ak lausei uns af þamma ubilin (ubilia); unte þeina 
ïst þiudangardi, yah (jah) mahts, yah wulþus (walþus) ïn 
aiwins. Amen.
mhd., nhd. Und fü(h)re uns nicht in Versuchung, sondern 
erlöse uns von dem Übel. Denn dein ist das Reich und die 
Kraf(f)t und die Herrlichkeit in Ewigkeit. Amen.
fne. And lead us not into temptation, but deliver us from 
evil: For thine is the kingdom, and the power, and the 
glory, for ever. Amen. (KJB); And leade vs not into tepta-
cion but delyver vs fro evell. For thyne is ye kyngedome 
and ye power, and ye glorye for ever. Amen. (Tyndale); 
vgl.: And ne ӡelad þū ūs on costnunӡe ac ālȳs ūs of yfele. 
Sōþlice (ASG)

Unser Interesse gilt zweifellos der Versstruktur. 
In der griechischen Fassung gehört in den Aufbau 
des Verses eine Hypotaxe mit dem Kausalsatz. Die 
gleiche Struktur wird auch in der kirchenslawischen 
Fassung beibehalten. In den übrigen untersuchten 
Versionen gliedert sich der Vers in zwei getrennte 
Sätze. Der Endsatz hat augenscheinlich eine fest-
gelegte Form und ist dem liturgischen Gebet ent-
nommen. Ein derartiger Versbau, bei dem der Vers 
aus zwei Teilen besteht, stellt eine Modifikation 
dar, in der eine Abart der im Gebetstext gefestigten 
Formel mit spezifischer Rhythmik eingesetzt wird. 
Die Formel wird ausgesprochen unter Berücksich-
tigung von Regeln der Ausübung des Gottesdiens-
tes im jeweiligen Land. Andererseits bestimmt solch 
ein zweiteiliger Versbau die struktur- und seman-
tikbezogene Unterordnung des abgesonderten zwei-
ten Teils der dem ersten Hauptteil vorausgeht. Die-
se zwei abgesonderten Sätze, die sich zum Ganzen 
runden, erfüllen somit eine einheitliche kommuni-
kative Aufgabe.

Die strukturelle bzw. syntaktische Vereinigung 
zweier Bitten zum einheitlichen Ganzen im ersten 
Versteil erfolgt entweder durch die mehrgliedrige 
Konjunktion oder die Verbindung der Negationspar-
tikel und der adversativen Konjunktion, wie es bei-
spielsweise im Griechischen und Gotischen der Fall 
ist; vgl.: griech. µὴ … ἀλλὰ – lat. ne … sed – kirch.-
slaw. не … но – got. ni … ak – ahd. ni … ûʒʒer 
(St. Gallen, Ende des 8. Jh.s), ni … ûʒouh (Tatian 
825), ne … nube (Notker) – nhd. nicht … sondern – 
ae. ne … ac – ne. not … but.

Der Gebrauch von oben erwähnten syntaktischen 
Mitteln dient zur Verstärkung der sich im Vers voll-
ziehenden Handlung und zur Herausbildung der lo-
gischen Verbindung zwischen den Bitten. Bei der 
kopulativen Satzverbindung, wie es dagegen in den 
normativen Grammatiken behauptet wird, werden 
die beiden Hauptsätze “nur aneinandergereiht und 
nebeneinandergestellt, ohne dass eine logische Ver-
bindung zwischen ihnen hergestellt wird” (Helbig 
und Buscha 1996: ​639). Die Logizität, als eine Be-
schaffenheit der untersuchten Aussage, kommt je-
doch dadurch zum Ausdruck, dass die Bitten an 
einen Adressaten gerichtet sind, wobei die siebte Bit-
te eine logische Fortsetzung der sechsten darstellt: 
Der Mensch bittet den Herrgott nicht nur darum, ihn 
von der Versuchung bzw. Sünde wegzuführen, son-
dern auch vom Grund bzw. von der Quelle dieser 
Versuchung, also vom Übel zu erlösen. Im Falle der 
positiven Reaktion Gottes auf die menschlichen Bit-
ten lässt sich mutmaßlich die potentielle Verwirkli-
chung gewisser latenter zusätzlicher Möglichkeiten 
unter bestimmten Bedingungen aktualisieren.

Die sechste Bitte und die siebte Bitte werden 
demgemäß durch die gebrauchte Konjunktion emo-
tionell und inhaltlich verbunden. Die sechste Bitte 
kann aus dieser Sicht als Teil der siebten betrachtet 
werden, während die letztere ihre universelle und 
allumfassende Natur im Lichte der künftigen allge-
meinen Erlösung des Menschentums von den Sün-
den dank den unbegrenzten Möglichkeiten Gottes 
aufweist.

In allen untersuchten Texten begegnet man dem 
den Bösen euphemistisch markierenden Wortge-
brauch, vgl.: griech. πονηρός – lat. malus – kirch.-
slaw. лукавый  – got. ubilin (ubilia)  – ahd. ubil 
(St. Gallen, Ende des 8. Jh.s; Tatian 825)  – nhd. 
Übel – ae. yfel – me. yuel (Wycliffe 1389) – fne. 
evell (Tyndale) – evil (KJB). Die Euphemie als eine 
sprachliche Besonderheit ist verschiedenen Kultur-
gemeinschaften, historischen Bildungen und sozia
len Schichten eigen und stellt “eine Verwendung 
der verbalen Verschlüsselung [dar], um einen Mit-
teilungsgegenstand zu beschönen, zu verschleiern, 
also auf elegante Weise zu ‘verpacken’ und dabei 
immerhin so zu machen, dass jedem Muttersprach-
ler eine Möglichkeit überlassen bleibt, zu erraten, 
worum es sich handelt” (Moskvin 2001: ​60). Die 
Euphemisierung wird gewöhnlich zwar durch sozia
le Konventionen oder andere, auf die Kultur eines 
Menschen einwirkende Gründe bedingt, doch ist sie 
im gegebenen Fall dadurch verursacht, dass es in 
der christlichen Kultur immer streng verboten war, 
den Bösen beim rechten Namen zu nennen.

Der gemeinsame, für alle erforschten verschie-
densprachigen Texte (mit Ausnahme des Kirchensla-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145


156 Andrey V. Ivanov und Rimma A. Ivanova

Anthropos  110.2015

wischen) Euphemismus in der Bedeutung “Teufel, 
Dämon, Woland, Satan” wird durch das jeweilige 
Wort mit der Bedeutung “böse, schlecht, übel, un-
tauglich, verdorben, beunruhigend, viel Mühe berei-
tend” mit Einschluss des Sems “belebt” vermittelt. 
Im kirchenslawischen Wort лукавый bezieht sich 
das Hauptsem auf die Begriffe “Verlogenheit, Lü-
genhaftigkeit, Schlauheit, Betrug, Unbeständigkeit, 
Neigung zu Ränke, Intrigen, Heimtücke”.5 Zugleich 
wird dieses Wort auch in der Bedeutung “spiele-
risch, zu gutmütigen, schuldlosen Tricken geneigt” 
gebraucht (Ožegov 1985: ​284), was von einem ge-
wissen Streben zeugt, die im Großen und Ganzen 
negative Charakteristik der Gestalt zu mildern.

Das Gebet endet mit einer Akklamation. Akkla-
mationsformen, insbesondere das Amen, erfüllen 
ihre einzelnen Funktionen und sind von spezieller 
Bedeutung je nachdem, an welcher Stelle des Ritu-
als oder an welcher Stelle des Gebetstextes sie sich 
befinden (Nadolski 1992: ​200 f.). Die Lobpreisung 
wie Amen ist eine stehende klischierte Form, die 
aus kompositioneller Sicht den Gebetstext abrun-
det. Dieser Gebetsschluss ist hebräischer Herkunft; 
vgl.: hebr. amen “wahrlich, wahrhaftig, gewisslich, 
so sei es, so geschehe es”, griech. ἀμήν. Es wur-
de aus den hebräischen alttestamentlichen Texten 
erst in die griechischen und lateinischen Fassungen 
des Neuen Testaments übernommen und kam dann 
praktisch ohne Änderung in andere Sprachen. Im 
Hebräischen ist amen wurzelverwandt mit den Wör-
tern, die die Bedeutung “hart, zuverlässig, ständig, 
trauen, vertrauen” haben. Von Interesse ist, dass die 
angelsächsische Fassung dieses Verses die einzige 
der untersuchten Versionen ist, wo amen als Gebets-
schluss nicht vorkommt; hier wird das altenglische 
Adverb indoeuropäischer Herkunft sōþlice bevor-
zugt; vgl.: lat. sonticus ‘wichtig, ernsthaft, triftig’, 
russ. истинно ‘wahrlich, wahrhaftig’. Im griechi-
schen Original wird Amen von Jesus Christus zwei- 
mal ausgesprochen, also ἀμήν, ἀμήν, was die Wahr-
lichkeit bzw. Wahrhaftigkeit seiner Worte bezeugt.

Dem Gottesgebet wird die Lobpreisung hinzuge-
fügt, damit man einerseits so Gottvater Verehrung 
erweist während man ihn um Gnade bittet, und da-
mit man sich andererseits in der Hoffnung bestärkt, 
dass er menschlichen Bitten nachkommt, denn sein 
“ist das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit in 
Ewigkeit”. 

  5	 Černykh (1993/I: ​495); Dal’ (1994/II: ​272); Vasmer (1996/II: ​
532).

3	 Schlussfolgerungen

Aus textanalytischer Perspektive besteht die Mög-
lichkeit, die nationalhistorischen und kultursprach-
lichen Kodes zu entschlüsseln, welche die inhalt-
liche Mehrschichtigkeit des Gebetstextes bilden, 
sowie eine exakte Beschreibung von Elementen des 
Sprachsystems vorzunehmen. Dem Gebetstext im-
manieren jeweilige sprach-, kultur-, religions- und 
nationalbezogene Besonderheiten, die sich nur im 
Rahmen des anthropozentrischen Herangehens an 
Sprache und Kultur im Zusammenhang mit den vor-
rangigen menschlichen Werten feststellen lassen.

In den identischen, in sechs Sprachen verfass-
ten Gebetstexten des “Vaterunsers” kommt ein ty-
pisches Schema der Repräsentierung von sakralen 
Texten zum Vorschein: Im Text ist die standardmä-
ßige religiöse Lexik enthalten, es werden stereotype 
Kohäsionsmittel eingesetzt. In die Reihe der für die 
religiöse Sprache typischen, zur Realisation der sti-
listischen Funktion berufenen Mittel gehören neben 
der spezifischen ususbezogenen Lexik auch noch 
grammatische (sowohl morphologische wie auch 
syntaktische) Mittel, nämlich vokativische Formen 
der Substantive, imperativische bzw. optativische 
Verbformen, häufig gebrauchte meiststufige Adjek-
tive, unhäufige Numeralien usw. 

Die eingesetzten grammatischen Mittel die-
nen dazu, die Semantik der untersuchten Texte ge-
wissermaßen an den Tag zu bringen, denn “in der 
Grammatik”, so Wierzbicka, “ist die Bedeutung 
verschlüsselt. Grammatische Kategorien … ver-
schlüsseln semantische Unterschiede, die in einer 
konkreten Sprechgemeinschaft für besonders wich-
tig (auf dem Niveau des Unterbewusstseins) gehal-
ten werden” (2001: ​44). Von seinem Aufbau her 
enthält der Gebetstext alle liturgisch wichtigen Be-
standteile, nämlich eine Anaklese, eine Anamnese, 
sieben Bitten und eine Akklamation. Aus stilisti-
scher Sicht lässt sich der Gebetstext durch Hym-
nizität, Aussagekraft, Emotionalität und Rhythmi-
siertheit charakterisieren. Offensichtlich ist auch die 
Verbindung des untersuchten Gebetstextes mit dem 
kodifizierten Kultus, seine Traditionalität und Re-
produzierbarkeit.

Mit Rücksicht auf dessen kulturlinguistische und 
kompositionelle Besonderheiten sowie Platz und 
Rolle in der christlichen Ritualität kann das Gebet 
“Vaterunser” zu den sakralen Texten im Rahmen der 
jeweiligen Textsorte gezählt werden.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145


“Vaterunser”

Anthropos  110.2015

157

Zitierte Literatur

Admoni, Vladimir G.
1994	 Sistema form rečevogo vyskazyvanija [Das System der 

Äußerungsformen]. Sankt Petersburg: Nauka.

Antonij (mitr. Surožskij)
2005	 Slovo Božije [Das Wort Gottes]. Kiev: Prolog.

Bock, Philip K.
1964	 Social Structure and Language Structure. Southwestern 

Journal of Anthropology 20/4: ​393–403.

Brillowski, Anton Heinrich J.
1836	 Altdeutsche Sprachproben aus dem 4ten bis 14ten Jahr-

hunderte. Ein Hilfsbuch beim Vortrage der Geschichte 
der deutschen National-Litteratur. Abtheilung 1. Rasten-
burg: A. Haberland.

Brjančaninov, Dmitrij A. (ep. Ignatij)
2001	 Tvorenija. Asketičeskije opyty [Werke. Asketische Ver-

suche]. Moskau: Lepta.

Černykh, Pavel J.
1993	 Istoriko-etimologičeskij slovar’ russkogo jazyka [Ge-

schichtlich-etymologisches Wörterbuch der russischen 
Sprache]. 2 Bde. Moskau: Russkij Jazyk.

Chambers Dictionary
2008	 Chambers Dictionary of Etymology. (Ed. by R. K. Barn-

hart.) Edinburgh: Chambers.

Comfort, Philip W.
2008	 New Testament Text and Translation Commentary. Carol 

Stream: Tyndale House Publishers.

The Concise Oxford Dictionary (CODEE)
1996	 The Concise Oxford Dictionary of English Etymology. 

(Ed. by T. F. Hoad.) Oxford: Oxford University Press.

Dal’, Vladimir I.
1994	 Tolkovyj slovar’ živogo velikorusskogo jazyka [Bedeu-

tungswörterbuch der lebendigen großrussischen Spra-
che]. 4 Bde. Moskau: Terra.

Duden
2001	 Duden. Herkunftswörterbuch. Etymologie der deutschen 

Sprache. (Red. Bearb.: A. Auberle; A. Klosa.) Mannheim: 
Dudenverlag. (Der Duden, 7) [3., völlig neu bearb. und 
erw. Aufl.]

Evans, Craig A.
2005	 Ancient Texts for New Testament Studies. A Guide to the 

Background Literature. Peabody: Hendrickson Publish-
ers.

Fedčenkov, Veniamin (mitr.)
2008	 Molitva Gospodnja [Das Gottesgebet]. Moskau: Otčij 

dom.

Feist, Sigmund
1923	 Etymologisches Wörterbuch der gotischen Sprache. Mit 

Einschluß des Krimgotischen und sonstiger gotischer 
Sprachreste. Halle: Max Niemeyer.

The First Germanic Bible
1891	 The First Germanic Bible. Translated from the Greek by 

the Gothic Bishop Wulfila in the Fourth Century and the 
Other Remains of the Gothic Language. (Ed. with an In-
trod., a Syntax, and a Glossary, by G. H. Balg.) London: 
Truebner.

Gamanovič, Alupij
1991	 Grammatika tserkovno-slavjanskogo jazyka [Eine Gram-

matik der kirchenslawischen Sprache]. Moskau: Palom-
nik.

Gothic and Anglo-Saxon Gospels (GAG)
1888	 The Gothic and Anglo-Saxon Gospels in Parallel Col-

umns with the Versions of Wycliffe and Tyndale. (Ar-
ranged with Preface and Notes by Rev. Joseph Bos-
worth ….) London: Reeves & Turner.

Guchman, Mirra M.
1998	 Gotskij jazyk [Gotische Sprache]. Moskau: Moskauer 

Staatliche Universität.

Hahn, Georg L.
1854	 Die Theologie des Neuen Testaments. Bd. 1. Leipzig: 

Dörffling & Franke.

Helbig, Gerhard, und Joachim Buscha
1996	 Deutsche Grammatik. Ein Handbuch für den Ausländer-

unterricht. Leipzig: Langenscheidt, Verlag Enzyklopädie. 
[17. Aufl.]

The Holy Bible
1976	 The Holy Bible. Old and New Testaments in the King 

James Version. New York: Thomas Nelson Publishers.

Ivanov, Andrej V. und Rimma A. Ivanova
2011	 Semantičeskaja struktura i sredstva vyraženija kategorii 

pobuditel’nosti v tekste Evangelija ot Matfeja [Die se-
mantische Struktur und sprachliche Mittel des Ausdrucks 
der Aufforderung im Text des Evangeliums Matthäi]. 
Konštantínove listy 4: ​134–158.

Ivanova, Rimma A.
2011	 Kommunikemy kak sredstvo realizatsii kontaktousta-

navlivajusčej funktsii [Kommunikeme als Mittel der Rea-
lisierung der fatischen Funktion]. In: D. A. Špilev (Hrsg.), 
Kommunikativistika XXI veka. Čelovek v sovremennom 
mire kommunikatsij [Kommunikativistik des 21. Jh.s. 
Der Mensch in der gegenwärtigen Welt der Kommuni-
kation]; pp. 63–71. Nisnij Novgorod: NISOZ.

Jakobson, Roman O.
1975	 Lingvistika i poetika [Linguistik und Poetik]. In: E. J. Ba-

sin (Hrsg.), Strukturalism. “Za” i “protiv” [Strukturalis-
mus. “Pro” und “contra”]; pp. 193–230. Moskau: Pro-
gress.

Lehmann, Winfred P.
1986	 A Gothic Etymological Dictionary. (Based on the 3rd Ed. 

of “Vergleichendes Wörterbuch der gotischen Sprache” 
by S. Feist.) Leiden: E. J. Brill.

Lossev, Alexej F.
1993	 Forma – Stil – Vyraženije [Form – Stil – Ausdruck]. Mos-

kau: Mysl’.

Machen, John G.
1923	 New Testament Greek for Beginners. New York: MacMil-

lan.

Makajev, Enver A.
1964	 Sravnitel’naja, sopostavitel’naja i tipologičeskaja gram-

matika [Die vergleichstypologische Grammatik]. Voprosy 
jazykoznanija [Fragen der Sprachwissenschaft] 1: ​3–13.

Makovskij, Mark M.
1996	 Sravnitel’nyj slovar’ mifologičeskoj simvoliki v indo-

jevropeiskikh jazykakh [Das Vergleichswörterbuch der 
mythologischen Symbolik in den indoeuropäischen Spra-
chen]. Moskau: Vlados.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145


158 Andrey V. Ivanov und Rimma A. Ivanova

Anthropos  110.2015

Mayhew, Anthony L., and Walter W. Skeat 
1888	 A Concise Dictionary of Middle English. From a.d. 1150 

to 1580. Oxford: At the Clarendon Press.

Metzger, Bruce Manning
1971	 A Textual Commentary on the Greek New Testament. A 

Companion Volume to the United Bible Societies’ Greek 
New Testament. London: United Bible Societies. [3rd 
Ed.]

Moskalskaja, Olga I.
2006	 Istorija nemeckogo jazyka [Deutsche Sprachgeschichte. 

Lehrbuch]. Moskau: Akademia. [2. Aufl.]

Moskvin, Vassilij P.
2001	 Evfemismy. Sistemnyje svjazi, funktsii i sposoby ob-

razovanija [Euphemismen. Systemhafte Verbindungen, 
Funktionen und Bildungsverfahren]. Voprosy jazykozna-
nija [Fragen der Sprachwissenschaft] 3: ​58–70.

Nadolski, Bogusław
1989	 Formuly liturgiczne. In: E. Gigilewicz (Hrsg.), Encyklo-

pedia katolicka. Vol. 5; pp. 404 f. Lublin: Wydawnictwo 
Naukowe KUL.

1992	 Eucharystia. In: Liturgika. Vol. 4. Poznań: Pallotinum.

Norton, David
2000	 A History of the English Bible as Literature. Cambridge: 

Cambridge University Press.

O’Brien, Peter T.
1977	 Introductory Thanksgivings in the Letters of Paul. Lei-

den: E. J. Brill.

The Oxford Dictionary (ODEE)
1966	 The Oxford Dictionary of English Etymology. (Ed. by 

C. T. Onions.) Oxford: At the Clarendon Press.

Ožegov, Sergej I.
1985	 Slovar’ russkogo jazyka [Das Bedeutungswörterbuch der 

russischen Sprache]. Moskau: Russkiy Yazyk.

Tatian
1892	 Tatian. Lateinisch und Altdeutsch mit ausführlichem 

Glossar. (Hrsg. von E. Sievers.) Paderborn: Schöningh. 
(Bibliothek der ältesten deutschen Literatur-Denkmä-
ler, 5) [2. neubearb. Ausg.]

Tariverdijeva, Marija A.
1997	 Ot latinskoj grammatiki k latinskim tekstam [Von der la-

teinischen Grammatik zu den lateinischen Texten]. Mos-
kau: Vlados.

Vaan, Michiel de
2008	 Etymological Dictionary of Latin and the Other Italic 

Languages. Leiden: E. J. Brill. (Leiden Indo-European 
Etymological Dictionary Series, 7)

Vasmer, Max
1996	 Etimologičeskij slovar’ russkogo jazyka [Russisches ety-

mologisches Wörterbuch]. 4 Bde. Moskva: Terra.

Węcławski, Tomasz
1995	 Wspólny świat religii. Krakow: Znak. 

White, John L.
1971	 Introductory Formulae in the Body of the Pauline Letter. 

Journal of Biblical Literature 90: ​91–97.

Wierzbicka, Anna
2001	 Sopostavlenije kultur čerez posredstvo leksiki i pragma-

tiki [Der Vergleich von Kulturen durch Lexik und Prag-
matik]. Moskau: Jazyki slavjanskoj kultury.

Wojtak, Maria
1992	 O początkach stylu religijnego w polszczyźnie. Stylistyka 

1: ​90–97.

Zlatoust, Ioann [Johannes Chrysostomos] svt.
1993	 Tolkovanije na svjatago Matfeja Evangelista [Eine Ausle-

gung des Evangeliums Matthäi]. Buch 1. Moskau: Verlag 
des Moskauer Patriarchats.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-145

