Vorwort

Musik — wozu?

»Es wird Klang gegeben. Es gibt Klang, es gibt Klange. Es wird still.
Das ist alles, was ich auf die Frage nach dem Wozu von Komposition zu sagen weif.«*

Mit der Frage nach der »Musikalischen Praxis als Lebensform« wird der Ak-
zent auf das Tun der Ausfithrenden verlagert; es sind weniger die Komponis-
ten, auch weniger die Zuhorer, als vielmehr die Ausfithrenden, die in diese
Situation des Horens hineingestellt werden: eine Situation des Tuns und Ge-
schehen-Lassens.? Als Ausfithrender bin ich zugleich auch Hérer; und Héren
kann einerseits ein (aktives) Tun sein, widerfihrt einem aber auch, stofit einem
auch zu. Wenn vom Musizieren oder von der Ausfithrung gesprochen wird,
kommt leicht das Tun der Ausfiithrenden allein in den Blick. Sobald aber Stille
mit ins Spiel kommt (und nicht nur dann — aber in stillen Momenten wird es
womoglich ofter offensichtlich), spitzt sich die Situation des Miteinander-Da-
Seins, des Fiir-Sich-Da-Seins zu. Ich kann mich als Ausfiithrender zwischen
Tun und Geschehen-Lassen begeben; kann die Erfahrung machen, dass ich
nicht alles im Griff haben muss — und es auch nicht kann. Die Situation 6ffnet
sich fiir Geschehen und Teilhabe.

Die Ausfiihrenden spielen nicht nur ein Instrument oder singen nicht nur,
sie setzen sich zugleich auch einer Situation aus — einer Situation in einem be-
stimmten Raum, an einem bestimmten Ort, in einer bestimmten Beziehung
zu anderen Mitspielern, zu Personen auch, die an- oder abwesend sein konnen.

Istvan Zelenka macht eine spezifische Haltung der Ausfithrenden aus:
»Der >Musiker< soll mit der gleichen Intensitit sein Instrument zum Klin-
gen bringen und seiner Umwelt zuhoren, sie betrachten. Diese Aktionsfolge
(Komposition) soll das aufmerksame Betrachten, das intensive Zuhéren und

1| E.-M. Houben: Hector Berlioz, S. 188.
2 | Im folgenden Text wird weitgehend die maskuline grammatische Form verwendet.
Das geschieht aus Griinden der besseren Lesbarkeit.

- am 13.02.2026, 150121,


https://doi.org/10.14361/9783839441992-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Musikalische Praxis als Lebensform

die unermiidlich Fragen stellende Reflexion friedlich férdern.«® Ausfithrung
umfasst hier vielerlei Arten von Aktivititen.

Nicht-Handeln wird ebenso wichtig wie hérbares und/oder sichtbares Han-
deln. Stille (und mit Stille den verschwindenden Klang) einzulassen, bedeutet,
sich auch dem auszusetzen, was jetzt und hier, in dieser Situation, geschehen
oder passieren kann. Antoine Beuger verweist auf den Zusammenhang zwi-
schen Stille und Ereignis: Stille als Ruhe vor dem Sturm oder auch nach dem
Sturm.* Er unterscheidet zwischen »Sein« und »Stattfinden«: Ein Ereignis fin-
det statt — danach sind die Dinge anders als zuvor: »such a difference can be life
changing or of historical significance.« Diese Andersheit kann grofse Resonan-
zen auslosen: kann ein individuelles Leben dndern oder auch von historischer
Tragweite sein. Ein Still-Werden: »there is silence: speechlessness; absence of
images; vanishing of any representations, that might have been effective befo-
re, but suddenly obsolete now; loss of concept.«®

In Stille erfahren wir unsere Korperlichkeit. Auch beim Spielen des Instru-
ments und beim Singen — aber in Stille vielleicht noch konzentrierter. Hier
ist jeder ganz da und nur da, in seiner je eigenen korperlichen Existenz. Die
existentielle Erfahrung des Verschwindens erfihrt jeder, der es mit Musik zu
tun bekommt, am eigenen Leib. Musikmachen, Horen, Komponieren verbrau-
chen Lebenszeit: Und im eigenen Da-Sein erfihrt jeder, wie er nicht allein,
sondern immer zugleich auch da ist, gemeinsam mit anderen in der Welt ist.
Jede musikalische Praxis bedeutet die Erfahrung: Wir. Selbst die Praxis des
Fiir-Sich-Allein-Seins im Solo (per se) ist eingebettet in Gemeinsamkeit. Mu-
sik — wozu? Wenn ich diese Frage stelle, kann es nicht um weniger gehen als
um existentielle Erfahrung.

Beuger spricht nicht nur mehr oder weniger lange Pausen innerhalb eines
Stiicks an, sondern auch Stille vor und nach der Ausfithrung.® Sobald ich den
Musikraum verlasse, gelange ich mehr und mebhr ins tigliche Leben hinein:
Wann ist eine musikalische Situation zu Ende? Diese Frage ist gar nicht leicht
zu beantworten, ist vielleicht ebenso vertrackt wie die Frage: Wo geht Musik,
wo geht Klang hin — nach dem Aufhéren? Jeder, der sich auf Musik einlas-
sen will, kann dem Stiick begegnen; aber eine Begegnung gibt es nur im Vor-
tibergehen. Wir konnen die in musikalischer Praxis gemachten Erfahrungen
ins Leben hineintragen, konnen, umgekehrt, von in musikalischer Praxis ge-
machten Erfahrungen so bertihrt werden, dass das Leben widerhallt. Wo ist die
Schwelle zwischen Musikpraxis und (Alltags-)Leben?

3 | E.-M. Houben/I. Zelenka: 1 Milieu, S. 216.

4 | A. Beuger/S. Vriezen: Asking questions, trying answers, S. 36; die folgenden Zitate
ebd.

5 | Ebd.

6 | Vgl. E.-M. Houben: Hector Berlioz, S. 123-134.

- am 13.02.2026, 150121,


https://doi.org/10.14361/9783839441992-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vorwort

Musik — wozu?

Vielleicht lisst sich die Frage spezifizieren: Wozu Musik als Lebensform?
Wir tun gemeinsam oder allein etwas fiir uns Sinnvolles mit Klingen; dies
mochten wir dann wiederholen. Der Sinn erschliefét sich tiber die Handlungen
und Geschehnisse in ihrer Korperlichkeit und Sinnlichkeit und muss nicht
verbalisiert werden. Wir verstehen Welt und verstehen einander auf nicht-
sprachliche Weise — im sinnhaften Tun, das auf Wiederholung ausgerichtet ist.

Musik — wozu? Diese Fragestellung kann auf Transparenz zwischen Musik
und Leben vertrauen: Musik wird Lebensform und gibt etwas tiber das Leben
zu erfahren, gibt etwas zu verstehen — im (fiir uns) sinnhaften Tun.

Wie wirklich sind musikalische Aktivitit und musikalisches Geschehen?
Gibt es zwei Welten, eine Welt des Alltags, des Lebens und eine Welt der Kunst,
der Musik? Vollzieht sich musikalische Ausfithrung in einem abgeschlossenen
isthetischen Bereich? Oder agieren wir, mit Blick auf die Méglichkeit »kiinst-
lerischer Lebensform«’, einmal diesseits, einmal jenseits einer mehr oder we-
niger hohen Grenze zwischen Musik und Leben? Wie wirklich ist Musik?

Musik — wozu? Diese Frage fiihrt schlieRlich zu Musik als »Musik selbst«?,
die nicht durch Zeichen oder konkrete Klinge, nicht durch ihr Material oder
ihre Strukturen, nicht durch Programmatik und verbale Verweisung Bezug
nimmt, sondern durch Da-Sein der Menschen, Dinge und Klinge, durch Be-
ziehung und Geschehen — an einem Ort, zu einer Zeit.

Die Zuginge im »Ersten Teil« zeichnen Wege nach, die zum Thema und
zu den Untersuchungen gefithrt haben. Komponieren als Komponieren von
Praktiken? Musizieren als Wahrnehmung einer bestimmten Praxis, die eine
Komposition zum Angebot macht? Danach der Versuch, den Begriff der Mu-
sikalischen Praxis einzukreisen: Welche Schnittmengen, welche Brennpunk-
te wiren zu nennen? Wie konnte die Frage nach der Grenze oder Schwelle
zwischen Musizieren und Alltags- oder Lebenswelt (vorldufig) gestellt werden?
Wie lisst sich Giber Erfahrungen, Erinnerungen und Hoffnungen, tiber Begeg-
nungen und Beziehungen, die einem mitten im Musizieren, mitten in einer
musikalischen Situation zufallen kénnen, sprechen? Muss man iiberhaupt
sprechen? Hier beginnt ein Weg der Sprachfindung: Zum Thema intersub-
jektiver Sinngebung eroffnen Alfred Schiitz’ Darstellungen zur Lebenswelt
und zur sinnhaften Erfahrung sowie seine Unterscheidung »geschlossener
Sinnbereiche« Moglichkeiten des Briickenschlags zwischen den Welten — zu-
mal Schiitz sich als Philosoph und Soziologe auch dem Thema »gemeinsamen

7 | K. Stockhausen: SPIRAL, S. 136.
8 | W. Rihm: ... zu wissen, S. 147.

- am 13.02.2026, 150121,

1


https://doi.org/10.14361/9783839441992-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12

Musikalische Praxis als Lebensform

Musizierens« (Schiitz) gewidmet hat. Vor dem Hintergrund des Ansatzes von
Simone Mahrenholz wird metaphorische Redeweise vorgestellt und reflektiert.
Obgleich Mahrenholz nicht explizit die Ausfithrenden in den Blick nimmt,
tragt ihr Ansatz doch dazu bei, die Transparenz zwischen Musik- und Lebens-
welt zur Sprache zu bringen.

Das Kapitel »Tasten« zu Beginn des »Zweiten Teils« fiithrt tiber eine Be-
schreibung des kérperlichen Zugangs zum Instrument zur Unterscheidung
heterogener Spielsituationen. Im Anschluss daran werden weitere unter-
schiedliche Situationen musikalischer Praxis vorgestellt: das Musizieren allein
(fur sich, per se), im Duo, im Trio, im Quartett, das Musizieren im Ensemble
von mehreren Spielern, von vielen Spielern, im Orchester. Es sind verschiede-
ne Situationen, in die ich mich als Musiker hineinbegebe, in denen ich mich
wiederfinde. Die beiden letzten Kapitel (»Uber Grenzen hinaus« sowie »In der
>Arche des Augenblicks«) verstehen sich als Ausblick.

Dieses Buch entstand auf der Grundlage langjihriger Gespriche mit Freun-
dinnen und Freunden. Thnen allen méchte ich an dieser Stelle fiir die An-
regungen danken. Auch den Mitarbeitern an der TU Dortmund (Institut fiir
Musik und Musikwissenschaft), die das Manuskript gelesen und bei der Er-
stellung der Abbildungen mitgewirkt haben, sei herzlich gedankt: Andreas
Feilen, Gabriel Vishchers und Lucas Badouin. Aus dem Kreis der Freunde, die
mich unterstiitzt haben, seien besonders Antoine Beuger und Istvan Zelen-
ka genannt: Antoine Beuger hat die Publikation durch kritische Nachfragen,
Gespriche und wertvolle Hinweise auf Literatur und Musik gefordert, Istvan
Zelenka durch einen jahrelangen regen Gedankenaustausch und durch seine
Komplizenschaft als Co-Autor bei den Publikationen »1 Milieu — ein Buch nicht
nur zum Lesen« sowie »und/oder —1 Sammlung«.

- am 13.02.2026, 150121,


https://doi.org/10.14361/9783839441992-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

