4 Das Lacan’sche Tier

eine angenommene Vormachtstellung des Menschen gegeniiber dem Tier
wirklich zu unterminieren oder zu problematisieren, denn das Lacan’sche
Subjekt ist im Unterschied zum Tier ,jedenfalls Herr genug [...], um fahig
zu sein, vorzutauschen, dafl es vortauscht® (ebd.). Mit anderen Worten:
Der Mensch ist aufgrund seines Mangels tiberlegen, was auch dadurch
angezeigt wird, dass Tieren dieser Mangel fehle.

Was Derrida in diesen und anderen Beispielen aufzuzeigen versucht, ist
nicht, dass Unterscheidungen zwischen Mensch und Tier an sich proble-
matisch sind oder sich vermeiden lassen, sondern dass man sich vor bina-
ren Gegensitzen in Acht nehmen muss, welche die Vielfaltigkeit von Dif-
ferenzen tiberdecken (vgl. ebd., 184). Derrida warnt daher vor der Behaup-
tung sowohl eines reinen Begriffs davon, was das Tier oder der Mensch
sei, als auch ezmer spezifischen Grenze zwischen dem Menschen und dem
Tier. Lacan vertrete letztlich alte Vorurteile — auch zur cartesianischen
»Tier-Maschine® —, welche ,die Logik des Anthropozentrismus® (ebd., 189)
aufrechterhalten wiirden. Denn indem Lacan das denkende Bewusstsein,
das den Menschen laut Descartes vom Tier trennt, ins Unbewusste verlegt
und dadurch seiner Selbsttransparenz beraubt, verschiebe sich lediglich
der Ort der menschlichen Macht, der nunmehr im Unbewussten liege
(ebd., 198-199). Er unterstellt Lacan Dogmatismus (ebd., 193) und scheint
sich von ihm ethologische Beweise fiir seine Behauptungen zu wiinschen

(ebd., 195).

4.3 Das Tier und die ,Blodheit* des Signifikanten

Gemafls den in Lacans Schriften versammelten Texten und Vortrigen liegt
das Unterscheidungskriterium von Mensch und Tier im Symbolischen
und der Sprache bzw. in der symbolischen und metaphorischen Funktion
der Sprache. Doch ist Lacan hier wirklich so eindeutig, vor allem was
seine spiteren Theorien betriffe? Wie Bruce Fink (2006, 9) meint, liefert
Lacan im Unterschied zu vielen poststrukturalistischen Positionen, die
eine dekonstruktivistische Haltung gegentber Subjekttheorien vertreten,
eine reichhaltige Theorie des Subjekts, in der neben der Frage der Subjekt-
werdung aber auch das Scheitern derselben thematisiert wird. An diesem
Punkt lasst sich einerseits ein Unterschied zwischen Derrida und Lacan
festmachen, andererseits zeigt es einen Unterschied zwischen Lacans frithe-
ren und spiteren Uberlegungen. Michael Turnheim (2009, 8) vertritt die
Ansicht, dass es in der Theorie Lacans stets eine Zweizeitigkeit gibt: In
einem ersten Schritt wird die Subjektwerdung durch einen urspringlichen

236

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Das Tier und die ,,Blodbeit* des Signifikanten

yFehler® charakterisiert, im zweiten Schritt beschreibt Lacan eine Losung,
anhand der dieser Fehler korrigiert wird. Als korrektives Moment fungiert
innerhalb Lacans fritherer Theorien der Odipuskomplex (oder der symbo-
lisch-metaphorische Name-des-Vaters), beim spaten Lacan ist vom sinthome
die Rede (siche Kap. 3.3.4). Ohne Korrektur kann die Subjektwerdung also
scheitern und z. B. in die Psychose miinden (vgl. Bruce Fink 2006, 9). Bei
Derrida hingegen geht es nicht darum, in Theoriebildungen auf Lésungen
zu bestehen, sondern das Unlosbare und die Aporie ,auszuhalten® (Mi-
chael Turnheim 2009, 8). Lacan formuliert seine Theorien aus der Sicht
Derridas offenbar im Namen der Vernunft, d. h. im Namen einer logozen-
trischen metaphysischen Tradition, halt aber die Spannung zwischen der
Vernunft und ihrem innewohnenden Gegenteil nicht aus (ebd., 217-231).
Man kann dies so interpretieren: Lacan werde seiner eigenen Annahme des
Scheiterns der symbolischen oder sprachlichen Ordnung (,Vernunft®) als
Ort einer nur vermeintlich idealen Subjektbildung nicht wirklich gerecht.
Die Annahme, dass der Mensch z. B. im Unterschied zum Tier von einem
grundlegenden Mangel betroffen sei, kehre sich so laut Derrida in die
Annahme menschlicher Uberlegenheit um oder reproduziere einen alten
Anthropozentrismus.

Derridas Vorbehalte gegeniiber den metaphysischen Ziigen in Lacans
Theorien finden nicht uneingeschrinkt oder in jeder Hinsicht Zustim-
mung (vgl. Michael Lewis 2018, Peter Buse 2017, Michael Turnheim
2009). Ein moglicher Einwand erfolgt tiber die Bezugnahme auf die spé-
ten Theorien Lacans, in denen er z. B. die Kontingenz des (phallischen)
Signifikanten betont (Michael Turnheim 2009, 190-198) oder nicht lin-
ger an die Notwendigkeit des klassischen Odipuskomplexes glaubt (ebd.,
53). Generell gibt es bei Lacan, wie Turnheim sagt, ,,etwas Unberechenba-
res und somit kaum Verniinftiges (ebd., 231). Auch seine vermeintlich
eindeutigen Kriterien in der Unterscheidung zwischen Mensch und Tier
— betreffend die symbolische Ordnung - werden mit einem Realen im
menschlichen Sein kontrastiert, dem es an jeder Ordnung fehlt. Laut Peter
Buse (2017, 141) gibt es bei Lacan insofern eine Verdnderung, als er sich
in den spiteren 1960er und 1970er Jahren nicht mehr in der gleichen
Weise auf ethologische Beobachtungen stiitzt, um alte Vorurteile in der
Grenzziehung zwischen Mensch und Tier zu bestatigen. Das Tier taucht
stattdessen manchmal im Kontext anscheinend alberner Anekdoten und
Wortspiele auf (ebd., 133-136). Buse beruft sich hier auf zwei Beispiele in
Seminar XVII und Seminar XX, in denen Lacan einen Hund bzw. einen
Vogel in seine Ausfithrungen einbaut. Wie kommt es dazu?

237

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

Sigmund Freud (2000r, 387-388) erwihnt in ,Die endliche und die
unendliche Analyse®, dass die Wahrheitsliebe eine wesentliche Bedingung
der analytischen Beziehung sei, weil sie nicht auf Schein und Trug beruhe,
bezeichnet aber das Analysieren zugleich als einen von drei ,unmoglichen
Berufen“ neben dem Erziehen und Regieren (siche Kap. 3.3.5.2). Lacan
folgt Freud. Er spricht das Verhiltnis von Wahrheit und Unmoglichem
(dem Realen) an und stellt das Regieren, Erziehen und Analysieren in
den Kontext seiner Theorie der Diskurse (Jacques Lacan 2007, 165-166).
In Lacans Uberlegungen spielt auch die Herr-Knecht-Dialektik bei Hegel
(1986, 137-155) eine Rolle. Doch hier taucht der besagte Hund auf: Das
domestizierte Tier, in diesem Fall ein bellender Hund, stehe fiir das Objekt
a. Der Hund konne Aas nicht widerstehen, ja, sei verrickt danach (Jacques
Lacan 2007, 167). Da Aas auf ein verendetes Lebewesen hinweist, scheint
es hier um den Tod zu gehen.

Fiir eine mogliche Erklirung ist ein kleiner Umweg erforderlich: Spra-
chen wie das Deutsche, Englische oder Franzosische konnen einerseits als
lebende Sprachen gesehen werden, weil sie in Gebrauch sind (Claus-Dieter
Rath 2013, 26; Colette Soler 2018, 28), doch eine vermeintlich lebende
Sprache ist andererseits immer auch eine tote Sprache (Colette Soler 2018,
28). Rolf Nemitz (2020, 106) bezicht sich z. B. auf Lacans Vortrag ,Die
Dritte“, wo er sagt, dass die lalangue die Lust zivilisiert und das Leben
abtotet. Eine andere Moglichkeit, dies zu beschreiben, lautet: Sprache und
Signifikanten haben eine ,mortifizierende“ Wirkung, weil das Individuum
in ein Netzwerk symbolischer Reprasentationen eingeschrieben oder auf
diese reduziert wird (Slavoj Zizek 2014b, 130). Etwas Ahnliches erwihnt
Lacan schon in Seminar I, denn die Benennung sei eine Art ,Zerstdrung
der Sache® (Jacques Lacan 21990a, 276). Er sagt, dass ,[dJer Buchstabe to-
tet“ (Jacques Lacan 2015f, 393). In Seminar XVII identifiziert er S; mit
dem Tod (Jacques Lacan 2007, 170). In Radiophonie differenziert er den
toten Korper (,Korper des Symbolischen®) vom lebenden Kérper und
meint, dass sich der erste im zweiten inkorporiert (Jacques Lacan 1988a,
12-13). Er redet vom sprechenden Sein (dem menschlichen Sprechwesen),
das nicht nur die Dimension des Lebens bezeichnet, sondern in das auch
der Tod eintritt (Jacques Lacan 21991b, 35). Die Rede von Tod und Leben
tbersteigt hier eine rein biologische Bedeutung, was Lacan anhand des
Umgangs mit Verstorbenen demonstriert, weil das Grab einen bestimmten
»Korper bewahrt, der damit nicht zum Kadaver wird (Jacques Lacan
1988a, 13). Obwohl man in der Sprache tot ist, zeigt ein Grab zugleich,
dass die verstorbene Person gedauert hat (Jacques Lacan 2006a, 41-42).

238

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Das Tier und die ,,Blodbeit* des Signifikanten

Wie ist nun Lacans Anmerkung tiber den Hund und das Aas zu inter-
pretieren? Das Aas ist das Objekt 2 (bzw. Mehr-Genieflen), da Lacan es mit-
unter als einen (Uber-) Rest oder Abfall definiert, also etwas, das sich als
Nebenprodukt oder Uberschuss erzeugt, wahrend das Subjekt von den Si-
gnifikanten gezeichnet wird und einen Verlust an GeniefSen erfihrt (siche
Kap. 3.2.6, 3.3.5.1 und 3.3.5.2). Das Aas steht offenbar fir die Wirkung des
Signifikanten, wobei Lacan an dieser Stelle das Verhaltnis des Herrn (S;)
zum Knecht im Auge hat. Ein domestizierter Hund, der als ,,guter Hund*“
verstanden wird, isst oder apportiert das, was ihm sein ,Herr“ gibt (Jacques
Lacan 2007, 167). Der gute Hund habe sein eigenes Aas zwischen den
Zihnen (Jacques Lacan 1988a, 43). Moglicherweise ist damit gemeint, dass
er sich selbst nur als ,Abfall“ betrachtet, doch dahinter steckt mehr — vor
allem, weil es hier eigentlich nicht um Hunde geht, sondern um Fragen
der menschlichen Subjektivitit. Lacan erwihnt in Seminar XI den heiligen
Ignatius, dessen Regel — perinde ac cadaver — darin bestanden haben soll,
auf eine uneingeschrinkte Weise zu gehorchen, wobei hier ein Bezug auf
den Tod besteht (Jacques Lacan 41996c, 234). Der Gedanke: Auch ein
Kadaver wehrt sich nicht dagegen, benutzt zu werden. In Seminar XVI
bezieht sich Lacan ebenfalls auf diesen absoluten Gehorsam und meint,
dass sich der Herr auf den ,,Korper des Knechts“ (Jacques Lacan 2022, 456)
stutze.

Der Knecht/Hund ist kein Herr und muss daher auf die Privilegien des-
selben verzichten, doch in seinem Gehorsam (der Unterwerfung unter den
Herrensignifikanten) erzeugt er ein Mehr-Genieffen. Es scheint allerdings
so zu sein, dass das ,,System® nur aufgrund des Knechts Bestand hat (ebd.,
459), weil ,der Herr ein Blodmann ist“ (ebd., 457). Der Herr (S;) weifs
nichts, ist ,blod“ und hitte ohne den Knecht keine Macht. Der Knecht
steht fir S,, also das Wissen (im Unbewussten) bzw. die Arbeit (Jacques
Lacan 2007, 170; siche Kap. 3.2.3), die zugleich das Mehr-Genieflen hervor-
bringt. Gehorcht also der Knecht bedingungslos, indem er sich wie ein
Toter dem Willen des Herrn fiigt, obwohl es doch der Knecht ist, der alles
am Laufen halte? Peter Widmer (31997, 142) hebt hervor, dass sich Lacan
zufolge der Knecht nicht gegen den Herrn auflehnt, auch wenn er merkt,
dass der Status des Herrn nur durch den Knecht gestiitzt ist. Stattdessen
wartet er auf den Tod des Herrn oder antizipiert diesen, weil der Herr
fur ihn bereits tot ist und er sich mit einem Toten identifiziert (ebd.).
Lacan geht davon aus, dass eines der Grundthemen der Psychoanalyse der
Tod des Vaters ist, weil sich damit der (6dipale) Mythos verbinden lasst,
dass ohne den Vater und dessen Verbote ein uneingeschrinktes GeniefSen
moglich sei (Jacques Lacan 2007, 119-120). Sofern man hier Herr und

239

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

Vater als Synonyme ansehen darf, ergibt sich die Uberlegung, dass der
Knecht nur deshalb seine Kastration annimmt (und gehorcht), weil er
den Tod des Herrn vorwegnimmt und dadurch ein groferes GeniefSen in
Aussicht steht. Dass S; ,blod“ ist, bedeutet aber an dieser Stelle, dass es
(in der Sprache) keine Instanz gibt, die nicht kastriert ist, und dass auch
eine Beseitigung des Vaters die sprachliche Kastration nicht iberwindet.
Stattdessen weist die Blodheit auf folgenden Gedanken hin: Das Subjekt
kennt das Unbewusste nicht bzw. begegnet darin einem Realen, das die
Ritselhaftigkeit der Wirkung der Signifikanten zum Ausdruck bringt.

Der gehorsame Hund/Knecht erinnert an Lacans Bezugnahme auf Paw-
low (siche Kap. 4.2). Dass die Hunde nach dem Konditionierungsprozess
auf den ,Befehl® eines (vormals neutralen) Signals hin Speichel oder Ma-
gensaft produzieren, legt nahe, dass es sich dabei um einen vom wissen-
schaftlichen Personal erschaffenen Signifikanten handelt (Jacques Lacan
2006¢, 400-401). Die Tiere zeigen bei der Konfrontation mit dem Signi-
fikanten (in dem Fall z. B. einer Klingel oder Glocke) ein bestimmtes
Verhalten, obwohl der natiirliche Ausloser (Futter) fiir dieses Verhalten
oder diese korperlichen Prozesse gar nicht prasent ist. Laut Hub Zwart
(2018, 78) werden bei den Konditionierungsexperimenten u. a. folgende
Dinge deutlich: Erstens kann alles Mogliche zu einem Signal werden, das
als Signifikant fungiert (z. B. ein bestimmter auditiver oder visueller Reiz),
weil der Signifikant arbitrér ist; zweitens besitzt der Signifikant das Primat,
weil dessen Auftauchen allein ausreicht, um ein bestimmtes Verhalten her-
vorzurufen (Speichelsekretion ohne Anwesenheit von Futter); drittens ist
ein Tier aber nur rudimentir in die symbolische Ordnung eingeschlossen,
weil das Signal fir ein Tier kein echter Signifikant ist. Bei Tieren gibt
es keine Verkettung der Signifikanten nach einem symbolischen Gesetz in-
nerhalb eines Diskurses, daher hat Sprache fiir sie eine andere Bedeutung
(Jacques Lacan 2006c¢, 401, 541).

Besonders Lacans Thematisierung der /alangue in Seminar XX gibt hier
allerdings einen Denkanstof, der in eine beinahe gegenldufige Richtung
fuhrt, zumindest was den Stellenwert einer ,,geordneten Sprache fiir das
menschliche Unbewusste betrifft. Der Signifikant bt (im Sprechen) eine
Wirkung auf das Subjekt aus, die sich zwar vor dem Hintergrund des
Diskurses entfaltet, dabei aber nicht auf der Ebene der ,eigentlichen®
symbolischen Funktion der Sprache stattfindet. Schon gar nicht geht es
direkt um den Sprachgebrauch in Bezug auf ein Vermitteln von etablier-
ten Bedeutungen, da mit dem Begrift der lalangue das Gewicht auf den
Nicht-Sinn und das Mehrdeutige in der Sprache gelegt wird. Die Hunde
geben in diesem Sinne etwas tber das menschliche Subjekt zu verstehen.

240

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Das Tier und die ,,Blodbeit* des Signifikanten

Dass der Hund, den Lacan in Seminar XVII erwahnt, anscheinend nicht
wahlerisch bei dem ist, was ihm sein ,Herr vorsetzt, bedeutet, dass das
mit der menschlichen Sprache konfrontierte Tier fiir das GeniefSen die-
ser ,,Signifikanten-Happen® nicht der Sprache machtig sein muss. Es sei
eben nicht ausgeschlossen, dass manche Haustiere Befriedigungen erleben,
die an das menschliche Sprechen gebunden sind (Jacques Lacan 2006c,
400). Aus menschlicher Sicht weif§ der Hund demnach nichts mit den
Signifikanten anzufangen, auf8er sie zu genieffen. Doch damit ist letztlich
die Wirkung der Signifikanten auf das Sprach- und Sprechwesen selbst
gemeint. Sofern das Genielen als ,Substanz® angesehen wird und den
lebenden realen Korper betrifft, ist auch das Sprechen etwas Lebendiges,
das uber die ,mortifizierende“ Wirkung der Sprache als Ort von Gesetz
und symbolischer Reprasentation hinausgeht. Etwas Ahnliches liest man
auch bei Colette Soler (2018, 65), der zufolge Sprechen im Unterschied zur
toten Sprache nicht tot sei (kein totes Sprechen). Blof: Uber das Geniefen
weif§ das Subjekt eben nichts, wie Lacan in Seminar XX anmerket (siche
Kap. 3.3.3), denn das Wissen im Realen, das dem GeniefSen dient, ist nicht
etwas, Uber das man sinnvollerweise Kenntnis erlangen konnte. Das Reale
macht dartber hinaus — v. a. in Bezug auf die Grenzen des Sinn-vollen —
keine Lust, so Lacan in Seminar XXIII.

Als weiteres Beispiel fir einen seltsam anmutenden Hinweis dber ein
Tier nennt Peter Buse (2017, 134) — neben dem Hund - eine kurze An-
ekdote in Seminar XX iber einen Papagei bzw. Sittich (franz. perruche).
Dieser Vogel zupfte angeblich stets an Pablo Picassos Kleidung und de-
monstrierte so, dass er in den Maler bzw. in dessen Kleidung verliebt war;
der Vogel dhnelte auf diese Weise Descartes, fir den Menschen auch nur
umbherlaufende Kleidungsstiicke waren (Jacques Lacan 21991b, 11). Zusatz-
lich zu den von Buse angefiihrten Beispielen sticht auch eine Bemerkung
Lacans in Seminar XIX hervor: Unter Verwendung der dhnlich lautenden
Worte ,Mann® oder ,Mensch® (franz. homme) und ,Hummer“ (franz.
homard) fragt er, ob alle Tiere, die Scheren haben, nicht masturbieren
(Jacques Lacan 2018, 5).

Tatsachlich ist es nicht notig, diese kurzen Passagen hier weiter inhalt-
lich zu erlautern, um einen Punkt deutlich zu machen: Der Hund und
der Sittich, so suggeriert Buse, dienen als Beispiele fiir eine von Lacan
inszenierte Blodheit bzw. Albernheit (engl. silliness), die der Ubertragung
bzw. der Vermittlung von bestimmten Inhalten widersteht. Lacans Aussa-
gen sind zuweilen verschroben und heben sich von den bekannten Sitzen
ab, die in der Weitergabe und Vermittlung seiner Theorien bestindig
wiederholt werden: ,Das Begehren ist das Begehren des Anderen®, ,Es

241

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

gibt kein Geschlechtsverhiltnis“ etc. (vgl. Peter Buse 2017, 134-135). Die
Geschichten des Papageis oder des Hundes sind, wie Buse hervorhebt, wie
kleinere Eruptionen, die das Ubertragbare unterbrechen (ebd., 135). Aber
genau das verweist auf eine Annahme, die die psychoanalytische Praxis
betrifft: Man muss auf alle Elemente im Sprechen achten, auch auf jene,
die man vielleicht sonst als unwichtigen Unsinn abtun wiirde (ebd.). Alles
Gesagte kann wichtig sein. Doch die von Freud angesprochene Wahrheits-
liebe kann in der Psychoanalyse eben an ihre realen Grenzen geraten.

Buse interessiert sich in diesem Zusammenhang fir einen von Lacan
in Seminar XX mehrfach verwendeten Terminus: La bétise (ebd., 135-136;
vgl. Jacques Lacan 1999, 20-23, 30-31). Die Ubersetzung in die deutsche
oder englische Sprache erweist sich hier als diffizil, denn der ins Deutsche
mit ,,Blodheit” ibertragene Begriff (Jacques Lacan 21991b, 16-19, 25-26)
beinhaltet nicht nur die Blédheit (engl. silliness oder stupidity), sondern
vor allem das Wort béte, das in diesem Fall nicht als Adjektiv, sondern
als Substantiv zu verstehen ist, als ,Bestie“ oder , Tier® (Peter Buse 2017,
135). In der Blodheit schwingt das Tier mit. Buse schligt deshalb als
englische Ubersetzung von bétise zusitzlich die beiden Worter horseplay
oder monkey business vor (ebd., 135). Allerdings bedeuten die Worter im
Deutschen z. B. so viel wie ,Unfug® bzw. ,Blodsinn“ oder beschreiben
etwas Unangebrachtes, wobei sie dabei wiederum den Bezug zum Tier
verlieren. Es eignen sich aber ebenso ,Affenzirkus“ oder ,Affentheater”
als zumindest ungefihre Ubersetzungen fiir monkey business bzw. bétise, da
diese deutschen Worter ebenso fiir den Unsinn oder die Blodheit, aber
auch fir etwas Ubertriebenes stehen konnen. Ungeachtet der Frage der ge-
nauen Ubersetzung ist in diesem Kontext z. B. spannend, wie Lacan Tiere
in Wortspiele einbaut. Letztlich geht es aber dabei nicht um Aussagen zber
Tiere — schon gar nicht darum, dass Tiere blod seien.

Was blod ist, ist der Signifikant (Jacques Lacan 21991b, 25). Das bedeu-
tet, dass der Signifikant an sich kontingent und auferhalb der Bedeutung
ist (Colette Soler 2018, 37). Schon in einem Vortrag von 1953 merkt Lacan
an (2006a, 28-30), dass es bei der Sprache im Grunde nicht um Bedeu-
tung geht, also nicht darum, was ein Wort urspringlich bezeichnet, und
erwahnt als zwei Beispiele dafiir Losungsworter und ,stupide® tierliche
Kosenamen in Liebesbeziehungen. Ein Losungswort bzw. Passwort hat
eine Funktion, die aber nicht in der eigentlichen Bedeutung des Wortes
liegt, sondern darin, Zugang zu etwas zu erhalten. Mit einem Kosenamen
wird das Gegentber als ein bestimmtes nichtmenschliches Tier bezeichnet
(Hase, Maus etc.), doch man weif§ sehr wohl, dass die Partnerin oder der
Partner nicht wirklich das ist, was man von ihr oder ihm behauptet. Dem-

242

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Das Tier und die ,,Blodbeit* des Signifikanten

nach liegt die ,Stupiditit“ der Sprache laut Lacan u. a. darin, dass man
Worter unabhingig von ihrer urspriinglichen Bedeutung fir bestimmte
Zwecke verwenden kann, und zwar auch, um ihnen einen anderen Sinn
oder eine andere Funktion zu verleihen. An spaterer Stelle meint er, dass
sich in den Worten der Liebe der Nicht-Sinn des Geschlechtsverhiltnisses
zeigt (Jacques Lacan 1988b, 65). Wie dem auch sei: Die Art der Verwen-
dung macht ein Wort bzw. einen Signifikanten im Sozialen durchaus zu
etwas potentiell Sinnstiftenden und Bedeutsamen, ersichtlich am Beispiel
des Kosenamens. Der Name schafft oder bestatigt eine Form von Intimitit
zwischen zwei Personen. Doch dies steht auf keinem sicheren (,tiefgrindi-
gen®) sprachlichen Fundament, v. a. dann nicht, wenn man Lacans spatere
Ansichten zur lalangue — mit all ihren Mehrdeutigkeiten und Homophoni-
en sowie ihrer ,Materialitit“ — berticksichtigt. Zudem bezeichnet er den
Borromaischen Knoten als etwas Reales, als eine ,,Schrift“, derer man sich
auf bléde Weise bedient (Jacques Lacan 2012, 11-12).

Lacan fokussiert sich mit der /alangue nicht nur auf den ,sozial funk-
tionalen® Aspekt der Sprache (z. B. Kommunikation). Was Sinn ergibt,
muss vor dem Hintergrund des Nicht-Sinns oder auch der Mehrdeutigkeit
gedacht werden. Wenn der Sinn eines Signifikanten fiir ein Subjekt nicht
ersichtlich ist oder dem Sinn die gewiinschte Eindeutigkeit oder , Tiefe®
fehlt, kann der Signifikant als aufgezwungen und kinstlich erlebt werden.
Pawlows Hunde, die ebenfalls unter dem ,,Befehl® kiinstlicher Signifikan-
ten stehen, geben Zeugnis davon. Gerade phallische Signifikanten bzw.
Herrensignifikanten (S,), die eine besonders tragende Rolle fiir das Subjekt
spielen, bezeichnen daher zugleich ein kontingentes und ,idiotisches“ Ge-
niefen (Jacques Lacan 21991b, 101-102). Die Rede von der Blodheit ist
z. B. fir die psychoanalytische Praxis relevant. Sigmund Freuds (2000a,
286, 129-130) psychoanalytische Grundregel beruht auf der freien Assozia-
tion, die besagt, dass die Analysantin oder der Analysant ihre oder seine
Einfalle nicht zurtickhailt, sondern alle Gefiihle und Gedanken mitteilt,
egal wie unangenehm, unwichtig, unpassend oder unsinnig sie erscheinen
mogen. Alles kann wichtig fiir jemanden sein, auch oder gerade dann,
wenn man es im Gesprich moglicherweise auffer Acht lassen wirde.
Dies lasst sich auch so formulieren, dass das Subjekt dazu angehalten ist,
»Blodheiten zu sagen“ (Jacques Lacan 21991b, 25), denn bei dem, was an
»Blodem® gesagt wird, kann ein Reales bertihrt werden (ebd.). Anders als
Freud, der auf den tieferen oder verborgenen Sinn des Gesagten abzielt,
geht es Lacan daher gerade um die Grenzen des Sinns bzw. den Nicht-Sinn
oder das Nichtphallische, was daran zweifeln ldsst, dass die Grundregel

243

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

auch auf die gleiche Weise fiir die Lacan’sche Psychoanalyse gilt (Peter
Widmer 31997, 172-173).

Doch hier ergibt sich eine generelle Frage, die nicht nur auf die psy-
choanalytische Praxis gerichtet ist: Ist der Signifikant blod, weil er ein
Reales (im Sinn-auflerhalb) berthren kann — etwa das Genieflen in Zusam-
menhang mit der /lalangue — oder weil er kontingent, ,aufgesetzt” ist? Zu
Letzterem ist zu sagen: An die Stelle der miitterlichen lalangue tritt im Dis-
kurs (dem sozialen Band) eine Sprache, die mit Syntax und Bedeutungen
angereichert ist (Colette Soler 2019, 60). Individuelle und gesellschaftlich
etablierte Bedeutungen beruhen dabei auf Schein und Fiktion. Sie bieten
Halt und konnen wirksam sein, ohne dass man ,,von ihrer absoluten Giil-
tigkeit“ (Michael Turnheim 2009, 195) tuberzeugt ist. Turnheim erinnert
an die in Seminar XX formulierte Annahme, ,dafl kein Signifikant sich
produziert als ewig® (Jacques Lacan 21991b, 45). Insofern wire es noch blo-
der, einem Signifikanten diese absolute Giiltigkeit zuzuschreiben oder des-
sen Blodheit bzw. Kontingenz gar nicht erst anzuerkennen. Ein Problem
ist demnach nicht, sich an einem Signifikanten zu orientieren, sondern
den Signifikanten bzw. das Phallische Gbermifig zu idealisieren oder an
einem eindeutigen Sinn festzuhalten, der eine Art ewige Wahrheit verkor-
pert. In dieser Arbeit werden beide Aspekte dieser Blodheit als relevant
erachtet oder als miteinander zusammenhingend gedacht: (a) Der Signifi-
kant (Buchstabe) an sich ist aufferhalb der Bedeutung und des Sinns, weist
also in Richtung des Realen (ersichtlich an den Formeln der Mathematik;
s. u.), und (b) im sozialen Band steht er fiir eine ,aufgesetzte®, aber nichts-
destotrotz wirksame Bedeutung (Rollenzuschreibungen, Namensgebung,
Regeln etc.).

In Seminar XX wird der Herrensignifikant mit einem ,,Schwarm® (franz.
essaim) assoziiert: S; ist konzipiert als ,summender Schwarm® (Jacques
Lacan 21991b, 156), was in dem Fall eine Assoziation mit Bienen beinhal-
tet. Dabei handelt es sich um ein Wortspiel mit S;, das im Franzosischen
ausgesprochen (S un) wie essaim klingt (vgl. Peter Buse 2017, 141). Die-
ser Signifikant ist in seiner Bezichung zur signifikanten Batterie (S,) zu
denken bzw. inkarniert sich in der lalangue (Jacques Lacan 21991b, 156).
»Schwarm®“ meint, dass man viele S; setzen kann (ebd., 156), dass also
z. B. aus S, mehrere S; gewonnen werden konnen. Einerseits muss man
sich diese multiplen S; als lauter einzelne Elemente vorstellen, mit denen
sich ein Subjekt identifiziert. Aulerdem konnte jeder Signifikant zum
Herrensignifikanten werden (Jacques Lacan 2007, 89). Andererseits erfah-
ren wir: ,Der Signifikant Ein ist nicht irgendein Signifikant® (Jacques
Lacan 21991b, 156). Was heifdt das?

244

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Das Tier und die ,,Blodbeit* des Signifikanten

Colette Soler (2018, 22) erklart dies in Zusammenhang mit der Praxis
der Psychoanalyse und der Deutung von Symptomen so: Die signifikan-
te Batterie (S,) im Unbewussten beinhaltet die differenziellen Elemente
der lalangue, den sprachlichen Fremdkorper, der ein korperlich spirbares
Genielen — etwa als Symptom - bedingt, aber nirgendwo das Subjekt
reprasentiert. Das Symptom ist fremd und unangenehm fir das Subjekt,
aber es ist Thema der psychoanalytischen Sitzungen, weil es das Subjekt
betrifft. Aus dieser Batterie an Signifikanten (die etwa das Symptom betref-
fen) werden im Sprechen ,dechiffrierbare® Fragmente bzw. eine Reihe an
Signifikanten extrahiert; vor allem aber wird dabei aus einem unbekann-
ten Signifikanten ein Herrensignifikant (S;), also etwas, das sich als Herr
des eigenen Geniefens anerkennen ldsst, wie Soler sagt (ebd., 22-23).
Das Fremde und Unbekannte am Symptom relativiert sich. Lacan selbst
meint dementsprechend, dass im Diskurs der Psychoanalyse Blodheit —
also S; — produziert wird (Jacques Lacan 21991b, 17). Er spricht von einer
»geringste[n] Blodheit“ (ebd., 17). Ein gewisses Maf§ an Blodheit ist nicht
zu vermeiden — und soll auch nicht vermieden werden.

Eine andere Erklarung des ,,Signifikanten Ein® ist etwas allgemeiner auf
die Konstituierung des Subjekts bezogen: Das Subjekt identifiziert sich auf
der Ebene der lalangue zunichst nicht mit den Effekten des Sprechens
und der Sprache. Was es noch nicht gibt, ist ein ,,Zu-eigen-Machen® die-
ser ,Fremdsprache® in Form einer angenommenen Verbindlichkeit von
sprachlichen Bedeutungen. Die Homophonie veranschaulicht dies eben:
Es gibt viele Worter, die in der Aussprache gleich klingen, aber eigent-
lich etwas anderes bedeuten und eine andere Orthographie besitzen, so
wie ,Meer“ und ,mehr®, ,Wahl“ und ,,Wal“ oder ,heute“ und ,Haute“
(Hadumod Buffmann 2008, 268). Der Begriff der lalangue deutet auf eine
Unsicherheit des werdenden Subjekts iiber die Zuverlassigkeit der Signifi-
kanten als Bedeutungstrager hin. Daher ist die Sprache (langage) das, ,was
man zu wissen versucht beztglich der Funktion von lalangue® (Jacques
Lacan 21991b, 151). Die Sprache (langage) oder Sprachordnung gibt hier
einen Hinweis auf ein grammatisch strukturiertes Unbewusstes, das nur
dann ein Subjekt hervorbringt, wenn es einen besonderen Herrensignifi-
kanten gibt, ein ,Ein“, der oder das sich aus der ungeordneten Masse der
lalangue erhebt bzw. sich von dieser abhebt. Auf dieser Ebene ist dann La-
cans bekannte Annahme zu verorten, dass ein Signifikant (S;) ein Subjekt
fir einen anderen Signifikanten (S,) reprasentiert (siche Kap. 3.2.4).

»Blodheit oder ,Blodsinn® bedeutet also erstens, dass Signifikanten
nicht von Anfang an Bedeutung haben oder Sinn ergeben, sondern erst
dann, wenn sie (iber das soziale Band) zu etwas erhoben werden, das sym-

245

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

bolisch wirksam ist (vgl. Colette Soler 2018, 10). Der Aspekt der Fremdheit
der lalangue bleibt indes bestehen, und zwar auch, wenn das Subjekt teil-
weise einen lustvollen Zugang zu ihr finden kann. Zweitens verweist die
von Lacan betonte Kontingenz des Signifikanten darauf, dass speziell sozi-
al verbindliche Bedeutungen (Rollen, Namen, Rituale, Kodizes, Regeln
etc.) aufgesetzt sind und hinterfragbar bleiben — was aber nicht bedeutet,
dass sie nicht trotz ihrer Kontingenz wirksam sein konnen oder anerkannt
werden. Zudem ware eine ginzliche Verwerfung jeder Verbindlichkeit
gesellschaftlich gesehen ebenso wenig zweckdienlich.

Peter Buse (2017, 142) meint, dass die Erwdhnung von Tieren in Lacans
spateren Seminaren nicht nur auf deren Status als potentielle Objekte
ethologischer Studien hindeutet, sondern zusatzlich zeigt, dass das Tier
ein Wort oder ein Signifikant ist (bzw. die Wirkung der Signifikanten de-
monstriert). Uberspitzt formuliert: Der Signifikant (in seiner Materialitit
als Buchstabe und als aufgesetzte Bedeutung) ist blod, affig. Dass im Wort
,Blodheit“ oder ,Dummbheit® (bétise) das Tier (béte) — z. B. der ,,blode Affe®
- mitschwingt, verdankt sich aber nicht der Abwertung der Intelligenz
von Tieren, sondern verdeutlicht vielmehr die Blodheit des Sprechens
selbst, das dazu dient, sich vom Tier abzugrenzen. Oft ist im eigenen,
menschlichen Sprechen ,der Wurm drin“, z. B. im Versprecher, in der
Mehrdeutigkeit, im Neologismus oder im Stottern. Das Tier verdeutlicht,
dass man sich des eigenen Wissens nie gewiss sein kann und dass das
Sprechen nicht immer sinnvoll ist bzw. stets vom Unsinn bedroht wird.
Tierbezogene Wortspiele dienen u. a. der Abgrenzung von der Fremdheit
(lalangue) und Blodheit (Kontingenz) der menschlichen Signifikanten —
und bestétigen sie zugleich. Im Hinblick auf das Genielen erscheint das
stypisch Menschliche® namlich in Wirklichkeit bloder als das, was den
Tieren mutmafSlich moglich ist: ein erfilltes Sein, das einerseits nicht von
der lalangue heimgesucht wird, und andererseits nicht durch die Sprache
(langage, langue) und das Symbolische reguliert ist.

Todd McGowans (2018, 181-184) Uberlegungen stiitzen diese Ansich-
ten. Thm zufolge haben Gleichnisse, die das Verhalten oder das Erschei-
nungsbild von Tieren zur Erklarung menschlichen Verhaltens heranziehen
(»stur wie ein Esel, ,hungrig wie ein Wolf*, ,schlau wie ein Fuchs®
etc.), nicht die Funktion, etwas tber die Tiere selbst auszusagen. Diese
Gleichnisse verschleiern, dass wir unsere eigene Subjektivitit und unser
Genieflen nicht als nattirlich oder normal empfinden, sondern als exzessiv
und unnatirlich. Die behauptete Ahnlichkeit zum Tier schaffe daher die
Moglichkeit, den eigenen Exzess stattdessen einer Tiernatur zuzuschreiben
bzw. als natiirlich zu interpretieren (ebd., 193; siche Kap. 4.5.4.1).

246

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Das Tier und die ,,Blodbeit* des Signifikanten

Hatte Lacan in seinen frihen Seminaren noch behauptet, dass Tiere
durch das Imaginire bzw. Bildhafte geprigt seien (und kaum durch das
Symbolische), so distanziert er sich nun augenscheinlich von der Idee
gesicherter empirischer Kenntnisse tuber Tiere, wenn diese dazu dienen,
das schwierige Verhiltnis des Menschen zur Sprache, zum Signifikanten
bzw. zum Buchstaben zu verschleiern. Lacan geht es also nicht unbedingt
um Ethologie, wenn er vom Tier spricht. Es geht um das menschliche
Subjekt, das sich und sein mit dem Genieffen verbundenes Verhaltnis zu
Sprache und Sprechen selbst zum Thema macht. Buse weist darauf hin,
dass Lacans verschrobenes Sprechen und seine kleinen Anekdoten tber
Tiere das sinnvoll Ubertragbare seiner eigenen Lehre unterbrechen. In
Anlehnung an Buse kann daher eine Annahme gebildet werden: Auch
die Begegnungen mit Tieren oder die Frage nach deren Wissen und Ge-
nieflen beinhalten gelegentlich solche Unterbrechungen im Sprechen und
Denken. Das Tier kann gewohnte Denkmuster und Vorstellungen durch-
kreuzen, also die Ratselhaftigkeit, Fremdheit und Kontingenz von Signifi-
kanten sptirbar machen. Der spitere Lacan entzieht dem geordneten (und
ordnenden) Symbolischen seine Vormachtstellung als das dominierende
Prinzip des menschlichen Unbewussten. Die Konsequenz dieser Annahme
ist, dass sich die Behauptung, das Symbolische sei das wesentliche Unter-
scheidungsmerkmal zum Tier, nicht halten lasst, wenn man nicht zugleich
das Reale, die lalangue und das Geniefen ins Treffen fihrt.

Lacan legt es jedoch nicht darauf an, eine Kontinuitit zwischen Tier
und Mensch zu behaupten, die z. B. nahelegte, dass Menschen keine kate-
gorisch andere, sondern nur eine besser ausgepragte und komplexere Form
der Kommunikation besiffen. Auf diese Weise miisste sich Lacan erst recht
wieder auf Erkenntnisse der Ethologie bzw. der vergleichenden Kogniti-
onswissenschaft beziehen. Die Aspekte, die Lacan in den 1970er Jahren
an der menschlichen Sprache hervorhebt, besagen nicht, dass diese eine
tierliche Charakeeristik aufweise bzw. eine Art komplexere Tiersprache sei.
Es geht aber darum, die Wirksamkeit, Macht und Funktionalitat des Sym-
bolischen als bedeutungsstiftende Ordnung anhand der anderen beiden
Ordnungen (Reales, Imaginires) zu relativieren. Der Signifikant befahigt
das werdende menschliche Subjekt anfinglich zu nichts, das von Nutzen
fir die Bedingungen seiner (sozialen) Lebenswelt wire, z. B. in Bezug
auf die Kommunikation. Der Signifikant oder besser der Buchstabe oder
das Wort erzeugt zunichst ein Genielen (Jacques Lacan 2006b, 78-81).
Und zwar eines, das dem Subjekt in weiterer Folge gleichermaflen Ratsel
aufgibt wie der Signifikant (das Wort, der Buchstabe), der es pragt.

247

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

Wo Lacan friher die Intersubjektivitit, den Diskurs und die kulturelle
Vermittlung sowie den bedeutungsgenerierenden Effekt der Signifikanten
als Unterscheidungsmerkmale zum Tier anfihrte, spricht er spiter vom
grundlegenden Effekt des Nicht-Sinns der Sprache als lalangue. Er nimmt
in einer Seminarsitzung von 1971 z. B. Bezug auf seine alte Rede tber
wFunktion und Feld des Sprechens und der Sprache in der Psychoanalyse®
aus dem Jahre 1953 (Jacques Lacan 2016e) und meint, dass dieses Feld
eigentlich dasjenige der lalangue ist (Jacques Lacan 2013, 57). Wo Sprechen
und Sprache beim Menschen vorher dem Symbolischen als intersubjektive
Ordnung zugeordnet werden, heifSt es nun, dass es um das Reale geht.
Es sei wie ein Zitterrochen, den ein Unschuldiger berthrt (ebd., 58). Bei
der lalangue handelt es sich nicht um eine potentiell niitzliche sprachliche
Fahigkeit, die z. B. eine grofere Flexibilitit erlaubt als tierliche Codes,
sondern eher um etwas, das die Grenzen des Verstehens und Erkennens
demonstriert, ein unbewusstes Wissen und ein in die Sprache verwickeltes,
fremdes GeniefSen. Man kann in der /lalangue nichts iber das Reale duf§ern
(ebd., 58-59). Die intersubjektive symbolische Ordnung hat nicht mehr
die alles entscheidende Rolle, die ihr Lacan anscheinend vorher zuschrieb.

Damit kann — unter gleichzeitiger Berticksichtigung von Lacans Theo-
rie tber das sinthome — auch der Mensch nicht als allgemeine Kategorie
betrachtet werden, wenn damit gemeint ist, dass es ein kulturiibergreifen-
des und tberindividuelles 6dipales Prinzip geben soll, das jedem menschli-
chen Subjekt auf gleiche Weise zur (symbolisch-metaphorischen) Existenz
verhilft. Die subjektive Wirklichkeit kann auch ohne die Metapher des
Namens-des-Vaters zusammenhalten (siche Kap. 3.3.4). Doch was bietet
die Sprache dann? Lacan hebt 1974 in einem Interview gegeniiber Journa-
listen auch die Unergrindlichkeit und Unertraglichkeit der Sprache bzw.
des Wortes fiir das werdende menschliche Subjekt hervor und nimmt
dabei Bezug auf das Evangelium des Johannes. Die Sprache ist nicht nur
lustvoll, denn ,wenn das Wort zu Fleisch wird, beginnt es, saumafig
schlecht zu laufen® (Jacques Lacan 2006b, 80). Der Mensch dhnelt keinem
mit dem Schwanz wedelnden Hund und auch keinem masturbierenden
Affen, meint Lacan, denn er ,ist vom Wort zugrunde gerichtet” (ebd., 80).
Anders gesagt: ,Das sprechende Wesen ist ein krankes Tier. ,Im Anfang
war das Wort', sagt dasselbe“ (ebd., 82). Einerseits kann man hier an den
von den Signifikanten verursachten Mangel denken. Andererseits bt das
Wort eine reale Wirkung auf das Sprechwesen aus, erkennbar an der lal-
angue. Auf alle Fille ist das GeniefSen ein Thema in der Frage, was Mensch
und Tier unterscheidet. Die von Hund und Affe in diesem Beispiel erlebte
Lust ist demnach eine andere als jene, die dem menschlichen Tier in

248

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Das Tier und die ,,Blodbeit* des Signifikanten

seinem GeniefSen widerfihrt. Das Tier Mensch sei spezifiziert durch ein
sanormales und bizarres Verhaltnis mit seinem Genieflen“ (Jacques Lacan
2013, 69).

Der wahre ,Affenzirkus® der Sprache und des GeniefSens hat nichts
mit Tieren (als Objekten wissenschaftlicher Forschung) zu tun, sondern
mit der Blodheit des Signifikanten, die Menschen manchmal zu leugnen
scheinen, indem sie sich beispielsweise von den vermeintlich dummen
Tieren abgrenzen oder — im Gegenteil — indem sie Beleidigungen nutzen,
um menschliche Unzulinglichkeiten mit Tiervergleichen zu untermauern:
»Bloder Affe!”, ,Dumme Kuh!“. Es geht nicht nur darum, dass sich ein
auf diese Weise titulierter Mensch durch seine angebliche Blodheit von
kligeren Menschen abhebt, sondern die Blodheit wird zugleich als tier-
hafte Eigenschaft gekennzeichnet. Man sei nicht nur blod, sondern eine
bléde Kub. Einerseits beruht dies offenbar auf einer problematischen Ab-
grenzung zum Tier: Die Dichotomie von klugem Mensch und dummem
Tier wirft dabei tierethische Fragen iiber die Legitimitit dieser Bezeich-
nungen im Hinblick auf das menschliche Verstindnis von Tieren und
dessen Auswirkung auf unseren Umgang mit ihnen auf. Dass man sich in
der Beleidigung z. B. auf einen Schimpansen oder eine Kuh beruft, soll
aber andererseits vielleicht bestitigen, dass die Blodheit der oder des Belei-
digten keine reine Frage des Menschseins ist, sondern bereits in der tierli-
chen Natur des Menschen angelegt ist. Die implizite Behauptung wire
demnach, dass die Blodheit keine spezifisch menschliche Eigenschaft sei,
sondern dass Menschen als menschliche Tiere blod seien. Diese Interpreta-
tion deckt sich mit Todd McGowans (2018) Uberlegungen tber die Funk-
tion von jenen Gleichnissen und Metaphern, in denen die Eigenschaften
und Verhaltensweisen von Menschen iiber den Verweis auf Tiere erklart
werden. In Anlehnung an McGowan kann man also sagen, dass Menschen
eigentlich etwas an sich selbst als ,unnatiirlich® — d. h. in dem Fall ,,blod“
- empfinden. Bezeichnungen wie ,dumme Kuh® schaffen oder stiitzen
aber dadurch nicht nur eine Abgrenzung zwischen Mensch und Tier, son-
dern sie sind zugleich der Versuch, diese Grenze zu tiberwinden. Zudem
ist bei der Nutzung einer solchen (mehr oder weniger ernst gemeinten)
Beschimpfung wohl offensichtlich, dass es sich bei der als (nichtmensch-
liches) Tier bezeichneten Person nicht wirklich um einen Schimpansen
oder eine Kuh handelt. Von dieser Warte aus gesehen ist die (Verwendung
der) Bezeichnung also ebenso blod.

Lacan bestimmt den Ausgangspunkt des menschlichen Interesses an
Tieren als Frage nach dem Genieflen im Kontext eines unbefriedigenden
Sprachseins. Andere Tiere haben keine sprachlichen Standards, Normen

249

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

und Bezugspunkte, meint Bruce Fink (2016, 236), doch genau diese Stan-
dards fihren dazu, dass Menschen Dinge beurteilen und Ideen dartber
entwickeln, wie etwas sein sollte. So auch beim Genieflen, das nicht so
ist, wie es mutmaflich sein sollte und daher die Frage aufwirft, ob ande-
re Tierarten (oder auch andere Menschen), die eben nicht den gleichen
Standards gehorchen, mehr genieen als wir selbst (ebd.). Hierbei geht es
auch darum, inwiefern unsere Beschiftigung mit dem Thema der Tiere un-
sere (vage) Vorstellung vom Genieflen widerspiegelt. Hierfir finden sich
Beispiele in Lacans Seminar XX. Alles Mogliche, das im Tierreich passiert,
sei ,die Parodie zu diesem Weg des Genieffens beim sprechenden Sein®
(Jacques Lacan 21991b, 29). Er zieht dabei gleichzeitig eine Parallele zum
Begriff der Botschaft, denn dass eine Biene Pollen von der mannlichen zur
weiblichen Blume transportiert, erinnere an die Kommunikation (ebd.).
Wabhrscheinlich meint er hier die Idee der gelungenen Kommunikation,
die sich mit der Idee der gelungenen Begegnung von Mann und Frau
— also eines gelungenen Genieffens — vergleichen ldsst. Die Biene dient
Lacan in dieser kleinen Anmerkung nicht dazu, die angebliche Starrheit
tierlicher Codesysteme mit der Flexibilitit der menschlichen Sprache zu
kontrastieren — so wie er es zuvor tut (siche Kap. 4.2). Er stellt kurz darauf
die Frage, was Menschen im Flug einer Biene oder in einem tief fliegen-
den Vogelzug ,lesen® — z. B. dass ein Gewitter kommen wird (Jacques
Lacan 21991b, 42). Im Flug der Bienen ,liest“ man, dass sich die Blumen
fortpflanzen (Peter Buse 2017, 142-143). Lacan schlieSt aber auch die
Moglichkeit nicht aus, dass Schwalben die Vorzeichen eines Sturms lesen
(Jacques Lacan 21991b, 42). Letztlich sind das an dieser Stelle aber wohl
keine ethologischen Fragen fiir ihn.

Der Konzeption von Sprache als reinem Mittel der Kommunikation tritt
Lacan insbesondere mit seinem Begriff der lalangue entgegen. Dartber
hinaus bezieht er sich mit dem Verweis auf die mannliche und weibliche
Blume auf die Idee eines komplementiren geschlechtlichen Verhaltnisses:
Mann und Frau als zwei Teile eines Ganzen, die sich gegenseitig ergan-
zen, um Nachwuchs zu erzeugen. Bienchen fliegen zu Blimchen. Es
handelt sich um eine imaginare Vollstindigkeit, die durch die scheinbar
komplementiren Signifikanten ,Mann“ und , Frau“ evoziert wird. Doch
Minnlichkeit oder Weiblichkeit leiten sich laut Lacan nicht aus der Natiir-
lichkeit eines biologischen Faktums ab, das a priori die Bedeutung der
Fortpflanzung vermittelt (Peter Widmer 31997, 93). Menschen sind immer
auf Signifikanten verwiesen, um zu erfahren, was es mit dem Verhiltnis
von Mann und Frau auf sich hat (Jacques Lacan 21991b, 37, 39; siche
Kap. 3.3.2 und 3.3.5.3). Mannlichkeit und Weiblichkeit sind symbolische

250

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Das Tier und die ,,Blodbeit* des Signifikanten

Setzungen, die z. B. mit bestimmten Rollenbildern und normativen Erwar-
tungen verbunden sind. Doch das Wesentliche bei Lacan ist nicht die
symbolische Setzung, sondern dass die Symbolisierung dieses Verhaltnisses
zwischen Mann und Frau misslingt — auch in der Hinsicht kann Lacans
Annahme geltend gemacht werden, dass der Signifikant blod sei. Das
Geschlechtsverhiltnis im Sinne eines vollendeten GenieSens ist daher fiir
Menschen unméglich, real (Jacques Lacan 21991b, 11-15).

Sofern mit dem Bild der Bienen und Blumen eine Parallele zur mensch-
lichen Sexualitit und Sprache gezogen wird, erscheint es demzufolge wie
die Parodie auf die Vorstellung eines Geniesens, so wie es mutmafSlich
sein sollte. Karikieren die Bienen und Blumen die Vorstellung eines gelun-
genen, natirlichen Geschlechtsverhaltnisses? Die Biene fliegt von Blume
zu Blume, die Kommunikation gelingt, die Vereinigung ist gegliickt. Ein
Mann und eine Frau lieben und geniefen sich, geben sich ganz dem
anderen hin, pflanzen sich fort und finden darin ihre hdchste Erfillung.
Das Tier- und Pflanzenreich gibt offenbar die Vorlage eines erfolgreichen
Genielens ab, dem Lacan jedoch widerspricht: ,Man muss wirklich ein
Mensch sein, um zu glauben, dass kopulieren geniefen macht® (Jacques
Lacan 2013, 70). Das Genieflen, das sich Menschen ausmalen, sei nicht das
Genieflen, das sie erreichen (vgl. Jacques Lacan 21991b, 121).

In Lacans Seminar XX finden sich noch andere Hinweise tiber das Ver-
haltnis von Sprache, lalangue, Wissen und Genieflen, die sich auf Tiere be-
ziehen. So spricht er von Versuchstieren, und zwar von Ratten, die einen
Weg durch ein von Experimentatorinnen und Experimentatoren konstru-
iertes Labyrinth finden und/oder spezielle Kndpfe betitigen missen, um
an Futter zu gelangen (Jacques Lacan 21991b, 152-154). Bei diesen Expe-
rimenten geht es um die Untersuchung dessen, was die Tiere zu lernen
imstande sind. Das Labyrinth, in das man die Ratte stecket, dient aber aus
Lacans Sicht nur vordergriindig dazu, Kenntnisse tiber die Fahigkeiten der
Tiere zu erhalten. Die Ratten mogen ausgezeichnete Lern- und Problemlo-
sefdhigkeiten besitzen, doch das ist nicht der Punkt. Bei den Experimenten
mit Tieren geht es letztlich um das menschliche Subjekt und die Frage
nach der Wirkung der Signifikanten auf ein in die Sprache verwickeltes
Lebewesen. Lacans Aussagen zur lalangue und zum Genieflen erschweren
aber an der Stelle die Nachvollziehbarkeit dieser Annahme.

Um das Beispiel mit den Ratten in Seminar XX besser zu verstehen,
hilft wiederum ein Blick auf Lacans Uberlegungen zu Pawlow. Pawlow
setzt die Tiere zum Zwecke des Erkenntnisgewinns einer kinstlichen, von
Manipulation und Kontrolle charakterisierten Situation aus, in der bei den
Tieren bestimmte Reaktionen erzeugt werden (Hub Zwart 2018). Eine im-

251

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

plizite Frage lautet: Wie reagieren Tiere auf Signifikanten? Die Experimen-
te an den Tieren machen das Begehren und die Wahrnehmungen der For-
schenden selbst zum Thema (Jacques Lacan 1996c¢, 240, 249). Die Wirkung
des Signals auf die Tiere spiegelt die fragliche Wirkung der Signifikanten
auf Menschen wider. Das werdende Subjekt wird namlich zuerst von einer
Menge differenzieller sprachlicher Elemente affiziert, iiber deren Wirkung
das Subjekt keine ,Rechtfertigung® abgeben kann (Jacques Lacan 21991b,
151; siche Kap. 3.3.3). Dass Signifikanten korperliche Empfindungen und
Aftekte bewirken konnen, impliziert keine bewusste Kenntnis tiber die un-
bewussten Umstinde dieser Affekte und keine vollstindige Kontrolle Gber
die Situationen, in der die Affekte auftreten. Dies erinnert an Pawlows
Hunde, deren Korper nach der Konfrontation mit einem ,kiinstlichen®
Signal Speichel und Magensaft produzieren.

Das Streben nach (wissenschaftlichen) Erkenntnissen verdankt sich da-
her dem unbefriedigenden Gefiihl, dass im GeniefSen etwas fehlt (Bruce
Fink 2016, 235; vgl. Jacques Lacan 21991b, 60). Peter Buse (2017, 142)
weist dementsprechend zurecht darauf hin, dass die Ratte im Labyrinth
die Wirkung der Signifikanten auf das Subjekt widerspiegelt, die ihm nur
ein begrenztes (GeniefSen-)Wissen erlauben: Es geht in erster Linie nicht
darum, Wissen uber die Ratten zu generieren, sondern die Menschen
fragen sich in Wirklichkeit, was es mit den Grenzen des eigenen Wissens
auf sich hat (etwas Ahnliches gilt fir Pawlows Hunde). Genau das ist es,
worauf die Auferung in Seminar XX abzielt, dass Sprache (langange) eine
Ausarbeitung von Wissen tber die lalangue ist (Jacques Lacan 21991b, 151;
sieche Kap. 3.3.3). Die lalangue und das unbewusste GeniefSen sind fremd
fir das Subjekt, das sich z. B. in seinem eigenen Symptom - als einer
Bildung des Unbewussten — nicht représentiert findet (vgl. Colette Soler
2018, 22). Wie geht das werdende Subjekt mit der /alangue um? Etwas an
den Signifikanten lasst sich nicht ganz ,zu eigen machen®, auch wenn sie
das Subjekt ,internalisiert” und zum Teil auf lustvolle Weise mit ihnen
spielt oder im sprachlichen Blabla ein kleines Maf§ an Befriedigung findet.

Dem wissenschaftlichen Interesse an den Tieren geht Lacan zufolge
also die implizite Frage nach dem eigenen unbefriedigenden oder nicht
ganzlich zu ergrindenden ,Sprachsein® und seinen Effekten voraus. Die
lalangue affiziert das menschliche Subjekt bzw. hat Effekte auf uns und
impliziert ein unbewusstes Wissen, das uns aber nicht zu einer bewussten
Kenntnis dariber befihigt (Jacques Lacan 21991b, 151). Lacan nennt das
Labyrinth, das fur die Ratten im Experiment konstruiert wird, eine ,Mon-
tage” (ebd., 153). So wie das Labyrinth, ist auch das ,,grammatisch® struk-
turierte Unbewusste eine ,Montage®, also etwas ,Kiinstliches, das einen

252

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Das Tier und die ,,Blodbeit* des Signifikanten

Umgang mit der lalangue und einem Realen beinhaltet. Das Reale als
das Unmdogliche beschreibt laut Lacan einen Bereich des nicht Sag- oder
Deutbaren (siche Kap. 3.3.2). Daher kann an dieser Stelle wieder auf die
»Blodheit“ des Signifikanten verwiesen werden: Jene Signifikanten, die fiir
das Subjekt Ordnung stiften und Sinn ergeben kdnnen, treten aus einer
ungeordneten Menge an Signifikanten (S,) hervor bzw. haben einerseits
einen wesentlichen Bezug zum Nicht-Sinn und konnen andererseits als
~aufgesetzt® bezeichnet werden. Doch das schmalert nicht zwangslaufig
ihre Wirksamkeit.

Was kann man vom Unbewussten bzw. vom Subjekt wissen bzw. ken-
nen? Was lasst sich dartiber vermitteln? Lacan interessiert sich fiir diese
Fragen, auch, weil das Reale hier Grenzen aufzeigt. Parallel zur Formulie-
rung seiner Knotentheorie, in der das Reale nicht gesagt, sondern gezeigt
werden soll, verweist er — wie schon in fritheren Arbeiten und Seminaren
— auch auf Physik und Mathematik. So nimmt er in Seminar XX Bezug
auf die moderne Wissenschaft, u. a. auf Isaac Newton (Jacques Lacan
21991b, 154). Newton habe ,einen Zipfel Reales entdeckt® (Jacques Lacan
2017, 134). Dass Newton einen ,Zipfel“ entdeckt hat, scheint einerseits
darauf hinzuweisen, dass er letztlich hinter dem zurtckbleibt, was Lacan
als revolutionar erachtet, und andererseits erinnert es daran, dass man vom
Realen keine vollstindige Kenntnis erlangen kann.*” Lacan, der von den
Uberlegungen des Philosophie- und Wissenschaftshistorikers Alexandre
Koyré (1957) beeinflusst ist, deutet an, dass die mathematische Physik ein
Weltbild in Frage stellt, welches zu sehr an der Idee eines wohlgeordneten,
bedeutungsvollen Kosmos festhalt. Er beruft sich stattdessen auf einen
mit der mathematischen Physik moglich gewordenen ,Weg der kleinen
Gleichungen® (Jacques Lacan 2006b, 83), auch mit dem Hinweis, dass
es keine Formel fir das Geschlechtsverhiltnis geben kann. Die moderne
Wissenschaft beinhaltet ein Denken in Formeln, nicht in Bedeutungen:
»Ein Naturgesetz freilegen, das heifst eine bedeutungslose Formel freile-
gen® (Jacques Lacan 1997, 218-219). Anhand des Beispiels von Newtons
Naturgesetz der Gravitation sicht man, dass es Formeln gibt, die dem Rea-
len angehoren und daher der Vorstellungskraft zunichst Grenzen setzen
(Jacques Lacan 1988a, 26). ,Bedeutungslos® heifst in diesem Fall u. a., dass
die Bildung von mathematischen Theorien zur Erklarung bestimmter Pha-
nomene auf Basis abstrakter mathematischer Formeln erfolgt, die der em-

59 Lacans Denken ist nicht mit Newtons Denken gleichzusetzen. Lacans Vorstel-
lung des topologischen Raums entspricht z. B. nicht der Newton’schen Physik, so
Dragan Milovanovic (2004, 370).

253

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

pirischen bzw. experimentellen Bestitigung dieser Formeln vorausgehen.
Man macht sich anfinglich keine Vorstellung von der mit den Formeln
erfassenden Sache, weil man ein Problem zuallererst innerhalb der Mathe-
matik 16st. Die mathematischen Formeln beschreiben so einen Bereich
reiner, zunachst von Bedeutung und Imagination befreiter Signifikanten
(bzw. Buchstaben). Die ritselhafte Logik der Formeln, die eine Naturer-
scheinung beschreiben sollen, hat Prioritit gegeniiber (der Beobachtung)
der Naturerscheinung selbst. Um der Illusion der imaginiren Kontrolle zu
entgehen, hilt Lacan die mathematische Formalisierung offenbar auch fiir
ein Ideal der Psychoanalyse (Jacques Lacan 21991b, 128). Seine zahlreichen
eigenen ,Matheme® weisen darauf hin (3, Sy, S,, a etc.).

Vorlaufig kann man sagen: Ein Reales bzw. ein Stiick des Realen (nicht
das Reale) kann nur tber den Weg der Formalisierung entdeckt werden,
wobei es hier Grenzen gibt. Doch was besagt z. B. Newtons Gravitations-
gesetz aus Lacans Sicht? Einer bekannten Anekdote zufolge salf Newton
angeblich unter einem Apfelbaum, als ein Apfel vom Baum - oder sogar
auf seinen Kopf - fiel und er so auf den Gedanken der Gravitation kam.
Newtons revolutionire Hypothese sei, ,,dafd das astrale es drebt sich dasselbe
sei wie fallen“ (Jacques Lacan 21991b, 154; Hervorhebung im Original).
Die Gravitation lenkt nicht nur die Bewegung von Himmelskorpern, son-
dern bewirkt auch das Fallen des anekdotischen Apfels vom Baum. Hier
sticht anscheinend die Entsprechung von Drehen und Fallen ins Auge. Die
Vorstellung eines Kreisens von Himmelskorpern hat es schon lange vor
Newton gegeben, doch nun zeigt sich, dass Korper gemif der gleichen
Gesetzmafligkeit, welche die Bahnbewegungen der Planeten bewirkt, auch
fallen, und zwar den Menschen manchmal auf den Kopf.

Dennoch gibt es auch nach der (vermeintlichen) kopernikanischen
Revolution immer noch eine verbreitete ,sphirische® Weltauffassung
(Jacques Lacan 21991b, 47). Halten Revolutionen ihre Versprechen? Viele
Menschen leben nach der Vorstellung der zirkuliren Bewegung, also dass
sich die Welt rund dreht (Jacques Lacan 2006b, 67). Doch die Welt (mon-
de) dreht sich insofern nicht rund, weil sie durch bestimmte Dinge unwelt-
lich (zmmonde) wird (ebd.). Im Hinblick auf das Unbewusste des Subjekts
bedeutet dies: Die Signifikanten konstituieren zwar unsere Wirklichkeit,
unsere ,, Welt“, aber es ist keine Welt, die ganzlich in (symbolisch) geord-
neten Bahnen verlauft oder eine (imaginire) Kontrolle tber diese Welt
impliziert. Hier gibt es kein selbstmachtiges Subjekt. Das Wortspiel mit
SWelt“ (franz. monde) ist vielsagend, weil das franzdsische Wort immonde
im Deutschen so viel wie unrein, schmutzig oder widerwartig bedeutet.
Wie auch das Mobiusband und der Torus zeigen, gehen das Innere und

254

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Das Tier und die ,,Blodbeit* des Signifikanten

das Aufere der subjektiven Existenz ineinander tber; das Innen liegt im
Aufen (siche Kap. 3.3.4). Das ideale und reine Selbst, welches als sphi-
renartige Figur seinen eigenen festen Kern umschliefen wiirde, gibt es
nicht. Es geht damit auch um das Reale, das sich unmoglich verhalt, weil
es sich ,nicht benimmt®, also keinen Regeln folgt. Wie bereits erwihnt,
macht das Reale keine Lust (Jacques Lacan 2017, 82). Die Behauptung der
sUnweltlichkeit“ steht in Verbindung zu Johannes Kepler, der fiir Lacan
insofern ein weiterer wichtiger Name in der modernen Wissenschaft ist,
als er gezeigt hat, dass die Bewegungen der Planeten in elliptischen, nicht
in kreisformigen Bahnen verlaufen (Jacques Lacan 1988a, 32; 21991b, 48).
Statt eines idealen Kreises gibt es eine elliptische Verzerrung. Das Sich-
rund-Drehen im Sinne eines reibungslosen Ablaufs oder zweckgebunde-
nen Funktionierens und Gelingens ist gleichzeitig ein Fallen, ein Hinken,
ein Fehlschlag, ein Trauma — wie die Beule an Newtons Kopf beweisen
konnte.

Dem Subjekt der Psychoanalyse ergeht es demnach wie dem Subjekt
der modernen Wissenschaft: Beide sind mit einem Realen konfrontiert,
das sich nicht ginzlich kontrollieren, deuten und verstehen lasst (wortiber
sich keine oder nur vage Hypothesen bilden lassen), sondern das sich in
bestimmten ,Zusammenstofen® mit dem anscheinend Unsinnigen zeigt.
Auch Lacans Sprechen deutet in diese Richtung. Seine Bemerkungen tber
Tiere und seine Wortspiele sind wie kleine ,Eruptionen®, meint Buse
(2017). Darin findet sich wiederum ein Hinweis auf die psychoanalytische
Praxis: Das Wissen muss da befragt werden, wo es ist, und zwar im
Unbewussten als dem Lager bzw. der Reserve der lalangue (hier S,), die
das (korperliche) Individuum affiziert und zugleich die Voraussetzung
der Entstehung des von den Signifikanten geteilten Subjekts ist (Jacques
Lacan 21991b, 154-156). Um etwa in der Deutung von Symptomen die
»Wahrheit® des unterstellten Subjekts entziffern zu kénnen, muss man
sich auch auf die Grenzen des Deutbaren und Sinnvollen einlassen und
den augenscheinlichen ,,Blodheiten“ der Analysantin oder des Analysanten
Gehor schenken.

Allerdings sicht man, dass die spateren Theorien Lacans von zwei Seiten
gepragt sind: Einerseits gibt es (immer noch) einen starken Fokus auf
mathematische Formalisierung (als Matheme), andererseits steht dem die
Theorie der lalangue sowie Lacans eigener Sprechstil gegentber, also das
Ungeordnete, Mehrdeutige und Poetische in seinen Wortspielen (Slavoj
Zizek 2014b, 634). Auch die Topologie der Knoten bewegt sich ein Stiick
weit von dem weg, was sich mittels Mathemen an Wissen vermitteln lasst
(Elisabeth Roudinesco 2011, 350-377). Lacan hat ,etwas Unberechenba-

255

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

res“ (Michael Turnheim 2009, 231). Auf Lacans Theorien bezogen bedeu-
tet dies, dass die Formalisierung bzw. Symbolisierung bei der lalangue und
dem Realen des Unbewussten eben auf bestimmte Grenzen stoft. Lacans
Annahme, dass man nur Zipfel des Realen entdeckt, geht eigentlich eben-
so in diese Richtung.

Auch in der Begegnung mit Tieren bzw. in der Mensch-Tier-Bezichung
stofSt das Subjekt auf das Reale und den realen Aspekt der Signifikanten.
Dabei kann das Reale auf verschiedene Weise interpretiert werden: als
ein Hindernis, das einer harmonischen und erfilllenden Beziehung zu
Tieren im Wege steht; als etwas Begehrenswertes und Faszinierendes —
oder aber Gefahrliches — am Tier, das fremd ist oder sich nicht in Worte
fassen lasst; als ein nach menschlichen Mafstiben unsinniges und von
komischen Effekten begleitetes Moment im tierlichen Verhalten. Wie ist
damit umzugehen? Der im Hinblick auf das Geniefen mehrdeutige Signi-
fikant , Tier* wird z. B. im Rahmen einiger tierethischer Argumente zum
Teil einer normativen Sprache, die Ordnung und Eindeutigkeit schafft:
Aus dem Signifikanten wird ein tierliches Individuum mit benennbaren
Eigenschaften und moralischen Rechten, das in dem, was wirklich zihlt,
anscheinend wie wir ist. Um den moralischen Anthropozentrismus und
die Inkonsistenzen in der Mensch-Tier-Bezichung zu tberwinden, wird
das Imaginare auf Kosten der Berticksichtigung des Realen (als Sinn-aufSer-
halb) zum Mafstab tierethischer Diskussionen. Entgegen der méglichen
Annahme, das Lacan’sche Werk trage z. B. nichts zur posthumanistischen
oder postanthropozentrischen Debatte in der Umweltethik bei, versucht
z. B. auch Kevin Andrew Spicer (2018) klarzustellen, dass gerade Lacans
Begriff des Realen — bzw. des ,,Buchstabens im Realen - fiir diese Debatte
sehr wohl wichtig ist. Dies weise den Weg hin zu einem weniger vom
Imaginiren gepriagten Denken auch in den Humanities. Lacans Theorie
des Realen demonstriere, inwiefern wissenschaftliches Wissen eine trauma-
tische und destabilisierende Wirkung z. B. auf das menschliche Selbstbild
haben konne (ebd., 104-105).

Tierethische Uberlegungen zu moralisch problematischen Verhaltens-
weisen im Umgang mit Tieren beinhalten aus Lacan’scher Sicht die An-
nahme, dass Sprache und Signifikanten eine negative Wirkung auf die
Tiere selbst haben, etwa auf Versuchstiere. Sein Hinweis auf die Hunde
in Pawlows Experimenten, die von den Signifikanten gezeichnet werden,
verdeutlicht dies (Jacques Lacan 2006¢, 400-401; siche Kap. 4.5.3.4): Paw-
lows Hunde werden fiir den Erkenntnisgewinn manipuliert und benitzt
(Hub Zwart 2018). Doch dieses Beispiel sowie die Beispiele der Bienen
und Ratten zeigen auch: Tiere bzw. die Rollen, die wir Tieren zusprechen,

256

hittps://deLorg/10.5771/5783748031980-236 - am 13.01.2026, 11:54:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

