
 

Aufgedrängte Gefühle? 

 

 

 

Ein weit verbreiteter Vorbehalt dagegen, Kitsch Reflexivität zuzuschreiben, 

liegt darin: Vermeintlich ist es Kitsch nur darum zu tun, das Publikum zu 

überwältigen, ihm Gefühle aufzuzwingen, sodass es keine Wahl hat und 

weinen muss. Scheinbar versucht er eine bloß sinnliche Wirkung zu errei-

chen und sich der Zielgruppe auf diese Weise zu bemächtigen – möglichst 

unmittelbar, nicht vermittelt durch etwaige Reflexivität.
24

 Diese Ansicht 

geht auf die philosophische Ästhetik zurück, unter anderem auf Immanuel 

Kants Unterscheidung von »Reflexions-Geschmack« und »Sinnen-

Geschmack«, wie im Folgenden nachgezeichnet werden soll. Die Art, in 

der sich die Kitsch-Debatte auf solche Positionen der Ästhetik bezieht, wird 

zu hinterfragen sein. 

Bereits Jochen Schulte-Sasse hat vor Augen geführt, dass sich Kitsch-

Kritik allgemein viele Begründungsmuster aus dem letzten Drittel des 18. 

Jahrhunderts zu eigen macht.
25

 Auch wenn man nachvollziehen möchte, 

wie im Besonderen das Verhältnis von Kitsch und Reflexivität gedacht 

wird, lohnt es sich, beim ausgehenden 18. Jahrhundert anzusetzen, vor al-

lem bei Kants Kritik der Urteilskraft. Kant bestimmt ästhetische Erfahrung 

als eine wesentlich reflexive: »Die Selbstreflexion der Urteilskraft ist nach 

Kant die notwendige Voraussetzung dafür, dass ein Subjekt einen Gegen-

stand in ästhetischer Weise erfahren kann.«
26

 Was hingegen für Kant nicht 

                                                   

24  Vgl. J. Genz: Diskurse der Wertung, S. 51. 

25  J. Schulte-Sasse: Die Kritik an der Trivialliteratur seit der Aufklärung. 

26  Andrea Kern: »Zwei Seiten des Verstehens. Die philosophische Bedeutung von 

Kunstwerken«, in: Eva Horn, Bettine Menke, Christoph Menke (Hrsg.): Litera-

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

in Frage kommt, ist, dass »ästhetische Kunst, als schöne Kunst«, nur »Sin-

nesempfindung« statt »reflektierende[r] Urteilskraft [...] zum Richtmaße 

hat«.
27

 Zur Empfindung müssen »Momente der Reflexion« hinzutreten, 

»die es erlauben, den subjektiven Eindruck in einer Gültigkeit beanspru-

chenden Form kommunizierbar zu machen«.
28

 Entsprechend unterscheidet 

Kant scharf zwischen »Sinnen-Geschmack« und »Reflexions-Geschmack«: 

Während jeder für sich ausmacht, was ihm angenehm ist, und insofern sei-

nen privaten »Sinnen-Geschmack« hat, legt man hingegen seine Urteile 

über Schönheit, die erst durch den »Reflexions-Geschmack« zustande 

kommen, auch anderen nahe.
29

 Kant geht davon aus, dass »jedermann auch 

von selbst so bescheiden ist«, die Urteile des »Sinnen-Geschmacks« nur für 

sich selbst zu fällen und keine allgemeine Zustimmung zu verlangen, »ob 

sich gleich wirklich öfter eine sehr ausgebreitete Einhelligkeit auch in die-

sen Urteilen vorfindet«.
30

 Diese Bescheidenheit aber wird durch die Ästhe-

tik nicht nur vorgefunden, sondern zugleich auch angeraten, wenn Kant be-

gründet, dass nur die Urteile des »Reflexions-Geschmacks« einen Streit 

lohnen, die des »Sinnen-Geschmacks« hingegen nicht. Der »Sinnen-

Geschmack« wird nicht, wie der »Reflexions-Geschmack«, in einem Forum 

für Auseinandersetzungen angesiedelt, in dem man seine jeweilige Sicht-

weise auch anderen empfehlen könnte; er erlangt in dieser Hinsicht keine 

                                                   

tur als Philosophie – Philosophie als Literatur. München: Fink 2006, S. 57–79, 

hier S. 59. Vgl. auch Christoph Menke: Die Souveränität der Kunst. Ästhetische 

Erfahrung nach Adorno und Derrida. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 30f.; 

Ch.M.: Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie. Mit einem neuen 

Vorwort. Berlin: Suhrkamp 2017, S. 99–101. 

27  Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, Erster Teil, Erster Abschnitt, Zweites 

Buch, § 44. Werkausgabe. Bd. 10, hrsg. von Wilhelm Weischedel. 2. Aufl. 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, S. 240. 

28  Konrad Paul Liessmann: Ästhetische Empfindungen. Eine Einführung. Wien: 

Facultas 2008, S. 28. 

29  I. Kant: Kritik der Urteilskraft, Erster Teil, Erster Abschnitt, Erstes Buch, § 7 u. 

8, S. 125–131. Vgl. dazu Konrad Paul Liessmann: Schönheit. Wien: Facultas 

2009, S. 34. 

30  I. Kant: Kritik der Urteilskraft, Erster Teil, Erster Abschnitt, Erstes Buch, § 8, S. 

128. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUFGEDRÄNGTE GEFÜHLE? | 25 

 

 

Geltung. Die Urteile des »Sinnen-Geschmacks« werden als indiskutabel, 

als nicht diskussionswürdig herabgesetzt. 

Damit die Urteile des »Reflexions-Geschmacks« mit dem Anspruch 

einhergehen können, verallgemeinerbar zu sein, dürfen sie nicht von Pri-

vatbedingungen abhängig sein, zum Beispiel nicht von persönlichen Vor-

lieben für irgendwelche Farben oder Klänge. Nach Kant kommt nicht in 

Betracht, dass Reize und Rührungen den Ausschlag geben: »Der Ge-

schmack ist jederzeit noch barbarisch, wo er die Beimischung der Reize und 

Rührungen zum Wohlgefallen bedarf, ja wohl gar diese zum Maßstabe sei-

nes Beifalls macht.«
31

 

Der Vorbehalt gegen »Reize und Rührungen« – eine bei Kant wieder-

kehrende Begriffskombination,
32

 die unter anderem durch die Alliteration 

selbst Reizcharakter hat und in dieser Weise auf der Ebene der Signifikan-

ten etwas vom Bezeichneten darstellt – dieser Vorbehalt ist in der weiteren 

Geschichte der Ästhetik bis hin zur Kitsch-Diskussion einflussreich. Ein 

Publikum, dessen Urteile abhängig sind von »Reizen und Rührungen« – 

und ein solches Publikum ist aus üblicher Sicht das von Kitsch –, hat in äs-

thetischen Debatten vermeintlich nicht mitzureden. Es mag noch so sehr 

darauf bestehen, dass es mit seinen Empfindungen das jeweilige Werk in-

tensiv erlebt – angeblich darf die lediglich sinnliche Wirkung nicht zählen 

bei ästhetischen Urteilen. 

Oft hält man die Empfindungen des Kitsch-Publikums für etwas ›Nie-

deres‹ gegenüber der Reflexion als etwas ›Höherem‹. Kants Unterschei-

dung von »Sinnen-Geschmack« und »Reflexions-Geschmack« wird dann 

auf einer vertikalen Achse entfaltet. Wolfgang Welsch zum Beispiel spricht 

von »zwei Niveaus: d[em] Erdgeschoß des Sinnen-Geschmacks und d[em] 

Obergeschoß des Reflexions-Geschmacks«.
33

 Auf der niederen Ebene wird 

die »Sinnenlust« angesiedelt, die »von vitalen Interessen bestimmt« ist, 

während hingegen im höheren, vornehmeren Geschoss, dem Piano nobile, 

                                                   

31  Ebd., Erster Teil, Erster Abschnitt, Erstes Buch, § 13, S. 138 (Hervorhebung im 

Text). Vgl. auch Dieter Teichert: Immanuel Kant: »Kritik der Urteilskraft«. Ein 

einführender Kommentar. München: Fink 1992, S. 39 u. S. 100. 

32  Vgl. K.P. Liessmann: Ästhetische Empfindungen, S. 38. 

33  Wolfgang Welsch: »Ästhet/hik. Ethische Implikationen und Konsequenzen der 

Ästhetik«, in: Christoph Wulf, Dietmar Kamper u. Hans Ulrich Gumbrecht 

(Hrsg.): Ethik der Ästhetik. Berlin: Akademie 1994, S. 3–22, hier S. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

die »Lust eines reflexiven Wohlgefallens oder Mißfallens« ihren Ort hat.
34

 

Dabei handelt es sich nicht um eine »Lust am Gegenstand«, vielmehr um 

eine »vom Gegenstand abgezogene Lust an der Reflexion«.
35

 Dazu erklärt 

Welsch: »Wir haben es hier mit der Geburtsstätte eines spezifisch ästheti-

schen Sinns zu tun« – ästhetisch nämlich werden Gegenstände nicht wie 

von der primären Empfindung »nach Vitalkriterien« beurteilt – »etwa als 

aufreizend oder wohlschmeckend oder ekelerregend« –, sondern »nach Re-

flexionskriterien, also beispielsweise als schön, wohlgefällig und harmo-

nisch oder als abstoßend, häßlich und gestört«.
36

 An diesem Zitat wird noch 

einmal deutlich, wie zwischen bloßer Empfindung und Reflexion eine Ab-

grenzungslinie gezogen wird, die den Eindruck erweckt, beide Seiten ließen 

sich markant voneinander unterscheiden. 

Zu fragen wäre allerdings, ob diese Unterscheidung als Zwei-Seiten-

Form dazu ausreicht, die denkbare Vielfalt von Reflexionsansätzen zu er-

fassen. Kaspar Maase gibt zu bedenken: 

 

Aus der Perspektive empirischer Forschung wird man [...] wohl nicht mit einer binä-

ren Unterscheidung – reflexiv/nichtreflexiv – arbeiten; sondern mit einer graduellen 

Steigerung jener Reflexivität zu tun haben, die schon im (ausgesprochenen oder nur 

gedachten) Kommentar »Oh wie schön!« wirkt und die auf jeder sinnlichen Lust-

empfindung unendlich viele Stockwerke der Meta-Reflexion zu errichten vermag 

(ich genieße es, mich dabei zu beobachten, wie ich mich daran freue, erkannt zu ha-

ben, dass im Geschmack des Rotweins auch eine Ledernote zu finden ist).
37

 

 

Empirische Untersuchungen, die, wie von Maase angeregt, den Fokus auf 

solche verschiedenen Grade von Reflexivität richten, werden auch die di-

versen Arten des Vergnügens am Kitsch nicht vorschnell als schlechthin 

                                                   

34  Ebd., S. 5. 

35  Wilhelm Amann: »Die stille Arbeit des Geschmacks«. Die Kategorie des Ge-

schmacks in der Ästhetik Schillers und in den Debatten der Aufklärung. Würz-

burg: Königshausen & Neumann 1999, S. 33.  

36  Vgl. W. Welsch: »Ästhet/hik«, S. 5f. 

37  Kaspar Maase: Das Recht der Gewöhnlichkeit. Über populäre Kultur, hrsg. von 

Anke te Heesen, Reinhard Johler, Bernhard Tschofen. Mit einem Nachwort von 

Brigitta Schmidt-Lauber. Tübingen: Tübinger Vereinigung für Volkskunde 

2011, S. 260. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUFGEDRÄNGTE GEFÜHLE? | 27 

 

 

nicht-reflexiv einschätzen. Vielmehr wird es entsprechenden Studien darum 

gehen, jegliche Anzeichen von Reflexivität zu berücksichtigen, und dann 

zählen bereits Ausrufe wie der von Maase genannte: »Oh wie schön!« Äs-

thetik und Kunstkritik achten jedoch traditionell nur selten auf solche Nu-

ancen der Reflexivität von Kitsch-Erfahrungen – zu sehr ist man gewöhn-

lich darum bemüht, jene Abgrenzungslinie zu zeichnen zwischen dem re-

flexiven, anerkannten Wohlgefallen einerseits und dem vermeintlich nicht-

reflexiven, herabgesetzten Wohlgefallen andererseits.
38

 Um die Besonder-

heit der auf der ersteren Seite angesiedelten Kunst-Erfahrung zu behaupten, 

betrachtet man das Kitsch-Erlebnis auf der letzteren Seite als bloß sinnlich, 

als nicht durch irgendeine Art von Reflexivität gebrochen. 

In großen Teilen der Kitsch-Diskussion wird das sogenannte Geistige, 

die Vernunft oder das Denken als Gegeninstanz zur Kraft der Sinnlichkeit 

hingestellt.
39

 Johannes Elema beispielsweise erklärt: 

                                                   

38  Zu den Ausnahmen, bei denen Kitsch- und Kunst-Erfahrung nicht mit der 

zweiwertigen Logik des Entweder-Oder gegenübergestellt werden, gehört Erwin 

Ackerknechts Konzeption von Kitsch als kulturelle[m] Übergangswert: Acker-

knecht bemerkt, dass Kitschwerke beim »vorkünstlerischen« Leser sehr ähnliche 

Wirkungen haben können wie Kunstwerke beim ästhetisch überaus gebildeten. 

Ein derartiges Kitscherlebnis sei, wenn auch nicht als »künstlerisch«, so doch 

immerhin als »kunstoid« zu bezeichnen. Erwin Ackerknecht: Der Kitsch als kul-

tureller Übergangswert. Bremen: Verein Deutscher Volksbibliothekare 1950, S. 

11. Vgl. dazu K. Maase: »Kitsch als ›Übergangswert‹?« 

39  Dadurch werden wiederum überkommene ästhetische Prinzipien fortgeschrie-

ben, unter anderem aus Schillers Briefen »Über die ästhetische Erziehung des 

Menschen«: In diesen heißt es, ein Kunstwerk lasse »Sinnlichkeit und Vernunft 

zugleich tätig« sein, sodass beide »ihre bestimmende Gewalt gegenseitig aufhe-

ben«; das Gemüt gehe dann, anstatt »genötigt« zu werden, in »eine freie Stim-

mung« über. Friedrich Schiller: »Über die ästhetische Erziehung des Menschen 

in einer Reihe von Briefen«, in: F.S.: Werke und Briefe in 12 Bdn., hrsg. von Ot-

to Dann u.a. Bd. 8: Theoretische Schriften. Hrsg. von Rolf-Peter Janz unter Mit-

arb. von Hans Richard Brittnacher, Gerd Kleiner u. Fabian Störmer. Frankfurt 

a.M.: Deutscher Klassiker Verlag 1992, S. 556–676, hier S. 633 (Zwanzigster 

Brief, Hervorhebung im zitierten Text). Vgl. dazu Gerhard Plumpe: Ästhetische 

Kommunikation der Moderne. Bd. 1: Von Kant bis Hegel. Opladen: Westdeut-

scher Verlag 1993, S. 123f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

Das Kunstwerk fordert, wenn es künstlerisch und nicht kitschig erlebt wird, auch 

Anstrengung, Distanz und Überlegung, das stört oder unterbricht das Lustgefühl, es 

dämpft jedenfalls die Stärke des Gefühls. [...] Beim Kitsch-Erlebnis kann sich das 

Lustgefühl ungehindert entfalten [...]; daher die nicht wegzuerklärende Massenwir-

kung des Kitsches.
40

 

 

Weil zum »Kitsch-Erlebnis« angeblich weder »Anstrengung« noch »Dis-

tanz« oder gar »Überlegung« gehört, scheint es keine Instanz zu geben, die 

das »Lustgefühl« bei ihm hemmte beziehungsweise kontrollierte. Laut 

Elema ist das Gefühl von keinem einschränkenden Prinzip gemäßigt, das 

heißt maßlos. Doch lässt die Forschung mit derartigen Setzungen nicht all-

zu vorschnell die Möglichkeit außer Acht, dass beim »Kitsch-Erlebnis« 

durchaus eine Art von Kontrolle, von Einschränkung und von Mäßigung 

eine Rolle spielen könnte? Wie sollte das »Kitsch-Erlebnis« regelmäßig 

vorkommen können, wenn es sich nicht auf Prinzipien der Begrenzung, ja 

geradezu der Überprüf- und Beherrschbarkeit stützte? Zwar wird oft gesagt, 

dass jemand, der von Kitsch gerührt ist, die Beherrschung verliert, aber wä-

re es nicht denkbar, dass man sozusagen ›beherrscht die Beherrschung‹ 

aufgibt – nur für eine genau bestimmte Zeit und in einem ganz gewissen 

Grad? Damit solche Seiten des »Kitsch-Erlebnisses« in den Blick rücken 

können, wäre wiederum versuchsweise von Zwischenstufen der Reflexivi-

tät und von Wechselspielen der Distanz und Distanzlosigkeit auszugehen. 

Diese aber bleiben unberücksichtigt, wenn die Kitsch-Forschung sich 

auf ein Denken in den genannten Gegensätzen aus der Ästhetik festlegt. 

Friedrich Nietzsche schreibt in Menschliches, Allzumenschliches: »Die all-

gemeine ungenaue Beobachtung« sehe »in der Natur überall Gegensätze 

(wie z.B. ›warm und kalt‹), wo keine Gegensätze, sondern nur Gradver-

schiedenheiten« oder »Uebergänge« seien. Durch die »schlechte Gewohn-

heit« sei man dazu »verleitet« worden, »nun auch noch die innere Natur, 

die geistig-sittliche Welt, nach solchen Gegensätzen verstehen und zerlegen 

zu wollen«.
41

 Es lohnt sich, Nietzsches Überlegung einmal heuristisch in 

                                                   

40  Johannes Elema: »Der Kitsch als Randerscheinung der Kunst«, in: Orbis littera-

rum 21 (1966), S. 17–38, hier S. 27. 

41  Friedrich Nietzsche: »Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch für freie 

Geister. Zweiter Band«, in: F.N.: Menschliches, Allzumenschliches I und II. 

Krit. Studienausg., hrsg. von Giorgio Colli u. Mazzino Montinari. Bd. 2. 2., 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUFGEDRÄNGTE GEFÜHLE? | 29 

 

 

der Kitsch-Forschung aufzugreifen, um über die althergebrachten Gegen-

satzbildungen, wie ›Distanz versus Distanzlosigkeit‹, ›eingeschränktes ver-

sus uneingeschränktes Gefühl‹, hinauszugelangen. 

Nicht nur überkommene Vorstellungen vom Kitsch-Erlebnis sind auf 

diese Weise hinterfragbar, sondern auch Annahmen über den Kitsch-

Gegenstand. Dieser wird in der Forschung und Kritik ebenfalls häufig auf 

etwas rein Sinnliches reduziert, sodass abermals Nuancen, Gradverschie-

denheiten oder auch Verbindungen zwischen dem Sinnlichen und dem so-

genannten Geistigen außer Acht gelassen werden. Laut Elmar Waibl zum 

Beispiel »erschöpft sich« der Kitsch-Gegenstand »im Sinnlich-Emotiona-

len« und »ist deshalb geistig bedeutungslos«.
42

 Üblicherweise gilt Kitsch 

als Zumutung von Reizen;
43

 oft ist auch zu hören, dass er sich im Unter-

schied zu Kunst »von vornherein auf den Stoff« konzentriere und »archi-

tektonische Formen als überflüssig oder gar störend« vernachlässige.
44

 Ju-

lius F. Glück etwa sieht im Kitsch die »ewige Versuchung der bloßen Stoff-

lichkeit«
45

 und für Richard Egenter ist Kitsch dadurch gekennzeichnet, dass 

»man sich hier [...] um das dem Erleben unmittelbar Zusagende« bemühe; 

                                                   

durchges. Aufl. Berlin, New York: de Gruyter 1988, S. 367–704, hier S. 582 

(»Zweite Abtheilung: Der Wanderer und sein Schatten«, Aphorismus 67). 

42  Elmar Waibl: »Zwischen Ästhetik und Anästhesie. Kunst, Kitsch und Pornogra-

phie – Versuch einer Definition«, in: Neue Zürcher Zeitung (Internationale Aus-

gabe) Nr. 254 vom 30./31.10.2004, S. 45. 

43  Zur Verwendung des Begriffs ›Reiz‹ in der Kitsch-Diskussion vgl. die kriti-

schen Überlegungen bei Th. Hecken: Theorien der Populärkultur, insbes. S. 95: 

»Die eigenen Formulierungen oder solche, die ihm gefallen, bezeichnet der Kri-

tiker des schlechten Geschmacks nie als Reiz, weil er mit dem Begriff des Rei-

zes eine automatisch durchschlagende, ferngesteuerte Wirkung verbindet; die 

eigenen Anschauungen jedoch sieht er als Produkt und Medium selbständiger 

Überlegungen an.« 

44  Vgl. Jochen Schulte-Sasse: Literarische Wertung. 2., völlig neu bearb. Aufl. 

Stuttgart: Metzler 1976, S. 11. 

45  Julius F. Glück: »Die Gelbgüsse des Ali Amonikoyi. Ein kunstmorphologischer 

Beitrag zur Frage des Kitsches bei den Naturvölkern«, in: Jahrbuch des Linden-

Museums, Stuttgart. NF, Bd. 1. Heidelberg: Vowinckel 1951, S. 27–71, hier S. 

68. Vgl. zu diesem und dem folgenden Beispiel J. Schulte-Sasse: Literarische 

Wertung, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

es gehe um »die Oberfläche«, man antworte »nicht auf den inneren Gehalt 

des zu Gestaltenden«, sondern erstrebe »einen bestimmten Zweck kurz-

schlüssig«.
46

 

Als besonders einschlägiger Beitrag auf dieser Linie kann Killys »Ver-

such über den literarischen Kitsch« gelten: Gemäß Killy ist die »Absicht« 

literarischen Kitschs »vorzüglich auf Reiz gerichtet«, auf »Gefühlserregt-

heit«.
47

 So komme es zu einer »Kumulation« der Reize, bei der es nur um 

»die Wirkungen des Augenblicks« gehe.
48

 Wer Kitsch produziere, versuche 

einen »vergehende[n] Reiz« jeweils »durch einen anderen aufs neue« zu 

setzen, das heißt »durch Kumulation und Repetition [...] die Effekte so an-

haltend und den Reiz so wirksam als möglich« zu erhalten.
49

 Dabei vermö-

ge »die Anschauung« nicht »etwas festzuhalten oder das Wort eine eigent-

liche Vorstellung zu bestimmen«; vielmehr werde »alles [...] einander an-

genähert im Fluß lyrisierender Reize, der die Bestimmtheit von Worten und 

Dingen« letztlich auflöse. Zum Beispiel bemerke man es kaum, wenn in der 

Kitsch-Erzählung Sommer mit Winter vertauscht werde.
50

 Aus Killys Sicht 

verlangen die Reize dem Publikum nicht ab, dass es größere (Form-) 

Zusammenhänge beachtet.
51

 Mit solchen Annahmen werden in der Kitsch-

Diskussion überkommene Entgegensetzungen von Sinnlichkeit und Geist 

fortgeschrieben und Kitsch-Objekte nur der ersteren Seite zugeordnet.
52

 

                                                   

46  Richard Egenter: Kunst und Kitsch in der Literatur. München: St. Michaelsbund 

zur Pflege des katholischen Schrifttums in Bayern [1958], S. 12. 

47  W. Killy: »Versuch über den literarischen Kitsch«, S. 11. 

48  Ebd., S. 14. 

49  Ebd., S. 11. 

50  Ebd., S. 11–13. 

51  Vgl. dazu J. Schulte-Sasse: Literarische Wertung, S. 5. 

52  Der skizzierte Strang der Kitsch-Diskussion ist einer von denjenigen, die sich 

nach Schulte-Sasse bis hin zur Ästhetik des ausgehenden 18. Jahrhunderts zu-

rückverfolgen lassen, etwa zu Schiller, der den »ethischen Dualismus von Geist 

und Sinnlichkeit auf die Ästhetik« überträgt. J.Sch.-S.: Die Kritik an der Trivial-

literatur, S. 74. – Parallelen zu Killys Beschreibung des Publikums, das von 

Reizen eingeschläfert wird, finden sich beispielsweise in Eduard Hanslicks Mu-

sikästhetik: Hanslick erklärt, dass viele sich zu Musik »nicht anschauend, son-

dern pathologisch« verhalten: »ein stetes Dämmern, Fühlen, Schwärmen, ein 

Hangen und Bangen in klingendem Nichts. [...] Halbwach in ihren Fauteuil ge-

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUFGEDRÄNGTE GEFÜHLE? | 31 

 

 

Im Zuge dessen erlangt Kitsch den Ruf, nicht-reflexiv zu sein. Nach 

Wilhelm Emrich zum Beispiel ist er dadurch gekennzeichnet, »daß in ihm 

Gefühle, Stimmungen [...] ungebrochen direkt, d.h. unreflektiert zum Aus-

druck gelangen«.
53

 Reflexivität schließt Mittelbarkeit oder Vermittlung ein 

und lässt somit – bis zu welchem Grad auch immer – Distanz aufkommen. 

Beruhte Kitsch auf Reflexivität, könnte er dem Publikum Reize etwa nicht 

nur bieten, sondern auch anbieten – insoweit wäre es am Publikum, sich zu 

ihnen in ein Verhältnis zu setzen und zu entscheiden, ob und in welchem 

Maße es sich auf sie einließe. Wären bei Kitsch solche Mechanismen aus-

zumachen, würde fraglich, ob Kunst und Kitsch sich nach dem zweiwerti-

gen Schema reflexiv/nicht-reflexiv trennscharf voneinander abgrenzen lie-

ßen; stattdessen kämen auch hier Übergänge und Zwischenstufen zum Vor-

schein. 

Solche Nuancen ignorierend, beanspruchen Kritik sowie Forschung 

lange, Kunst und Kitsch auseinanderhalten zu können, und zwar gerade mit 

Blick auf die Absichten, die diesen jeweils zugrunde liegen: Im Gegensatz 

zu Kunst trachte Kitsch danach, mit Reizen das Publikum möglichst un-

weigerlich zu lenken und gezielt auf dieses einzuwirken. Damit steht Kitsch 

in einem ähnlichen Ruf wie Rhetorik – als etwas, mit dem man Zwecke 

verfolgt und sich bemüht, das Publikum emotional zu beeinflussen. Kant 

erklärt in seiner Kritik der Urteilskraft, »Rednerkunst« sei nicht zu achten, 

da man bei dieser versuche, »sich der Schwächen der Menschen zu seinen 

                                                   

schmiegt, lassen jene Enthusiasten von den Schwingungen der Töne sich tragen 

und schaukeln, statt sie scharfen Blickes zu betrachten. Wie das stark und stär-

ker anschwillt, nachläßt, aufjauchzt oder auszittert, das versetzt sie in einen un-

bestimmten Empfindungszustand, den sie für rein geistig zu halten so unschul-

dig sind.« E.H.: Vom Musikalisch-Schönen. Ein Beitrag zur Revision der Ästhe-

tik der Tonkunst. Unveränd. reprogr. Nachd. der 1. Aufl., Leipzig 1854. Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1965, S. 70–72. Vgl. dazu Alexander 

Wilfing: Re-Reading Hanslick’s Aesthetics. Die Rezeption Eduard Hanslicks im 

englischen Sprachraum und ihre diskursiven Grundlagen. Wien: Hollitzer 2019, 

insbes. S. 294–299. 

53  Wilhelm Emrich: Zum Problem der literarischen Wertung. (Akademie der Wis-

senschaften und der Literatur in Mainz. Abhandlungen der Klasse der Literatur. 

Jg. 1961. Nr. 3.) Wiesbaden: Verlag der Akademie der Wissenschaften und der 

Literatur in Mainz in Kommission bei Franz Steiner 1961, S. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

Absichten zu bedienen«.
54

 Im Bereich des Ästhetischen muss man sich, so 

ein verbreiteter Grundsatz im Anschluss an Kant, gegen derartige Verein-

nahmungen zur Wehr setzen. Entsprechend ist in Diskussionen über Kitsch 

und Kunst oft das auf Goethe zurückgehende
55

 geflügelte Wort zu hören: 

»Man merkt die Absicht und man wird verstimmt.«
56

 Mit dem Satz lässt 

sich ein hochkulturelles Prinzip auf den Punkt bringen: Es liegt in der Wei-

gerung, ein Werk hinzunehmen, das erkennbar darauf angelegt ist, den Ge-

fühlen des Publikums eine vorbestimmte Richtung zu geben. Laut Hermann 

Kurzke kann der Ausspruch wie ein »Hauptsatz der idealistischen Ästhe-

tik« aufgefasst werden, und zwar in diesem Sinne: »Die Worte der Poesie 

sollen nicht Instrumente zur Erzielung von Effekten, nicht Mittel zum 

Zweck sein (wie in der Rhetorik), sondern Zweck ihrer selbst, so wie nach 

Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten der Mensch nie bloß als Mit-

tel, sondern stets zugleich als Zweck angesehen werden muß«.
57

 

                                                   

54  I. Kant: Kritik der Urteilskraft, Erster Teil, Erster Abschnitt, Zweites Buch, § 

53, S. 267. 

55  In Goethes Torquato Tasso wird gesagt: »So fühlt man Absicht und man ist ver-

stimmt.« Johann Wolfgang von Goethe: Torquato Tasso. Ein Schauspiel. Zwei-

ter Aufzug, Erster Auftritt, V. 969, in: Goethes Werke, hrsg. im Auftrage der 

Großherzogin Sophie von Sachsen. 1. Abt., Bd. 10. Weimar: Hermann Böhlau 

1889, S. 144. 

56  Georg Büchmann: Geflügelte Worte. Der Citatenschatz des deutschen Volks. 6., 

verb. u. verm. Aufl. Berlin: Haude- und Spener’sche Buchhandlung 1871, S. 6. 

57  Hermann Kurzke: Thomas Mann. Epoche – Werk – Wirkung. Unter Mitarb. von 

Karsten Stefan Lorek. 4., überarb. u. aktual. Aufl. München: Beck 2010, S. 97. – 

Bei ihren Vorbehalten gegenüber »Absicht« greift Kitsch-Kritik indessen nicht 

nur auf Goethe zurück, sondern nicht zuletzt auch auf antike Texte wie den oft 

Platon zugeschriebenen Dialog Ion (zur in der Forschung strittigen Frage der 

Verfasserschaft und der Datierung vgl. Ernst Heitsch: »Die Argumentations-

struktur im Ion«, in: Rheinisches Museum für Philologie 133 [1990], S. 243–

259, insbes. S. 244–247). In dieser Schrift stehen Absicht und Berechnung in 

einem Spannungsverhältnis zu göttlicher Begeisterung (ἐνθουσιασμός). Zu-

nächst wird mit der Annahme gespielt, ein Rhapsode wie Ion könnte während 

seines Dichtungsvortrags von einer göttlichen Kraft ergriffen, entrückt, außer 

sich, nicht bei Besinnung (ἔμφρων) sein; Ion aber verrät dann, dass er sich bei 

einem solchen Vortrag durchaus auf die Situation besinnt und finanzielle Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fmfrwn&la=greek&can=e%29%2Fmfrwn0&prior=po/teron
https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fmfrwn&la=greek&can=e%29%2Fmfrwn0&prior=po/teron


AUFGEDRÄNGTE GEFÜHLE? | 33 

 

 

Dementsprechend lässt ein Publikum, das sich als anspruchsvoll ver-

steht, kaum zu, dass man sich seiner Gefühle planmäßig bemächtigt. Pierre 

Bourdieu zeichnet nach, dass der von der philosophischen Ästhetik zur 

Theorie erhobene ›reine‹ Geschmack sich dagegen verwahrt, von Gegen-

ständen durch deren sinnliche Wirkung eingenommen zu werden. Den auf-

dringlichen Reizen des ›Leichten‹, so einer der Grundsätze, darf sich der 

Mensch nicht schlechthin ausliefern, um seine Freiheit nicht zu verlieren; 

diese soll gerade auf der Distanz zu den Gegenständen beruhen.
58

 

Kitsch-Kritik, die sich dagegen wendet, dass man von Reizen überrum-

pelt, gesteuert und auf diese Weise zum willfährigen Mittel werden könnte, 

geht auf solche Prinzipien zurück.
59

 Nicht von ungefähr wird der Goethe-

Satz von der gefühlten Absicht und dem Verstimmtsein besonders viel in 

                                                   

winne kalkulierend zum Publikum hinschaut: »Ich [Ion, T.K.] sehe sie [die Zu-

schauer, T.K.] [...] jedesmal von oben von der Bühne her weinen und furchtbar 

dreinblicken und mitstaunen über das Gesagte. Denn ich muß sehr stark auf sie 

meine Aufmerksamkeit richten (δεῖ γάρ με καὶ σφόδρ᾽ αὐτοῖς τὸν νοῦν 

προσέχειν): wenn ich sie nämlich dahin bringe, daß sie weinend dasitzen, dann 

kann ich hinterher lachen, weil ich Geld einnehme, lachen sie aber, dann muß 

ich hinterher weinen, weil ich Geld einbüße« (Platon: Ion 535b–e. Grie-

chisch/deutsch, hrsg. von Hellmut Flashar. München: Heimeran 1963, S. 20–

23). Nach Axel Gellhaus steht dieses Bekenntnis »im krassen Widerspruch zu 

der wenige Zeilen zuvor beschriebenen Entrückung des Rhapsoden« (A.G.: En-

thusiasmos und Kalkül. Reflexionen über den Ursprung der Dichtung. Mün-

chen: Fink 1995, S. 44f.). Ion legt seinen Vortrag gezielt darauf an, Tränen flie-

ßen zu lassen, und betrachtet sie gleichsam als Einnahmequelle. Diese »Persi-

flage«, wie Goethe den Dialog nennt (J.W.G.: »Plato als Mitgenosse einer 

christlichen Offenbarung«, in: Goethes Werke, hrsg. im Auftrage der Großher-

zogin Sophie von Sachsen. 1. Abt., Bd. 41.2. Weimar: Hermann Böhlaus Nach-

folger 1903, S. 169–176, hier S. 171), wird von Harry Pross in der Kitsch-

Diskussion angeführt (H.P.: Medium »Kitsch« und Medienkitsch. [Abschieds-

vorlesung an der Freien Universität Berlin am 6. Juli 1983.] Berlin: Duncker 

und Humblot 1984, S. 10). 

58  Vgl. Pierre Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen 

Urteilskraft. Übers. von Bernd Schwibs u. Achim Russer. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1987, insbes. S. 757–767. 

59  Vgl. J. Schulte-Sasse: Literarische Wertung, insbes. S. 7–12. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dei%3D&la=greek&can=dei%3D0&prior=legome/nois
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%2Fr&la=greek&can=ga%2Fr0&prior=dei=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me&la=greek&can=me0&prior=ga/r
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C3&prior=me
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=sfo%2Fdr%27&la=greek&can=sfo%2Fdr%270&prior=kai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29toi%3Ds&la=greek&can=au%29toi%3Ds0&prior=sfo/dr%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5Cn&la=greek&can=to%5Cn0&prior=au)toi=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nou%3Dn&la=greek&can=nou%3Dn0&prior=to/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prose%2Fxein&la=greek&can=prose%2Fxein0&prior=nou=n
https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dei%3D&la=greek&can=dei%3D0&prior=legome/nois
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%2Fr&la=greek&can=ga%2Fr0&prior=dei=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me&la=greek&can=me0&prior=ga/r
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C3&prior=me
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=sfo%2Fdr%27&la=greek&can=sfo%2Fdr%270&prior=kai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29toi%3Ds&la=greek&can=au%29toi%3Ds0&prior=sfo/dr%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5Cn&la=greek&can=to%5Cn0&prior=au)toi=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nou%3Dn&la=greek&can=nou%3Dn0&prior=to/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prose%2Fxein&la=greek&can=prose%2Fxein0&prior=nou=n


34 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

der Kitsch-Diskussion zitiert.
60

 Sowohl die Kunst als auch den sie rezipie-

renden Menschen gilt es aus Sicht der Kritik davor zu schützen, bloß ins-

trumentalisiert zu werden. 

Schreibt man Kitsch Aufdringlichkeit zu, so liegt die Vorstellung nahe, 

er müsse geradezu dramatisch – nämlich wie ein Antagonist im Drama – 

abgewehrt und zurückgewiesen werden. Zahlreiche Stimmen in der Debatte 

betonen, wie mühsam es sei, den Verlockungen von Kitsch Widerstand zu 

leisten und Distanz zu erringen. Karl Markus Michel zum Beispiel bemerkt: 

 

[...] selbst einem, der sich gegen jede Infektion gefeit glaubt, laufen mitunter Tränen 

die Wangen hinab, obwohl er ganz genau weiß, welch erbärmliches Rührstück ihn 

da überwältigt. »Wirf den Kerl hinaus, er bricht mir das Herz« – des von einem Bitt-

steller bedrängten reichen Mannes Wort zu seinem Diener ist auch die Gebärde des 

Intellektuellen, wenn der Kitsch ihn heimsucht.
61

 

 

Bei der ausgemalten Szene mit dem zudringlichen »Bittsteller« kommen 

nur zwei Möglichkeiten in Betracht: ihn davonzujagen oder keinen Wider-

stand mehr gegen ihn leisten zu können (»er bricht mir das Herz«). Was 

damit jedoch nicht in den Blick rückt, ist die Möglichkeit, dass der Reiche 

beziehungsweise das Publikum von Kitsch in kontrollierter Weise (sich 

auf) ihn einlassen könnte. Um in der von Michel imaginierten Szene zu 

bleiben: Könnte es nicht sein, dass das Publikum, das Kitsch die Tür nicht 

versperrt, ihn nur in ein vorab bestimmtes Zimmer gelangen lässt und ledig-

lich für begrenzte Zeit? Diese Möglichkeit wäre zu berücksichtigen, wenn 

man versuchen will, die Aufnahme von Kitsch genauer zu beschreiben. 

Im Anschluss an Michel sieht Umberto Eco bei vielen Polemiken gegen 

Kitsch eine unterdrückte Sinnlichkeit im Spiel, »ähnlich der des Moralisten, 

der ein Bild der Obszönität anklagt und dabei dem Sog des Gegenstandes, 

                                                   

60  Siehe nur Erwin Ackerknecht: »Der Film als Kulturproblem«, in: E.A.: Licht-

spielfragen. Berlin: Weidmann 1928, S. 67–85, hier S. 80; E. Ackerknecht: Der 

Kitsch als kultureller Übergangswert, S. 8; Hans-Dieter Gelfert: Was ist Kitsch? 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2000, S. 27. 

61  Karl Markus Michel: »Gefühl als Ware. Zur Phänomenologie des Kitsches«, in: 

Neue Deutsche Hefte 6 (1959), H. 57, S. 31–48, hier S. 46. Vgl. dazu L. Giesz: 

Phänomenologie des Kitsches, S. 19f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUFGEDRÄNGTE GEFÜHLE? | 35 

 

 

dem er seine Verachtung bekundet, zu erliegen droht«.
62

 Hält man die Sinn-

lichkeit von Kitsch für gefährlich, kommt in Frage, ihn als Widersacher an-

zusehen und die Auseinandersetzung mit ihm nach Schemata des Streits, 

der Gegensätzlichkeit, des Entweder-Oder zu denken. Das vehemente Ab-

lehnen von Kitsch übergeht jedoch Nuancen wie die, dass das Publikum ihn 

möglicherweise nur unter – sei es auch noch so kleinen – Vorbehalten auf-

zunehmen braucht und beim Kitsch-Erlebnis noch ein Stück weit reserviert 

bleiben kann. 

Kitsch gilt als so zudringlich, dass häufig davon die Rede ist, welche 

Gewalt und Überwindung dazu notwendig sei, ihn abzuschütteln. Ludwig 

Giesz zum Beispiel nennt das Kitschige »penetrant«; auch das Wort »Kleb-

rigkeit« hält er für angemessen, um »die Haut-(Leib-)Nähe des Genüßli-

chen, seine [...] Gewebefreundlichkeit« zu bezeichnen.
63

 Rückt das Kitschi-

ge jemandem auf den Leib, lässt es sich nicht ohne Weiteres entfernen, so 

der Autor: »Nicht frei, mir das Fremde abzustreifen, ertrage ich es, oder ich 

schürfe meine Haut ab, indem ich es abkratze.«
64

 Nur mit Gewalt scheint 

das Ich sich von Kitsch lösen zu können, der angeblich keine ästhetische 

Distanz zulässt und ihm gleichsam kaum ›von der Pelle geht‹. Bei solchen 

Beschreibungen gerät wiederum die Möglichkeit zu wenig in den Blick, 

dass das Publikum eine Handhabe im Umgang mit Kitsch haben könnte – 

eine Handhabe, die das Anwenden jener Gewalt erübrigte. Ist es nicht 

denkbar, dass die »Klebrigkeit« nur von begrenzter Dauer sein könnte, dass 

Kitsch sozusagen nicht haften bliebe und dass die ihn Abnehmenden und 

Anbietenden just darüber bereits vorverständigt wären? Später soll noch 

ausführlicher die Hypothese begründet werden, dass Kitsch eine Art Pakt 

mit dem Publikum schließt – dass die Handhabbarkeit von Kitsch geregelt 

ist wie in einem Vertrag, der Spielräume und Grenzen des Rührenden ab-

steckt.
65

 

Um diesem Vertrag auf die Spur zu kommen, könnte man vor allem 

zwei verschiedene Wege einschlagen: Zum einen wäre es denkbar, empi-

                                                   

62  Umberto Eco: »Einleitung«, in: U.E.: Apokalyptiker und Integrierte. Zur kriti-

schen Kritik der Massenkultur. Übers. von Max Looser. Frankfurt a.M.: Fischer 

1984, S. 15–35, hier S. 26. 

63  L. Giesz: Phänomenologie des Kitsches, S. 41. 

64  Ebd. 

65  Siehe das Kapitel »Vom Pakt mit dem Kitsch«. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

risch vorzugehen und etwa diejenigen, die Kitsch aufnehmen, über ihren 

Umgang mit ihm zu befragen.
66

 Zum anderen könnte man sich vornehmen, 

Kitsch-Objekte daraufhin zu untersuchen,
67

 inwiefern sie sich auf sich 

selbst beziehen und sich reflexiv zum Gegenstand eines solchen Vertrags 

machen: Was bietet Kitsch seinem Publikum an, was verlangt er diesem 

ab? Welche Nähe beziehungsweise Distanz fordert er ein, an welche Be-

dingungen knüpft er die Möglichkeit, dass man durch ihn Gefühle erleben 

kann? Dieser zweite Weg wird in der vorliegenden Studie erprobt. Er führt 

zwar nicht zu Aussagen darüber, wie Kitsch tatsächlich auf ein Publikum 

                                                   

66  Zu berücksichtigen wären dabei unter anderem die am Cluster »Languages of 

Emotion« der Freien Universität Berlin sowie am Max-Planck-Institut für empi-

rische Ästhetik entstandenen Arbeiten, die sich mit dem Vergnügen an Trash 

beziehungsweise an traurigen und Wohlfühl-Filmen befassen: Keyvan Sark-

hosh, Winfried Menninghaus: »Enjoying trash films: Underlying features, view-

ing stances, and experiential response dimensions«, in: Poetics 57 (2016), S. 

40–54; Julian Hanich, Valentin Wagner, Mira Shah, Thomas Jacobsen, Winfried 

Menninghaus: »Why we like to watch sad films: The pleasure of being moved 

in aesthetic experiences«, in: Psychology of Aesthetics, Creativity, and the Arts 

8 (2014), H. 2, S. 130–143; Winfried Menninghaus, Valentin Wagner, Julian 

Hanich, Eugen Wassiliwizky, Thomas Jacobsen, Stefan Koelsch: »The Distan-

cing-Embracing model of the enjoyment of negative emotions in art reception«, 

in: Behavorial and Brain Sciences 40 (2017), e347, S. 1–63; Keyvan Sarkhosh, 

Winfried Menninghaus: »The feel-good film: Genre features and emotional re-

wards«, in: Projections: The Journal for Movies and Mind 15 (2021), H. 1, S. 

55–77 u. S. S1–S15. 

67  Es sei dahingestellt, ob die Betrachtung von Kitsch-Objekten nicht im weiteren 

Sinne auch als empirisch gelten kann. Philip Ajouri, Katja Mellmann und Chris-

toph Rauen beispielsweise wenden sich gegen einen engen Begriff von Empiri-

zität in der Literaturwissenschaft, bei dem etwa »die historisch-gegenständliche 

Welt« aus der »Konzeption des Empirisierbaren« ausgeschlossen würde. Philip 

Ajouri, Katja Mellmann, Christoph Rauen: »Einleitung«, in: Ph.A., K.M., Ch.R. 

(Hrsg.): Empirie in der Literaturwissenschaft. Münster: mentis 2013, S. 9–18, 

hier S. 10. Vgl. dazu auch Helmut Hauptmeier, Siegfried J. Schmidt: Einführung 

in die Empirische Literaturwissenschaft. Braunschweig, Wiesbaden: Vieweg 

1985, insbes. S. 88; ferner Harald Fricke: »Zur Rolle von Theorie und Erfahrung 

in der Literaturwissenschaft«, in: Colloquium Helveticum 4 (1986), S. 5–21. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUFGEDRÄNGTE GEFÜHLE? | 37 

 

 

wirkt, doch man gelangt zumindest zu Anhaltspunkten, die zur Hypothe-

senbildung darüber sehr brauchbar sind.
68

 

                                                   

68  Vgl. Thomas Anz: »Gefühle ausdrücken, hervorrufen, verstehen und empfinden. 

Vorschläge zu einem Modell emotionaler Kommunikation mit literarischen Tex-

ten«, in: Sandra Poppe (Hrsg.): Emotionen in Literatur und Film. Würzburg: 

Königshausen & Neumann 2012, S. 155–170, hier S. 159f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431191-003 - am 12.02.2026, 14:05:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

