M. A. C. Otto

Der Ort

Phanomenologische Variationen

ALBER PHILOSOPHIE A



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495996768 - am 24.01.2026, 21:55:12. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEEE.


https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Autorin iiber ihr Buch:

Im abendlindischen Denken hat der ,,Ort“ seit Aristoteles
wenig zu sagen; er wird meist als Position, von einer
Ordnung her, behandelt, wihrend er in der japanischen
Philosophie zwar zentral, aber als eine Art von Nichts
gedacht wird. Auch in diesem Buch spielt das Nichts eine
Rolle, als der leere Platz, der einem bei Anderem einge-
riumt wird. In dieser Konstellation, die den Ort aus-
macht, ist das Dasein von sich aus (in Differenz zu Lévi-
nas) Anderem anvertraut, darum auch zu enttiuschen, zu
entsetzen. Der Ort, der das Dasein als Hiersein begriindet,
stellt sich quer zu dessen Zeit: die Weile am Ort hat den
Charakter endlicher Ewigkeit. Das Mittel zum Dasein,
der Leib, wird erortert in einer Betrachtung von Mittel
und Zweck, auch mit Blick auf Kants zweiten kategori-
schen Imperativ. Die Analysen von Wiederholung und
Wiederkehr streifen Einschligiges von Kierkegaard und
Nietzsche und lassen erkennen, wieso erst der Ort ermog-

licht, daf} es Wiederkehr gibt.

Dr. phil. Maria A. C. Otto ist Verlagslektorin in Freiburg
1. Br.

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. A. C. Otto

Der Ort. Phinomenologische Variationen

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alber-Reihe Philosophie

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. A. C. Otto

Der Ort

Phinomenologische Variationen

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Otto, M. A. C.:
Der Ort: phinomenologische Variationen / M. A. C.
Otto. - Freiburg (Breisgau); Miinchen: Alber, 1992
(Alber-Reihe Philosophie)
ISBN 3-495-47733-0

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (saurefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/Miinchen 1992
Satz und Druck: Offsetdruckerei J. Krause, Freiburg i. Br.
ISBN 3-495-47733-0

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Vorwort 9

Statt einer Einleitung: Der Ersatz 11

1. Hiersein 13

§ 1 Die Quere 13

§ 2 Die Abwechslung 15
§3 Der Zufall 16

§ 4 Die Spitze 19

§5 Der Platz 20

§ 6 Der Weg 24

§ 7 Der Wanderer 27

§ 8 Ansehen 32

§ 9 Umgangsformen 36

11. Das Mittel zum Dasein 39

§ 10 Das Mittel 39

§ 11 Das Ubrige 42

§ 12 Zwei Geschichten 44

§ 13 Kenntlichkeit 49

§ 14 Verklirung 53

§ 15 Brauchen und Miflbrauchen 56
§ 16 Inmitten des Strebens 65

§ 17 Vertrauen und Mifitrauen 69

§ 18 Sattigungen 74

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II1. Wiederholung 77

§ 19 Noch einmal 77

§ 20 Die Abstraktion 80

§ 21 Wiederhaben 84

§ 22 Das Niegewesene 88

§ 23 Das Neue 90

§ 24 Hoffnung 93

§ 25 Kein Ort fiir Wiederkehr 97
§ 26 Unterschiede 102

§27 Dunst 106

IV. Die Immerwiederkebr der Liebe 112

§ 28 Die Begriflung 112
§ 29 Freundlichkeit 113

§ 30 Die offene Tur 117
§ 31 Der gute Ort 120

§ 32 Das Ritsel 122

§ 33 Das Groflere 127

§ 34 Wohingehoren 130
§ 35 Der Grund 134

§ 36 Ortdes Anfangs 136

Statt eines Schlusses: Der Schatten 141
Personenregister 143

Sachregister 144

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Verstindlich, daf Kant die Kategorie ,Ort* fallenlief3; die
war in der aristotelischen Kategorientafel wirklich kein
attraktiver Posten. Auch sonst ist der ,Ort‘ in der Philoso-
phie nicht sehr zu Ansehen gekommen. Im Abendland
besteht die Neigung, ihn als eine bessere Art von ,Stelle
und zudem beiliufig zu behandeln, wihrend er in der
japanischen Philosophie zwar zentral, aber als eine Art
von ,Nichts* gedacht wird.

Sagt jemand indessen: ,Ich erinnere mich an einen Ort*,
oder: ,ich komme zu dir“, dann ist weder die ,Stelle“
noch das ,Nichts“ hinreichend, um diese Konzentration
von Welt zu beschreiben, die allerdings ein Nichts um-
schlief3t.

Man stofit auf das Thema ,Ort‘, wenn man das Dasein als
Hiersein denkt. Ja, dann ist man schon mittendrin, und
wenn das Denken dann ,von Ort zu Ort* wandert, sind es
doch immer Variationen — wenn auch kontrapunktisch
ausgespannte — dieses ruhenden Gebildes, das sich abwan-
deln, umkreisen, aber nicht einem Ziel zufiihren lifit, weil
ithm selbst jede qualitative Steigerung innewohnt.

Die Besinnung auf die ,Zeit® hatte ihre Zeit. Lange und
emsig wurde sie betrieben, und sie hat ihren Ernst und
Reiz nicht verloren; aber es macht Vergniigen, der Zeit
etwas querzustellen: den Ort.

Um so mehr, wenn man bedenkt, wieso erst der Ort es
ermoglicht, dafl es ,Wiederkehr* gibt.

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495996768 - am 24.01.2026, 21:55:12. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEEE.


https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Statt einer Einleitung:
Der Ersatz

Nachdem Peter Schlemihl seinen Schatten verloren hatte,
war er kein richtiger Erdenbiirger mehr. Mit seinen Sie-
benmeilenstiefeln tibersprang er die Linder und Meere,
vor allem die Siedlungen der Menschen: Dort war fiir ihn
kein Ort mehr.

Die Erde zwar stieff ihn nicht aus, und er dankte es ihr,
indem er sie liebevoll erforschte.

,Ich habe, soweit meine Stiefel gereicht, die Erde, ihre Gestal-
tung(...), das Leben auf ihr, besonders im Pflanzenreiche griind-
licher kennengelernt als vor mir irgendein Mensch. Ich habe die
Tatsachen mit moglichster Genauigkeit in klarer Ordnung auf-
gestellt in mehreren Werken, meine Folgerungen und Ansichten
fliichtig in einigen Abhandlungen niedergelegt.*'

So wurde seine Vertriebenheit aus der Mitte der Men-
schen, seine Umgetriebenheit, die ihn als den Ortlosen
zeichnete, zu einem Teil iiberlistet: gerade dadurch ,,ward
ich zum Ersatz an die Natur, die ich stets geliebt, gewie-
sen (69); der Sinn der Zauberstiefel: nicht nur Fluchthilfe,
sondern fabelhafte Vorgabe zu vergleichender Naturfor-
schung, war ihm aufgegangen. Die ganze runde schone
Erde schlof} sich ihm auf. Und seine anfangs totale Ortlo-
sigkeit beschrinkte sich fortan auf die menschliche Gesell-
schaft, der er indes aus der Ferne in Trauer und durch den

' A. von Chamisso, Peter Schlemihls wundersame Geschichte, Stuttgart
1969, 76.

11

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Wissenschaft zugedachten Forschungsbeitrag unper-
sonlich verbunden blieb.

Die Erde aber wurde ihm zum Ort weithin in ihrer gan-
zen Grofle als Tummelplatz fiir seine Studien, und noch
mehr: sie lief thn wohnen, sogar dicht an sie geschmiegt
in einer Hohle. Kaum hatte er das Forschungsprojekt
samt seinem lebenslinglichen Exil in Frieden angenom-
men, da entdeckte er den heimlichen Wohnort ganz fiir
ihn selbst, jene gerdiumige Hohle in der Wiiste der The-
bais: ,,Es stand plétzlich fest und klar vor mir, hier ist dein
Haus.“ (69)

Er erkannte die Einsiedlerh6hle beim ersten Anblick als
den guten Ort, der ihn aufnahm. Von hier konnte er aus-
ziehen auf seine Forschungsreisen und hierher zuriick-
kehren.

So war thm fiir vieles Ersatz geworden.

Der Schatten fehlte doch immer.

12

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Hiersein

§ 1 Die Quere

Dasein ist Hiersein.

Was nirgendwo ist, ist nicht."

Wird das Dasein eines jeden als der unaufhaltsame Fort-
gang seiner Zeit charakterisiert, so steht der Ort quer zur
Zeit.

Dem Ort gehort das Verweilen an. Und wire es eine
Mindestweile. Gewif} ist auch die Weile zeitlich mefibar,
als ein Stiick der laufenden Zeit. Die dahineilende Lebens-
zeit kennt keinen Halt. Sie liuft vom Anfang zum Ende
ricksichtslos ab.

So gesehen ist sie merkwiirdig fremd; als wire sie ein
Eingriff von auflen oder die unablissige Riicknahme eines
Darlehens von unbekannter Hohe.

Und dabei ist sie doch das Eigenste eines Jeden, das er mit
niemand teilt, das die von Anfang her garantierte, gebiirti-
ge Identitit seines Daseins ausmacht — wihrend das Hier-
sein am Ort nichts von der Strenge der Zeit hat, nicht auf
Alleinigkeit steht, nicht unauswechselbar ist.

Die Zeit, das dem Dasein Innerste und Eigenste, gibt sich
fremd und iuflerlich zu erleben, daseinsverzehrend — der
Ort, der dem Dasein das Auflen ist, der das Hiersein mit
Anderem umringt, gibt sich seinserhaltend, bestitigend,

! Quantenmechanische Erwagungen einer raumzeitlosen Welttheorie
lassen das konkrete Wirkliche unberiihrt, das je durch Anfang und Ende
begrenzt und je an einem Ort befindlich begriffen wird.

13

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im ausgezeichneten Fall freundlich, er gibt das gute Zu-
sammensein und qualifiziert sich in der Intensitit dieses
Getiiges, das wie ein Wehr die Zeit zu stauen scheint.
Kommt diese Quere, diese Weile einfach durch Gedan-
kenlosigkeit zustande? Sagt da nur eben niemand: Ach-
tung, Zeit lauft? Dann wire die Weile am Ort zeitquer
bloff zum Schein.

Vielleicht aber ist die Weile am Ort das unversehens ge-
konnte Dasein, das sich in Ewigkeiten einiibt — das ge-
wissermaflen (vermutlich) den Tieren geschenkt ist, das
den Menschen ein wenig im Leichtsinn gelingt und das
im Stumpfsinn, der die Angst abschottet, zur Karikatur
wird.

Gekonnt ist es, wenn die Weile nicht durch Einmauerung
erschlichen ist, wenn die mogliche Angst zugelassen ist,
die aus dem unbekannten Countdown der Zeit nebelt —
wenn dann auch das Einstromen der Ewigkeiten zugelas-
sen wird, das die Weile erfilllt. Es widerlegt die Zeit nicht,
es laflt sie laufen. Und wihrend die alles messende Zeit die
Weile bemifit, umfangt der Ort das Dasein, dafl es da ist.
Achtet es darauf, so ritselt es an der Evidenz einer zeit-
queren Dimension, die doch nicht die ebenmiflige Aus-
messung einer Kontinuitdt ist, vielmehr nichts als das
Querstehen, das unermefiliche Da.

Ist aber dem Dasein die Zeitlichkeit eigen wie die Weile
am Ort, so nimmt diese von der Zeit ein Mafl an. Die
Ewigkeit der Weile ist nicht unendlich. Sie ist erfiillbar.
Die Ewigkeit der Weile hat von der Zeit indes nicht den
Ablauf zum Ende. Die Weile, die ihr Maf} erfiillt, verab-
schiedet sich; das Dasein ist nicht mit einem Ort zusam-
mengeschmiedet, es kann da und dort sein, fortgehen,
bleiben, Orte wechseln, an Orte wiederkehren — wihrend
seine Zeit, nie wiederkehrend, jede Verinderung in die
Neuheit des Niegewesenen voranfithrt und jeden Aufent-

14

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

halt mit ihrer unerschiitterlichen Kontinuitit stracks
durchliuft.

Das Maf} der Weile bleibt indessen ohne Maf3stab, so, wie
es sich je und je ergibt, wie es zufillt.

§ 2 Die Abwechslung

Die Weile mit ihrer endlichen Ewigkeit ist aber innen und
auflen zugleich, das heifit eben: am Ort: von seinen Gege-
benheiten, seiner Atmosphire beeindruckt; ein Zusam-
menspiel. Sie hat nichts mit Versenkungsiibungen zu tun,
die gerade von allem Aufleren, Zufilligen abstrahieren,
wie es der sannyasi, der hinduistische Asket, tut, dessen
Ideal a-loka, ortlos, akosmisch, ichlos ist — wihrend hier
der Ort vorangestellt wird, betrachtet als kontingente,
qualitativ steigerungsfihige Kombination, die sich zusam-
mensetzt aus dem Bereitstehenden und dem dort Verwei-
lenden.? Ein Dasein findet sich umgeben von einer Anord-
nung von Dingen und eventuell Menschen, zumindest
aber angehalten von einem einzigen, es findet sich zu
einem Aufenthalt beim andern bewogen, der sich so qua-
lifizieren kann, dafl die der Zeit querstehende Weile erlebt
wird. Eine solche Konstellation kann sich indern, oder

2 Nicht als ,Stelle* in einer Reihe, einem System, von einer Gesamtord-
nung her bestimmt: wie etwa Kant ,im Land des reinen Verstandes®
»jedem Ding auf demselben seine feste Stelle bestimmt* hat; zitiert von
Severin Miiller in ,, Topographien der Moderne“, Miinchen 1991, 10, der
durch die ,kontroverse Mannigfaltigkeit“ der Topographien, wie sie die
Moderne kennzeichnet, die Spur der Vernunft sucht und ihr die ,topo-
logische Orientierung* auftrigt. - Topologien gehen nicht vom ,Ort‘ aus
sondern von einer ordnenden Zusammenschau; vgl. Heribert Boeder,
Topologie der Metaphysik, Freiburg/Miinchen 1980; vgl. auch des spate-
ren Heideggers wachsende Vorliebe fiir topologische Formulierungen, in
denen Nihe und Ferne zum Sein ausgemacht werden; z. B. in: Vier
Seminare, Frankfurt a. M. 1977.

15

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

man kann - aus Notigung, Laune, Entschluff — den Ort
verlassen.

,Ortsveranderung’ spricht bereits vom Anderen, mit dem
man ist. Man ist nicht allein.

Die Endlichkeit der Weile am Ort bringt Kurzweil ins
Leben, ,sorgt fiir Abwechslung’, kann sich in solch flichi-
gem Gang streckenweise, vielleicht sogar zeitlebens abfla-
chen. Dieselbe Endlichkeit der Weile fiihrt einen anderen
tibers Gebirge von Trauer und Gliick, von Tragik oder
Seligkeit. Eine Ewigkeit zu verabschieden und zu tiberle-
ben,’ priift die Fahigkeit zu leben.

Wenn das Andere triigt, das die Konstellation des Ortes zu
errichten schien; wenn es einem plotzlich ins Gesicht
schlagt, in den Riicken fillt, den Boden entzieht, dann
enthtillt sich das schrecklich Verkehrte, daff das Dasein an
Orte geraten kann, die keine sind; wo das Hiersein das
Dasein vernichtet.

Dies zu tiberleben, sei es am eigenen Leib, oder im Wissen
von Anderen, bedeutet, es mit gebrochener Ontologie
aufzunehmen, die dennoch gilt, die ihre eigenen Briiche
tibersteht, solange sich Dasein findet, das sich seinem Hier
nicht vergeblich anvertraut.

§ 3 Der Zufall

Die Weile am Ort, diese Dimension ohne Gleichmaf3,
kann also stark und schwach konjugiert werden. Thr un-

> Abzuheben von ,Selbsterhaltung’ und nicht zu verwechseln mit dem
von Bataille und Derrida verlachten ,,Uberlebenwollen® — mit Sack und
Pack, mit wachsendem Zins —, das keinen Verlust und keine ,,Verschwen-
dung® ertrigt. Viele Orte lilt man zuriick. Und das Dasein, als Uberle-
bendes, gibt seine Einsitze fortgehend preis, 1afit sie gewesen sein, fingt
wieder an.

16

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorbemessenes Maf3, das sich je und je ausbildet oder auch
nicht ausbildet, spielt mit Zufall und Willkir.

Obgleich doch das Dasein immer an einem Ort ist, mufl
das Hiersein nicht vollzogen werden, das Wesen des Ortes
kann unerfullt bleiben.

Das Leerlaufen kann an der nichtssagenden Konstellation
liegen oder auch am Dasein selbst, wenn man achtlos,
zerstreut, beschiftigt dahintrottet — ,nicht ganz da‘ ist.
Aber wenn man nur irgend etwas von dem verspirt hat,
was ein Ort zu geben hatte, so holt dieses Etwas seine
Ewigkeit in der Erinnerung nach, taucht auf in einem
Wahrzeichen des Dagewesenseins, in einer vielleicht bei-
liufigen, einer rithrenden, einer banalen Auszeichnung
des Ortes. Dann holt die Erinnerung — in der die Orte,
nicht die Zeiten aufleben — ein, was man zu erleben ver-
saumt hat.

Ganz da zu sein — das mag ein guter Vorsatz sein, eine
lobliche Ubung der Aufmerksamkeit, doch das schafft
allenfalls Voraussetzungen herbei und Hemmnisse beisei-
te: Der Ort selbst, diese Konstellation von anderem, in die
ich eintrete, ist nicht mein Werk, auch wenn ich absichts-
voll hingehe; und ob ich dort eine Weile ganz da sein kann,
ist nicht Willenssache. Man konnte meinen, die ,,Gotter
geben es ,ihren Lieblingen ganz“. Als ein solcher mag sich
wohl einer wihrend der vollkommen gelingenden Weile
fihlen.

Aber die ,glicklichen Zufille des Schicksals, die giinsti-
gen Konstellationen der Geburt, die gedeihlichen Um-
stande der Situation bringen noch lange nicht das ,Gotter-
geschenk® der Weile zustande. Gewif ist eine Pflanze bes-
ser dran, wenn sie aus saftigem Erdreich am Bachrand
aufwichst. Indes bestimmen glinzende Lebensbedingun-
gen jemanden noch lange nicht zum ,Liebling der Gotter*.
Vielmehr sind die auf fette Weide gesetzten und von Vor-

17

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

teilen begiinstigten Menschen oft die glanzlosesten und
lustlosesten, und der Aufenthalt an solch tippigem Ort
gerit oft eher zur Langeweile als zur Weile ,gottlicher
Art’.

Das Hiersein fallt indessen an die Zeit wegen Nichtver-
wendung, wenn es in keiner Spur als Weile erlebt wird.
Formal indert sich nichts, der Zeit steht der Ablauf des
Aufenthalts ohnehin zu.

Erst das verweilende Hiersein richtet das Wehr auf, das
den Ort querstehen 1afit zur Zeit.

Das Querstehen scheint Hirte, Widerstandskraft zu brau-
chen —und ist so anderer Art, daf§ es nichts an dem indert,
dem es quersteht. Es tut der Zeit nichts an, ist kein Ver-
dringen, sondern ein Vergessen, das tiber das Wissen
streicht. Es erzeugt eine Atmosphire, in der sich das Da-
sein traut, in einer Dimension zu leben, die es nicht gibt,
die sich das Dasein selbst gibt, indem es sie aus seinem
Hiersein am Ort nimmt. Das Wehr ist das Vergessen, das
das Wissen von der Zeit staut, daf§ es tiefer wird und in der
Tiefe versinkt.

Wer sich so dem Hiersein am Ort hingibt, traut sich eine
ewige Weile zu. Er ist kein von den Géttern ausersehener,
bevorzugter Liebling, dem ,es gegeben ist’, sondern ein
Beliebiger, der sich traut.

Das Erleben der Weile ist nicht notwendig, nur méglich.
Die Gegebenheit, der Grundriff dazu ist grundsatzlich fir
jeden der Ort.

Doch nicht jeder Ort scheint sich gleichmiflig wie ein
anderer zu eignen. Der ,genius loci‘ ist nicht zu fassen.
Nicht jeder Ort ist ein guter Ort.

Doch seine Idee wire es.

Thomas Morus’ ausgeheckte Eutopie war eine Utopie,
aber das Geratewohl des guten Ortes ist nicht utopisch.
Wer Dasein gutfindet, entdeckt in unvollkommenen Or-

18

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten ihre mogliche Vollkommenheit, die ihn mitunter sagen
1a3¢: hier ist gut sein.

§ 4 Die Spitze

Kommt die Weile am Ort nur zustande, wenn man in den
Ort eintritt, ganz da ist, dann muf} sie doch eine hochst
subjektive Angelegenheit sein? Dann macht mein Erleben
den Ort erst wirklich zum Ort? So ist er immer mein Ort,
ganz und gar auf mich zugespitzt?

Bedeutet doch der Name ,Ort‘ etymologisch allererst
,Spitze (der Waffe, des Werkzeugs), und diese Zuspitzung
hilft noch einmal den ,Ort‘ vom ,Raum‘ kraftig zu unter-
scheiden.

Und doch gibt es den Ort schon ,objektiv’, indem er mich
aufnimmt. Er spitzt sich auf mich zu, wenn ich komme
und bleibe, wird erst so mir zum Ort.

Ich finde ihn vor, von mir unabhingig, aber mir aufgetan,
eine Konstellation von Vorliegendem, das ginzlich mir
auflerlich, aufler mir liegt, wohin denn moéglicherweise
auch andere aufler mir hinkommen.

Die Weile geht nicht ohne den Ort, und der Ort verdient
seinen Namen erst voll durch seine einladende Geste. So-
wohl der Ort wie das verweilende Hiersein — auch wenn
nur in der Phantasie — erfillen sich nur gemeinsam.

Das Erleben der Weile am Ort ist ganz das Eigene, aber
nachvollziehbar. Man kann davon erzihlen. Die Dinge,
die da zusammenstehen, lassen sich beschreiben, das Erle-
ben laflt sich vermitteln, man kann einen Ort, einen geo-
graphischen oder einen geistigen, interessant machen fiir
andere, kann sie anlocken, einladen. So wird das Zuge-
spitzteste Personliche zum Mitteilbaren.

19

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sofern andere an denselben Ort kommen konnen, ist er
teilbar mit anderen. Es gibt Orte, die davon einen Namen
haben, daf viele schon Ahnliches dort erlebt haben; ,Wall-
fahrtsorte’ der Religion, wie Santiago de Compostela,
oder solche der Bildung, wie Delphi in Griechenland, oder
solche der eindrucksvollen Natur, wie der Colorado Ca-
nyon, oder alles drei zusammen, wie Assisi. Orte, die
durch vieler Menschen Erlebnisse geprefit wurden wie
Marmor aus Kalk, oder solche, die ebendadurch zu unech-
tem Erleben verflachen: Orte der anderen, wo man gewe-
sen sein muf}, Allerweltsorte des Tourismus, deren Spitze
lingst abgetreten ist.

§ 5 Der Platz

Die Konkretion des Ortes 1afit das Dasein hier sein in
einer angebbaren Konstellation beschreibbarer Dinge.
Doch nicht die Dinge sind der Ort,* ihre Konstellation ist
es, sie sind das Umgebende, sie lassen Platz frei.

Ein architektonisch umzeichneter, ein stidtebaulicher
,Platz‘ gibt im ersten Anlauf eine leichte Anschauung des

* Dies im Unterschied zu Heidegger, Bauen Wohnen Denken in: Vortri-
ge und Aufsitze, Pfullingen 1954. 148 {., wo es heifit: ,,Diese Dinge sind
Orte ...“; ,im Wesen dieser Dinge als Orte“ u. 4. — Um zu zeigen, daf§
der Ort nicht schon vor der Briicke vorhanden war, sagt Heidegger, es
gebe ,den Strom entlang viele Stellen (...) Eine unter ihnen ergibt sich als
ein Ort und zwar durch die Briicke.“ (Ebd.) Aber fiir die Briicke war und
ist jene ,Stelle“ doch wohl so etwas wie ein Ort, ein giinstiger, wo sie
gebaut werden konnte und der jetzt noch zu ihrer evtl. anmutigen Lage
beitragt, und der Ort, der durch die Briicke erst entsteht, ist ein anderer.
Heidegger fahrt fort: ,So kommt denn die Briicke nicht erst an einen Ort
hin zu stehen, sondern von der Briicke selbst her entsteht erst ein Ort.“
Hier ist wieder die Folge von Orten verwischt. Der erstgenannte ist der
Ort fiir die Briicke, der zweite der Ort fiir die Dariibergehenden.

20

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ortes. Minsterplatz, Place de la Concorde, Piazza del
Campo, ein Innenhof.

Das Leere und das Umgebende machen zusammen den
Ort aus, dessen Kombination (§ 2) sich jetzt verdeutlicht
als ein Zusammen von Seiendem und Nichts. Das Nichts
oder das Leere bedeutet die dem Ort wesenseigene Auf-
nahmefihigkeit, die relativ ist zum Eintretenden, das
phinomenologische, nicht das physikalische Leere, wie
Aristoteles es, wenn als Ausgedehntes begriffen, zu
Recht aus dem Denken verbannt.> Das Nichts des von
ihm abgewiesenen Leeren geht ihm, nun nicht mehr aus-
gedehnt, unausdriicklich in die Grenze ein, die von Ari-
stoteles als Ort definiert wird, und zwar als die Grenze
des allernichst unbewegten Umfassenden, die mit der
Grenze des Umfafiten zusammenfillt (IV 5, 20). Die
»Irennbarkeit“ der beiden Grenzen bedingt die Ortsver-
anderung (IV 4, 29).

Der aristotelische Ortsbegriff — diese Verschachtelung der
Welt, die immer wieder in Ordnung kommen muf - ist
vielmehr ein Ordnungsbegriff und scheidet in der vorlie-
genden Untersuchung aus. Hier geht der Blick vom
menschlichen Dasein aus, nicht weil nur der Mensch in-
teressieren wiirde, sondern weil er es ist, der sich interes-
siert und unvermeidlich der Ausgangspunkt jedes Be-
trachtens ist, mehr noch weil wir nur von ihm wissen, wie
er den Ort durch sein Verweilen erfiillen kann.

(Davon abgeleitet kann man ,Orte* fiir Auflermenschli-
ches empfinden und erdenken: wenn etwas besonders
ginstig liegt, ein Haus, oder untergebracht ist, ein Tier;
wenn also die Idee des ,guten Ortes* durchschligt.)

Der hier anvisierte Begriff Ort vertrigt, ja braucht durch-
> Aristoteles, Physik IV 6-9.

21

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aus eine ,Ausgedehntheit’ seiner relativen Leere, die dem
Eintretenden zukommt. Es ist nicht die Anmutung gren-
zenloser Weite, wie sie der Raum anbieten kann, sondern
das vom Umstehenden fiir mich Freigelassene. Beides ge-
hort zusammen; daher macht nicht das Umstehende al-
lein, etwa die Betrachtung eines Gegenstands, des Domes,
des Brunnens, der Briicke, des Montblanc, den Ort aus. Es
ist ein Unterschied, ob man sich an etwas (jemand) oder an
einen Ort erinnert. Man findet den Ort nicht im Anderen
selbst, sondern bei ihm. Man mufl aufgenommen werden
von diesem Andern, das gleichsam auseinander- oder bei-
seite riickt, um einem Platz zu geben.®

Der Ausdruck ,Platz® ist negativ umschrieben. Man hat
einen Platz statt keinen: einen Sitzplatz im Theater, einen
Arbeitsplatz, man sucht einen Parkplatz, man bestellt
Platzkarten im Zug.

Ein ,Platz genannter Teil der Stadt, Marktplatz, Rathaus-
platz, ist so beschaffen, Platz zu machen im Dickicht der
Gebiude, nachdriicklich sogleich fiir viele, Kommende
und Gehende, ohne sie zu binden.

Zum Ort wird der Platz erst, wenn man dort das Verwei-
len erlebt.

Zum anschaulichen Bild fiir den Ort werden die Platze der
Stadt, da sie das unbedingte Zusammengeho6ren des Um-
gebenden mit dem Freiliegenden einschirfen. Gleichwohl
ist klar, dafl der Ort dieses Bild iiberschreitet. Er hangt
nicht am rundum Umgebensein, er kann ebensogut auf, an
etwas einziges gelehnt sein, das Platz anbietet: Ein Berg-

¢ Ob dies ,mein Platz* ist, der ,je eigene Ort“, ,der einem jeden gemifie
Platz“, wire in dieser Sicht und auf den Menschen bezogen ein Sonder-
fall und nur vom Einzelnen zu beantworten, nicht von der ,,Ordnung
eines Feldes“ her (Iwao K&yama, Das Prinzip der Entsprechung und die
Ortlogik, in: Die Philosophie der Kyéto-Schule, hg. von R. Ohashi,
Freiburg/Miinchen 1990, 318).

22

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gipfel, eine Sanddiine, ein Stein, und so ist es im tbertra-
genen Sinn die Anlehnung an eine politische, religidse,
kulturelle Richtung oder Lebensform. (Wenn eine solche
Richtung, Partei, Institution einem zum Ort wird, so
wahrt man sich dort einen freien Platz; wird das ,Dabei-
sein‘ zum Anhangen, dann gilt fatal der abgewiesene Satz
»Dinge sind Orte ...“, — sie nehmen nicht auf, sondern
ein.)

Fiir jegliches, was ist, ist Platz, sonst wire es eben nicht;
das ist tautologisch.

Gebe ich meinen Theaterplatz auf, finde ich vielleicht
keinen anderen. Aber irgendwohin gehen kann ich immer.
Ich komme immer irgendwo zwischen den Dingen hin-
durch. Der moégliche Ortswechsel ist der Aufweis der
Beweglichkeit der Dinge, der Diskontinuitit des Weltge-
fiiges, der Verschiebbarkeit, des Auseinanderriickens, des
lockeren Zusammenstehens.

Aristoteles erortert das ,Ausweichen® und die ,Lok-
kerheit“ der Korper nur an Beispielen der Durchdrin-
gung von Wasser und Luft, um die Nichtvorhanden-
heit des Leeren nochmals zu erhirten (IV 8, 215 b, 216 a
und b).

Aber die ganze Welt riickt auseinander, wenn etwas neu
entsteht und Platz begehrt oder wenn etwas sich fortzube-
wegen anschickt. All die Vielfalt in uniibersehbaren Ver-
webungen ist ein Gewirr von Grenzen, wo jene , Trenn-
barkeit“ allenthalben méglich ist, locker nachgebend oder
gewaltsam genotigt.

»Luft“ und ,Wasser“ vermitteln das Wohlgefiihl ungehin-
derter oder umschmeichelter Bewegung; ein Dornge-
stripp weniger. Der Ort — dieses empfangsbereite Gebilde
aus Leere und Umstehendem — ist kein Verhau, durch den
man sich mit dem Buschmesser schlagt. Er ist dem Eintre-
tenden nicht knapp verpafit (wie der aristotelische Ord-

23

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nungs-Ort, III, 5, 32), sondern nimmt das Dasein grofizii-
gig auf, das keine Gewalt braucht.

§ 6 Der Weg

Finde ich keinen freien Sitzplatz im Zug, werde ich nicht
den besetzten Platz eines Fahrgastes einzunehmen suchen.
Offnet mir auf mein Liuten niemand die Tiir, werde ich
sie nicht einschlagen oder durch die Wand gehen.

Das Zusammenleben in der Welt ist bei Mensch und Tier
auf die von Aristoteles evozierte Nachgiebigkeit der Luft
eingestellt. Die Lebewesen pflegen einander auszuwei-
chen und tiben viel ofter friedliche Verhaltensweisen, als
ithnen bewufit werden kann.

Entsetzen packt die Menschen, wenn die Freiwilligkeit
dieser allgemeinen Riicksicht einmal negativ erwiesen
wird, wenn irgendwo Panik und Roheit ausbricht und die
Verriicktgewordenen einander zertrampeln.

Die gelinderen Formen des einander Beiseitedringens
werden einigermaflen toleriert, dem Lebenskampf und na-
tirlichen ,Durchsetzungs‘willen zugeschrieben.

Im groflen und ganzen vermeidet man offene oder dumme
Gewaltanwendung, man rennt niemand tiber den Haufen,
geht um das Hindernis herum; man findet gewohnlich
einen ,Weg'. Die Welt ist ,pords".

Der Weg ist das Unbesetzte; er lifit mich durch.

... Auch wenn er mitunter, ehe er Weg wurde — um zum
Weg zu werden —, sich durchgehauen hat, Felsen durch-
tunnelt hat ...

Doch das ist falsch gesagt. Der Weg hat sich eben nicht
selbst durchgehauen, es war ja noch kein Weg. Absichts-
volle oder absichtslose Michte haben dort, wo kein Weg
war, die Dinge auseinandergeriickt.

24

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Weg, so wie er da ist, ist Inbild der Gewaltlosigkeit.
Er fihrt an den Dingen vorbei, 1ifit sie stehen. Aus diesem
Grund beniitzt man ihn, statt sich weglos durchzuschla-
gen. Wer auf dem Weg geht, stofit an nichts, wird nicht
gestofien. Ich umgehe die Felsnase, durchfahre den bereits
durchbohrten Berg, lasse die Hiuser, die Leitplanken, die
blaue Wegwart ,ungeschoren‘ zur Seite.

Aber bevor der Weg da war? Biume werden gefillt, die
Grasnarbe weggerissen — milde Gewalt fiir die Wiesenpfa-
de, harte Gewalt fiir die Autobahnen.

Einen Weg schaffen, da wo man ihn selbstherrlich haben
will, oder wo er notwendig ist, z. B. um Getrenntes zu
verbinden: das Wegebahnen ist Inbild der Gewalt.

Der Mensch, den der Weg so sehr angeht wie das Wege-
bahnen, muf} schauen, wie er mit beiden Inbildern, mit
Gewaltlosigkeit und Gewalt, umgeht.

Einen Weg bahnen, wo keiner ist, bahnbrechende Ideen
haben, niederreiflen, was im Weg steht — vorangehen oder
nachgehen, sich einen Weg erzwingen oder einen Weg
suchen, den geraden oder den gewundenen: wer sagt, was
recht ist?

Der Weg zeigt, wie sehr der ,rechte Weg‘ unerreichbar
ist von allgemeinen Prinzipien und abstrakten Gegensit-
zen.

Denn gerade weil die beiden Inbilder rein Entgegenge-
setztes — Gewaltlosigkeit und Gewalt — darstellen, kann
eines ins andere hintiberspielen, ohne es zu verwischen. So
wird das Mehr oder Weniger erreicht, das besser sein kann
als das rein Entgegengesetzte. Mehr oder weniger Gewalt,
mehr oder weniger Biegsamkeit.

Die Inbilder werden aus threm Kern gelebt und nicht aus
ihren ausstreichenden Rindern und Fransen ... in denen
sich die Diskussionen zu verfangen lieben. Wer etwa be-

25

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hauptet, Gewaltlosigkeit sei ein unmégliches Ziel, da Ge-
walt ja doch unausweichlich sei, und wire es das Nieder-
treten des Grases auf dem Rasenpfad, der muff auch noch
das Zerteilen der Luft fiir Gewalt ansehen.

Der Bahnbrecher muff wissen, warum er etwas bricht — oft
wire ein Weg schon da —, und wer den gebahnten Weg
geht, mufl wissen, ob es der seine ist.

Bewegt sich etwas oder jemand fort, kann dies mit gering-
ster Gewalt geschehen, ohne Druck und Stof}, in der nach-
giebigen Luft, in der lockeren Menge.

Die Welt ist — dank der Diskontinuitit der Dinge — voller
Durchlisse, die laufend und unbeachtet, ad hoc gebraucht
werden, und wiirden sie nicht zur Beschaffenheit der Welt
gehoren, so konnte es auch keine Wege geben, wie sie zu
ihrem Namen gekommen sind.

Geht einer durch den Wald zwischen den Stimmen hin-
durch, ob durch Unterholz sich durchschlagend oder be-
quem tbers Moos, so geht er keinen Weg, der seinen
Namen verdient — denn ein Weg ist bereitet —, und er
bereitet keinen Weg — denn ein Weg bliebe gezeichnet fiir
andere. Und wire es nur ein Trampelpfad.

Der Weg ist 6ffentlich. Selbst wenn er ein Geheimweg ist:
seine Offentlichkeit ist da, nur versteckt.”

Das blofle Durchgekommensein eines, der ,seiner Wege
ging‘, macht noch nicht den Weg.

Ein Weg ist, was erkennbar zum Gehen freigelegt ist und

bleibt.

»Einen Weg bahnen, z. B. durch verschneites Feld, heiflt
(...) den Weg allererst erbringen und so der Weg sein.“®

7 Vgl. Masaaki Kdsaka, Die hermeneutische Struktur des ,Weges", in: Die
Philosophie der Kydto-Schule, hg. von R. Ohashi, Freiburg/Miinchen
1990, 354.

% Heidegger, Unterwegs zur Sprache. Der Weg zur Sprache, Pfullingen

26

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Da verschwinden die beiden Inbilder, wo Heidegger sie
vermengt und ihrer Wesenskerne entleert. ,,Weg sein® ist
gerade nicht dasselbe wie ,, Wegbahnen®, ,allererst erbrin-
gen“.

Das ,Weégen“ ist nicht der Weg, und der Weg, den Heideg-
ger zu einer numinosen causa sui zu erheben trachtet,
verliert nur sein Wesen.

Es gibt Dinge in der Welt, die den Charakter der Bewe-
gung, und solche, die den Charakter der Ruhe zeigen.

Es muf} nicht alles dynamisiert werden.

Gerade die Relativitit der Welt-Verhiltnisse weist in man-
nigfachen Wechseln Ruhe und Bewegung an.

Der Weg ruht. Auch wenn ihm nachgesagt wird, dafl er
,sich fortzieht!, ,sich schlingelt’, ,steigt* und ,fallt‘. Kein
Wunder, der Weg ist ja zum Gehen da. Der Wanderer gibt
ihm etwas ab von seinem eigenen bewegten, ruhelosen
Herzen und teilt mit ihm ein wenig sein eigenes Dahinzie-
hen und Gezogenwerden. Aber er weiff wohl, daff der
Weg ruht, wihrend er, der Wanderer, geht.

Der Weg ist fiir ihn da, wartet ihm entgegen und bleibt
hinter ihm zuriick.

Wire der Weg nicht die Ruhe, so wire der Wanderer nicht
von der Bewegung verzaubert.

Der Weg ist sein Ort.

§ 7 Der Wanderer

Der Wanderer, der immer weiter zieht, so ein ,Gold-
mund®, den es nirgends hilt, widerspricht, widersagt der
nicht stindig der ,Weile am Ort‘?

1959, 261. Ahnlich in: Heidegger, Gesamtausgabe III, Bd. 65, 83: ,ein
Gehen und ein Weg zumal, somit ein Weg, der selbst geht“.

27

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Solange Peter Schlemihl ohne Halt und Ziel iiber die Kon-
tinente jagte, war er die vollendete Figur des Ortlosen.
Aber nicht jeder Unstete ist auf der Flucht. Der Wanderer,
der Vagabund, ist es nicht.

Oder doch: zwar nicht auf der Flucht vor feindseligen
Menschen und Dimonen wie Peter Schlemihl, aber eben
doch vor dem Ort selbst?

Vor dem Sef$haftsein, vor dem Verwachsen mit dem Um-
gebenden, Breitwerden der Individualitit, vor dem Kurz-
schluf} des Angekommenseins, vor dem Verrat des Geahn-
ten ans Gewuflte, des Unergriindlichen an den sicheren
Boden?

Alles kann herunterkommen. Vor allem der Ort hat es auf
sich. Das Wohnen wird zur Gewohnbheit, die Weile (urver-
wandt mit quies) zur Langewelile, ihre endliche Ewigkeit
verliert die Aussicht. Das Umgebende wird zum Um-
schlieflenden.

Der Wanderer schiittelt es ab. Er begibt sich in eine Le-
bensform, die den Orts-Ansissigen in allem entgegenge-
setzt ist.

Er verschmiht die Friichte, die man abwartet und ein-
heimst, er hat ,,den Duft und die Bliite von allem*:’ kaum
einer hat wie Hermann Hesse soviel Zirtlichkeit an den
Wanderer verschwendet.

Der ist nicht zu verwechseln mit dem Ausfligler, der am
Ferientag ins Griine hinauszieht und sich an der ,freien
Natur* erquickt.

Der Wanderer ist nicht der Erlebnishungrige, der auf Safa-
ri geht, den das Gipfelstirmen begeistert. Er geht die
Wege dahin, die da sind.

Er ist auch nicht zu verwechseln mit dem Doktor Faust,

? Hermann Hesse, Bilderbuch, in: Gesammelte Werke in zwolf Binden,
Frankfurt a. M. 1970, Bd. VI, 195 f.

28

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist nicht ,strebend bemiiht, und er kennt ein Verweilen,
dem er nicht wie jener abschwéren mufl.

Das ist seine seltsame Transformation des Ortes.

Das Verweilen des Wanderers ist sein Unterwegsbleiben
ohne Ende und Ziel. Der Weg wire nicht sein Ort, wenn
er auf ein Ziel zuginge.

Der ein Ziel erwandert — Goethe auf der Reise nach Rom,
der Pilger auf dem Camino nach Santiago de Compostela
—ist im Wesen kein Wanderer, hochstens mitunter davon
angerthrt.

Die Orte, an denen der Wanderer voriibergeht oder die er
in der Ferne vor sich weif3, sind jeweils nicht seine Orte, er
ist hochstens mitunter von ithnen angeriihrt, indem er sie
»einen Augenblick bewohnte, / tiefer wissend, dafl man
nirgends bleibt*."

Der Wanderer transformiert die endliche Ewigkeit der
Weile am Ort in das unendliche Weitergehen auf dem
Weg, in das unauthérliche Vorbeigehen an den Dingen.

Der Wanderer ist kein Bahnbrecher und kein Kimpfer.
Der Anblick des Weges, der ihn verzaubert, entfiihrt ihn
dem Lebenskampf, ist doch der Weg das Inbild der Ge-
waltlosigkeit, die dem Leben, das Kampf heifit, sonst we-
nig zukommt und wenig bekdmmlich ist. Mihsal jede
Menge ist Teil des Wanderns, aber nicht Kampf: der Weg
gibt frei: kein Durchboxen, keine Konkurrenz, keine Sor-
ge. Der sanfte ,Knulp“ ist kein Vorbild fiir tiichtige Le-
bensgestaltung, doch hat er den ,seffhaften Leuten immer
wieder ein wenig Heimweh nach Freiheit mitbringen
miissen®."”

In seinem Weiter- und Vorbeigehen ist der Wanderer

19 Rilke, Der Fremde.
! Hesse, Knulp, IV, 524.

29

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trunken von Transzendenz, er nimmt sich den Frieden,
den das Leben nicht gibt. Der Weg ist die Transzendenz
der Erde.

Die Erde liuft mit dem Wanderer, wie das Schiff, das mit
dem Seefahrer bei aller Fortbewegung festverbunden
bleibt.

Die Dinge, die Orte gleiten voriber in der Relativitit der
Bewegung, sie nihern und entfernen sich, nur der Weg
ruht, wie nichts sonst auf Erden.

Der Weg allein steht in keiner Relativitit zur Bewegung,
doch seine Ruhe erscheint nur im Gehen. Sie transpo-
niert sich in die unendliche horizontale Bewegung des
Immerweiter, das als ,schlechte Unendlichkeit® (wenn
auch nicht unbedingt die von Hegel gemeinte) verrufen
ist. Der Wanderer versteht sie besser, er rehabilitiert sie,
lautert sie.

Der Weg, eingeritzt in die Erde, fithrt kraft ,schlechter
Unendlichkeit® nicht von der Erde fort, fithrt zu allen
Erdendingen hin, und an allen vorbei. Thn begehend,
schreibt der Wanderer die Transzendenz der Erde in sie
selber ein.

Der Wanderer, der auf die Strafle hinaustritt, betritt die
Unheimlichkeit der Gewaltlosigkeit und wird umfangen
von der Sanftheit des Wehrlosen, dem kein Ding Deckung
gewihrt.

Manchen ist ihr bergendes Fahrzeug wichtiger als die
Fahrt. Der Luxusdampfer bietet den Weltreisenden soviel
Zerstreuung, dafl sie die Fahrt oft nur beiliufig wahrneh-
men. Einem Rhein- oder Donauschiffer mag sein Fihr-
boot ans Herz gewachsen sein wie seine tagliche Route,
das Schiff mag ein wenig sein Ort sein und ein wenig auch
der Strom. Mischformen sind das natiirliche Vorkommen.
Das Raumschiff Erde, auf dem die Menschen durchs Uni-
versum fahren, ist ihr fester, gemafler Ort, und nicht die

30

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erdbahn, die sie nicht wahrnehmen und nicht eigenwillig
befahren konnen. Der Wanderer nimlich bewegt sich aus
eigenen Stiicken fort. Bei all seiner Sanftheit glitht in dieser
seiner Eigenwilligkeit sein heimlich verwegenes Wesen,
weil etwas vertretend, was nicht vorhanden ist, weil er,
dessen Ort wahrhaftig der Weg ist, mit diesem die Erde
transzendiert, ohne zeigen zu kénnen, wohin.

Das ,Nichtwissen wohin‘ ist nicht das des jungen wilden
Rheinstroms, der sich ,unverstindig“ im Ziel irrte.!?

Es ist eher ein ,Nichtwissenwollen wohin®, ein Nichtwol-
len das im Einklang steht mit dem nicht vorgreifenden
Bewahren dessen, was es nicht gibt und wovon schon
zuviel gesagt wire, dafl es das noch nicht gibt.

Und dieses Nichtwissen-wohin, dieses Nichtzeigenkon-
nen, zeigt sich ersatzweise im unendlichen Immerweiter
an.

Ist dem Weg in seiner Linge keine Grenze gesetzt, so
desto mehr in seiner ihn erst erscheinen lassenden Wegge-
stalt: in seinen Randern.

Ist die Wegmitte gleichsam der Erde entzogen, so schmie-
gen sich die Rinder in sie ein; schmiicken sich mit ihren
Dingen, die sich da aufhalten: Biume, Boschungen, Gri-
ser, und die, weil sie sich authalten, voriibergleiten.

Doch gehort der Wegrand als reine Linie zum Weg selbst,
im Schema zwei Parallelen, die ihn halten. Sie sind, eins
mit der Wegbreite und Weglinge, in Ruhe.

Mit seinen Rindern bildet der Weg das Bild des Bandes,
das sich fest um die Erde schlingt, an sie gebunden, sie
bindend: Versprechen gemeinsamer Wandlung.

Jeder Ort bietet definitionsgemif (§ 5) festen Anhalt und
einen leeren Platz fiir den Kommenden. Der extrem unge-
wohnliche Ort, der pure Weg, mufl dem zu thm gehoren-

12 Holderlin, Der Rhein.

31

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den ungewohnlichen Wesen, dem Wanderer, auch etwas
Festes zu bieten haben, das sind seine Rinder, das einzig
Begrenzende, und der Wanderer geht zwischen ihnen ent-
lang, auf der Wegmitte, die der leere Platz ist, der ihn
empfangt.

Oder ist das Wanderersein doch nicht so ungew6hnlich?
Folgt man nicht dem Weg, dem Tao, wenn man einmal auf
Gewaltanwendung, auf ein Recht verzichtet, das sich Wei-
gernde, sich Entziehende in Frieden ziehen l1afit? ... Die
Trauer des Wanderns liest ihre stumme Partitur aus der
strengen Geometrie des Weges, zwischen der unendlichen
Linge der Grenzen, auf der schmalen, bemessenen Breite
des Gangbaren.

Aber die Erde lacht tiber den Wegrand, durch ihn teilt sie
mit dem Weg eine Idee.

Der Wegrand, die Grenze, dieses Abhalten, die Dinge
anzugreifen, bietet ja die nichste Nihe zu den Dingen,
den Schauplatz des Schauens, die Theorie des Alles-
habens, ohne es zu besitzen."

Der Gang des Wanderers ist das Einspiel, geprobte Le-
bensform einer Welt, die es nicht gibt. Es gibt sie nur als
Weg, der die Erde umrundet, es gibt nur den Anlauf in den
Gesten des Schauens, Lassens, Lachens, die den Gebrauch
der Grenzen spielend beherrschen.

§ 8 Anseben

Der gewaltlose Weg, der tberall vorbeifiihrt, alles zu
schauen gibt, ohne es zu verletzen, kann dies nur, insoweit
das Umgangene eben auch zu sehen ist. Die Dinge miissen
ein Ansehen haben, um berticksichtigt zu werden.

3 Vgl. Otto, Uberwege, Freiburg/Miinchen 1986, Der Verzicht.

32

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sichtbar ist nur, was undurchsichtig ist. Und nur was
undurchsichtig ist, wirft einen Schatten.

Peter Schlemihls Problem ist es, keinen Schatten zu haben
und dennoch nicht durchsichtig zu sein.

Gesehen wird er, aber angesehen ist er nicht.

Das Ansehen der Dinge am Wegrand, das der Weg schlicht
zu verstehen gibt, Sehen und Umgehen der Dinge, diese
gute Umgangsform in einer gutgedachten Welt, ist bei den
Menschen praktisch in Bedeutungen zerfallen, von denen
das Ansehen als Achtung erst wieder in ,iibertragenem
Sinn‘ herbeigebracht wird oder nicht.

Alles, was ist, will erscheinen, will Gesicht haben, beriick-
sichtigt werden in seinem Sein, wahrgenommen werden in
seiner Wahrheit.

Was ist das wahre Gesicht des Menschen? Er sucht es
zeitlebens aufzubauen, da es ihm meist nicht getan ist mit
dem Ansehen seiner leiblichen Gestalt: die Taten gehdren
ihm dazu, die (hoffentlich wahre) Rechtschaffenheit, die
Erfolge seiner Tiichtigkeit, die angesehen sein wollen. So
verschafft er sich Ansehen, doxa, Achtung, den wohlge-
formten Schatten, der ihm gebiihrt.

Dieser Schatten gediegener Existenz ist Peter Schlemihl
abhanden gekommen. Die Menschen wenden den Blick
von ihm ab. Er ist in jenem Zirkel verfangen, der einem
Menschen das Ansehen versagt, weil er es nicht hat.

In ungeschonter Sichtbarkeit liuft er dahin und dorthin,
blof8 noch ein Mensch. Der nicht taugt, seinen Schatten
zu werfen; ein Versager. Angemessen wire ihm da, vol-
lends unsichtbar, durchsichtig zu sein; da doch nichts an
ithm ist.

Wire er durchsichtig, so wiirde thm kein Schatten zuge-
héren und so wiirde er thn auch nicht vermissen.

Wire das nicht die Losung, um aus dem Mangel ein Recht
zu machen?

33

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dem Schatten ohne Mann, der ,,auf dem sonnigen Sande“
an thm vorbeigleitet, raubt drum der Mann ohne Schatten
das die Leibhaftigkeit unsichtbarmachende Vogelnest. Fiir
kurze Zeit ist das sachlogisch Zusammengehoérige: Schat-
tenlosigkeit und Durchsichtigkeit, beisammen.

Aber was vollkommen durchsichtig ist, ist nicht wirklich.
Nur was undurchsichtig - positiv - ist, kann ich reflektie-
ren. Es reflektiert meine Gedanken. Soweit ich es ,durch-
schaue’, indem ich Beziehungen und Vergleiche'* durch-
ziehe, kann ich einiges dariiber aussagen, d. h. es kategori-
sieren. Doch was gegenstindig genug ist, dafl es mir etwas
sber sich zu sagen gibt, wirft auf mein Bewufltsein den
Schatten seiner verbliebenen undurchsichtigen Singulari-
tit, der mir den Respekt vor der Unaufgeldstheit des Re-
flektierten einjagt. (Lautlose Annullierung kann einem
hingegen zuteil werden, wenn der Andere gleichsam
durch einen hindurchsieht, als halte nichts seinen Blick
auf.)

Peter Schlemihl hat noch einmal versagt; es ist nicht sein
Verdienst, daf} er nach kurzem in seine schattenlose
Sichtbarkeit zuriick und auf seinen rechten Weg gestofien
wird.

Warum recht? Weil das Vogelnest ein fauler Zauber und
zudem ein Raub war? Weit mehr. Peter Schlemihl kann
sein Dasein nicht ohne seinen undurchsichtigen Kern
wahrmachen. Er kann ohne Ansehen, aber nicht ohne
Kenntlichkeit sein. Diese ist seine Leibhaftigkeit, sein
Schicksal, seine Geschichte, sein Charakter, wozu er nun
eben auch seine Schattenlosigkeit zu schlagen hat.

Er kann nicht so tun, als wire er dieser Schlemihl nicht,

' Undurchsichtigkeit ist von fern verwandt mit der ,Qualitit der Un-
vergleichlichkeit“, die nach Heinrich Treziaks Analysen jedem Phino-
men zukommt (vgl. ders., Differenz und Bin. Schritte zu einem phino-
menologischen Urtyp, Freiburg/Miinchen 1990, 104).

34

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als wire er dieser Versager Mensch nicht. Er muf} sich
haben.

Aber was soll das? Wird er sich mit all dem identifizieren?
mit all seinem Elend?

Es ist nicht das eines anderen, es ist seines. Aber er weif3:
dies bin ich nicht.”

Je tiefer sein Elend ist, desto tiefer wird er dies wissen.
Der Versager wird in die unfreiwillige Freiheit gestofien.
Fiir etwas ist doch sein Elend gut: diese Taufe mit Nichts,
dieser breite Guf von Licht, der sich 16st bei seiner Er-
kenntnis: Dies bin ich nicht.

Nie hitte er diese Freiheit sonst gefunden.

Dieses ,Nicht* fliegt wie ein Pfeil auf sein wahrhaft — und
nicht durch Zauber - unsichtbares Ich-bin, das anders
nicht zu treffen ist und das von seinem leibhaftigen, gna-
denlos sichtbaren Schlemihl-Ich durch nichts getrennt
und unterschieden ist aufler durch dieses unermeflliche
,Nicht‘.

Peter Schlemihl ist in den Zenith der Einsamkeit ein-
getreten, wo er sich eins weif}, geschmiedet durch das
Nicht.

Aber die Mittagssonne verbiindet sich mit seiner Schat-
tenlosigkeit, in dieser Stunde fillt Licht steil rings herab; er
hat keine Schattenseite mehr, die thn auf der Strafle ab-
zeichnen miiflte. Keiner wie er, nicht einmal der um die
Mittagsstunde bekehrte Paulus, nicht einmal der weise
Zarathustra, dem der Mittag den ,goldenen runden Reif*
zuwirft,'® keiner pafit so genau in die Stunde der schatten-
losen Erkenntnis. Peter Schlemihl hat keinen Fehler mehr
—doch nur in dieser Stunde.

1*Vgl. die Unterscheidung zwischen dem Ich, das ich habe, und dem Ich,
das ich bin, in: Otto, Der Anfang, Kap. 6.
!¢ Nietzsche, Also sprach Zarathustra, Vierter und letzter Teil, Mittags.

35

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Den tibrigen Tag ist er wieder der arme Teufel, von den
Menschen gemieden.

Aber der mit sich eins, von sich frei Gewordene, der sich
nicht nur von seinem Schatten, sondern dann auch von
seinem Goldsickel trennte, und der gelernt hat, sich in der
Welt herumzutragen, der ,Kerl in der alten schwarzen
Kurtka“, muf} einen eigenen Charme gewonnen haben.
»1ch hatte ihn lieb“, sagt Chamisso zweimal in dem fikti-
ven Brief an Eduard Hitzig. Er sagt es lakonisch, wie
etwas Bedingungsloses.

§ 9 Umgangsformen

Dasein ist Hiersein bei Anderem, das mir freien Platz
anbietet; ob das oder der Andere, Dinge oder Menschen,
macht in dieser Grundformel des Ortes keinen Unter-
schied."” Nur der Ankémmling ist als Mensch gedacht,
der durch sein Verweilen das Wesen des Ortes erfiillt
(§5)

Auch die gute Umgangsform, die der Weg darstellt (§ 7),
macht keinen Unterschied zwischen Menschen und Din-
gen, an denen er vorbeifiihrt. Und es wire wohl ebenso
schrecklich und unvorstellbar, wenn die Welt rein aus
Personen, wie es bodenlos traurig wire, wenn sie bloff aus
Dingen bestiinde.

Die Konkretionen des Ortes qualifizieren sich alsdann
selbst.

Dasein als Hiersein bei Anderem verstanden ist nicht sein

7 Uber die Heideggersche Vernachlissigung des ,nicht daseinsmifigen
Seienden® in seiner Individualitit vgl. Akihiro Takeichi, Individuum und
Welt, Vortrag 1989 (Ges. f. Phin. Forschung), jetzt in: Zur philosophi-
schen Aktualitit Heideggers, hg. von D. Papenfuss und O. Péggeler,
Bd. 3, Frankfurt a. M. 1991.

36

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eigener Ort; nicht ,Position®, die erst ,einstiirzen“ mufi,
damit das ,Selbe“ ,nicht mehr Prinzip“ sei,'® darauf er-
picht, das Andere zu dominieren.

Nach Lévinas gibt es zuerst das Ich, das sich danach zum
yanderen®, nimlich dem Mitmenschen, zum , Antlitz des
Anderen“ bekehren mufi.

»Die Weise des Ich gegen das ,Andere‘ der Welt besteht
darin, zu verweilen [séjourner], sich zu identifizieren, in-
dem das Ich in der Welt bei sich zu Hause ist [en y existant
chez soi).“"’

Das Ich, nach Lévinas, sucht stindig die Andersheit der
Welt abzubauen. Es nimmt energisch Aufenthalt in der
Welt; es ,identifiziert sich®, das heiflt, es schafft sich eine
Hausmacht an inmitten der ihm ,fremden und feindlichen
Welt“. Dieses Bei-sich-zu-Hause bezeichnet Lévinas als
Ort des Ich (42). Und zwar ist das Bei-sich nicht ein sich
bewahrendes Zuriickgezogensein; es dient wohl als Kraft-
quelle, ,sich zu halten®, aber in der Absicht, stindig um
sich zu greifen.

»Die eigentliche Weise, sich zu halten, ist das Wohnen (...)
wie der Leib, der sich in einer thm dufleren Welt hilt und
vermag. “ (42)

Dieses ,, Wohnen“ ist dort eher ein auf der Lauer liegen;
und darum heifit das Bei-sich-zu-Hause: ,,ein Ort, wo ich
kann“. Der Ort wird als Ausgangslage meines Besitz-
ergreifens® verstanden.

Von seinem Ort aus kann das Ich alle thm daraus erfliefi-
enden Mittel einsetzen (,le lieu, milieu, offre des moy-
ens“, 7 f.), um alles andere sich einzubegreifen (nur eben

'8 Emmanuel Lévinas, Die Spur des Anderen, Freiburg/Miinchen 1983
(*1992), 195.

19 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit,
Freiburg/Miinchen 1987, 41 f. - bzw. Totalité et Infini. Essai sur I'exté-
riorité, Den Haag 1961 (*1980), 7.

37

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht den absolut Anderen [I’Autrui] den Mitmenschen).
»Alles ist hier, alles geh6rt mir.“ (42) ,Mit der urspriingli-
chen Einnahme des Ortes ist alles im voraus genommen.“
(Ebd.) Alles ist zu meiner Verfiigung, selbst die Sterne,
tiber die ich Berechnungen anstelle, ,der Leib, das Haus,
die Arbeit“ usw., alles sind ,,Momente der Identifikation“
(42). Das Ich (le Méme) wird genau durch ,,die Maglich-
keit, zu besitzen* charakterisiert (42).

Wenn ich selbst mein Ort bin, dann folgt leicht daraus, dafl
er die Aussendung meiner einheimsenden Krifte ist, die
auf die ,Umschmelzung des Anderen in das Selbe“ aus
sind®® und erst durch eine ,Heteronomiethese® (207) ge-
stoppt werden.

Wenn ich aber am Ort, bei anderem bin, ist mein Ich
nicht besorgt um sein ,,Sich-halten“ und um sein Unan-
getastetbleiben, sondern ich bin besorgt, das Andere
nicht anzutasten, das meinen Ort errichtet; ich kann das
Andere oder den Anderen nicht anders als Andere wiin-
schen, schon bevor ich dem eigens einen ethischen Sinn
gebe. Bietet es mir doch den Ort, ohne den ich gar nicht
dasein konnte.

Ich wiirde mich selbst entfremden, wenn ich das Andere,
um dessen Fremdheit abzubauen, in Besitz, in mich hinein
nihme. Das Draufenlassen meint kein Abstofien, sondern
die Moglichkeit der Zuneigung, und es kann ein warmes
Gefiihl der Nihe zum eigenen Schicksal einschlieflen.
Aber was immer man sein ,eigen‘ nennt, ein Haus, einen
Partner, oder nur die Blumen, die man auf der Wiese
gepfliickt hat, ist Anderes, das einem zugegeben oder gar
zugetan ist. Von sich aus ist das Dasein fast mittellos, ist
nur das Vermogen, irgendwo zu sein oder hinzugehen,
zwar vermittels seiner Leibhaftigkeit.

® Die Spur des Anderen, a. a. O. 189.

38

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Das Mittel zum Dasein

§ 10 Das Mittel

Das Andere, bei dem ich aufgenommen bin, ist mir das
Nahe: gleichviel wie grof} sich der geometrische Abstand
bemifit.

Das, was ich jetzt als meinen Ort erlebe, an dem ich
verweile, bestimmt das mir Nahe-sein des Umgebenden.
An derselben Stelle stehend kann ich den Baum auf der
Wiese meinen oder die ganze Gebirgsarena bis an den
Horizont; es kann eine entlegene Kultur einem niher sein
als die nichstliegende, eine Erinnerung niher als das aktu-
ell Anwesende.

Das mir Nahe umgibt mich, aber ist nicht mein. Nahe
kann nur ein Anderes kommen: das ich als Anderes er-
achte.

Ein Haus wird mir zum Ort, wenn ich mich von seinem
Eigenwesen beriihrt, gern darin aufhalte. Insoweit meine
Rolle als Hausbesitzer mich beschiftigt, ist es nicht mehr
aufler mir, nimmt es mich nicht mehr auf. Das Andere,
dessen Andersheit ich fiir mich aufhebe (§ 9), bemittelt
mich, meinem Dasein Michtigkeit zuzulegen, aber mei-
nen Ort habe ich dort verloren. Besitzen heifit, iiber Mittel
verfiigen.

Wie nach Kants zweitem kategorischem Imperativ' der
Mensch dem Menschen nie blofl zum Mittel werden darf,
so gilt— ohne Imperativ, doch als Bedingung —, dafl mir das

' Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 64 und 67.

39

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andere (nicht nur der Andere) dann nie einen Ort bieten
kann, wenn ich es als Mittel gebrauche.

Je weniger man Anderes blof} als Mittel verwendet, desto
beweglicher, erlebnisreicher wird man dasein, denn desto
mehr Orte wird man finden, denn desto mehr Gelegen-
heiten hat man, bei Anderem als dem Anderen zu ver-
weilen.

Das einzige unabdingliche Mittel zum Dasein ist der Leib.
Bei Lévinas steht er zwar in einer Reihe mit anderen
»Momenten der Identifikation des Selbst — ,,der Leib, das
Haus, die Arbeit ...“.?

Ist es indessen nicht so, daff der Leib immer der meine sein
mufS, wihrend alles tibrige nicht zur ,Selbst-Identifika-
tion“ notig wire, von mir als das Andere gewahrt werden
konnte?

Meinen Leib, diesen meinen einzigen unveriuflerlichen
Besitz, zu welchem alles mir Uberkommene gehort, meine
Herkunft und Geschichte, meine Veranlagung und mein
Schicksal - diesen Leib habe und brauche ich unbedingt,
und nur ich.

Ist wenigstens der Leib der Ort, den man fiir sich besitzt?
Aber ich sage nicht, ich bin da, weil ich in meinem Leib
bin, sondern weil ich an einem Ort bei anderem bin.
Whirde ich mich bloff in meinem Leib vorfinden, so wire
ich dennoch nirgendwo.

Der Leib bemittelt mich, an diesem und jenem Ort zu
sein, da er mein Mittel zum Dasein ist.

Das Possessivpronomen ,mein‘ deutet auf ein Verhiltnis.
Das Ich, das ,mein‘ sagt, steht frei. Darum bin ich nicht
sondern habe ich meinen Leib (Charakter, Lebenslauf,
Ausgangspunkt).

Gleichwohl pflegt man so zu leben und sich auszu-

2 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, a. a. O. 42.

40

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

driicken, als sei man mit seiner Leibhaftigkeit voll iden-
tisch.

Aber man ist nicht sein eigenes Mittel. Selbst wenn es das
Mittel zum Dasein ist?

Aber wessen Dasein, wessen Mittel ?

Alte Zen-Frage: Wer ist’s, der fragt?

Der Subjektbegriff gibt keine Antwort, er erschopft sei-
nen Sinn in der Syntax.

Der zum Dasein Bemittelte, der Besitzer des Mittels, ist
kein Zweiter, der sich zum Leib, seinem Mittel, addiert.
Sind der Bemittelte und das Mittel nicht zwei und fallen
sie auch nicht zusammen, so ist dieses Verhiltnis rein
durch die Negation geschmiedet, in die sich nichts Ande-
res mischt.

Dieses Mittel ist mein bestimmtes Nicht-Ich; als solches
ganz das Meinige (§ 8).

Der Leib, das Mittel zum Dasein, ist daher nichts Frem-
des, weder eines Menschen Grab (séma) noch Gefingnis
(s6ma) noch Bestrafungsort.3

Er ist nichts als mein Mittel; aber was fiir eines, ohne
Vergleich, das einzige Nur-Mittel. Alle anderen Mittel
sind nur hergenommen, ausgeliehen, und im tbrigen ei-
genstindige Seiende, Wesenheiten, Gegebenheiten, auch
die Vermittlungen des Denkens, sie sind alle nur insofern
Mittel, als sie dafiir verwendet werden. Auch die Mittel,
die vom Menschen einzig zu seinen Handlungszwecken
geschaffen wurden — Geldscheine, technische Instrumen-
te, Bestandteile — haben noch ein schwaches Eigensein, ta
pros to telos, ea quae sunt ad finem.

Der Leib ist das Mittel, zu dem man gar nicht erst greifen
kann, nicht ein Anderes, das ich seiner Andersheit iiber-
lassen konnte; er ist ohne ,mich‘ verfallen. Denn als mein

3 Platon, Kratylos 400 be; Gorgias 493 a.

41

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leib ist er nicht die thn aufbauende, durchwandelnde, aus
aller Welt bezogene Materialitit, die ihn stindig wie alles
Seiende, von vielerlei Pridikationen durchqueren lifit, er
ist mein Leben, ,lip, dessen gestaltete Gebiirtigkeit kei-
nem Pridikat in den Arm lauft, nur mir.

§ 11 Das Ubrige

Die Leibhaftigkeit ist merkwiirdigerweise gut geeignet,
das Nichts, das zum Ort gehort, zu erfahren. Luft umgibt
den Menschen, wo immer er hingeht.

Es gibt Dinge, die ineinanderstecken, dafl keine Luft an sie
kommt, andere, die ,im Freien‘ sind. Macht es nicht einen
Unterschied im Sein, ob etwas an der Luft ist oder nicht?*
Der Bildhauer ,befreit‘ die Figur aus dem Block — wozu,
wenn er sie schon ,sieht‘? Darauf kommt es thm an, sie
hervortreten zu lassen, wegzuheben, was ihr das Auflen-
sein, das ,Aussehen‘ benimmt; nur in zweiter Linie, um ithr
,offentliches Ansehen® zu verschaffen. Er will der Figur
die ,Oberfliche* geben, die Auflenhaut, tiber die die Luft
streicht.

Luft an sich selbst ist nicht Nichts (es gibt nichts, was an
sich selbst Nichts wire), aber sie ist es dem von ihr um-
fichelten Menschen. Er kann sich iiberallhin bewegen,
wo nichts ist als Luft. Er kann stillestehn und verspiirt
die Sanftheit des bloflen Daseins, das Wiegen des Daseins
im Ein und Aus des Atems, den er mit dem Nichts
tauscht.

Ob das Andere, das seinen Ort umgrenzt, fern oder dicht
anbet ist, charakterisiert zwar die vom Anwesenden jetzt

* ,Offenbarkeit“ in Heideggerscher Ausgedachtheit wiirde bei dieser
zunichst schlicht ,natiirlichen Anschauung des Offenliegens an der
Luft gleichsam in ihre Wiege zuriickkehren.

42

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Ort erlebte Konstellation, aber das ihm hier einge-
riumte Nichts, das ihn als Luft umweht, wird davon
nicht mehr oder weniger; das ,kleinste® Nichts, begrenzt
von einer engen Dachstube, ist so vollkommen Nichts
wie der unendlich gedachte Raum. Das Nichts ist immer
das Ubrige, an das man nicht stofit. Die Luft, die den
Menschen immer umschmeichelt, feiner und zarter als
der seidigste Flaum — so dafl ihm das Andere kaum ein-
mal so auf den Leib riickt wie eine Matrize —, lifit ihn auf
tiberfliefende Weise das Nichts spiiren, das alle Dinge
sondert; es sondert sie auch schon, wo nicht Luft ist, wo
das Nichts allein die Grenze ist, die das vielfiltige Unter-
schiedliche in seiner Eigentiimlichkeit bewahrt wie das
Silber im Erz, wie den unenthiillten Kern einer Frucht
oder eines Wissens.

Der Mensch liebt es, die Dinge wie die Probleme ,freizu-
legen’, aufzudecken, da er stindig im Freien lebt, solang er
atmet, selbst im Wohnsilo oder im Stollen untertage, an
der Luft, die das Medium des Lichtes, die durchsichtig ist
auf das Andere, und die thm auch im Dunkel den Abstand
1a88¢, der ihm jenen Gedanken des Freilegens eingibt.

In der Leibhaftigkeit seines Daseins atmet der Mensch die
Wohltat des Nichts ein, in seiner Beweglichkeit spiirt er
den Anhauch des Nichts, das dem Sein not tut; das immer
Ubrige, das vor jedem Schritt ausweicht, das nie im Weg
steht, nie verletzt, und ihn an jedem Ort erwartet.

Und wie man die Luft klar und genau als Nichts erken-
nen kann, wohl wissend, dafl sie an sich selbst nicht
Nichts ist; und wie einem im Denken und inneren Fiih-
len das Nichts klar und genau aufgehen kann, obgleich
man selbst darin steht, und ob man es auch in scheinbar
beschrinkende Beziehungen setzt wie die Wahrheit auf
das Wahre, wie die Schirfe der Grenze auf die Seinsviel-
falt, Beziehungen,5 die das Nichts dennoch nicht eintrii-

43

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ben, sondern wie Grifflécher sind, die es verschieden rein
ertdnen lassen:

So ist die Bestimmtheit des Ortes eine gliickliche Gelegen-
heit, das Nichts von der Vorstellung, es sei an sich selbst
und mit sich identisch Nichts, zu befreien.

Wenn das Nichts-an-Sein sich immer am bezauberndsten
als Weite des Raumes anbietet, darin man spielend umher-
geht, so ist dies das jederzeit mogliche Geschenk des
Nichts fiir das zeitliche Menschenwesen, ein Geschenk
tiberschwenglicher Erholung von der Zeitstrenge, in allem
von ihr das lachende Gegenteil.

Der Ort scheint davon nur einen bescheidenen Tropfen zu
haben. Aber da es vom Nichts kein Mafl gibt, ist es nicht
so und es gibt keinen Vergleich. Zudem hat der Ort etwas
voraus: Den absolut grenzenlosen Raum als Nichts an sich
,gibt es* nicht, es gibt nur seine wunderbare Anmutung fiir
den Menschen; aber den ,Tropfen Nichts, das bestimmte,
eingeschrinkte und doch unermefliche Nichts des Ortes
gibt es.

Der erlebte Ort ist dem Menschen zugleich ,der rechte
Ort'. Er istda im Lot. Dasein erfullt sich unangestrengt im
Verbund von Nichts und Sein, im Freien bei Anderem, in
der Nihe zu Anderem, die nicht bedringt, im luftigen
Raum, der sich in die Bucht der Nihe einschmiegt, ohne
von seiner Unermefllichkeit abzukommen.

§ 12 Zwei Geschichten

Der Leib umgibt das Ich mit seiner geliebten oder unge-
liebten Vertrautheit, fiir mich und fiir die Anderen. Er
macht mich kenntlich.

° Fiir diese und andere Zuginge zum Nichts vgl. Otto, Der Anfang, und:
Uberwege.

44

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und mag noch das Kleid dazugehoren, die ,ganz abge-
niitzte schwarze Kurtka“, die ,botanische Kapsel dartiber
umgehangen“ — wie Chamisso den ,Jangbeinigen Bursch®
dem Freund in Erinnerung rief, der auf eben denselben
Burschen einst wegen dieses Aufzugs einen Scherz ge-
macht hatte.

Der Leib mit allem Behang an Schicksal, von dem ich doch
weif}, ich bin es nicht, gibt — in einer paradoxen Riickbe-
wegung — dem Ich, das ich bin, gleichwohl die Kenntlich-
keit (§ 8).

Von ihr sich loszusagen, wire verrucht, man miifite der
Wahrheit und den Menschen ins Gesicht schlagen. ,Ich
hatte ihn lieb“ sagt Chamisso nicht von einem, der ihm
unkenntlich geworden wire. Um dieses einen willen, der
thn ,liebhat®, miifite Peter Schlemihl seine Kenntlichkeit
bewahren.

Konnte man nun sagen: der Leib samt allem Folgeschick-
sal ist meine fremde Vergangenheit, die mit Beginn meines
Daseins zum Faktum wird, wodurch ich gemacht bin, von
dem ich stets ausgehen muf}, das aber immer nur bis dahin
reicht, wo ich selbst zu sein anfange? Was ich zu sein
wihle, was ich durch Bevorzugung an mich ziehe, bildet
das mir meinen neuen eigenen Wesensleib, wihrend ich
mich gleichsam abkopple von dem mir iiberkommenen,
faktischen, vergangenen, darum wohl auch ,verginglich”
genannten?

»Denn der vergingliche Leib beschwert die Seele, und das
irdische Zelt belastet den Geist und macht ihm viele Sor-
gen.“®

Zu allen Zeiten haben die Menschen sich unter dieser Last
und Sorge gebogen und geschiittelt, ganz besonders gro-
tesk Nietzsche.

¢ Buch der Weisheit, 9, 15.

45

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es scheint so zu einer merkwiirdigen Entzweiung zu
kommen, die auch als Leib-Seele-Dualismus durch die
Geschichte schwankt, und wie alles ernstlich Gedachte
einen Anhalt in einer — wenn auch fragwiirdig interpre-
tierten — realen Erlebensweise hat. Ist dieser Dualismus
zuzeiten, z. B. heute, verschwunden zugunsten einer mo-
nistischen Leiblichkeit, so meist auf Kosten der den Men-
schen auszeichnenden Spannung, die zwischen Ich und
Nicht-Ich vibriert.

Spannung ist nicht Spaltung. Das Nicht-Ich gestattet nicht
ein Nebeneinander von Zweien, sondern legt die Einheit
des Ich aus, das selbst gestaltlos, aus der Identitit mit
seinem Nicht-Ich existiert. Wenn sich das ungenau sagen
lief}, dafl das Ich durch seine freien Bevorzugungen sich
einen eigenen neuen ,Wesensleib® schafft, so ist dieser
nicht neben dem {iberkommenen zu orten, sondern an
ithm, aus thm, ungreifbar thn durchwebend.

Das ist nicht die ,Seele’, die ohnehin dem Leib zugehort,
denn Leib besagt schon einen beseelten Organismus. Es
ist eine durch seltene oder ofters freie Option angeeignete
Neugestaltung, die auch fast ganz unterbleiben kann. Sie
kann sich dem tiberkommenen Leib, den Gesichtsziigen
und Gesten, schwach sichtbar zuftigen, sie kann mit dem
Uberkommenen harmonieren in Schénheit, oder in Kon-
trast zu ihm stehen, und wird moéglicherweise gerade im
Kontrast Erscheinungen hervorbringen, die ritselhaft
oder auch nur wunderlich wirken.

Ist der Schicksalsleib mein Ich-das-ich-habe, nicht das
Ich-das-ich-bin, so ist die neue Gestalt also nicht das
Ich-bin, oder so etwas wie ein neuer Leib, den ich mir
baue, denn Leib ist immer ein Uberkommenes, Gebore-
nes. Das Neue ist die Geschichte meiner Zuneigungen,
sein Was fiigt sich zusammen aus dem, was ich liebe; aus
dem, was ich erwihle, denke, hoffe, wage, beschiitze,

46

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erleide, was mich riihrt, weitet, hinreifit, erhebt, ent-
ztickt.

»Das mufl einen befestigen, dafl man mit allem Guten
bleibender und niher wird, das andre wie Schalen und
Schuppen tiglich von einem herunter fallt.*”

Was ich liebe, bin nicht ich, ist aufler mir, aber zeichnet
mich. Alle die Zuneigungen und Bevorzugungen im Lauf
des Menschenlebens bilden sich zu einer Geschichte, die
nicht wie der Leib aus fremder Vergangenheit gebraut ist:
es ist meine Liebesgeschichte.

Je mehr das Meinige sich ausprigt, desto mehr macht es
das Uberkommene klar zum Ausgang: wovon man aus-
geht und was ausgeht. Der liberkommene Lebensleib
treibt den Menschen in eine determiniert ablaufende Ge-
schichte, die Lebensgechichte des leibhaftig Geborenen,
die sich aus den Fakten seiner Geburt herschreibt und
deren Mitgift ausbraucht; dieser Schicksalsleib bestimmt
dem Menschen Ursprungsort und Zeit auf Erden, die
Zeitgenossen; er ist es, der ihm seine Begabung, Schonheit,
Wohlgeratenheit, oder die Verbogenheit, Kompliziertheit,
die Hemmungen, Behinderungen, die Gewohnbheiten,
Skripte, die Begegnungen, Chancen, Erfahrungen schenkt
und aufbiirdet.

»Der vergingliche Leib beschwert die Seele.“ Die Schwe-
re, wohlig und lastend, macht den Menschen der Schwer-
kraft teilhaftig, die Erde kann ihn halten, der aus ihr
gemacht ist. Entspannungsiibungen lassen die Schwere
empfinden. Rationalisten scheinen mitunter zu vergessen,
in ithren blanken Konstruktionen, daf sie ,Erdenkinder®
sind, sie ,spinnen Luftgespinste®, sich selber tragende
Spinnweben, als konnte man nur einen Moment ,abse-
hen‘ von dem alles Denken durchsickernden Saft des

7 Goethe, Weimar, 7. November 1780, an Frau von Stein.

47

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kleinen lebenstrotzenden Erdsterns und seiner Bilder-
welt.

»Der vergingliche Leib beschwert die Seele“ mit Lust und
Treue: nie wird die ,Seele“ ihren Ausgangspunkt, die Er-
de, verlieren.

Die Schwere des Erdenleibs ist siiff und bitter: in man-
chen Schicksalen mehr das eine, in manchen nur das an-
dere. Immer legt sie dem Menschen das Schicksal auf, das
so uralt ist, ihm hergebracht, zugemutet: die in ithm zu
Ende gehende Vorgeschichte, die seine Lebensgeschichte
schreibt und die der leibhaftige Mensch zeit seines Lebens
willig oder unwillig erzdhlt. Wenn der ,vergingliche
Leib“ die ,Seele“ beschwert, so ist es, weil sie (das Ich)
eine eigene, neue Geschichte im Sinn hat. Der Leib-Seele-
Dualismus oder die wie immer benannte Zweiheit im
Menschen, das sind die zwei Geschichten, die fremde und
die eigene, die alte und die neue, die aufgezwungene und
die freie, in deren Spannungen und Verwebungen und
Verwirrungen der Mensch lebt. Manche Menschen leben
fast nur ihre Lebensgeschichte durch, manche durch-
schlingen sie mit ihrer neuen, ihrer Liebesgeschichte.

Der Abstoff vom Ausgangspunkt, die Abhebung von der
Lebensgeschichte besagt nicht, daf} diese abgerissen und in
die Vergangenheit zuriickgeschleudert wiirde: dann wire
das Leben zu Ende.

Vielmehr bezeichnet der Abstofl vom Ausgangspunkt
den Moment, in dem der Mensch sich als neu und frei
anfangend wahrnimmt in seinem Gutheiflen und Bevor-
zugen. Dafl nicht die der Lebensgeschichte gehorende
bittersiifle Schwere als ,,Geist der Schwere“ in die neue
Geschichte einzieht, sie verunklirt, denn wo die Schwere
nicht hingehort, ,belastet sie den Geist und macht thm
viele Sorgen“. Die klare Sonderung der zwei Geschichten
kann ein Programm sein, geleitet vom ,Geist der Rein-

48

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit“, den Goethe in seinen frithen frischen Tagebiichern
so gut kannte, wie er auch die ,Sorge“ kannte, der sein
Faust zuletzt erliegen mufi.

Lebensgeschichte und Liebesgeschichte bleiben zeitlebens
ineinander verschlungen, doch klar unterscheidbar. Zwei
aneinander vorbeigleitende gegenstrebige Geschehenszii-
ge: die Lebensgeschichte treibt dem Vergehen zu, die Lie-
besgeschichte wichst aus eigener Kraft.

§ 13 Kenntlichkeit

So wahr das Neue ist, das ein Mensch in den Optionen
seines Lebens als das Seinige hervorbringt, und so durch-
dringend wahr die Einsicht dessen ist, der von seinem
Schicksalsleib sagt: ich bin es nicht, so wahr ist auch, daff
dieses eigene Nicht-Ich dem Menschen die Kenntlichkeit
gibt (§ 8 und 12). Denn wahr ist auch die aus tiefstem
Dunkel der Vergangenheit herkommende Vorgeschichte,
die in einem einzigen Menschen endet, sich in ihm abla-
gert, so dafl ihn zuweilen Erinnerungen bertihren, als habe
er in dieser oder jener Gestalt schon einmal gelebt. Der
aktuelle, in Erscheinung tretende Teil all der Strome, die in
einem Menschen miinden, der seine Lebensgeschichte de-
terminiert, sein ,Aussehen’, sein zum Zug kommender
Charakter, das ist es, was ihn zum Mitmenschen macht,
mit dem man verkehrt, den man kennt; wihrend die neue
eigene Geschichte, aus feinstem Garn gesponnen, fast un-
sichtbar bleibt.

Dieses ganz Eigene eines Menschen funkelt dann und
wann dem Mitmenschen unsinnlich sichtbar aus der
iberkommenen Gestalt hervor, aus ihr hervorgebracht
wie die aus einem Stein geschlagenen Funken, abkiinftig
von thr und doch frei von ihr. Und gerade das ist das

49

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rithrende an einem Menschen: seine aus alter Vergangen-
heit geformte Gestalt, die er so durchs Leben trigt oder
schleppt, in eins mit dem Aufblinken der darin verfange-
nen Eigenheit.

Wer von einem Menschen ergriffen ist, den rithrt die De-
mut seiner Leibhaftigkeit, das Paradox, dafl gerade die
stets antreffbare Kenntlichkeit des Anderen das ist, was
jener selbst nicht ist und was doch thm ganz allein zu-
kommt.

Darum ist nicht auseinanderzuhalten, was man an einem
Menschen mehr liebt: seine jederzeit wahrnehmbare Leib-
haftigkeit, die samt ihren Verletzungen und Verbiegungen
eine fast sakrale Wiirde ausstrahlt, oder den ungewissen
Schimmer seines eigenen Wesens, der einem von ungefihr
schon entgegenschlug und den die Erinnerung manchmal
tiber lange Strecken des Ausbleibens retten mufl.

Das Ich, dieses Nichts-an-Sein, nimmt seine Kenntlichkeit
an, identifiziert sich mit ihr; nicht wie der Mensch das
Faktum seiner Leibhaftigkeit annehmen muf;, da er keine
Wahl hat, sondern jenseits vom Miissen und auch Wollen,
vielmehr um der Anderen willen, die ihn dergestalt ken-
nen, und erst recht um derer willen, die thn lieben. Hitte
er die Macht, sich in eine Sonne zu verwandeln, oder in
reines Bewufitsein, er kann es nicht tun, er kann sich thnen
nicht wieder wegnehmen wollen, denen, die ithn kennen,
so wie er geworden ist.

Von der Schwere des Faktums, das die Leiblichkeit mit
ihren Gegebenheiten ist, 16st sich gleichsam ihr Ausseben
ab, in dieser schwebenden Weise des Um-der-Andern-
willen; zwar ist das Aussehen das des Leibes, jedoch an-
ders bestimmt: nicht wie dieser mein Mittel zum Dasein,
sondern meine Kenntlichkeit fiir die Anderen, die nur
durch die Anderen vollzogen wird.

Dabher ist das Reich des Einanderkennens wie eine hauch-

50

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

leichte Schicht tiber das Ger6ll der Fakten gebreitet und
128t uns miteinander umgehen, als wiren wir nicht Leiber,
sondern Wesen aus Geist und Herz, immerfort Erkennt-
nisse und Empfindungen aussendend, von deren Stirke
eine Welt von Beziehungen schwirrt.

Die von der Leiblichkeit gleichsam geloste Kenntlichkeit
wird gewissermaflen fiir den blof§ objektiv und obenhin
Kenntnisnehmenden zum allein Abgelesenen; er nimmt
kein oder kaum Interesse am Dasein des ihm Bekanntge-
wordenen, sondern kategorisiert seine Merkmale. Anders
kimen die Menschen bei der Menge der Artgenossen, die
ithnen vor Augen kommen, nicht zurecht. Nicht jeder
kann jedem nahe sein.

Vertieft sich das Kennen, so nimmt es sachte die Abstrak-
tion zuriick, wird von der Einmaligkeit des Daseins ,ge-
fesselt'.

Wer einen Anderen liebgewonnen hat, der kehrt dessen
Kenntlichkeit wieder der Bestimmung seiner Leiblichkeit
zu und verankert sie dort; er konnte sonst nicht bez thm
sein. Er will, daff der Andere da ist, wenn auch notfalls
von ihm weit entfernt. Thm geniigt nicht ein ihm einge-
pragtes Erinnerungsbild, das er jederzeit in seiner Einbil-
dungskraft reproduzieren kann. Wenn ich einen Anderen
liebe, will ich, daf} er aufler mir ist, in sich leibhaftig, nicht
vervielfiltigt — wenn das auch die Chancen des Zusam-
menkommens vervielfiltigen wiirde —, sondern einmalig,
an einem einzigen Ort; selbst wenn ich jetzt nicht dort sein
kann.

Es kann auch andere Griinde dafiir geben, an der Leibhaf-
tigkeit eines Menschen interessiert zu sein: sie hat statisti-
schen Wert; oder sie wird ins Kalkiil genommen, etwa als
,Arbeitskraft‘.

Kiimmert einen also nur die Kenntlichkeit, nicht das leib-
haftige Dasein des Anderen, so ist dieser nur Objekt der

51

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erkenntnis oder der Beobachtung; man sammelt ihm seine
Merkmale ab.

Kiimmert einen auch des Anderen leibhaftiges Dasein, so
macht man ihn sich entweder zum Mittel, oder, man liebt
ihn.

Liebt man einen Menschen in seiner Leibhaftigkeit — wie
sie lebensgeschichtlich mit seiner Geburt einsetzt -, so
doch nicht seine Vorgeschichte, die sich in Familiendhn-
lichkeiten ausstreut: die einer Familie, einem Clan ge-
meinsamen Merkmale streicht man in der Sympathie eher
zurick und hilt sich mit Vorzug an das Individuelle.
Ubergreifende Merkmale der Kenntlichkeit kénnen gera-
dezu abhalten vom Einzelnen, so daff die Individualitit
am wenigsten in der Ahnlichkeit sondern in der nicht so
sehr ins Auge fallenden Unverwechselbarkeit — dufiersten-
falls zwischen Zwillingen — gesucht werden mufi.

Das Kennen des Anderen als des leibhaftig einmaligen
Individuums fiillt sich mit viel Unnennbarem, Unsichtba-
rem, mit infinitesimal feinen Zwischenténen,® und liflt die
Rasterungen, Vergroberungen, Verfestigungen des blof§
objektivierenden Kennens hinter sich.

Das leibhaftige Dasein macht den Menschen feststellbar.
Ich fasse Stand in meinem Leib, ich stelle mich. Meine
Objektivierbarkeit ist auch mein Bestand, und daff man
mich orten kann, ist auch mein Dasein an einem Ort, quer
zur Zeit. Einem Anderen ,gegentiber‘ stehn muf} nicht
bedeuten, daf} er mich zum Objekt macht oder ich ihn.
Sondern dafl einer beim Andern innehilt, anhaltend, in
Bestindigkeit, einen Ort bei ihm findet, vielleicht seinen
liebsten Ort.

8 ,Unendlich viele Bestimmtheiten“ zeichnen das Individuum aus und
machen es unersetzbar. Takeichi, Individuum und Welt, a. a. O. (s. § 9,
Anm. 17).

52

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 14 Verklarung

Die im oberflichlichen Kennen davongetragene Kennt-
lichkeit eines Menschen bringt man seinem leibhaftigen
Dasein wieder zuriick, wenn man von der Einmaligkeit
des Andern betroffen ist. (§ 13). Doch nach dieser Weg-
schleife ist es andeutungsweise ein verklirter Leib, den
man antrifft: ganz Mittel zum Dasein.

Etwas ,Hinaus- und Hinaufstellen“, ,in die hochsten
Maoglichkeiten seines Seins“, damit es ,,in seinem Wesen
sei, was es ist“, heifit nach Heideggers Nietzsche-Inter-
pretation ,,Verklarung“. Dort geht es um die ,,Umprigung
des Werdenden zum Seienden, um ,das Hineingestalten
des Werdenden in seine hochsten Méglichkeiten, worin
als seinen Maflen und Bereichen es sich verklart und Be-
stand gewinnt®.’

Ubertragen auf den Leib, sind dessen ,hdchste Moglich-
keiten“ sein reines Mittelsein.

Er ist es im Grund, aber er wird es erst annihernd in
langsamer oder plotzlicher, frither oder spiter ,Bekeh-
rung‘, namlich in der Unterscheidung dessen, was sich mit
thm vermischt, was nicht zum Dasein dient. Womit er
beladen ist, die Vor- und Lebensgeschichte (§ 12) und das
ihn stindig durchkreuzende Vielerlei von Wirklichkeiten,
mit denen er nichts anfangen kann. Was ihn krinkt,
driickt, entstellt. Was thn zum Objekt und zum Zweck fiir
anderes und zum Mittel fiir andere Zwecke macht. Er
verwichst zum Medium der Sorge.

Die Polypenarme der Sorge greifen nach noch mehr Sorge
und laden sie ab auf dem Leib, der selber zum driickend-
sten Objekt der Sorge wird.

Statt Mittel zum Zweck, stellt er das Dasein stindig in

? Heidegger, Nietzsche I, 470 und 466.

53

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frage, droht es fallen zu lassen samt seiner eigenen nieder-
ziehenden Last.

Der Sorgenleib ist die zunehmende Verunstaltung des
Menschenkindes, bis es sich selbst nicht mehr kennt. Ge-
wichtheber der Sorgen, Wichtig-nehmer dessen, was
Schrott und Schutt des Lebens ist: wie wird der Mensch
aussehen, den man als Zehnjihrigen gekannt hat, Jahr-
zehnte danach? Wird das Kind noch durchscheinen, oder
gar iiberschimmert sein von einem verkldrten Leib? der als
Mittel zum Dasein durchscheinend ist auf Dasein des Ein-
maligen?

Der liebevolle Blick auf den Andern bringt es fertig, ihn zu
verkliren. Er kennt den Andern noch in seiner Fast-Un-
kenntlichkeit. Er sucht so sehr das Dasein des Andern, daf§
er selber dessen beladene Leibhaftigkeit zum Daseinsmit-
tel verklart, zum erwiinschten Mittel, daf} jener da ist.
Wenn manchmal die unmittelbare Erscheinung durch viel
Storendes verwirbelt ist, so klirt sie sich langsam in der
Erinnerung, die nicht beschonigt, sondern klarer sieht. So
auch kann gelegentlich ein Brief oder ein Telefongesprich
ein reineres Bild vermitteln.

Wenn der Leib ,zu seinen hochsten Moglichkeiten ge-
langt, ist er Nur-Mittel. Alles, was ihn konstituiert und fiir
sich selbst sein kann, was sich sperrt, zu sehr gequilt, zu
sehr geschmeichelt, zersplitternd und verwirrend, all das
kommt in Harmonie, wenn es ins reine Mittelsein ein-
stimmt.

Der Leib ist auf Verklirung angelegt, ist das Geschehen
der Verklirung selbst.

Von Geburt an ist der Leib Mittel, nicht zu diesem oder
jenem Zweck, sondern zum Dasein, das selbst nicht ist
ohne dieses Mittel, mit ihm geboren, als eine absolute
Neuerscheinung, die Geschichte macht.

Mit der Geburt aus der Vorgeschichte (§ 12) ist der Leib

54

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bereits ausreichend Mittel, aber unverklirt, miffverstind-
lich in seiner Vermischtheit.

Das Leben ist nicht unbedingt ein Aufstieg. Kann sein,
dafl das Kind eine Weile das Mittel zum Dasein unbe-
schwert gebraucht und der Erwachsene sich in die Mif}-
verstandnisse der Sorge, in den ,garstigen Wirrwarr netz-
umstrickter Qualen“'® verfingt.

Das in der Erkenntnis unterschiedene Mittel ist kein Ge-
genstand wie ein Korperding, sondern ein gestaltetes Ge-
schehen, die Geschichte der Verklirung, die das unver-
klirte und verunklirte Gewesene wesentlich braucht. Der
Leib ist fiir sich die Erinnerungsgestalt des uralten Gewe-
senen und fiir die Anderen die Kenntlichkeit, die ebenfalls
das Gewesene aufzeichnet (§ 13).

Verklirt sich der Leib in der Erkenntnis zum reinen Mit-
tel, so schleppt er sich nicht mehr mit dem Gewesenen
ab; es zeichnet nur noch die Linien seiner Kenntlichkeit,
seiner Erinnerung. Als reines Mittel zum Dasein lifit er
das Gewesene vergangen sein. Er ist die rein gegenwirti-
ge Abstraktion des Vergangenen in den Linien seiner Ge-
stalt.

Das Mittel zum Dasein ist dessen Begrenztheit — unbe-
grenztes Dasein wire tiberall und nirgends, wire ein Wi-
derspruch in sich.

Dasein kann nicht ohne Mittel sein, nicht ohne den ,Leib*
seiner Begrenztheit. Aber es ist nicht sein Mittel (§ 10).
Als Begrenzungsgestalt, 1iflt der Leib das Dasein beweg-
lich sein in die Zukunft. Das im Leib gebiirtige Dasein,
diese Neuheit, hat von seiner Gebiirtigkeit her den Anlauf
ins Niegewesene, Niebetretene; die Beweglichkeit von
Ort zu Ort.

Ginge der vom Vergangenen abstrahierte Leib ins blofle

19 Goethe, Faust II, Mitternacht.

55

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dasein Hier-Jetzt auf, und fiele er mit dem Dasein zusam-
men, so finde die Ewigkeit der Weile am Ort kein Ende.
Das einfallsreiche Spiel zwischen dem Dasein und seinem
nur Grenzen setzenden, sonst ganz durchscheinenden,
aber nie ganz in es aufgehenden Mittel — wobei einmal das
eine, einmal das andere einen halben Schritt voraus ist —
wire am Ende.

Die Begrenzungsgestalt bemifit die Weile am Ort, ladt zu
Abwechslung (§ 2) ein. Mit der Verklirungsgeschichte des
Leibes hat eine neue, unabsehbare, Zug um Zug zwang-
lose Daseinsgeschichte begonnen.

§ 15 Brauchen und Mifibrauchen

Eine Tatigkeit ausiiben, bei der man nichts weiter sucht
als diese Titigkeit selbst, das ist Glickseligkeit, sagt Ari-
stoteles."!

Geringer gelten ihm die tibrigen Beschiftigungen, die ih-
ren Sinn erst finden in dem Ergebnis, das sie herstellen
oder beschaffen. Sie sind Mittel zum Zweck.

Ist ein Mittel, weil es Mittel ist, gering?

Eine einzige Mitteilung im Gesprich, die, wenngleich an
sich wahr, nicht um ihrer selbst sondern um einer anderen
Mitteilung willen gemacht wird, und wire es aus Hilflo-
sigkeit, aus Scheu, knickt den Kontakt der Partner, es ist
etwas ,dazwischen‘ geraten.

Ist es denn schlecht, etwas als Mittel zu verwenden?

Die wahre Mitteilung brachte ein unwahrhaftiges Element
in das Gesprich, nur weil ihr Zweck ausgelagert, weil sie
stendenzios® war. Sie lief sich ihr Mittelsein nicht anmer-
ken. Das lifit sich machen, weil ein Mittel nicht an sich,
sondern an etwas ist.

! Aristoteles, Nikomachische Ethik X 6, 1176 b 7.

56

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man kann einer Sache nicht unbedingt ansehen, dafl sie
ein Mittel ist. Ein zusitzliches Wissen ist dazu erforder-
lich.

Etwas kann in seinem eigenen Bestand angeschaut und
exakt beschrieben werden, auch wenn man nicht weif}, ob
es als Mittel oder Zweck oder zu welchem Zweck es als
Mittel gilt.

Ein ,Urwaldmensch‘ konnte einen Plattenspieler korrekt
mit seinen Worten beschreiben, ohne etwas von seinem
Gebrauch zu ahnen.

Insofern ein Ding als solches beschreibbar ist, grenzt es
sich aus, tritt es aus der Welt hervor. Insofern es Mittel ist,
16sen sich seine Konturen ins Unbegrenzte — eine Stelle im
Weltgewebe, im Hin und Her des Geschehens, wo alles
Mittel, alles Zweck ist.

Jegliches, was erscheint, steht als Wirkliches, als Selbstsei-
endes, opak gegen die Welt, die davon bunt und wunder-
lich ist. Als Mittel ist es durchsichtig, mit der Welt verwo-
ben, ein Mogliches, fiir mogliche Zwecke bereit; Moglich-
keit fiir anderes.

Jegliches, was ist, ist nie bloff Zweck, sondern auch Mit-
tel.

Hat darum Kant in seinem (anders herum verlaufenden)
»praktischen“ Imperativ (§ 10) das zunichst befremdli-
che ,bloff“ angebracht: der Mensch, ,als Zweck an sich
selbst“, diirfe ,niemals blofl als Mittel gebraucht wer-
den“?

Man wiirde wohl erwarten: tberhaupt nicht als Mittel,
da der Impetus in Kants Imperativ sich vom Mittel
abstofit auf den Zweck zu (freilich nur auf ,verniinfti-
ge Wesen“ bezogen). Und zwar so stark, dafl Kant an
anderer Stelle hinzufiigt, ,selbst nicht von Gott“

konne der Mensch blofl als Mittel gebraucht wer-
den.”

57

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Mittel scheint tatsichlich ,niedriger‘ zu sein als der
Zweck; es ,dient‘ thm.

Es ist verschwindend niedrig, es ist das Nichts an einem
Etwas.

Das Mittel beweist sich im Gebrauch. Es erweist sich als
brauchbar,” und sonst nichts. Es ist ,unscheinbar®, es lifit
sich an etwas durch Erfahrung, Wissen, oder durch Ju-
stieren, durch Abzeichnen am Zweck, in seiner Durch-
sichtigkeit auf den Zweck, ausmachen, aber an sich selbst
ist es nichts. Das Etwas, das dem Mittel sein Aussehen
hergibt, ist das opake Ding: die dreiflig Speichen an der
Nabe, der tonerne Topf aus Wand und Boden, die feste
Kammer samt Fenster und Tiir; auch der Mensch, der
fahig ist zur Selbstlosigkeit des Vermittelns, zum Verzicht
um anderer willen: man merkt thm bestenfalls nichts da-
von an.

Nicht immer ist das ,Nichts‘ als Mittel so anschaulich wie
beim Gefif}, in solcher Harmonie, eingelassen in die Er-
scheinung, als Hohlraum umzeichnet, so daff Ding und
Mittel gleichsam nebeneinander sichtbar werden.

Meist ist das Nichts der Branchbarkeit vollig von der Er-
scheinung aufgesogen, zumal der Gebrauch iiber das Ub-
liche hinaus jedem Einfall offensteht. Man kann den Topf
umkehren und als Sockel beniitzen, sein Hohlsein zihlt
nicht mehr — Mittel ist er auch dann.

Die Zwecke, die der Mensch setzt, iiberformen oder ver-
mitteln die der sich selbst iberlassenen Natur, sie sind frei
wie die Gedanken und konnen auch den menscheniibli-

chen Zwecksetzungen fremd sein.
Der Apfel, den Tell vom Kopf seines Kindes herabschiefi-

12 Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 237.
" Tao Te King, Nr. 11.

58

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

en muf, ist gewifl auch in der Menschenwelt ,zweckent-
fremdet‘ eingesetzt, iblicherweise ist der Apfel zum Essen
da und von seiner Natur aus zum Samentragen.
,Zweckentfremdete‘ Verwendung kann erschreckend, in-
teressant, witzig, kreativ sein, ein festgeschriebenes
Dienstverhiltnis aufler kraft setzen. Die ,Kritik der reinen
Vernunft“ kann, unters Projektionsgerit geschoben, beste
Dienste tun.

Jedes kann Mittel sein, jedes Zweck, in wechselnden
Verlaufen, schnellen Umschwiingen, verriickten Hinsich-
ten.

Es gibt nicht zwei Lager von Dingen: hier Mittel, dort
Zwecke. Doch indem etwas oder jemand als Mittel dient,
d. h. sein Erscheinen als Selbstseiendes ,zunichte‘ macht,
um als Mittel auszusehen; indem es zum Mittel erniedrigt
wird oder sich selbst erniedrigt, geht es das Risiko der
,Vernichtung’ ein, es kann ,verheizt’ werden wie ein Stiick
Holz.

Nicht immer ist das Gebrauchtwerden so schon wie beim
Krug, der gefullt und geleert wird und noch lange nicht
zerbricht.

Mittel sein, Mittler sein, das kommt in der Gemeinschaft
der Dinge und Wesen einem jeden zu.

Jedes ist die Méglichkeit des anderen. Und wer oder was
nicht zum Mittel taugt, nicht zu brauchen ist, mit dem
man nichts anfangen kann, hat keinen Teil an der Welt, ist
nicht mit dabei, erfillt nicht die Bedingung des Daseins,
gehort nirgendwo hin.

Moglichkeit fiir andere sein enthalt auch die Méglichkeit,
von anderen ,fiir alles Mogliche® gebraucht, vereinnahmt
zu werden (§ 9).

Sich brauchen lassen, sich hinter einer Sache oder einem
Ereignis oder einem andern Menschen zuriickstellen,
aber auch: vergessen werden, ,gebraucht und wegge-

59

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

worfen‘, ausgeniitzt, manipuliert werden, all diese Ge-
schicke gehoren zur Niedrigkeit und Nichtigkeit des
Mittelseins.

Der Mensch diirfe ,nie blof} als Mittel“ sondern miisse
»jederzeit auch als Zweck“ angesehen werden, heifit
dann doch, als Zweck erhalten zu bleiben, als Selbstsein
bewahrt zu werden, als Mittel nicht verbraucht zu
werden. Dann ist die Frage: wie und wozu als Mittel? So
wie der Krug, den das Wasser erfiillt, aber nicht sprengt,
nicht wie der Soldat, der aufs Schlachtfeld geworfen
wird.

Die Menschen empfinden es nicht als Entwiirdigung,
,nitzlich® zu sein. Es ist thnen ein Leid, ,nicht gebraucht
zu werden‘. Mit bescheidenen oder hallenden Worten ge-
ben sie kund, dafl sie kleine ,Dienste‘ oder grofie ,Aufga-
ben‘ erfillen mochten. In diesen Aufgaben ,gehen sie
auf'.

Die Menschen wollen liebend gerne als Mittel dienen, aber
freiwillig.

»Nie blof als Mittel“, sondern ,,jederzeit auch als Zweck*
gelten, wiirde sich dann idealerweise klar verteilen:

Sich selbst als Mittel sehen, und den Andern als ihn selbst.
Den Andern in seinem undurchdringlichen Selbstsein,
welches mir nicht durchsichtig wird auf seine Niitzlich-
keit.

Natiirlich ist jedem auch sein eigenes Selbstsein bewufit;
aber darum braucht er sich wenig zu bekiimmern. Und
natiirlich sieht man auch die Brauchbarkeit und Tichtig-
keit des Andern; aber nur sein Selbstsein geht mich unbe-
dingt an.

Man kann sich selbst, freiwillig, als Mittel einsetzen, man
kann sich unter Umstinden selbst opfern, aber geopfert
werden darf niemand, fiir nichts und unter keinen Um-
standen.

60

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erstaunlicherweise gibt es dariiber noch lingst keinen
Konsens. Immer noch werden Menschenopfer darge-
bracht, vereinzelt und in Massen, mit rascher Wirkung
oder schleichend.

Die Problematik iiberspringend, in welchen Maflen und
Abstufungen auflermenschliche Lebewesen der Riick-
sicht bediirfen, bleibt das weite Feld des menschlichen
Umgangs mit allerart Dingen, die als Mittel ,nichtig’ wer-
den.

Im gewohnlichen Leben hat sich schliefllich doch eine
Sortierung eingespielt, auf der einen Seite die Zwecke,
auf der andern Seite die Mittel, fast als lige das in der
Natur der Dinge fest. Stellt doch der Mensch Werkzeuge
her, Hilfsmittel, die nichts anderes sein sollen und schon
den Stempel tragen: Verkehrsmittel, Lehrmittel, Arznei-
mittel. Was sollen sie sonst noch sein. Einem Waschmittel
ist doch kaum mehr zu helfen. Und doch sucht die
Industrie und Werbung diesen Mitteln ein wenig
aufzuhelfen, durch Design, durch gefillige Verpackung.
Schon immer war ,Kultur damit beschiftigt, die Dinge
des Lebens iiber ihre Funktionen hinaus schonzugestal-
ten: Kleidung, Mobel, Hauser und Straflen, Musikin-
strumente. Es gibt Mittel, die einem lastig fallen, und
andere, die einem ans Herz gewachsen sind, solche die
thren Gebrauch vergessen lassen wie eine edle Vase, die
leersteht.

Wer fir die Dinge etwas ,lbrig‘ hat, kann mit ihnen
freundlich umgehen, an Apparaten Wohlgefallen haben,
seine Geige wie ein Eigenwesen behandeln, sein Auto
hitscheln, die Fahrt in den Urlaub so hochschitzen wie
das Ziel.

Die dadurch gewonnene Lebensintensitit ist keineswegs
eindeutig und 1aflt sich nicht als Maxime abstrahieren:

61

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Nimm (wo irgend moglich) die Mittel, die du gebrauchst,
nicht nur als Mittel, sondern gib ihnen ihr Eigensein zu-
rick. Das ist in vielen Fillen gutes Leben, in vielen kann
es pervers sein.

Der Umgang mit Mitteln ist Lebenskunst und wird in
der Freiheit des Gutfindens — dem faulen Bediirfnis nach
Regeln zuwider — einmal so und einmal so entschieden.
Einmal ist es gut, mit ganzer Konzentration nur an das
zu denken, was man gerade tut, und wire es das Aufzie-
hen der Vorhinge, das Gehen, das Atmen, ein andermal
ist es gut, dies gar nicht zu beachten, weil absorbiert von
einem Gedanken, einem entfernteren, hochgestellten
Handlungszweck, oder bloff von der Eile, auf den Zug zu
kommen.

Zwecke sind das, wofir einiges andere zum Mittel wird,
und die Frage ist, wann und in welchem Mafle dieses
andere als solches vernachlissigt werden kann und wann
nicht. Es gab schon manch ein Mittelding oder Binde-
glied, das wichtiger wurde als sein Zweck, oder einen
Ubergangspapst, der stirker in die Geschichte eingriff als
eln ernstgenommener.

Zwecke zu setzen bedeutet, Unterschiede machen, etwas
hoher stellen als anderes (wie Kant die ,,verniinftigen We-
sen“). Es bedeutet, dafl der Mensch nicht ein gleichmafii-
ges Grau von gleichgiiltigen Dingen um sich belaf}t, son-
dern stets dieses und jenes Mogliche herausliest und sich
zum Ziel erklart, dessen Erreichung er zum Zweck seines
Handelns erhebt und um dessentwillen er anderes zumin-
dest in dieser Richtung und in diesem Handlungsverlauf
fur geringer ansetzt.

So kommt es zu Variationen im Tempo, zum Wechselspiel
der Dynamik und der Movimenti im Lebensstiick.

Die Ungleichbewertung der Dinge in den Zwecksetzun-
gen laflt die Welt im Relief erscheinen, modelliert durch

62

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schatten und Licht. Wenn man alles gleich wichtig nih-
me, verlore man die Perspektive, diese Moglichkeit pla-
stischen Sehens, beiliufigen und spahenden, Nihe und
Ferne kombinierenden, Fluchtpunkte setzenden, selekti-
ven Anschauens. Aber Perspektive liegt nicht fest, ver-
schiebt sich bei jedem Schritt, Sie kann sogar zuweilen
ausgeschaltet werden in der Betrachtung des jetzt und
hier Absoluten.

Die Willkiir des strebenden, handelnden Menschen er-
hebt das eine, erniedrigt das andere voriibergehend und
wechselnd, auch, wie sich gezeigt hat, einigermaflen kon-
stant, wo es sich um ausschliefllich zu Hilfsmitteln ver-
fertigte Dinge handelt, die gar noch in einer instrumenta-
lisierten Verkettung stehen, Mittel fiir Mittel, Maschinen-
ol fiir Schrauben fiir ... Spitestens im Zeitalter der Miill-
beseitigungs- und Recyclingsprobleme merkt man, dafl
letztlich kein Ding nur Mittel sein kann, sondern selbst
etwas 1st.

Ebenso hat sich gezeigt, daf} kein Zweck tiber das Mittel-
werden erhaben ist.

War etwa die Natur lange das Mittel der Technik, so muf}
nun die Technik sich umkehren und der Natur dienen.

Was man als Zweck erachtet hat, enthiillt sich schnell als
Mittel, kaum dafl man es erreicht hat. Wie ein bestandenes
Examen. Zu welchem Ende? Wiirde ,Endzweck‘ bedeu-
ten, ,der Sache ein Ende machen‘?

Man kann die Kette der zu Mitteln gewordenen Zwecke
kreuz und quer weiterspinnen, ein Mittelnihilismus lauft
an.

Was vorher buntbewegt und spannend war, ist nun abge-
flacht, gleichgiiltig, als nichtig durchschaut: Mittel sind ja
an sich selbst nichts.

Das Relief der spannungsreichen Lebenswelt ist von Ni-

63

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vellierung bedroht ebenso, wenn man alle Mittel als
Zwecke, wie wenn man alle Zwecke als Mittel gleichzei-
tig ansieht.

Von der Vitalkraft zweckbewegten Handelns lifit sich
nicht abstrahieren. Nur das Verallgemeinern macht le-
bensmiide. Nur das konkrete Handeln kennt das Geheim-
nis des Bewogenwerdens.

Der Zweck ist das Bewegende, und sein Inhalt steht frei.
Was mich anzieht, mich bewegt, ist weithin dem Zufall,
was ich erwihle, ist meiner Willkiir tiberlassen. Was ich
erwihle, ist, was mich bewegt. Was mich bewegt, ist, was
ich erwihle.

Doch der Inhalt der von mir gesetzten Zwecke webt an
meinem Lebensbild und stellt es dar (§ 12). So fillt die
Willkir der Zwecksetzung mit aller Wucht auf mich zu-
rick und fordert erschrockene Bewufitheit. Wo komme
ich hin?

Die Willkiir sucht ihre Quelle im Innern — oder sie gibt auf
und sucht sich von auflen bestimmen zu lassen: ob es nicht
doch einen nicht wieder umfallenden Endzweck, ein fest-
stellbares Ziel gabe.

»Wohl alles begehren wir als Mittel zu etwas, ausgenom-
men die Gliickseligkeit, die das Ziel ist.“"*

Wihrend Aristoteles in der eingangs zitierten Stelle von
erstrebenswerten Tatigkeiten sprach, die sozusagen Gliick
abwerfen, erscheint hier das Gliick selbst als Endzweck
allen Strebens.

Kann man Glickseligkeit anzielen?

"“NE X 6,1176 b 29.

64

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 16 Inmatten des Strebens

Es ist klar, daf8 wir Gliickseligkeit nicht als Mittel einset-
zen konnen; aber auch nicht als Ziel und Handlungs-
zweck.

Man kann das Gliick nicht abstrahieren von dem, was
einen gliicklich macht.

In der so gefahrvollen, so verantwortungsschweren wie
auch leichtbeschwingten Willkiir unserer Zwecksetzun-
gen liefert also nicht etwa die Gliickseligkeit den Orientie-
rungspunkt und Endzweck allen Strebens.

Wir miissen die Sachen erlesen, nicht das Gliick; — gewif§
dabei nicht gliickverachtend.

Aristoteles weify Tatigkeiten zu nennen, die man allein um
ithrer selbst willen aufsucht, in denen, wie es scheint, das
Streben zum Ende kommt. Als die hochste, beir der sich
gewif} nicht doch noch fremde Zwecke einschleichen, er-
achtet er das reine anschauende Denken, die theoria, das
philosophische Leben.

Dieser Lebensform legt Aristoteles eine solche Gliickse-
ligkeit bei, dafl er den schauenden Denker als Liebling der
Gétter, thnen am nichsten sieht, tut er doch dasselbe, was
sie tun, denn etwas Besseres konnte es auch fiir die Gotter
nicht geben."

Aber das reine Schauen ist jedem jederzeit moglich, wo
immer ihn die Absolutheit des Da-Seienden beriihrt, statt
dafl er es als Mittel verhandelt.

Davon ist nichts und niemand ausgeschlossen, nicht das
alltdglichste Ding oder Tun, nicht der armseligste Mensch;
das vermag Beppo Straflenkehrer (in Michael Endes Mo-
mo), nachdem er begriffen hat, ganz dazusein bei jedem
Besenstrich, ebensogut wie der von einer Einsicht ergrif-
fene Denker.

' NE X 8,1178 b; 9, 1179 a.

65

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zenbuddhistische Erleuchtungen sollen 6fters durch ganz
gewohnliche, ja licherliche Dinge ausgelost werden. Da
ist das Wasserschopfen vergleichsweise noch pathetisch,
bei dem der Hirtenprinz Dasa mit der Schale in der Hand
blitzartig von seiner Schau getroffen wird.'®

Auch Arno Baruzzi hat einen Blitzblick, wenn er das der
Beschaulichkeit geradezu entgegengesetzte Wesen eines
von Arbeit aufgezehrten Tages trifft: ,Es bleibt nicht
Atem und Zeit fiir anderes, Begleitmomente, Nebenziele.
Man ist genotigt, ganz bei der Sache zu sein. So machen
wir vielleicht an ungeahntem Orte gerade die Erfahrung,
wie Praxis eigentlich vor sich geht.“!’

Und doch ist ein Unterschied zwischen den Tatigkeiten.
Die von Aristoteles vorgefiihrten, ,iiber die hinaus wir
nichts weiter suchen, das Flotenspiel z. B. (X 5 b) und
erst recht das philosophische Leben, sind gehobene, qua-
lifizierte Tatigkeiten, bei denen wir so lange wie moglich
bleiben wollen (ebd.) — was man wahrlich nicht von jeder-
art Beschiftigung sagen kann. Baruzzi hat diesen Unter-
schied mit der Vertiefung des ,, Augenblicks* aufzufangen
versucht: ,Was die Theoriepraxis fiir eine groflere Weile
beansprucht, muf} oft in der anderen Praxis fiirr den Au-
genblick gentigen.“ (161)

Aber das jedem jederzeit mogliche Schauen ist vielleicht
tiberhaupt von allerart Tatigkeiten — die doch immer ein
Streben sind — zu unterscheiden?

Die sich selbst geniigenden Titigkeiten bei Aristoteles
stehen immer noch auf der Linie der Mittel-Zweck-Ver-
kettung Sie heiflen ,erstrebenswert®, wir brauchen sie
zwar nicht als Mittel fiir andere Zwecke, aber sie sind

' Hesse, Glasperlenspiel. Indischer Lebenslauf, Frankfurt a. M. 1970,
Gesammelte Werke 9 (Ziirich 1943).
'7 A. Baruzzi, Alternative Lebensform, Freiburg/Miinchen 1985, 153 f.

66

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selber Zwecke unseres Strebens und sind, wenn erreicht,
immer noch ,wert“.

Die Fortdauer des Dabeibleibens behilt etwas vom Dar-
aufzuhalten des Strebens.

Liegen hier Mittel und Zweck beieinander umschlungen?
Ist die bewegende Spanne zwischen Mittel und Zweck
hier transponiert in ein gliickliches Vereintsein, das statt
eines weiteren Zweckes sich selber weiterbetreibt?

Da das Gliick nicht auflerhalb der Tatigkeit, sondern un-
trennbar in ihr selbst liegt, dennoch von ihr unterscheid-
bar — denn nicht das Gliick selbst kann erstrebt werden,
sondern die gliicklichmachende Tatigkeit — hilt es sie in
Gang.

Andersherum gesehen, betont Aristoteles immer wieder,
»dafl die das Gliick ausmachende Titigkeit von einiger
Dauer sein miisse*."®

Ja, zum vollendeten Gliick eines Menschen wiirde geho-
ren, dafl es ,die volle Linge eines Lebens dauert” (X 7,
1177 b).

Wieder ist es die Praxis der theoria, die sich fiir solche
Stetigkeit vornehmlich eignet, denn sie ist die ,anhaltend-
ste Tatigkeit, weil wir in geistiger Schau ausdauernder sein
konnen als im Handeln® (1177 a 21 £.).

Dafl wir bei einer glicklichmachenden Titigkeit dennoch
nicht immerfort verharren, dafiir gibt es nach Aristoteles
nur negative Griinde: die Ermiidung, der Mangel an gott-
licher energeia. (Nicht zu reden von den notwendigen
Unterbrechungen durch die Anforderungen des privaten
und politischen Lebens.)

Gesetzt, wir miifiten nicht unterbrechen und wir wiirden
nicht ermiiden, dann blieben wir bei der Tatigkeit, die je

'® Giinter Bien, Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristo-
teles, Freiburg/Miinchen 1973 (*1985), 147.

67

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach Geschmack uns als ,an sich erstrebenswert®, sich
selbst gentigend erscheint (1176 a und b), wir wiirden also
gegebenenfalls immerfort Fl6tespielen und erst recht im-
merfort philosophieren?

Wir wiirden es dennoch nicht, wir wiirden Abwechslung
vorziehen rein aus Lust an der Vielfalt der Welt, rein aus
dem Einklang mit ihr.

Die glicklichmachenden Titigkeiten demzufolge, die
»von einiger Dauer sein miissen“, um ihren Namen zu
verdienen, und zu denen uns umgekehrt auch das Be-
glicktsein die Ausdauer verleiht, haben ein unbestimmtes
Maf, das (fiir diesmal) ihr Ende anzeigt; das, auch ohne
Not, ihr inneres Streben nach Fortdauer abwendet zu
etwas anderem hin, selbst wenn es geringer wire.

Das jedem jederzeit mégliche Schauen hingegen ist von
einer Absolutheit, die in sich ruht, weil es vom Streben
gelost ist. Sie tritt ein, wenn man mitten im stets zielstre-
bigen Tun gleichzeitig bei den Mitteln — die ja das Nicht-
erstrebte sind — innehilt und sie anschaut als das, was sie
selbst sind. Nicht die Zwecke, wie man meinen sollte, nur
die Mittel geben uns eine Weile im Absoluten.

Bei einem Zweck kann man nicht Ruhe suchen, er ist das
Bewegende (§ 15). Wenn erreicht, treibt er weiter zu ande-
rem oder zu seiner Fortdauer.

So gibtes die Absolutheit des Ankommens gerade nur hier
beim Mittel, mitten im Streben, am Weg, da wo ich etwas
jetzt nicht mehr in seiner Zweckdienlichkeit fir mich
sehe, sondern angeleuchtet als das Andere selbst - da bin
ich an einen Ort gekommen, wo nicht das Meinige, nicht
das begliickende Werk, dem ich nachgehe, zu besorgen ist,
wo statt des spannenden Laufes ein leerer Platz ist, wo ich
bei Anderem bin, wo ich dabin, weil ich hier bin.

Nie konnte mir das Andere einen Ort anbieten, wenn ich
es als Mittel nihme (§ 10). Es wire dann nicht das Andere,

68

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das selbst ist, das mir etwas zu bieten hat, sondern mein
Mittel, dem ich einschreibe, zu was es mir dienen, wohin
es mich bringen soll.

Die Weile am Ort, eine endliche Ewigkeit, hat die Zeit
tiberwunden. Zeitvergessen kann man zwar sein bei den
erstrebenswerten Tatigkeiten, dennoch betreibt man sie,
man treibt thre Zweckhaftigkeit vor sich her. Abwechs-
lung gilt fiir beides: die Tatigkeit wird beendet, vom Ort
verabschiedet man sich. Die erstrebte Tatigkeit, die Erfiil-
lung, die man ersehnt hat, macht bestenfalls gliicklich, das
Hiersein am Ort verleiht im besten Fall das Wohlgefiihl
des Daseins.

Keines ist gegen das andere auszuspielen.

Die Ideen, die in Bewegung setzen, die Ziele, nach denen
sich die Wege entwerfen, die Zwecke, fiir die man Mittel
einsetzt — man hatte keine Zukunft ohne sie. Was wire der
Mensch ohne die Zeitlichkeit, die sich fortstreckt ins Nie-
gewesene! Und ohne die Dimension der Zeit wire die
unmeflbare Ewigkeit der Weile am Ort ohne Charakter,
sie wiifite sich nicht zu verabschieden. Die Ewigkeit ist aus
der Zeit geboren.

§ 17 Vertrauen und MifStrauen

Das Gliick der Erfiillung und das Wohlgefiihl des Daseins,
so verschieden sie sind, haben einen gemeinsamen Nen-
ner: Vertrauen.

Wenn Gliick ,erfiilltes Streben®, ,gesittigtes Wollen“,"
selbstgentigende Tatigkeit (§ 15) ist, so nur auf Zeit, fir
eine gewisse Dauer. Nicht nur ruft die bunte Vielfalt der

¥ Thomas von Aquin, De ver. I-1], 9.5, a. 8.

69

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Welt zur Abwechslung, auch die Sehnsucht bleibt, nicht
nur romantischerweise, sie ist vielmehr Fahigkeit zur Zu-
kunft. Aber nicht nur Zukunft der erstrebten Ziele, son-
dern der Uberraschungen, Zukunft als unermefliche
Moglichkeit. Von ihr zuweilen angeweht und weitzuwer-
den, das erst ist das iiberfliefflende Gliick, zu dem das
immer zu knappe Gliick eines randvoll erfiillten Strebens
den Mut eingeben kann, den ersten Geschmack des Ver-
trauens.

Wenn Wobhlgefiihl des Daseins sich spiiren 1afit, so kommt
es, weil sich die Weile am Ort in Vollkommenheit voll-
zieht, in einem Zug: Vertrauen dem Andern, dem Nichts
des leeren Platzes, dem bloflen Hiersein, im Loslassen der
Mittel, im Laufenlassen der Zeit, in die Ewigkeit versun-
ken.

Klingt es harmlos: dem Andern vertrauen? Wenn es harm-
los wire, warum dann die stindige Versuchung, das Ande-
re zu entschirfen, ,mit sich zu identifizieren®, damit es
nicht mehr das Andere sei, wie bei Lévinas gezeigt (§ 9)?
Das unangetastet Andere verbirgt neben Lockung auch
Drohung. Man zeigt ihm Stirke, zahmt es durch Regelun-
gen — aber Vertrauen?

Und klingt es tberfliissig, dem Nichts des leeren Platzes
zu vertrauen, den man doch immer findet?

Aber nicht immer nimmt das Dasein die Weile am Ort
an. Nicht immer fihlt es sich von Anderem aufgenom-
men.

Nicht immer erfihrt es sich ins Nichts gesetzt. Nicht
immer liflt es die Mittel aus der Hand fallen, die Zeit
laufen, ist sie doch das Seinige, sie allein.

Der Mut des Vertrauens ist unermefllich wie das Nichts,
mit dem er sich einlifit. Ein Moment ohne Halt, da er allen
Halt aufgibt.

Was sich in beiden Situationen aufdringlich anbietet, und

70

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

alles aufbietet, um Zuriickhaltung vorm Vertrauen zu
empfehlen, ist eben das Mifitrauen.

Es ist ordentlich begriindet, und baut sich ordentlich aus,
auf es ist positiv Verlafl; was nichts ist, was nicht sicher ist,
wird sauber weggeschnitten; exakte positive Wissenschaft
kann daraus erstehen.

Ohne den Halt des Mifitrauens wire Vertrauen bedeu-
tungslos. Die Rede ist jetzt nicht von dem flachen, unbe-
dachten, unausweichlichen Vertrauen auf Ungesichertes,
mit dem jeder leben muf} und ohne das keiner sich in den
Verkehr begeben konnte; sondern von dem frei entsprin-
genden, den Halt des Mifitrauens einbegreifenden, rich-
tunggebenden Vertrauen.

Es entspringt nicht ohne einen Wink, und dann nur mog-
licherweise.

Der Wink ist es, den die gliickliche Erfullung gibt, iiber sie
hinaus die Weite zu gewinnen und ihr zu trauen. Und der
Wink der Einladung ist es, der zu einem guten Ort fiihrt.
Weilen und Wohnen geht nicht mit Mifitrauen.

Der eine und der andere Wink machen Mut, aber sie
bestimmen nicht.

Nur das gesetzte Wesen des Mifitrauens bestimmt mit
seiner vorwirts und riickwirts haltbaren Logik, der elea-
tischen, die sich heraushilt aus dem, was nicht ist.

Das Vertrauen ist verloren, wenn es sich an das halt, was
ist. Wollte es ,positive’ begriindende Momente auffiihren,
sich daran zu halten, so geriete es zu einer scheuen Neben-
form des Mifitrauens und wiirde in der nichsten schwa-
chen Stunde vom offeniugigen Mifltrauen niederge-
streckt, das thm die tibersprungenen Bedenken nachlie-
fert.

Sich verlassen auf etwas, was errechenbar, nur nicht sicher
ist, ist nicht Vertrauen, sondern eine Hypothese.

Das Vertrauen ist kein ,,Jasager” und kein ,,amor fati“. Es

71

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist nicht indifferent, sondern getont, es ist nicht niichtern,
sondern beschwingt.

Es folgt einem Wink, einem gliicklichen, oder einem ein-
ladenden. Inmitten des Weltkniuels, der verzahnten Fak-
ten, der gravititischen Realitdt, erfliegt es sich einen lee-
ren Raum, der sich erleuchtet. Licht geht an beim Kon-
takt des Winkes und der ihn aufnehmenden Folge, die das
Vertrauen ist. Es meint eine Auslegung, die nicht fundiert
ist.

Das Vertrauen risoniert nicht dariiber, es nimmt im Flug
den Wink auf. Da es Gliick gibt, da es Einladung gibt: ein
Lichtraum o6ffnet sich, nichts von Gewicht enthaltend; nur
die Wahrheit des Winkes. Darf sie verleugnet werden?
,Das meiste des Gottlichen entzieht sich der Erkenntnis
aus Mangel an Zutrauen.“”

Wo sind die Grenzen der Realitit? Sie hat einen Schwere-
kern, eine korpulente Gesetztheit, eine steinalte Gewdh-
nung, gleichmiafig zu reagieren und alles ihr Entfliegende
fir windig zu erkliren. Und die alles mathematisierende
Wissenschaft ist angewiesen, nur mit dem Gesetzmifligen
umzugehen.

In Goethes Tagebiichern der ersten Weimarer Zeit kommt
wiederholt mit Nachdruck das Mifftrauen vor; z. B.: ,Da
ich viel kldrer bin und sehr vorsichtig, oft zu mifitrauisch,
das aber nichts schadet.“ (10. Januar 1779)

Und in derselben Zeit: , Eine Liebe und Vertrauen ohne
Grenzen ist mir zur Gewohnheit geworden.“ (30. Juni
1780, an Frau von Stein)

Beides gehort zusammen.

Der Wink ist gegeben, und #st nicht mehr. Er ist keine
Gegebenbheit, auf die man nachprifend zuriickkommen
konnte. Er ist nichts Gleichbleibendes, Gesetzmifiges,

2 Heraklit, hg. von Diels/Kranz, B 86.

72

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiederholbares, er ist jedesmal einmalig. Verlaf ist nicht
auf ihn.

Er gehort jedem ganz und allein, der ihn empfingt, doch
ist er so wenig solipsistisch beschaffen, so wenig privat wie
das Gute.

Ist nicht jedem der Wink des Gliickes gegeben, so doch
fast jedem einmal der Wink der Einladung, sich dem
Wohlgefiihl des Hierseins zu tiberlassen, und das kann am
armlichsten Ort sein.

Dasein ist Hiersein. Schon das Dasein im ganzen ist ,Ver-
trauenssache’.

Es kann sich ,geworfen“ finden in ein Hier, an vielen
wechselnden kurzgefafiten Orten, auf dem griinblauen
Planeten und im unendlichen Universum, — oder ebenda
eingeladen, indem es einem Wink vertraut.
»Geworfensein“ nirgendwoher irgendwohin geht vom
Befinden eines zunichst isolierten Sein-ohne-Da aus, das
in eine fast gar feindliche Fremde gerat. Dafiir stehen
schlechte Stunden, schlechte Erfahrungen.
Eingeladensein versteht sich zuerst aus dem Umherum,
darin mein Da sich findet, aus dem luftigen Ort, wo An-
deres mir Platz gewahrt (§ 5), mich aufnimmt, insofern
freundlich und heimisch, vertrauenerweckend — wie ein
argloses kleines Kind es empfindet ... wohl auch seltsam,
dann aber auch moglicherweise hereinlegend, heimtiik-
kisch, unheimlich, den Platz neidend.

In seinem Grundzug ist Dasein — als Hiersein, als Aufge-
nommensein, als Platzfinden — identisch mit Vertrauen. Es
bleibt, was es ist, wenn es seinen Grundzug rettet.

Das kann es nicht aus einsamem Willensentschluf}, da
Hiersein bedeutet: hier-bei-Anderem zu sein. Jeder rettet
des Anderen Dasein, der dessen Vertrauen rettet.

73

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 18 Sattigungen

Dasein als Vertrauenssache wird immer wieder auf die
Probe gestellt, da es mit dem Aufgenommensein an einem
Ort nicht getan ist: der bewegliche Mensch wechselt die
Orte, aufler dem lebenslinglichen, dem Planeten Erde. Bei
weitem nicht jeder Aufenthalt wird zur Weile am guten
Ort.

Auf dem Hintergrund des Daseins als Hiersein malt
sich krafl das verkehrte Bild des Verjagten, Verfolgten.
Es gibt Schreckensorte der Natur und noch mehr unter
den Menschen, die dem andern den Platz nicht génnen,
die den Keim der Mordlust in sich tragen, auch wenn
das Wegdriangen unblutig und scheinheilig zugeht
(s 2)

Verstindlich darum die Glickstrunkenheit der Men-
schenmenge, wo eine Stunde lang erstaunt von einem
schonen Gefiihl, alle einander vertrauend ,,umschlungen®
halten.

Gerade weil Dasein Vertrauenssache ist, kann Ortswech-
sel den Menschen, statt mit Wagemut und Neugier, mit
Angstlichkeit erfiillen. Manch einer sucht sich am ge-
schiitzten Ort, ,hinter dem Ofen‘ auf Behaglichkeit einzu-
stellen — Karikatur des Wohlgefiihls. Manch einer, den die
Menschen genug geirgert haben, schliefit sich schopen-
hauerisch oder kierkegaardisch in seine hohere, geistvolle-
re Behausung ein, ein anderer vertraut sich allein noch der
menschenleeren Natur an.

Wieder ein anderer findet bei einem Menschen seinen
lebenserhaltenden Ort. Dennoch kann das Bei-ihm-ver-
weilen nicht sein einziger Ort sein. Da es leibhaftige
Menschen sind, werden sie sich an irgendeinem geogra-
phischen Ort treffen, vielleicht zusammen wohnen. Thr
Beisammen markiert den Ort ihres kurzen oder langen

74

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufenthalts, macht ihn zum guten Ort oder laflt ihn
gleichgiiltig wie einen Bahnsteig. Orte tberlagern sich
vielfach (§ 5), gehen doch ideologische, berufliche und
viele andere Interessen und Verhiltnisse, in denen ein
Mensch sich zu Hause fiihlt, mit dem geographischen
Aufenthalt einher.

Das gehiufte Gewebe von Orten, an denen ein Mensch
sich befindet, bringt eine Menge Abwechslungen zuwege.
Der Ort, der jeweils in den Vordergrund tritt, und das
Hiersein, das sich jeweils aktualisiert, ist einer Mahlzeit
vergleichbar, die auf Sittigung zugeht (wofern sie nicht
vorher abgebrochen wird).

Wie die Weile am Ort ein Maf} ihrer Endlichkeit hat (§ 1),
so werden Menschen nicht endlos, bruchlos, pausenlos
leibhaftig beisammensitzen oder immer gemeinsam den
Ort wechseln. Jeder hat noch mehr Beziehungen, die er
wechselnd belebt, ein Kommen und Gehen, ein vielstim-
miges Lebensstiick.

Die Bestindigkeit von Liebe, die Verliafllichkeit von
Freundschaft ,auf ewig’, die sich von gewohnlichen Be-
kanntschaften auszuzeichnen entschlossen ist, setzt sich
um in die gewif} versprochene Immerwiederkehr.
Irgendwelche Aufenthalte an einem Ort, sei er noch so
bezaubernd, mit Anderen, war das Zusammensein noch
so gelungen, brauchen sich nicht unbedingt zu wieder-
holen, indem man ein anderes Mal wieder hingeht, wie-
der zusammenkommt. Sie konnen ihr Maf§ gesittigt ha-
ben.

»Das gibt’s nur einmal“, urteilen die Menschen von gliick-
lichen Tagen. So stehen die Dinge in der Tat und sind von
dieser Unwiederholbarkeit behaucht und beglinzt.
Wiederholung desselben Gewesenen wire Zuriickrollen
des Lebens, der Wunsch eines Hoffnungslosen.
Immerwiederkehr ersinnt nur die Liebe, erschafft nur der

75

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

freigeborene Entschluf}, der aus der Unersittlichkeit der
Liebe entspringt.

76

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II1. Wiederholung

§ 19 Noch einmal

Wiederholung eines Wirklich-Gewesenen ist hoffnungs-
los unmaglich; es hatte seine Zeit.

Und doch wiederholt man so gern, was schon war.
Manchmal auf der Stelle. Noch einmal! jubelt das Kind,
das man herumgewirbelt hat; noch einmal setzen die Spie-
ler die Figuren aufs Brett. Zu immer noch einem Tanz
lockt die Musik.

Derartige Sofort-Wiederholungen stehen der Fortdauer
nahe. Sie konnen das Nichtauthérenwollen ausdriicken.
Dann stehen sie unter dem Maf§ der Dauer, das einer Sache
innewohnt und das noch nicht erschopft ist oder das sie zu
tiberschreiten dringen.

Wiederholungen ,auf der Stelle‘ sind ein wenig den iterati-
ven Aktionsarten verwandt wie flattern, tuckern, sticheln,
wippen, die durch die ausgegrenzten Zwischenphasen et-
was davon andeuten, daff ein Wirkliches sein Fortbestehen
in abwechselnden oder pulsierenden Erscheinungsweisen
zu vollfithren pflegt.

Was die iterative Aktionsart und den von ihr extrem ent-
fernten willentlichen Versuch, eine frithere Unterneh-
mung wiederzuinszenieren, unter dem Titel Wiederho-
lung vereint, ist die elementare Bedingung, daf es sich
beim Wiederholten um einen je umgrenzten Vorgang han-
delt, der beginnt und endet. Das Ticken der Uhr lifit sich
als einzelne, mefibare, winzige Hammerschlige verneh-
men, selbst das weiche Tremolo eines Geigenstriches gibt

77

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die einzelnen Wellen des Tons zu fassen — die indes so flach
werden konnen, dafl sie sich der hingestreckten Dauer des
glatt gestrichenen Tons anlegen.

Noch im Schwinden der Zwischenphasen ins flache Fort-
bestehen hinein wird begreiflich, daff Wiederholung ein
dynamischer aktueller Fortgang ist, ungefihr wie ein Ja zu
etwas, ,ja, so geht es‘. Immer steht sie im Zusammenhang
mit einem Selben — das Ticken der Uhr, das Motiv im
Musikstiick, die Handlungen eines Menschen —, und kime
das verbindende Selbe nicht zum Vorschein, so wiirden
die auftretenden sich gleichenden Erscheinungen vom
Ohr oder Auge des Beobachters gesammelt und auf ein
Selbes hin vermutet werden.

Wenn etwas immer wieder erscheint, erwarten die Men-
schen, es bleibe dabei, weil sie es schnell als Wiederholung
kraft eines Selben annehmen, das auf solche Weise sich
zeigt: eine mythische Figur, oder ein Naturgesetz, das eine
Wesenheit benennt. Nur so rechnen die Menschen damit,
daf} der Frihling wiederkommt, daf} die Sonne wiederauf-
geht.

Das Erkennen des Wiederholungsgeschehens geht nicht
auf die Ursache, deren eigenstindige Wirkung es wire —
wie die Sonne nicht die Ursache des Sonnenaufgangs ist -,
sondern auf die Sache selbst, von der es eine Erschei-
nungsweise ist, auf das Selbe, das sich in wiederholter
Gleichheit bekundet.

(Der Terminus ,Wiederholung® wird mitunter in iber-
schwemmender Weise verbreitert, indem die Bindung an
ein Selbes wegfillt. Nachahmung eines Andern ist nicht
Wiederholung, auch Nachvollzug, Nacherleben nicht. Ich
lese eine Erzdhlung, dann ,,wiederhole“ ich nicht, was der
Dichter ersonnen hat, ich sehe ein Kunstwerk, dann , wie-
derhole“ ich nicht, was den Kiinstler bewegt hat. Auch das
sozusagen Gleichzeitigwerden einer vorgelebten religio-

78

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen Lehre oder Lebensweise bringt man nicht durch
»Wiederholung“ zustande, sondern vielleicht durch Zu-
horen, Hineindenken.

Man kann nicht wiederholen, was man nicht selbst getan
hat. Sollen die Erstklifller ,wiederholen®, was der Lehrer
ithnen soeben vorsagte, so ist das vorige Anhoren bereits
als erstes Glied des von ihnen selbst Wiederholbaren ge-
rechnet.)

Wiederholung erscheint um so markanter, je stirker das
Gleiche vom Ungleichen unterschieden, je schirfer ausge-
prigt und je mannigfaltiger und ausgedehnter das Unglei-
che dazwischen sich absetzt, ob rhythmisch oder unbere-
chenbar. Manche Wiederholung wire gelungen und nicht
zur Enttiuschung geworden, wire die Pause nur lange
genug gewesen.

Es gehort zu den Kiinsten der Wiederholung, die rechten
Pausen einzulegen, daf} der Hunger wieder heranwichst.
Dafl die Feiertage thren Abstand halten. Nietzsches Wie-
derholungswille hilt sich das Gleiche lange genug vom
Leibe!

Ambivalenz des Satthabens und der Unersittlichkeit.
»Der hat eine schlechte Konstitution, urteilt Kierkegaard
von dem, der zu schnell satt wurde.'

So geht es zu, dafl der eine noch voller Vitalitat mit-
schwingt bei dem, was er wieder und wieder zu tun hat,
wihrend es dem anderen zur 6den Routine wird.

Ins Wiederholen ergiefit sich ungebrochene Lebenskraft,
die an etwas nicht genug bekommt, oder vertraumter
Spieltrieb, oder blof Stumpfsinn.

Bis in ihre heruntergekommenen Formen spricht Wieder-
holung allererst fiir das Vergniigen an etwas, fir das un-
problematische Gelingen, wie die Wiederholungen eines

! Kierkegaard, Die Wiederholung, Frankfurt a. M. 1984, 8.

79

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Biihnenstiicks, von dem die Beteiligten hoffen, dafl es
nicht bei der Premiere bleibt.

Auf der ganzen Skala der Wertsetzungen von unten bis
oben klimpern die das Leben betreibenden Wiederholun-
gen: solche, die als lastig aber niitzlich empfunden werden
wie das Training im Sport, die Etiiden des Klavierschiilers;
tief befriedigend die motivischen Wiederholungen im Er-
klingen der Kompositionen.

Zu erkennen ist auch, welche Art von fortgesetzter Tatig-
keit wann ein Ende haben muff, und wire es die fabelhaf-
teste Wiederholung wie die des Glasperlenspiels, die
schliefflich ,,zur leeren Ubung und Formel“ wurde.?
Dann wieder gibt es aszetische Anschauungen von der
heiligenden oder erleuchtungsfordernden Wirkung der re-
gelmifigen, repetitiven Tagesldufe, der monotonen Wie-
derholung bestimmter Worte.

Bei aller Ungleichwertigkeit haben diese Wiederholungen
gemeinsam, daf} es sie gibt. Es gibt sie unter denselben
Bedingungen, wie es das Leben gibt: sie organisieren es,
daf} es im Gewirre des Vielfiltigen vorankommt, sie sor-
tieren die Moglichkeiten (wie es die Kategorien und Be-
griffe im Erkennen des Vergleichbaren tun), kriftigen die
Zuneigungen, kultivieren die Ablaufe, tibersetzen das Ge-
lebte vorzu ins Vorhaben und verklammern so das Leben
in synkopischen Uberschneidungen des Vergangenen und
Zukiinftigen.

So gibt es wirklich Wiederholung.

§ 20 Die Abstraktion

Formen des Friitheren konnen zu Stilelementen des Le-
bens werden. Um so eher, je unkomplizierter und klarer

2H. Hesse, Glasperlenspiel, a. a. O. IX, 443.

80

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie erfaflt sind, je gewichtloser. So konnen ihre Umrisse
sich zur ,Schénheit des Lebens*® ausbilden, ihm Stil ver-
leithen, Umstindlichkeiten schlichten — oder in Gewoh-
nungen ausleiern.

Was wiederholt wird, ist ein bestimmtes Muster, das sich
einem vorhergehenden Vorgang abnehmen lafit.

Also nicht Angleichung, assimilatio, die auf ein Urbild
hinblickt, sondern Abnahme eines Musters geht hier vor.
Das Muster bleibt sich ziemlich gleich, sein Wiedereinsatz
- die Wiederholung - fiillt es neu aus, setzt sich verander-
ten Einflissen aus, steht auf jeden Fall in verinderter
Weltzeit. Durchschlagende Ahbnlichkeit mit dem friiheren
Vorgang macht die Wiederholung als solche erkennbar.
So ist Wiederholung titige Abstraktion: eine Abstraktion
zwar, die nicht im Geistigen verbleibt, sondern sich als-
bald neu konkretisiert.

Wird die Abstraktion nicht vollbracht, so verliert die Wie-
derholung ihre vorantreibende Dynamik; sie bleibt an
dem Gebilde des vergangenen Konkreten hingen, um es
wiederzuerzeugen.

Nicht was geschehen ist, nicht was gewesen ist, kann wie-
derholt werden, dem muff man den Glanz des Unwieder-
bringlichen lassen. ,,Das kommt nicht wieder.“ (§ 18) Hin-
gegen: ,Das machen wir wieder!“ sagen Menschen, wenn
sie von etwas Gelungenem das Muster abziehen konnen
fiir kiinftiges Tun.

Was man viele Male tut, ist jedesmal einmalig.

Wer ein Buch wiederliest, wiederholt nicht das Erlebnis
seiner erstmaligen Lektiire. Das Mehrmalige untersteht
der Ordnungszahl und ithrem Komplott mit der niegewe-
senen Zeit.

Die zweite Berliner Reise des Constantin Constantius (die

? Kierkegaard, Die Wiederholung, a. a. O. 8.

81

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kierkegaard selbst als ,Parodie” versteht,' und einen
»Fruchtlosen Versuch“ nennt [fritherer Untertitel]), mufl
die Unmoglichkeit einer Wiederholung des Gleichen er-
weisen. Das Gleiche wire auf derselben Ebene des Empi-
rischen (,,Asthetischen®) zu suchen.

Doch da mifiten die gesamten damaligen Zeitumstande,
der gesamte Bestand und Stand der Dinge mitsamt diesem
Gewesenen wiederholt werden. Da aber dann auch der
Kierkegaard des ersten Berlinbesuchs mit wiederholt wer-
den miifite, wire die Wiederholung fiir ihn annulliert. Er
wire gar nicht der, der ein zweites Mal das Konigstadter
Theater besucht, sondern, ihm unerkennbar, ein zweites
Mal derselbe, der die Auffiithrung erstmals erlebt.

So etwas sagt Kierkegaard freilich nicht, aber sein ,,Expe-
riment“ ist wirklich so angelegt, indem er Zug um Zug des
zweiten Aufenthalts nach dem konkret vorgestellten er-
sten bemift.

Es ist die krasse Beschreibung all der nichtabstrahierten
Wiederholungen, bei denen man ein fritheres Erlebnis
wiederaufzulegen versucht. Von dessen komplexer Indivi-
dualitdt gefesselt, wird man nichts Neues aufkommen las-
sen und das alte zugrunde richten. Stellt man am Ferienort
vom Vorjahr Vergleiche an mit dem vorigen Mal, so erlebt
man gar nichts aufler Enttduschung.

Das ,nach vorwirts“ Erinnerte’ dringt sich dann vor. Das
konkrete Gewesene wird aus seiner Vergangenheit her-
vorgeholt und vorgenommen, als konnte es ein Zukom-
mendes sein.

Wenn Wiederholungen das Gewesene im Blick haben,
statt Fortsetzung des Lebens zu sein, werden sie langsam
mirbe; und umgekehrt: verschlissene, fadenscheinige

* Tagebuch, Pap B 117.
> Die Wiederholung, 7.

82

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiederholungen lassen das Vormalige durchscheinen. Zu-
letzt gibt es nicht einmal mehr den enttauschenden Ver-
gleich mit dem strahlenden Fritheren, sondern blof} noch
das Durchscheinen des Vielmaligen, Wiederholung der
Wiederholung. Der fade Geschmack tiglich wiederholter
Verrichtungen soll manchem ein hinreichender Grund ge-
wesen sein, sich das Leben zu nehmen.

Zahlreiche Wiederholungen — und das heifit Alterwerden
—, legen wie Durchschlagpapier die gleichen Ereignisse
tibereinander, weshalb dann ,die Zeit so schnell vergeht".
Es muf} nicht so sein.

Die Erwartung des niegewesenen Diesmaligen kann
durch das Wieder noch hoher gespannt, noch empfingli-
cher bereitet sein.

Das Wieder kann fernher orchestriert sein von Erinnerun-
gen wie die an ein Jahresfest, aber sie treten nicht vor; ihr
Werk ist nichts als die Resonanz des Bewufitseins vom
Wieder, darin sie nicht verloren aber vergessen, und das
heiflt: nicht ,vorgestellt‘ sind. ,Seit zehn Jahren nie heim-
gekehrt (habe ich) den gegangenen Weg hierher verges-
sen®, so zitiert Ohashi das ,,Gedicht eines alten Weisen,
der tief im Gebirge, frei wie der Wind lebt“.®

Werden Erinnerungen ,vorgestellt, so besetzen sie das
Vor-mir des Niegewesenen. Das kann sinnvoll sein im
neuen Geschehen des Erzihlens oder des Denkens. Nicht

aber, um das Gewesene wiederzuhaben. Man ,hat‘ es an-
ders. Nicht die Wirklichkeit, aber die Wahrheit des Gewe-

¢ R. Ohashi, Zeitlichkeitsanalyse der Hegelschen Logik. Zur Idee einer
Phinomenologie des Ortes, Freiburg/Miinchen 1984, 198. — Diese Orts-
analyse folgt einer anderen Konzeption als das vorliegende Buch. Ver-
kiirzt gesagt, ist bet Ohashi der Ort nicht eine Kombination von Nichts
und Etwas, sondern rein Nichts. ,Augenblicksstitte“; ,das Absolute®;
,Ort des Nichts“ #nd auch ,Ort als Nichts“. Siehe auch ders., Ort des
Augenblicks, in: Sein und Nichts, mit Heinrich Rombachs und Kéichi
Tsujimura, Basel 1981, 56 f.

83

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

senen hat Zugang zur Gegenwart. ,Heimkehr nicht im
Vergangenen suchen zu miissen, Wohltat des nicht mehr
Zuriickmiissens, frei entronnen zu sein: das blitzt durchs
Bewufitsein als jederzeit ganz unwirklich freie Gegen-
wart, die ich bin.

§ 21 Wiederhaben

»Was wiederholt wird, ist gewesen, sonst konnte es nicht
wiederholt werden, argumentiert Kierkegaard.”

Aber das Gewesene kann gar nicht wiederholt werden,
nur irgendein Muster oder Schema davon. So ist die Wie-
derholung ein Anderes, Ahnliches, nicht mit dem Gewe-
senen gleich. Das durchweg verglichene Gleiche konnte
freilich nur das Gewesene selbst sein. Nur dieses ist vollig
mit sich selbst gleich.

»Wenn man sagt, das Leben ist eine Wiederholung, dann
sagt man, das Dasein, welches dagewesen ist, wird nun
daseiend.“ (Ebd.)

Gewif denkt Kierkegaard die Wiederholung auf einer ho-
heren transzendenten, religiosen Ebene abzutragen, wo
allein sie nach seinem Sinn moglich ist. Jedenfalls will sie
das Gewesene der Vergangenheit entreiflen, sie ist als Wie-
derhaben gedacht.

Im Negativbild erscheint sie als Wiederverlieren, in der
dissteren Vorstellung, aus einem Traum zu erwachen, ,um
das Leben unauthaltsam und treulos alles wieder nehmen
zu lassen, was es gab, ohne dafl es eine Wiedergabe, eine
Wiederholung gibe“ (43). Und auf anderer Ebene: ,Be-
kam ich nicht alles wieder? (71)

Etwas Verlorenes wiederbekommen wollen, einen Men-

7 Die Wiederholung, 23.

84

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen wiederfinden, warum ist das so ganz anders als:
etwas selbst Gelebtes wiederhaben wollen?

Das verlorene Ding, der entschwundene Mensch, aufler
mir, befindet sich an einem entlegenen Ort; vielleicht wird
einen der Weg dorthin fiihren.

Das Gelebte, Vergangene ist weder an einem Ort noch an
keinem: es ist in der Wahrheit. Es indert sich nicht mehr.
So ist das Vergangene unverginglich.

»Was dagewesen ist, wird nun daseiend“? Wie das? Da-
seiend bin ich. Das Gewesene als mein Erlebtes kann
nicht selbst ,daseiend“ werden. Also will ich es ,,wieder-
haben“? Als Gewesenes — nicht Daseiendes — habe ich es
ohnehin.

Was ich erlebt habe, gewesen bin, hat meine Kenntlich-
keit gemeifelt (§ 12 f.). Es macht mich in der Welt er-
kennbar.

Und ich kenne es; es liegt oben oder unten in meinem
Gedichtnis.

Ich kann thm nachsinnen, in Trauer, mit Befriedigung,
dankbar, beschimt, bedriickt, belustigt.

Man kann sich in Erinnerungen verfangen, sie kénnen
einen strangulieren. Dann sind sie unwahr. Dann will man
das Gewesene nicht aus der Wirklichkeit in die Wahrheit
entlassen.

Nur befreiende, lebenlassende Erinnerungen sind wahr.
Wenn sie wahr sind, hat man das Gewesene als das, was
man kennt. Man hat es als reines Kennen - da es in der
Wahrheit ist.

Darum, gerade dann, wenn man Erlebtes aus dem Zeit-
strang und aus den Ursichlichkeiten, den fortwirkenden
Folgen abgeldst hat, kann es einen beriihren, konnen ,lei-
se Schauer wetterleuchtend“® heranziehen, aber es ist kein

# Eichendorff, Aus dem Leben eines Taugenichts.

85

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiederhaben, kein Hertiberzerren, es ,,schweigt der Men-
schen laute Lust®, es ist ein Durchwobensein von Unver-
ganglichem.

Aber wiederbelebt auf irgendeiner Ebene, wiederverwirk-
licht gegenwirtig, kann ich das Gewesene nicht zulassen,
denn da stehe ich ihm im Wege: die Gegenwart bin ich.

Es kommt vor, dafl ein Erinnerungsbild einem jihlings
dicht vor Augen steht — das ist ein wenig wie wenn die
Perspektive nicht mehr stimmte, wie wenn die Dinge na-
turgrof ins Auge sprengten, fast unausdenkbares Entset-
zen, nur schattenhaft zu ahnen, wenn ein Berg — erst klein
an den Horizont getuscht, dann verdeckt, nach einer Kur-
ve plotzlich riesenhaft nahegertickt erscheint.
Entsetzlicher wire es, wenn das Gewesene aus seiner Ver-
gangenheit ausbrechen und die Gegenwart verheeren
wiirde. Aber es ist ein Alptraum. Gegenwart ist reines
Dasein, nicht tiberrollt von Vergangenem, auch nicht von
Kiinftigem, Gegenwart ist: davon frei sein, blof da.
Gegenwart ist nicht ein Teil abstrakter Zeit. Sie ist das
Dasein selbst. Darum ist fiir das Dasein immer Gegen-
wart.

Ob das kiirzlich Gewesene seiner Nihe wegen im ,,Griff“
der ,Retention enthalten die Umsicht der Gegenwart
bevolkert, oder ob es als Vergangenes, als ,abgelaufene
Phase“ (Husserl) zum Objekt der Erinnerung absinkt:
immer ist die Gegenwart das Dasein selbst, nicht Schnitt
zwischen Vergangenheit und Zukunft, nicht Zwischen-
zeit.

Das Gewesene des Daseins ist nicht es selbst, etwas von
ihm, das ihm verlorenging; sondern es sind Aufenthalte an
Orten, an denen man gewesen ist, Verinderungen, die
man durchlaufen hat.

Dasein ist Bewegung, Gegenwart steht nicht. Nur Vergan-

86

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genes und Kiinftiges bewegt sich nicht. Auch wenn die
Weile am Ort Ewigkeitscharakter annimmt, die Weile ist
endlich.

Sie konnte nicht endlich sein, wenn das Dasein nicht Be-
wegung wire, sie nimmt ein Ende, weil das Dasein weiter-
geht, an einen andern Ort.

yInmitten aller sichtbaren Formen seh ich den lichten Tag
wihrend ich ziehe von Ort zu Ort.“
Maislied der Osage-Indianer

Dasein, als Hiersein am Ort, ist mit dem Ort nicht iden-
tisch, dieser Kombination aus Nichts und Etwas, aus um-
gebendem Anderem, bei dem ich jetzt gerade bin.

Ich bin das Andere nicht. Nicht das Andere meines Ortes,
nicht das Andere meiner Verinderungen. Ich bin da, bin
hier, ich komme und gehe und komme, sonst nichts. Das
Ubrige wird mir gegeben. Der Wanderer ist nicht der Weg
und nicht die Landschaft und nicht die Begegnung, er
erwandert, erfihrt, erkennt, erzihlt.

Ich bin nicht ich, ich bin da. Ich halte mich nur durch
Anderes, durch Verinderung, wie ein Schwimmer durch
Bewegung.

Ohne da, ohne wo, ohne Anderes, bei dem ich sein kann,
bin ich nicht.

Ich selbst bin leer von Anderem, ich nehme es nicht ein —
es wire sonst nicht mehr das Andere fiir mich (§ 9) —, und
bin von Anderem uneinnehmbar. Sonst wire ich nicht
mehr dessen Anderes. Ich bin, aber bin nicht Ich. Keine
Tautologie. Nichts von mir selbst zu sagen. Nichts mit mir
selbst anzufangen.

Leer, aber da. Leer, aber so intensiv. Nicht auffiillbar.
Sonst wire ich zu.

Dieses Leersein zu halten, zu bleiben, ist eines Menschen
Integritit, seine Stirke, Reinheit, nicht zu korrumpieren.

87

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 22 Das Niegewesene

Bewegung ist immer Vorgang. Dasein, selbst in der tief-
sten Stille, bewegt sich vor, seine Richtung ist es selbst als
sich wirkende Erneuerung. Bliebe es stehen, wire es am
Ende.

Dasein, das Gegenwart ist, geht stindig tiber sich hinaus in
die Zukunft, die es nicht ist; sie ist zwar auch nicht das
Andere dieses Daseins, aber gehort allen.

Aus dem unendlichen Nichts der Zukunft schopfend, in
das alle eintauchen, fafit sich das einzelne Dasein Zug um
Zug erneuert. Fort und fort taucht es vertrauensvoll in
diese allgemeinsame Nichts-Einheit der Moglichkeiten al-
ler, um erneut wirklich, unterschieden, dazusein mit den
Andern.

Die Bewegtheit des Daseins wird durch sein je angekom-
menes Hiersein zugleich in Ruhe gebettet. Die Anderen,
mit denen man ist, geben den Aufenthalt am Ort, die
umgingliche Ausbreitung, die faszinierende Weile.

Man sieht nur das Angekommensein, nicht den Vorgang,
man sieht das Wirken im Ergebnis, als das Gewirkte, im-
mer einen Schritt verspitet. Zukunftspline, im Blick, im
Griff, im Gang befindliche Tatigkeiten verdecken die na-
menlose Tiefe des Nichts vor jedem Schritt, auf der breite-
losen Linie des Vorzu.

Der Zeitsinn der Bewegung — da Vorbewegung — ist somit
unumkehrbar. Ursachen und Wirkungen kénnen sich ver-
tauschen, Geschehnisse im nachhinein umgewertet wer-
den, Expansionen und Zusammenfille des Universums
einander folgen: ein ,Zeitriicklauf“ ist es nie. Gegenwart
geht vor. Man kann es anstellen wie man will, an denselben
Ort zuriickkehren, falls es ihn noch gibt; aber an densel-
ben Zeitpunkt kann man nicht zuriick.

Daf! man unter Umstinden an Orte zuriickkehren kann,

88

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gibt ihnen den Charakter des Gleichbleibenden, oder we-
nigstens den Akzent. Darum erschreckt es, wenn sie ver-
schwunden sind, verwiistet, die Stitte leer; wenn sie ver-
indert sind, einen nicht mehr aufnehmen. Es erschreckt,
weil man ihnen Bestindigkeit zutraut, weil ihr Wesen das
Bleibende ist, das Bereitliegende, die Ruhe.

Darum sind in der Erinnerung die Orte wichtig. Ihr Zau-
ber verweht nicht.

...ndoch izt mahnt die Vergessenen / Hier die Stelle des
Abschieds, / Es erwarmet ein Herz in uns.“’

Das Datum, die Zeitordnung kann aufler acht bleiben.
Die Frage: Wann war das? Das war damals als ich ...
pflockt das Gewesene in den Lebenslauf und bezieht es
auf die Gegenwart, verhindert das Freigeben in die
Wahrheit (§ 21).

Das Dasein selbst ist nie ein Gewesenes. Immer ein Niege-
wesenes. Dasein geht vor.

Die Gegenwart allein ist Bewegung, da sie das Dasein
selbst ist. In jedem Atemzug, bei jedem Schritt: niege-
wesen.

Welch ungeheurer Schritt. Der erst wahr wird, wenn er
getan wird. Daf} jeder Schritt seine Richtung erfindet,
merkt man oft nicht, weil man meist Arm in Arm mit den
Umstinden dahintrabt, wie es sich ergibt. Dafl jeder
Schritt, jeder Atemzug niegewesen ist, merkt man oft
nicht, weil sich so vieles Ahnliche wiederholt.

So grell, so blendend ist die Neuheit des Lebens, daf} wir
uns in die Wiederholungen einwickeln, weil wir gern nur
an das Gewohnliche glauben.

9 Holderlin, Der Abschied, Zweite Fassung.

89

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 23 Das Neue

Zu Ehren der Wiederholung setzt Kierkegaard das Neue
herab. ,Denn es ist nur das Neue, dessen man iiberdriissig
wird, nie das Alte.“ Und er fihrt fort, nur wenn man sich
einbilde, die Wiederholung solle etwas Neues sein, werde
man ihrer miide.'°

Was hier unerwiinscht ist, ist das Unbekannte, Neuartige,
Erstmalige, das man noch nicht gezahmt hat in der ,ein-
formig" sich wiederholenden , bestindigen Ordnung® der
Lebensfithrung (46 f.). Allerdings gibt es keine Wiederho-
lung ohne das Erstmalige. Ohne Premiere kann das Stiick
nicht wiederholt werden. Dem Rechnung zu tragen, lafit
Kierkegaard das ,Neue“ in Jugend-Kiirze erledigt sein,
wonach man erst richtig zu leben beginne, , wenn man das
Leben umsegelt hat“ und alles ,,schon kennt“ (8).

Alles schon zu kennen ist das Gegenstiick zu der Sucht
nach Neuem, das auf jeden Fall gepriesen wird, nur weil es
das Neue ist. Die beiden Gegenansichten stehen auf der-
selben Ebene und verkennen die Neuheit. Sie kennen nur
deren Abart, das Neuartige, dem sie mit entgegengesetzter
Bewertung ,,immer das Gleiche“ gegeniiberstellen.

Wenn man begriffe, wie absolut neu jeder Daseinsmoment
ist. Die Neuerungsstichtigen, die auf stindig neue Dinge,
Produkte, Geschehnisse erpicht sind, ahnen etwas davon,
nur dafl sie es auf die verschiedenartigen Sachen ibertra-
gen, um durch sie ihr ,Lebensgefiihl* zu mobilisieren.

Sie iiberspringen das eigene Leben und die Erfahrung, daf§
auch die Scharen des unvermeidlich Gleich(Ahnlich)blei-
benden nicht minder neu sind Zug um Zug, wenn man es
nur wahrnimmt.

»Was Neues hat sie nicht gelernt“, sagt Goethe von der

1% Kierkegaard, Die Wiederholung, 8.

90

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachtigall, ,,singt alte liebe Lieder” — aber sie singt sie neu
im neuen Friihling.

Dennoch braucht man immer wieder auch die Demon-
stration der Neuheit des Lebens, durch entgegentretendes
Neuartiges, und von Zeit zu Zeit ibermannt einen der
Drang, ,ein neues Leben anzufangen’, etwas darin von
Grund auf zu erneuern, eben zu indern, um die eigene
Neuheit zu erproben.

Man kann das gelebte Leben jedoch nicht ,von vorn anfan-
gen‘, es wire unwahr. Was vergangen ist, ist in der Wahr-
heit.

Man kann nur Neues anfangen.

Ein neues Leben anfangen kann nur, wer schon lebt, auf
dem Boden des Bisherigen.

Neues als neu erfahren kann nur, wer schon Gewesenes
kennt.

Neuwerden, Neues erleben ist wie eine fortgesetzte, par-
tielle - kleine oder grofle — Regeneration, die vom Gewe-
senen nicht abreiflt.

Das Neuartige ist vom Gleichbleibenden, Wiederholten
nicht scharf, nur schwerpunktmiflig zu trennen. Das
Neuartige ist in der Tat kaum so ginzlich unbekannt, dafl
es nicht an Bekanntes riihren wiirde,!' und dem Wieder-
holten Gleichen (Ahnlichen) — da eingeflochten in das
buntwechselnde Weltgewirr — setzt sich immer einmal ein
wenig anderes zu.

Beidem gemeinsam bleibt die absolute Neuheit des Noch-
nie-gewesenseins.

Wie die Wiederholung ihre ,Schénheit“ hat (§ 20), so
bringt das Neuartige — seinen kiinftigen moglichen Wie-
derholungen voraus — die Erstmaligkeit mit sich. Sie ist
unersetzlich.

"' Vgl. Husserl, Cartesianische Meditationen, Den Haag 1963, 113, 25-27.

91

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch selbst die Erstmaligkeit 1afit sich im Wiedererken-
nen wiederaufnehmen. Der erste Schnee des Lebens oder
der erste Schnee in diesem Winter: Neuschnee, frisch,
verwundernd, mehr denn je.

Um wirklich das Erstmalige bis auf den Grund zu erfah-
ren, mufl man da nicht alles Seiende, die altgewordene
Welt des Gewordenen transzendieren, zuriickgehn bis zu
ithrem Ursprung? Abtr dieser Ursprung wire doch das
bereits Gehabte, nicht erstmalig. Man muf§ ihn lassen.
Man mufl den Ursprung zum Anfang machen, wenn man
quellfrisch Neues schliirfen will. Der liegt aber nicht zu-
rick, nicht hinter dem Gewordenen, sondern vor mir
immer und immer wieder. Transzendenz genug mit jedem
Anfang: Das Ende transzendieren. Was nicht begrenzt
und endlich ist, entflieffit wesenlos. Das Ende macht wahr.
Der Anfang macht neu.

Zwei Erfahrungen, entgegengesetzt und unzertrennlich:
das Erstmalige und das Wieder — das Neue und das Glei-
che — halten das Leben in Gang. Und ihre gute Kombina-
tion mag ein Grundproblem gelingender Lebensgestalt
sein.

Das Neue geht nie aus, und der Mensch wire fiir eine
Ewigkeit versorgt mit Uberraschungen und erstmaligem
Tun und Begegnen, Erkennen.

Das ist freilich nicht die Kierkegaardsche religiose Wie-
derholung in der , Innerlichkeit“, sondern verbleibt in den
irdischen Bildern der weltlichen unendlichen Vielfalt, der
,dritten Unendlichkeit* Pascals.'?

Dieser entzieht man sich entschlossen, wenn man fest-
stellt, dafl man alles schon kennt, weil es doch nur von
derselben Sorte ist.

Die ,dritte Unendlichkeit“, die ,diversité“, ist weltlich,

2 frg. 114.

92

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist duflerlich, wie einem denn alles Neue von auflen
kommt.

Der kleine Stern Erde hat ausgereicht, eine Welt von Wun-
dern aufzurollen. Es ist nicht notig, sich von den irdischen
Bildern zu befreien, deren jedes eine Unermefilichkeit von
Transzendenz anspinnt. Die Erde ist dem Menschen Ort
des Lebens, der bereits das Universum iiberstrahlt ... mit
den Gedanken und Imaginationen, die seinem Boden ent-
wachsen.

Das Neue ist erstaunlich, blank und unermiidend, wenn es
das Bild und Gleichnis des Vertrauten, die Dimension der
Vielfalt, nicht vernichtet, sondern in sie einfillt, um ihr
vertraut zu werden. Das Neue, immer Andere, ist nicht
das Fremde, sondern das Wunderbare.

Als ob, was da unversehens hereinfillt, immer so wunder-
bar wire? ist es doch nicht selten eine Katastrophe, eine
bose Uberraschung?

Dennoch hoffen die Menschen vom Neuen, daf} es wun-
derbar ist. Es hilt lebendig. Hoffen hat etymologisch mit
saufspringen®, ,aufhorchen“ (das Wild verhofft - bleibt
stehen und horcht), mit ,,aufhiipfen® zu tun.

Noch in der einfachsten Neugier glitzert ein Funke von
dieser Hoffnung, die der Enttauschung wie eine wachsa-
me Selbstkorrektur voraus- und nachliuft.

§ 24 Hoffnung

Die Hoffnung erleuchtet die Zukunft, soweit sie eben
selber reicht: Das Reich der Hoffnung ist von ihr be-
stimmte Zukunft und nicht die Reichweite eines Schein-
werfers, der unverlesen aufdeckt, was bis dahin im Dun-
keln lag.

Denn was die Hoffnung threm Wesen nach ausschlief3t, ist

93

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Schlechte, das Unheil, auch die Enttiuschung: solches
kann man nicht hoffen.

Eine Spur von Einfalt, von Gutmiitigkeit haftet dem an,
der von Hoffnung spricht, gegentiber dem Zyniker, oder
dem ,Realisten’, der das ,Hoéllenartige* der Welt nach-
weist und, nicht ohne Grund, feststellt: ,,so tiuscht uns
also bald die Hoffnung, bald das Gehoffte“."

Wer die Hoffnung fahren 1iflt, schont freilich seine Ge-
miitsbewegungen, erspart sich manch schneidenden Ent-
tauschungsschmerz.

Nun handelt es sich aber bei der Hoffnung nicht um eine
unkritische Zufriedenheit mit den Zustinden der Welt —
Hoffnung sagt nichts aus tiber das Faktische, sie ist, was
auf Zukunft entworfen ist.

Einfalt konnte man der Hoffnung nachsagen, weil sie
immer noch nicht belehrt ist von den Enttiduschungen
der Realitit, doch der Unwahrhaftigkeit ist sie nicht ver-
dichtig. Sie behauptet nichts und verspricht nichts. Der
Mensch, der hofft, weifl die Moglichkeit der Enttiu-
schung ebenso genau wie die der Erfiillung. Nur fir den
Nichthoffenden verschwimmt beides.

Der Hoffende ist entschieden, ihm ist ,nicht alles
gleich.

Indem er Bestimmtes, Erwiinschtes, Gutes in die Zukunft
hineinschreibt, macht er die Zukunft notwendig, begriin-
det er sie.

Denn wenn Hoffnung zu Taten anregt, Vorgestelltes her-
beizufithren, so geleitet sie das ersehene Mogliche bis an
die Schwelle der Verwirklichung, und ist es eingetreten, so
ist sie schon still weitergegangen.

Hoffnung ist immer tberfliefend und weiter gehend als

" Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, Zweiter Band,
Erginzungen zum vierten Buch, Kap. 46.

94

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihre eigenen bestimmtesten Erwartungen. Sie ist nicht auf
exakte Erfillung fixiert. Und selbst wenn es genauso
kommt, wie erhofft, ist ,,das Gehoffte, wenn es in die
Wirklichkeit eintritt, jederzeit iiberraschend*.'
Vielleicht eine reinere Uberraschung als das Unerwartete,
das erst einmal aufprallt und einem die Sprache ver-
schligt. Die Erfillung des Erhofften fillt in die Freund-
lichkeit eines Wesens, das mit dem Eintretenden umzuge-
hen weifl.

Doch in ihrer Toleranz und Schmiegsamkeit liflt die
Hoffnung Varianten ihrer Erfiillung zu, sie lafit sogar zu,
daf} ihre Erwartungen umgesetzt werden. Die Hoffnung
reicht von threr Kurzform, daf} etwas Begonnenes, etwas
Gewagtes, gut ausgehe, bis zur Bereitschaft fir ,,Unver-
hofftes“, von dem Heraklit sagt, daf} es nur der Hoffende
finden kann," von der Vorstellungskraft der Hoffnung
Unerreichtes.

Im Unterschied zum Vertrauen (§ 17), das einem Wink
folgt, und das vollkommen befreit, ist Hoffnung von
Dunkel umgeben.

Sie geht dem Licht nach, das sie selber wirft: es ist die
,Zukunftsperspektive‘ der Gegenwart, ihre Aussicht, die
Nichtversperrtheit ihrer Bewegung: die willkommene Zu-
kunft. Vom einen zum andern leitet die Hoffnung weiter:
sie allein begriindet Zukunft, wihrend Uberdrufi, Pessi-
mismus, Sorge, Angst genau genommen das Gegenteil
begriinden: dafl Zukunft nicht sein sollte, sondern endlich
Schlufi.

Andere konnten hinzufiigen: auch ein Zustand vollkom-
mener Seligkeit, oder absoluten Friedens, oder wie man
es nennen mag, begriinde das Gegenteil von Zukunft, sei

4 Goethe, Maximen und Reflexionen, 1133.
5 Heraklit, frg. 18.

95

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Zeit ledig. So denken sich manche die Ewigkeit, oder
das Nirvana wird gelegentlich definiert als , Friede, wan-
delloser Zustand“ (Suttanipada 204) — Ideen, Glaubens-
vorstellungen, an deren Rand das urteilende Denken
haltmacht.

Richtig ist, dafl Hoffnung dort erlischt, wo Unverander-
lichkeit sich selbst beschlieflen wiirde. Hoffnung, die Be-
griunderin der Zukunft, lebt in der Welt der Neuheiten,
des unersittlichen Wandels. Es hitte keinen Sinn, zu sa-
gen: ich hoffe, daf} alles gleich bleibt. Allenfalls: ich hoffe,
daf diese oder jene befiirchtete Stérung nicht eintritt oder
daf sie sich in Gutes wandelt.

Hoffnungslos, Wunsch eines Hoffnungslosen, wire da-
rum die Wiederholung des Gewesenen (§ 18), auch wenn
sie moglich wire. Wem die Zukunft nichts zu bieten
scheint, der sehnt sich zuriick.

Von Hoffnung scheint Kierkegaard — auf der Ebene des
Weltlichen, wo sie doch zu Hause ist — nicht viel zu halten.
Er hat fir sie, gleich zu Beginn, dem Lob der Wiederho-
lung gegentiber, nur leicht geschiirzte Apostrophierun-
gen: ,reizendes Maidchen, das unseren Hinden ent-
flieht“,, lockende Frucht, die nicht sattigt“, ,leichte Pline
der Hoffnung®, ,Unruhe der Hoffnung“ (7 und 8).

Aber etwas vornehmer ist sie doch. Thre Unerschépflich-
keit — solange es Wandelbares gibt — 148t sie mit der des
Anfangs verwandt sein.

Man koénnte zwar ithre Unerschopflichkeit wieder einmal
als schlechte Unendlichkeit schelten. Dann nimlich, wenn
man ,Zeit‘ isoliert, als sei sie eine Wesenheit an sich. Denkt
man aber, daff Hoffnung Zukunft begriindet, mehr noch,
daf} sie gute Zukunft erliest, dann fingt man an, Zukunft
aus der Hoffnung herzuleiten, statt Hoffnung aus der
Zukunft.

Man kénnte denken, Zukunft sei, was Hoffnung und An-

96

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fang zusammenlegt. Aber das Vor-mir des Anfangs ist
nicht Zukunft. Wo ist es und wann? Es ist in mir und ist
doch nicht die Gegenwart, die mein Dasein ist. Es ist das
Vor-mir in mir. Vor-mir, wenn ich thn denke: dann ist er
und bin ich aufler mir. Und vor-mir, indem ich selbst fort
und fort etwas anfange, in immer neuen Anfingen den
Anfang vergegenwirtige. Der Anfang ist das einzige, was
rein wiederholbar ist, sich gleich, und doch nie gewesen.
Der reine unzeitliche Moment, der alles durch ihn Ange-
fangene Wirkliche unwiederholbar macht.

Diese sich fortwihrend freigebende Wiederholbarkeit
setzt den Anfang nicht niedriger als die andersartigen
Ideen von Nirvana oder von in sich stehender Ewigkeit;
nur daf} der Anfang in ungeschwichter Vollkommenheit
sich im alltaglichsten Tun und Erfahren bereits gibt. Daf§
er sich wiederholbar macht alle Morgen. Dafl in ihm die
Hoffnung nicht erfiillt ist, sondern entspringt, von Anfang
zu Anfang.

§ 25 Kein Ort fiir Wiederkebr

Das ,,psychologische Experiment“ der wiederholten Ber-
liner Reise mufite fehlschlagen, nicht nur weil der Kom-
plex der Verhiltnisse auseinandergefallen war, die Dinge
nicht mehr an threm Zeit-Punkt standen, sondern auch
weil der Experimentator in den vergangenen Komplex
hineingehorte und sich hitte verdoppeln miissen (§ 19).
Nietzsche war darin konsequent. Die von thm erschaute
sewige Wiederkehr des Gleichen“'® nimmt den ganzen
Trof} des Weltalls in aller Fiille und Breite mit.

!¢ So wie er sie im Vordergrund malt, und wie auch Heidegger sie zu-
nichst ernsthaft behandelt in ,Nietzsche“ I.

97

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nur das Ganze (wenn es denn das Ganze gibt) kann
gleichbleibend wiederholt werden."”

Diese Wiederholung ist sogar erlebbar — als ausgemalter
Gedanke. Der in Gedanken Erlebende findet sich im
Kreisen des Ganzen enthalten, anders als der, der eine
bestimmte begrenzte Wiederholung experimentiert, in-
dem er sie zu machen versucht.

Wem dieser Gedanke — ,nie horte ich Gottlicheres —
aufging, dem geschah dies schon ,unzihlige Male“ und
dem wird es wieder geschehen, wenn er nach der vollen
Umdrehung des Riesenrades wiederauftaucht, wann ,alle
Bedingungen, aus denen du geworden bist, im Kreislaufe
der Welt wieder zusammenkommen®.'®

Der Gedanke, wie immer er zu verstehen sein mag in den
Ergriindungen des Nihilismus, muf} auf der ersten Ebene
des Wortsinnes stimmen, wenn er tragen soll. Und er
stimmt als Gedanke der Wiederholung.

Wiederkehr (ebenso Wiederkunft) ist der falsche Name.
Mag sich alles zusammen wiederholen, ich kehre nicht
wieder. Wohin? Wiederkehr ist: an einen Ort kommen, an
dem ich gewesen bin und von dem ich abwesend war. Den
ich wiedererkenne und wo ich wiedererkannt werden
kann. Aber da ist kein Ort, der mich wieder aufnimmt. Ich
war von keinem Ort getrennt und fern. So gibt es keine
Ankunft.

Mit allem zusammen, wohin ich gehérte, war ich ver-
schwunden, sozusagen hinter das Sein getreten auf seiner
Bahn, und mit all diesem komme ich irgendwann als der
Gleiche wieder hervor. ,Alles in derselben Reihe und Fol-

7 ,,Wiederkunft’ im Einzelnen zu bejahen und zu verlangen, geschieht
daher allein angemessen, richtet der Wille sich auf die ,Wiederkehr* des
Ganzen in dessen Pluralitat.“ Severin Miiller, Topographien der Moder-
ne, Miinchen 1991, 152 {.

'8 Nietzsche, Aufz. Nr. 114.

98

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ge“."” Die ,unzihligen Male“ waren und werden sein so-
viel wie einmal, vollig mit einmal kongruent, es wire kein
Wieder, das vollkommen Gleiche wiirde sich 16schen ins
Einmal.

,Im Gleichen ist die werdende Anwesenheit des einen
Identischen gedacht®, erklirt Heidegger.®

Damit dem Werden ,der Stempel des Seins aufgepragt®
werden kann, mufl es seine Rechte ans Vergehen abtreten;
so geht es nicht seiner Wege, sondern beugt sich dem
Kreisgang, der Verhinderung jeden Ausscherens, dem Ur-
bild der Beherrschung, der vollkommenen Geschlossen-
heit — dem Sein dargebracht, das im Theater des um-
schwenkenden Werdens sich an sich selbst weidet. ,, Gipfel
der Betrachtung®: Der Denker von diesem Gedanken hin-
gerissen hat sich an die Stelle des Seins selbst versetzt, als
wire dieses ein denkendes Wesen.

Es ist die Grofie des Gedankens, dies zu kénnen.

Blickt aber der Denker aus eigener Stelle, als Mensch,
dann ist Werden fiir ithn nicht Sein, und die thm zukom-
mende Zeit ,kommt nie, um zu bleiben, sondern um zu
gehen” (so grollt der ehrliche Kierkegaard) (§ 20).

Der menschliche Standpunkt spaltet den ewigen Kreis, auf
dem er steht, sauber in Werden und Vergehen, ihm geht es
nicht wie dem den ganzen Kreis des Werdens umrollenden
und einziehenden Sein; das bringt ithn auf, er mifite nei-
disch und rachsiichtig werden — und darum tut die ,,Erl6-
sung“ von der ,Rache“ not.

Rache gegen den eigenen Gedanken, der das ewige Sein
vermochte, — denn der Mensch geniefit und vollbringt die
Ewigkeit des ins Sein hinein Werdenden nur im Geist, nur
im Willen, ,dem Werden den Charakter des Seins aufzu-

19 Nietzsche, Frohliche Wissenschaft, Nr. 341.
2 In: Nietzsche II, 11.

99

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pragen“. Dieser ,hochste Wille zur Macht“ behauptet,
was nicht ist, d. h. was empirisch anders ist. Was den
konkreten Menschen im Leben wurmt und benagt, ist des
»Willens Widerwille gegen die Zeit und ihr ,Es war*“, das
»Leiden am Vergehen“. Das stimmt einfach nicht zusam-
men mit dem von der Macht des Seins erfiillten Gedanken.
Diese Verstimmung, diese ,Rache“ deswegen, lebt sich
aus in Triibsinn, Trauer, Trotz.

Die ,Erlosung” von ,,des Willens Widerwillen gegen die
Zeit“ und seiner Rachsucht ist das Ja zum Vergehen. Nicht
ein Ja der Resignation, sondern, mit Heidegger, ganz listig:
es ist ,der Wille, daf} das Vergehen bleibe“. Aber wie?
»dafl es als Vergehen nicht stets nur geht, sondern auch
kommt“, ,dafl das Vergehen und sein Vergangenes in
seinem Kommen als das Gleiche wiederkehrt«.?'
Warum das Vergehen und das Vergingliche vermengen?

Wenn dem Willen das Vergehen verhaflt ist, dann doch,
weil ihm das Vergingliche lieb ist - wenn es blof§ nicht
verginge? Wire das Vergingliche thm nicht lieb, wire
thm das Vergehen nicht leid. ,Der Widerwille gegen die
Zeit setzt das Vergingliche herab“, behauptet Heidegger,
und ,,Wie aber soll der Mensch die Erdherrschaft antre-
ten konnen, wie kann er die Erde als Erde in Obhut
nehmen, wenn er und solange er das Irdische herabsetzt,
insofern der Geist der Rache sein Nachdenken be-
stimmt?“%

Dieser ganze von Heidegger hervorgekehrte Affek: ge-
gen die ,Rache“, die ihm zufolge bald ihren Grimm ge-
gen das Vergehen, bald gegen das Vergingliche richtet, ist

2 Heidegger, Wer ist Nietzsches Zarathustra? in: Vortrige und Aufsitze,
Pfullingen 1954, 113.
2 Ebd. 112 und 113.

100

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nun aber der Rachegrimm gegen die ,Gipfel“-Gedanken,
die ,Ewiges“ zu erschauen meinten. Rache an aller Men-
schen jahrtausendealten Sehnsiichten, Visionen, Illu-
sionen, ,iiberzeitlichen Idealen®,? Glaubensmeinungen,
Wunschdenken, Jenseitserwartungen, Hoffnungen, In-
fantilismen, Projektionen — wie man will.

Heidegger sieht im Versagen der Erlosung von der ,Ra-
che“ die metaphysische Verfangenheit Nietzsches; eine
bleibende ,,Zerkliiftung“.24

C.-A. Scheier hingegen entdeckt in Zarathustras Visionen
Augenblicke der Einheit, wo Mensch und Denker im
»Singen“ eins sind, wo das Sich-Schaffen und Empfangen
eins sind.

Er verweist das vordergriindige, animalische Bild der ewi-
gen Wiederkehr des Gleichen, so wie es Zarathustras Tiere
verstehen und wie Schopenhauer es erklirt,”” in den Ab-
grund und laflt Nietzsche ihn iiberwinden durch den ,, #7r-
spriinglichen Gedanken der ewigen Wiederkunft®, durch
den der Wille sich ,in seinen eigenen Ursprung aufgibe,
aus dem er als ein Wille wiedererstinde, der (noch) nicht
Widerwille ist“.?

Der Kreis wird nun zum Zirkel: Wie vermag die ,schaf-
fende Seele“ ,sich in ihrem Schaffen zu empfangen?“
»Wie vermag sich das Schaffen selbst zu schaffen?“?’

Sollte die ,Erlosung® von der ,Rache gegen die Zeit*
gelungen sein: die Zeit ist unerlosbar — unredeemable —,

B Ebd. 113.

2 Ebd. 118.

% C.-A. Scheier, Nietzsches Labyrinth. Das urspriingliche Denken und
die Seele, Freiburg/Miinchen 1985, 222 f.

2 Ders., Friedrich Nietzsche. Ecce auctor. Die Vorreden von 1886, Ham-
burg 1990, S. XCVIII, vgl. LXXXIX.

7 Ebd. S. XCL.

101

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenn vergangene und zukiinftige Zeit ineinander enthal-
ten sind. Dann ist alle Zeit ,.eternally present” 2
Unentrinnbarkeit des Seins, wenn so gedacht.

Dagegen das Loschen, erlosend, als dieses die machtige,
ganze Vergebung — ,,Seht ich mache alles neu® - trigt den
unscheinbarsten Vornamen: Nichts.

Sie 16scht das eine und laflt das andere bestehen. Ein ein-
ziges Geloschtes sprengt schon den Ring der Seinstota-
livde.

Mit dem Umdenken des Seinsringes zum ,,Ursprung® hat
Scheier einen ,,Ab-Grund“ freigemacht.

In sublimer Exegese hat er Nietzsches Verlangen nach
Ursprung, nach Reinheit des Ursprungs, dieses Nicht-
Ablassen, immer wieder Hinlangen, weg- und abgelesen
von Nietzsches gar so eindriicklicher, scharfgestochener
Zeichnung ewiger Wiederkehr des Gleichen, in die es ge-
fangen bleibt.

§ 26 Unterschiede

Wo das Sein keinen Raum lif}t, kann das ,Nichts nicht
verstanden werden als Wahrheit, Freiheit, Spiel, Verge-
bung, Zeitlosigkeit, als Moglichkeit, Mittel, Grenze, Aus-
lichtung des Seins; da nennt man es nur im Nihilismus und
in den Schattenlochern des Seins.

Wo das Sein keinen Raum lifit, ist es das Ganze, und das
Ganze hat keine Zukunft. Das Einzelne in seiner Posi-
tion auf dem Kreis meint Zukunft zu haben, aber die ist
schon durch das Vergangene besetzt, hat nichts Neues zu
bieten.

BT.S. Eliot, Four Quartets 1., London 1963.

102

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Dieses Leben, wie du es jetzt lebst und gelebt hast, wirst du
noch einmal und noch unzihlige Male leben miissen; und es wird
nichts Neues daran sein, sondern jeder Schmerz und jede Lust
und jeder Gedanke und jeder Seufzer und alles unsiglich Kleine
und Grofle deines Lebens muff dir wiederkommen, und alles in
derselben Reihe und Folge.“?

Wo soll dann die Mahnung ansetzen, die ,,Aufgabe“ sei, so
zu leben ,,dafl du wiinschen muflt, wieder zu leben® (XII,
Nr. 116), und die Frage bei allem, was ,,du tun willst: ist es
so, daf} ich es unzihlige Male tun will?“

Heidegger bringt es fertig, den ins Auge fallenden Wider-
sinn aufzuheben:

»Wenn du das Dasein in die Feigheit und in die Unwis-
senheit abgleiten 1it mit all ihren Folgen, so wird diese
wiederkommen, und sie wird jenes sein, was schon
war.®

Somit ist die Sache logisch geworden und dazu moralisch:
insofern einer sich beweisen will, was er war und wird,
findet er ,,im nichsten Augenblick“ Anlafl zur Uberwin-
dung seiner ,Feigheit“ und , Unwissenheit“, - je nach-
dem, was er fiir ein Bild von sich macht. Die Ewigkeit
»wird in deinen Augenblicken und nur da entschieden®
(ebd.).

Dieses ,entscheiden“ zhnelt ein wenig dem Eifer eines an
die Pridestination Glaubenden, der sich durch seine Er-
folge im Leben erweisen will, daf} er zu den Auserwihlten
gehort.

Heidegger beugt vor: Bei der fatalistischen Verrechnung
des Wiederkunftgedankens ,bedenken wir nicht mehr,
dafl wir als zeitliches, sich iiberantwortetes Selbst der
Zukunft im Willen iiberantwortet sind und daf} die Zeit-

» Nietzsche, Frohliche Wissenschaft, 341.
% Heidegger, Nietzsche I, Pfullingen *1961, 398.

103

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichkeit des Menschseins erst und allein bestimmt, wie
denn der Mensch in diesem Ring des Seienden steht“
(ebd. 399).

»Erst“und , allein “? Der wiederholte Ausdruck ,iiberant-
wortet“ iibermalt die Sache fatal.

Die Ewigkeit und wie ich in ihr stebe scheint da entschei-
dender als das spontane Handeln aus Mut (statt ,Feig-
heit“), aus Freimut, aus Grofimut, — das nicht nétig hat,
sich zu fragen, will ich es unzihlige Male tun?

Wo das Sein keinen Raum liflt, nichts durchlifit — ,ent-
schliipfen ist nicht moglich!“ —, gibt es keine Wahl, keine
Anderung, nur das Wieder-Gleiche.

Wird im selben Stiick aus dem Nachlafl der ,,Gedanke der
Wiederkunft als auswablendes Prinzip“ bezeichnet, so
letztendlich im itiologischen Sinn. Wirkliche Wahl er-
schafft Neues, verindert, negiert, dstet aus. Wahl ist gegen
Totalitit. Wie denn auch das kreative Schaffen hauptsich-
lich auf Weglassen beruht.

»Alles wird und kehrt ewig wieder” (ebd.): die gleichen
Erfahrungen von vorn (,es wird nichts Neues daran
sein“), die gleiche Dummbheit, das gleiche Versagen, die
gleiche Depression, die gleiche Schuld: alles wie es nun
einmal ist.

Das Grausen davor, dafl zur kompletten Wiederkehr des
Gleichen auch all das nun einmal Elende gehért, bringt
den Gedanken nicht von sich ab, der jeden Ekel und
Uberdrufl durchwatet, bis er zur allesbejahenden Lust der
Ewigkeit gelangt. Lust, die so dionysisch ,reich“ ist, ,daf}
sie nach Wehe durstet, nach Holle, nach Haf}, nach
Schmach, nach dem Kriippel, nach Welt, - denn diese
Welt, o ihr kennt sie ja!“.”!

3! Nietzsche, Also sprach Zarathustra, Vierter und letzter Teil, Das trun-
kene Lied, 11.

104

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ehrfiirchtig berichtet Heidegger vom grofien tragischen
»Jasagen zur Notwendigkeit des Bosen und des Leidens
und der Zerstorung“, und wie die Verachtung zu einem
» Vorbeigehen“ wird, nachdem sie den Ekel vor dem Ver-
achteten abgelegt hat.’” Es war Zarathustra schwergefal-
len, ,die Wiederkehr auch der kleinen Menschen als not-
wendig“ zu erkennen. Heidegger fihrt fort: ,Allein auch
die Kleinen sind, und als Seiende kehren sie auch immer
wieder, sie sind nicht zu beseitigen, sie gehoren auf die
Seite jenes Widrigen und Schwarzen.“ (Ebd. 312)

»Sie sind nicht zu beseitigen®, die ,kleinen Menschen®.
Der beilaufige Satz tibertrifft das vorherige Grausen. Nur
well es leider nicht geht? Sonst wiirde man ... ?

Und warum sollten allenfalls die , kleinen Menschen® zu
beseitigen sein, und nicht ihre Enge, ihr Elend?

Das ist, weil sie keine Zukunft haben, die nicht schon
gewesen ist. Nichts zu dndern. Thnen ist nicht zu helfen.
Man kann bestenfalls ,,an thnen vorbeigehen“, wenn man
meint, nicht zu ihnen sondern zu den groflen Menschen
zu gehoren.

Warum muf} das Elend, das Bose und Hiflliche nicht nur
hingenommen, sondern auch verewigt werden? Es ist,
weil das Sein als das Ganze gedacht wird. Sein ohne
Nichts. Sein ohne Zukunft, ohne Anfang.

Ein Gedanke, der keine Wahl lifit.

Er ist daher nicht zu widerlegen, nur als Ganzes abzuwih-
len.

Dieser Gedanke der ewigen Wiederkunft des Gleichen,
»diese hochste Form der Bejahung, die iiberhaupt erreicht
werden kann®,* steht fiir allerart uniforme Weltanschau-
ungen des Jasagens, oder des Neinsagens, oder der Indif-

%2 Heidegger, Nietzsche I, 315.
3 Ebd. 263.

105

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ferenz, gegeniiber dem Unterschiede machenden, aus-
grenzenden, anfangenden Wihlen.

»Das Leben und den Tod lege ich euch vor, den Segen und
den Fluch ... Wihlt das Leben.“ (5 Mos. 30, 19)

Das ist kein Sprung in die Religion; sondern Erwigung. Es
gibt Religionen der Jasager, auch religiose Ansichten des
Jasagens. Was ist grundsitzliches vorsitzliches Jasagen an-
deres als Unterwiirfigkeit?

§ 27 Dunst

Jasagen zu allem kommt erst richtig in Form, wenn es
»ubermiitig“ und uberschwenglich wird im Fordern und
alles ,so wie es war und ist, wiederhaben will, in alle
Ewigkeit hinaus, unersittlich da capo rufend (...) zum
ganzen Stiicke und Schauspiele“.”*

Da capo ruft das Publikum, wenn ein Stiick ihm unge-
mein gefallen hat. Bei einer mifligen Darbietung riihrt es
die Hinde wenig. So bilden sich Erfolge heraus. Das
Gutbefundene wird verstirkt, das Schlechtbefundene ab-
gesetzt.

Anders in Nietzsches Text. Er will das ganze prichtige
und iible Weltschauspiel ,,wiederhaben®, den ganzen Ring
wieder, dem er z6gernd und gespannt nachsagt: ,Wie?
Und dies wire nicht — circulus vitiosus deus?“ (Ebd.)

Es ist bei weitem nicht nur Nietzsche, dem ,Gott einfillt,
wenn ihn das Grauenhafte und Leidvolle, das vitium der
Welt zu einem ,iibermiitigen“ Ja hinreif3t.

Das ,tremendum® des Gottlichen, oder einige Stufen wei-
ter unten der ,schreckliche Gott“ Jupiter in Sartres Flie-

** Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése. Das Religiose Wesen, Nr. 56.

106

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen, jederart Glaube, der seinen ,Gott‘ nach dem Bilde des
menschlichen Herrschers formt, dem blinde Unterwer-
fung gebiihrt, der das bifichen Gliick und das viele Leid
schickt, dem man opfert, am besten alles, dem gegeniiber
man ,,schlechthinnige Abhingigkeit“ empfindet — derarti-
ge Vorstellungen gehoren alle in die Familie des ,circulus
vitiosus deus“; samt andersbenannten Unterwiirfigkeiten,
wie sie Heideggers Texte durchzittern, der nicht umsonst
Nietzsches ewiger Wiederkunft so inbriinstige Interpreta-
tionen widmet. Zu gerne hypostasiert er selbst - gleichnis-
haft natiirlich — Sachen zu ehrfurchtgebietenden Wesen-
heiten, nennt die Sprache ,,die Herrin des Menschen“ und
beklagt die Umkehrung dieses ,Herrschaftsverhiltnis-
ses“;”> die Freiheit ,besitzt den Menschen® und wer ,,be-
fiehlt uns ins Denken®. Nicht zu reden von den ,Schik-
kungen“ des Seins und seinem ,Walten“ und den ,Ge-
wihrungen allenthalben.

Nicht als sollte Ehrfurcht aus Geist und Gemiit ausge-
riumt werden, es fragt sich nur, Ehrfurcht vor wem oder
was: nicht vor Herrinnen und Herrschern, sondern vor
den Armen, Schwachen, Niedrigen, den ,kleinen Men-
schen®.

Und wenn ,,dienen®, dann diesen, den Niedergedriickten.

Es sind zwei mogliche kohirente Weltsichten, die einan-
der nicht widerlegen konnen, und die beide zu weit grei-
fen, um nachkontrollierbar zu sein.

Auf der einen Seite der ,,circulus vitiosus deus, der Glau-
be an den unentrinnbaren Ring bzw. an den Herrscher-
Gott, bzw. an die unentrinnbare Welt prinzipiell wieder-
holbarer Erfahrung bzw. epistemischer Theorien, die das
trockene Ja zu ihrer Geschlossenheit fordern.

% Heidegger, Vortrige und Aufsitze, 140 = 184.

107

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf der anderen Seite die geoffnete Welt, die sich wihlend
schafft, die bereit ist fiir die Moglichkeit der Visionen und
in der es mit den Tatsachen ,noch nicht abgetan ist“; eine
Welt, deren Gott ,erwihlt® sein will.

»Du hast dir heute den Herrn erwihlt.“ (5 Mos. 26, 17)

Der ,erwihlte Gott“ ist der im Menschen Angekommene,
der in eins mit dem Menschen das Waihlen ist, weglassend
das Uble, aussinnend, was gut erscheint zu bleiben, zu
werden. Gott im Menschen, das ist die Einfalt, dem eige-
nen Gutdiinken zu trauen, die Phantasie, es weithin zum
Stummen zu bringen, die Lust, damit zu leben: Es ist auch
der Freimut, neinzusagen zum ,circulus vitiosus deus®,
zur Welt wie sie nun einmal ist, zum Herrschergott, von
dem es im Buch Prediger heiflt: ,, Alles was Gott tut, das ist
fiir immer. Dem gibt es nichts hinzuzufiigen und davon ist
nichts wegzunehmen. Gott hat es so gemacht, dafl man
Furcht vor ihm habe. Was ist, ist schon lingst gewesen,
und was sein wird, ist schon lange da.“ (3, 14-15)

Und dann ganz konsequent: ,Ja, alles ist Nichtigkeit“
(v. 19) — oder ,Dunst, wie Martin Buber es iibersetzt.

Das zirkulire Denken ist das massive, undurchlissige
Seinsdenken (auch wenn es fiir ,Sein‘ andere Ausdriicke
gebraucht), das sich nicht auf das Nichts versteht und statt
dessen nur die ,Nichtigkeit“, das Nichts als ,Dunst”
kennt.

Dieser Dunst steigt aber aus dem Sein selbst, 1iflt es ver-
dunsten mit seinem Anspruch auf Ganzheit, Allesheit und
,sonst nichts*.

Merkwiirdigerweise ist ,Nichtigkeit“ also das Ergebnis
eines totalisierenden Seinsdenkens, wihrend das einge-

% Wittgenstein, Schriften I. Die Tagebiicher, 8. Juli 1916.

108

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

raumte Denken des Nichts dem Sein Klarheit und Wertig-
keit verleiht, das Seiende in seiner unabschlieflbaren Viel-
heit hegt und thm mehr eréffnet, als was dieses Seiende
selber ist: was es nicht-ist.

Im alttestamentlichen Schopfungsmythos ist das Erschaf-
fen ein Scheiden und Unterscheiden.

,»Gott schied zwischen Licht und Finsternis.“ (Gen. 1, 4)

Erschaffen wird das Licht, oder das Sein, aber das bedeu-
tet nicht die Alleinherrschaft des Lichtes, oder des Seins.
Finsternis hat hier nicht die johanneische metaphorische
Qualitat des Bosen. Das Nichts hat nicht die Qualitit der
Seinsbedrohung. Hier ist nicht jene Unterscheidung am
Werk, die Schlimmes, Boses abscheidet und fallenlifit —
diese Inanspruchnahme einer wundervollen Moglichkeit
des Nichts.

Sondern hier im Schopfungsbericht wird allererst und im-
merfort aus dem ungeschiedenen Chaos geschieden, was
alsdann kraft seiner so erhaltenen Grenzen gegen-sitzlich
zusammengehort und ineinanderspielt, von daher stets
auseinander kennbar und trennbar auch in seiner Ver-
schlungenheit.

Die Grenzen des Seienden bieten das Gliick des Uber-
stiegs, aber eben nicht in ein Aufler-Seiendes, das zwangs-
ldufig ein metaphysisches wire, sondern dahin, wo die
Seinsworte nur noch ,Nichts“ sagen kénnen.

Ein leises Erdbeben in der Sprache, ein stilles , Anrennen
gegen die Grenzen der Sprache (...) Aber (es) deutet auf
etwas hin,“”’

Fingt das Denken nicht gerade da erst an, wo es unbe-
fangen vor dem Nichts steht, wo es sich nicht mehr nur
der Ubung beugt, den Kreis zu schlieflen, der Ubung des
schliissigen Denkens? So dafl statt dessen alles, was das

¥ Wittgenstein, Schriften 3, 68 f.

109

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denken zuvor an Richtigem zu sagen wuflte, ihm nur
wie die Vorarbeit gilt, dahin zu kommen, wo es sich 6ff-
net.

Tatsachen sind geschlossen, das Mogliche ist offen. Auch
Mogliches lafit sich, wenn auch leise, sagen. Auch dafiir
mag es eine ,richtige Methode der Philosophie“*® geben.
Nur wenn man es als ein Tatsichliches ausgibt, nur dann
miflte man sich nachweisen lassen, man habe ,Metaphy-
sisches“ gesagt, Sitze gebaut, die teils Zeichen mit, teils
ohne Bedeutung enthalten (ebd.).

(Was als richtig gesagt gilt, kann sich mitunter als das
Metaphysischste von allem entpuppen, ein todernstge-
meintes Spielzeug.)

Das Mogliche braucht nicht ein Gaukelspiel der Phantasie
zu sein. Es konnen die vom Gegebenen ausgezogenen
Linien sein, die es zeichnen. Nur daff es davon mehrere
gibt. Wie auch im Leben eine und dieselbe Sache so oder
so ausgehen kann.

Das Mogliche kann mit gediegener Vernunft ausgeforscht
werden, aus einer Folgerichtigkeit des sicher Bekannten.
So gehort es noch dem an, ,was der Fall ist“. Aber das
Mogliche ist nicht bloff das noch nicht Wirkliche, das man
eben prognostiziert. Da es immer noch eine andere Folge-
richtigkeit und folglich eine andere Méglichkeit gibt, steht
das Mogliche zur Wahl.

Somit wird es zur Moglichkeit des ,Sicheinschaltens‘. Die
bewufltgemachte Wahlbarkeit modelliert Mogliches mehr
und mehr als ein ,erwiinschtes Mogliches‘. Das gilt vor
allem fir die freistehenden Interpretationen des Welt-
gangs, es gilt fiir das ,Weltbild’, fiir die ,,Art, das Leben zu
beurteilen.>® Wer freilich sich scheut, zu seinen Wiin-
schen zu stehen, dem ist nicht zu helfen.

% Wittgenstein, Tractatus 6.53, in Schriften I, Frankfurt a. M. 1969.

110

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die verniinftige Option ist der Sinn des denkenden Um-
gangs mit dem Moglichen. Denn moglicherweise be-
stimmt die getroffene Wahl das, was wirklich sein wird.
Sicher bestimmt die Wahl das Denken. Sie bestimmt es
bereits an einer fliichtigen Offnung des Kreises: ob es dort
schleunigst wieder einbiegt, um vom Radius der Gewifi-
heit gesteuert weiterhin das Gewufite zu umkreisen, oder
ob es sich —noch allen folgenden Optionen zuvor —an sein
erstes Ziel gelangt findet. Wo ihm das Nichts aufgeht als
allem Wissen innig zugehorig, es profilierend zu einem
Gesicht, das ausschaut.

39 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen. Eine Auswahl aus dem Nach-
1af, hg. von G. H. v. Wright, Frankfurt a. M. 1977, 122 {.

111

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die Immerwiederkehr der Liebe

§ 28 Die BegriifSung

Im archaischen Doppelbild der heiligen und profanen Zeit
galt die zweite als nichtig, die erste als Gotterspiel ewigen
Kreisens, das den Sterblichen an den Schnittpunkten der
Wiederkehr begegnete, etwa wenn Proserpina den Frith-
ling brachte und wiederfortnahm. Doch diese Kerben im
sich fort erstreckenden Chronos der Menschen enthiillen
die kreisende Zeit der Gotter als menschliche Idee, aufge-
stiegen aus der Erfahrung eines Aufenthalts inmitten der
ziehenden Zeit, wo die Menschen ein Wiederkommendes
bei sich empfangen, von seiner Regelmifigkeit — Aus-
druck iiberlegener Macht - beeindruckt.

Der Jahreskreis wiederholt sich, der Friihling im astrono-
mischen Gang und Stand der Gestirne spielt sich selbst als
Wiederholung ab. Wiederkehr findet statt, wenn etwas —
der Frithling - in einen Ort eintritt und dort als das Be-
kannte wiedererkannt wird (§ 25).

Das Wiedererkennen hat aber seine Qualitit von einer
Neuheit, von einer Verwunderung nach einem Durchgang
durch Verinderungen, dafl es dies Wieder doch gibt. Dafl
es eintrat.

Der Chronos der Menschen ging inzwischen wirklich
weiter. Es geschah vieles. So sind dieselben Menschen
nicht die gleichen geblieben. Darum ist das Wiedererken-
nen des Wiedergekehrten ein Ereignis.

Das wire es nicht, kime das ginzlich Gleiche zum ginz-
lich Gleichen zurtick.

112

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unerzwungene Wiederholung zeigt das Gelingen einer
Sache oder gar das Vergniigen daran (§ 19); etwas oder
jemand ,macht’ die Wiederholung, hat sie selbst ,in der
Hand".

Wiederkehr ist mehrpolig und abhingig vom Andern.
Wer oder was kommt wieder? Es kann der tigliche piinkt-
liche Peiniger sein. Oder der Herbst. Oder aber der
Mensch, den man sehr vermifit.

Umgekehrt: man kommt voll Zuversicht zum vertrauten
Ort zuriick, man hat Neues zu bieten, kommt keck,
kommt scheu mit Ideen - und ,kommt nicht an°.
Dennoch: Bei allem Gelingen oder gar Vergniigen hangt
der Wiederholung das Grau der Eintonigkeit an, des Sel-
bermachenmiissens, des Eigensinns oder der Geduld,
nicht unbedingt, aber es umschleicht sie.

Im Namen Wiederkehr hingegen klingt Freudigkeit. Dem
Wiedererkannten kommt Begriiflung entgegen.

Von schlechter Erfahrung unverstellt ist Wiederkehr ein
Fest, ein Trost. Sie wird empfangen, schenkt sich einem,
kehrt sich her, wendet sich zu, das ,wieder betont Zxnei-
gung. Und der Empfang, den man bereitet, ist Geschenk
dem Kommenden.

Der Name Wiederkehr trigt — allem Fatalismus zuvor -
das Vorurteil frohgespannten Entgegenspahens und Will-
kommenseins und zeugt von einer angeborenen Freund-
lichkeit des Menschenblickes.

§ 29 Freundlichkeit

Dasein, als Hiersein, ist Vertrauenssache (§ 17).

Das Empfangenwerden hier, an einem Ort, wo einem
Platz gewahrt wird (§ 5, § 17), hat den urspriinglichen
Charakter der Freundlichkeit. Das Dasein erwartet ur-

113

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

springlich Wohlsein am Ort, Willkommensein; sonst gibe
es nicht Enttiuschung, und nicht Entsetzen, wenn man
verjagt wird (§ 2, § 18).

»Solange die Freundlichkeit noch am Herzen, die Reine,
dauert, misset nicht unglicklich der Mensch sich mit der
Gottheit.“!

Heidegger liest Freundlichkeit als die charis, die ,,Huld“,
und hingt sich an die idiolektische Ausdrucksweise Hol-
derlins ,,am Herzen“: wonach er dann auslegt: angekom-
men am Herzen, und ,,So lange diese Ankunft der Huld
dauert, so lange gliickt es, dafl der Mensch sich misset mit
der Gottheit.“? In dieser ,, Ankunft“ schwingt wieder ein-
mal das ,,Gewihren“ und das ,Geschick” mit (§ 26), auf
das man nur ,warten“ kann.

Aber, wie der vorhergehende Vers zeigt, hier ist der
Mensch tatig, er will etwas, ihm liegt die Freundlichkeit
am Herzen, im Herzen angeboren als das Hinaufziehende
tber ihn selbst: die ,Himmlischen®, ,die immer gut sind“,
darf er ,nachahmen®. Er darf ,aufschauen und sagen: so
will ich auch sein“.

Der Mensch mifit sich nicht ungliicklich mit der Gottheit,
wenn er die Freundlichkeit seines Herzens als dasselbe
entdeckt, was die ,,Gottheit“ ist; darum mit ithr mefibar,
wenn er die Gottheit als die Freundlichkeit versteht, die
vor ihm leuchtet.

Nimmt er ein anderes Maf} an der Gottheit, etwa die
Macht, dann mifit er sich unglicklich mit ihr, und wird
vermessen, Vorbild und Maf fallen mit ihm selbst zusam-
men und schlieflen ihn ab. Dann bleibt es dabei, daf} ,,lau-
ter Mithe das Leben“: Kampf um den Platz, Niederringen

! Holderlin, In lieblicher Bliue.
2 Heidegger, Dichterisch wohnet der Mensch, in: Vortrige und Aufsitze,
S. 198.

114

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Andern, verbissene Arbeit im Wettstreit, penible Wis-
senschaft, eiserne Konsequenz, die alles heimzahlt mit den
Folgen der Dinge; geschlossene Welt (§ 27).

Allein die ,,Freundlichkeit* ist nicht einzufangen, sie zahlt
sich nicht aus und nicht heim, sie findet Antwort oder
nicht. Aber sie liftet die geschlossene Welt um einen Spalt,
die Rechnungen bleiben offen, die einfaltige Hoffnung auf
einen guten Ausgang windet durch die Ritzen. ,Die
Himmlischen, die immer gut sind“, spielen herein.
»Wenn etwas gut ist, so ist es auch gottlich. Damit ist
seltsamerweise meine Ethik zusammengefafit.«?

Wo immer Freundlichkeit erscheint, erinnert sie an das
dem Menschen gegebene ,,gottliche” Maf.

Sie ist nicht einbegriffen in allem Ubrigen, kausal-logisch
nicht begreiflich; wire sie es, so wire sie falsch. Wo sie in
den Blick kommt, macht sie die Erde iiberirdisch schon.
»Die Reine“ heifit sie, weil ursach- und grundlos, daher
unvermischt und ungetriibt, selbst wenn sie aus dem
Schlamm von allerhand Motiven hervorbliiht.

Nicht von dieser Welt, vom Himmel gefallen‘, und doch
darin die ,, Ethik zusammengefaft“? dem Willen zuging-
lich ,,So will ich auch sein“: Geht das zusammen?

Es geht nur, wenn zusammen, wenn der Mensch sich darin
,mit der Gottheit miffit“, wenn er der aufwallenden
Freundlichkeit ,gottliche Art“ zutraut, statt sie psycholo-
gisch abzudecken oder statt sich fiir naiv zu halten bei
einer freundlichen Beurteilung des Weltlaufs, die viel eher
sarkastisch ausfallen kénnte.

Die freundliche Einstellung kann bedeuten: ,,ich tue den
Willen Gottes“,* aber da sie aus dem eigenen ,Herzen“

3 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen. Eine Auswahl aus dem Nach-
laf, hg. von G. H. v. Wright, Frankfurt a. M. 1977, 15.

* Wittgenstein, Die Tagebiicher, 8. Juli 1916, 166, in: Schriften I, Frank-
furt a. M. 1969, 89-185.

115

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommt und da dieser Wille eben die Freundlichkeit ist, ist
diese ,Ubereinstimmung“ (ebd.) das Gegenteil von Un-
terwerfung unter einen ,fremden Willen‘.

Dem Mose ist diese Freundlichkeit einmal vergangen, in
der Wiiste Zin. Wohl sprudelte auf seinen zweimaligen
energischen Stockschlag hin frisches Wasser aus dem Fel-
sen, aber sein damaliger Groll iiber das hadernde Volk,
sein Zweifel am Sinn des Gelingens, sein Mifmut - der
ist immer begreiflich und wohlbegriindet, nur die
Freundlichkeit nicht — verdarb ihm fiir diesmal den
Wohlklang der ,Ubereinstimmung® mit dem freundli-
chen , Willen Gottes“, von dem er zum Volk schon nicht
mehr sprach. Er nahm hier ein anderes Mafl an der Gott-
heit: die Macht.”

Ins Land der Verheiflung, des gottlichen Einklangs,
kommt man nicht hiniiber im Arger iiber die Mitmen-
schen, auch nicht im berechtigten Arger, daf} sie nicht
wegzubewegen sind von ihrem eigenen Ungliick. Wie soll
man aber tiber die Unmenschlichkeit der Menschen hin-
wegkommen, wenn sie geballt und grifilich herantritt?
Man kann es nicht. Sie schlieflen sich aus, sie brechen die
Ontologie des Ortes, der ihnen daher nicht zukommt (§ 2
und 18). Das gilt indes nur fiir die veribte Unmenschlich-
keit. Die Moglichkeit dazu, wenn noch so schwach und
versteckt, liegt demitigend in jedem und darf nicht ange-
rechnet werden, und das heifit: Abscheu gegen veriibte
Bosheit einzelner oder mehrerer darf sich nicht kollektiv
ausdehnen, man miifite sich mit verabscheuen. Man darf es
nicht, sofern man ,sich nicht ungliicklich mit der Gott-
heit“ messen will; und zwar gentigt dann nicht der blofle
Nichthafl. Kein Wunder, wenn der Mensch gar nicht dar-
an denkt, sich mit der Gottheit zu messen, die ihm so

5 Vgl. Goldberg-Bibel, Anmerkungen zu Numeri 20, 10-12.

116

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erloschen ist wie die ,,Freundlichkeit“ mitsamt dem ,,Her-
zen“, aus dem sie unbedingt kommen mufi.

Man kann seine Mitmenschen korrekt behandeln, fiir-
sorgliche Werke an ihnen tun; es ist nicht genug, es ist
leblos wie der Lehmleib Adams, ehe thm der géttliche
Atem eingehaucht wurde, und rithrt dem Betreuten nicht
ans Herz, umgibt thn mit Kalte. Er fiihlt sich nicht selbst
gemeint, weil allein die mit der ,Gottheit“ geteilte
»Freundlichkeit“ der Kommunikationsweg ist, auf dem
die Menschen einander erreichen.

So ist es nicht genug, sich abzuplagen, sich einzusetzen,
trefflich zu reden oder mit Engelszungen: ,habe ich die
Liebe nicht“, so bin ich blof} eine ,,gellende Schelle.®

§ 30 Die offene Tiir

Die freundliche Einstellung ist mitten im Getriebe mog-
lich, doch struktural nahegelegt ist sie in der Weile am
Ort.

Das Empfangenwerden streift das Willkommensein
(§ 28), Platz gefunden zu haben streift das gegonnte Wohl-
sein, man braucht sich nicht ,durchzuboxen’, Kampf und
Streben entfallen; in der endlichen Ewigkeit der Weile ist
man behiitet.

»Nur wer nicht in der Zeit, sondern in der Gegenwart
lebt, ist gliicklich. Fiir das Leben in der Gegenwart gibt es
keinen Tod.” ,Gegenwart in Wittgensteins Satz sei
tibertragen auf die ewige Weile, und , gliicklich“ auf das
Wohlgefiihl (§ 16 und 17).

Der ,, Widerwille gegen die Zeit“, wenn sie begriffen ist als

¢Vgl. 1 Kor. 1-3
7 Wittgenstein, Die Tagebiicher, 8. Juli 1916, a. a. O.

117

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Raubzug des Vergehens, ist nicht verleugnet; er steckt
in dem ,Nur wer nicht“ wie im Aufatmen am guten Ort.
Aber er wird verstanden als der ungliickliche Umgang mit
der Zeit, der dann konsequent den ,Rachegeist“ ausko-
chen mufi. Den zu besiegen, braucht es nicht die Phantasie
der ,ewigen Wiederkehr des Gleichen®, nur das vielmalige
Sicheinlassen ins Hiersein.

Das allmichtig scheinende unaufhaltsam scheinende Ver-
gehen ist viele Male sanft beiseite geschoben, durch die
querstehenden Orte und die Ewigkeiten des Hierseins.
Ihre Endlichkeit konnte auf eine verschwiegene Illusion
hindeuten: das Vergehen ist doch ebenso starrsinnig im
Gang, auch wenn scheinbar unterbrochen oder ge-
treppt. Ruckweise wird die Kontinuitit wiedergutge-
macht ...

Aber die endliche Ewigkeit der Weile ist ihre Offenheit.
Thr Ende schlief§t nicht ab, sondern auf. Hiersein an einem
Ort ohne Ende, das wire abschlieflend. Die endliche
Ewigkeit ist die offene, die nicht fixierte. Ihr Ausgang geht
ins Freie. Der Abschiednehmende ist frei fiir das Wan-
dern, fiir andere Orte, fiir den Wechsel, fiir das Neue, fiir
die Wiederkehr. Das Ende ist die offene Tiir.

Offen ist etwas Umgrenzendes, das einen hinauslifit, also
nicht etwa hinaus in ,,das Offene“,? als wire dies an sich
selbst. Offen ist etwas, das einen halten kann, aber nicht
festhalt, nicht einschliefit, nicht ausschliefit. Offen in sei-
nem Denken ist ein Mensch, der feste Meinungen hat, aber
bereit ist fiir neue verindernde Einsichten, auch fiir Kom-
promisse.” Offen ist ein Bestimmtes, und wire es das offe-

# Zum Beispiel ,Weil das Warten in das Offene selbst sich einlafit“
(Heidegger, Gelassenheit, Pfullingen 1959, 44, und hnlich 6fters).

9 Max Miiller, Der Kompromif}, Freiburg/Miinchen 1980: ,,Echte Offen-
heit (...) ist immer offen durch begrenzten Horizont und dadurch er-
moglichten klaren Umriff.“ (144)

118

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ne Meer. Erst so bekommt Offenheit ihren dramatischen
Sinn, am Ein- und Ausgang, wo das Geschehen den Atem
anhalt.

Daher hat die Ewigkeit der Weile Charakter, der her-
genommen ist vom jeweiligen Ort und Hiersein, vom
individuellen Dasein und seiner unerhdrten Geschich-
te.

Solch 6rtliche Ewigkeit ist nicht endlose Zeit und nicht
unendliche Dauer, nicht der stehende Augenblick, son-
dern in die Zeit eingelassen: ein Stiick Zeit, zeitlos ver-
bracht.

So zeichnet sie sich weder als Punkt noch als kreisende
Linie — Zeichen des Angeketteten —, noch als gerade Linie
— Zeichen des Einsamen —, weder als rechte noch als
schlechte Unendlichkeit. Linie hin oder her will ohne
Aufhéren nichts als sich. Von ihr stammt die Linientreue
ab.

Die endliche Ewigkeit der Weile ist auf beliebige Weise
geriumig und von keiner idealen, geometrischen Grofle
abzubilden, sie ist wirklich erlebbar, weil sie iiberlebbar
ist.

Ewigkeit wird erfahren — sonst wire sie ein leerer Begriff
— vom zeitlichen Dasein als Nichtzeit, als Wohlsein, als
Harmonie mit dem Umgebenden, als der ,Friede Gottes,
der alles Begreifen iibersteigt*;'® und weil sie erfabrene
Ewigkeit ist, 6ffnet sie sich in die Zeit des Weitergehens,
laflt das Dasein nicht ,wie angewurzelt‘ stehn.

Wohl 1st die Weile ein ,Stiick Zeit’, sonst wire das Dasein
nicht wirklich hier. Aber weil es seine Zeit drangibt, ganz
hier zu sein, ist es (die) Zeit-los, solange die Weile an
diesem Ort gelingt.

Wie der Rhein unmerklich den Bodensee durchflieit, so

1 Phil. 4, 7.

119

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

streckt sich des Hierseins Zeit still teilnehmend durch die
Weite und Breite und Ruhe seines Verweilens.

Hiersein am Ort breitet ein Netz von Beziehungen, das
Gegenteil von einsam - vielmehr zusammen, mit anderem
zugleich sein: Modus des Raumes."’

Wo Ewigkeit 6rtlich ist, da und dort, wo sie endlich ist,
dann und wann, da unterscheidet man den guten Ort.

§ 31 Der gute Ort

Der Ort, zunichst so gleichgiiltig und wertneutral wie nur
irgend etwas, ist ohne weitere Zutat — wenn nur seine
Merkmale erfiillt sind - ein guter Ort.

Denn der bereits vorliegende, ,leerstehende®, unerfiillte
Ort wird erst vollzogen durch ein erlebtes Empfangen-
werden und Platzfinden, im Wohlsein des Hierseins, in
der endlichen ewigen Weile.

Gibt es unbekommliche Orte, widerliche, beklemmende
Orte, so zeigt sich, dafl es da mit den Merkmalen nicht
stimmt: daf} einem der Platz verwehrt wird, daff das Ande-
re, zu dem es einen verschlagen hat, einem zuwider ist.
Man wird vertrieben oder es treibt einen selber weg. Es
liegt dem Wesen des Daseins inne, dieses Weggehen vom
schlechten Ort und nicht ruhen kénnen, bis man an einem
guten Ort anlangt.

Hier rastet das Dasein gleichsam erst wieder ein.

Es gibt auch den falschen Ort. Das konnte etwa ein Ort
sein, der fiir einen andern gut ist, aber nicht fiir mich, oder
ich bin zur Unzeit da, oder ... zu lange, und die lieben
Freunde ,wollen mich nicht linger aufhalten.

Man kann am falschen Ort sitzenbleiben, man kann sich

11 Vgl. Otto, Uberwege, 19.

120

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wahllos treiben lassen. Man kann einen guten Ort ansteu-
ern. Geist ist Wahl.

Der Geist iiber der Urflut macht Unterschiede (§ 27),
entmischt, grenzt aus, greift aus dem Urschlamm die
eigensinnigen lebenzappelnden Gestalten, freilich hier-
mit auch ihre Beschrinktheit, ihre mégliche Not, Dumm-
heit, Kriegswut. Immerhin er verwirklicht durch Begren-
zung.

Wirklichsein ist Hiersein am umgrenzten Ort, ist fakti-
scher und woméglich nachvollzogener Verzicht, iiberall
zugleich und alles zu sein.'” Dem Beweglichen ist die
Wahl offen, hier oder dort zu sein, ,seine Lage zu verbes-
sern‘. Geistlos ist seflhafte Resignation, welterschaffend
die Suche und Erwihlung guter Orte, die zuversichtliche
Ausfahrt, die Einfalt des Vertrauens auf das Steuer der
Sehnsucht, die Abkehr vom schlechten Ort.

,Nur wer weifl, wohbin er fihrt, weifl auch, welcher Wind
gut und sein Fahrwind ist.“"?

Wer es weifl. Nicht wissen wohin (§ 7), dieser ,,Fehl“, der
den Sehnsiichtigsten ,,in die unerfahrne Seele gegeben® ist,
der ist nicht das Traurigste, wenn der Strom stromen
bleibt. Wenn er nicht vergifit, was ihn trieb, ,den Ur-
sprung / Und die reine Stimme der Jugend®“. So furchtbar
wire dieses Vergessen, so katastrophal wire es, wenn die
Menschheit ihre kindlichen Visionen verramschte, daff
eher die kosmische Ordnung zerschellen miifite: Daf} kein
Ort mehr wire fiir den Menschen: ,,eher muf} die Woh-
nung vergehn, / Und die Satzung und zum Unbild werden
/ Der Tag der Menschen.“'*

Aber auch der ,,im deutschen Lande®, ,,in guten Geschif-

12 Otto, Uberwege, Verzicht, 52 ff.
3 Nietzsche, Zarathustra, Vierter und letzter Teil, Der Schatten.
4 Holderlin, Der Rhein.

121

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten“ begniigsam gewordene Strom wird doch nicht auf
Dauer vergessen, was ihn bewegte, sich zu bewegen? Es
wire nichts mehr an ihm.

»Nicht wissen wohin® ist fiir den ungliicklichen Ratlosen
eine andere Situation als jener ,Fehl“. Er findet nicht
einmal einen Irrweg.

Ist man indes an einem schlechten Ort, und ,kommt nicht
weg’, gebunden, gefangen, und man wiifite sehr wohl wo-
hin, wenn es nur ginge, so befindet man sich mit der
Phantasie oder Imagination zuweilen dort.

Denn die Phantasie, die Tagtraume und Sehnstichte, die
mit dem leibhaft eingenommenen Ort durchaus vereinbar
sind, auch die Interessen, die einen hinwegfiihren, z. B.
wenn der Forscher in der Vorgeschichte umhergeht oder
den Sternbahnen folgt, all das gehort zu den reichen, man-
nigfaltigen Angeboten des Umgebenden, wo man seinen
Platz hat, auch unter der Lampe am Schreibtisch. Das
Umgebende kann sich lockern und die Weite des Univer-
sums hereinlassen und hinzunehmen.

Wenn einem aber der Boden zuriickweicht, alle Wege ver-
schiittet sind — wer dann wiifite, daf} er irgendwo von
jemand in Liebe erwartet wird, der hitte bereits einen
guten Ort, auch wenn er fern ist.

§ 32 Das Ratsel

Der wahre Ort ist der gute Ort; und Wiederkehr hat einen
guten Ort im Sinn, den man sich gemerkt hat (§ 28). Der
Wiederkehrende durchquert freiziigig die Landschaft der
vorliegenden Beziehungspunkte, die sich immerfort ver-
indern.

Die Verbindungen zwischen Orten — die zeitbemessenen
Wege beweglichen Daseins — nehmen die Qualitit an-

122

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derer Bindung an: der versprochenen Wiederkehr. Lie-
be erscheint als die Koinzidenz von Bindung und Frei-
heit.

Im ,Zusammenstofl des Augenblicks“ (am Torweg)
sieht Heidegger den Zusammenfall von Notwendigkeit
und Freiheit, da dort entschieden werde, was ewig wie-
derkehrt; er sieht dort den entscheidenden Punkt, wo
Zarathustras Lehre sich iiber die billigen Miflverstind-
nisse erhebt, die das Drehen des Kreises zu leicht neh-
men."

Aber Notwendigkeit und Freiheit kommen dort nur zu-
sammen, um sich gegenseitig zu verschlingen.

Wie soll es anders sein, wenn die ,,ewige Wiederkehr des
Gleichen® ,,der Name fiir das Sein des Seienden“ (im
Ganzen) ist'® (§ 25).

Sich auf den Weg machen an einen guten Ort, gezogen
durch das Versprechen der Wiederkehr, heifit ganz allein
durch die Dichte des Seienden stapfen, den zugewachse-
nen einzigen Weg finden. Da interessiert keine ,,Entschei-
dung“ iiber das was war und ewig sein soll, nur das einzige
Vorhaben.

Die Immerwiederkehr, das Versprechen der Liebe (§ 18),
versteht sich nicht als Wiederholung. Wiederkommen, das
ist jedesmal erstmalig und atemberaubend von Erwartung
- nicht des Gewesenen, frither Erlebten, denn genau das
ist das Paradox der Liebe: das Wiedererkennen des jetzt
Erstmaligen.

Das Wiedererkennen spricht von Kommen und Gehen.
Liebe und Freundschaft kann nicht anders als die Beteilig-
ten fortziehen lassen an andere Orte, zu anderen Men-

15 Heidegger, Nietzsche I, 311, 294, 308, 397.
' Ebd. 290, 310; Wer ist Nietzsches Zarathustra? in: Vortrige und Auf-
satze, 120.

123

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen, Dingen, Interessen; sie wiren ja sonst einander
diirftig und eng.

Bestindigkeit der Liebe heifit darum ,Immerwiederkehr
(§ 1)

Wie die Spitze des Ortes (§ 4) den meint, der ankommt, so
ist Liebe Erwihlung. Ein gebiindelter Strahl der Willkiir.
Wie der Ort sich von der richtungslosen Weite des Rau-
mes unterscheidet durch das bestimmte Umgebende
(§ 11), bei dem man empfangen wird, so spriiht Liebe
nicht rundum auf alles und jedes, sondern ist jeweils ,ge-
ortet’.

Ein Mensch, ein Hiersein, kann seine Liebe zwar auf je
verschiedene Weise mehrfach, vielfach versenden, aber je-
weils hat sie ihren bestimmten Zielort, bei einem be-
stimmten Anderen. Wenn Zarathustra der ,Liebendste®
wird und ,,zu aller Dinge vollerer Vollendung“ sehnstich-
tige Liebe hegt, so ist er kein Mensch mehr, sondern einer,
dessen Schatten jammert: ,O ewiges Uberall, o ewiges
Nirgendwo*."”

Man kann in einer Hochstimmung alles umarmen, alles
segnen, man kann in einer allgemeinen Grundhaltung von
Giite und Freundlichkeit leben. Doch das ,Bei‘ einem An-
dern sein und das Versprechen der Immerwiederkehr be-
zeichnet Liebe in dhnlichem Verhiltnis wie der ,gute Ort*
sich ereignet aus den gleichgiiltigen Orten heraus.

So hebt sich die Treue der Moabiterin Ruth, oder die
Sonderstellung des ,Jiingers, den Jesus liebhatte®, vom
biblischen Liebesgebot der allgemeinen Menschenfreund-
lichkeit ab, die keine Wiederkehr fordert: die Pflicht, zum
Andern gut zu sein, gilt im Fortgang von Begegnung zu
Begegnung. Das Versprechen der Wiederkehr ist die Aus-
zeichnung der Liebe. Und so vereinfacht die Liebe auch

17 Nietzsche, Zarathustra, Vierter und letzter Teil, Der Schatten.

124

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wieder die sich mehrende Vielzahl durch wenige Zentren
der Wiederkehr.

Ewig und endlich ist die Dauer des Beieinander am gu-
ten Ort. In dem provenzalischen Lied ,Se canto“ singt
ein Vogel in der Nacht, ,sans jamais cesser”, ohne je-
mals aufzuhoren. Und doch singt er nur in der Nacht,
eine Ewigkeit lang, und doch hort er auf. Beides wis-
sen die Liebenden, dafl der Vogel niemals zu singen auf-
hort und dafl er aufhort, und beides widerspricht sich
nicht.

In Hesses Gedicht'® gibt es den ,Vogel Ewigkeit*, er
»singt immerfort“. Die Ewigkeit verliert sich ins Gren-
zenlose, und der Vogelsang wird nur vernommen unter
dem ,hohen Baum Leid“, das hingebungsvoll hinge-
nommen wird; auch dies eine Moglichkeit. Im Lied ,Se
canto“ ist die Hingabe ganz auf den andern verwendet.
Das Lied - gesungen, wer weif}, vom Singer, vom Vogel,
von den Sphiren — ,ist nicht fiir mich®, es ist fiir dich.
Unterm Fenster blitht wei3 der Mandelbaum, den Ort
begrenzend #nd offnend (§ 30) durch den Anteil der
Welt.

In jeder ewigen Weile der Liebe — der Freundschaft — ist
,coincidentia oppositorum* eingetroffen.

Jenes Wissen vom Authoren und niemals Aufhoren der
Weile am guten Ort spricht zum Abschied, mit der ver-
sprochenen Wiederkehr, das Wort von der Immerwieder-
kehr, aber spricht es nicht aus.

Die Liebe weif§ ihr Ritsel, aber 16st es nicht auf.

Ritsel sind Undurchschautes, das man l6sen kann oder
nicht.

»Das Ratsel gibt es nicht*,' stellt Wittgenstein fiir den

'® H. Hesse, Blume, Baum, Vogel, Frankfurt a. M. 1970, I, 58.
' Wittgenstein, Tractatus 6.5.

125

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

logischen Bereich fest, wo Frage- und Antwortméglich-
keit aufeinander - auf einer Fliche - bezogen sind.

»Aber das Ritsel gab es“, erwidert darauf C.-A. Scheier
mit einer denkwiirdigen Sonoritit.”

Mit dem praeteritum verbi ist die Dimension des Gesche-
hens aufgetreten.

»Wenn eine Frage sich tiberhaupt stellen 1ifit, so kann sie
auch beantwortet werden®, fahrt Wittgenstein fort.

Die Antwort kann allerdings lange auf sich warten lassen,
ohne daf} die Frage falsch gestellt war. Aber dann ist die
Frage kein Ritsel.

Ein Raitsel ist nicht eine Frage ohne mogliche Antwort,
sondern es hat die Antwort in sich, gibt sie nur nicht (noch
nicht) heraus.

Aus Antwort wird wieder Frage, das Frage-Antwort-
Spiel kickt sich immer weiter fort. Aber die Liebe ist das
Letzte. Frage und Antwort in ihr passen genau aufeinan-
der, kein Spalt, der sie trennen lieffe. Die Liebe ist un-
durchdringlich, und doch klar.

Undurchdringlich ist auch das Positive, Einzelne, das dem
Wort nicht antwortet (§ 8).21 Als solches ist es ,,unaus-
sprechlich“ und nur in den aussprechbaren Umgrenzun-
gen von Vielheiten mit-begriffen.”

Begriffe scheinen streng und klar zu sein, wenn sie voll-
kommen ,durchsichtig” gefafit sind, gesiubert von den
letzten Resten threr Herkunft, als sie noch saftvolle Meta-
phern waren, selber sichtig, aber ,tragfihig‘, die Dinge
miteinander verkehren zu lassen, immer auf Entdeckungs-
reisen, da nicht definitiv definiert. Metaphern verzichten

2 C.-A. Scheier, Nietzsches Labyrinth, a. a. O. 228.

' Otto, Der Anfang 1.1; 1.6.

2 Wittgenstein, Tractatus 6.522; Brief an P. Engelmann vom 9. April
1917, in: Terricabras, Wittgenstein. Kommentar und Interpretation, Frei-
burg/Miinchen 1978, 308.

126

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf Klarheit, aber dafiir treffen sie mitunter auf widerpral-
lenden Seinsbestand, und wenn sie auftreffen, klingt es
nicht hohl.

Mit der Liebe ist es anders. Sie ist undurchdringlich und
doch klar. Das Positive, Einzelne Ding ist kein Ritsel. Es
ist einfach da. Es ist einfach schweigsam; es ist ganz
,selbstverstindlich dunkel, es wird so blitzschnell ver-
standen, dafl thm jegliche Worte nur hinterherkeuchen
konnten, wenn sie so unklug wiren, es zu versuchen.

Die Liebe aber ist ein Ritsel.

Ist sie doch zusammengesetzt. Sie ist nicht das ,Mysti-
sche®, das ,,Unaussprechliche®, das Auflerweltliche. Sie ist
etwas, ,was der Fall ist“.

Sie ist aussprechlich, sie lif8t sich sogar ,klar aussprechen
(4.115), ohne den Schatten eines Zweifels oder einer Un-
genauigkeit.

Dann kénnte die Philosophie also doch mehr sagen als nur
»Sitze der Naturwissenschaft“ (6.53); sie kann das Ritsel
der Liebe ansagen, die Immerwiederkehr, die der Liebe
sonnenklar ist, und die thr Ritsel ist, das sie nicht 16sen

will.

§ 33 Das GrofSere

Wenn man als Kind durch die Wiese lief, waren die Griser
hoch. Und gar im Kornfeld: da schlugen die Halme iiberm
Kopf zusammen.

Zum Zauber der Kindheit gehort, daff man die Dinge
nicht tiberschaut. Sie kénnen einen umfangen. Auch nicht
die Zeit iiberschaut man; drum lauft sie nicht weg. IThre
Rhythmen umspielen einen.

Erwachsen werden bedeutet auch: immer mehr uber die
Dinge hinauswachsen, ihrer Herr werden. Je genauer man

127

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

etwas kennt, desto mehr schrumpft es, legt sich einem in
die Hand, man kann damit umgehn, es als Mittel fiir ande-
res weiterverwenden.

Es kann sein, ein Lied hat einen bestrickt mit Fragmenten
seiner Strophen, deren Liicken geheimnisvoll vertieft wa-
ren, und es liegt flach aus, nachdem man den Text vollstin-
dig beherrscht. Man kann es.

Vollendung anstreben ist herrlich, aber dann gibt es nichts
mehr dariiber. Es hat auch etwas fiir sich, sie im Unvollen-
deten, nicht ganz Bewiltigten, ,unvollkommen Ausge-
fuhrten“ anzudeuten. Koreanisches Kunstprinzip des ko-
dschol-mi: Schonheit des ,alt und schwerfillig® Ausse-
henden, dem technischen Konnen nicht vollig Unterwor-
fenen.”

Das Groflere ist nicht, was Unterwerfung fordert (§ 26); es
ladt zu sich ein.

Uber etwas stehen, hervorragen durch Grofle und Kon-
nen, erscheint begehrenswert und gilt viel. Dem Verweilen
jedoch ist es unvertraut. Das Aufgenommenwerden, das
sein Wesen ausmacht, wird am deutlichsten durch Umfan-
genwerden beschrieben. Der Ort nimmt mein Dasein auf,
er bietet ihm Schutz. Er nimmt, stellvertretend fiir das
ganze Universum, mein Hiersein an. Das Dasein hat fast
nichts an sich selbst (§ 9), aber da es stets einen Ort hat, hat
es alles.

So ist der Ort immer das Groflere, und indem er mich
aufnimmt, das Gebende. Darum: hoherstehen als das Um-
gebende, ihm tiberlegen sein, pafit nicht zum Ort.

Eine der Versuchungen Jesu in der Wiiste war, dafl der
Satan ihn auf einen hohen Berg fithrte, von wo er weitum

» Kah Kyung Cho, Bewufitsein und Natursein. Phinomenologischer
West-Ost-Diwan, Freiburg/Miinchen 1987, Kap. X: Die Idee der Un-
vollkommenbheit in der taoistischen Asthetik 332, 338.

128

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hinabsehen konnte auf die Reiche, iiber die er herrschen
konnte.

Auf einem Berggipfel stehen ist ein erhabenes Gefiihl,
aber erfiilltes Hiersein nur dann, wenn es — aufler der
Schonheit des Ausblicks — einen ins Universum taucht, in
die dort nahe Ferne des immer Groficren.

So heiflt es denn auch: ,Der Vater ist grofler als ich.“ (Joh.
14, 28), und:

,Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder, so werdet ihr
nicht in das Himmelreich eingehen.” (Matth. 18, 3)

Die hohen Griser machen es dem Kind leicht. Alles um es
herum, die ,Groflen®, die Zusammenhinge, alle sind thm
undurchschaubar und vielversprechend, wenn sie ihm
auch nicht immer hold sind. Das Kind versteht sich von
Natur auf den Ort und auf die Weile mit ihrer endlichen
Ewigkeit.

Da aber das Hiersein am Ort die Urform des Daseins ist,
kann das Kind mafigebend sein. Es ist keine Schuld der
Erwachsenen, daf} sie iiber viele Dinge hinauswachsen,
und vieles durchschauen lernten, dafd sie so vieles wissen,
was erniichtert. Dem vorzubeugen wollte Hermann Hes-
se ein Zauberer werden.?*

Wenn der iiber seinen Erdort hinausgewachsene Mensch
das Sausen des Universums horte, Wind von den Sternen
empfinde, einfach sich umfangen liefle von etwas, was thm
zukommt, vielleicht ist es dann, als wiirde die Erde mit
ihm tiber sich hinauswachsen, von der sein Denken gebil-
det ist, als konnte es gar nicht anders sein, als wiichse um
ithn ein neuer Himmel und eine neue Erde ...

Denn nun - nachdem das konzeptuale Denken gar so sehr
gekonnt und durchschaut ist - bleiben dem Denken im-
mer die Bilder, die es nicht erschopft hat, von der Erde

2¢ Kindheit des Zauberers, a. a. O. VI, 372.

129

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genommen, oder vom Universum, Sternbilder, neue Mu-
ster aufler den geometrischen. , Die Sterne nun versanken®
wie die eingesunkenen Orte, die nicht mehr das Groflere
sind. Aber es kann danach sein, wie Eichendorff in seinem
Vierzeiler weiter von den versunkenen Sternen sagt — und
es muf} die Stunde vor dem Morgen sein —: sie ,wandeln
durch die Brust / als himmlische Gedanken®.

Nicht Triumereien, vielmehr klar und wahr als Gedanken,
allerdings ,himmlische“, das heif}t, mit Begriffen zu fan-
gen, wie das Segel den Wind fingt.

§ 34 Wohingehiren

Der Ort, wiewohl umfangend, ist nicht eine Hiille des
Daseins wie die Schale der Frucht, im Gegenteil: wo das
Dasein mit dem Ort verwichst, wo es ihn sich einverleibt,
von ithm Besitz nimmt (§ 9), vergreift es sich am Andern
und macht sich schwer und breit.

Kennzeichen des Ortes ist, dafl er ablosbar ist, auswech-
selbar.

Ort im vollen Sinn ist erst der, den man willkiirlich wech-
seln kann, erst fiir den Vagabunden Mensch.

An dem Holunder vor dem Fenster reifit der Sturm. Die
Aste kriimmen sich und greifen wild umher. Der kann
nicht weglaufen, muf stehenbleiben.

Die Pflanze, nicht der festgegriindete Berg gibt das Ge-
genbild des Ortswechsels. Sie lebt ihr Pflanzenleben, an-
gewurzelt mit eigenen Wurzeln, die wohl wissen, warum
sie sich festklammern, und wo sie nicht nur Halt, sondern
auch Lebenssaft finden.

Der Mensch, dieser Vagabund, wiirde nie mit Wurzeln
einverstanden sein, selbst wenn er zu den ,Bodenstindi-
gen‘ zihlt. Selbst wenn es ihn bis in die Zehen austillt, ein

130

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Haus zu bauen oder zu erben und sich darin einzurichten
fiirs Leben. Triume wird er doch wohl haben, die ihn
wegfiihren.

Dennoch, irgendwo hingehoren, wohnen, bleiben, ist dem
Menschen, dieser coincidentia oppositorum (§ 32), ebenso
eingezeichnet wie das Vagabundieren.

Dem einen mehr dies, dem andern mehr jenes. Die — auch
wenn nicht gleichgewichtige — Einheit beider Gegensitze
macht ihn zum Menschen.

Die stabilitas loci, in der die Benediktiner einen spirituel-
len Wert sehen, ist nicht abzukoppeln von der ortswech-
selnden Natur des Menschen (und mogen es geistige
Orte sein, die man aufsucht), so wenig wie die Spirituali-
tit des Wanderers (§ 7) dem Irgendwohingehoren entsa-
gen kann.

Es gibt die freiziigige Erkenntnisbereitschaft, die nicht auf
frither Erkanntem sitzenbleibt und es gegen Einbriiche
befestigt — und es gibt das fahr-lissige Fahrenlassen kost-
barer Einsichten, so dafl neue Einsichten stets vom Null-
punkt anfangen miissen, oder daf} sie bei solch ewigem
,Fliissigsein‘ des Erkennenden wie in Wasser geschrieben
sind; ein wenig wie der ortlose Intellektuelle, von dem
Michel Foucault traumt.

Ist jedes Tun und Erkennen ein neuer Anfang, so doch
nicht, als sei das Gedichtnis aufler Kraft gesetzt. Das Ge-
wesene hat seine Wahrheit behalten. So gibt es das stabili-
sierende Wiederholen von Erkenntnissen in Variationen,
das Bewahren und Gedenken, das Korrigieren und Hin-
zufiigen, ohne welches keine Gestalt zustande, kein Ge-
bilde zu Gesicht kime.

Solches Einpendeln auf einen Erkenntniskreis verleiht
diesem immer stirker die Qualitit eines Ortes zu dem
man hingehért, an dem man nicht immer wieder irre wird,
so dafl man nicht haltlos herumtreibt. Man kann den Ort

131

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verlassen, aber auch zuriickkehren, man kennt ihn, und
findet ihn.

Zugehorigkeit muf sich nicht in einem Credo beschlief’-
en, sie kann bedeuten: in der Nihe bleiben, in Horweite.
Der Ort ist nicht dazu da, einen festzuhalten, sondern er
gibt einem, ein Bleibendes zu wissen, zu wissen wohin.
Irgendwohingehoren und woandershin nicht — gewisser-
mafen findet sich das auch auf dem sprachlogischen Feld
eingetragen, wie Ogawa es darstellt mit seiner auf Platon
zuriickgreifenden ,,Symplol«mtik“.25 Manche Tone ,neh-
men einander auf“ und manche nicht. Der Léwe kann sich
mit dem Rennen identifizieren, aber nicht mit dem Pferd.
Wenn das ,,Gattungspaar ,das Selbe‘ und ,das Verschiede-
ne‘ wichtiger als das Paar ,das Seiende* und das ,Nichtsei-
ende wird (49), so 6ffnet sich die ,binire Opposition®
(51), bleiben die sich ausschliefenden Momente ,,im War-
tezustand der Moglichkeitsspielraume® (52).

Was fiir die Sprachlogik die strenge Unterscheidung des-
sen ist, was aktuell aufgenommen und was ausgeschlossen
wird, das - so konnte man sagen - ist fiir die Empirie die
wandelbare aktuelle Unterscheidung der Gegebenheit
und Nichtgegebenheit von Méglichkeiten. So bleibt der
Fisch ganz dem Wasser zugehorig, solange er nicht amphi-
bisch evolviert.

Im Bereich des Menschen, wo die Grammatik hinter der
Sprache der Phantasien und Visionen herliuft, streuen
sich die Moglichkeiten des Aufgenommenwerdens nah
und fern, stark und schwach ins Unabsehbare.

Der Mensch kann viele beliebige Orte haben, darunter
solche zur Wiederkehr und solche, die nur fiir einmal gut
waren. Das Hingehoren besagt ein Harmonieren, eine

% Tadashi Ogawa, Zvpunhoxn} 1@V eld®v. Zum strukturalen Denken in
Platons ,Sophistes®, in: Philos. Jahrbuch 97 (1990/1) 38-53.

132

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stirkung im Nehmen oder Geben, einen Gewinn zutrig-
licher Lebensnahrung, nicht aber Stellenangabe und Ein-
weisung (§ 2 und 5). In der einen oder anderen Hinsicht
kann zwar solche Zugewiesenheit auch auf Menschen vor-
tibergehend zutreffen. Im tibrigen sind die Orte des Men-
schen zu zahlreich, beliebig, auswechselbar, als daff einem
jeden sein Platz angewiesen werden konnte.

Auf dem Hintergrund eines Ortsbegriffs freilich, wo je-
dem in einer vorgegebenen Ordnung die Stelle eingerich-
tet ist, so dafl die Sache gleichsam mit dem Ort zusam-
menfillt, wird Foucaults , Traum® und auch sein ,ortlo-
ses Theater” verstindlich, und nur so kann man in der
Postmoderne davon reden, dafl alles seinen Ort verloren
habe.

Hat der Mensch nicht seinen eigenen, ihm zubemessenen
Ort, so ist er doch nicht ,ortlos‘, so hat er offenbleibend
viele Orte, die ihm zur Wahl stehen.

Bei aller Beliebigkeit des Ortswechsels hat dieser Vaga-
bund gleichwohl eine feste Zugehorigkeit: das ist die Erde,
sein Ort im Universum. Immer wird er ein Kind der Erde
sein. Thre Bilderwelt hat seine Begriffe und Erkenntnisse
geformt (§ 12 und 33). Auch wenn er weit ins Universum
hinausfliegen konnte, immer als Erdenkind. Und wenn es
eine Welt des Geistes gibe, sie wiirde sich ihm nach dem
Bild seines Erdengeistes formen, und sie wire nicht fern.
Sie wire nicht anderswo.

Mein Ort ist, wo ich bin. Auch die unsichtbaren Orte des
Denkens und Triumens, all das, bei dem ich bin, ist mir
nahe. Die unsichtbaren und die sichtbaren Orte gleiten
leicht ineinander tber.

Der Sternenhimmel ist nicht anderswo, er ist der Himmel
der Erde, der sie umfingt, und der Himmel der Liebe oder
der Sehnsucht ist da, es gibt keinen Weg von der Erde

133

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dorthin, der Himmel ist es, der herabkommt, er triufelt
Regen, Sonnen- und Sternenlicht in die Erdfurchen.
»Einen gestirnten Himmel zum Beispiel — schau, so etwas
wiirde ich gar so gern zu machen suchen, geradeso wie ich
am Tage eine griine Wiese, besternt mit Lowenzahn, ma-
len méchte.“%

Der Erde kommt thr Himmel zu, von ithm ihr Aufblitzen
im Gewitter, ihre Verzauberung im Mondlicht, ihre Ver-
klirung im Sonnenaufgang. Ihre Vergeistigung im Un-
sichtbaren. Das Gedachte, Erwihlte, Erhoffte ist was un-
sichtbar da ist.

Der Geist, der wie der Wind weht, sausend oder siuselnd
wie er will, ist unsichtbar, aber er schiittelt dich.

§ 35 Der Grund

Der Geist, der unsichtbare Bewohner der Erde, ihr Ver-
klirer und Verwandler, ithr Unterscheider und Liebhaber,
ihr Wahrsager und Seher, aus und ein gehend in den
Griinden und im Menschenhirn, Garant des Unsichtba-
ren, dem am Sichtbaren hingenden Menschen ausgerech-
net der Garant der Gewif$heit, da Gewiflheit, wenn iiber-
haupt, im Denken, in der cogitatio, gesucht wird — dieser
im Menschen wohnende Geist fafit das Universum.
»Comprend“ sagt Pascal in seinem doppelwertigen
Wortspiel.”

Dieses Fassen reifit hin zu bodenlosem Staunen, bringt
Schaudern und Zittern (frg. 72) vor dem Unermeflichen
nach allen Seiten, darin der Mensch an sein Kornchen
Erde geklammert, umherwirbelt.

% Vincent van Gogh, Arles, April 1888, Berlin-Ziirich 1966.
7 Blaise Pascal, Pensées, frg. 348.

134

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum bin ich hier und nicht dort, fragt Pascal sich voll
Schrecken (frg. 205).

Es erscheint einfach unverstindlich, dafl der denkende
Geist, der das Unermefiliche zu ermessen vermag, lokali-
siert ist ohne Grund, dafl er logiert auf einem milde be-
leuchteten Sternenstiubchen, von denen es unzihlbare
gibt und gab, in zeitlichen und raumlichen Fernen, die den
Begriff ertrinken.

Warum hier? Die Frage lautet nicht: warum b ich tber-
haupt. Denn bei diesem Gewimmel, warum nicht auch
ich. Aber hier und jetzt, bei solch unendlichem Vorrat an
Zeit und Raum, das macht erst wirklich Ernst mit der
Grundlosigkeit meines Daseins, wenn dieses Da durch
eine Unzahl von Anderswo und Sonst-irgendwann ersetz-
bar wire.

Oder zeigt sich da nicht die Prioritit des Ortes vor dem
Grund?

Wenn der Mensch in diesem ungeheuren Universum, das
vielleicht schon unzihlige Urknalle hinter sich hat, seine
Verlorenheit begreifen soll, wenn er sich ,,comme égaré,
wie verirrt (frg. 72), fithlen soll, wer ist er, der verirrt ist?
Von wem ist die Rede?

Zeigt sich da nicht die Untrennbarkeit von Sein und Da?
Wenn man einen Menschen vermifit, und man triumt thm
sehnstichtig nach, ruft man ins Leere: Wo bist du? Wo seid
ihr? Wo? Und nicht: Bist du? existierst du (noch)? - dies
wire ein abstraktes Griibeln, das dem Andern gewisser-
maflen zu nahe trite, ihm an die Existenz ginge.

Wo bist du? ist eine diskrete, achtsame Frage selbst dann.
wenn sie zunichst trilbe mit ,nirgends? fortgesetzt
wiirde.

Pascals Schreckensfrage tiber die Kontingenz des Men-
schen: Warum bin ich hier und nicht dort? trennt das Sein
vom Da. Doch das Sein ist nicht vor dem Da, sondern eins

135

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit ihm, und der Daseinsgrund ist nicht vor dem Hier.
Das Hier ist sein Grund. Mein Ort hier hat mein Sein
bereits gegriindet, bevor es nach einem Grund sucht. Er ist
Grund genug. Ich bin, indem ich aufgenommen bin. Das
ganze Universum umhegt mich.

Es umfingt mich, wenn ich es als das Umfangende nehme.
Dann wird einen Moment lang auch dies mein Ort.

Das Erschauern vor den unermefllichen Riumen und
Zahlen und Zeiten, nicht geringer geworden, erhilt ein
Gegengewicht: kaum zu fassen: das federleichte Gewicht
des Daseins kommt gegen das Universum auf.

Der Geist, der vom Schrecken sogar befliigelt und ge-
schwellt, bis ins Auferste auszieht, kehrt als Mut zuriick,
er verliert sich niemals in den Abgriinden. Als des Men-
schen Denken bringt er ihm das Gedachte heim.

Das Denken verfliegt sich nicht, es ist angebunden, erstat-
tet Bericht, es gehort dem, der es aussandte, dem so sehr
Beweglichen, der wo er leibhaftig nicht hinkann, seinen
Geist auf alle Arten ausschickt. Nur deshalb kann er
Kenntnis einholen, weil er bei allem Vagabundieren doch
einen einzigen festen Ort hat, der seine Herkunft ist: wo
seine Lebensgeschichte ausging und vielleicht seine Lie-
besgeschichte begann (§ 12).

§ 36 Ort des Anfangs

Unter dem Sternenhimmel, dieser hehren Sinnlosigkeit,
behauptet sich, oder duckt sich der Sinn des Menschen. Er
besteht darin, dafl er vermifit wird. Wiirde man sich als
Teil des Universums fiihlen, aufgehend in seinen Vorgin-
gen, so wire Sinn keine Frage.

Man hat einen Ort im Universum, ist aufgenommen, und
doch ist man durch seinen Lebenswillen wie exkommuni-

136

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ziert. Man hat sich herausgenommen und nun kann man
sehen.

Was ist dann Sinn? Heimkehr ins All? Sich wiedereinfi-
gen, ein Strukturelement des Ganzen (wenn es das Ganze
gibe)?

Man hat sich herausgenommen und bifit mit dem Tod,
zuvor mit den Mithen der Selbstbehauptung, erleidet die
Sonderung des Eigenlebens, das manchmal aussieht, als sei
es etwas, ,,das uns verleidet werden soll“;?® als habe es den
Charakter ,einer kontrahierten Schuld“, auf deren Ab-
zahlung ,die ganze Lebenszeit verwendet“ wird.

In der Tat kann der Anblick dieses verbissenen Lebens
einem mitunter bel machen, dieses aufgeregte Tierge-
wimmel selbst noch in augenscheinlich lebensfeindlichen
Landschaften, und eine willenlose Bewegung — der Tanz
eines Blattes — erscheint schén und 16send.

Doch all dies Geborene, das gegen den Rest der Welt sein
Leben verteidigt, hat sich zwar herausgenommen, aber
nicht aus einem verderbten, verkehrten Eigensinn, nicht
gegen das All des Wirklichen aufgebiumt, sondern dessen
Zug folgend, dessen spielerischen Versuchen entsprungen,
aus ithm heraus gehend, sich organisierend, sich zentrie-
rend, ihm gleichwohl anheimgegeben.

Bis der Geist sich im Menschen fand, dem die Frage ein-
fillt, welchen Sinn es habe, sich herauszunehmen. Dem
diese Einsamkeit unterm Sternenhimmel nicht geheuer
ist. Dem nicht Lebensvollendung, sondern Absolutheit
zufiel.

Der Mensch hat nach Pascal zweierlei ,raison“ (frg. 277).
Das kommt daher, daf} er wie eine Ellipse zwei Zentren

hat, Kopf und Herz.

% Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung. Viertes
Buch, Kap. 46.

137

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stehen sie gegeneinander, so entsteht Angst und Diirre.
Kommunizieren sie, so lebt in beiden ineins ,Heiliger
Geist®.

Das Herz, das sich in seiner Innigkeit auf die Individua-
tion versteht, hat eine schnelle Antwort, sie ist schon da.
Es feiert die Einmaligkeit des Andern in der Liebe. Das
Individuum, das von einem anderen geliebt wird, ist in
eine neue Welt mit neuen Gesetzen, neuem Logos ge-
hoben. Die Herausgenommenbheit, der Raub ist aufgeho-
ben. Der Geist der Liebe fingt das Vereinzelte, Verein-
samte auf.

Das Denken hat keine schnelle Antwort. Es spannt sich
ins Weite, gilt allem und jedem.

Was wird es mit dem Abgetrennten anfangen, in welchem
Sinn es heimfiihren?

»,Und meine Seele spannte / weit ihre Fliigel aus“: wollte
Eichendorff sie ,,nach Haus“ bringen?

Gewif} nicht zuriick in die alte Heimat nach Schlof Lubo-
witz, wie sehr er daran hing.

Was ist das fiir ein Ort, das Zuhause? Wohin kehrt die
Seele heim?

Sie hob vom Boden ab, nicht in ein Reich der Ideen,
sondern ergriffen von einer Stunde irdischer Verklarung.
Die Erde liegt ,im Blitenschimmer®, die Nacht ist
osternklar®: das sind Tatsachen der Schonheit. Daff ,,der
Himmel die Erde still gekiifit“ hitte, wie auch die Heim-
kehr, steht im Konjunktiv, wiederum nicht weil es Gau-
kelspiel wire, sondern weil es fiir die Seele die unverstell-
te Offenbarung der Erde ist: sie sieht einen Augenblick
lang, ,wie es gemeint war‘. Was bliebe fiir eine Aussage-
form neben den indikativen Zusammensetzungen des
Gewordenen?

Liegt das ,Gemeinte® in der fernen Zukunft, in der frithe-
sten Vergangenheit?

138

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Seele ist in den reinen Anfang heimgekehrt, der doch
selbst kein Ort ist, jedem Ort zuvor. So tat sie es im
Konjunktiv des Geistes.

Der Anfang ist aber auch jedem ,Gemeinten‘ zuvor.

Als die Seele sich zu erinnern meinte, ,wie es gemeint war’,
wurde sie selber hier und jetzt ein Ort des Anfangs. Thn in
sich aufnehmend, hat sie die schimmernde Nachtstunde
abgelost von allem Verkehrten, aller Verwiistung, allem
Bosen, von dem die Geschichte starrt.

Tont nicht die alte Bitte manchmal markerschiitternd
durch das Heer der Generationen: , Erlose uns von dem
Bosen®?

Der Geist, ,,der Welten schafft“, hingt nicht am Vorhan-
denen, er unterscheidet immerfort, was Zukunft hat. So
unterscheidet die Seele, was Irre und Fremde ist, was nach
ithrer Meinung verlassen werden sollte; sie kennt sich wie-
der, indem sie unterscheidet.

Wenn man im Geist in den Anfang heimkehrt, bahnt man
sich rascher durch die Geschichte, weifl man klarer, was zu
iiberwinden ist und was zu durchlaufen. Man ist den Ge-
gebenheiten nicht so licherlich unterwiirfig und ver-
braucht seinen Geist nicht ausschliefllich als deren Karto-
graph.

Nur diese Riicknahme der Mechanismen des Faktischen
und des daran gebildeten und konditionierten Verstandes
- nicht eine Belehrung - findet die Seele im Anfang, aber
dieses Wenige, Negative, ist dem Geist des immerwihren-
den Schopfungsmorgens verwandt. In diesem Geist ist die
Seele belehrt. So kann sie Ort des Anfangs sein.

Aber so mufl sie selber Ort sein gerade dann, wenn sie
den ihren zu finden meint, und den findet sie nur im
Geist ...

Doch ist es ein Wiedererkennen, was da der Seele auf-

139

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geht, sonst konnte ihr nicht sein, ,,als floge sie nach Haus“.
Das Zuhause ist genau das, was man vor allem gekannt
hat.

Daher die Gewif$heit, die nur im Wiedererkennen ist, un-
zerreiflbar aus einem Stiick, nicht wie andere Erkenntnis,
deren unterschiedliche Bestandstiicke genau ineinander
eingepafit werden miissen, soll sie leidlich halten.

Aus einem Stiick, wie ein Licheln.

Wer bringt es hervor? Lost es die Gesichtsziige des Da-
seins, der Erde, legt es sich iiber die Welt?

Im menschlichen Gesicht hat es seinen Ursprungsort.
Das Dasein, das den urspriinglichen Charakter der
Freundlichkeit hat (§ 29), das urspriinglich Wohlsein er-
wartet (§ 16 f.), erkennt sich wieder. Dieses ,sich’ erfihrt es
als das Seinige und ineins als Heimkehr in die Wahrheit
des Seins iiberhaupt.

In der ,sternklaren“ Nacht, in der Stunde der Verklarung,
des reinen Daseins, geschieht bereits die Heimkehr des
Wiedererkennens, aber im ,Flug‘. Die Seele kennt sich
wieder, weil sie befreit hinzieht, auszieht, aus dem Friihe-
sten ins Kinftige. Sie braucht weder Weg noch Ziel zu
wissen, genug, dafl sie fiir eine Weile vom Falschen befreit
ist.

Wie man das Gute nicht machen kann — was man kann, ist
nur, es behindern, vereiteln, sich ihm entgegenstellen, oder
aber es freudig durchlassen, durch sich hindurch gesche-
hen lassen —, so trigt der Wind vom Anfang in die Lust
und Gefahr des Anfangens, in die Unberiihrtheit des Nie-
gewesenen.

Indem das Dasein der Ort des Anfangs ist und in der
Kommunikation von Kopf und Herz ersinnt, ,wie es ge-
meint sein konnte‘, wird es immer von neuem der Un-
schuld des Anfangs teilhaftig.

140

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Statt eines Schlusses:
Der Schatten

Peter Schlemihl tragt immer noch sein Schicksal, zu den
Menschen nicht zu passen. Er war z# ungeschickt. Immer-
hin hat er seine Seele nicht verkauft.

Vermifit er in der Wiiste, wo er die wohnliche Hohle
gefunden hat, seinen Schatten nicht mehr?

Dank seinen Zauberstiefeln ist ihm die ganze schone Erde
zum Ort geworden. Ein wundervoller Ersatz fir die Ge-
sellschaft der Menschen; allgemein gesprochen.

Doch: ,Mir gib’s die allergrofite Pein / wir ich im Para-
dies allein.“ (Goethe, Spriiche Nr. 42)

Dem — mitunter begreiflichen — Antihumanismus ist wohl
die Liebe zum einzelnen Menschen nicht in den Sinn
gekommen, die das Ritsel der versprochenen Immerwie-
derkehr umschlief3t.

Dem, der sie kennt, wurde die Erde zum Paradies.

Das Ritsel 1}t sich nicht 16sen, aber auch nicht verheim-
lichen.

Wem das Versprechen nachklingt, der bleibt nicht in der
,Pein“, der kann einstweilen mit dem Ersatz leben.

Wo ein Gegenstand, ein Mensch steht, ist Platz fiir ihn, da
ist kein anderer zugleich. Sein Schatten aber hat keinen
Platz, er fillt immer auf anderes, legt anderem sein Abbild
auf, willkommene oder unwillkommene Kiihle und Ab-
blendung. So tastet er anderes an, — #nd ist ihm hilflos
ausgeliefert.

Diese Ambivalenz des Schattens hat schon die iltesten

141

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mythen durchlaufen. Wohltat und Triibnis, Gnade und
Bedrohung kann er bedeuten. Er wird verhingt und ge-
spendet.

Der Geist scheidet Licht und Finsternis nicht, um sie
voneinander abzuhalten, sondern um sie miteinander
spielen zu lassen: paradiesische Vision, oft zerrissen von
der Ambivalenz der auseinanderfallenden Gegensitze.
Blendende Sonne kann toédlich sein wie ein Schwert; vom
Laub gefiltertes Licht bezaubernd; Dunkel kann mild und
heilend sein; Finsternis erstickend.

»Ich bin geborgen im Schatten deiner Fliigel. (Ps. 60, 5)
Wessen Schatten? Die Psalmisten wufiten es noch. Wir
wissen es nicht mehr.

Auf sonnenheifler, baumloser Wegstrecke kommt es vor,
daf} einen unversehens erfrischende Kiihle umstreicht: ein
Wolkenschatten.

Der Schatten zeigt an, daf} ein anderes da ist, das ihn
heriiberwirft. Der ,Schatten ohne Mann‘ war ein fauler
Zauber mit dem Vogelnest.

Vielleicht hat Peter Schlemihl wirklich vergessen, was thm
fehlte, und betrachtet nun die Schattenspiele der Erde, 1aflt
sich Schatten spenden vom Baum, von der Wolke, und
manchmal von den , Fliigeln“, unter denen man geborgen
ist; fiihlbar, wiewohl nur schattenhaft. Aber es fehlt nichts.

142

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personenregister

Aristoteles 21, 23, 56, 65-67

Baruzzi, A. 66
Bien, G. 67

Boeder, H. 15
Buber, M. 108

v. Chamisso, A. 11 f., 33, 36, 45,
141
Cho, K. K. 128

v. Eichendorff, J. 85, 130, 138
Eliot, T. S. 102

Foucault, M. 131, 133

v. Goethe, J. W. 47, 55, 72, 91, 95,
141
Goldberg, A. M. 116

Heidegger, M. 15, 20, 26 f., 53, 97-
103,105,107,114,118,123

Heraklit 72, 95

Hesse, H. 28 {., 66, 80, 125, 129

Holderlin, F. 31, 89, 114, 121 f.

Husserl, E. 86, 91

Kant, 1. 39,57 f.
Kierkegaard, 79, 81 f., 84, 90, 96,
97,99

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.

Kosaka, M. 26
Koyama, I. 22

Laotse 58
Lévinas, E. 37 f., 40, 70

Morus, Th. 18
Miiller, M. 118
Miiller, S. 15, 98

Nietzsche, F. 98, 103, 104, 106,
121,124

Ogawa, T. 132
Ohashi, R. 22, 83

Pascal, B. 114, 134 f., 137
Platon 41

Rombach, H. 83

Scheier, C.-A. 101, 126
Schopenhauer, A. 94,137

Takeichi, A. 36, 52
Thomas von Aquin 69
Treziak, H. 34

Wittgenstein, L. 108, 109, 110 f,
115,117,125, 126 f.

143



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sachregister

Aufler den im Inbaltsverzeichnis genannten Begriffen:

Ahnlich, gleich 81 f., 84, 89, 90,
98-100, 112

Anderes 13, 16, 36-38, 50-52, 68 f.,
70, 87

Bewegung, beweglich 86 f., 88,
130f.

Endlichkeit, Ende 14, 16, 75, 89,
92,118,119
Erinnerung 17, 55, 82 f., 85 f., 89

das Ganze 98, 102, 105, 108

Gegenwart 84, 86, 88 f., 117

Geist 121,134,136

Gliick 65 f., 69 f.

Gewesen, vergangen, das Verge-
hen 49, 55,77, 81,82,84f., 85f.,
89,100,118

Leibhaftig 33 f., 37 ., 40-42, 44-48,
49-52,53-56

Mafl 14,75,77, 114,116
Metaphysisch 101, 109, 110
Moglich 59, 110 f.

Nichts, Leere 21, 23, 35, 42-44, 58,
87,102, 108 f.

144

https://dol.org/10.5771/9783495096768 - am 24.01.2026, 21:55:12.

Ort
- aufgenommen  (empfangen,
eingeladen) 17, 19, 22, 70, 73, 98,
113,117,128
—auflen 13, 19
- bei Anderem 22, 38, 74, 87
- das Bleibende 89
— Kombination, Konstellation
15f,19f., 21
—das Nahe 39, 44
- Orte der Phantasie 122
— Pluralitat 75, 118, 123
— schlechte, falsche Orte 120
- Schreckensorte  (gebrochene
Ontologie) 16, 74, 114 f., 116
— teilbar, mitteilbar 19f.
- Topologien 15
- Utopie 18
—Wechsel 16, 23, 56, 68 f., 70,
75, 87,118,130, 133
- Weile 13 f., 16, 18, 19, 21 f,,
68 f.

Wihlen 104-106, 108, 121

Zeit 13 £., 22, 28, 88, 96, 119

Zirkel, Kreis 99, 106 f., 108, 111,
112,119

Zukunft 93-96, 102, 106, 108



https://doi.org/10.5771/9783495996768
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorwort
	Statt einer Einleitung: Der Ersatz
	I. Hiersein
	§ 1 Die Quere
	§ 2 Die Abwechslung
	§ 3 Der Zufall
	§ 4 Die Spitze
	§ 5 Der Platz
	§ 6 Der Weg
	§ 7 Der Wanderer
	§ 8 Ansehen
	§ 9 Umgangsformen

	II. Das Mittel zum Dasein
	§ 10 Das Mittel
	§ 11 Das Übrige
	§ 12 Zwei Geschichten
	§ 13 Kenntlichkeit
	§ 14 Verklärung
	§ 15 Brauchen und Mißbrauchen
	§ 16 Inmitten des Strebens
	§ 17 Vertrauen und Mißtrauen
	§18 Sättigungen

	III. Wiederholung
	§ 19 Noch einmal
	§ 20 Die Abstraktion
	§ 21 Wiederhaben
	§ 22 Das Niegewesene
	§ 23 Das Neue
	§ 24 Hoffnung
	§ 25 Kein Ort für Wiederkehr
	§ 26 Unterschiede
	§ 27 Dunst

	IV. Die Immerwiederkehr der Liehe
	§ 28 Die Begrüßung
	§ 29 Freundlichkeit
	§ 30 Die offene Tür
	§ 31 Der gute Ort
	§ 32 Das Rätsel
	§ 33 Das Größere
	§ 34 Wohingehören
	§ 35 Der Grund
	§ 36 Ort des Anfangs

	Statt eines Schlusses: Der Schatten
	Personenregister
	Sachregister

