300

ferent history. Whatever the context, Thomas-Houston’s
ethnography furthers thoughtfully our understanding of a
number of conceptual issues in anthropology and related
fields. Ann Kingsolver

van Binsbergen, Wim M.]J., and Peter L. Geschiere
(eds.): Commodification. Things, Agency, and Identities.
Miinster: Lit Verlag, 2005. 400 pp. ISBN 3-8258-8804-5.
Price: € 34.90

Der vorliegende Sammelband umfasst die Beitriige zu
einer im Jahr 1999 in Amsterdam durchgefiihrten Kon-
ferenz. Er erhebt den Anspruch, die Themen eines der
am meisten zitierten anthropologischen Werke der letzten
zwanzig Jahre aufzugreifen. Es handelt sich dabei um das
im Jahr 1986 von Arjun Appadurai herausgegebene Werk
mit dem Titel “The Social Life of Things. Commodities
in a Cultural Perspective”, das als ein Meilenstein in der
jiingeren Beschiftigung mit materieller Kultur anzuse-
hen ist. Die zentrale These des klassischen Werkes von
Appadurai iiber die soziale Einbettung materieller Giiter
hat sich jedenfalls als ein zentrales Paradigma genau-
so fiir neuere wirtschaftsethnologische Studien erwiesen
wie fiir die material culture studies, die etwa im gleichen
Zeitraum einen rasanten Boom erlebten.

In seinem einleitenden Beitrag formuliert van Bins-
bergen den Anspruch, dass der hier zu besprechende
Sammelband eine kritische Fortfiihrung dieser These
présentiere. Schon aus diesem Grund sollen hier einige
Argumente aus der Einleitung wiedergegeben werden.
Gegen Ende des iiber vierzig Seiten langen Textes legt
van Binsbergen eine Definition des Begriffs commodity
vor, mit der er weit iiber das hinausgeht, was Appadurai
selbst in dem erwihnten, mittlerweile klassischen Werk
dazu ausgesagt hat. Demnach ist die Idee der Ware (die-
ser Begriff soll hier als Vereinfachung gebraucht werden,
auch wenn er das englische commodity nur mangelhaft
und partiell wiedergibt) untrennbar mit dem Konzept
von einem Ding oder Gegenstand verbunden. Ohne eine
Theorie der Dinge vorzulegen, betont van Binsbergen die
Parallelen zwischen dem Ding als einem Objekt (von lat.
obiectum, von obicere, nach vorne werfen), dem “vor
eine Person Geworfenen”, auch Gegenstdndlichen, das
von dem Individuum abgetrennt ist, und der Ware. Die
tiefere Einsicht in den Charakter eines Objektes als ei-
nes separaten Gegenstands unterscheidet diesen radikal
von allem anderen, das als Teil des sozialen Netzes an-
gesehen wird. Folgerichtig bekennt sich van Binsbergen
zu der These, dass Waren &dhnlich wie Sprache, die ihm
zufolge ja aus mit Dingen gleichzusetzenden Worten be-
steht, grundlegende Bestandteile der menschlichen Ord-
nung der Umwelt darstellen. Commodities wiren damit
so alt wie der Homo sapiens und dhnlich wie die Sprache
Ausdruck einer menschlichen Logik, die tendenziell in
allen Gesellschaften giiltig ist.

Dem Autor ist ohne Vorbehalt zuzustimmen, wenn
der auch die Tiatigkeit der Ethnologen als commodifi-
cation interpretiert. Ethnologen dokumentieren fremde
Kulturen, sie verdinglichen kulturelle Zusammenhénge
(“reifizieren”) und machen daraus Objekte. Zugleich ma-

IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:29. ©
Inhalts Im

Rezensionen

chen sie sie dadurch konsumierbar. Allerdings sind diese
Thesen nicht neu, und auch der Zusammenhang zwi-
schen Kultur, ihrer Konsumierbarkeit und der Tétigkeit
des Ethnographierens wurde andernorts schon mehrfach
hervorgehoben.

Problematischer ist van Binsbergens kritische Ab-
rechnung mit der europidischen Philosophiegeschichte.
Seine Vermutung, Denker wie Descartes (res cogita, res
extensa) hitten den Warencharakter deshalb nicht fiir ihre
Theoriebildung genutzt, weil sie in einer von Waren ge-
sittigten Welt lebten, steht auf unsicherem Fundament.
Offensichtlich sind van Binsbergen die Thesen Georg
Elwerts nicht bekannt, der ja eine ganz andere Differen-
zierung im Hinblick auf die Reichweite der Warenform
vorgenommen hat. Nach Elwert wiren es viele Gesell-
schaften in Afrika, in denen der Warencharakter eine
groBere Rolle spielt als etwa in den westlichen Lindern,
in denen es alte und sehr deutlich markierte Unterschei-
dungen zwischen Waren und nicht verkduflichen Giitern
gibt. Elwert zieht die Korruption als Beispiel dafiir heran.
Dem Beitrag von Kopytoff in dem klassischen Werk von
Appadurai ist auflerdem das Beispiel des menschlichen
Korpers als umstrittener Ware zu entnehmen. Menschen
waren in vielen Gesellschaften als Ware kiuflich. Die zur
Zeit wieder einmal heftig umstrittene “De-Commodifika-
tion” dieses Bereichs von Giitern ist ein deutlicher Hin-
weis darauf, dass die vereinfachende Vorannahme van
Binsbergens iiber die Sittigung der westlichen Welt mit
Waren zu hinterfragen ist. Ganz dhnlich lautet iibrigens
das zentrale Argument des zentralen Beitrags von James
Leach in dem Sammelband. Leach schildert die Verflech-
tungen von Zahlungstransfers (“Bezahlung”) und Ver-
wandtschaft in Papua Neuguinea. Ist es sinnvoll, eine
Gesellschaft, in der Miitter von ihren Kindern Geld als
Entschéadigung fiir die bei der Geburt erlittenen Schmer-
zen erhalten, und in der Preise fiir menschliche Organe
intensiv diskutiert werden, zu beschreiben als “weniger
von Waren gesittigt”? Nein, Leach hebt auf der Grund-
lage seines Fallbeispiels hervor, wie anders die Grenzen
zwischen Waren und Gaben in dieser Gesellschaft ver-
laufen.

Noch eine weitere These Kopytoffs tibergeht vn Bins-
bergen, der im Ubrigen Appadurais Band immer wieder
zitiert, niemals aber den darin enthaltenen Aufsatz von
Kopytoff erwéhnt. Kopytoffs zentrale These betrifft die
Fliichtigkeit des Warencharakters. Dinge konnen Waren
sein, aber kurze Zeit spiter diese Eigenschaft wieder ver-
lieren. Fliichtigkeit und Reversibilitit der Eigenschaft,
eine Ware zu sein, verweisen nach Kopytoff auf die Not-
wendigkeit, Waren im gesellschaftlichen Kontext zu un-
tersuchen. Diese These ist umstritten und beispielsweise
vollkommen inakzeptabel fiir Okonomen, fiir die “Ware”
eine inhdrente Eigenschaft jeden Gegenstands ist, fiir den
es einen Markt gibt. Unklar bleibt, warum van Binsber-
gen diese These nicht aufgreift, sondern sich mittelbar
an konventionellen 6konomischen Konzepten orientiert,
indem er unterstellt, Warencharakter sei eine der Eigen-
schaften des Dings an sich und deshalb in die Natur des
Menschen eingeschrieben. Zwar ist in seinen Ausfiihrun-
gen der Hinweis darauf zu finden, dass Wirtschaftsethno-

Anthropos 102.2007

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-300

Rezensionen

logen sich im Hinblick auf die Relevanz der Warenform
im Widerspruch zur Okonomie befinden. Diese Debat-
te, die hier nur mit den Begriffen Substantivisten und
Formalisten benannt sein soll, hilt er jedoch fiir abge-
schlossen.

Im Widerspruch zu dieser Aussage in der Einleitung
sind es die spannenden Grenzen zwischen Gaben und
Waren, deren Untersuchung unter anderem von Appa-
durais Werk angesto3en wurde und durch Biicher wie
das von James Carrier (Gifts and Commodities. London
1995) in der Gegenwart von hochster Bedeutung blei-
ben. Ohne die Griinde fiir solche Auslassungen zu ken-
nen, muss festgestellt werden, dass die Einleitung zwar
neue und provokative Gedanken bringt, aber leider viele
Aspekte der gegenwirtigen Auseinandersetzungen iiber-
geht.

Diese Debatten, die van Binsbergen mit seiner Ein-
leitung zu iiberwinden glaubt, spielen in einigen heraus-
ragenden Beitrigen, wie etwa denen von Jean Coma-
roff und John Comaroff, sowie dem von Brad Weil} eine
zentrale Rolle. In diesen Texten geht es nicht darum,
ob Warenform als Teil einer allgemeinen Dingtheorie
zu denken wire, sondern um sehr konkrete historische
Prozesse, in denen in gesellschaftlichen Konflikten Aus-
handlungsprozesse dariiber stattfinden, was eine Ware ist
und was nicht. Diese Aufsitze, in denen tiber das prekire
Verhiltnis zwischen Viehbesitz und Geldbesitz berichtet
wird, oder iiber die Eigenschaften verschiedener, parallel
nebeneinander existierender Wihrungen bei den Haya
in Nordwest-Tansania, sind ohne weiteres als Fallstudi-
en zu dem erwihnten Text von Kopytoff zu lesen. Die
empirische Ebene, von der aus die Frage danach, was
Geld sei, differenzierter zu beantworten sein wird, ist
der anthropologischen Analyse offensichtlich viel niher
als die in der Einleitung von van Binsbergen erlduterten
philosophischen Aspekte.

Einschriankend dazu wire an den Band insgesamt die
Frage zu stellen, ob die Themen nicht besser mit dem
Titel “Ethnographie des Geldes” zu benennen wiren.
Gerade die Beitridge von Paul und Jennifer Alexander
iiber die Zahlungspraktiken fiir Lohne und Giiter in der
Holzmanufaktur in Indonesien, sowie von Janet Roitman
iiber den Verlust sozialer Kontrolle iiber Wohlstand in
Nord-Kamerun betreffen die Frage, wie Geld in lokale
Gesellschaften eingebettet wird. Die gemeinsame Grund-
these ist dabei die “Bindigung des Geldes” (“taming of
money”’, wie es Daniel Miller 1995 formulierte), bezie-
hungsweise die Unmdoglichkeit, den Fluss von Kapital
zu kontrollieren. Genau damit ist auch das Thema des
kurzen Beitrags von Appadurai selbst benannt, der mog-
licherweise als Verbindung zwischen den weitreichenden
Thesen der Einleitung zu sehen ist, und dem gemeinsa-
men, an einer “Soziologie des Geldes” (Zelitzer, 1994)
orientierten Thema vieler Beitrige. Obwohl diese Beitri-
ge sich durchweg auf Georg Simmels “Philosophie des
Geldes” beziehen, wird die Frage, ob Geld nun als Ware
anzusehen sei, ganz unterschiedlich beantwortet. Auch
die Definitionen van Binsbergens 16sen dieses Problem
nicht, beziehungsweise sie werden in den Beitrdgen nicht
aufgegriffen.

Anthropos 102.2007

IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:29. ©
Inhalts Im

301

Warenform und die Frage der Einbettung von Waren
und der Zuweisung von spezifischen Kontexten (um ih-
nen so die als gefihrlich empfundene Unbestimmtheit zu
nehmen) wird deutlicher in den Beitrdgen Rijk van Dijks
iiber den Umgang mit Geschenken bei Pfingstkirchen in
Ghana und Roy Dilleys iiber kunsthandwerkliche Pro-
duktion in Senegal und deren Vermarktung fiir Touristen.
Beide Aufsitze bieten auf der Grundlage der jeweiligen
Fallstudien iiberzeugende Antworten auf die Frage, wie
Gesellschaften lokalspezifische Abgrenzungen zwischen
Waren und Gaben definieren. Solche Grenzen sind nicht
uniiberwindbar, und sie werden als Ergebnis von Aus-
handlungsprozessen immer wieder neu bestimmt.

Im letzten Beitrag des Bandes berichtet van Binsber-
gen von einer eigenen Fallstudie, in der es um das Ver-
hiltnis von Geldzahlungen und bestimmten Heilungsri-
tualen in Siidafrika geht. Zweifellos ist das als commod-
ification anzusehen; der Autor hebt jedoch hervor, dass
dies nicht thematisiert wird. Auf eine sehr spezifische
Weise findet zunehmende Warenformigkeit in der loka-
len Gesellschaft statt, ohne dass es einen expliziten Dis-
kurs dariiber gibt. Warenform ist, so konnte man diesen
letzten Beitrag auf die Thesen der Einleitung beziehen,
eben doch keine Selbstverstindlichkeit, sondern wird in
historischen und sozialen Prozessen immer wieder neu
definiert.

Warum spielt die Warenformigkeit, die commodifica-
tion, in der Ethnologie der letzten Jahrzehnte eine im-
mer groBer werdende Rolle? Dieses Buch gibt in vie-
len Beitrdgen (z.B. Leach, Weiss) eine iiberzeugende
Antwort darauf: Wiirde die Ethnologie weiterhin ohne
Widerspruch hinnehmen, dass die von ihr untersuchten
Gesellschaften ohne den Einfluss der Kiuflichkeit von
Giitern und die Ausbreitung monetérer Strukturen wiren,
wiiren Kritiken des Exotismus und der Konstruktion von
Alteritdt nicht von der Hand zu weisen. Alle Gesellschaf-
ten haben sich heute mit diesen Phinomenen auseinander
zu setzen. Am Ende der ethnographischen Beschreibung
steht im besten Fall die Erkenntnis, dass es iiberall spe-
zifische Losungen gibt fiir die Frage: Was ist kduflich?
Commodification ist keinesfalls ein selbstverstindlicher,
von einer immanenten Logik angetriebener Prozess, son-
dern stellt einen Bereich im Alltag intensiv reflektierter
Probleme dar.

Der Wert dieses Bandes liegt darin, dass eine Reihe
von weithin bekannten Autoren, die in den letzten Jahren
an verschiedenen Orten iiberzeugende Studien zum The-
ma vorgelegt haben, mit ihren zentralen Thesen versam-
melt sind und auf diese Weise einen guten Uberblick iiber
den gegenwirtigen Stand der Debatte geben. Auch wenn
einige der Beitrige lediglich Ausziige aus schon publi-
zierten Monographien darstellen, bietet sich hier dem in-
teressierten Leser ein reprisentativer Uberblick iiber den
aktuellen Stand der Debatte in der Ethnologie. Deshalb
ist es besonders schade, dass die Verkniipfung zwischen
Einleitung und den Texten so schwach ist.

Hans P. Hahn

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-300

