
300 Rezensionen

ferent history. Whatever the context, Thomas-Houston’s
ethnography furthers thoughtfully our understanding of a
number of conceptual issues in anthropology and related
fields. Ann Kingsolver

van Binsbergen, Wim M.J., and Peter L. Geschiere
(eds.): Commodification. Things, Agency, and Identities.
Münster: Lit Verlag, 2005. 400 pp. ISBN 3-8258-8804-5.
Price: € 34.90

Der vorliegende Sammelband umfasst die Beiträge zu
einer im Jahr 1999 in Amsterdam durchgeführten Kon-
ferenz. Er erhebt den Anspruch, die Themen eines der
am meisten zitierten anthropologischen Werke der letzten
zwanzig Jahre aufzugreifen. Es handelt sich dabei um das
im Jahr 1986 von Arjun Appadurai herausgegebene Werk
mit dem Titel “The Social Life of Things. Commodities
in a Cultural Perspective”, das als ein Meilenstein in der
jüngeren Beschäftigung mit materieller Kultur anzuse-
hen ist. Die zentrale These des klassischen Werkes von
Appadurai über die soziale Einbettung materieller Güter
hat sich jedenfalls als ein zentrales Paradigma genau-
so für neuere wirtschaftsethnologische Studien erwiesen
wie für die material culture studies, die etwa im gleichen
Zeitraum einen rasanten Boom erlebten.

In seinem einleitenden Beitrag formuliert van Bins-
bergen den Anspruch, dass der hier zu besprechende
Sammelband eine kritische Fortführung dieser These
präsentiere. Schon aus diesem Grund sollen hier einige
Argumente aus der Einleitung wiedergegeben werden.
Gegen Ende des über vierzig Seiten langen Textes legt
van Binsbergen eine Definition des Begriffs commodity
vor, mit der er weit über das hinausgeht, was Appadurai
selbst in dem erwähnten, mittlerweile klassischen Werk
dazu ausgesagt hat. Demnach ist die Idee der Ware (die-
ser Begriff soll hier als Vereinfachung gebraucht werden,
auch wenn er das englische commodity nur mangelhaft
und partiell wiedergibt) untrennbar mit dem Konzept
von einem Ding oder Gegenstand verbunden. Ohne eine
Theorie der Dinge vorzulegen, betont van Binsbergen die
Parallelen zwischen dem Ding als einem Objekt (von lat.
obiectum, von obicere, nach vorne werfen), dem “vor
eine Person Geworfenen”, auch Gegenständlichen, das
von dem Individuum abgetrennt ist, und der Ware. Die
tiefere Einsicht in den Charakter eines Objektes als ei-
nes separaten Gegenstands unterscheidet diesen radikal
von allem anderen, das als Teil des sozialen Netzes an-
gesehen wird. Folgerichtig bekennt sich van Binsbergen
zu der These, dass Waren ähnlich wie Sprache, die ihm
zufolge ja aus mit Dingen gleichzusetzenden Worten be-
steht, grundlegende Bestandteile der menschlichen Ord-
nung der Umwelt darstellen. Commodities wären damit
so alt wie der Homo sapiens und ähnlich wie die Sprache
Ausdruck einer menschlichen Logik, die tendenziell in
allen Gesellschaften gültig ist.

Dem Autor ist ohne Vorbehalt zuzustimmen, wenn
der auch die Tätigkeit der Ethnologen als commodifi-
cation interpretiert. Ethnologen dokumentieren fremde
Kulturen, sie verdinglichen kulturelle Zusammenhänge
(“reifizieren”) und machen daraus Objekte. Zugleich ma-

chen sie sie dadurch konsumierbar. Allerdings sind diese
Thesen nicht neu, und auch der Zusammenhang zwi-
schen Kultur, ihrer Konsumierbarkeit und der Tätigkeit
des Ethnographierens wurde andernorts schon mehrfach
hervorgehoben.

Problematischer ist van Binsbergens kritische Ab-
rechnung mit der europäischen Philosophiegeschichte.
Seine Vermutung, Denker wie Descartes (res cogita, res
extensa) hätten den Warencharakter deshalb nicht für ihre
Theoriebildung genutzt, weil sie in einer von Waren ge-
sättigten Welt lebten, steht auf unsicherem Fundament.
Offensichtlich sind van Binsbergen die Thesen Georg
Elwerts nicht bekannt, der ja eine ganz andere Differen-
zierung im Hinblick auf die Reichweite der Warenform
vorgenommen hat. Nach Elwert wären es viele Gesell-
schaften in Afrika, in denen der Warencharakter eine
größere Rolle spielt als etwa in den westlichen Ländern,
in denen es alte und sehr deutlich markierte Unterschei-
dungen zwischen Waren und nicht verkäuflichen Gütern
gibt. Elwert zieht die Korruption als Beispiel dafür heran.
Dem Beitrag von Kopytoff in dem klassischen Werk von
Appadurai ist außerdem das Beispiel des menschlichen
Körpers als umstrittener Ware zu entnehmen. Menschen
waren in vielen Gesellschaften als Ware käuflich. Die zur
Zeit wieder einmal heftig umstrittene “De-Commodifika-
tion” dieses Bereichs von Gütern ist ein deutlicher Hin-
weis darauf, dass die vereinfachende Vorannahme van
Binsbergens über die Sättigung der westlichen Welt mit
Waren zu hinterfragen ist. Ganz ähnlich lautet übrigens
das zentrale Argument des zentralen Beitrags von James
Leach in dem Sammelband. Leach schildert die Verflech-
tungen von Zahlungstransfers (“Bezahlung”) und Ver-
wandtschaft in Papua Neuguinea. Ist es sinnvoll, eine
Gesellschaft, in der Mütter von ihren Kindern Geld als
Entschädigung für die bei der Geburt erlittenen Schmer-
zen erhalten, und in der Preise für menschliche Organe
intensiv diskutiert werden, zu beschreiben als “weniger
von Waren gesättigt”? Nein, Leach hebt auf der Grund-
lage seines Fallbeispiels hervor, wie anders die Grenzen
zwischen Waren und Gaben in dieser Gesellschaft ver-
laufen.

Noch eine weitere These Kopytoffs übergeht vn Bins-
bergen, der im Übrigen Appadurais Band immer wieder
zitiert, niemals aber den darin enthaltenen Aufsatz von
Kopytoff erwähnt. Kopytoffs zentrale These betrifft die
Flüchtigkeit des Warencharakters. Dinge können Waren
sein, aber kurze Zeit später diese Eigenschaft wieder ver-
lieren. Flüchtigkeit und Reversibilität der Eigenschaft,
eine Ware zu sein, verweisen nach Kopytoff auf die Not-
wendigkeit, Waren im gesellschaftlichen Kontext zu un-
tersuchen. Diese These ist umstritten und beispielsweise
vollkommen inakzeptabel für Ökonomen, für die “Ware”
eine inhärente Eigenschaft jeden Gegenstands ist, für den
es einen Markt gibt. Unklar bleibt, warum van Binsber-
gen diese These nicht aufgreift, sondern sich mittelbar
an konventionellen ökonomischen Konzepten orientiert,
indem er unterstellt, Warencharakter sei eine der Eigen-
schaften des Dings an sich und deshalb in die Natur des
Menschen eingeschrieben. Zwar ist in seinen Ausführun-
gen der Hinweis darauf zu finden, dass Wirtschaftsethno-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-300 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-300


Rezensionen 301

logen sich im Hinblick auf die Relevanz der Warenform
im Widerspruch zur Ökonomie befänden. Diese Debat-
te, die hier nur mit den Begriffen Substantivisten und
Formalisten benannt sein soll, hält er jedoch für abge-
schlossen.

Im Widerspruch zu dieser Aussage in der Einleitung
sind es die spannenden Grenzen zwischen Gaben und
Waren, deren Untersuchung unter anderem von Appa-
durais Werk angestoßen wurde und durch Bücher wie
das von James Carrier (Gifts and Commodities. London
1995) in der Gegenwart von höchster Bedeutung blei-
ben. Ohne die Gründe für solche Auslassungen zu ken-
nen, muss festgestellt werden, dass die Einleitung zwar
neue und provokative Gedanken bringt, aber leider viele
Aspekte der gegenwärtigen Auseinandersetzungen über-
geht.

Diese Debatten, die van Binsbergen mit seiner Ein-
leitung zu überwinden glaubt, spielen in einigen heraus-
ragenden Beiträgen, wie etwa denen von Jean Coma-
roff und John Comaroff, sowie dem von Brad Weiß eine
zentrale Rolle. In diesen Texten geht es nicht darum,
ob Warenform als Teil einer allgemeinen Dingtheorie
zu denken wäre, sondern um sehr konkrete historische
Prozesse, in denen in gesellschaftlichen Konflikten Aus-
handlungsprozesse darüber stattfinden, was eine Ware ist
und was nicht. Diese Aufsätze, in denen über das prekäre
Verhältnis zwischen Viehbesitz und Geldbesitz berichtet
wird, oder über die Eigenschaften verschiedener, parallel
nebeneinander existierender Währungen bei den Haya
in Nordwest-Tansania, sind ohne weiteres als Fallstudi-
en zu dem erwähnten Text von Kopytoff zu lesen. Die
empirische Ebene, von der aus die Frage danach, was
Geld sei, differenzierter zu beantworten sein wird, ist
der anthropologischen Analyse offensichtlich viel näher
als die in der Einleitung von van Binsbergen erläuterten
philosophischen Aspekte.

Einschränkend dazu wäre an den Band insgesamt die
Frage zu stellen, ob die Themen nicht besser mit dem
Titel “Ethnographie des Geldes” zu benennen wären.
Gerade die Beiträge von Paul und Jennifer Alexander
über die Zahlungspraktiken für Löhne und Güter in der
Holzmanufaktur in Indonesien, sowie von Janet Roitman
über den Verlust sozialer Kontrolle über Wohlstand in
Nord-Kamerun betreffen die Frage, wie Geld in lokale
Gesellschaften eingebettet wird. Die gemeinsame Grund-
these ist dabei die “Bändigung des Geldes” (“taming of
money”, wie es Daniel Miller 1995 formulierte), bezie-
hungsweise die Unmöglichkeit, den Fluss von Kapital
zu kontrollieren. Genau damit ist auch das Thema des
kurzen Beitrags von Appadurai selbst benannt, der mög-
licherweise als Verbindung zwischen den weitreichenden
Thesen der Einleitung zu sehen ist, und dem gemeinsa-
men, an einer “Soziologie des Geldes” (Zelitzer, 1994)
orientierten Thema vieler Beiträge. Obwohl diese Beiträ-
ge sich durchweg auf Georg Simmels “Philosophie des
Geldes” beziehen, wird die Frage, ob Geld nun als Ware
anzusehen sei, ganz unterschiedlich beantwortet. Auch
die Definitionen van Binsbergens lösen dieses Problem
nicht, beziehungsweise sie werden in den Beiträgen nicht
aufgegriffen.

Warenform und die Frage der Einbettung von Waren
und der Zuweisung von spezifischen Kontexten (um ih-
nen so die als gefährlich empfundene Unbestimmtheit zu
nehmen) wird deutlicher in den Beiträgen Rijk van Dijks
über den Umgang mit Geschenken bei Pfingstkirchen in
Ghana und Roy Dilleys über kunsthandwerkliche Pro-
duktion in Senegal und deren Vermarktung für Touristen.
Beide Aufsätze bieten auf der Grundlage der jeweiligen
Fallstudien überzeugende Antworten auf die Frage, wie
Gesellschaften lokalspezifische Abgrenzungen zwischen
Waren und Gaben definieren. Solche Grenzen sind nicht
unüberwindbar, und sie werden als Ergebnis von Aus-
handlungsprozessen immer wieder neu bestimmt.

Im letzten Beitrag des Bandes berichtet van Binsber-
gen von einer eigenen Fallstudie, in der es um das Ver-
hältnis von Geldzahlungen und bestimmten Heilungsri-
tualen in Südafrika geht. Zweifellos ist das als commod-
ification anzusehen; der Autor hebt jedoch hervor, dass
dies nicht thematisiert wird. Auf eine sehr spezifische
Weise findet zunehmende Warenförmigkeit in der loka-
len Gesellschaft statt, ohne dass es einen expliziten Dis-
kurs darüber gibt. Warenform ist, so könnte man diesen
letzten Beitrag auf die Thesen der Einleitung beziehen,
eben doch keine Selbstverständlichkeit, sondern wird in
historischen und sozialen Prozessen immer wieder neu
definiert.

Warum spielt die Warenförmigkeit, die commodifica-
tion, in der Ethnologie der letzten Jahrzehnte eine im-
mer größer werdende Rolle? Dieses Buch gibt in vie-
len Beiträgen (z. B. Leach, Weiss) eine überzeugende
Antwort darauf: Würde die Ethnologie weiterhin ohne
Widerspruch hinnehmen, dass die von ihr untersuchten
Gesellschaften ohne den Einfluss der Käuflichkeit von
Gütern und die Ausbreitung monetärer Strukturen wären,
wären Kritiken des Exotismus und der Konstruktion von
Alterität nicht von der Hand zu weisen. Alle Gesellschaf-
ten haben sich heute mit diesen Phänomenen auseinander
zu setzen. Am Ende der ethnographischen Beschreibung
steht im besten Fall die Erkenntnis, dass es überall spe-
zifische Lösungen gibt für die Frage: Was ist käuflich?
Commodification ist keinesfalls ein selbstverständlicher,
von einer immanenten Logik angetriebener Prozess, son-
dern stellt einen Bereich im Alltag intensiv reflektierter
Probleme dar.

Der Wert dieses Bandes liegt darin, dass eine Reihe
von weithin bekannten Autoren, die in den letzten Jahren
an verschiedenen Orten überzeugende Studien zum The-
ma vorgelegt haben, mit ihren zentralen Thesen versam-
melt sind und auf diese Weise einen guten Überblick über
den gegenwärtigen Stand der Debatte geben. Auch wenn
einige der Beiträge lediglich Auszüge aus schon publi-
zierten Monographien darstellen, bietet sich hier dem in-
teressierten Leser ein repräsentativer Überblick über den
aktuellen Stand der Debatte in der Ethnologie. Deshalb
ist es besonders schade, dass die Verknüpfung zwischen
Einleitung und den Texten so schwach ist.

Hans P. Hahn

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-300 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-300

