Gerhard Neumann

Richard Wagners Liebestheorie
und ihr Reflex in Thomas Manns
»Zauberberg«-Roman

Heinrich, du bist erlost.!

Es war Theodor W. Adorno, der Richard Wagner »den berithmtesten
erotischen Kiinstler der burgerlichen Welt« genannt hat.> Méchte man
sich dieses Apercu zu eigen machen, so wird man sich in erster Linie an
den Dichter Richard Wagner halten — und erst in zweiter Linie an den
Musiker. Wagner selbst hat es genau so gesehen: genau in solcher Ge-
wichtung. Anlafilich des »Fliegenden Hollanders« schreibt er iiber den
Beginn der Arbeit an diesem Werk: »Ich war von nun an in bezug auf
alle meine dramatischen Arbeiten zunachst Dichter, und erst in der voll-
standigen Ausfithrung des Gedichtes ward ich wieder Musiker.<* Und in
seinen minutidsen Anweisungen fur die Auffithrung des »Tannhduser«
von 1853 insistiert Wagner vorsorglich, die Dichtung miisse »in threm
ganzen Umfange« den Darstellern bekannt gemacht werden (vgl. II,
111), und zwar: bevor diese mit der Musik in Bertihrung kdmen.

Das Augenmerk der vorliegenden Abhandlung richtet sich also zu-
néchst und vor allem auf den Dichter, den Dramatiker Richard Wagner:
als einen Darsteller von erotischen Leidenschaften; als einen Kenner der
abendlindischen Liebes-Theorien. Nimmt man Wagners Dichtungen als

L Der Text des »Tannhéuser« wird wiedergeben nach der sorgfiltig erstellten Ausgabe des
Reclam Verlags: Richard Wagner, Tannhéiuser und der Sangerkrieg auf Wartburg. Textbuch
der letzten Fassung mit Varianten der Partitur und der vorausgehenden Fassungen. Hg. von
Egon Voss. Stuttgart 2001. Zitatnachweise kinftig im laufenden Text nach dieser Ausgabe mit
der Chiffre »R« und Seitenzahl, hier R 56.

2 Theodor W. Adorno, Versuch tiber Wagner. Miinchen 1964, S. 139.

3 Wagners Werke werden zitiert nach Richard Wagner, Dichtungen und Schriften. Jubi-
ldumsausgabe in zehn Binden. Hg. von Dieter Borchmeyer. Frankfurt a.M. 1983. Zitatnach-
weise kiinftig im laufenden Text nach dieser Ausgabe mit rémischer Band- und arabischer
Seitenzahl, hier VI, 295: Eine Mitteilung an meine Freunde (1851).

Richard Wagners Liebestheorie 255

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ganze in den Blick, so gewahrt man, daf§ so gut wie alle Werke Wag-
ners Aspekte und Probleme erotischer wie sexueller Art thematisieren.*
Wagner-Werke sind Experimente auf die Funktion der Licbe in der Ge-
sellschaft, sei es in der Moderne, sei es im Vergleich und in Auseinan-
dersetzung mit den Liebesdiskursen der Vergangenheit. Es ist férmlich
eine Chronik der Emotionen in der Kultur, die da von Wagner gegeben
wird. Und es sind, im »Lohengrin« wohl am deutlichsten, aber doch ubi-
quitdr, vor allem Liebesproben, denen die Protagonisten ausgesetzt wer-
den.’ Und so stehen Wagners Liebesgeschichten beinahe durchgingig
im doppelten Zeichen von Begehren und Gesetz, von Liebe und Gewalt,
von Eros und Krieg. Man denke an den Beginn von Wagners Schaffen,
mit den »Feen«, und dem »Liebesverbot«; und man denke noch an seine
letzten Werke, »Tristan und Isolde« oder »Parsifal«.

Mitten in dieser Reithe von Wagnerschen Produktionen ist der » Tann-
héuser« anzusiedeln. In der dort erzahlten Geschichte sind alle Aspekte
des Themas zusammengefiihrt: eine Liebeprobe im Feld von Eros und
Gewalt, den Kiinstlern, den Sangern im Wettstreit zugemutet; ein vom
Souverdn angezetteltes Experiment auf die Funktion der Liebe in der
Kultur.

Sucht man sich dem Text des »Tannhiuser« (erst einmal unabhéngig
von der Musik) zu nihern, so stof3t man auf drei kardinale Lesarten des
Werks: Man kann es erstens als Allegorie des heidnischen, des antiken
Liebes-Systems in Konfrontation mit dem dieses in der Geschichte abl-
senden christlichen lesen; man kann also versuchen, Venus gegen Maria
auszuspielen — oder umgekehrt. Man kann aber zweitens das >Dramac
»Tannhduser« als psychologisch-realistischen Liebes-Roman auffassen,
der in performativer Verdichtung das uralte Thema des zwischen Eros
und Sexus hin- und hergerissenen Menschen vorzeigt. Und man kann
den Text drittens als Trdger eines dsthetischen Diskurses verstehen; als
die Erhebung der Frage nach dem modernen Menschen; nach der mo-

4 Vgl. Yvonne Nilges, Richard Wagners Shakespeare. Wiirzburg 2007.
5 Vgl. meinen demnichst erscheinenden Aufsatz: Liebesprobe. Richard Wagners »Lohen-
gring, ein Spitromantisches Liebesmodell?. Wiirzburg.

256 Gerhard Neumann

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dernen Kunst zugleich, mit deren Hilfe die Probleme der >zeitgendssi-
schen< Liebe und ihrer spezifischen Sinnlichkeit darstellbar sind; und
zwar, an einem historischen Beispiel entwickelt, ndmlich dem von der
Troubadourlyrik hergeleiteten Minnesang des Mittelalters.

Zum ersten Lesemodell, das ich das allegorische nennen mdochte, ist
folgendes zu sagen: Der Anfang des Stiicks, speziell in der Pariser Fas-
sung, bietet ein weitschweifiges Szenario der heidnischen Liebesmytholo-
gie. Wagner bemiiht, nach altem Dramatikerbrauch, das konventionelle,
hier einschldgige, mythologische Personal und Argumentenrepertoire.
Vorgefiihrt, das heifit aber hier vor allem: beschrichen werden (in der
Regieanweisung, als einem Stiick selbstandiger weitldufiger Prosa) eine
Reihe von Modellen traditioneller erotischer Kommunikation, die hier
gleichsam emblematisch inszeniert werden, wie Leda mit dem Schwan
oder der Zug der Satyrn und Bacchantinnen, durchweg aus médnnlichem
Blickwinkel. Das Dilemma, das hier zur Diskussion steht, formt sich zur
Frage, ob Eros als Promiskuitit zu verstehen ist oder auf Paarbildung
setzt; ob also zuletzt die Bacchantinnen oder die Grazien in diesem Streit
die Oberhand behalten (vgl. R 8).

Die zweite Lesart des »Tannhduser«Iextes ist dann die realistisch-
psychologische. Sie geht davon aus, dafl der Handelnde und Sich-Be-
handelnde in Konflikt mit anderen Figuren steht. Diese Lesart zeigt den
Protagonisten als den Mann zwischen zwei Frauen, der die bisherige
Geliebte, namlich Venus, loswerden mochte, um die andere Geliebte,
namlich die keusche Elisabeth, - in einer anderen Form der Liebe - fir
sich und zu seinem Heil zu gewinnen. Da erscheinen denn auch, nach
dem Modell der Ovidischen remedia amoris, die Argumente, die der er-
sten Geliebten den Abschied schmackhaft machen sollen: »Begliickt fiir
immer, wer bei dir geweiltl« (R 12) — »Dein tibergrofier Reiz ists, den ich
meide.« (R 13) Da sind, als nichstes, die Wutausbriiche der Verlasse-
nen; und da sind, sodann, ithre neuerlich unternommenen Verfithrungs-
versuche; thre Prognose, der sie Verlassende werde um Liebe winselnd
zu ihr zuriickkehren, zuletzt. Und da ist — ganz am Ende - Tannhiu-
sers Abschieds-Argument. »Mein Sehnen drangt zum Kampfe« (R 17),
schmettert er; zum Kampfe namlich um eine neue Poetologie und zum
Kampf um >Marias, in der zur Gottesmutter mutierten Gestalt der Elisa-
beth — »Mein Fried’, mein Heil ruht in Marial« (R 17)

Richard Wagners Liebestheorie 257

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die dritte Lesart des Tannhduser-Dramas ist schliefilich die poetolo-
gische. Diese lautet: Es gibt eine basale Ebene im Text, auf der eine
Kiinstler-Geschichte als Liebes-Geschichte erzahlt wird. Und es gibt eine
Meta-Ebene, auf der ein Kunst-Diskurs sich etabliert. Auf dieser zweiten
Ebene wird die Grundfrage von Tannhdusers Liebes-Interesse erortert:
Welches ist die Form einer neuen Kunst, mit der man das Wesen der
smodernen Liebe< auszudriicken vermochte. Der Ort, wo dieser Kunst-
Diskurs kulminiert und beinahe alles andere aufer ihm selbst verschwin-
den lafit, ist dann der zweite Akt, dessen dritte und vierte Szene; also die
Episode des Sangerwettstreits und seines Miindens in die poetologische
wie in die persénliche Katastrophe.

Mit seiner Frage nach der Funktion der Liebe in der Kultur und der
damit verbundenen, nach einer >modernen« Liebesauffassung und den
ebenso modernen< Mitteln, um sie darzustellen, die Wagner dem Land-
grafen von Thiringen in den Mund legt, steht er dabei in einer langen
und ehrwiirdigen Tradition.

Wagner argumentiert also in seinem » Tannhéuser« — dartiber kann gar
kein Zweifel bestehen — vor dem weiten und umfassenden Hintergrund
der abendldndischen Liebestheorien.® Es sind im Grunde drei Auffassun-
gen der Liebe, die seit der Antike virulent geblieben sind und bis ins 19.,
ja bis ins 20. Jahrhundert hinein die Argumentation speisen — und die in
den verschiedensten Uberschneidungen Geltung beanspruchen. Zum ei-
nen: Liebe zeigt sich als ein Mysterium, als jenes Ritsel oder "Wunder« -
Wagners Lieblingswort —, als welches das Leben selbst sich erweist. Eine
Auffassung, so entwickelt in Platons »Symposion«, dem Urtext aller Ero-
tologie (ca. 380 v. Chr.),” namentlich gestaltet in der Figur des Sokrates
und seiner Gewihrsinstanz: Diotima, einerseits; im Kreis seiner ihre je
eigene Liebestheorie zur Rede bringenden Bewunderer andererseits. Die

6 Zu dieser Frage der verschiedenen geltenden Liebestheorien vgl. Gerhard Neumann,
Lektiiren der Liebe. In: Uber die Liebe. Ein Symposion. Hg. von Heinrich Meier und Ger-
hard Neumann. Munchen/Zirich 2001, S. 9-79.

7 Platon, Siamtliche Werke. 6 Bde. In der Ubersetzung von Friedrich Schleiermacher. Hg.
von Walter F. Otto, Ernesto Grassi und Gert Plambock. Hamburg 1957, hier Bd. 2, S. 203-
257.

258 Gerhard Neumann

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zweite Auffassung von Liebe, die sich aus der Antike herschreibt und
von Wagner beansprucht wird, zeigt dieses Geftihl als Treibkraft der
Natur, als Ordnung des Lebens, die anderen Kriften, wie zum Beispiel
derjenigen der Aggression, das Gleichgewicht halt. Dies wire die Auffas-
sung des Naturwissenschaftlers und Dichters Lukrez (ca. 99-55 v. Chr.)
in seinem Lehrgedicht »De rerum natura«,® an dessen Anfang die alle-
gorischen Figuren der Liebe und des Krieges, Venus und Mars, als wi-
derstreitende Krifte in der Lebensdynamik, einander die Vorherrschaft
streitig machen. Ein drittes Liebeskonzept, das Nachhaltigkeit beweist,
gewihrt das Liebes-Geschehen im zivilisatorischen Prozef3 der Aus-
handlung (negotiations) von Lebensbedingungen und Geschlechterrollen,
als Etablierung eines Codes kulturellen Wissens und Verhaltens, den
es als soziale Strategie, ja den es als Kunst, nicht nur als schematische
Technik, zu erlernen gilt - als Form der >Lebenskunst« sozusagen, wie es
die Moralisten des 17. Jahrhunderts, die >Menschenpriifer¢, formulieren
wiirden. Dieses dritte Konzept ist die Auffassung des Poeten, des Kultur-
theoretikers und Kulturdiagnostikers Ovid (43 v. Chr.-18 n. Chr.), wie
er sie in den drei Teilen seiner »Ars amatoria« vertritt.” Es handelt sich
also, aufs Ganze gesehen, um drei miteinander konkurrierende Auffas-
sungen der Liebe, die auf komplizierte Weise in die >Theorie der Liebec
des 19. und 20. Jahrhunderts eingegangen sind. Als ihr gemeinsamer
Regler, iiber die Epochen hinweg, erweist sich die strategische Alterna-
tive des >Liebens in der Kultur« Sexualitit ausleben oder Sexualitit — in
der Terminologie Sigmund Freuds - >sublimieren.

So auch in Wagners Textbuch des »Tannhduser«. Da ist das Schlissel-
wort des >Wunders¢, des Ritsels und des Geheimnisses, als der Venus-
Liebe wie der Liebe zu Elisabeth, welches das ganze Drama durchweht.
Da ist die Konstellation von Krieg und Liebe: Denn die Sanger kommen
gerade von den Schlachtfeldern auf die Wartburg zuriick, um auch hier
an einem Streit, dem kunstlerischen Wettstreit namlich, teilzunehmen;
dem »Singerkrieg« also: »Wenn unser Schwert in blutig ernsten Kamp-

8 Titus Lucretius Carus, De rerum natura. Welt aus Atomen. Lateinisch und deutsch.
Ubers. und hg. von Karl Biichner. Stuttgart 1994, S. 9 (I,1-25).

9 P. Ovidius Naso, Ars amatoria. Liebeskunst. Lateinisch und deutsch. Ubers. und hg.
von Michael von Albrecht. Stuttgart 1992; Ders., Les remedes a 'amour. Les produits de
beauté pour le visage de la femme. Ubers. und hg, von Henri Bornecque. Paris 1930. In dem
leider nur als Fragment erhaltenen dritten Band tiber die Schonheitsmittel entwickelt Ovid
eine eigene Kulturtheorie unter dem Stichwort culta placent.

Richard Wagners Liebestheorie 259

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fen / stritt fur des Deutschen Reiches Majestit« (R 32), sagt der Land-
graf. Und an anderer Stelle, in den »Programmatischen Erlduterungen
zu >*Tannhduser« von 1853 heifit es, die Sanger hitten »die Harfe in der
Hand, doch auch das Schwert zur Seite« (II, 148). Und da ist drittens die
Thematisierung der Liebe als realistisch-psychologische Lebenskunst,
als Verhaltensstrategie zwischen den Geschlechtern — der Strategien der
Verfithrung (ars amatoria) wie der Verabschiedung (remedia amoris) der Ge-
liebten gleichermafien.

Das Besondere am »Tannhduser« unter jenen Stiicken Wagners, in de-
nen es um Liebe geht, ist der Umstand, dafl hier eine Liebesgeschichte
als Kunstlergeschichte erzihlt wird; und daf sich, auf einer Meta-Ebene,
ein Spiel im Spiel entwickelt, in dem zum einen die Theorie der Liebe
thematisch wird; zum anderen aber die Erarbeitung einer Kunst in Frage
steht, die imstande ist, diese Liebe im Gedicht wie im Lied darzustellen.

v

Der Ort, an dem dieses Findungs-Spiel gespielt wird, ist die Sangerhalle
im zweiten Aufzug des Werkes, also genau genommen: der Konzertsaal.
Der Landgraf entfacht ein hermeneutisches Theater, indem er eine Preis-
aufgabe stellt und damit einen Sangerwettstreit, der eine Art poetologi-
scher Wettkampf ist, in Szene setzt. Dies geschicht nach dem Vorbild
des platonischen »Symposions«. Die Liebe zeigt sich als ein Mysterium,
dessen Wunder und Geheimnis die Philosophie, die hier in Gestalt der
Dichtung und des Gesanges erscheint, aufzudecken vermag. Elisabeth,
die »Furstin des Festes« (R 31), zeigt sich als die Huterin dieses Geheim-
nisses — gewissermaflen als zweite Diotima. Das Geheimnis der Liebe,
das Tannhduser zur Riickkehr aus dem Venusberg bewogen hat, soll
nun durch den Wettstreit der Minnesanger und ihrer verschiedenen Auf-
fassungen der Liebe geliftet werden. Der Landgraf fordert es deutlich
genug von den zuriickgekehrten Sangern:

deshalb stell’ ich die Frage jetzt an euch:
konnt ihr der Liehe Wesen mir ergriinden? (R 32)

Neben dem platonischen »Symposion« als Vorbild des >Séngerkrieges«ist
aber noch ein zweiter Pritext fir die Liebes-Kasuistik im »Tannhéuser«

260 Gerhard Neumann

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu berticksichtigen, dem Wagner das Kernmotiv seines Liebesdiskurses,
die Idee vom Brunnen der Liebe, verdankt: namlich der in der franzosi-
schen Literaturgeschichte legendire Dichterwettstreit am Musenhof von
Charles d’Orléans in Blois im 15. Jahrhundert.

Charles d’Orléans, der Vater Ludwigs XII., politisch wenig erfolg-
reich, aber ein beachtlicher literarischer Autor, verstand es, die Dichter
seiner Zeit — unter ihnen den grofien Francois Villon - an seinen Hof
in Blois an der Loire zu ziehen. In diesem literarischen Kreis entstand
ein Gedichtzyklus — es sind die 132 sogenannten Balladen —, in dem, in
einer lyrischen Folge, eine Lebensgeschichte als eine Liebesgeschichte
erzahlt wird, und zwar im Zeichen jenes héfischen Verstandnisses von
Minnelyrik, welche von einem der geliebten Dame vergeblich huldigen-
den Ritter unverdrossen und >ohne korperlichen Lohn« verfafit wird.
Diese Gedichtfolge, die eine Lebensfolge, gleichsam eine éducation sen-
timentale des spaten Mittelalters, inszeniert, wird nun aber von Charles
d’Orléans - dies ist seine Forderung an die beteiligten Dichter — ins Zei-
chen eines einzigen dominierenden Motivs gestellt: des »Durstes nach Le-
benswasser« namlich, in dessen Bild fur Charles der »Durst nach Liebe«
beschlossen ist, der ein Leben lang dauert, der ungestillt bleibt, und der
schlieBflich mit dem Verdursten des Liebenden erlischt.’” Rhetorisches
Mittel der Inszenierung dieses Liebes- als eines Lebensgeschehens ist
das Paradox — man konnte auch sagen: ein Oxymoron, als die pointier-
te Verbindung zweier einander ausschlielender Vorstellungen. Charles
d’Orléans’ Balladenzyklus wird ndamlich durch eine Verszeile bestimmt,
die in jedem der Gedichte leitmotivisch wiederkehrt: »Je meurs de soif
aupres de la fontaine«, heifit es da - »ich sterbe vor Durst direkt neben
dem Brunnen¢; und der Zyklus wird schliefllich zu einem Ende gefiihrt,
das von der Austrocknung des Brunnens als dem Tod der Liebe zeugt:
»Je n’ai plus soif, tairie est la fontaine« - >ich habe keinen Durst mehr,
der Brunnen ist versiegt«. Die betreffende Passage in der Ballade XXIII
lautet:

Je meurs de soif aupres de la fontaine;
Suffisante ay, et si suis convoiteux;
Une heure m’est plus d’une quarantaine;

10- Charles d’Orléans, Poésic. Hg. von Pierre Champion. Bd. 1: La retenue d’amours.
Ballades. Chansons. Complaintes et Caroles. Paris 1923.

Richard Wagners Liebestheorie 261

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Droit et parfait, je chemine boiteux

[.]

Le neutre suis, et si tiens les deulx pars."!

In einer kunstvollen Inszenierung wird also der Satz »Je meurs de soif
aupres de la fontaine« zur paradoxen Leitmaxime fiir die Lebens- und
Liebeskasuistik des ganzen Dichterkreises von Blois. Alle Teilnehmer an
diesem Wettbewerb — es diirften an die zw6lf Autoren gewesen sein —
schreiben Balladen, die mit dieser paradoxen Maxime beginnen und sie
in Variation und Durchfithrung zu einer lyrischen Pointe des Liebes- als
Lebensverstdndnisses zuspitzen. Dieses poetologische Szenario ist in Er-
innerung geblieben und wird von Wagner fiir die Liecbeskasuistik auf
der Wartburg wieder aufgenommen.

So wie Charles d’Orléans seiner Dichterrunde die Aufgabe stellt, eine
von thm formulierte Definition des Eros, als den Inbegriff der Trouba-
dour-Liebe, in ihre Gedichte einzubauen, so stellt auch der Landgraf
von Thiringen, allerdings ohne formulierte Text-Vorgabe, seine Sanger
auf die Probe. »Die Aufgab’ ist gestellt, kimpft um den Preis« (R 32),
fordert er sie auf.

Und die Sanger auf der Wartburg legen ihrer Definition der Liebe das
Motiv des Balladenzyklus aus dem Schlof} zu Blois zugrunde: Die Frau
erscheint ithnen als der Brunnen, aus dem der liebende Ritter die Stil-
lung seiner Leidenschaft trinkt. Jeder der vier Sdnger gibt seine eigene
Version dieses Motivs, seine eigene Fassung des Wesens der Liebe in der
Spannweite zwischen sexueller und spiritueller Erfiillung.

Es 1st also dieses Argument der Quelle, des Brunnens, und der mit
seinem Wasser zu 16schenden leidenschaftlichen Glut, das den Sanger-
wettstreit auf der Wartburg dominiert. Aber Wagner verbindet dieses
Argument noch mit einem zweiten, komplementiren; namlich dem des
Sterns, des Abendsterns, der im Zeichen der Venus, des Morgensterns,
der im Zeichen der Jungfrau Maria steht. Dieser Doppelstern, der doch
dasselbe Gestirn ist, verheifit, in gleicher Weise wie der weibliche >Brun-
nen¢, Ndhe oder Ferne der Frau; verspricht sexuelle oder spirituelle
Erfillung. Dabei ist das Motiv des Sterns in seiner Doppelbedeutung
hier besonders intrikat. Der Stern, der fir die Mitstreiter im Sangerkrieg
unerreichbare Ferne der Frau représentiert, wird fiir Tannhduser zum

11 Ebd., S. 192.

262 Gerhard Neumann

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeichen jenes »Einen, Namenlosen«, das beide Namen tragen kann, den
der Venus wie den der Elisabeth. In seinen »Programmatischen Erlaute-
rungen zu Tannhéuser« hat Wagner dies deutlich ausgesprochen:

Dies Eine, Namenlose, was jetzt einzig seiner [Tannhdusers] Empfindung ent-
sprechen kann, wird ihm dann plétzlich mit dem Namen »Elisabeth« genannt:
Vergangenheit und Zukunft stromt thm mit diesem Namen blitzesschnell wie
in einen Feuerstrom zusammen, der, wihrend er die Liebe Elisabeths zu thm
erfahrt, zum leuchtenden Stern eines neuen Lebens fiir thn zusammenfliefit.
[...] nur Eines gewahrt er noch, ein reizend holdes Weib, eine stifie Jungfrau,
die ihn liebt; und nur Eines erkennt er in dieser Liebe, nur Eines erkennt er
in ihrer Entgegnung, — brinstiges, allverzehrendes Lebensfeuer. — (II, 140)

Der Prozef§ der Oper ist nun ein Spiel mit der Codierung und Umco-
dierung dieses hellsten Sterns am Abendhimmel wie am Morgenhim-
mel; der Mutation vom heidnisch-erotischen Venus-Stern zum durch
Elisabeth reprisentierten christlich-spirituellen Morgenstern, der ein
Leitstern ist in seinem milden Glanz: also Eros gegen Caritas setzt, in
einem Allgefiihl verschmolzen. Dieses Spiel mit dem Bedeutungswechsel
dieser beiden miteinander verkniipften Metaphernfelder — Brunnen und
Stern — wird von Wagner kunstvoll entfaltet.

Als erster Sanger wird Wolfram von Eschenbach aufgerufen. Indem
er das Motiv des Dichterkreises von Blois aufgreift, steckt er gewis-
sermaflen den Rahmen ab, innerhalb dessen der Liebes-Diskurs sich
zu bewegen hat. Nachdem er die Sternenferne der Frau beschworen
hat - »Da blick’ ich auf zu enem nur der Sterne / der an dem Himmel,
der mich blendet, steht« (R 33) —, wendet er sich dem Wasser- und
Brunnen-Motiv zu:

Und sieh! Mir zeiget sich ein Wunderbronnen,
in den mein Geist voll hohen Staunens blickt:
aus thm er schopfet gnadenreiche Wonnen,
durch die mein Herz er namenlos erquickt.

Und nimmer mocht’ ich diesen Bronnen triben,
beriihren nicht den Quell mit frevlem Mut:

in Anbetung mécht’ ich mich opfernd tiben,
vergiefien froh mein letztes Herzensblut. —

Ihr Edlen mégt in diesen Worten lesen,

wie ich erkenn’ der Liebe remstes Wesen! (R 33)

Richard Wagners Liebestheorie 263

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfram besingt also die Unberthrbarkeit der Frau. Sie ist Objekt der
Anbetung; sie ist der ungetriibte Quell, sie ist der unerreichbar entriickte
Stern. Dies ist der Moment, in dem Tannhéuser Emspruch erhebt:

Auch ich darf mich so gliicklich nennen
zu schaun, was, Wolfram, du geschaut!
Wer sollte nicht den Bronnen kennen?

[...]

Doch ohne Sehnsucht heifl zu fithlen
ich seinem Quell nicht nahen kann:
des Durstes Brennen muf} ich kiihlen
getrost leg’ ich die Lippen an.

In vollen Ziigen trink’ ich Wonnen,
[...]

denn unversiegbar ist der Bronnen,
wie mein Verlangen nie erlischt.

So, daff mein Sehnen ewig brenne,
lab’ an dem Quell ich ewig mich:
und wisse, Wolfram, so erkenne

der Liebe wahrstes Wesen ich. (R 34)

Diesem Bekenntnis Tannhéusers zu bedingungslosem kérperlichen Ge-
nuf} folgt eisiges Schweigen im Publikum. Hierauf schligt das Pendel
wieder nach der anderen Seite aus, und zwar mit dem Lied, das Walther
von der Vogelweide anstimmt. Auch er argumentiert mit dem Motiv des
Brunnens:

Den Bronnen, den uns Wolfram nannte,
ihn schaut auch meines Geistes Licht;
doch, der in Durst fiir ihn entbrannte,
du, Heinrich, kennst ithn wahrlich nicht.
Laf} dir denn sagen, laf} dich lehren:
Der Bronnen ist die 7ugend wahr.

Du sollst in Inbrunst ihn verehren

Und opfern seinem holden Klar.

Legst du an seinen Quell die Lippen,
Zu kithlen frevle Leidenschaft

[...]

Wich’ ewig ihm die Wunderkraft! (R 34f.)

264 Gerhard Neumann

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und Walthers Fazit lautet:

Willst du Erquickung aus dem Bronnen haben,
mufit du dein Herz, nicht deinen Gaumen laben. (R 34)

Herz statt Gaumen: das Spirituelle statt des Sexuellen! Walther erhilt
»lauten Beifall«. Abermals widerspricht Tannhéuser, und zwar, indem er
auf das Wunder des Sterns verweist, und indem er versucht, das streng-
ste Tabu der Minnelyrik zu brechen, das Tabu der Versprachlichung des
erotischen Aktes:

O Walther, der du also sangest,

du hast die Liebe arg entstellt!

Wenn du in solchem Schmachten bangest,
versiegte wahrlich wohl die Welt.

Zu Gottes Preis in hoch erhabne Fernen,
blickt auf zum Himmel, blickt zu seinen Sternen!
Anbetung solchen Wundern zollt,

da ihr sie nicht begreifen sollt!

Doch, was sich der Bertihrung beuget,

euch Herz und Sinnen nahe liegt,

was sich, aus gleichem Stoff erzeuget,

in weicher Formung an euch schmiegt, -
dem ziemt Genufl in freud’gem Triebe,

und im Genuf} nur kenn’ ich Liebe! (R 35f)

Da springt, empért iiber den Tabubruch, der dritte Sanger auf, Biterolf,
und fordert Tannhduser zum Zweikampf: Es ist das Auskunftsmittel
der Ehre, das mittelalterliche Ritual — wieder belebt im Duell, als dem
Distinktions-Ritual im 19. Jahrhundert.'” Noch einmal beschwichtigt der
Souverdn: »Zuriick das Schwert! — Thr Singer, haltet Frieden!« (R 37)
Dem Liedvortrag Biterolfs folgt, wie die Regieanweisung sagt, »tobender
Beifall« der Zuhorer - und es erfolgt ein letztes Mal der kdmpferische
Austausch der Argumente. Denn nun ist es abermals Wolfram, der zu-

12 Vgl. Gerhard Neumann, Ritualisierte Kontingenz. Das paradoxe Argument des >Duells«
im >Feld der Ehrec von Gasanovas »Il duello« (1780) tiber Kleists »Zweikampf« (1811) bis zu
Arthur Schnitzlers Novelle »Casanovas Heimfahrt« (1918). In: Gerhart von Graevenitz/Odo
Marquardt/Matthias Christen (Hg.), Kontingenz. Miinchen 1998, S. 343-372. Zum Grund-
satzlichen vgl. Christoph Furbringer, Metamorphosen der Ehre — Duell und Ehrenrettung im
Jahrhundert des Burgers. In: Richard von Dillmen (Hg.), Armut, Liebe, Ehre. Studien zur
historischen Kulturforschung. Frankfurt a.M. 1988, S. 186-224; Ute Frevert, Ehrenménner —
Das Duell in der biirgerlichen Gesellschaft. Miinchen 1991.

Richard Wagners Liebestheorie 265

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nachst das Motiv der Sternenferne beschwort, um dann noch einmal auf

das Quelle-Motiv und den Brunnen zu sprechen zu kommen:
Dir, hohe Liebe, tone
begeistert mein Gesang

[...]

Du nahst als Gottgesandte,

ich folg’ aus holder Fern’, -

so fiithrst du in die Lande,

wo ewig strahlt dein Stern. (R 37)

Diesem Himmels-Stern der hohen Minne und der fernen Frau halt
Tannhduser, »in hochster Verziickunge«, wie es im Text heifdt, seinerseits
noch einmal den Venus-Stern der Sinnlichkeit entgegen und verbindet
sein Bild erneut mit dem des »Quells<:

Dir, Gottin der Liebe, soll mein Lied erténen!
Gesungen laut set jetzt dein Preis von mir!

Dein stifler Reiz ist Quelle alles Schonen,

und jedes holde Wunder stammt von dir.

Wer dich mit Glut in seinen Arm geschlossen,
was Liebe ist, kennt er, nur er allein: —
Armsel’ge, die ihr Liebe nie genossen,

Ziceht hin, zieht in den Berg der Venus ein. (R 38)

In der Regieanweisung heifit es: »Allgemeiner Aufbruch und Entsetzen«
(R 38). Der Dichterwettstreit, der ein heiteres Spiel mit der Liebe hitte
werden sollen, hat zur Katastrophe gefithrt; dem Scheitern des Protago-
nisten mit seinem Liebes- und Lebensmuster. Wagner selbst, in seiner
»Mitteilung an seine Freunde«, hat dies hellsichtig erkannt.

Mit diesem Werke schrieb ich mir mein Todesurteil: vor der modernen
Kunstwelt konnte ich nun nicht mehr auf Leben hoffen. Dies fiflte ich: aber
noch wufste ich es nicht mit voller Klarheit: — dies Wissen sollte ich mir erst
noch gewinnen. (VI 253f.)

Was Tannhauser hier geschieht, ist Wagner mit seiner Oper zugestofien.
Tannhiuser hat sein Liebeskonzept nicht durchsetzen kénnen. Und es
ist thm nicht gelungen, diesem Liebeskonzept eine addquate kiinstleri-
sche Form zu geben. Tannhéduser wird verfemt, er wird verbannt. Er
wird zum Auflenseiter. Er ist vogelfrei. Er ist vernichtet.

266 Gerhard Neumann

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

\

Was im ersten Akt in Szene gesetzt wird, namlich die versuchte Abgel-
tung der Venus-Erotik mit der marianischen Caritas, und was im zwei-
ten Akt, im Dichter-Wettstreit, dann durchgesetzt werden soll, ndmlich
ein neuer, auf sinnliche Erfahrung und Erfindung orientierter Begriff der
smodernen< Liebe und eine diesem angemessene >moderne« Praxis der
Kunst, das wird nun, im »schwierigen dritten Akt«, wie Wagner selbst
sich auflert (III, 122)," fir gescheitert erkldrt. Wagner bekennt: Nach
diesem »Todesurteil vor der modernen Kunstwelt« (VI, 253f.) kriecht
Tannhduser zu Kreuze. Das Umkippen der sexuellen Revolution in
die Erlosungsidee, das mit dieser Kapitulation in Szene gesetzt wird, ist
handlungslogisch nicht leicht zu rechtfertigen. Es ist im Grunde ein Er-
eignis der Verlegenheit, ja der Ratlosigkeit. Wagner selbst hat das nur
allzu deutlich gesehen: »Der erniichterte Venus-Ritter«, schreibt er tiber
Tannhiuser, ergreift, mit dem Argument der Bufle, »wahllos das Heil-
mittel, das die Welt thm zeigt«, also eben die Erlésungsidee —

nicht um die Wonne der Entsiindigung fir sih zu gewinnen, sondern als
Begnadigter den Engel zu versdhnen, der ihm die bitterste Trane des Lebens
geweint. So verlief§ er die Wartburg und reihte sich an den Zug der Pilger, die
um gleicher Stinde willen die Buffahrt nach Rom antraten. (II, 149)

Ein rein psychologisch-strategisches Motiv also; Opportunismus, wenn
man so will. Der Schritt vom zweiten zum dritten Akt ist mithin eine Art
Salto mortale in die Erlésungsidee. Im Zentrum dieser Wende steht aber
eine zweite das Drama leitende Vorstellung, die des Opfers. Die Pari-
ser Fassung des Tannhduser installiert diese schon in dem heidnischen
Venus-Tableau des Opern-Anfangs. Dort verschwindet das Opfer-Motiv
dann aber wieder und geht im Folgenden auf Elisabeth tiber. Es ist nun
die reine Frau, die durch ihr Selbstopfer den Mann erldst. Elisabeth:
»Was liegt an mir? Doch er, — sein Heill« (R 39)"

13 In seiner Abhandlung »Uber die Auffithrung des >Tannhéuser« von 1852.

14 Noch krasser im »Lohengrin«: »Nicht darfst du meiner bittern Reu’ entrinnen; / daf§
du mich ziichtigst liege ich vor dirl«, ruft Elsa ihrem Gatten zu. Richard Wagner, Lohengrin.
Textbuch mit Varianten der Partitur. Hg. von Egon Voss. Stuttgart 2001, S. 72. Vgl. hierzu
meinen demnichst erscheinenden Aufsatz: Liebesprobe (wie Anm. 5).

Richard Wagners Liebestheorie 267

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was sich hier einstellt, ist der Augenblick, in dem die Ratlosigkeit dar-
iiber ausbricht, wie »wahre Liebe« — es ist das Wort, das Wagner (und
mit thm Tannhiuser) verwendet — zu definieren sei und wie sie kiinstle-
risch ausgedriickt werden kann. In der »Mitteilung an meine Freunde«
von 1852 hat sich Wagner hiertiber Gedanken gemacht. Er spricht von
einer Sinnlichkeit als wahrer Liebe, als »allverzehrendem Lebensfeuers,
fur dessen Darstellung ihm die literarischen Mittel fehlen und die bereits
durch das zeitgendssische erotische Schrifttum zur Verfiigung stehenden
nicht taugen. Wagner schreibt:

Sinnlichkeit und Lebensgenufd stellten sich somit meinem Gefithle nur in
der Gestalt dessen dar, was unsere moderne Welt als Sinnlichkeit Lebensgenufy
bietet; und als Kunstler stellte sich dies mir als erreichbar wiederum nur in
der Richtung dar, die ich bereits als Ausbeutung unseres elenden 6ffentlichen
Kunstwesens kennengelernt hatte. (VI, 252)

Und er fiahrt fort: Da »wurde es meinem Gefiihle klar, daf} ich beim
wirklichen Eintritte in diese Richtung vor Ekel zu Grunde gehen mifi-
te.« (VI, 252) Gehe es ihm doch um eine Liebe, eine »wirkliche«, »aus
dem Boden der vollsten Sinnlichkeit entkeimten Liebe, — nur eine Liebe,
die sich auf dem ekelhaften Boden der modernen Sinnlichkeit eben nicht
befriedigen konnte [...].« (VI, 253) Das heifit aber fiir Wagner: Die vor-
gegebenen literarischen Muster erotischer Darstellung, von sogenannten
erotischen Schriftstellern praktiziert, versagen sich thm. Was bleibt, ist
ein Dilemma. Mich umfingen, schreibt Wagner, »wie mit einer heftigen
und briinstigen Umarmung die duflersten Gestalten meines Wesens, die
beide in emen Strom: hochstes Liebesverlangen, miindeten.« (VI, 253)
Gemeint sind die Gestalten von Venus und Elisabeth.*®

Das Dilemma Wagners im »Tannhduser« besteht darin, dafl er beide
Welten dieses Dramas als Erlésungsmodelle bestehen 14fit; dafl sie einan-
der stiitzen, ja erschaffen, und einander vernichten zugleich: die Welt der
Venus als Ort sexueller Erlosung und sexueller Freiheit auf der einen Seite;
die Welt der Elisabeth als Ort des Erlosungsereignisses in der Spiritualitit
andererseits. Vielleicht ist aber, aufs Ganze gesehen, diese Ambiguitit, die-

15 »Dies Eine, Namenlose, was jetzt einzig seiner Empfindung entsprechen kann, wird
ihm dann plétzlich mit dem Namen >Elisabeth« genannt: Vergangenheit und Zukunft strémt
ihm mit diesem Namen wie in einen Feuerstrom zusammen, der, wihrend er die Liebe Elisa-
beths zu ihm erfihrt, zum leuchtenden Stern eines neuen Lebens fiir ihn zusammenflieBt.« (II,
140)

268 Gerhard Neumann

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ses Dilemma, das Wagner als »Todesurteil< in der Kunstwelt apostrophiert,
die sogenannte Unfertigkeit seines »Tannhduser«, wie er einmal sagt, seine
eigentliche konzeptuelle Leistung im Hinblick auf eine moderne Theorie
der Licbe. Man kénnte von einer Erldsungs-Schaukel sprechen, die Wag-
ner in seiner Oper »Tannhduser« installiert — eine Schaukel zwischen den
Argumenten Sexualitit und Spiritualitit des Eros. Diesen Doppelwelten
sind zwei verschiedene kulturelle Raume zugeordnet: die zwiefach gefafi-
ten Rdume der Zuflucht wie der Ausflucht: Venusgrotte und Pilgerweg.
Die Ambivalenz dieser Konzept- wie Raumstruktur wird anhand der bei-
den Kernmotive »Brunnen« und »Stern« durchexerziert: als eine Doppel-
erlosung ohne Sakralitit. Es ist ein Modell, welches Liebe als ein Wunder
extremer Unwahrscheinlichkeit fafdt: oszillierend zwischen Sexualitat und
Spiritualitdt. Es war Niklas Luhmann, der einmal von der héchsten Un-
wahrscheinlichkeit gesprochen hat, daf§ der eine Liebende im System des
anderen vorkommt, als der der liebt.!® Von dieser Unwahrscheinlichkeit
scheint mir auch Wagners »Tannhduser« zu handeln.

\

Wenn Richard Wagner von Adorno der »berithmteste erotische Kiinst-
ler der biuirgerlichen Welt« genannt wird, so kommt wohl auch Thomas
Mann ein dhnlicher Ehrentitel zu. Zumindest sein »Zauberberg«Roman
bietet ganz ohne Zweifel eine der ausgefeiltesten Darstellungen einer
hoch komplexen Liebestheorie im 20. Jahrhundert. Thomas Mann, der
Wagner verehrte, hat auf eigenwillige (und versteckte) Weise Wagners
Liebestheorie aus dem »Tannhduser« — insbesondere unter dem Aspekt
des Séngerwettstreits — in den »Zauberberg« hineingespiegelt. Im Folgen-
den wird ein Umrif§ der Liebesproblematik im »Zauberberg« entworfen,
bevor auf das Problem des Reflexes der Wagnerschen Konzeption in
dieser Mannschen Liebesauffassung eingegangen werden kann."

16 Niklas Luhmann, Liebe als Passion. Zur Godierung von Intimitdt. Frankfurt a.M.
1982.

17" Grundziige von Manns Liebesauffassung im »Zauberberg« habe ich bereits in einem
Miinchener Vortrag im Wintersemester 2005/06 entwickelt. Vgl. Gerhard Neumann, >)Roman-
tic Love« und gescanntes Gehirn. Helen Fischres Anthropologie und die moderne Literatur.
In: Daniela Rippl/Verena Mayer (Hg.), Gender Feelings. Miinchen 2008, S. 175-191, insbes.
S. 180-191.

Richard Wagners Liebestheorie 269

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Manns »Zauberberg« entwickelt, auf wohl kaum tberbietba-
re Weise,'® das Paradigma, ja das Szenario einer Liebes#heorie im 20. Jahr-
hundert — im Gegensatz zur bisherigen Tradition, welche Romane vor-
wiegend als Liebesgeschichten hervorgebracht hat. Thomas Manns Roman
zielt darauf ab, eine Kulturdiagnose tiber die Verfassung der Liebe zu
stellen, eine » Theorie« zu inszenieren, anhand derer sich der humane Sta-
tus eben dieser Kultur ablesen lafit. Dabei operiert dieser experimentelle
Roman nicht mehr mit Zweier-, Dreier- oder Viererkonstellationen als
Strukturmustern des Erotischen und der erotischen Kommunikations-
Strategien, sondern mit dem Argument der Einsamkeit, also des Einzel-
nen und seines Imaginiren, der mit seiner Liebe allein ist — angesichts
des Todes, angesichts der transzendenzlosen Endlichkeit des Lebens. In
diesem Konzept des Eros, hinter dem sich Thanatos, der Tod, birgt, sind
fiir Thomas Mann vier Momente der modernen >Liebeskultur« erkenn-
bar. Erstens: Liebe ist eine Krankheit, die es zu heilen gilt. Sie ist, im
Sinne Freuds, nicht auf Gliick, sondern auf das Trauma der klassischen
»Urszene« gegriindet — als ein durch Angst, Schmerz, Wunde und Tod
bestimmtes Ereignis. Zweitens: Liebe ist, im Sinne Michel Foucaults, ein
Diskurs, kein Gefiihl und kein Trieb; sie ist eine Redeordnung;, gesteuert
durch Lizenz und Tabu, die allererst produziert, wovon sie spricht. Drit-
tens: In der Moderne, und auch dies ist eine Einsicht Michel Foucaults,
wird die Frage nach der Individualitit an die Liebe gerichtet, nicht mehr,
wie zuvor, an die Transzendenz und nicht mehr, wie bei Descartes, an
die Vernunft. Die neue Lebensformel lautet also: »Ich fiebe, also bin iche.
Viertens: Liebe ist an Gewalt gekoppelt, ja sie ist die Maske des Todes
und der Aggression. Liebe ist, in ihrer kulturellen Funktion, nur denk-
bar vor der Folie des Krieges: eines Weltkrieges, wie sich zeigen wird,
der die Welt verandert.

Im Bewufitsein dieser vier Argumente soll nun ein Blick auf die Liebes-
geschichte in Thomas Manns »Zauberberg«-Roman geworfen werden.
Sie ist einfach genug: Hans Castorp, ein unbedeutender junger Mensch
aus dem »Tiefland«, besucht seinen Vetter Joachim Ziemflen, der an
Tuberkulose erkrankt ist, in einer Lungenheilstitte im »Hochgebirges,
in Davos. Er bleibt, zundchst gegen seine Absicht, sicben Jahre in der

18- Vielleicht nur noch tibertroffen von Robert Musils »Mann ohne Eigenschaften«. Vgl.
hierzu Gerhard Neumann, Androgynie und Inzest - Robert Musils Theorie der Liebe. In:

270 Gerhard Neumann

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bergwelt — bis zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs. In einem Sturm-
angriff der Infanterie kommt er dem Leser zuletzt aus den Augen. Seine
Liebesgeschichte, wenn man es denn so nennen will, ist die seltsamste
der Welt. Er begegnet Madame Chauchat, er kufit sie ein einziges Mal -
ob er eine Liebesnacht mit ihr verbringt, bleibt mehr als offen. Trotzdem
besteht der Autor darauf, daf sein Roman von der Liebe handle, und
gar ausschliefllich von dieser: »Kann aus Tod und Kérperunzucht ein
Traum von Liebe erwachsen«, heifit es da. »Wird aus diesem Weltfest
des Todes einmal die Liebe steigen?«*® Aber was Thomas Mann schil-
dert, ist keine Liebesgeschichte im tiblichen Sinne, sondern vielmehr ein
Laborexperiment auf die Méglichkeit der Liebe in einer Welt der Fremd-
heit, Einsamkeit und Aggression. In der Lungenklinik, dem »Berghof,
werden drei Schauplitze dieses Laborgeschehens erkennbar: ein medi-
zinischer Schauplatz, auf dem Chirurgie und Psychoanalyse verhandelt
werden; ein erotischer, reprasentiert durch das karnevaleske Bacchanal
und die Allusion auf Wagners Venusberg im »Tannhiuser«; ein thea-
traler schliefilich: durch den Musiksalon vergegenwértigt, in dem Hans
Castorp seine Opern-Schallplatten auflegt. Insgesamt handelt es sich um
ein Experiment auf die >Liebe auf den ersten Blicks, also das rdtselhafte
Zustandekommen der initialen Aufmerksamkeit auf ein Liebesobjekt,
das als einzigartig erfahren wird. Thomas Mann setzt hier die seltsam-
ste Liebesbegegnung, die kurioseste erotische First-Contact-Situation in
Szene, die man sich denken kann: Madame Chauchat lafit beim Eintritt
in den Speisesaal eine Glastiir schmettern. Castorp, mit dem Riicken zu
ihr, weif’ sogleich und sagt es zu sich selbst: »Das galt mirl« Als er sie
spiter erblickt, gewahrt er ihre Ahnlichkeit mit seinem Schulkameraden
Pribislav Hippe, den er einstmals geliebt hat. So ist es, wie er erkennt,
gar keine Liebe auf den ersten Blick, sondern eine solche auf den zweiten,
ein ritselhaftes Ineinander von Imprévu und Déja-vu, von Unverhofftem

Androgynie und Inzest in der Literatur um 1900. Hg. von Hans Weichselbaum. Salzburg
2005, S. 151-180.

19 Thomas Mann, Der Zauberberg. Roman. Frankfurt a.M. 2000, S. 984: »Augenblicke
kamens, heifit es am Schluf} des Textes — und Thomas Mann spricht dabei seinen tber das
Schlachtfeld stolpernden Helden an: »[...] wo dir aus Tod und Koérperunzucht ahnungsvoll
und regierungsweise ein Traum von Liebe erwuchs. Wird aus diesem Weltfest des Todes,
auch aus der schlimmen Fieberbrunst, die rings den regnerischen Abendhimmel entziindet,
cinmal die Liebe steigen?« (Ebd.) Und der Autor fugt hinzu: »Abenteuer im Fleische und
Geist, die deine Einfachheit steigerten, lielen dich im Geist tGiberleben, was du im Fleische
wohl kaum tberleben sollst.« (Ebd.)

Richard Wagners Liebestheorie 271

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und ldngst Bekanntem; ein >Liebesgefiihlc der besonderen, der singulé-
ren, der »modernen« Art. Das homoerotische Kindheitserlebnis und das
heteroerotische Gegenwartserlebnis erweisen sich als unauflésbar inein-
ander verwunden. Man kénnte sagen, dafl der ganze Roman diese Dif-
fusion des gender feeling, diese Rollenmischung also, zum Grundereignis
moderner< Liebe zu machen sucht. Ist es eine Liebesgeschichte zwischen
Mann und Frau, Castorp und Chauchat, um die es hier geht? Oder eine
solche zwischen zwei Knaben, Castorp und Pfibislav? Oder handelt es
sich gar um eine solche zwischen zwei jungen Ménnern, Castorp und
Ziemflen? Oder geht es vollends und generaliter um das Spiel der Erotik
zwischen Leben und Tod — denn der Name »Hippe« ist ja eine Allusion
auf den Sensenmann; und in der spiritistischen Sitzung mit Dr. Krokow-
ski wird der tote Joachim als Liebesobjekt beschworen!

Mit einer solchen Umwidmung der Liebesgeschichte in ein Liebesex-
periment zeigt sich, daf} die Begegnung zwischen Chauchat und Castorp
und die Entwicklung ihrer Liebesbeziehung nicht mehr die erzdhlerische
Mitte des Romans ausmacht. Die Stelle der Liebesgeschichte, wie sie der
traditionelle Roman fordert, bleibt vielmehr leer, ereignislos gerdaumt.
Um diese leere Mitte aber werden Deutungs-Szenarien aufgebaut: ver-
schiedene diskursive Versuche, »Liebe« — im Sinne eines Gedichtes von
Ingeborg Bachmann - »zu erkliren«*” Das heiflt aber: Das ritselhafte
Ereignis der Liebe steht handlungslos in der Mitte; um dieses angeord-
net erscheinen dann, gewissermaflen im Labor herauspripariert, die
verschiedenen Hermeneutiken der Liebe, die die Jahrhundertwende zu
bieten hat. Worauf es Thomas Mann ankommit, ist gerade diese Reibung
zwischen dem resistenten Ritsel von >Liebe Fiihlen« einerseits und den
einander widersprechenden Deutungsversuchen dieses Ritsels anderer-
seits. Dabet sind es im Ganzen nicht weniger als vier solcher Hermeneu-
tiken, die aufgerufen werden — und gerade diese sind, wie man hinzufi-
gen kann, die historisch reprasentativen Deutungsansétze fir die Liebe
in der Kultur des 20. Jahrhunderts iiberhaupt.

Da ist als erstes die Konfiguration von Settembrini und Naphta, von
aufgekldrtem Humanismus hier und religiéser Barbarei dort, von Ca-
ritas also, die der diister-gewaltsamen Erotik gegeniibergestellt wird.

20 »Erklar mir, Liebe«. In: Ingeborg Bachmann, Gedichte. Erzahlungen. Horspiel. Essays.
Miinchen 1964, S. 41f.

272 Gerhard Neumann

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Da ist, als ein zweites Szenario, die Konstellation von Hofrat Behrens
und Dr. Krokowski, von Chirurg und Psychoanalytiker, von Physiolo-
gic und Seelenkunde. Hier, zwischen beiden, findet die folgenreichste
Diskussion des Themas »Erklar mir, Liebe« statt; ndmlich die Auseinan-
dersetzung um die Frage, ob es neben der seelen-kulturgeschichtlichen
auch eine physiologische Erklirung der Liebe geben kann. Krokowskis
vielbesuchte Vorlesungen tiber die Liebe vor den Patienten des Sana-
toriums stehen ganz im Zeichen der Freudschen Theorie. Ein drittes
Deutungs-Szenarion liefert der Karneval im Sanatorium, der, als eine se-
xuelle Orgie, als ein Ritual des vertige, gegen die mystische Versenkung
in eine Vision der erotischen Menschheitsgeschichte gestellt wird, wie
sie Gastorp erlebt, als er sich im Schneegest6ber (im berithmten Kapitel
»Schnee«) verirrt — eine Vision des phylogenetischen Erbes des Begeh-
rens zwischen Idylle und Barbarei. Der vierte und letzte Deutungsansatz
wird dann durch die Gegentiberstellung des Bacchanals, des Liebesban-
ketts, das Mijnheer Peeperkorn veranstaltet, und der spiritistischen Sit-
zung, die Dr. Krokowski abhalt, geliefert: das Gegeneinander-Ausspielen
des Geistes des platonischen Symposions und des christlichen Abend-
mahls (verkérpert in der Heilandsfigur Peeperkorns) gegen die psycho-
analytische »Gespenster«Beschworung, die in der spiritistischen Sitzung
des Seelenarztes und Analytikers Krokowski Gestalt annimmt.

Es sind die leitenden Aporien einer kulturellen Hermeneutik der Lie-
be, der Geschlechter-Differenz, die durch diese vier Szenarien vor Augen
gestellt werden. Was gezeigt werden soll, ist dieses: Es gibt zwar vier gro-
e Deutungsmuster dessen, was Liebe sein kann, die virulent sind; aber
sie greifen nicht mehr wirklich als Instrumente kultureller Analyse. So
ist es denn, gewissermafien handlungslogisch, nur konsequent, wenn im
Sanatorium nach dem erfolglosen Durchspielen dieser Modelle auf ver-
schiedenen Schauplitzen Ratlosigkeit ausbricht, der »grofie Stumpfsinng,
wie das entsprechende Kapitel heifit. Wahrend nun aber die iibrigen In-
sassen des Sanatoriums resignieren, unternimmt Castorp einen letzten
Versuch, >das Wesen der Liebe zu ergriinden<?! Er zicht sich allein in
den Musiksalon zuriick und inszeniert dort eine private Phantasmagorie

21 Zu dem Verhiltnis von Singerkrieg und Musiksalon vgl. Gerhard Neumann/Lothar
Kammel, Thomas Manns »Zauberberg«. Eine Kulturtheorie der Liebe. In: Giinter Schnitzler/
Edelgard Spaude (Hg.), Intermedialitat. Studien zur Wechselwirkung zwischen den Kiinsten.
Freiburg i.Br. 2004, S. 11-35, hier S. 31f.

Richard Wagners Liebestheorie 273

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Moglichkeiten der Liebe in der Kultur — nicht als ein Theater von
Bildmodellierungen, auch nicht von klinischen oder dsthetischen Institu-
tionen, sondern vielmehr auf einer Bithne von Klangproduktionen. Was
hier stattfindet, ist der Dialog mit einem elektrischen, analogen Medi-
um; nicht mit einem lebendigen Liebespartner gefithrt, sondern mit dem
»allermodernsten«®* Grammophonapparat und der in thm gespeicherten
Musik. Castorp spielt sich nachts - in génzlicher Einsamkeit - seine fiinf
Lieblingsplatten vor; man kénnte es die Inszenierung eines solitiren Or-
gasmus nennen. Er 6fInet sein kleines Theater, wie es im Text heifit, und
evoziert, vorwiegend in Arienform, fiinf begriindende Situationen des
europdischen Liebesdiskurses.

Die erste Platte lafit eine klassische Dreierkonstellation in ihrer Ver-
bindung mit dem Opfer-Thema zu Gehér kommen, die Konfiguration
von Aida, Radames und Amneris in Verdis Agypten-Oper »Aida«. Die
zweite Platte prasentiert Debussys Musikstiick »L'aprés-midi d'un fau-
ne«, als das narzifitische Sich-Verstromen und die sich selbst genieflen-
de Emnsamkeit des Eros — es ist die eigentliche Situation Hans Castorps
auf dem Zauberberg —; nicht ohne Anspiclung auf die legendire und
skandalése Choreographie Nijinskys zu dieser Musik.?® Auf der dritten
Platte findet sich eine Arie aus Bizets »Carmens, jener Oper, die, von
Nietzsche gegen Wagner ausgespielt, den Kampf der Geschlechter auf
Leben und Tod und die Rolle der femme fatale darin zum Thema hat. Die
vierte Platte gibt eine Arie aus Gounods »Faust«Oper wieder, die Arie
des Valentin, in der das Motiv der Kindsmorderin, der verfihrten und
verlassenen Unschuld, mit dem der Geschwisterliebe, des Bruders, der
das »Schwesterblut« schiitzt, verschrankt erscheint. Und die fiinfte Platte
schliefllich enthalt das Schubert-Lied vom Lindenbaum, das »bezaubern-
de Lied« der Liebe,* hinter dem doch, wie Castorp innewird, zuletzt der
Tod steht. Denn mit diesem Lied auf den Lippen verliert sich am Schlufl
des Romans Hans Castorp im Geschiitzfeuer eines Infanterieangriffs im
Ersten Weltkrieg.

Es ist ganz offensichtlich, dafl Thomas Manns »Zauberberg«Roman
ein Experiment auf die Treibkraft der Sexualitit in der Kultur zu erken-
nen gibt, ein neues hermeneutisches Programm der Liebe offenbart. Die

22 Mann, Zauberberg (wie Anm. 19), S. 876.
23 Vgl. Neumann/Kammel, Thomas Manns »Zauberberg« (wie Anm. 21), S. 28f.
24 Mann, Zauberberg (wie Anm. 19), S. 896.

274 Gerhard Neumann

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wesentlichen Argumente dieses Programms sind die folgenden. Erstens:
Das Liebesgefiihl der Geschlechter, als Dispositiv der Kommunikations-
kultur, ist, namentlich in seiner Rollenkonzeption, nicht mehr eindeutig
definiert — es ist ein Mischphanomen. Es verflicht homo- und heteroero-
tische Strebungen in einem unléslichen Knoten von Déid-vu und Imprévu.
Zweitens: Es gibt keine diskursiven Moglichkeiten der Godierung von
Intimitit — nur Einsamkeit statt erotischer Vereinigung; nur das Musi-
kalisch-Imaginire anstelle des Symbolischen. Drittens: Liebe lafit sich
nicht kommunikativ organisieren, sondern nur virtuell und imaginar;
sie wird zum Medien-Ereignis, zu einer solitdren bildlosen Inszenierung.
Viertens: Das Gesicht der Liebe wird als Maske des Todes erkennbar.
Und damit widerruft Thomas Mann das Deutungsmuster der Liebe,
das Richard Wagner, noch im Zeichen religiés-dsthetischer Erlosung, im
Sangerkrieg auf der Wartburg in seinem »Tannhduser« bereitgestellt hat-
te — und als dessen Kontrafaktur das Kapitel »Fille des Wohllauts« im
siebten Teil des »Zauberbergs« wohl zu lesen ist. Auf lakonische Formeln
gebracht, lautet die Botschaft, die Thomas Mann in seinem Romanex-
periment zur Bedeutung des Liebesgefiihls fiir die Kultur des 20. Jahr-
hunderts zu vermitteln sucht: Liebe ist von extremer Einsamkeit; Liebe
ist eine imagindre Projektion; Liebe ist die Maske der Aggression; Liebe
ist bestimmt durch eine unlsliche Diffusion von Empfindung der Ge-
schlechterrollen, von homo- und heteroerotischer Strebung.

Der Held des Mannschen Romans, Hans Castorp, ist ein »Venusritter«
(Wagner) wie Tannhduser: mehrere Jahre auf den Zauberberg gebannt,
ins Interieur, in die Grotte des Lungen-Sanatoriums, wenn man denn so
will. In seinem Bemiihen, das Wesen der >wahren Liebe« zu ergriinden,
zitiert Castorp in dem berithmten Kapitel »Fiille des Wohllauts« Wag-
ners Sangerstreit auf der Wartburg — gewissermaflen als Urszene der
modernen Theorie-Debatte in Sachen Liebe. Aber Hans Castorp tut dies
nicht mit einer Gruppe von Sangern, wie Thiiringens Landgraf, sondern
allein; in einer nichtlichen Grotte, dem Musiksalon des Sanatoriums; als
Solitdr also. Und er tut es nicht mit Hilfe lebendiger Sanger, sondern der
modernen Medien, die Konserven von Sangerstimmen transportieren:
den Schallplatten namlich, abgespielt auf dem — wie es heifit - »allermo-
dernsten« Grammophon. Castorps fiinf Lieblingsplatten, die er auflegt,
inszenieren, imagindr, finf begriindende Situationen des europischen

Richard Wagners Liebestheorie 275

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebesdiskurses — wie die Séanger auf der Wartburg, die sich auf den
Dichterkreis von Blois beziehen. Es ist die Struktur dieser Szene, die
auf das Vorbild im zweiten Akt des »Tannhduser« verweist, eine Hom-
mage an den vorgingigen Liebestheoretiker Richard Wagner. Es ist da-
bei dem Raffinement und der Dezenz Thomas Manns zu verdanken,
dafl unter den fiinf Platten keine einzige von Wagner ist. Der von Mann
hochgeschitzte Wagner ist nur durch die Struktur des Sangerwettstreits
prasent. Die Sache der Liebe ist im 20. Jahrhundert keine Sache der Ge-
sellschaft mehr; sondern vielmehr eine des radikal Einsamen; eine Sache
der hochsten Einsamkeit. Der Gesprachspartner des Liebenden ist nun
das technische Medium. Roland Barthes, in seinen »Fragments d’un dis-
cours amoureuxs, hat es lakonisch zur Sprache gebracht: »[L]e discours
amoureux, schreibt er, »est aujourd’hui d’une extréme solitude.<*®

25 Roland Barthes, (Buvres complétes. Hg. von Eric Marty. Bd. 3: 1974-1980. Paris 1995,
S. 459.

276 Gerhard Neumann

https://dol.ora/10.5771/8783968218904-255 - am 18.01.2026, 00:48:27. https:/www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

