JacoB MABE

Uber den Zusammenhang

von Vorurteilen und Rassismus
im Werk von Anton Wilhelm Amo

1. Einfithrung

Anton Wilhelm Amo ist unangefochten eine der Schliisselfiguren der
frithen Aufklarung. Auch wenn er in der philosophiegeschichtlichen
Forschung noch nicht ausreichend gewiirdigt wird, dndert das nichts
an der Tatsache, dass er eine auflergewohnliche Personlichkeit und zu-
dem der erste Afrikaner war, der sich aktiv an den intellektuellen De-
batten seiner Zeit in Deutschland beteiligte.* Amos Einzigartigkeit er-
klart sich auch durch seinen beispiellosen Mut, der darin besteht, dass
er sich nie von rassistischen und entmenschlichenden Demiitigungen
und Provokationen einschiichtern lieS. Die Identifikation von Amo mit
der europdischen Geisteskultur seiner Zeit spiegelt sich insbesondere
darin wider, dass er wie einige seiner Zeitgenossen den Menschen, un-
abhingig von seiner Herkunft, als ein Wesen betrachtete, das mit Ver-
nunft ausgestattet ist und daher die Fahigkeit besitzt, sich Wissen an-
zueignen.

Daruber hinaus wurde Amo personlich mit den damals gegentiber
dunkelhautigen Menschen veriibten ungerechten Behandlungen kon-
frontiert, was ihn spater dazu motivierte, sich in seiner ersten wissen-
schaftlichen Abhandlung De jure maurorum in Europa?, die leider

1 Vgl. Jacob Emmanuel Mabe, » Anton Wilhelm Amo, Ein Wegbereiter der
modernen deutschen Philosophie? « in, ders., Warum lernt und lebrt man
Deutsch in Afrika. Autobiographische Ansichten und didaktische Erfabrun-
gen. Festschrift zu Ebren von Anton Wilbelm Amo, Nordhausen: Traugott
Bautz 2014, S. 11-28.

2 Amo hielt diesen Disputationsvortrag (Deutsch: »Von den Rechten der
Schwarzen in Europa«), der leider bis heute nicht gefunden werden konn-
te, am 28.11.1729 in Halle. Interessanterweise erklirt Amo, was eine Dis-
putation ist, indem er schreib: »Die Disputation ist ein feierlicher Akt, in
welchem die im reflexiven Geistesakt gefundene Wahrheit gegen die durch
urteilsmafSige Begriindung erhobenen Einwinde und Zweifel um [...] der
Wahrheit willen gediegen und offentlich verteidigt wird.« (Anton Wilhelm
Amo: »Traktat von der Kunst, niichtern und sorgfiltig zu philosophieren. «,
Halle im Magdeburgischen aus der Kittlerschen Offizin 1738, tibers. und

I51

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JACOB MABE

verloren ging, kritisch mit Rassenvorurteilen auseinanderzusetzen.’
Um bestimmte Behauptungen jedoch mit konkreten Textstellen zu
untermauern, stiitzt sich dieser Artikel auf den Tractatus de arte so-
brie et accurate philosophandi,* der zwar eine rein theoretische Ab-
handlung ist, die damit verbundenen logischen Sachverhalte jedoch
durch Urteile und Konzepte verstindlich macht. Methodisch beginnt
dieser Artikel mit einer Untersuchung der Problematik von Vorur-
teilen und geht dann auf die Frage nach deren Verhiltnis zu rassisti-
schen Haltungen ein. AbschliefSend wird gefragt, welche Schlussfol-
gerungen aus Amos Philosophie gezogen werden kénnen, um nicht
nur Rassismus und menschenfeindliche Vorurteile zu tiberwinden,
sondern auch das wachsende Feuer der Xenophobie in der heutigen
Welt zu l6schen.

2. Anton Wilhelm Amo und die Rassenvorurteile
seiner Zeit

Im 18. Jahrhundert manifestierten sich rassistische Vorurteile in allen
Formen von Hass, Verachtung, Diskriminierung und Ausgrenzung, ins-
besondere gegeniiber Menschen, die aufgrund ihrer Hautfarbe und ih-
rer Herkunft als anders wahrgenommen und kategorisiert wurden. Un-
ter dem Einfluss von Naturforscher:innen, die Tiere und Pflanzen nach
Arten und Rassen klassifizierten, begannen auch andere Gelehrte, die-
se naturalistische Unterscheidung zwischen Arten auf den Menschen zu

hrsg. von der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg, Halle (Saale), S.
103—280, IIL. Kapitel, Abschnitt I, §1, S. 270.)

3 Amo war der erste afrikanische Intellektuelle, der sich in Europa 6ffent-
lich fiir die Gleichheit aller Menschen und Nationen unabhingig von der
>Rasse« einsetzte. Einzelheiten bei Burchard Brentjes, Anton Wilbelm Amo.
Der schwarze Philosoph in Halle, Leipzig: Kohler & Amelang 1976; Jacob
Emmanuel Mabe, Anton Wilbelm Amo interkulturell gelesen, Nordhau-
en: Traugott Bautz 2007 (englisch: Anton Wilbelm Amo, The Intercultural
Background of his Philosophy, Nordhausen: Traugott Bautz 2014; ders.,
Anton Wilbelm Amo interkulturell gelesen. Verbesserte und aktualisierte
Auflage, Berlin: WOO-Publishing 2021; Ottmar Ette, Anton Wilbelm Amo.
Philosophieren obne festen Wobnsitz, Berlin: Kadmos 2014; Ulrich van der
Heyde, » Anton Wilhelm Amo, der afrikanische Philosoph«, in: ders. (Hg.):
Unbekannte Biographien in Deutschland. Afrikaner im deutschsprachigen
Raum vom 18. Jabrhundert bis zum Ende des Zweiten Weltkrieges, Berlin:
Kai Homilius 2008, S. 65-75.

4  Anton Wilhelm Amo, Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi,
Nachdruck der Ausgabe Halle 1738, Nendeln/Liechtenstein/Schweiz: Kraus
Reprint 1971.

I52

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

UBER DEN ZUSAMMENHANG VON VORURTEILEN UND RASSISMUS

ubertragen und aus dem Wort >Race< eine Theorie® zu machen, die auch
beim Menschen Anwendung finden sollte.” Es ist unbestreitbar, dass be-
reits Immanuel Kant eine Rassentheorie entwickelte, als er die Frage
nach der Genese oder Herkunft des Menschen beantwortete, indem er
einen Zusammenhang zwischen dem Boden, dem Klima, der menschli-
chen Anatomie, Brauchen und dem sozialen Leben herstellte. Kant lei-
tete folgende These ab, wonach jede Rasse aufgrund ihrer natiirlichen
Bedingungen (Geographie, Klima usw.) eine Besonderheit aufweist, die

5 Der Mediziner Francois Bernier (1620-1688) soll der erste gewesen sein, der
1684 im »Journal des Savants« das Wort »Race« verwendet und es auf Men-
schen angewandt hitte. Doch in der franzosischen Literatur sprach man
meist von espece humaine (»menschliche Art«). Auch la gent, aus dem La-
teinischen gens (Akkusativform gentem), war bekannt, wurde jedoch selten
gebraucht. Auf Deutsch: Neben >Specie< (Art) wurden haufig auch Gattung
und Spezies (von Menschen) verwendet.

6  Essei bemerkt, dass jede Theorie darauf abzielt, so viele Menschen wie mog-
lich dazu zu bringen, ihre Gedanken, Visionen, Ideen, Meinungen und sogar
Handlungen entsprechend dem ihnen vorgegebenen Modell oder Denkstan-
dard auszurichten. Daher ist es nicht verwunderlich, dass fast alle Theorien
stets Anhidnger:innen finden, die nach ihnen leben, denken und handeln. Fiir
weitere Einzelheiten zu den Rassentheorien vgl., Harold E. Pagliaro (Hg.),
Racism in the Eighteenth Century, Cleveland u. London: Case western Re-
serve University 1973; Roberto Bernasconi, »Kant as an Unfamiliar Source
of Racism«, in: Julie K. Ward, Tommy L. Lott (Hg.), Philosophers on Race.
Critical Essays, Oxford: Blackwell Publishing 2002, S. 145-166; Justin E.
H. Smith, » Anton Wilhelm Amo«, in: Ders., Nature, Human Nature, and
Human Difference: Race in Early Modern Philosophy, Princeton, Oxford:
Princeton University Press 2015, S. 207-230; Guido Barbujani, Die Erfin-
dung der Rassen. Wissenschaft gegen Rassismus, Berlin: Verlagshaus Jaco-
by & Stuart 2021.

7  Die Grundlage der Rassentheorie war jedoch der Polygenismus, der auf
die voradamitische Theorie von Isaac La Peyrere (1596-1676) zurtickgeht,
einem franzosischen Philosophen, der in seinem Werk Prae-Adamitae be-
hauptete, dass es zwei Schopfungen gab, namlich jene der »Gentils« oder
»Heiden« und diejenige der Juden. Polygenismus bezeichnet die Vielfalt der
Schopfung und steht im Gegensatz zum Monogenismus, der auf der Bibel
basiert und die Einheit der Schopfung mit dem Argument begriindet, Adam
sei der erste von Gott geschaffene Mensch gewesen, von dem alle Men-
schen abstammen. Leider beeinflussten Polygenismus und Rassendenken
auch bedeutsame Philosophen des 18. Jahrhunderts wie Voltaire, eine der
einflussreichsten Figuren der Aufklirung. Auch der Chirurg John Atkins
(1685-1757) glaubte, dass die weiffen und schwarzen »Rassen« urspriing-
lich von Vorfahren unterschiedlicher Hautfarbe abstammen. (Vgl. Voltaire,
Traité de Métaphysique, chap. 1: »Des différentes espéces d’hommes«, in:
(Euvres completes de Voltaire tome 22, Paris: Garnier 1879, S. 189-230.)

153

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JACOB MABE

gewahrleistet, dass sich keine Rasse in eine andere verwandelt.® Anders
als diese These der vielfiltigen Urspringe menschlichen Lebens (Poly-
genismus), bezog sich die monogenetische Rassentheorie der damali-
gen Zeit auf den biblischen Bericht, dass es seit Adam und Eva nur eine
menschliche Rasse gegeben habe. Doch aus dem Fall Noahs entstanden
drei Rassen, nimlich die sogenannte >Weife<, >Gelbe< und die>Schwarzex,
die von den drei Sohnen Noahs abstammen sollten: Shem, der Vorfah-
re der Semiten, Japheth, der Vorfahre der Europder und Cham, der Ver-
fluchte und Vorfahre der Schwarzen.

Indem die Denker:innen der Neuzeit den Rassebegriff zum Gegen-
stand der Philosophie machten,® brachen sie endgiiltig mit der huma-
nistisch orientierten Tradition Europas, die ihre Wurzeln in der antiken
griechischen Philosophie hatte und alle Volker derselben Spezies zuord-
nete. Rassenvorurteile gegeniiber Afrikaner:innen waren zu dieser Zeit
Teil des taglichen Lebens in Europa, und Amo erlebte personlich die ir-
rationalen Missbriuche und verwerflichen Paradoxien seiner Zeit, da-
runter die Sklaverei, die RechtmafSigkeit der Rassendiskriminierung und
alle auf Stereotypen basierenden Handlungen, die auf die systematische
Verachtung und Verleugnung der Humanitit der Afrikaner:innen abziel-
ten. Damals war es den Betroffenen nicht moglich, o6ffentlich uber Skla-
verei oder Rassenvorurteile zu sprechen, geschweige denn zu schreiben.
Allerdings hat er erst in seinem De jure maurorum in Europa implizit die
Intoleranz und negative Einstellung der Europaer:innen gegeniiber dun-
kelhdutigen Menschen einer philosophischen Kritik unterzogen. Dabei
berticksichtigte Amo die alltagliche Realitat des Rassismus und pladier-
te zum ersten Mal offentlich fir die Ablehnung der damals in Europa
vorherrschenden Theorie einer iiberlegenen >Rasse, die seiner Uberzeu-
gung den rechtlichen Grundlagen seiner Zeit fundamental widersprach.

Aller Wahrscheinlichkeit nach schien Amo auch die 6ffentliche Auf-
merksamkeit auf die traurige Situation der Afrikanerinnen und Afri-
kaner in Europa zu dieser Zeit lenken zu wollen und forderte, ihnen
angemessenen Schutz der Menschenrechte und des Rechts auf ein freies

8  Bei all meinem Respekt gegeniiber Kants Werk sollte dies nicht geleugnet
oder ignoriert werden, wie auch Ricardo Terra betont. Fiir nihere Details
vgl. Ricardo Terra, »Hat die kantische Vernunft eine Hautfarbe?« in: Ste-
fano Bacin et al. (Hg.), Kant Und Die Philosophie in Weltbiirgerlicher Ab-
sicht. Akten des Xi. Internationalen Kant-Kongresses 2010, Berlin: De Gruy-
ter 2013, S. 431—448.

9  Fur weitere Einzelheiten vgl. Julie K. Ward/Tommy L. Lott (Hg.), Philo-
sophers on Race. Critical Essays, Oxford 2002; Tzvetan Todorov, Nous
et les autres. La réflexion francaise sur la diversité humaines, Paris: Edi-
tions du Seuil 1989; Sarah Reimann, Die Entstehung des wissenschaftlichen
Rassismus im 18. Jabrhundert, Stuttgart: Steiner 2017; Christian Delacam-
pagne, Une histoire du racisme, Paris: Librairie Générale Francaise 2000.

154

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

UBER DEN ZUSAMMENHANG VON VORURTEILEN UND RASSISMUS

und menschenwiirdiges Leben zu gewahren. In diesem Zusammenhang
wire es durchaus angebracht, die Disputation von Amo als ein philo-
sophisches Plidoyer zu bezeichnen, das er insbesondere an die damali-
gen Politiker:innen und Fithrungspersonlichkeiten richtete und sie auf-
forderte, Verantwortung zu iibernehmen und entsprechende rechtliche
Mafsnahmen zu ergreifen, um rassistische Vorurteile energisch zu be-
kampfen. Seine Disputation kann als intellektuelles Projekt angesehen
werden, zweifelsfrei zu beweisen, dass kulturelle Reformen und die da-
raus resultierende moralische Verbesserung nicht nur theoretisch denk-
bar, sondern auch mit geeigneten rechtlichen Mitteln politisch 16sbar
sind. Auf dieser Grundlage ist es durchaus gerechtfertigt, Amo als tiber-
zeugten Optimisten in dem Sinne zu betrachten, dass er Vertrauen in die
Fahigkeit des Menschen hatte, »Dinge« zu tun, die fur die Verwirkli-
chung der Menschheit™ und des »moralisch Guten«'* niitzlich sind. Er
hoffte auf eine menschliche Gemeinschalft, die sich zur Wahrung der In-
tegritit aller Volker verpflichtet> und sich dabei fir die Forderung von
Gleichheit, Gerechtigkeit, gegenseitiger Toleranz und dem Zusammen-
leben freier und friedlicher Volker einsetzt.

3. Amo uiber die Entstehung von Vorurteilen und
die Ursache fiir deren Verfestigung in Rassismus

Generell entstehen Vorurteile gegeniiber dem Anderen, wenn man ihn als
Fremden wahrnimmt und sich mit ihm vergleicht. Um Amos Worte zu
verwenden, geht es in Wirklichkeit darum, »das Alte mit dem Neueren«
3 zu vergleichen, je nach dem Bild, das man von sich selbst und dem
Bild, das man vom Anderen (Neuen) hat, und Misstrauen erzeugt. Amo
unterteilt Vorurteile in zwei Kategorien, ndmlich die des Intellekts und
des Willens.# Im Tractatus geht er jedoch weder aus anthropologischer
noch aus ethischer Sicht auf Vorurteile ein, da ihm als dunkelhdutigem
Menschen kein Recht auf freie MeinungsdufSerung zugestanden wurde
und er sich daher auf formale und logische Formulierungen beschriankt.

10 Traktat, . Kapitel, Abschn. VII, §10, S. 121.

11 »Das moralisch Gute ist alles, was konform und konvenient ist dem, was
an sich das Beste und Vollkommenste ist«, ebd. III. Kap., Abschn. II, §7, S.
172.

12 Amo spricht von »Einhaltung allgemeiner Verpflichtungen zu gegenseitiger
Erhaltung aller Menschen«. Traktat, II. Kap., Abschn. I, §9, S. 130.

13 Anton Wilhelm Amo, Traktat von der Kunst, niichtern und sorgfaltig zu phi-
losophieren. 1. Kap., Abschn. VIL, §9, S. 212.

14 Amo beschreibt den Willen als einen Akt der Seele, der entscheidet, was man
tut oder nicht tut. Ebd., S. 210 ff.

155

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JACOB MABE

Im Folgenden wird versucht, die Konsequenzen seiner logischen sowie
erkenntnistheoretischen Argumente fiir eine ethische Betrachtung dar-
zulegen, um eine vollig neue Interpretation seines philosophischen Den-
kens zu ermoglichen. Indem er »Irrtiimer des Intellekts und des Willens
als Vorurteile«™s bezeichnet, fithrt Amo sie auf dieselben Ursachen zu-
rick. Er driickt es so aus: »Irrtiimer und Vorurteile entstehen auf ein
und dieselbe Weise, namlich aus dem Verstand und dem Willen. «*¢ Dies
bedeutet, dass der wahre Ursprung von Vorurteilen unter anderem auf
Unwissenheit und Missbrauch des Intellekts (oder des Verstandes) und
Willens zurtickzufiithren ist.'”

Amo zeigt zwei Arten auf, wie sich der Intellekt in unterschiedlichen
Irrtiimern manifestieren kann: einerseits durch den Willen, »anders zu
wollen und nicht zu wollen, als wir konnen und diirfen«*; und anderer-
seits durch die Bestimmung des Handelns, »anders zu handeln und nicht
zu handeln.«* Demnach entstehen Vorurteile aus Ignoranz, verstanden
als einem Mangel an Wissen. Aufgrund der Unwissenheit, so behauptet
Amo, schitzen wir Autoritit als Wahrheit und nicht Wahrheit als Auto-
ritiat. Auch die Vorurteile bedeutsamer Gelehrter resultieren daraus, dass
man etwas anders versteht und nicht erkennt als das, was es wirklich ist.

Was den Irrtum angeht, so ist er einerseits durch Unwissenheit, man-
gelnde Aufmerksamkeit, Vergesslichkeit, Eile (durch Ungeduld) und an-
dererseits durch den Mangel an gutem Willen bedingt, wenn man ent-
weder aufgrund von Sympathie fiir bestimmte Dinge oder durch eine
Abneigung gegen sie handelt. So entsteht, wie Amo andeutet, das Vor-
urteil der Plattitiden, das beispielsweise in einer Skepsis gegeniiber al-
lem besteht, was neu ist und nur dem Ublichen oder bereits Bekannten
folgt. Wenn Amo alle moglichen Vorurteile verurteilt, dann gerade des-
halb, weil er ihnen einen negativen Wert zuschreibt. Selbst weit verbrei-
tete Meinungen tiber Traditionen und die Vergangenheit basieren fiir
ihn auf Vorurteilen. Er spricht von den »Vorurteilen der Antike«, die
ein besonderes Augenmerk auf sehr alte Dinge legen. Das Gleiche gilt
fiir die » Vorurteile der Tradition«, die die Menschen dazu zwingen, al-
les, was von fritheren Generationen weitergegeben wurde, ohne Um-
wege und Modifikationen zu akzeptieren. Amo identifiziert auch in der

15 Ebd., Abschn. VI, §3.

16 Ebd. §r1.

17 Amo bezeichnet den Verstand als die »Fihigkeit des Geistes, zu denken und
die Wesenheiten an sich und intentional zu erkennen«, und den Willen als
»einen Akt der Seele, das Gedachte um eines ihr bewussten Zweckes willen
als zu Tuendes oder zu Lassendes zu bestimmen«, ebd., V. Kap., Abschn. I,

§3,S. 148.
18 Was Amo in diesem Zusammenhang meint, ist der Irrtum »hinsichtlich des

Willens«, ebd., I. Kap., Abschn. VI, §1, S. 210.
19 Ebd. Es geht hierbei um den »Irrtum hinsichtlich der Handlung«.

156

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

UBER DEN ZUSAMMENHANG VON VORURTEILEN UND RASSISMUS

Wissenschaft ein Vorurteil, welches er als » Vorurteil der Subtilitit« be-
zeichnet, das in der Bearbeitung sinnentleerter Forschungsfragen beste-
he und Zeitverschwendung zur Folge habe.

Zweifellos weckte der Vergleich hellhdutiger Europaer:innen mit Vol-
kern unterschiedlichen Aussehens ihr Misstrauen, woraus sie wohl auch
ihre Unterscheidung zwischen Volkern und ihre Einteilung in Rassen ab-
leiteten. Denkt man mit Amo weiter, kommt man zu dem Schluss, dass
rassistisch denkende Personen es offenbar immer sicherer finden, nichts
Neuem zu vertrauen, sondern immer blind dem »Alten«* folgen, alle
Traditionen, bedingungslos zu akzeptieren und sich neuen Herausfor-
derungen, die ihre Vorurteile widerlegen wiirden, nicht zu stellen. Leider
haben die meisten Menschen kein Vertrauen in die »eigenen Krifte«*!,
weshalb sie wenig aus den Irrtiimern und Vorurteilen der Rassentheo-
retiker:innen seit dem 17. Jahrhundert gelernt haben, die aus Ignoranz
das Menschengeschlecht in seiner Einheit verkannten und stattdessen
die Menschheit nach einer Rassenhierarchie ordneten, wobei Europi-
er:innen an der Spitze und Afrikaner:innen uiberwiegend auf der unters-
ten Stufe standen.

Leider sind die Menschen auch heute noch so stark von den Annah-
men der Rassentheorie beeinflusst, dass sie immer noch davon tiberzeugt
sind, dass sie keine biologischen oder kulturellen Ahnlichkeiten mit an-
deren Volkern und deren Kulturen haben. Dies zeigt deutlich, dass Vor-
urteile hauptsachlich von Menschen geschiirt werden, die nicht nur aus
Ignoranz (was Amo das »Prinzip des Irrtums«** nennt), sondern auch
aus »indeterminierter« und »inaddquater Reflexion«* handeln. Wer, so
Amo, seinen Intellekt angemessen einsetzt, also richtig denkt und ver-
steht, ist auch zu »vollkommener Uberlegung« fihig: Er ist nicht nur
dazu in der Lage, nutzliche Dinge** zu tun und belanglose Dinge zu
unterlassen®’, sondern auch zwangslaufig zur Vervollkommnung der
Menschheit*¢ beizutragen. Amo lehrt, dass Vorurteile in all ihren For-
men negativ sind und daher iiberwunden werden mussen.

Mit Hans Georg Gadamer liefSe sich einwenden, dass bei aller berech-
tigten Kritik an der Aufklirung, die Bemithungen, Vorurteile zu iiberwin-
den, selbst Vorurteile erzeugen konnen.*” Statt einseitig die Vernunft zu
betonen empfiehlt er, sowohl die Tradition als auch die ihr inhidrenten

20 Ebd,, §6.,S. 141.

21 Ebd,, § 8.

22 Ebd., Abschn. IV, §9, S. 209.

23 Ebd., Abschn. VI, §2.

24 Ebd., Abschn. VII, §ro.

25 Ebd., 1. Kap., §3.,S. 205.

26 Ebd., §10,S. 212.

27 Hans-Georg Gadamer, Wahrbeit und Methode. Grundziige einer philoso-
phischen Hermeneutik, 3. Aufl., Tibingen: Mohr Siebeck 1972, S. 290 ff.

157

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JACOB MABE

Vorurteile zu bewahren, sofern sie legitim erscheinen.*® Er begriindet sei-
ne Position damit, dass Verstehen kein subjektiver Akt des Denkens, son-
dern stets eine Auseinandersetzung mit einer Tradition darstellt, in der
Vergangenheit und Gegenwart nachvollziehbar miteinander kommuni-
zieren, denn »alles Verstehen beruht auf einem Vorverstandnis, das den
Autor und den Interpreten tiber historische Zeiten und soziale Raume
hinweg verbindet«.

Kurzum: Gadamers Einwand zeigt die Schwierigkeiten auf, eine sach-
liche Debatte tiber rassistische Vorurteile aus heutiger Sicht zu fiihren.
Wihrend die einen rassistische Kriterien fiir die Beurteilung ihres Den-
kens und Handelns nutzen, gezielt verwenden oder verteidigen, empfin-
den sie diejenigen, die sie energisch bekampfen, als demiitigend, veracht-
lich oder verletzend. Zudem ist unbestreitbar, dass Philosoph:innen mit
vielfaltigen kulturellen Traditionen konfrontiert sind, von denen sie sich
nicht 16sen konnen oder wollen. Denn man kann nicht einer Tradition
Treue schworen und sich gleichzeitig von deren Macht uber Themen,
Werte und Ideen in allen Lebensbereichen befreien. Das ist das Dilem-
ma jeder Philosophie, die sich an bestimmten Traditionen und Kultu-
ren orientiert.

Historisch gesehen ging die Verfestigung von Vorurteilen gegeniiber
Afrikaner:innen innerhalb von rassistischen Theorien insbesondere mit
dem transatlantischen Sklavenhandel*° und der europaischen Eroberung
des afrikanischen Kontinents einher. Die Eroberer grundeten ihre Ideo-
logie der Rassenhierarchie auf dem Prinzip, dass die Afrikaner:innen ih-
nen kulturell unterlegen seien und rechtfertigten damit ihre Unterwer-
fung, Verleugnung und Verachtung. Die Kolonialisierung fihrte zu einer
Internalisierung rassistischer Vorurteile durch die Kolonisierten, sodass
sie die Afrikaner:innen passiv, machtlos und gleichgiiltig gegeniiber eu-
ropdischen Kolonialherren und sogar christlichen Missionaren machte.
Die christliche Kirche, sowohl die protestantische als auch die katholi-
sche, hat sich stets der Herausforderung widersetzt, ihre Aktivitaten als
eine offensichtliche Auswirkung des Kolonialismus zu betrachten oder
die koloniale Dimension ihrer Mission in Afrika kritisch aufzuarbeiten.

In Wahrheit ist es schwierig, die christliche Mission losgelost von der
Kolonisierung zu betrachten, insbesondere da letztere auf gewaltsamem
Landraub, Menschenhandel und riicksichtsloser Ausbeutung nattirlicher
Ressourcen beruhte. Die christliche Mission war tiberdies an der Ver-
breitung der kolonialen und rassistischen Ideologie beteiligt. Sie war

28 Ebd.,S. 295.

29 Ebd.,S. 37.

30 Vgl. Joseph E. Inikori, »Der Sklavenhandel«, in: Jacob E. Mabe (Hg.), Das
Afrika-Lexikon. Ein Kontinent in 1000 Stichwértern, Stuttgart und Wup-
pertal: Metzler 2001 (Sonderausgabe 2004), S. 556-559.

158

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

UBER DEN ZUSAMMENHANG VON VORURTEILEN UND RASSISMUS

insofern untrennbar mit Rassismus verbunden, als sie Jesus Christus
in der Gestalt eines weiflen Europiers als Symbol der Uberlegenheit
der weifsen >Rasse« darstellte, ohne die es nicht moglich wire, den irdi-
schen Qualen zu entkommen. Amo zufolge lehrte die Mission die Afri-
kaner:innen auch, den Europaer:innen das ihnen zugefiigte Leid zu ver-
zeihen und Racheakte zu unterlassen. Sie mussten daher nur im Namen
Christi stindig zu Gott beten, um von allen irdischen Néten befreit und
erlost zu werden. SchliefSlich trug die Mission dazu bei, den Afrika-
ner:innen ihre Menschenwiirde zu nehmen, indem sie Letztere zwang,
ihre spirituellen oder religiosen Rituale aufzugeben und den Glauben
stattdessen durch das Lesen der Bibel und aller christlichen Sakramen-
te anzunehmen.3*

In summa veranschaulichen Vorurteile und die damit verbundene In-
toleranz die Dialektik zwischen rationalem Denken, das der universel-
len Vision der Menschheit im Sinne von Amo immanent ist, und un-
vernunftigen Handlungen, welche die Grundlage fiir Rassismus bilden.
Diese Dialektik ist heute von wesentlicher Bedeutung fiir diejenigen, die
oft versucht sind, Vorurteile als eine der menschlichen Natur innewoh-
nende Haltung zu betrachten, die sich in allen menschlichen Beziehungen
manifestiert. Amo wiirde dieser Ansicht widersprechen, weil sie Men-
schen der Fihigkeit beraubt, ein Leben in Frieden und Harmonie mit
ihren Mitmenschen zu fithren. Amo verteidigt damit ein Menschenbild,
das universelle Gultigkeit beansprucht und Vorurteilen gegeniiber Afri-
kaner:innen sowie der damit verbundenen Tendenz zur Intoleranz ihnen
gegenuber widerspricht. Es ist daher nicht verwunderlich, dass Amo Vor-
urteile als wahre Feinde der Vernunft bezeichnete, sofern sie auf Igno-
ranz3* beruhen und daher weder zur » Vervollkommnung des Intellekts«
noch zur »moralischen Vollkommenheit« beitragen.’3 Doch um Vorur-
teile wirksam zu bekdmpfen, siecht Amo offenbar keine andere Alternati-
ve als staatliche Gesetze, sofern sie helfen, dass Afrikaner:innen und ihre
Lebens- und Denkweisen mit Respekt behandelt werden.

31 Mithilfe von Amos philosophischen Konzepten kénnte man die Akzeptanz
des Christentums unter afrikanischen Sklav:innen in Europa als ein »Vor-
urteil der Autoritdt« bezeichnen, das besagt: »alles, was von den vornehm-
sten und berithmtesten Miannern festgesetzt wird, das ist wahr und sehr gut«
oder vielleicht sogar »wahrer und besser«. Traktat, I. Kap., Abschn. VII, §6,
S.211.

32 Amo nennt die Ignoranz »die Abwesenheit von Empfindung und Erkennt-
nis.«, ebd. I. Kap., Abschn. V, §.4.

33 Ebd.IL Kap., Abschn. VI, § 9, S. 222.

159

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JACOB MABE

4. Amos Naturrechtsgedanke und die Menschenrechte

Unter Naturrecht versteht Amo »einen Habitus des kontemplativen In-
tellekts und Willens«, aufgrund dessen wir uns fiir »die Kenntnis und
Einhaltung allgemeiner Verpflichtungen zum gegenseitigen Schutz al-
ler«3+ einsetzen. Amos Naturrechtskonzept ist mit der Idee des Men-
schenrechts verkniipft, welches wiederum mit dem jedem Menschen in-
newohnenden Gefiihl bzw. Bediirfnis nach Handlungsfreiheit und einer
selbstbestimmten Lebensfithrung verbunden ist. Aus philosophischer
Sicht ist Letzteres ein Denkprinzip, welches die Freiheit als ein angebo-
renes oder naturliches Recht bekriftigt, wobei das Recht als Bindeglied
zwischen Menschen und Freiheit gedacht wird. Amos Konzept des Na-
turrechts bezog sich insbesondere auf die Frage: Was kann und sollte ge-
tan werden, um die Zustinde zu beseitigen, die zum Verlust der natiirli-
chen Freiheit und der inharenten Wiirde schwarzer Menschen fithrten?

Amo war nicht nur schockiert iiber das beunruhigende Ausmafs, das
die soziale Ausgrenzung und die riicksichtslose Ausbeutung schwarzer
Menschen erreicht hatte, sondern auch entsetzt dariiber, dass die Geset-
ze verschiedener europdischer Lander bestimmte Personen ausschlossen,
anstatt allgemein und ohne Einschrankungen fiir alle Biirger zu gelten. In
De Jure untersuchte er daher die Frage, wie es moglich sein konne, dass
Menschen, die aus Afrika nach Europa gebracht wurden, nur aufgrund
ihrer Haut derart verdinglicht und anders behandelt wurden, obwohl sie
auf ihre Religionen verzichteten und nur noch den christlichen Glauben
praktizierten. In seinem Plidoyer machte Amo deutlich, dass insbesonde-
re Konige und Kurfiirsten, durch die gnadenlose Degradierung schwar-
zer Menschen zu ewigen Sklaven an ihren Hofen, massiv gegen die be-
stehenden Rechtssysteme ihrer jeweiligen Staaten verstiefSen.3s Sie liefSen
sich von ihnen wie Gotter verehren und bedienen.

Als engagierter Philosoph beschriankte sich Amo nicht auf blofSe Spe-
kulationen und konnte daher nicht die Augen vor dem Unrecht verschlie-
Ben, dessen Opfer er selbst war. Deshalb bewies er Zivilcourage,?® indem

34 Traktat, I1. Kapitel, Abschn. IT1, §9, S. 130. Doch dem Naturrecht, das »die
Pflichten zum Gegenstand« hat, »die allen Menschen mit dem Ziel der glei-
chen und gegenseitigen Erhaltung aller und jedes einzelnen gemeinsam
sind«, stellt Amo das Volkerrecht gegeniiber, welches »die Pflichten zum
Gegenstand « hat, »welche den Ubereinkommenden zum Zwecke der Erhal-
tung nicht aller, sondern derjenigen, denen durch Vereinbarung daran gele-
gen ist gemeinsam sind, und es verdankt sein Bestehen allein dem Uberein-
kommen der Volker.« Ebd., §9, Anmerkung, S. 13 1.

35 Denn die Afrikaner:innen erfiillten ihre biirgerlichen Pflichten durch die Fiirsor-
ge fiir Waisen, Arme, Kranke, Witwen usw., meist ohne angemessene Vergiitung,.

36 Vgl. Jacob Emmanuel Mabe, »Zivilcourage im modernen Rechtsstaat« —
»Civic Courage in the Modern State under the Rule of Law«, in: Sharon B.

160

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

UBER DEN ZUSAMMENHANG VON VORURTEILEN UND RASSISMUS

er energisch seine Stimme erhob und die Etablierung gerechter Gesetze
forderte, auf die sich jeder Schwarze verlassen konne, um seine Wiirde
wiederherzustellen und sich gegen ungerechtfertigte Behandlung, insbe-
sondere durch staatliche Behorden, zu wehren. Amo war sich bewusst,
dass Gerechtigkeit nicht blofs »durch das Denken«, sondern »durch die
Gesetze« realisiert wird, die auf die »Geschifte und Handlungen der
Menschen« angewendet werden miissen.’” Ausgehend von der Frage,
inwieweit die Philosophie ihre praktische Aufgabe, nimlich die Vervoll-
kommnung der natiirlichen und moralischen Existenz,3® erfiillen kann,
zog Amo eine klare Grenze zwischen Ethik und Politik als wichtigen Be-
reichen der Praktischen Philosophie. Dabei wies er der Ethik unter an-
derem die Aufgabe zu, zur Verbesserung der Sitte und der moralischen
Existenz beizutragen.> Die Ethik sollte sicherstellen, dass das moralisch
»Bose« beseitigt wird.+ Der Politik ihrerseits komme die Aufgabe zu, fur
die Forderung der Gerechtigkeit sowie die »Erhaltung sowie das Heil
des Staates«#' zu sorgen. Hierfuir sollte ein Rechtssystem als gesetzli-
che Grundlage geschaffen werden, das auf der Achtung allgemeiner Ver-
pflichtungen zum gegenseitigen Schutz basiere.+* Das Gesetz habe aber
auch eine praventive Funktion# und miisse die Grundlagen dafiir legen,
dass der Staat »durch die Wahrung der Gerechtigkeit« dauerhaft auf-
rechterhalten und »vervollkommnet«+* wird, wobei fiir Amo die »Pflicht
zur Humanitat« wichtiger ist als ein strenges Gesetz.*s

Amos Konzeption des Naturrechts ist mit den Menschenrechten inso-
fern vergleichbar, als es dessen Anspruch auf Geltung fur alle Menschen
einklagt. Sein Engagement fiir die Menschenrechte spiegelt sich insbe-
sondere in seiner Forderung wider, den Afrikaner:innen bestimmte un-
verdufSerliche Grundrechte zu gewihren und den Europder:innen recht-
lich gleichzustellen. Amo war es ein Anliegen, Rechtssicherheit fiir alle

Byrd/Joachim Hruschka/Jan C. Joerden (Hg.); Jabrbuch fiir Recht und Ethik
— Annual Review of Law and Ethics (2013), S. 205-218.

37 Traktat, VIII. Kap., §10, S. 265.

38 Amo zufolge besteht die Aufgabe der Praktischen Philosophie in der » Aus-
ibung und Anwendung der vorerkannten Wahrheit um die Erbaltung und
hochstmoglichen moralischen Vollkommenbeit des Menschengeschlechtes
willen. « (Traktat, I1. Kapitel, Abschn. I1I, §2, S. 129.)

39 Ebd., §6-§8,S. 130.

40 Es geht um das, was in Wirklichkeit und »seiner Natur nach die Ursache
fiir die Zerstorung der natiirlichen Existenz und des natiirlichen Seins ist.«,

Ebd., . Kap. Abschn. I, §6, S. 172 ff.

41 Ebd.

42 Ebd., §1o-14,S. 1371.

43 Ebd. §o.

44 Ebd., L. Kap., Abschn. X, §4.S. 110.
45 Ebd.

161

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JACOB MABE

dunkelhautigen Menschen zu fordern, einschlieflich des Schutzes ihrer
Menschenwiirde durch die Gewahrleistung ihres Rechts auf ein freies
Leben und korperliche Unversehrtheit.

Bedauerlicherweise weist Amos’ politisches und ethisches Denken ei-
nige theoretische Mingel auf, da er es versiumt hat, eine konkrete Ge-
sellschafts- und Rechtsordnung und damit verbundene Institutionen vor-
zuschlagen, die sowohl politische Freiheit als auch Gerechtigkeit fordern
sollten. Er hitte sich genauer mit sozialen und politischen Institutionen
befassen sollen, die der rassistischen Demiitigung schwarzer Menschen
ein Ende setzen und ihnen Rechtsschutz oder einen angemessenen Per-
sonenstand hétten verschaffen kénnen.

5. Schlussbetrachtung: Die Uberwindung von
Vorurteilen als Aufgabe interkulturellen Philosophierens

Das Wichtigste, was man aus Amos Philosophie lernen kann, besteht da-
rin, dass Vorurteile, bewusst oder unbewusst aus Unwissenheit entstehen
und daher die Urteils- und Vernunftfiahigkeit schwichen. Vorurteile sind
fir Amo immer negativ behaftet, auch wenn sie als berechtigte Urteile
von denjenigen, die sie verwenden, betrachtet werden. Er erkldrt, dass
Urteile, die sich gegen andere richten und von ihnen als beleidigend, her-
abwurdigend, verletzend oder sogar verunglimpfend empfunden werden,
Vorurteile sind. Obwohl Vorurteile die Handlungen und Entscheidungen
der meisten Menschen beeinflussen, ist es dariiberhinaus die Ignoranz,
die Amo als Mangel an Vernunft definiert, die im 18. Jahrhundert die Ur-
sache fir die Diskriminierung von Afrikaner:innen und die respektlose
Behandlung ihnen gegeniiber war und Rassismus ermdoglichte. Bei inter-
nationalen Begegnungen stellen Vorurteile auch heute noch ein grofles
Hindernis dar, insofern jeder einzelne, der einer bestimmten Kultur an-
gehort und sich dieser eng verbunden fiihlt, stets dem Dilemma iiberlie-
ferter Urteile und Vorurteile gegeniiber anderen Volkern und Kulturen
ausgesetzt ist, aus dem er sich nur schwer 16sen kann. In diesem Zusam-
menhang hat eine auf Interkulturalitit ausgerichtete Philosophie die we-
sentliche Aufgabe, Menschen unterschiedlicher Kulturen zu der Erkennt-
nis zu verhelfen, dass die Offenheit fureinander ihnen eine vorurteilsfreie
Erweiterung ihres Denkhorizonts ermoglichen kann.

162

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

