
151

Jacob Mabe

Über den Zusammenhang  
von Vorurteilen und Rassismus  

im Werk von Anton Wilhelm Amo

1. Einführung

Anton Wilhelm Amo ist unangefochten eine der Schlüsselfiguren der 
frühen Aufklärung. Auch wenn er in der philosophiegeschichtlichen 
Forschung noch nicht ausreichend gewürdigt wird, ändert das nichts 
an der Tatsache, dass er eine außergewöhnliche Persönlichkeit und zu-
dem der erste Afrikaner war, der sich aktiv an den intellektuellen De-
batten seiner Zeit in Deutschland beteiligte.1 Amos Einzigartigkeit er-
klärt sich auch durch seinen beispiellosen Mut, der darin besteht, dass 
er sich nie von rassistischen und entmenschlichenden Demütigungen 
und Provokationen einschüchtern ließ. Die Identifikation von Amo mit 
der europäischen Geisteskultur seiner Zeit spiegelt sich insbesondere 
darin wider, dass er wie einige seiner Zeitgenossen den Menschen, un-
abhängig von seiner Herkunft, als ein Wesen betrachtete, das mit Ver-
nunft ausgestattet ist und daher die Fähigkeit besitzt, sich Wissen an-
zueignen.

Darüber hinaus wurde Amo persönlich mit den damals gegenüber 
dunkelhäutigen Menschen verübten ungerechten Behandlungen kon-
frontiert, was ihn später dazu motivierte, sich in seiner ersten wissen-
schaftlichen Abhandlung De jure maurorum in Europa2, die leider 

1	  		 Vgl. Jacob Emmanuel Mabe, »Anton Wilhelm Amo, Ein Wegbereiter der 
modernen deutschen Philosophie?« in, ders., Warum lernt und lehrt man 
Deutsch in Afrika. Autobiographische Ansichten und didaktische Erfahrun-
gen. Festschrift zu Ehren von Anton Wilhelm Amo, Nordhausen: Traugott 
Bautz 2014, S. 11–28.

2	  		 Amo hielt diesen Disputationsvortrag (Deutsch: »Von den Rechten der 
Schwarzen in Europa«), der leider bis heute nicht gefunden werden konn-
te, am 28.11.1729 in Halle. Interessanterweise erklärt Amo, was eine Dis-
putation ist, indem er schreib: »Die Disputation ist ein feierlicher Akt, in 
welchem die im reflexiven Geistesakt gefundene Wahrheit gegen die durch 
urteilsmäßige Begründung erhobenen Einwände und Zweifel um […] der 
Wahrheit willen gediegen und öffentlich verteidigt wird.« (Anton Wilhelm 
Amo: »Traktat von der Kunst, nüchtern und sorgfältig zu philosophieren.«, 
Halle im Magdeburgischen aus der Kittlerschen Offizin 1738, übers. und 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


152

verloren ging, kritisch mit Rassenvorurteilen auseinanderzusetzen.3 
Um bestimmte Behauptungen jedoch mit konkreten Textstellen zu 
untermauern, stützt sich dieser Artikel auf den Tractatus de arte so-
brie et accurate philosophandi,4 der zwar eine rein theoretische Ab-
handlung ist, die damit verbundenen logischen Sachverhalte jedoch 
durch Urteile und Konzepte verständlich macht. Methodisch beginnt 
dieser Artikel mit einer Untersuchung der Problematik von Vorur-
teilen und geht dann auf die Frage nach deren Verhältnis zu rassisti-
schen Haltungen ein. Abschließend wird gefragt, welche Schlussfol-
gerungen aus Amos Philosophie gezogen werden können, um nicht 
nur Rassismus und menschenfeindliche Vorurteile zu überwinden, 
sondern auch das wachsende Feuer der Xenophobie in der heutigen 
Welt zu löschen.

2. Anton Wilhelm Amo und die Rassenvorurteile  
seiner Zeit

Im 18. Jahrhundert manifestierten sich rassistische Vorurteile in allen 
Formen von Hass, Verachtung, Diskriminierung und Ausgrenzung, ins-
besondere gegenüber Menschen, die aufgrund ihrer Hautfarbe und ih-
rer Herkunft als anders wahrgenommen und kategorisiert wurden. Un-
ter dem Einfluss von Naturforscher:innen, die Tiere und Pflanzen nach 
Arten und Rassen klassifizierten, begannen auch andere Gelehrte, die-
se naturalistische Unterscheidung zwischen Arten auf den Menschen zu 

hrsg. von der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg, Halle (Saale), S. 
103–280, III. Kapitel, Abschnitt I, §1, S. 270.)

3	  		 Amo war der erste afrikanische Intellektuelle, der sich in Europa öffent-
lich für die Gleichheit aller Menschen und Nationen unabhängig von der 
›Rasse‹ einsetzte. Einzelheiten bei Burchard Brentjes, Anton Wilhelm Amo. 
Der schwarze Philosoph in Halle, Leipzig: Köhler & Amelang 1976; Jacob 
Emmanuel Mabe, Anton Wilhelm Amo interkulturell gelesen, Nordhau-
en: Traugott Bautz 2007 (englisch: Anton Wilhelm Amo, The Intercultural 
Background of his Philosophy, Nordhausen: Traugott Bautz 2014; ders., 
Anton Wilhelm Amo interkulturell gelesen. Verbesserte und aktualisierte 
Auflage, Berlin: WOO-Publishing 2021; Ottmar Ette, Anton Wilhelm Amo. 
Philosophieren ohne festen Wohnsitz, Berlin: Kadmos 2014; Ulrich van der 
Heyde, »Anton Wilhelm Amo, der afrikanische Philosoph«, in: ders. (Hg.): 
Unbekannte Biographien in Deutschland. Afrikaner im deutschsprachigen 
Raum vom 18. Jahrhundert bis zum Ende des Zweiten Weltkrieges, Berlin: 
Kai Homilius 2008, S. 65–75.

4	  		 Anton Wilhelm Amo, Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi, 
Nachdruck der Ausgabe Halle 1738, Nendeln/Liechtenstein/Schweiz: Kraus 
Reprint 1971.

JACOB MABE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


153

übertragen und aus dem Wort ›Race‹5 eine Theorie6 zu machen, die auch 
beim Menschen Anwendung finden sollte.7 Es ist unbestreitbar, dass be-
reits Immanuel Kant eine Rassentheorie entwickelte, als er die Frage 
nach der Genese oder Herkunft des Menschen beantwortete, indem er 
einen Zusammenhang zwischen dem Boden, dem Klima, der menschli-
chen Anatomie, Bräuchen und dem sozialen Leben herstellte. Kant lei-
tete folgende These ab, wonach jede Rasse aufgrund ihrer natürlichen 
Bedingungen (Geographie, Klima usw.) eine Besonderheit aufweist, die 

5	  		 Der Mediziner François Bernier (1620–1688) soll der erste gewesen sein, der 
1684 im »Journal des Savants« das Wort ›Race‹ verwendet und es auf Men-
schen angewandt hätte. Doch in der französischen Literatur sprach man 
meist von espèce humaine (»menschliche Art«). Auch la gent, aus dem La-
teinischen gens (Akkusativform gentem), war bekannt, wurde jedoch selten 
gebraucht. Auf Deutsch: Neben ›Specie‹ (Art) wurden häufig auch Gattung 
und Spezies (von Menschen) verwendet. 

6	  		 Es sei bemerkt, dass jede Theorie darauf abzielt, so viele Menschen wie mög-
lich dazu zu bringen, ihre Gedanken, Visionen, Ideen, Meinungen und sogar 
Handlungen entsprechend dem ihnen vorgegebenen Modell oder Denkstan-
dard auszurichten. Daher ist es nicht verwunderlich, dass fast alle Theorien 
stets Anhänger:innen finden, die nach ihnen leben, denken und handeln. Für 
weitere Einzelheiten zu den Rassentheorien vgl., Harold E. Pagliaro (Hg.), 
Racism in the Eighteenth Century, Cleveland u. London: Case western Re-
serve University 1973; Roberto Bernasconi, »Kant as an Unfamiliar Source 
of Racism«, in: Julie K. Ward, Tommy L. Lott (Hg.), Philosophers on Race. 
Critical Essays, Oxford: Blackwell Publishing 2002, S. 145–166; Justin E. 
H. Smith, »Anton Wilhelm Amo«, in: Ders., Nature, Human Nature, and 
Human Difference: Race in Early Modern Philosophy, Princeton, Oxford: 
Princeton University Press 2015, S. 207–230; Guido Barbujani, Die Erfin-
dung der Rassen. Wissenschaft gegen Rassismus, Berlin: Verlagshaus Jaco-
by & Stuart 2021.

7	  		 Die Grundlage der Rassentheorie war jedoch der Polygenismus, der auf 
die voradamitische Theorie von Isaac La Peyrère (1596–1676) zurückgeht, 
einem französischen Philosophen, der in seinem Werk Prae-Adamitae be-
hauptete, dass es zwei Schöpfungen gab, nämlich jene der »Gentils« oder 
»Heiden« und diejenige der Juden. Polygenismus bezeichnet die Vielfalt der 
Schöpfung und steht im Gegensatz zum Monogenismus, der auf der Bibel 
basiert und die Einheit der Schöpfung mit dem Argument begründet, Adam 
sei der erste von Gott geschaffene Mensch gewesen, von dem alle Men-
schen abstammen. Leider beeinflussten Polygenismus und Rassendenken 
auch bedeutsame Philosophen des 18. Jahrhunderts wie Voltaire, eine der 
einflussreichsten Figuren der Aufklärung. Auch der Chirurg John Atkins 
(1685–1757) glaubte, dass die weißen und schwarzen »Rassen« ursprüng-
lich von Vorfahren unterschiedlicher Hautfarbe abstammen. (Vgl. Voltaire, 
Traité de Métaphysique, chap. 1: »Des différentes espèces d’hommes«, in: 
Œuvres complètes de Voltaire tome 22, Paris: Garnier 1879, S. 189–230.)

ÜBER DEN ZUSAMMENHANG VON VORURTEILEN UND RASSISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


154

gewährleistet, dass sich keine Rasse in eine andere verwandelt.8 Anders 
als diese These der vielfältigen Ursprünge menschlichen Lebens (Poly-
genismus), bezog sich die monogenetische Rassentheorie der damali-
gen Zeit auf den biblischen Bericht, dass es seit Adam und Eva nur eine 
menschliche Rasse gegeben habe. Doch aus dem Fall Noahs entstanden 
drei Rassen, nämlich die sogenannte ›Weiße‹, ›Gelbe‹ und die›Schwarze‹, 
die von den drei Söhnen Noahs abstammen sollten: Shem, der Vorfah-
re der Semiten, Japheth, der Vorfahre der Europäer und Cham, der Ver-
fluchte und Vorfahre der Schwarzen.

Indem die Denker:innen der Neuzeit den Rassebegriff zum Gegen-
stand der Philosophie machten,9 brachen sie endgültig mit der huma-
nistisch orientierten Tradition Europas, die ihre Wurzeln in der antiken 
griechischen Philosophie hatte und alle Völker derselben Spezies zuord-
nete. Rassenvorurteile gegenüber Afrikaner:innen waren zu dieser Zeit 
Teil des täglichen Lebens in Europa, und Amo erlebte persönlich die ir-
rationalen Missbräuche und verwerflichen Paradoxien seiner Zeit, da
runter die Sklaverei, die Rechtmäßigkeit der Rassendiskriminierung und 
alle auf Stereotypen basierenden Handlungen, die auf die systematische 
Verachtung und Verleugnung der Humanität der Afrikaner:innen abziel-
ten. Damals war es den Betroffenen nicht möglich, öffentlich über Skla-
verei oder Rassenvorurteile zu sprechen, geschweige denn zu schreiben. 
Allerdings hat er erst in seinem De jure maurorum in Europa implizit die 
Intoleranz und negative Einstellung der Europäer:innen gegenüber dun-
kelhäutigen Menschen einer philosophischen Kritik unterzogen. Dabei 
berücksichtigte Amo die alltägliche Realität des Rassismus und plädier-
te zum ersten Mal öffentlich für die Ablehnung der damals in Europa 
vorherrschenden Theorie einer überlegenen ›Rasse‹, die seiner Überzeu-
gung den rechtlichen Grundlagen seiner Zeit fundamental widersprach.

Aller Wahrscheinlichkeit nach schien Amo auch die öffentliche Auf-
merksamkeit auf die traurige Situation der Afrikanerinnen und Afri-
kaner in Europa zu dieser Zeit lenken zu wollen und forderte, ihnen 
angemessenen Schutz der Menschenrechte und des Rechts auf ein freies 

8	  		 Bei all meinem Respekt gegenüber Kants Werk sollte dies nicht geleugnet 
oder ignoriert werden, wie auch Ricardo Terra betont. Für nähere Details 
vgl. Ricardo Terra, »Hat die kantische Vernunft eine Hautfarbe?« in: Ste-
fano Bacin et al. (Hg.), Kant Und Die Philosophie in Weltbürgerlicher Ab-
sicht. Akten des Xi. Internationalen Kant-Kongresses 2010, Berlin: De Gruy-
ter 2013, S. 431–448. 

9	  		 Für weitere Einzelheiten vgl. Julie K. Ward/Tommy L. Lott (Hg.), Philo-
sophers on Race. Critical Essays, Oxford 2002; Tzvetan Todorov, Nous 
et les autres. La réflexion française sur la diversité humaines, Paris: Édi-
tions du Seuil 1989; Sarah Reimann, Die Entstehung des wissenschaftlichen 
Rassismus im 18. Jahrhundert, Stuttgart: Steiner 2017; Christian Delacam-
pagne, Une histoire du racisme, Paris: Librairie Générale Française 2000.

JACOB MABE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


155

und menschenwürdiges Leben zu gewähren. In diesem Zusammenhang 
wäre es durchaus angebracht, die Disputation von Amo als ein philo-
sophisches Plädoyer zu bezeichnen, das er insbesondere an die damali-
gen Politiker:innen und Führungspersönlichkeiten richtete und sie auf-
forderte, Verantwortung zu übernehmen und entsprechende rechtliche 
Maßnahmen zu ergreifen, um rassistische Vorurteile energisch zu be-
kämpfen. Seine Disputation kann als intellektuelles Projekt angesehen 
werden, zweifelsfrei zu beweisen, dass kulturelle Reformen und die da-
raus resultierende moralische Verbesserung nicht nur theoretisch denk-
bar, sondern auch mit geeigneten rechtlichen Mitteln politisch lösbar 
sind. Auf dieser Grundlage ist es durchaus gerechtfertigt, Amo als über-
zeugten Optimisten in dem Sinne zu betrachten, dass er Vertrauen in die 
Fähigkeit des Menschen hatte, »Dinge« zu tun, die für die Verwirkli-
chung der Menschheit10 und des »moralisch Guten«11 nützlich sind. Er 
hoffte auf eine menschliche Gemeinschaft, die sich zur Wahrung der In-
tegrität aller Völker verpflichtet12 und sich dabei für die Förderung von 
Gleichheit, Gerechtigkeit, gegenseitiger Toleranz und dem Zusammen-
leben freier und friedlicher Völker einsetzt.

3. Amo über die Entstehung von Vorurteilen und  
die Ursache für deren Verfestigung in Rassismus

Generell entstehen Vorurteile gegenüber dem Anderen, wenn man ihn als 
Fremden wahrnimmt und sich mit ihm vergleicht. Um Amos Worte zu 
verwenden, geht es in Wirklichkeit darum, »das Alte mit dem Neueren« 

13 zu vergleichen, je nach dem Bild, das man von sich selbst und dem 
Bild, das man vom Anderen (Neuen) hat, und Misstrauen erzeugt. Amo 
unterteilt Vorurteile in zwei Kategorien, nämlich die des Intellekts und 
des Willens.14 Im Tractatus geht er jedoch weder aus anthropologischer 
noch aus ethischer Sicht auf Vorurteile ein, da ihm als dunkelhäutigem 
Menschen kein Recht auf freie Meinungsäußerung zugestanden wurde 
und er sich daher auf formale und logische Formulierungen beschränkt. 

10	 		 Traktat, I. Kapitel, Abschn. VII, §10, S. 121.
11	 		 »Das moralisch Gute ist alles, was konform und konvenient ist dem, was 

an sich das Beste und Vollkommenste ist«, ebd. III. Kap., Abschn. II, §7, S. 
172. 

12	 		 Amo spricht von »Einhaltung allgemeiner Verpflichtungen zu gegenseitiger 
Erhaltung aller Menschen«. Traktat, II. Kap., Abschn. III, §9, S. 130.

13	 		 Anton Wilhelm Amo, Traktat von der Kunst, nüchtern und sorgfältig zu phi-
losophieren. I. Kap., Abschn. VII, §9, S. 212.

14	 		 Amo beschreibt den Willen als einen Akt der Seele, der entscheidet, was man 
tut oder nicht tut. Ebd., S. 210 ff.

ÜBER DEN ZUSAMMENHANG VON VORURTEILEN UND RASSISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


156

Im Folgenden wird versucht, die Konsequenzen seiner logischen sowie 
erkenntnistheoretischen Argumente für eine ethische Betrachtung dar-
zulegen, um eine völlig neue Interpretation seines philosophischen Den-
kens zu ermöglichen. Indem er »Irrtümer des Intellekts und des Willens 
als Vorurteile«15 bezeichnet, führt Amo sie auf dieselben Ursachen zu-
rück. Er drückt es so aus: »Irrtümer und Vorurteile entstehen auf ein 
und dieselbe Weise, nämlich aus dem Verstand und dem Willen.«16 Dies 
bedeutet, dass der wahre Ursprung von Vorurteilen unter anderem auf 
Unwissenheit und Missbrauch des Intellekts (oder des Verstandes) und 
Willens zurückzuführen ist.17

Amo zeigt zwei Arten auf, wie sich der Intellekt in unterschiedlichen 
Irrtümern manifestieren kann: einerseits durch den Willen, »anders zu 
wollen und nicht zu wollen, als wir können und dürfen«18, und anderer-
seits durch die Bestimmung des Handelns, »anders zu handeln und nicht 
zu handeln.«19 Demnach entstehen Vorurteile aus Ignoranz, verstanden 
als einem Mangel an Wissen. Aufgrund der Unwissenheit, so behauptet 
Amo, schätzen wir Autorität als Wahrheit und nicht Wahrheit als Auto-
rität. Auch die Vorurteile bedeutsamer Gelehrter resultieren daraus, dass 
man etwas anders versteht und nicht erkennt als das, was es wirklich ist. 

Was den Irrtum angeht, so ist er einerseits durch Unwissenheit, man-
gelnde Aufmerksamkeit, Vergesslichkeit, Eile (durch Ungeduld) und an-
dererseits durch den Mangel an gutem Willen bedingt, wenn man ent-
weder aufgrund von Sympathie für bestimmte Dinge oder durch eine 
Abneigung gegen sie handelt. So entsteht, wie Amo andeutet, das Vor-
urteil der Plattitüden, das beispielsweise in einer Skepsis gegenüber al-
lem besteht, was neu ist und nur dem Üblichen oder bereits Bekannten 
folgt. Wenn Amo alle möglichen Vorurteile verurteilt, dann gerade des-
halb, weil er ihnen einen negativen Wert zuschreibt. Selbst weit verbrei-
tete Meinungen über Traditionen und die Vergangenheit basieren für 
ihn auf Vorurteilen. Er spricht von den »Vorurteilen der Antike«, die 
ein besonderes Augenmerk auf sehr alte Dinge legen. Das Gleiche gilt 
für die »Vorurteile der Tradition«, die die Menschen dazu zwingen, al-
les, was von früheren Generationen weitergegeben wurde, ohne Um-
wege und Modifikationen zu akzeptieren. Amo identifiziert auch in der 

15	 		 Ebd., Abschn. VI, §3.
16	 		 Ebd. §1.
17	 		 Amo bezeichnet den Verstand als die »Fähigkeit des Geistes, zu denken und 

die Wesenheiten an sich und intentional zu erkennen«, und den Willen als 
»einen Akt der Seele, das Gedachte um eines ihr bewussten Zweckes willen 
als zu Tuendes oder zu Lassendes zu bestimmen«, ebd., V. Kap., Abschn. I, 
§3, S. 148.

18	 		 Was Amo in diesem Zusammenhang meint, ist der Irrtum »hinsichtlich des 
Willens«, ebd., I. Kap., Abschn. VI, §1, S. 210.

19	 		 Ebd. Es geht hierbei um den »Irrtum hinsichtlich der Handlung«.

JACOB MABE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


157

Wissenschaft ein Vorurteil, welches er als »Vorurteil der Subtilität« be-
zeichnet, das in der Bearbeitung sinnentleerter Forschungsfragen beste-
he und Zeitverschwendung zur Folge habe.

Zweifellos weckte der Vergleich hellhäutiger Europäer:innen mit Völ-
kern unterschiedlichen Aussehens ihr Misstrauen, woraus sie wohl auch 
ihre Unterscheidung zwischen Völkern und ihre Einteilung in Rassen ab-
leiteten. Denkt man mit Amo weiter, kommt man zu dem Schluss, dass 
rassistisch denkende Personen es offenbar immer sicherer finden, nichts 
Neuem zu vertrauen, sondern immer blind dem »Alten«20 folgen, alle 
Traditionen, bedingungslos zu akzeptieren und sich neuen Herausfor-
derungen, die ihre Vorurteile widerlegen würden, nicht zu stellen. Leider 
haben die meisten Menschen kein Vertrauen in die »eigenen Kräfte«21, 
weshalb sie wenig aus den Irrtümern und Vorurteilen der Rassentheo-
retiker:innen seit dem 17. Jahrhundert gelernt haben, die aus Ignoranz 
das Menschengeschlecht in seiner Einheit verkannten und stattdessen 
die Menschheit nach einer Rassenhierarchie ordneten, wobei Europä-
er:innen an der Spitze und Afrikaner:innen überwiegend auf der unters-
ten Stufe standen.

Leider sind die Menschen auch heute noch so stark von den Annah-
men der Rassentheorie beeinflusst, dass sie immer noch davon überzeugt 
sind, dass sie keine biologischen oder kulturellen Ähnlichkeiten mit an-
deren Völkern und deren Kulturen haben. Dies zeigt deutlich, dass Vor-
urteile hauptsächlich von Menschen geschürt werden, die nicht nur aus 
Ignoranz (was Amo das »Prinzip des Irrtums«22 nennt), sondern auch 
aus »indeterminierter« und »inadäquater Reflexion«23 handeln. Wer, so 
Amo, seinen Intellekt angemessen einsetzt, also richtig denkt und ver-
steht, ist auch zu »vollkommener Überlegung« fähig: Er ist nicht nur 
dazu in der Lage, nützliche Dinge24 zu tun und belanglose Dinge zu 
unterlassen25, sondern auch zwangsläufig zur Vervollkommnung der 
Menschheit26 beizutragen. Amo lehrt, dass Vorurteile in all ihren For-
men negativ sind und daher überwunden werden müssen. 

Mit Hans Georg Gadamer ließe sich einwenden, dass bei aller berech-
tigten Kritik an der Aufklärung, die Bemühungen, Vorurteile zu überwin-
den, selbst Vorurteile erzeugen können.27 Statt einseitig die Vernunft zu 
betonen empfiehlt er, sowohl die Tradition als auch die ihr inhärenten 

20	 		 Ebd., §6., S. 141.
21	 		 Ebd., § 8.
22	 		 Ebd., Abschn. IV, §9, S. 209.
23	 		 Ebd., Abschn. VI, §2.
24	 		 Ebd., Abschn. VII, §10.
25	 		 Ebd., I. Kap., §3., S. 205.
26	 		 Ebd., §10, S. 212.
27	 		 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philoso-

phischen Hermeneutik, 3. Aufl., Tübingen: Mohr Siebeck 1972, S. 290 ff.

ÜBER DEN ZUSAMMENHANG VON VORURTEILEN UND RASSISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


158

Vorurteile zu bewahren, sofern sie legitim erscheinen.28 Er begründet sei-
ne Position damit, dass Verstehen kein subjektiver Akt des Denkens, son-
dern stets eine Auseinandersetzung mit einer Tradition darstellt, in der 
Vergangenheit und Gegenwart nachvollziehbar miteinander kommuni-
zieren, denn »alles Verstehen beruht auf einem Vorverständnis, das den 
Autor und den Interpreten über historische Zeiten und soziale Räume 
hinweg verbindet«29.

Kurzum: Gadamers Einwand zeigt die Schwierigkeiten auf, eine sach-
liche Debatte über rassistische Vorurteile aus heutiger Sicht zu führen. 
Während die einen rassistische Kriterien für die Beurteilung ihres Den-
kens und Handelns nutzen, gezielt verwenden oder verteidigen, empfin-
den sie diejenigen, die sie energisch bekämpfen, als demütigend, verächt-
lich oder verletzend. Zudem ist unbestreitbar, dass Philosoph:innen mit 
vielfältigen kulturellen Traditionen konfrontiert sind, von denen sie sich 
nicht lösen können oder wollen. Denn man kann nicht einer Tradition 
Treue schwören und sich gleichzeitig von deren Macht über Themen, 
Werte und Ideen in allen Lebensbereichen befreien. Das ist das Dilem-
ma jeder Philosophie, die sich an bestimmten Traditionen und Kultu-
ren orientiert.

Historisch gesehen ging die Verfestigung von Vorurteilen gegenüber 
Afrikaner:innen innerhalb von rassistischen Theorien insbesondere mit 
dem transatlantischen Sklavenhandel30 und der europäischen Eroberung 
des afrikanischen Kontinents einher. Die Eroberer gründeten ihre Ideo-
logie der Rassenhierarchie auf dem Prinzip, dass die Afrikaner:innen ih-
nen kulturell unterlegen seien und rechtfertigten damit ihre Unterwer-
fung, Verleugnung und Verachtung. Die Kolonialisierung führte zu einer 
Internalisierung rassistischer Vorurteile durch die Kolonisierten, sodass 
sie die Afrikaner:innen passiv, machtlos und gleichgültig gegenüber eu-
ropäischen Kolonialherren und sogar christlichen Missionaren machte. 
Die christliche Kirche, sowohl die protestantische als auch die katholi-
sche, hat sich stets der Herausforderung widersetzt, ihre Aktivitäten als 
eine offensichtliche Auswirkung des Kolonialismus zu betrachten oder 
die koloniale Dimension ihrer Mission in Afrika kritisch aufzuarbeiten. 

In Wahrheit ist es schwierig, die christliche Mission losgelöst von der 
Kolonisierung zu betrachten, insbesondere da letztere auf gewaltsamem 
Landraub, Menschenhandel und rücksichtsloser Ausbeutung natürlicher 
Ressourcen beruhte. Die christliche Mission war überdies an der Ver-
breitung der kolonialen und rassistischen Ideologie beteiligt. Sie war 

28	 		 Ebd., S. 295.
29	 		 Ebd., S. 37.
30	 		 Vgl. Joseph E. Inikori, »Der Sklavenhandel«, in: Jacob E. Mabe (Hg.), Das 

Afrika-Lexikon. Ein Kontinent in 1000 Stichwörtern, Stuttgart und Wup-
pertal: Metzler 2001 (Sonderausgabe 2004), S. 556–559. 

JACOB MABE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


159

insofern untrennbar mit Rassismus verbunden, als sie Jesus Christus 
in der Gestalt eines weißen Europäers als Symbol der Überlegenheit 
der weißen ›Rasse‹ darstellte, ohne die es nicht möglich wäre, den irdi-
schen Qualen zu entkommen. Amo zufolge lehrte die Mission die Afri-
kaner:innen auch, den Europäer:innen das ihnen zugefügte Leid zu ver-
zeihen und Racheakte zu unterlassen. Sie müssten daher nur im Namen 
Christi ständig zu Gott beten, um von allen irdischen Nöten befreit und 
erlöst zu werden. Schließlich trug die Mission dazu bei, den Afrika-
ner:innen ihre Menschenwürde zu nehmen, indem sie Letztere zwang, 
ihre spirituellen oder religiösen Rituale aufzugeben und den Glauben 
stattdessen durch das Lesen der Bibel und aller christlichen Sakramen-
te anzunehmen.31

In summa veranschaulichen Vorurteile und die damit verbundene In-
toleranz die Dialektik zwischen rationalem Denken, das der universel-
len Vision der Menschheit im Sinne von Amo immanent ist, und un-
vernünftigen Handlungen, welche die Grundlage für Rassismus bilden. 
Diese Dialektik ist heute von wesentlicher Bedeutung für diejenigen, die 
oft versucht sind, Vorurteile als eine der menschlichen Natur innewoh-
nende Haltung zu betrachten, die sich in allen menschlichen Beziehungen 
manifestiert. Amo würde dieser Ansicht widersprechen, weil sie Men-
schen der Fähigkeit beraubt, ein Leben in Frieden und Harmonie mit 
ihren Mitmenschen zu führen. Amo verteidigt damit ein Menschenbild, 
das universelle Gültigkeit beansprucht und Vorurteilen gegenüber Afri-
kaner:innen sowie der damit verbundenen Tendenz zur Intoleranz ihnen 
gegenüber widerspricht. Es ist daher nicht verwunderlich, dass Amo Vor-
urteile als wahre Feinde der Vernunft bezeichnete, sofern sie auf Igno-
ranz32 beruhen und daher weder zur »Vervollkommnung des Intellekts« 
noch zur »moralischen Vollkommenheit« beitragen.33 Doch um Vorur-
teile wirksam zu bekämpfen, sieht Amo offenbar keine andere Alternati-
ve als staatliche Gesetze, sofern sie helfen, dass Afrikaner:innen und ihre 
Lebens- und Denkweisen mit Respekt behandelt werden. 

31	 		 Mithilfe von Amos philosophischen Konzepten könnte man die Akzeptanz 
des Christentums unter afrikanischen Sklav:innen in Europa als ein »Vor-
urteil der Autorität« bezeichnen, das besagt: »alles, was von den vornehm-
sten und berühmtesten Männern festgesetzt wird, das ist wahr und sehr gut« 
oder vielleicht sogar »wahrer und besser«. Traktat, I. Kap., Abschn. VII, §6, 
S. 211.

32	 		 Amo nennt die Ignoranz »die Abwesenheit von Empfindung und Erkennt-
nis.«, ebd. I. Kap., Abschn. V, §.4. 

33	 		 Ebd. II. Kap., Abschn. VI, § 9, S. 222.

ÜBER DEN ZUSAMMENHANG VON VORURTEILEN UND RASSISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


160

4. Amos Naturrechtsgedanke und die Menschenrechte

Unter Naturrecht versteht Amo »einen Habitus des kontemplativen In-
tellekts und Willens«, aufgrund dessen wir uns für »die Kenntnis und 
Einhaltung allgemeiner Verpflichtungen zum gegenseitigen Schutz al-
ler«34 einsetzen. Amos Naturrechtskonzept ist mit der Idee des Men-
schenrechts verknüpft, welches wiederum mit dem jedem Menschen in-
newohnenden Gefühl bzw. Bedürfnis nach Handlungsfreiheit und einer 
selbstbestimmten Lebensführung verbunden ist. Aus philosophischer 
Sicht ist Letzteres ein Denkprinzip, welches die Freiheit als ein angebo-
renes oder natürliches Recht bekräftigt, wobei das Recht als Bindeglied 
zwischen Menschen und Freiheit gedacht wird. Amos Konzept des Na-
turrechts bezog sich insbesondere auf die Frage: Was kann und sollte ge-
tan werden, um die Zustände zu beseitigen, die zum Verlust der natürli-
chen Freiheit und der inhärenten Würde schwarzer Menschen führten? 

Amo war nicht nur schockiert über das beunruhigende Ausmaß, das 
die soziale Ausgrenzung und die rücksichtslose Ausbeutung schwarzer 
Menschen erreicht hatte, sondern auch entsetzt darüber, dass die Geset-
ze verschiedener europäischer Länder bestimmte Personen ausschlossen, 
anstatt allgemein und ohne Einschränkungen für alle Bürger zu gelten. In 
De Jure untersuchte er daher die Frage, wie es möglich sein könne, dass 
Menschen, die aus Afrika nach Europa gebracht wurden, nur aufgrund 
ihrer Haut derart verdinglicht und anders behandelt wurden, obwohl sie 
auf ihre Religionen verzichteten und nur noch den christlichen Glauben 
praktizierten. In seinem Plädoyer machte Amo deutlich, dass insbesonde-
re Könige und Kurfürsten, durch die gnadenlose Degradierung schwar-
zer Menschen zu ewigen Sklaven an ihren Höfen, massiv gegen die be-
stehenden Rechtssysteme ihrer jeweiligen Staaten verstießen.35 Sie ließen 
sich von ihnen wie Götter verehren und bedienen. 

Als engagierter Philosoph beschränkte sich Amo nicht auf bloße Spe-
kulationen und konnte daher nicht die Augen vor dem Unrecht verschlie-
ßen, dessen Opfer er selbst war. Deshalb bewies er Zivilcourage,36 indem 

34	 		 Traktat, II. Kapitel, Abschn. III, §9, S. 130. Doch dem Naturrecht, das »die 
Pflichten zum Gegenstand« hat, »die allen Menschen mit dem Ziel der glei-
chen und gegenseitigen Erhaltung aller und jedes einzelnen gemeinsam 
sind«, stellt Amo das Völkerrecht gegenüber, welches »die Pflichten zum 
Gegenstand« hat, »welche den Übereinkommenden zum Zwecke der Erhal-
tung nicht aller, sondern derjenigen, denen durch Vereinbarung daran gele-
gen ist gemeinsam sind, und es verdankt sein Bestehen allein dem Überein-
kommen der Völker.« Ebd., §9, Anmerkung, S. 131.

35	 		 Denn die Afrikaner:innen erfüllten ihre bürgerlichen Pflichten durch die Fürsor-
ge für Waisen, Arme, Kranke, Witwen usw., meist ohne angemessene Vergütung.

36	 		 Vgl. Jacob Emmanuel Mabe, »Zivilcourage im modernen Rechtsstaat« – 
»Civic Courage in the Modern State under the Rule of Law«, in: Sharon B. 

JACOB MABE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


161

er energisch seine Stimme erhob und die Etablierung gerechter Gesetze 
forderte, auf die sich jeder Schwarze verlassen könne, um seine Würde 
wiederherzustellen und sich gegen ungerechtfertigte Behandlung, insbe-
sondere durch staatliche Behörden, zu wehren. Amo war sich bewusst, 
dass Gerechtigkeit nicht bloß »durch das Denken«, sondern »durch die 
Gesetze« realisiert wird, die auf die »Geschäfte und Handlungen der 
Menschen« angewendet werden müssen.37 Ausgehend von der Frage, 
inwieweit die Philosophie ihre praktische Aufgabe, nämlich die Vervoll-
kommnung der natürlichen und moralischen Existenz,38 erfüllen kann, 
zog Amo eine klare Grenze zwischen Ethik und Politik als wichtigen Be-
reichen der Praktischen Philosophie. Dabei wies er der Ethik unter an-
derem die Aufgabe zu, zur Verbesserung der Sitte und der moralischen 
Existenz beizutragen.39 Die Ethik sollte sicherstellen, dass das moralisch 
»Böse« beseitigt wird.40 Der Politik ihrerseits komme die Aufgabe zu, für 
die Förderung der Gerechtigkeit sowie die »Erhaltung sowie das Heil 
des Staates«41 zu sorgen. Hierfür sollte ein Rechtssystem als gesetzli-
che Grundlage geschaffen werden, das auf der Achtung allgemeiner Ver-
pflichtungen zum gegenseitigen Schutz basiere.42 Das Gesetz habe aber 
auch eine präventive Funktion43 und müsse die Grundlagen dafür legen, 
dass der Staat »durch die Wahrung der Gerechtigkeit« dauerhaft auf-
rechterhalten und »vervollkommnet«44 wird, wobei für Amo die »Pflicht 
zur Humanität« wichtiger ist als ein strenges Gesetz.45 

Amos Konzeption des Naturrechts ist mit den Menschenrechten inso-
fern vergleichbar, als es dessen Anspruch auf Geltung für alle Menschen 
einklagt. Sein Engagement für die Menschenrechte spiegelt sich insbe-
sondere in seiner Forderung wider, den Afrikaner:innen bestimmte un-
veräußerliche Grundrechte zu gewähren und den Europäer:innen recht-
lich gleichzustellen. Amo war es ein Anliegen, Rechtssicherheit für alle 

Byrd/Joachim Hruschka/Jan C. Joerden (Hg.); Jahrbuch für Recht und Ethik 
– Annual Review of Law and Ethics (2013), S. 205–218.

37	 		 Traktat, VIII. Kap., §10, S. 265.
38	 		 Amo zufolge besteht die Aufgabe der Praktischen Philosophie in der »Aus-

übung und Anwendung der vorerkannten Wahrheit um die Erhaltung und 
höchstmöglichen moralischen Vollkommenheit des Menschengeschlechtes 
willen.« (Traktat, II. Kapitel, Abschn. III, §2, S. 129.)

39			  Ebd., §6–§8, S. 130.
40			  Es geht um das, was in Wirklichkeit und »seiner Natur nach die Ursache 

für die Zerstörung der natürlichen Existenz und des natürlichen Seins ist.«, 
Ebd., III. Kap. Abschn. II, §6, S. 172 ff.

41	 		 Ebd.
42	 		 Ebd., §10–14, S. 131.
43	 		 Ebd. §9.
44	 		 Ebd., I. Kap., Abschn. X, §4. S. 110.
45	 		 Ebd.

ÜBER DEN ZUSAMMENHANG VON VORURTEILEN UND RASSISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


162

dunkelhäutigen Menschen zu fordern, einschließlich des Schutzes ihrer 
Menschenwürde durch die Gewährleistung ihres Rechts auf ein freies 
Leben und körperliche Unversehrtheit.

Bedauerlicherweise weist Amos’ politisches und ethisches Denken ei-
nige theoretische Mängel auf, da er es versäumt hat, eine konkrete Ge-
sellschafts- und Rechtsordnung und damit verbundene Institutionen vor-
zuschlagen, die sowohl politische Freiheit als auch Gerechtigkeit fördern 
sollten. Er hätte sich genauer mit sozialen und politischen Institutionen 
befassen sollen, die der rassistischen Demütigung schwarzer Menschen 
ein Ende setzen und ihnen Rechtsschutz oder einen angemessenen Per-
sonenstand hätten verschaffen können.

5. Schlussbetrachtung: Die Überwindung von 
Vorurteilen als Aufgabe interkulturellen Philosophierens

Das Wichtigste, was man aus Amos Philosophie lernen kann, besteht da-
rin, dass Vorurteile, bewusst oder unbewusst aus Unwissenheit entstehen 
und daher die Urteils- und Vernunftfähigkeit schwächen. Vorurteile sind 
für Amo immer negativ behaftet, auch wenn sie als berechtigte Urteile 
von denjenigen, die sie verwenden, betrachtet werden. Er erklärt, dass 
Urteile, die sich gegen andere richten und von ihnen als beleidigend, her-
abwürdigend, verletzend oder sogar verunglimpfend empfunden werden, 
Vorurteile sind. Obwohl Vorurteile die Handlungen und Entscheidungen 
der meisten Menschen beeinflussen, ist es darüberhinaus die Ignoranz, 
die Amo als Mangel an Vernunft definiert, die im 18. Jahrhundert die Ur-
sache für die Diskriminierung von Afrikaner:innen und die respektlose 
Behandlung ihnen gegenüber war und Rassismus ermöglichte. Bei inter-
nationalen Begegnungen stellen Vorurteile auch heute noch ein großes 
Hindernis dar, insofern jeder einzelne, der einer bestimmten Kultur an-
gehört und sich dieser eng verbunden fühlt, stets dem Dilemma überlie-
ferter Urteile und Vorurteile gegenüber anderen Völkern und Kulturen 
ausgesetzt ist, aus dem er sich nur schwer lösen kann. In diesem Zusam-
menhang hat eine auf Interkulturalität ausgerichtete Philosophie die we-
sentliche Aufgabe, Menschen unterschiedlicher Kulturen zu der Erkennt-
nis zu verhelfen, dass die Offenheit füreinander ihnen eine vorurteilsfreie 
Erweiterung ihres Denkhorizonts ermöglichen kann.

JACOB MABE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

