6. Habitualisierte und organisierte Translation:
Ein Streifzug durch die Geschichte

Um die rezenteren Entwicklungen des Titigkeitsbereichs nachvollziehen zu kon-
nen, die schlieflich zur Konstruktion des Berufs Gebirdensprachdolmetscher*in in
Osterreich fithrten, ist es, wie in Kapitel 5 ausgefiithrt, notwendig, zunichst einen
Blick in die Geschichte des Dolmetschens fiir Gehorlose bzw. der Kommunikation
mit Gehorlosen in der westlichen Welt zu werfen. Ohne die Einbeziehung dieses his-
torischen Kontextes, der die verschiedenen Handlungsfelder, die involvierten Insti-
tutionen und Akteur*innen sowie die daraus resultierenden Spannungen beleuch-
tet, bliebe jede Interpretation der zeitgendssischen Daten auf einer oberflichlichen
und simplifizierenden Ebene. Eine Aufarbeitung der historischen Zusammenhin-
ge ist auch insofern unerlisslich, als die Gehorlosengemeinschaft eine enge Verbin-
dung zu ihrer Geschichte der Unterdriickung und Resistenz pflegt. Die »redisco-
very of history« ist seit den frithen 1980er Jahren einer der zentralen »new deaf dis-
courses« (Ladd 2003: 155) in der Forschung und eine Ressource fiir konzeptuelle So-
lidaritit unter Menschen mit dhnlichen Erlebnissen tiber Staats- und Sprachgren-
zen hinweg (Woll/Ladd 2011: 163). Wihrend die Geschichte der Gehorlosen in vie-
len Landern bereits eingehend aufgearbeitet wurde, hat die Untersuchung der Rolle
von Dolmetscher*innen in diesem Zusammenhang bislang nicht ausreichend Be-
achtung erfahren. Im folgenden Kapitel soll daher die Dolmetschtitigkeit in einem
systematischen Rahmen erfasst werden, indem internationale Erkenntnisse der Ge-
hérlosengeschichte aus einer translationswissenschaftlichen Perspektive betrachtet
und interpretiert und durch dsterreichische Quellen ergidnzt werden.

6.1 Konzeptuelle Grundlagen und Versuch einer Typologie

Um das Gebirdensprachdolmetschen und seine komplexen historischen Urspriin-
ge vor Einsetzen der Professionalisierungstendenzen in den spiten 1980er Jahren
analytisch darstellen zu kénnen, wurde fiir den vorliegenden Kontext eine Typolo-
gie erstellt, fiir die drei konzeptuelle Arbeiten von Relevanz sind: Péchhackers (2000)
Modell des Kommunikationsbedarfs in gesellschaftlichen Zusammenhingen, Wolfs

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

136

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

(2012a) Modellierung der Translationstitigkeit in der Habsburgermonarchie und
Cronins (2002) Differenzierung heteronomer und autonomer Rekrutierungssyste-
me von Dolmetscher*innen in der Kolonialzeit.

Péchhacker (2000: 12—22) modelliert den Kommunikations- bzw. Dolmetsch-
bedarf mit Anderssprachigen und damit die Herausbildung der Sprachmittlungs-
tatigkeit in der Geschichte als Expedition, Transaktion und Administration. In seinem
Modell setzt er auf der horizontalen Ebene ein Kontinuum zwischen inter- und
intrasozietirem Kontakt. In der vertikalen Schichtung siedelt er verschiedene ge-
sellschaftliche Handlungsdoméinen an, in denen Dolmetschbedarf entstand. Unter
intersozietdrem Kontakt subsumiert er jenen zwischen Individuen oder Gruppen im
Kontext von Krieg, Unterwerfung, Eroberung, Erforschung und Missionierung,
den er mit dem Schlagwort »Expedition« versieht. »Transaktion« findet zwischen
den Polen des Inter- und Intrasozietiren statt, umfasst Handel, Militir, Diplomatie
w.A. Als intrasozietiren Kontakt bezeichnet er mit »Administration« den Dolmetsch-
bedarf in der (Kolonial-)Verwaltung, Religionsausiibung, Justizverwaltung und in
offentlichen Diensten.

Wolf (2012a) konzeptualisiert in ihrer umfassenden Untersuchung der Trans-
lationstatigkeit in der Habsburgermonarchie die mannigfaltigen Ausprigungen
mehrsprachiger Kommunikation und Translation wie folgt: Sie unterscheidet zu-
nachst zwischen polykultureller Kommunikation und polykultureller Translation. Erstere
bezeichnet Translation im weitesten Sinne als Folge der konstitutiven Mehrspra-
chigkeit, »die BeniitzerInnen der verschiedenen Sprachen aus schichtbezogenen,
berufsbedingten und persénlichen Griinden der tiglichen Verstindigungsarbeit
zu stetem Register- und damit kulturellem Kontextwechsel veranlasste« (ibid.:
87), jedoch keine Vermittlungsinstanz erfordert. Hierzu zahlt sie das habitualisierte
Uberseizen, das in multiethnischen Riumen in der lebensweltlichen Alltagspraxis
der Menschen verankert ist. Diese Titigkeit wurde von Dienstmadchen, Kéchnnen,
Handwerkern etc. zum Zweck der tiglichen Verstindigung praktiziert (ibid.: 91).
Als institutionalisiertes Ubersetzen, das tendenziell ebenso der polykulturellen Kom-
munikation zugerechnet wird, bezeichnet sie Tatigkeiten, die auf dem gesetzlichen
Umgang mit Mehrsprachigkeit basieren und Schule, Heer und Beamte umfassen,
wobei sie die Aktionsfelder Heer und Verwaltung als Mischform polykultureller
Kommunikation und polykultureller Translation identifiziert (ibid.: 101). Polykul-
turelle Translation bezeichnet Ubersetzen und Dolmetschen im engeren Sinn, d.h.
Transfer auf Basis von Vermittlungshandlungen. Die Handlungsfelder der polykul-
turellen Translation umfassen die Kommunikation mit Behdrden und bei Gericht,
die Ubersetzung von Gesetzestexten, die Translationstitigkeiten des Ministeriums
des AuReren und des Kriegsministeriums u.A. (ibid.: 58). Der komplexe Kommu-
nikationsraum der Habsburgermonarchie umfasst, in einem Aufriss dargestellt,
sich iiberschneidende Riume: den polykulturellen Kommunikationsraum, in diesen
eingeschlossen den polykulturellen Translationsraum, der wiederum mit dem transkul-

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

turellen Kommunikationsraum tberlappt, in dem der Austausch zwischen Sprachen
und Kulturen jenseits der Grenzen der Monarchie stattfindet (ibid.: 366ft.).

Cronin (2002) setzt seine Unterscheidung in autonome vs. heteronome Dolmetsch-
systeme in der Kolonialzeit aus der Perspektive der Michtigen und in Hinblick auf
Loyalititsprobleme und -verschiebungen an. Heteronome Systeme rekrutieren die
bei der Kolonisierung benétigten Dolmetscher*innen, indem sie Einheimische, sei
esdurch Zwang oder Anreize, die Sprache der Kolonialherren lehren. In einem auto-
nomen System hingegen bilden die Kolonisatoren ihre »eigenen« Dolmetscher*in-
nen aus, welche die Sprache der Einheimischen durch Immersion lernen miissen.
Cronin stellt einen Wechsel von zunichst heteronomen zu spiter autonomen Sys-
temen fest und fithrt als Beispiel fiir diesen Wandel die Unterweisung von Sprach-
knaben in westeuropiischen Reichen ab dem 16. Jahrhundert an (siehe dazu Kapi-
tel 1.1.1). Dieser Gegensatz hingt jedoch, wie Bahadir (2007: 45f.) richtig bemerkt,
von der Perspektive ab. Wihrend Cronin aus der Perspektive der Michtigen kon-
zeptualisiert, versucht Bahadir aus der Perspektive der Dolmetscherin mit Migrati-
onsgeschichte zu argumentieren, wenn sie schreibt: »So scheint die Migrantin, die
eine der >Ihrigenc als Dolmetscherin mitbringt [...], doch eher das Recht auf >Auto-
nomie« wahrzunehmenc (ibid.: 46). Gleichzeitig spricht sie sich gegen eine dicho-
tomische Interpretation des Verhiltnisses zwischen den beiden Konzepten aus, da
sich die Dichotomie insofern auflgse, als beide Parteien aufgrund der Vermittlungs-
tatigkeit durch die Dolmetscherin abhingig ebenso wie unabhingig sind bzw. stetig
zwischen diesen Polen pendeln.

Der Versuch der im Folgenden dargestellten Typologie der Translationstitig-
keitvor Einsetzen der Professionalisierungstendenzen der Gebardensprachdolmet-
scher*innen umfasst in Pochhackers Worten zunichst den intrasozietiren Kontext
des Dolmetschens fiir Gehorlose. Da es jedoch zumindest seit dem 19. Jahrhundert
auch organisierte Kontakte zwischen 9sterreichischen Gehérlosenverbinden und
Verbinden im Ausland gab, kann zumindest spekuliert werden, dass es auch in der
frithen vorprofessionellen Phase bereits Translation im intersozietiren Kontext ge-
geben haben muss, die jedoch an dieser Stelle aus Mangel an Quellen nicht beriick-
sichtigt werden kann. In der Typologie Wolfs konnte man Translation fir Gehor-
lose am dynamischen Ubergang zwischen polykultureller Kommunikation und po-
lykultureller Translation verorten. Die Akteur*innen wurden in sich z.T. iiberlap-
penden Sphiren innerhalb wie auflerhalb der Gehérlosengemeinschaft sozialisiert
und waren folglich aus unterschiedlichen sozialen, institutionellen oder persénli-
chen Beweggriinden heraus fiir Gehorlose — im weitesten Sinne — translatorisch ti-
tig bzw. wurden mehr oder weniger freiwillig als Translator*innen herangezogen.
Was Cronins Unterscheidung in autonome und heteronome Rekrutierungsysteme
betrifft, sowird zwar seine Terminologie iibernommen, allerdings wird die Perspek-
tive umgekehrt und aus der Sicht der Gehorlosengemeinschaft argumentiert.

14.02.2026, 13:47:27.

137


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

138

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Die Typologie, die in Abb. 2 schematisch dargestellt ist und in den nachfolgen-
den Kapiteln im Detail besprochen wird, umfasst die Sphiren der habitualisierten
und organisierten Translationstitigkeit, wobei Letztere heteronom ebenso wie autonom
organisierte Translationstitigkeiten umfasst. Als heteronom organisierte Translation
verstehen wir — im Gegensatz zu Cronin (2002) — jene translatorischen Titigkeiten,
die auf Initiativen der Kirche, der Schule und der Justiz beruhen, autonom orga-
nisierte Translationstitigkeiten erfolgen hingegen auf Eigeninitiative der Gehérlo-
sengemeinschaft. Gleichwohl wird sich zeigen, dass — wie bereits Bahadir (2007) an-
merkt — Autonomie und Heteronomie mitunter Verschiebungen und Verflechtun-
gen erfahren. Die Institutionalisierung reicht von nicht ausgeprigt im Falle der ha-
bitualisierten Translation bis zu stark ausgepragt in der Handlungssphire der Jus-
tiz, d.h. in den Gerichten. Habitualiserte und organisierte Translationstitigkeiten
fanden (und finden), auch wenn sie eine Entwicklung implizieren, auch parallel zu-
einander statt. Mitunter waren es dieselben Akteur*innen, die nicht nur zwischen
den Handlungssphiren navigierten, sondern fiir habitualisierte ebenso wie auto-
nom und heteronom organisierte translatorische Titigkeiten herangezogen wur-
den.

Abb. 2 Handlungssphiren habitualisierter und organisierter Translation

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

Wihrend die Ellipsen die Handlungssphiren darstellen, in denen hiufig trans-
latorische Tatigkeiten stattfanden und die fiir die Konstruktion des Berufs somit
von zentraler Relevanz sind, bezeichnen die Pfeile die Bewegungen der Trans-
lator*innen zwischen den Sphiren. Sie zeigen, um zwei Beispiele zu nennen,
dass z.B. (erwachsene) Kinder gehorloser Eltern (»children of deaf adults« oder
Codas"), die im Gehorlosenverein sozialisiert wurden, ohne kirchliches Mandat
habitualisiert den Gottesdienst fiir gehdrlose Verwandte dolmetschen, oder, dass
Gehorlosenlehrer*innen als Dolmetscher*innen bei Gericht heteronom organisiert
titig sind. Wihrend die Dolmetscher*innen in den sozialen Welten der Gehor-
losenvereine, Schule oder Kirche sozialisiert werden, unterschiedliche Versionen
gebirdeter Kommunikation lernen und unterschiedliche Denk-, Wahrnehmungs-
und Handlungsmuster in Bezug auf Gehorlosigkeit entwickeln, ist das Gericht
darauf angewiesen, Dolmetscher*innen aus anderen Sphiren zu rekrutieren.
Die schematische grafische Darstellung dient zur Orientierung und als grobes
Ordnungsprinzip, da nicht alle méglichen Konstellationen und Einsatzbereiche
erschopfend dargestellt werden kénnen und von einer dynamischen, sich wan-
delnden Praxis ausgegangen wird, die in einem zweidimensionalen Modell nicht
adiaquat abgebildet werden kann.

6.2 Habitualisierte Translationstatigkeit

Gehorlose mussten, um ihren Alltag bewiltigen zu kénnen, immer schon mit der
sie umgebenden hérenden Mehrheit kommunizieren, sei es in der niheren persén-
lichen Umgebung, sei es in Kontakten auflerhalb des engen personlichen Umfel-
des. Es kann davon ausgegangen werden, dass es sich zunichst um habitualisierte
Translationstitigkeit handelte, die eine Vielfalt von Realisierungsformen erlaubt.
Habitualisierte Translationstitigkeiten umfassen soziale Kontakte, in denen
Gehorlose mit einer oder mehreren hérenden Personen durch Translation im
weitesten Sinne interagieren. Es sind alltigliche soziale Handlungen, die keiner
formalen Einrichtung bediirfen und keinen institutionellen Effekt erzielen (vgl.
Seyfert 2011). Sie sind, um mit Robert Seyfert zu sprechen, zwar insofern habi-
tualisiert und nicht beliebig, als sie durch Wiederholung zur Gewohnheit werden,
miissen jedoch immer wieder aufs Neue ausgehandelt werden. Sie sind gesell-
schaftlich nicht formalisiert oder reglementiert, weisen keine oder nur geringe
spezifische Ordnung oder Dauer auf, finden an keinem speziellen Ort statt, treten
in mannigfaltigen Realisierungsformen auf und kénnen mehr oder weniger vermit-
telt sein. Auflerdem entwickeln sie erst dann, wenn sie stirker habitualisiert sind,

1 Napier (2021) bevorzugt die Bezeichnung »heritage signers«. Im Deutschen ist Codas nach
wie vor gangig.

14.02.2026, 13:47:27.

139


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

140

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

konstantere Handlungs- und Beziehungsmuster. Konventionalisierung findet nur
in einem eingeschrinkten Raum, etwa im Familienverband, statt. Habitualisierte
Translation ist daher als Kontinuum von wenig bis stirker habitualisiert zu verste-
hen und umfasst fluide und kreative ebenso wie stabilisierende Momente. Stark
habitualisierte Situationen kénnen schliefilich in organisierte Translationstitigkeit
tibergehen, die, wie weiter unten ausgefiithrt wird, Institutionalisierungstenden-
zen aufweist. Habitualisierte Translationstitigkeiten finden nicht nur im privaten
Umfeld statt, sondern kénnen auch in den auf der Grafik dargestellten Sphi-
ren der Kirche oder Schule erfolgen, die gleichzeitig als Initiatoren organisierter
Translation in Erscheinung treten.

Diese translatorischen Tdtigkeiten umfassen meist, aber nicht nur vermittelte
Interaktion, d.h. Translation im engeren Sinne, die Prun¢ (2012: 30) als »konventio-
nalisierte, interlinguale und vermittelte Interaktion« definiert, um Translation von
anderen inter- und transkulturellen Kommunikationsformen abzugrenzen. Die Pa-
lette der Realisierungsformen habitualisierter Translation sind breiter und erinnern
an Sherry Simons Konzept der »polymorphos translation practices« in »translation
zones« (Simon 2013: 181). Sie umfassen neben Translation im engeren Sinne ver-
schiedene Auspriagungen von nicht oder nur ansatzweise vermittelter Kommunika-
tion. Dazu z4hlt das von hérenden Eltern mit gehérlosen Kindern eingesetzte Code-
Blending, d.h. die simultane Verwendung von Wortern und Gebirden mit gleichem
semantischem Inhalt (vgl. Emmorey et al. 2008), ebenso wie ad-hoc-Dolmetschen
fiir ein gehorloses Gemeindemitglied in einer Kirche.

In Anbetracht mangelnder historischer Quellen zur habitualisierten Translation
soll die Vielfalt méglicher Realisierungsformen dieser Sphire exemplarisch anhand
sogenannter »shared signing communites« und »village sign languages« dargelegt
werden. Diese sind zwar nicht sehr verbreitet, bieten sich aber als soziales Phino-
men besonders gut an, um die Schnittstellen und Ubergangsformen zwischen ver-
mittelter und nicht vermittelter Translation durch deren verdichtetes Auftreten auf-
zuzeigen.

In relativ abgeschlossenen, isolierten Ortschaften, in denen es aufgrund erbli-
cher Gehorlosigkeit zu einer auffilligen Agglomeration gehérloser Einwohner*in-
nen kam, wird in verschiedenen Teilen der Welt die Entstehung von »village sign
languages«, die von gehorlosen ebenso wie horenden Mitgliedern der Gemein-
schaft verwendet werden, beobachtet. Diese Sprachen wurden zu einem zentralen
kulturellen Phinomen der lebensweltlichen Praxis dieser kleinen Gemeinschaften,
wihrend die meisten Gehorlosen bis zur Griindung von Gehérlosenschulen meist
isoliert in Stddten oder auf dem Land lebten (McBurney 2012: 910). »Village sign lan-
guagesc, die auch als »shared sign languages« bezeichnet werden, um den Aspekt
der Reziprozitit zu betonen, unterscheiden sich in ihrer Struktur ebenso wie in
ihrem soziolinguistischen Kontext von »macro-community sign languages« (Nyst
2012).

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

Das bekannteste historische Beispiel ist eine Gemeinschaft auf Martha’s Vine-
yard, einer US-amerikanischen Insel in Massachusetts, iiber die Nora Ellen Groce
(1985, 1990) eine Monografie verfasst hat, in der sie die erbliche Gehorlosigkeit, das
Zusammenleben und die Kommunikation zwischen dem 18. Jahrhundert und Mitte
des 20. Jahrhunderts anhand von historischen Quellen und Interviews rekonstru-
iert, ihren Fokus allerdings nicht auf Translation legt.* Ein Grofteil der Einwoh-
ner*innen im Norden der Insel, ob gehorlos oder horend, gebirdet regelmifiig im
Alltag, obwohl die Mehrheit der Bevolkerung horend ist. Schriftsprachliche Kom-
munikation mit Hérenden wurde hingegen kaum beobachtet. Die gehdrlosen Be-
wohner*innen verorten sich in den sozialen Strukturen der Gesamtkultur, die He-
rausbildung organisierter Gehorlosengemeinschaften mit eigenen Zielen oder Akti-
vititen findet nicht statt. In Osterreich ist bislang keine »shared signing communi-
ty« untersucht worden, allerdings deutet ein Interview in der Diplomarbeit von An-
drea Lackner (2009) auf ein vergleichbares Phinomen in der Ortschaft Hiittschlag
hin, in der sich zahlreiche Gehorlose als Knechte verdingten.

Da die meisten Horenden im Norden von Martha's Vineyard der dort verwen-
deten Gebirdensprache mehr oder weniger michtig waren, waren verschiedene
Formen der Kommunikation und habitualisierten Translation verbreitet (Groce
1990: 75-84): Kommunikation in Gebirdensprache selbst fand regelmiflig statt,
wenn Horende und Gehorlose aufeinandertrafen, z.B. im oder vor dem Postamt,
dem zentralen Treffpunkt der Gemeinschaft. Hiufiges Code-Switching unter Hé-
renden oder in Gruppen von Horenden und Gehorlosen ist ebenso tiberliefert wie
die Verwendung der Gebirdensprache unter Hérenden iiber grofie Entfernungen
hinweg, z.B. beim Fischfang. Im Kontext der Kirche wurde z.T. gebardet, etwa bei
Gebetsstunden, der Sonntagsgottesdienst wurde von hérenden Ehepartner*innen
oder anderen Verwandten gedolmetscht, allerdings nicht am Podium fiir alle An-
wesenden, sondern informell vom Sitznachbarn bzw. der Sitznachbarin auf der
Kirchenbank. Gedolmetscht wurde auch bei gelegentlichen Kontakten Gehorloser
zu Besucher”innen aus anderen Teilen der Insel. Als Dolmetscherin bot sich in
diesen Fillen diejenige horende Person an, die gerade greifbar war.

Lediglich im Falle von Gemeinderatssitzungen kann von organisierter Translati-
onstitigkeit gesprochen werden, die im nachfolgenden Kapitel behandelt wird, an
dieser Stelle aber aus Griinden der Vollstindigkeit erwdhnt werden muss. Fiir das
Dolmetschen dieser Sitzungen wurde im Vorfeld eine Person ausgewihlt, die an der
Seite des Saales stand und fiir alle gehérlosen und hérenden Bewohner*innen sicht-
bar dolmetschte. Auch in diesem Kontext war fiir die Translationstitigkeit keine be-

2 Die meisten Gehorlosen stammten von drei Siedlern aus der Grafschaft Kent ab, von wo aus
das rezessive Gen fiir Gehorlosigkeit in die Neue Welt mitgebracht wurde (Groce 1990: 39).
Durch diese genetische Disposition und die Heirat zwischen Trager*innen des Gens wuchs
die Zahl der Gehérlosen im Norden der relativ isolierten Insel rasch an (ibid.: 57).

14.02.2026, 13:47:27.

141


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

142

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

stimmte Person vorgesehen, obgleich Verwandte oder Partner*innen von Gehérlo-
senhiufiger diese Funktion itbernahmen. Eine dhnliche Praxis wurde in einem Dorf
in Bali beobachtet, in dem, wie Jan Branson, Don Miller und I Gede Marsaja (1996:
46f.) berichten, nur bei Dorfversammlungen organisiert(er) gedolmetscht wurde.

Anhand der Kommunikationspraxis von »shared signing communites« kann so-
mit aufgezeigt werden, dass in wenigen kleinen Gemeinschaften abseits der Bil-
dungs- und Verwahrungsinstitutionen Kloster bzw. Schule vermittelte ebenso wie
nicht vermittelte Kommunikation zwischen Hérenden und Gehorlosen alltigliche
Praxis war bzw. ist. Doch wie sah die Praxis habitualisierter Translation in sozia-
len Zusammenhingen aus, in denen Gehorlose eine wenig be- und geachtete Min-
derheit darstellten? Hans-Uwe Feige (2004: 17), der sich auf Deutschland bezieht,
vermutet, dass der Translationsbedarf in der frithen Neuzeit relativ gering war. Er
fithrt dies darauf zuriick, dass Gehorlose, die ihre Bildung zunichst nur vereinzeltin
Klostern oder durch Privatunterricht erwarben, bis Mitte des 19. Jahrhunderts eine
kleine, privilegierte Elite darstellten, die aus ihrer sozialen Position heraus die di-
rekte Kommunikation durch Sprechen und Ablesen vom Mund oder Schriftsprache
oftmals der vermittelten Kommunikation vorzogen. Fiir den Grofteil der Gehérlo-
sen ohne Schulbildung habe es aufgrund ihres eingeschrankten Radius zum einen
keine Notwendigkeit gegeben, Dolmetscher*innen heranzuziehen, aufier sie waren
mit dem Gesetz in Konflikt geraten (siehe dazu Kapitel 6.3.1.3), und zum anderen
habe sich auch keine Gelegenheit geboten, da sie meist in einem vormundschaftli-
chen Verhiltnis standen und Horende fiir sie Entscheidungen trafen.

Wie in Kapitel 6.3.1.2 noch ausfithrlich dargestellt wird, ist die Gehorlosenschule
jene Institution, die das Entstehen dauerhafter Gehorlosengemeinschaften begiins-
tigte sowie die Entwicklung, Ausdifferenzierung und Tradierung konventioneller
Gebirdensprachen erméglichte und in der Folge auch dem Dolmetschen Vorschub
leistete. Davor wurde im Familienverband i.d.R. mithilfe von selbst entwickelten
Hausgebirden und im Kontakt mit anderen Hérenden mithilfe von Korpersprache,
Mimik und Gesten kommuniziert (McBurney 2012: 910f.; Feige 2004: 14).

Die naheliegende Konstellation habitualisierter Translationstitigkeit ist das
Dolmetschen durch hérende Familienmitglieder, seien es Eltern, Kinder, Ge-
schwister, Eheleute oder andere Verwandte, die sich durch Hausgebirden oder in
Gebirdensprachen verstindigen und auf diese Weise Gehorlose im Kontakt mit
Hoérenden unterstiitzen konnten. Auch wenn Feige (2004) zurecht annimmt, dass
konventionelle Dolmetschtitigkeiten vor den Schulgriindungen in der zweiten
Hilfte des 18. Jahrhunderts nicht weit verbreitet waren, so kann doch angenommen
werden, dass bereits davor Dolmetscher*innen habitualisiert zum Einsatz kamen.
Darauf deuten sowohl die Arbeiten zu den »shared signing communites« hin als
auch die vereinzelten Erwihnungen translatorischer Titigkeiten fiir Gehorlose in
der Schnittfliche zwischen habitualisierter und organisierter Translation vor den
Schulgriindungen in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts, auch wenn die Au-

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

toren aufgrund der schlechten Quellenlage keine weiteren Schliisse ziehen kénnen
(vgl. Adam/Stone 2011; Stone 2012; Leahy 2021).

Sobald Gehorlose in Gemeinschaften lebten, Zugang zu Bildung hatten, sich
ihnen dadurch weitere Handlungsfelder erschlossen und Gebirdensprachen sich
konventionalisiert hatten, nahm die habitualisierte Translationstitigkeit sowohl
im Umfang als auch in Bezug auf die Handlungssphiren zu und wurde zusitz-
lich auch von familienfremden Personen iibernommen. Dies geht — fiir rezentere
Perioden — aus den Gesprichen mit den Interviewpartner*innen hervor, deren
Uberlieferungen jedoch nicht mehr als zwei bis drei Generationen zuriickreichen.
Die Palette der Titigkeiten war, wie berichtet wird, breit: Kinder verfassten Briefe
fiir ihre gehérlosen Eltern, begleiteten sie auf Amter, titigten mit dem Aufkom-
men der Technologie Anrufe fir sie und dolmetschten die Nachrichten. Gehorlose
Schiiler*innen, die gut im Lippenlesen trainiert waren, dolmetschten fiir ihre
gehorlosen Schulkolleg®innen, schwerhérige Krankenschwestern fiir gehorlose
Patient*innen, erwachsene Codas fiir gehorlose Kolleg*innen im Betrieb, Gehor-
losenlehrer*innen unterstiitzten Gehorlose bei Gesprichen mit ihren Lehrherren,
Gehorlosenseelsorger*innen verhandelten mit Arbeitgeber*innen, Erzieher*innen
dolmetschten fiir gehorlose Eltern gehorloser Schiiler*innen im Kontext der Schule
und Fiirsorger*innen wickelten mit Gehorlosen Bankgeschifte ab.

Codas, die in der Gemeinschaft sozialisiert worden waren, nahmen eine beson-
dere Position ein, da sie als Teil der Gehorlosengemeinschaft angesehen wurden.
Bonnie Sherwood (1987: 14) berichtet im Zusammenhang mit frithen translatori-
schen Tétigkeiten, die Codas in den USA ausiibten, von einem System des »inter-
preter borrowing«, bei dem Codas zunichst fiir primire Dolmetschtitigkeiten in-
nerhalb der Familie eingesetzt und in spiterer Folge auch fiir sekundire translato-
rische Titigkeiten fiir befreundete Familien verborgt wurden. Das Mandat erhielten
die Familien- und Leihdolmetscher*innen aufgrund von »cultural trust«. Erst wenn
diese nicht verfiigbar waren, wurde auf vertrauenswiirdige hérende Personen au-
Rerhalb der Gemeinschaft zuriickgegriffen.

Wihrend Codas aufgrund ihres personlichen Nahverhiltnisses das Vertrauen
der Eltern u.a. Gehorloser genossen, war dies bei Personen auRerhalb der Gehorlo-
sengemeinschaft nicht immer der Fall. Weder war ihre Gebirdensprachkompetenz
immer ausreichend noch konnte darauf gesetzt werden, dass das Anliegen den
eigenen Wiinschen entsprechend vorgebracht und erledigt wurde, stand man
doch meist in einem sozialen Abhingigkeitsverhiltnis. Hiufig sahen sich die Ver-
treter*innen der Institutionen aufgrund ihres Status und ihres Wissens zudem
berufen, Entscheidungen fiir ihre gehérlosen »Schiitzlinge« zu treffen, sei es, dass
sie ihnen aufgrund der ihnen zugeschriebenen Bediirftigkeit die Entscheidungs-
findung nicht zutrauten, sei es aus wohlwollender Hilfsbereitschaft (siehe dazu
Kapitel 6.3.2).

14.02.2026, 13:47:27.

143


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

m

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Habitualisierte Translation erfolgte als Ehrenamt, als Freundschaftsdienst oder
aus einer moralischen, kulturellen oder sozialen Verpflichtung heraus, der Grat zum
paternalistischen Umgang mit Gehorlosen unter dem Deckmantel wohltitiger Ge-
sinnung war allerdings schmal. Wie wenig institutionalisiert das Gebirdensprach-
dolmetschen noch Mitte der 1990er Jahre in Osterreich war, zeigt eine Umfrage un-
ter knapp hundert Gehoérlosen, die angaben, nur selten Dolmetscher*innen heran-
zuziehen und wenn, dann in Situationen, in denen dem Kommunikationsbedarf
der hérenden Mehrheit entsprochen werden musste, d.h. bei Amtern und Behérden
sowie bei Gericht (Wiesinger 1996). Ob die Befragten unter der Bezeichnung »Dol-
metscher*innen« auch Codas verstanden, kann nicht gesagt werden, ist aber nicht
wahrscheinlich. Die mannigfaltigen Auspragungen der habitualisierten Translati-
onstitigkeit, deren Bedeutung fiir den Lebensweg der fiir die Studie befragten Dol-
metscher*innen sowie ihre Rolle bei der Entscheidung, Dolmetschen schlieflich be-
ruflich ausiiben zu wollen, werden in Kapitel 7.3 diskutiert.

6.3 Organisierte Translationstatigkeit

Organisierte Translation kann sich in bestimmten Kontexten aus habitualisierter
Translation entwickeln. Sie bedarf einer bewussten Einrichtung und weist auch in-
sofern Institutionalisierungstendenzen auf, als die regelmiRige Wiederholung der
Handlungen dazu fithrt, dass diese nicht mehr als Einzelhandlungen bzw. Ad-hoc-
Dolmetschungen wahrgenommen, sondern typisiert werden, dadurch auch aufier-
halb der handelnden Subjekte als Handlung existieren und in weiterer Folge so-
ziale Effekte erzielen. Dadurch bilden sich relativ konstante Handlungs- und Be-
ziehungsmuster, Praktiken und Verantwortlichkeiten, typische materielle ebenso
wie Denk- und Diskurs-Riume und bestimmte Zeiten heraus. Die Stabilisierung
des Phinomens fithrt zu einer sozialen Ordnung und hiufig auch zu sozialer Kon-
trolle. Allerdings bedeutet Stabilisierung nicht, dass die Handlungen dadurch ihre
Kreativitit oder Fluiditit vollstindig einbiiflen, denn institutionalisiertes Handeln
ist nicht nur von Permanenz und Fixierung, sondern auch von Kreativitit und Un-
vorhersehbarkeit geprigt. Institutionalisierung umfasst weiters nicht nur Tenden-
zen der Einschrankung von Kontingenz, sondern auch Tendenzen zur Ausweitung
von Modellen, die zunichst (lokal) beschrinkten Charakter haben (vgl. dazu Seyfert
2011). Im Folgenden sollen die Siulen der zunichst heteronom und dann autonom
organisierten Translation im Detail besprochen werden (vgl. Grbi¢ 2020a).

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

6.3.1 Kirche, Schule, Justiz - Die drei Saulen
der heteronom organisierten Translation

In westlichen Lindern spielten die Institutionen Kirche, Schule und Justiz eine we-
sentliche Rolle im Zuge der Institutionalisierung der translatorischen Praxis, die wir
als heteronom organisierte Translation bezeichnet haben. Im Folgenden soll auf Ba-
sis nationaler und internationaler Literatur sowie erginzt durch Quellen aufgezeigt
werden, wie diese z.T. iberlappenden Handlungssphiren zur Institutionalisierung
beigetragen haben und wie deren Praxis bis in die Gegenwart nachwirkt.

6.3.1.1 Mit Gebardensprache zu Gottes Gnade

Eine der frithesten bislang bekannten Quellen, die Translation in der Kirche an der
Schwelle zwischen habitualisierter und heteronom organisierter Titigkeit erwihnt,
ist Increase Mathers An Essay for the Recording of Illustrious Providences (1684) (Carty/
Macready/Sayers 2009). Mather war Prediger, bedeutender geistlicher und politi-
scher Reprisentant des Puritanismus im 17. Jahrhundert in Neuengland sowie Pra-
sident der Harvard University. Ein Kapitel seines Buches widmete er dem gehorlo-
sen Ehepaar Sarah und Matthew Pratt, das einige Jahrzehnte vor der Erwihnung
der »shared signing community« auf Martha’s Vineyard in Massachusetts lebte. Die
Quelle bezeugt, dass es sich bei der Kommunikationsform des Ehepaares mit sei-
nen Kindern und anderen Gehérlosen bereits um eine komplexere Gebirdenspra-
che handelte (ibid.: 288f., 308-313). Diese konnten erst entstehen, sobald eine aus-
reichende Zahl von Gehérlosen eine Gemeinschaft bildete und die Anforderungen
an die Sprachfunktionen komplexer wurden (Goldin-Meadow 2012: 620).

In seinem Bericht erwihnt Mather horende wie gehérlose Familienmitglieder
der Pratts, die im religiésen Bereich Gebarden ins gesprochene bzw. geschriebene
Englisch iibertrugen, duflert sich aber nicht im Detail itber die translatorische Praxis
(ibid.:309f.). Der Bericht ist ein Indiz dafiir, dass die Kirche eine der Sphiren war, in
der zunichst habitualisierte Translation praktiziert wurde, die vermutlich im Zuge
des Anwachsens gehorloser Gemeindemitglieder eine Institutionalisierung erfuhr.
So griindete der Priester Rev. Thomas Hopkins Gallaudet Jr. 1851 in New York City
St. Ann's Church of The Deaf. Als Sohn von Thomas Hopkins Gallaudet, des Griin-
ders des Connecticut Asylum for the Education and Instruction of Deaf and Dumb Persons
in Hartford (1817), und der Gehorlosen Sophia Fowler beherrschte er die Amerikani-
sche Gebirdensprache. Im Rahmen seines sikularen Engagements half er Gehorlo-
sen Arbeit zu finden, pflegte Kontakte zu Arbeitgebern und beriet sie in Kommu-
nikationsmethoden mit Gehérlosen (Edwards 2012: 107fF.; Delich 2013: 514f). Inter-
essanterweise wird die Dolmetschtitigkeit in der Kirche in den o.g. Publikationen
nicht erwahnt, Gallaudet (1860: 248) selbst schreibt, dass Gehorlosengottesdienste
ebenso wie gedolmetschte Gottesdienste stattfanden. Zudem ist bekannt, dass Gal-

14.02.2026, 13:47:27.

145


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

146

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

laudet bei Taubstummenlehrerkongressen als Dolmetscher titig war (vgl. Turner et
al. 2022).

Auch in Europa spielte die Kirche eine wesentliche Rolle als Raum, in dem das
Gebirden nichtverpdnt oder gar verboten war. In GrofRbritannien etwa waren »mis-
sions«im19. Jahrhundert Orte des religiosen Lebens ebenso wie beliebte Treffpunk-
te gehorloser Schulabginger (Lewis 2007: 41). In Danemark wurde der erste Gehor-
losenpastor im Jahre 1900 ernannt, in Schweden wenig spiter im Jahre 1906 (Berg-
man/Engberg-Pedersen 2010: 79, 92). Eine Geschichte der evangelischen Gehérlo-
senseelsorge seit 1788 bietet Hans Jitrgen Stepf (2009). Wichtig zu erwihnenist, dass
die Verwendung von Gebirdensprachen oder alternativer manueller Kommunika-
tionssysteme auch in Zeiten, in denen diese in Gehorlosenschulen verboten waren
(siehe dazu das nichste Kapitel), im religiosen Kontext sowie im Religionsunterricht
i.d.R. moglich war. SchlieRlich war es das Ziel, das Wort Gottes zu verbreiten, und
da war es unerheblich, in welcher Form dies geschah.

Doch die Haltung der christlichen Kirchen zu Gebirdensprachen und damit
zu Gehorlosen war zwiespiltig, war man doch zunichst von der Privalenz des
Hoérens tiberzeugt (Werner 1932: 73). Verstehen sei unabhingig vom Horen nicht
moglich, somit seien Stimme und Ohr die einzigen Mittel zur Zwiesprache zwi-
schen Mensch und Gott. So setzte die Kirche Gehorlose mit ungetauften Kindern
gleich (ibid.: 4). Werner (ibid.: 5) zufolge stellte die Zulassung Gehorloser zu den
Sakramenten auch einen theologischen Streitpunkt zwischen Katholizismus und
Reformation dar. Wihrend sich die katholische Kirche zunichst auf das Dogma der
Unerziehbarkeit Gehorloser versteifte (ibid.: 106), vertrat Luther den Standpunkt,
man diirfe diese nicht von der Religion ausschliefRen. Auf die Praxis der protes-
tantischen Kirche reagierte die katholische Kirche am Konzil in Besangon im Jahre
1560 mit einer Reihe von Beschliissen bzgl. der heiligen Sakramente. So konnten
»Taubstummex, so die historische Bezeichnung, von nun an die Beichte »per signa«
(Statuta synodalia ecclesiae Bisuntinae 1560) ablegen. Die Eheschlieflung durch
Zeichengebung war Gehorlosen davor bereits durch Papst Innozenz I1I (1198-1212)
auch ohne vorausgehende Kommunion oder Firmung ermdoglicht worden (Feige
1999: 25). Was unter »signa« verstanden wurde, ist schwer zu rekonstruieren, zumal
nicht bekannt ist, wie weit die damaligen Gebirdensprachen ausgebaut waren.?
Eine gewisse Unterweisung Gehorloser fand aber schon relativ frith in Klgstern
statt (vgl. Villwock 2012, 2013; siehe nichstes Kapitel).

Ausgehend von der zeitgendssischen Praxis der Gehorlosenseelsorge kann da-
von ausgegangen werden, dass es verschiedene Realisierungsformen der Kommu-

3 Zur terminologischen Problematik vgl. auch die Schwierigkeit bei der Interpretation des Aus-
drucks »natiirliche Gebardensprache« in der dsterreichischen Gehorlosenpadagogik des 19.
Jahrhunderts (Kapitel 6.3.1.2) oder jene der Interpretation des Ausdrucks »signs« in histori-
schen Cerichtsakten (Kapitel 6.3.1.3).

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

nikation sowie der habitualisierten und heteronom organisierten Translation zwi-
schen Horenden und Gehorlosen innerhalb religiéser Gemeinschaften gab (vgl. etwa
Monaghan 2012). Neben Gebardensprachen in unterschiedlichen Ausbaustufen eta-
blierte sich in der Taubstummenpidagogik, die eng mit der Kirche verkniipft war,
die Verwendung lautsprachbegleitender Gebirden (LBG) bzw. »manually coded lan-
guages« (MCL), um Lautsprachen im Unterricht mittels Gebidrden abbilden zu kén-
nen (McBurney 2012: 911). MCLs verwenden lexikalische Gebirdenzeichen, folgen
aber der Grammatik der jeweiligen Schriftsprache, wobei die Umkodierung unter-
schiedlich genau erfolgen kann (vgl. Wilbur 2011). Die dlteste bekannte MCL, »signes
méthodiques«, wurde von Abbé de I'Epée Ende des 18. Jahrhunderts fir den Unter-
richt am Institut National des Sourd-Muets in Paris entwickelt (siehe Kapitel 6.3.1.2).

Doch auch wenn es Hérende waren, die die Kommunikation und Translation
kontrollierten, so bestand, wie Jan Branson und Don Miller (2002: 143ff.) ausfiithren,
im 19. Jahrhundert in der Kirche ein ideologischer Wille, Gehorlosen eine gehorlo-
se »Identitit« zuzuerkennen. Zwar definierte man Gehorlose nach wie vor als Men-
schen, die aufgrund ihres Defizits spezieller Barmherzigkeit bediirfen, doch durften
Gehorlose — anders als in anderen Sphiren — gehorlos sein. Es galt nicht, Gehorlo-
sigkeit zu heilen oder zu verbergen, vielmehr ging es darum, geeignete Mittel zu
finden, Gehorlosen Zugang zu Gottes Gnade zu ermdglichen.

Die Kirche war in der Habsburgermonarchie insofern eng mit der Schule ver-
kniipft, als das Bildungswesen als Ecclesiasticum bis ins 18. Jahrhundert der Kirche
zugeordnet war. Obwohl Maria Theresia 1760 die Studienhofkommission griindete
und in der Folge das Schulwesen zum Politicum erklirte, dauerte es aufgrund des
hohen Stellenwerts der religiosen Erziehung und der fehlenden finanziellen Mittel
lange, bis der Staat das Bildungssystem ginzlich aus geistlichen Hinden iiberneh-
men konnte (Engelbrecht 1995: 167). Seit der Griindung des ersten Taubstummen-
institutes in Osterreich im Jahre 1779 hatten zudem Katecheten eine wichtige Rolle
inne. In den per Erlass vom 14. August 1839 dekretierten Instruktionen fiir den Lehr-
kirper der k.k. Taubstummen-Institutes in Wien wird der Katechet als »nichste Person
nach dem Direktor« (zit.n. Schott 1995: 298) hervorgehoben. In den Anfingen des
Taubstummenunterrichts wurde nur Sprache, Rechnen und Religion unterrichtet
(Wibmer 2019: 333, 335) und neben dem Religionsunterricht hatte der Katechet die
»sittliche Bildung zu leiten«, das »moralische Betragen zu beférdern« sowie dafir
Sorge zu tragen, dass die Zoglinge den sonntiglichen Gottesdiensten in der Pfarr-
kirche »ordentlich und andichtig beiwohnen« (zit.n. Schott 1995: 298). Zudem gab
es tiglich mehrmals Gebetsstunden, wobei die tiglichen Gebete laut eines Berichts
des Schulleiters Friedrich Stork (1786: 142) von einem Zogling »mit lauter Stimme,
von einem andern aber durch Zeichen vorgebethet« wurden.

Eine von Schulen unabhingige Gehérlosenseelsorge existiert in Osterreich seit
1917. Damals wurden die ersten Gottesdienste in der Andreaskapelle im Hof des Erz-
bischéflichen Palais in Wien offiziell in Gebirdensprache abgehalten, wobei es sich

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

148

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

laut eines*einer von mir Befragten eher um LBG gehandelt habe.* Doch bereits zu-
vor, seit Mitte des 19. Jahrhunderts, habe es in der Wiener Erzdiézese Pfarrer und
Kapline gegeben, die »im Rahmen der Pastoraltheologie in der Kunst der Betreu-
ung der Taubstummenc« (Kolaska 1970: 14) ausgebildet waren. In der Reichspost vom
10. Janner 1917 findet sich unter der Rubrik »Kirchliches« ein ausfiihrlicher Bericht
tiber den ersten Gottesdienst fiir Gehorlose in Wien, der am Sonntag, den 7. Jan-
ner in der Andreaskapelle in Gegenwart des General-Fiirsterzbischofs Piffl von Jo-
hann Cermann, Religionslehrer an der Landestaubstummenanstalt in Wien-Déb-
ling, gefeiert wurde (N.N. 1917). Der Gottesdienst, »bestehend aus einer Predigt in
der Laut- und zugleich Gebirdensprache und der hl. Messe« (ibid.: 9), wurde von
einigen Monsignores ebenso wie Vertretern der Lehrerschaft besucht. Als Vertre-
ter der Gehorlosen werden Heinrich Prochazka und Theodor Kratochwil nament-
lich erwihnt. Im Anschluss an den Gottesdienst bedankte sich die gehorlose Baro-
nin von Miiller-Hornstein fiir die Einrichtung der Seelsorge und die nunmehr wo-
chentlich stattfindenden Taubstummengottesdienste. In welcher Sprache sie dies
vortrug bzw. ob die Dankesworte gedolmetscht wurden, wird nicht angefithrt.

Die katholische Gehorlosenseelsorge existiert bis heute. Eine der befragten
Personen, die ab Anfang der 1960er Jahre als Religionslehrer*in an einer Gehorlo-
senschule ebenso wie in der Gehorlosenseelsorge titig war, berichtet, dass einige
Priester und Gehorlosenseelsorger die Gebirdensprache oder LBG beherrschten
und dass andernfalls Gottesdienste gedolmetscht werden mussten. Sie selbst lernte
von Gehorlosen nach dem »Meister-Schiiler-Prinzip« zu gebirden und begann
alsbald in religiésen Kontexten ehrenamtlich zu dolmetschen — ebenso wie einige
ihrer Kolleg“innen aus dem Lehrkérper, die dies bereits vor ihrem Eintreten in die
Schule »ehrenamtlich und als Freundschaftsdienst« praktizierten: »Es ging nur
mit Gebirde, egal welche Art von.« lhre Ausfithrungen zeigen, dass die zuneh-
mende Institutionalisierung der Dolmetschtitigkeit im religiosen Kontext nicht
mit Bezahlung einherging. Sie wurde vielmehr als Dienst an der Gemeinschaft
wahrgenommen, der einen zentralen Aspekt bei der Konstruktion des beruflichen
Mandats einnahm. Das Argument wird auch an anderen Stellen des Interviews
als wesentlicher Wert ins Treffen gefiihrt, um sich von anderen, wirtschaftlich
motivierten Dolmetscher*innen kulturell wie moralisch abzugrenzen. Prozessen
der Kommodifizierung der translatorischen Titigkeit im religidsen Bereich und in
der Folge des Eintritts von Auf3enseiter*innen, die weder mit der Glaubensgemein-
schaft verbunden noch gebithrend mit der Gehérlosengemeinde vertraut waren,
kann die befragte Person nur wenig abgewinnen.

4 Wie in Kapitel 5.2.2 ausgefiihrt, wurde zur Wahrung der Anonymitat und auf Wunsch einiger
Befragter davon abgesehen, die einzelnen Aussagen durchnummerierten Interviews zuzu-
ordnen.

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

Auch wenn sie alsbald immer hiufiger in anderen Sphiren dolmetschen sollte,
so hebt sie ausdriicklich ihre Spezialisierung hervor. Fiir Dolmetschtitigkeiten bei
Gottesdiensten, bei Begribnissen oder bei Ausfliigen der Gemeinde sei sie kompe-
tent. Dafiir habe sie sich national und international weitergebildet, denn das Dol-
metschen religigser Texte sei hochkomplex und die Entwicklung bzw. Weiterent-
wicklung religiéser Gebirden eine eigene fachliche Doméne. Das notwendige tiefe
Verstindnis fiir diesen Bereich fehle jedoch vielen Dolmetscher*innen, die nicht aus
der Welt der Kirche kommen.

Auch Informant*innen aus anderen Herkunftssphiren berichten von Personen
aus dem kirchlichen Umfeld, die ohne einschligige translatorische Ausbildung oder
Zertifizierung ehrenamtlich oder fiir einen Obolus als OGS-Dolmetscher*innen ti-
tig sind. Ungeachtet ihres mitunter hohen Alters und selbst in die Religionsgemein-
schaft eingebunden, dolmetschen sie nicht nur regelmifiig den Gehérlosengottes-
dienst, sondern fithlen sich den Gehdrlosen in der Gemeinde auch personlich ver-
bunden und verpflichtet. Dass die Qualifikation in religiosen Settings zu dolmet-
schen nicht mit Qualititen iibereinstimmen muss, die im Laufe des Professiona-
lisierungsprojektes entwickelt wurden, zeigen auch die Ergebnisse der Diplomar-
beit von Barbara Eckerstorfer (2001). Thre Umfrage unter OGS-Dolmetscher*innen
im religiosen Bereich ergab, dass diese zwar praktizierende Mitglieder einer Glau-
bensgemeinschaft waren, jedoch nur knapp tiber 40 Prozent Mitglieder des Dolmet-
scher*innenverbandes, der damals allerdings nur etwa 25 Mitglieder zihlte. Auch
Studien zum Lautsprachendolmetschen in religiosen Settings zeigen, dass vorzugs-
weise Gemeindemitglieder fiir diese Aufgabe herangezogen werden (vgl. Hokkanen
2012; Giannoutsou 2.014).

Ob die Gehérlosen tatsichlich verstehen, was ihnen in OGS oder LBG angebo-
ten wird, ist dabei oft nebensichlich, stehen doch das Ritual und die Gemeinschaft
im Vordergrund, wie in einem Interview berichtet wird: »Ob das Gebirdenspra-
che ist, weif ich nicht. Sie gebirdet halt den Gottesdienst herunter.« Ein*e weite-
re*r Befragte*r erzihlt von einer »sehr katholischen« alten Dame, die eine »LBG-
Mischung mit selbsterfundenen Gebirden« beim Dolmetschen des sonntiglichen
Gottesdienstes verwendet. Dass die Verstindigung tiber LBG nicht immer funktio-
niert, bezeugt die Erinnerung einer weiteren Person, die ihre ersten Kontakte zu Ge-
horlosen in den 1980er Jahren in einer freikirchlichen Gemeinde kniipfte. Dort war
es Usus, Texte von Kirchenliedern an die Wand zu projizieren und gemeinsam »im
Chor«in LBG zu gebirden. Zum damaligen Zeitpunkt erschien ihr dies nicht weiter
ungewohnlich, zumal sie davor keinen Kontakt zur Gehérlosengemeinschaft hatte
und nur tber sehr geringe Gebardensprachkenntnisse verfiigte. Erst Jahre spiter
wurde ihr bewusst, dass die Gehérlosen diese Ubersetzungen nicht verstanden ha-
ben konnten, was sie als »schockierend« und moralisch nicht vertretbar empfand.
Dass dies von Gemeindemitgliedern nicht so empfunden werden muss, legt Marga-
rita Zoe Giannoutsou (2014: 447f.) in ihrer Studie iiber evangelikale und Mormonen-

14.02.2026, 13:47:27.

149


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

150

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

gemeinden dar, in der sie u.a. die Bedeutung der rhetorisch-rituellen Funktion des
Dolmetschens hervorhebt. Inkohirenzen und Briiche werden nicht nur toleriert,
sondern erweisen sich bei einigen Gemeinden als titigkeitsspezifische rhetorische
Charakteristika und somit konstitutiver Teil der milieuspezifischen Konzeptualisie-
rung des Kirchendolmetschens.

Die enge Verbindung dsterreichischer Gehérlosengemeinschaften zur Kirche
war zeitweise notgedrungen und hatte mitunter einen hohen Preis, wie ein“e
Informant®in berichtet. In Ermangelung eines eigenen Vereinslokals stellte die
Kirche Gehorlosen Riaumlichkeiten fir Treffen zur Verfiigung, wodurch sie sich
auch Einfluss sicherte:

Also die Kirche war schon immer da. Vor allem waren die Gehérlosen sehr leicht
beeinflussbar. [...] Solange es keine Dolmetscher gegeben hat oder solange es kei-
ne Informationen in Gebardensprache gegeben hat, hatimmer einer, der die Spra-
che gekonnt hat, [...] die Gehérlosen in alle Richtungen verfiihren, entfiihren, lo-
cken kénnen. [..] Ja, Sprache ist Macht. [...]. Da hat es dann Leute gegeben, die
[konnten] die Sprache. Und dann waren sie die Wunderwuzzis fiir die Gehorlosen.

Eine Person aus einem anderen Bundesland erzihlt davon, wie sie vom mangelnden
Respekt des lokalen Gehorlosenpfarrers erschiittert war, als sie ins Berufsleben als
Sozialarbeiterin einstieg. Der Pfarrer nahm traditionellerweise an den halbjihr-
lichen Treffen der Obminner des Osterreichischen Gehiorlosenbundes (OGLB) teil und
pflegte die Ideen und Vorschlige der Gehorlosen, oft gemeinsam mit der damals
titigen Hausdolmetscherin, in den Sitzungen abfillig zu kommentieren. Dass die
kirchliche Sphire in ihrer Caritasarbeit auch Machtanspriiche stellte und die dar-
gereichte Hand eine paternalistische sein konnte, unterstreicht ein Zitat von Alfred
Kolaska, der seit Anfang der 1950er Jahre als Gehorlosenseelsorger titig war:

Der taubstumme Mensch steht wegen seiner Gehorlosigkeit und der »Mauer des
Nichtverstehens« im Alltag oft vor unlésbaren Problemen und kann sich gegen
Ungerechtigkeiten und Fehlentscheidungen nur mit Hilfe eines »Anwalts«, eines
»Dolmetschers«, einer sachkundigen Hilfe von jenseits des»Eisernen Vorhangesx,
mit dem er durch diese Mauer des Nichtverstehens von Seiten der vollsinnigen
Umwelt umgeben wird, behaupten. Die Liebestitigkeit seiner Kirche mufd ihm
Menschen geben, die sich ihm in nachgehender Fiirsorge und persoénlicher Seel-
sorgearbeit widmen. (Kolaska 1970:19)

Religiose Zusammenhinge zihlen, wie aufgezeigt werden konnte, zu den frithesten
Einsatzbereichen von Dolmetscher*innen fir Gehorlose. Priester und Seelsorger
waren hiufig bemiiht, eine Gebirdensprache oder MCL zu lernen und zu verwen-
den, um direkt mit Gehorlosen kommunizieren bzw. die Messe feiern zu kénnen.
War das nicht der Fall, wurden Dolmetscher*innen eingesetzt, die in einer frithen
Phase der habitualisierten Translation noch aus dem familidren Umfeld der Gehér-

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

losen, spiter jedoch vorzugsweise und in bereits organisierter Form aus der Sphi-
re der Kirche rekrutiert wurden, da sie als Geistliche, Religionslehrer*innen, Seel-
sorger“innen, Ordensschwestern oder treue Mitglieder der Gemeinde einen engen,
spirituellen Bezug zur Kirche hatten. Das Dolmetschen im religiésen Bereich war
heteronom organisiert und dadurch gekennzeichnet, dass der gemeinsame Glau-
be, ein personliches Naheverhiltnis zur Kirche, eine tiefe Kenntnis der Inhalte und
religiéser Gebirden sowie der Dienst an der Gemeinschaft als EinschliefSungskrite-
rien wirksam waren, wihrend dem Verstindnis des Gebirdeten weniger Bedeutung
beigemessen wurde.

Trotz dieser Grenzziehungsarbeit, bei der moralische und kulturelle Grenzen
gezogen wurden, war die Handlungssphire der Kirche sowohl mit jenem der Schu-
le als auch mit jenem Gehorlosengemeinschaft verwoben, waren die Kirchen doch
hiufigjene Orte, an denen Gehorlose soziale Kontakte untereinander pflegen konn-
ten, ohne sich fiir ihre Sprache schimen zu miissen, und der Religionsunterricht in
Schulen jener Raum, in dem das Gebirden auch in Zeiten des Gebirdenverbots nicht
verfemt war.

6.3.1.2 Vom Taubstummenlehrer als Sachverstandiger
zu Dolmetscher*innen als notwendigem Ubel

Wie sich in den Ausfithrungen zum Handlungsfeld der Kirche zeigte, spielte auch
die Schule eine zentrale Rolle bei der Institutionalisierung des Gebardensprachdol-
metschens. Beide Felder waren lange Zeit aufeinander bezogen, da die Schule neben
der sikularen auch die geistige Bildung der Gehorlosen zu verantworten hatte. Wa-
ren die Kirchen der Gebirdensprachverwendung gegeniiber vergleichsweise frith
tolerant, so haben die Gehérlosenschulen im Verlauf der Geschichte ein, wenn nicht
durchgehend negatives, so doch tiber weite Strecken ausgesprochen zwiespaltiges
Verhiltnis zu (natiirlichen) Gebirdensprachen. Die Geschichte der Gehorlosenpi-
dagogik ist sehr gut erforscht und soll daher an dieser Stelle nicht in extenso ab-
gehandelt werden (vgl. etwa Plann 1997; Leonhard 2019; fiir Osterreich Schott 1995,
1999, 2002; Berger 2006; Wibmer 2019). Allerdings miissen einige Eckpfeiler der Ent-
wicklung nachgezeichnet werden, um aufzuzeigen, dass sich trotz des Gebirden-
verbots Ende des 19. Jahrhunderts eine alltigliche Dolmetschpraxis in Gehérlosen-
schulen zunichst habitualisierte und schliefRlich nolens volens auch tlw. institutio-
nalisierte. Ebenso gilt es aufzuzeigen, wie sich die Ideologie der Gehorlosenbildung
auf das bis heute kontroverse Verhiltnis zwischen Gehérlosen und Hérenden und
somit auch auf die Einstellung Gehorloser gegeniiber dem Dolmetschen auswirkte.

Die bekanntesten frithen Quellen zur Unterweisung Gehérloser stammen aus
dem 16. Jahrhundert aus Spanien. In dieser Zeit fand der Gehérlosenunterricht hin-
ter Klostermauern statt, da es unter wohlhabenden Familien Usus war, behinderte
Nachkommen unter die Obhut von Kléstern zu stellen. Der ursichliche Grund fiir
den Versuch Gehorlose zu bilden, war jedoch nicht pidagogischer, sondern finan-

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

152

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

zieller Natur. Zeitgendssische philosophische, medizinische und kirchliche Schrif-
ten unterstiitzten die verbreitete Meinung, Gehorlose wiren bildungsunfihig. Da-
her galten »Taubstumme« — im Unterschied zu »Tauben, die sprechen konnten —
im damaligen Spanien nicht als rechtsfihige Personen. Aufer der Ehe waren ihnen
jegliche Rechtsgeschifte versagt (Plann 1997: 16f1.).

Um sprechen zu lernen und somit die Erbfolge antreten zu kénnen, mussten
gehorlose Kinder unterrichtet werden. Als Beispiel wird hiufig der Benediktiner-
monch Pedro Ponce de Leon angefiihrt, der Mitte des 16. Jahrhunderts zwei gehorlo-
se Briider des spanischen Hochadels im Kloster San Salvador zu Ofia unterrichtete.
Obwohl er keine Schriften hinterlief3, wird aufgrund von Quellen seiner Zeitgenos-
sen davon ausgegangen, dass die Verstindigung in einer Mischform der Hausge-
barden der gehorlosen Buben und einem Gebardensystem der Monche erfolgte. Die
Popularitit Ponces wuchs und seine Erfolge kursierten nicht nur im spanischen Ko-
nigreich (ibid.: 34f.). Nach Ponces Tod und dem durch ihn erbrachten Beweis der
Bildungsfihigkeit Gehorloser verlagerte sich deren Unterricht aus den Klostern in
die weltliche Sphire. Gehorlose wurden, auch in anderen Lindern, fortan von Haus-
lehrern unterrichtet, von denen einige Abhandlungen verfassten (List 2010: 95).

Als eine der ersten Gehorlosenschulen in Europa nimmt die in den 1760er Jah-
ren von Charles Michel Abbé de I'Epée in Paris gegriindete Schule eine besondere
Rolle ein. Denn im Laufe der nichsten Jahre entwickelten sich zwei kontrire Ideo-
logien der Gehorlosenbildung, die in einem Methodenstreit kulminierten, der bis
heute spiirbar ist (vgl. dazu List 2010; Leonhardt 2019). Die auf de 'Epée zuriickge-
hende franzgsische Methode propagierte den Unterricht mithilfe methodischer Zei-
chen (»signes méthodiques«), eine von de 'Epée entwickelte MCL, da er die von Ge-
hérlosen verwendete Gebirdensprache als nicht vollwertig und fiir den Unterricht
ungeeignet ansah (de 'Epée 1776; Fischer 2003). Die deutsche Methode wiederum,
die de Epées Zeitgenosse Samuel Heinicke in seiner Schule in Leipzig praktizier-
te, bestand darin, die Zoglinge in deutscher Laut- und Schriftsprache zu unterwei-
sen, und zwar unter Ausschluss manueller Kommunikation, da er der Uberzeugung
war, dass das Auge das Ohr beim Denken nicht ersetzen kénne (List 2010; Leonhardt
2019).

Auch wenn diese Kontroverse nicht von den beiden Schulgriindern initiiert wur-
de, da sie ihre Methoden aus fritheren Erfahrungen ableiteten, und die Argumenta-
tionen der Parteien mitunter widerspriichlich waren, so markiert ihr Disput doch
den Beginn eines schier uniiberwindbaren Grabens, zumal ihre Schiiler den Streit
vehement fortsetzten. Wihrend Vertreter der franzésischen Methode davon iiber-
zeugt waren, dass Gehorlosigkeit eine menschliche Differenz darstellte, die einer ei-
genen Sprache bediirfe, waren die Verfechter der deutschen Methode davon beseelt,
diese Differenz durch rein lautsprachlichen Unterricht zu iiberwinden, um Gehor-
lose zu normalisieren (Winzer 1993: 55f.). Diese Sichtweise setzte sich schliefilich

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

durch und fithrte am zweiten Taubstummenlehrerkongress® in Mailand 1880 zum
Ausschluss von Gebirdensprachen aus den Lehrplinen und in weiterer Folge zu ei-
ner systematischen Desavouierung von Gebirdensprachen und ihrer Benutzer*in-
nen.

Bemerkenswertistin diesem Zusammenhang die Griindung des k.k. Taubstum-
men-Instituts in Wien im Jahre 1779, weil die spiter als »Wiener Schule« bezeichnete
Ausrichtung einen anderen Weg einschlug (Berger 2006; Wibmer 2019). Nach einem
Besuch der Pariser Schule fasste Joseph II den Entschluss, ein solches Institut auch
in Wien zu griinden und liefd den Weltpriester Friedrich Stork und den damals in
Paris lebenden Lehrer Joseph May bei de I'Epée lernen. Stork wurde der erste Lei-
ter, May, zunichst sein Gehilfe, iibernahm im Jahre 1792 die Leitung. Berger (2006)
beschreibt Storks aufgeklirte erkenntnis- und sprachtheoretische Einstellung und
seine Argumente fiir den Einsatz der »Zeichensprache« im Unterricht ebenso wie
Mays eher lautsprachlich orientierte Ideen. Michael Venus, der 1809 in die Schule
eintrat, wurde 1820 Direktor. In seinem 1826 erschienenen Methodenbuch oder Anlei-
tung zum Unterreichte der Taubstummen schreibt er, dass »der fiir den Lehrer und Schii-
ler sehr mithsame und langsam fortschreitende Unterricht in der Tonsprache [..]
schon wegen der dabey nothwendigen Erinnerungen iiber die Lage und Bewegung
der Sprachorgane vonseiten des Schiilers die Erlernung der methodischen Zeichen-
sprache« (Venus, M. 1826: 34) voraussetze. Nach seinem Tod iibernahm sein Sohn
Alexander, der im Institut aufgewachsen war, die Leitung. In seiner 1854 erschiene-
nen Chronik des Institutes betont er die Bedeutung der Gebirdensprache:

In einem so grofden Wahne sich also derjenige Taubstummenlehrer befinde, des-
sen Streben dahin ginge, Zeichen fiir den Taubstummenunterricht zu ersinnen,
welche die Sprache der Vollsinnigen mit allen seinen Einzelheiten genau wieder
geben sollen, in einem nicht minderen Wahne lebte der, welcher ohne sie durch-
kommen wollte. Geberdensprache war, ist und wird sein, so lange Taubstumme
gebildet werden. (Venus, A. 1854: 38)

Ob die einzelnen Lehrer der Wiener Schule die »natiirliche« Gebirdensprache als
konventionelle und vollwertige Sprache ansahen, ist bislang nicht ausreichend er-
forscht. Berger (2006) zeigt jedenfalls auf, dass Stork die Ansicht vertrat, der natiir-
lichen Gebirdensprache, die in ihrer Entwicklung vor den methodischen Zeichen
stiinde, fehle eine komplexe Grammatik. Bei Franz Hermann Czech (1839) findet sich
die Aussage, die natiirliche Gebiardensprache konne im Unterricht nicht entbehrt,
miisse aber nicht erlernt werden. Erlernt werden miissten hingegen die Gebirden-
zeichen der »kiinstlichen« Gebardensprache, die »nach den Regeln der Grammatik,

5 Indiesem Kapitel wird die Bezeichnung Taubstummenlehrer bewusst wie in den historischen
Quellen verwendet.

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

154

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

nach dem Genius der Wortsprache« (ibid.: 49) gebildet werden und daher »noch be-
sondere willkithrliche Zeichen zur Bezeichnung von grammatischen Formen, der
technischen Benennung und syntaktischen Bestimmung« erforderten (ibid.).

Wiahrend die Wiener Schule den Einsatz der methodischen Gebirden also als
unerlisslich ansah, konnte sich Romedius Knoll, ein Tiroler Franziskanerpater, der
Gehorlose unterrichtete, mit der »verkiinstelten Geberdensprache des Herrn Abbé
de PEpée« (Knoll 1786: 74, zit.n. Berger 2006: 109) nicht anfreunden. Er lernte die
»einfiltige Zeichensprache«von Gehorlosen und zeichnete sie auch in seinem Lehr-
und Lehrerhandbuch nach 20 Regeln unter Beriicksichtigung der Gebardenausfiih-
rung und morphosyntaktischer Informationen auf (Berger 2006: 121ff.). Interessan-
terweise kam es, wie Berger (2006) ausfithrt, zwischen Stork und Knoll zu einem
Methodenstreit, und auch die Wiener Schule war sich bereits in den Anfingen bzgl.
der Ausrichtung nicht immer einig.

Jedenfalls ist anzunehmen, dass die Vorstellung von einer strukturellen Syste-
matik der Osterreichischen Gebirdensprache im Bildungssystem noch lange auf
sich warten liefd. Maria Schwendenwein (1967) erachtet in ihrer religionspidago-
gischen Dissertation die Verwendung der »natiirlichen Gebardensprache« im Re-
ligionsunterricht zwar als unumginglich, attestiert ihr allerdings, sie sei »fur je-
dermann verstindlich, und mehr oder minder auch allen Menschen eigen« (ibid.:
153) und »das Denken in ihr anschaulich, erlebnistreu und gestaltungskriftig« (ibid.:
155). Gleichzeitig mochte sie aber nicht leugnen, »daf die Gebardensprache eine
Sprache im eigentlichen Sinne ist« (ibid.: 155f.). Diese Aussagen sind wohl auch dem
Zwiespalt einer engagierten Religionspidagogin geschuldet, die zwar OGS bzw. ei-
ne Variante im (Religions-)Unterricht verwendet, sich aber doch auch dem padago-
gischen Mainstream unterordnet, der vor knapp einem Jahrhundert Gebirdenspra-
chen aus dem Unterricht ausschloss.

Trotz des Engagements einiger Lehrer des Wiener Taubstummeninstitutes
wie eines Alexander Venus oder des Katecheten Franz Hermann Czech, der 1836
ein monumentales, reich bebildertes Werk iiber den Taubstummenunterricht ver-
Offentlichte, das die »endliche vollstindige Emancipation« (Czech 1839: 415) der
gehorlosen Bevolkerung durch Unterricht mittels natiirlicher Gebirdensprache,
kinstlicher Gebirdensprache sowie Laut- und Schriftsprache vorantreiben sollte,
gewannen auch in Osterreich die Befiirworter der deutschen Methode immer mehr
an Terrain. Anlisslich der 1866 in Wien tagenden Direktorenkonferenz konnte der
ebenso geladene deutsche Taubstummenlehrer Moritz Hill seinen Einfluss geltend
machen, worauf die Ausrichtung der Schulbildung an osterreichischen Schulen
nach der deutschen Methode beschlossen wurde (vgl. Schott 1995: 179). Damit
hatte sich die Schule endgiiltig in ihrer Rolle als disziplinierende Institution im
Foucaultschen Sinne eingefunden, deren umfassende Korrektur- und Normalisie-
rungsprozesse weitreichende Folgen nach sich zogen. Dass die Disziplinierung oft
nur durch drakonische Mafinahmen wie das Zuriickbinden der Hinde oder Ziich-

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

tigungen, aber auch die Férderung von Denunziantentum gelang, zeigen einige
Studien auf (McDonnell/Saunders 1993; Branson/Miller 2002; Fischer 2002).

Wie Harlan Lane (1986: 2, 9) ausfiihrt, ist Sprache ein probates Mittel hegemo-
nialer Bestrebungen, mit dem Ziel Homogenitit zu schaffen, das sich auch im Falle
der Gebirdensprachen Gehorloser als erfolgreich erwies. Denn Gebirdensprachen
wurden nicht nur aus den Schulen verbannt, sondern als bildhaft und primitiv ab-
qualifiziert. Aufgrund ihrer ikonischen Elemente, behauptete man, kénne es sich
nicht um vollwertige natiirliche Sprachen handeln, im besten Falle wurden sie als
Art Pantomime angesehen, die untauglich sei, abstrakte Konzepte und komplexe
Ideen auszudriicken (vgl. dazu etwa Taub 2001: 3). Ungeachtet der Ergebnisse der
Gebirdensprachforschung seit den 1960er Jahren, riickte man im Bildungsbereich
von der phonozentrischen Gleichsetzung von Sprache mit gesprochener Sprache
nicht ab, was zur langfristigen Subordinierung visuell-manueller Zeichensysteme
auch in Osterreichs Schulen fiihrte (vgl. dazu Dotter 1991). Die OGS ist heute in der
Verfassung verankert und an osterreichischen Schulen nicht mehr verboten, doch
wirft die Tabuisierung immer noch ihre Schatten, zumal sie sich in der Erinnerung
ehemaliger Schiller*innen und hérender Pidagog“innen eingepragt hat (vgl. Kraus-
neker/Schalber 2007:136fT.). Dies belegen auch die im Rahmen der vorliegenden Un-
tersuchung gefiihrten Interviews mit Dolmetscher*innen, die atrocity stories (siehe
Kapitel 4.3.4.2 und 7.2.2.1) aus dem schulischen Alltag berichten.

Doch wie konnten sich in dermafien restriktiven Anstalten Gebirdensprachdol-
metschen entwickeln und institutionalisieren? Der Taubstummenunterricht in Os-
terreich war der natiirlichen wie der kiinstlichen Gebirdensprache gegeniiber zu-
nichst aufgeschlossen. Wie bereits im vorangegangenen Kapitel ausgefithrt wurde,
wurde bei Gebetsstunden in der Schule tlw. gedolmetscht, und auch bei Veranstal-
tungen mit geladenen Gisten fanden Dolmetschungen von Gebeten statt, auch, um
zu zeigen, dass die Gebirdensprache, wenn schon nicht vollwertig, so doch prakti-
kabel ist. Es ist anzunehmen, dass es sich dabei mitunter auch um Code-Blending,
also das gleichzeitige Sprechen und Gebirden, gehandelt haben mag. Als weiteres
Beispiel fiir Dolmetschungen in der Schule erwihnt Berger (2006: 90) Dolmetschun-
gen bei damals iiblichen Prisentationen erfolgreicher Schiiler*innen fiir ein inter-
essiertes Publikum.

Und da es, wie im nachfolgenden Kapitel ausgefithrt wird, auch auflerhalb der
Anstaltsmauern immer wieder nétig war zu dolmetschen, wurden in formellen Si-
tuationen wie vor Gericht oder bei Behérden Taubstummenlehrer herangezogen.
Diese lebten gemeinsam mit den Zéglingen in den Anstalten und mussten sich, wie
man annahm, nicht nur mit ihnen verstindigen konnen, sondern auch ihre Hinter-
griinde, Bediirfnisse und intellektuellen Méglichkeiten kennen, was sie auflerdem
zu idealen Sachverstindigen machte (vgl. dazu Grbi¢ 2020b). Als erster per Dekret
ernannter beeideter Dolmetscher in Wien weist sich Jakob (oder auch Jacob) Bern-
hard Fischbach in seiner Darstellung des k.k. Taubstummen-Institutes in Wien (1832) aus.

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

156

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Fischbach wurde 1812 siebzehnjihrig als Lehrgehilfe am k.k. Taubstummen-Institut
angestellt, wo er im Rahmen eines vierjihrigen Noviziates unter Joseph May zum
Taubstummenlehrer ausgebildet wurde. Das Amt des zweiten Taubstummenlehrers
wurde ihm 1816 iibertragen (ibid.: 15). Fischbach scheint sich wihrend seines Novi-
ziates mit der Gebardensprache ausreichend vertraut gemacht zu haben, sodass er
neben dem Unterricht der ersten Klasse sowie Schénschreiben und Zeichnen fiir al-
le Zoglinge »auch von Amtswegen der Dolmetscher und Wortfithrer der Taubstum-
men vor Gerichte« (ibid.: 17) war, noch bevor er 1829 per Dekret beeidet wurde.

Dass Fischbach seine translatorische Titigkeit ausdriicklich ausweist und be-
tont, diese bereits vor seiner Vereidigung regelmiRig ausgefithrt zu haben, deutet
daraufhin, dass die Kenntnis der Gebirdensprache und das Wissen um Lebensum-
stinde beschulter und ungebildeter Gehorloser von den ersten Taubstummenleh-
rern als Kapital wahrgenommen wurde. Damit war auch eine Verantwortung ver-
bunden, die iiber die Mauern der Anstalten hinausreichte. Dies ist auch einem Be-
richt Franz Wenzel Gubas in der Prager Zeitschrift Hesperus aus dem Jahre 1816 zu
entnehmen. Guba war zu der Zeit Lehrer am Taubstummeninstitut in Prag und spi-
ter Kollege Fischbachs in Wien. Seinen Artikel iiber einen Dolmetscheinsatz in Prag
schlie3t er mit einem Appell wie folgt: »Nothwendig ist eine Versorganstalt fiir Ge-
hérlose und eben so nothwendig ist auch, wenigstens in der Hauptstadt eines jeden
Landes ein gesetzlich bestellter Dolmetscher« (Guba 1816: 37).

Taubstummenlehrer wurden, wie bereits erwahnt, aufgrund ihrer Kenntnis der
Gebirdensprache und der Lebensumstinde Gehorloser nicht nur als Dolmetscher
herangezogen, sondern auch als Sachverstindige, bzw. wenn nicht als klassische
Sachverstindige, so zumindest als Sachkundige, denn in manchen Schriften zur fo-
rensischen Psychiatrie und Medizin wird die Problematik der Abgrenzung dieser
beiden Rollen der Taubstummenlehrer bei Gericht kontrovers diskutiert (vgl. Maass
1847; Liman 1869; Krafft-Ebing 1875; Hitbner 1914). Die Sachkunde der Taubstum-
menlehrer wurde zum einen, meist gemeinsam mit einem Arzt, eingesetzt, um die
Strafmiindigkeit und Schuldfihigkeit der Angeklagten festzustellen, und zum an-
deren, um Gehorlose von Simulanten zu differenzieren, da sich hérende Delinquen-
ten immer wieder als »taubstumme« ausgaben, um einer Verurteilung zu entgehen.

Friedrich von Krafft-Ebing (1875: 60) unterscheidet in Bezug auf Gerichtsver-
fahren zwar zwischen »Taubstummenc, die eine Schulbildung genossen haben und

6 Zur Problematik der Abgrenzung der Aufgabenbereiche und Verantwortung vgl. Kadrié
(2009: 49-55). Kadri¢ (2009: 52) erwahnt auch eine friihe juristische Abhandlung von Kallee
(1911). Er unterscheidet zwischen »Verkehrsdolmetschern«, die nur aufderhalb der Beweis-
aufnahme tétig sind, »Beweisverkehrsdolmetschern«, die den Stoff innerhalb des Beweis-
verfahrens dolmetschen und fiir alle gleichermafien zur Verfiigung stehen, sowie »Beweis-
dolmetschern, die sachverstandige Hilfe leisten und damit Prozessstoff liefern.

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

jenen, denen dies nicht gewihrt war — Erstere stellt er mit »Blodsinnigens, Letz-
tere mit »Schwachsinnigen« gleich (ibid.: 424) —, doch ist er der Ansicht, dass ei-
ne »exploratio mentalis« in jedem Fall unerlisslich sei und dass »selbst im giins-
tigsten Fall [...] die Taubstummbheit als solche einen gewichtigen Milderungsgrund«
(ibid.: 60) abgebe. Auch spricht er Gehorlosen, ungeachtet einer genossenen Aus-
bildung, die Dispositionsfihigkeit ab, aufler sie sind der Schriftsprache uneinge-
schrankt michtig (ibid.: 325). Die Hinzuziehung eines Taubstummenlehrers ist sei-
ner Ansicht nach bei Gericht unbedingt erforderlich, doch ist sein Vertrauen in de-
ren Kompetenz gering: »Jener kann iibrigens selbstverstindlich nur als Dolmetsch
und nicht als Experte benutzt werden. Die Verwerthung der Zeichensprache ist eine
unsichere, triigliche« (ibid.: 61). Krafft-Ebing fithrt zur Illustration seiner Ausfiih-
rungen einige Beispiele von Gerichtsfillen aus der Literatur an (ibid.: 61f.).

Der Linzer Arzt Carl Maass (1847) hingegen zieht die »Imputationsfihigkeit«
gebildeter »Taubstummer« nicht grundsétzlich in Zweifel und beruft sich auf eine
Reihe von Gelehrten, die von Taubstummenanstalten hervorgebracht wurden.
Zwar hilt er das humanitire Ansinnen jener Psychiater hoch, die Taubstummbheit
als Strafmilderungsgrund einfordern, doch sei dies stets im Einzelfall zu ent-
scheiden, und zwar mithilfe zweier sachverstindiger Dolmetscher, die moglichst
aus dem Kreise der Taubstummenlehrer zu rekrutieren seien, denn Dolmetscher
sollten

auf jener Bildungsstufe stehen [...], dass sie die Sprache des Arztes so wie seine
Absichtrichtig auffassen und auch im Stande sind die abstracten schwierigen und
hoheren Begriffe mittellstihrer Zeichen so zu verkdrpern, dass der Angeklagte das
Mitzutheilende auch verstehe. (Ibid.: 298f)).

Die Sachkenntnis der Taubstummenlehrer wird auch vom Bonner Arzt Arthur
Hermann Hiibner (1914) ins Treffen gefithrt. Der Taubstummenlehrer solle den
Psychiater darin unterstiitzen, die Gesamtpersonlichkeit des Titers zu beurteilen.
Seine Aufgabe bestehe darin,

objektiv festzustellen, in welchem Umfange der Kranke den genossenen Unter-
reicht verarbeitet hat. Im iibrigen ist er Vermittler zwischen Richter, arztlichem
Sachverstandigen und dem Angeklagten. (Ibid.: 177)

Durch Ermittlung der Ursache der Gehorlosigkeit, der Schul- und Ausbildung, des
Vorlebens, der Berufsausiibung, der sozialen Selbststindigkeit sowie der Aufierun-
gen zur Straftat sei iiber die Schuldfihigkeit zu entscheiden. Dass bei fehlender Bei-
ziehung von Dolmetscher*innen auch weit spater unsachgemaf? iiber die Schuldfi-
higkeit entschieden wurde, belegt ein Bericht des Gehorlosenfunktionirs Heinrich
Prochazka in der Osterreichischen Gehdrlosen-Zeitung aus dem Jahr 1951. In diesem be-
klagt sich Prochazka (1951: 2) dariiber, dass ein junger Gehérloser, der seinen Bru-
der angeschossen hatte, zu milde bestraft wurde. Dies beruhte einerseits auf dem

14.02.2026, 13:47:27.

157


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

158

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Fehlen eines Dolmetschers und andererseits auf dem Gutachten eines Sachverstin-
digen, der den Gehorlosen als »schwachsinnig« bewertete, was nicht den Tatsachen
entspreche, da der junge Mann, »der um Ausreden nie verlegen ist«, in der Gehor-
losengemeinschaft bekannt sei.

Wie bereits erliutert, wurde das Ende des 19. Jahrhunderts in Mailand beschlos-
sene Gebardenverbot an Schulen oft mithilfe drastischer Methoden durchgesetzt.
Es kann jedoch davon ausgegangen werden, dass trotzdem heimlich am Schulhof
oder abends im Internat, von den Entscheidungstriger*innen mehr oder weniger
geduldet, in Gebardensprache kommuniziert wurde. Auf diese Weise entwickelten
sich die konventionellen Gebirdensprachen weiter und wurden von ilteren an jin-
gere Zoglinge weitergegeben. Auch gab es stets einzelne hérende Lehrer*innen oder
Erzieher*innen, die sich dem Verbot ohne viel Aufhebens widersetzten und die Ge-
bardensprache vonihren Schiiler*innen, von gehorlosen Angestellten oder ehemali-
gen Zoglingen lernten. Sie wurden auch weiterhin extramural als Dolmetscher*in-
nen fiir erwachsene Gehorlose bei Gericht und Behorden eingesetzt. Es ist jedoch
anzunehmen, dass sie Dolmetschleistungen regelmifRig auch innerhalb der Schul-
mauern erbrachten, das Dolmetschen in der Schule wurde im Vergleich zu jenem
bei Gericht jedoch als notwendiges Ubel betrachtet.

Dass diese Praxis bis weit ins 20. Jahrhundert hineinreicht, wird von den inter-
viewten Dolmetscher*innen bestitigt. Eine der befragten Personen berichtet, dass
an der Schule, an der sie titig war, das Dolmetschmandat im Wissen um seine Un-
abdingbarkeit an der Direktion und ihrer Direktiven vorbei von Religionslehrer*in
an Religionslehrer*in weitergegeben wurde. Sie erzahlt auch von Johann Cermann,
dem Katecheten an der Landestaubstummenanstalt in Wien-Débling, der ab 1917
die ersten Gehorlosengottesdienste in Gebirdensprache bzw. LBG feierte und diese
Praxis an seinen Nachfolger weitergab, der wiederum seine Nachfolgerin einfiihr-
te und instruierte (vgl. Kolaska 1970). Dies sei trotz der negativen Einstellung zur
Gebirdensprache an der Schule moglich gewesen, weil es »im seelsorgerischen Be-
reich [...] lockerer« war. Dass es sich bei der »natiirlichen« Gebardensprache der Ge-
horlosen um eine konventionelle Sprache handelt, wurde allerdings bis spit ins 20.
Jahrhundert nicht wahrgenommen.

Da das Gebirdenverbot je nach Situation ein Translationsverbot oder Translati-
on im Verborgenen nach sich ziehen musste, handelte es sich bei den Dolmetschun-
gen innerhalb der Schule um eine ungew6hnliche Mischform habitualisierter und
heteronom organisierter Translationstitigkeit unter erschwerten Bedingungen.
Denn gedolmetscht wurde durch einzelne gebirdensprachkompetente Angestellte
auch in den Schulen weiterhin, wenn auch ohne expliziten Auftrag, allerdings in
der Annahme, dass dies, so erforderlich, ohnehin erfolge, durch stille Ubereinkunft
und ohne der Titigkeit einen Namen zu geben, wie einige der Befragten berich-
ten. Dies geschah, wenn gehorlose Eltern gehorloser Kinder zu einem Gesprich
erschienen, um sich nach dem schulischen Fortschritt ihrer Kinder zu erkundigen,

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

moglichst unauffillig, »im Kammerl«, wie eine Person von ihren Erfahrungen an
einer Schule Anfang der 1980er Jahre erzihlt. So entstand die paradoxe Situa-
tion einer geheim zu haltenden notwendigen und alltiglichen Praxis, die keine
Bezeichnung hatte und tunlichst zu ignorieren war, denn den Angestellten war
es — wie aus einer Schule berichtet wird — untersagt, »auch nur hinzuschauen,
wenn im Schulgebiude oder am -gelinde gebirdet wurde. Gleichzeitig iibten die
wenigen gebirdensprachkompetenten Lehrer*innen und Erzieher*innen extra-
mural die Funktion der »offiziellen« Dolmetscher*innen und Sachverstindigen
bei Gericht aus. Erst mit der Zeit und abhingig von der Einstellung der jeweiligen
Direktor*innen zur OGS wurde es Usus, zunichst internes Personal im Rahmen
ihrer Anstellung offiziell fiir Dolmetschdienste heranzuziehen und noch spiter,
Dolmetscher*innen von aulerhalb gegen Bezahlung zu rekrutieren (siehe dazu die
Ausfithrungen in Kapitel 7.1 und 7.3).

6.3.1.3 Translation im Dienste des Staates

Eine zentrale Rolle bei der Institutionalisierung des Gebirdensprachdolmetschens
spielte das Justizwesen. Dieses war laut Ann Leahy (2022) in den USA und im Verein-
ten Kénigreich, dhnlich wie in Osterreich, Hauptimpulsgeber fiir eine schrittweise
Institutionalisierung der Titigkeit. Gehorlose konnten im 19. Jahrhundert, wie be-
reits ausgefithrt wurde, so sie nicht als »blodsinnig« oder »schwachsinnig« klassifi-
ziert wurden, heiraten und erben und mussten, wenn ihnen Strafmiindigkeit attes-
tiert wurde, auch fir ihre Straftaten zur Rechenschaft gezogen werden (vgl. Helfert
1830: 266).

Eine erste Untersuchung zur Geschichte des Gerichtsdolmetschens fir Gehor-
lose fithrten Christopher Stone und Bencie Woll (2008) durch. In den digitalisierten
Akten des Zentralen Strafgerichtshofs Old Bailey in London fanden sie 31 Gerichtsfal-
le zwischen 1725 und 1832, in die Taubstumme als Angeklagte oder Zeug*innen invol-
viert waren. Was die Kommunikationsform in diesen Prozessen anbelangt, so wird
vonden Autor*innen angenommen, dass es sich um Hausgebirden handelte, zumal
die erste Erwihnung von als Dolmetscher eingesetzten Gehorlosenlehrern des 1792
gegriindeten London Asylum for the Deaf and Dumb mit 1808 datiert. In 11 dieser 31 Fil-
le am Old Bailey wurden Dolmetscher*innen erwihnt. Diese Personen rekrutierten
sich aus Familienmitgliedern, Bekannten, Arbeitskolleg“innen, Arbeitgeber*innen
und Gehorlosenlehrern. Von den 11 Dolmetscher*innen waren sechs vereidigt wor-
den, in den restlichen 20 Fillen wurde mithilfe von »motions« und/oder Schriftspra-
che kommuniziert. Ab 1825 wird nur mehr durch »signs« kommuniziert, genauere
Informationen fehlen in den Dokumenten. Leahy (2022) setzt die Geschichte im an-
gloamerikanischen Raum bereits frither an und belegt dies auch durch Quellen. Als
wichtigsten, weil Prizedenzfall, diskutiert sie das Protokoll eines Diebstahlsfalls aus
dem Jahr 1786, bei dem eine junge Frau diffizile Sachverhalte fiir ihren Bruders dol-
metschte (ibid., Leahy 2016).

14.02.2026, 13:47:27.

159


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

160

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

In Osterreich ist die Geschichte des Gerichtsdolmetschens in der Habsbur-
germonarchie durch Ernst Bernardini (1996) und vor allem durch Michaela Wolfs
(2012a) umfassende Monografie zur mehrsprachigen Kommunikation in der Habs-
burgermonarchie hinlinglich erforscht, was nicht zuletzt damit zusammenhingt,
dass Translation bei Gericht aufgrund seiner Bedeutung in der pluriethnischen
Monarchie gut dokumentiert ist. Bernardini erwdhnt Gehorlose nicht, Wolfs Mo-
nografie beinhaltet auch ein Kapitel zur Translation bei Gericht und weist, wie
noch ausgefithrt wird, auch Taubstummendolmetscher aus (Wolf 2012a: 132-140).
Quellenstudien zu Gerichtsfillen mit Dolmetscherbeteiligung, in die Gehorlose
involviert waren, sind noch ausstindig.

Laut Bernardini und Wolf finden beeidete Dolmetscher fiir die Kommunika-
tion mit der Gerichtssprache Unkundigen bereits im Strafgesetz (StG) von 1803,
eigentlich »Strafgesetz iiber Verbrechen und schwere Polizei-Ubertretungenc, Er-
wihnung. Da in beiden Publikationen ein Zitat fehlt, sei an dieser Stelle § 356 StG
1803 zur Ginze angefiihrt:

Wenn der Beschuldigte nur eine solche Sprache redet, welche der die Untersu-
chung fliihrende Beamte nicht besitzet; so mufl dem Verhore ein Dolmetscher,
der des Lesens und Schreibens in dieser Sprache wohl kundig ist, beygezogen, und
wenigstens ein dieser Sprache kundiger Beysitzer gewdhlet werden. Der Dolmet-
scher muss vorlaufig einen Eid ablegen, daf} er die Fragen aus dem Munde des
Beamten, und die Antworten aus dem Munde des Befragten ohne Aenderung ge-
nauund getreu (ibersetzen, nichts weglassen oder hinzufiigen, sondern alles so zu
Papier bringen werde, wie er es vernommen hat. Ist ein solcher Dolmetscher, und
wenigstens ein der Sprache des Untersuchten kundiger Beysitzer in dem Bezir-
ke des Criminal-Gerichtes nicht zu finden; so mufs dem Obergerichte die Anzeige
gemacht werden, damit dasselbe dem Criminal-Gerichte einen solchen Dolmet-
scher und Beysitzer zuweise, oder die Verfligung treffe, dafl der Beschuldigte an
ein Criminal-Gericht, wo der Sprache kundige Beamte vorhanden sind, abgeliefert
werde. (Waser 1839: 312f)

Das Gesetz sieht also nicht nur die zwingende Beiziehung von Dolmetschern und
die Ad-hoc-Vereidigung vor, sondern setzt auch eine Translationsnorm in Bezug auf
das Verhiltnis zwischen Ausgangs- und Zieltext. In § 531 wird Dolmetschern, sofern
sie nicht ohnedies im Dienste des Gerichtes oder im 6ffentlichen Dienst stehen, eine
Gebiihr von hochstens einem Gulden pro Tag zuerkannt.

Auch »Taubstumme« werden im StG 1803 im nachfolgenden § 357 erwdhnt, al-
lerdings ohne Verweis auf ggf. bendtigte Dolmetschdienste:

Wenn der Beschuldigte stumm ist, aber schreiben kann, ist jede Frage miindlich
oder schriftlich an ihn zu stellen und darauf von demselben die schriftliche Beant-
wortung zu fordern. Einem Tauben, der aber lesen und reden kann, ist die Frage

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

schriftlich vorzulegen, damit er sie selbst lese, und die Beantwortung darauf gebe.
Sollte der Stumme nicht schreiben, der Taube nicht lesen kdnnen, oder der Be-
schuldigte zugleich taub und stumm seyn; so ware der Vorfall dem Obergerichte
anzuzeigen, und die weitere Anordnung zu erwarten. (Waser 1839: 313)

Dies erstaunt insofern, als das Wiener Taubstummeninstitut bereits 1779 gegriindet
wurde, es daher neben Familienmitgliedern und Personen aus dem niheren Umfeld
der Gehorlosen bereits Taubstummenlehrer gab, die von Berufswegen mit Gehorlo-
sen kommunizieren mussten. Erst in der Strafprocef3-Ordnung von 1850 werden
anschlief}end an § 169, der das Dolmetschen bei Gericht regelt, Personen angefiihrt,
die aufgrund ihrer Kenntnis der »Zeichensprache« als Dolmetscher*innen beeidet
werden konnen:

§.170. Ist ein Zeuge taub, so werden ihm die Fragen schriftlich vorgelegt, und ist
er stumm, so wird er aufgefordert, schriftlich zu antworten. Wenn die eine oder
die andere Art der Vernehmung nicht maéglich ist, so mufs die Vernehmung des
Zeugen unter Zuziehung einer oder mehrerer Personen geschehen, welche der
Zeichensprache desselben kundig sind, oder sonst die Geschicklichkeit besitzen,
sich mit Taubstummen zu verstandigen, und welche vorher als Dolmetscher zu
beeidigen sind. (RGBI. 25/1850)

Die Moglichkeit der EheschliefSung mittels »Zeichen« wurde »Tauben« zuvor bereits
in § 24 des Ehepatentes vom 16. Jinner 1783, das die Ehe unter staatliche Jurisdikti-
on stellte und als biirgerlichen Vertrag regelte (Kaiserliches Patent 1783), und im Jo-
sephinischen Gesetzbuch bzw. Allgemeinen Biirgerlichen Gesetzbuch 1786 (Drittes
Hauptstiick § 29) eingerdumt. Der Einsatz von Dolmetscher*innen wird in diesen
Rechtstexten allerdings nicht erwihnt.

Uber die Qualifikation der Dolmetscher fiir die »Zeichensprache« ist nichts
bekannt. Dies ist jedoch nicht weiter verwunderlich, als auch hinsichtlich der
Qualifikation von Lautsprachendolmetschern — abgesehen von deren Beeidigung
— zunichst keine formalen Richtlinien existierten. Das Gericht hatte sich laut
Justiz-Hofdekret vom 22. Dezember 1835 lediglich iiber die Kenntnisse und das
»sittliche Wohlverhalten« der Dolmetscher zu iiberzeugen. Erst im Dezember 1849
wurde die »Priifung aus den lebenden Sprachen« als »glaubwiirdiges Zeugnifd«
iiber »Art und Grad der Befihigung des Gepriiften« per Verordnung eingefithrt
(RGBI 15/1850). Diese Praxis bestand als »Priifung aus lebenden Sprachen« lange
und findet sich noch als § 28 des (bis 1997 wirksamen) Allgemeinen Hochschulstu-
diengesetzes (BGBL. 177/1966), was insofern aufschlussreich ist, als in den Anfingen
des Professionalisierungsprojektes der OGS-Dolmetscher*innen vom Leiter des
damaligen Instituts fiir Ubersetzer- und Dolmetscherausbildung, Erich Pruné, die
Idee ins Treffen gefithrt wurde, als Ubergangslésung diese Priifung auch fiir OGS
einzufithren, wie einem Protokoll aus dem Jahr 1990 zu entnehmen ist:

14.02.2026, 13:47:27.

161


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

162

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Da die Dolmetscher keine abgeschlossene Ausbildung vorzuweisen haben, wes-
halb sie auch immer wieder angegriffen werden, wurde die Méglichkeit der
Ausweitung der Universititssprachpriifung auf die Gebardensprache erértert.
Die Universitatssprachpriifung ist aber keine Dolmetscherprifung, sie ist le-
diglich ein Nachweis iiber die aktive Kenntnis einer fremden Sprache. Sie kann
von jedem Universitatsinstitut abgenommen werden, an dem die betreffende
Sprache unterrichtet wird [...]. Sollte man sich nach Abklaren aller Fir und Wider
interimsmafig fiir so eine Art der Bescheinigung entscheiden, miifite bedacht
werden, dafd die Priiffungskommission aus Gehérlosen und Hérenden zusam-
mengesetzt sein mufd. Interimsmifig deshalb, weil das Institut fiir Ubersetzer-
und Dolmetscherausbildung zur Zeit noch nicht in der Lage ist, Dolmetscher
auszubilden (wenn man dieselben Mafstibe ansetzt wie bei der Ausbildung von
Lautsprachendolmetschern). (U-Dok 8:1990)

Von einer Interimsldsung, wie sie diese Priifung aus Zeiten der Habsburgermonar-
chie ermdglicht hitte, wurde schliefilich abgesehen.

Einen Markstein stellt fiir Bernardini (1996: 20) das Justiz-Hofdekret vom 22.
Dezember 1835 insofern dar, als darin erstmals eine gesetzliche Grundlage iiber die
Bestellung von »bestindig eidlich verpflichteten« Dolmetschern und die Vorgangs-
weise bei beglaubigten Ubersetzungen geschaffen wurde. Die Dolmetscher sollten
aus einem vertrauenswiirdigen Personenkreis, vorzugsweise Rechtsanwilte, Nota-
re und Hofagenten, rekrutiert werden. Im Falle der »Dolmetscher fiir Taubstummex«
waren dies jedoch, wie im vorigen Kapitel ausgefithrt, vornehmlich Taubstummen-
lehrer.

Wolf (20122) widmet ein Kapitel ihrer Monografie einer quantitativen Analyse
der in Wien titigen gerichtlich beeideten Dolmetscher. Dolmetscherinnen scheinen
in ihrem Korpus, Lehmanns Allgemeiner Wohnungs-Anzeiger von 1864 bis 1918, nicht
auf.” Insgesamt werden in diesem Zeitraum 7.031 Mal Dolmetscher fiir insgesamt
29 Sprachen genannt, davon fallen 62 Nennungen auf Dolmetscher »fiir Taubstum-
me«. Hinzuzufiigen ist, dass Mehrfachnennungen iiber die Jahre hinweg inkludiert
wurden. Quantitativ steht Ungarisch mit 18,48 Prozent an erster Stelle, die Dolmet-
scher fir Taubstumme rangieren im Gesamtbild an 21. Stelle, beriicksichtigt man
nur die Sprachen der Habsburgermonarchie, so stehen sie an 13. (und letzter) Stel-
le. Bzgl. der Dolmetscher fiir Taubstumme wurde Lehmann fiir die vorliegende Ar-
beit nochmals fiir die Zeit von 1864 bis 1920 konsultiert. Wie vermutet, arbeiteten
simtliche in Lehmann angefiithrten Taubstummendolmetscher als Lehrer am k.k.
Taubstummen-Institut, es waren dies Franz Regenhart (1864-1871), Franz Schotek

7 Lehmann erscheint seit 1859, allerdings nicht lickenlos. Laut Wolf (2012a: 132) wird 1861 zum
ersten Mal eine Liste der Dolmetscher, allerdings ohne Hinweis auf Beeidigung, abgedruckt.
Ab 1870 erscheint Lehmann bis auf den Jahrgang 1921/22 jahrlich. 1942 wird das Erscheinen
eingestellt (wienbibliothek digital 2014).

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

(1872—1888), Jaroslav Branda (1889-1900) und Karl Kaubek (1893-1920). Lediglich
zwischen 1893 und 1900 werden zwei Dolmetscher angefithrt, was sich nicht mit den
Angaben der Staatshandbiicher deckt (siehe Tabelle 1).®

Wie bereits im vorigen Kapitel dargelegt wurde, war der Taubstummenlehrer
Jakob Bernhard Fischbach, wie er selbst schreibt, der erste per Dekret beeidete Dol-
metscher in Wien:

Da Fischbach seit 1816 das Geschift eines Dolmetschers der Taubstummen bei
den hiesigen Gerichts- (und politischen) Stellen ununterbrochen und zwar unent-
geltlich versah, so fand sich das hohe Appelationsgericht mit Dekrete vom 15. De-
zember 1829 veranlasst, denselben zum beeideten gerichtlichen Dolmetscher der
Taubstummen (dem ersten bisher hier bestehenden Amte dieser Art) zu ernen-
nen. (Fischbach 1832: 16)

Die Beeidigung Fischbachs erfolgte also bereits sechs Jahre vor Veréffentlichung des
Justizhofdekrets vom 22. Dezember 1835, das erstmals eine gesetzliche Grundla-
ge hinsichtlich der Bestellung von »bestindig eidlich verpflichteten« Dolmetschern
schuf. Fischbachs Beeidigung scheint auch im Hof- und Staatsschematismus des Gster-
reichischen Kaiserthums ab 1830 auf, und zwar im Eintrag zum »K.K. Taubstummen-
Institut in Wien, das in der Abteilung »Kranken- Armen- Versorgungs- und ande-
re Humanitats-Anstalten« gefithrt wird und in dem siamtliche am Institut titigen
Personen namentlich genannt werden. Dies sind im Jahr 1830 der Direktor Michael
Venus, der Katechet Hermann Czech sowie die Lehrer Franz Wenzel Guba und Ja-
kob Fischbach. Wihrend Fischbach bis 1929 nur als Lehrer gefithrt wird, erscheint ab
1830 der Zusatz »zugleich beeideter gerichtl. Dolmetscher der Taubstummen«. Ab
1831 wird auch der erste Lehrer und Rechnungsfithrer, Franz Wenzel Guba, als »zu-
gleich Rechnungsfiihrer, u. beeideter Dolmetsch der Taubstummenc gelistet. Fisch-
bach blieb bis 1852 Lehrer am Institut und verstarb 1856 (Schott 1995: 277). Guba ar-
beitete zunichst von 1800 bis 1820 am Prager Taubstummeninstitut, anschliefend
war er bis 1835 als Taubstummenlehrer in Wien titig. Laut Fischbach war Guba be-
reits 1817 »beeideter Dolmetsch der Taubstummen« (Fischbach 1832: 15) in Prag ge-
worden. Interessanterweise taucht Gubas Name in den Hof- und Staatsschematis-
men von 1816 bis 1820 zwar als Lehrer der Prager Anstalt, nicht jedoch als beeideter

8 Abgesehen von Lehmanns allgemeinem Wohnungs-Anzeiger und dem Niederdsterreichischen
Amtskalender fiihrten andere Amtskalender der Monarchie keine vergleichbaren Listen be-
eideter Gerichtsdolmetscher (Wolf 2012a: 139). Das Grazer Adref3buch, das von 1862 mit Un-
terbrechungen bis 1973 erschien, fiihrt seit 1883 ebenso eine Rubrik der Gerichtsdolmetscher
(Aigner1973), wobei im Unterschied zu Wien die meisten Personen nicht Rechtsanwilte, son-
dern Gymnasiallehrer, Studenten der Rechtswissenschaft, Bibliothekare und Beamte waren
(Wolf 2012a: 139). Wolf vermerkt zudem, dass ab 1891 auch ein Dolmetscher fiir »Geberden-
sprache der Taubstummen« angefiihrt ist.

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

164

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Dolmetscher auf. Zu erwihnen ist ebenso, dass in dieser Zeitspanne auch kein an-
derer Prager Lehrer als Dolmetscher ausgewiesen wird.

Um eine Vorstellung tiber Anzahl und Wechsel der Dolmetscher*innen fiir
Gehérlose zu erhalten, wurden die Namen fiir Wien anhand der 6sterreichischen
Staatshandbiicher exemplarisch erhoben.’ Da das Erscheinen der Staatshandbii-
cher Liicken aufweist, wurde versucht, fehlende Informationen durch die Konsultie-
rung von Lehmanns Allgemeinem Wohnungs-Anzeiger' sowie in Einzelfillen mithilfe
der Verordnungsblitter des Justizministeriums zu erginzen (Tabelle 1). Beziiglich
der Listung der Dolmetscher*innen »fiir Taubstummec ist weiters hinzuzufiigen,
dass diese im Amtskalender ab 1922 nicht mehr unter den Gehérlosenschulen,
sondern unter der Rubrik der Gerichtsdolmetscher gefithrt werden.

Tab. 1 Gerichtlich beeidete Gebdrdensprachdolmetscher*innen in Wien

Zeit D1 D2 D3 D4 Ds
1830 Fischbach,
Jakob
1831-1835 Fischbach, Guba,
Jakob Wenzel
1836 Fischbach, Handschuh,
Jakob Anton
1837-1852 Fischbach,
Jakob
1853-1868 Regenhart,
Franz
18691871 Regenhart, Schotek,
Franz" Franz

9 Hof- und Staats-Schematismus des osterreichischen Kaiserthums (1830—-1843), Hof- und
Staatshandbuch des Osterreichischen Kaiserthumes (1844-1873), Hof- und Staatshand-
buch der Osterreichisch-Ungarischen Monarchie (1874-1918), Osterreichischer Amts-Kalen-
der (1922—-1998).

10 Lehmann wurde fir die Jahre 1864—1942 konsultiert.

11 Zwischen 1869 und 1873 erschien kein Staatshandbuch. Allerdings konnte durch das Aus-
scheiden Regenharts aus dem Schuldienst 1871 (Schott 1995: 277) und die Beeidigung Scho-
teks 1871 (N.N. 1871: 4) die Situation rekonstruiert werden.

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

18721888 Schotek,
Franz'
1889 Branda,
Jaroslav
1890-1900 Branda, Kaubek,
Jaroslav Karl
1901 Kaubek,
Karl
1902-1903 Silberbauer, Kaubek,
Johann Karl
1904-1907 Kaubek,
Karl
19081917 Gabriel, Kaubek,
Adolf Karl
1918-1920 Gabriel, Kaubek,
Adolf Karl
1921-1923 Gabriel,
Adolf
1924-1933" Allina, Otto Chuda, Heider,
Helene Berta
1934-1938 Allina, Otto Bergold, Mire,
Helene Franziska'
1939-1947" Allina, Otto Bergold,
Helene
1948-1951 27 Bergold, Dienst,
Helene Dorothea™

12
13

15
16

1888 wird Schotek nur in Lehmann angefihrt.

Von 1918 bis 1921 erschien kein Staatshandbuch. Kaubek wird fiir 1918—1920 in Lehmann ge-
fithrt, Gabriel scheint dort erst1921 auf. Esistjedoch anzunehmen, dass Gabriel durchgehend
bis 1923 tatig war.

Von 1925 bis 1927 weder Nennung im Staatshandbuch noch in Lehmann. Es wird angenom-
men, dass die Personen durchgingig tatig waren, da sie ab 1928 wieder aufscheinen.

Bei Mire wird Fiirsorgerin als zusatzlicher Beruf angefiihrt.

Zwischen 1938 und 1948 erschien der Amtskalender nicht, in Lehmann werden von 1939 bis
1942 keine Gebardensprachdolmetscher*innen angefiihrt. Danach wurde Lehmann einge-
stellt. Die Angaben stammen aus Artikeln in der Osterreichischen Gehdrlosen-Zeitung.

Keine Daten im Amtskalender vorhanden, auch der Osterreichischen Gehdrlosen-Zeitung ist
nicht zu entnehmen, wann der Wechsel zwischen Otto Allina und seinem Neffen Max statt-
fand. Otto Allina wird 1948 zuletzt in einem Artikel namentlich genannt, Max erstmals 1953.
Laut eines Artikels in der Osterreichischen Gehdrlosen-Zeitung wurde sie 1948 vereidigt (N.N.
1948).

14.02.2026, 13:47:27.

165


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

166  Gebardensprachendolmetschen als Beruf

1952-1956 Allina, Max Bergold, Dienst,
Helene Dorothea
1957—-1961 Allina, Max Bergold, Dienst, Schrems,
Helene Dorothea Rosa
1962 Allina, Max Bergold, Dienst, Schrems, Kubin,
Helene Dorothea Rosa Leonore
1963-1964 Allina, Max Dienst, Kubin,
Dorothea Leonore
1965-1976 Allina, Max Brunner, Dienst, Schrems, Kubin,
Ingried Dorothea Rosa Leonore
1977-1979 Allina, Max Dienst, Schrems, Kubin,
Dorothea Rosa Leonore
1980 Allina, Max Dienst, Kubin,
Dorothea Leonore
1981 Mayer, Erna Dienst, Kubin,
Dorothea Leonore
1982 Kartas, Mayer, Erna Dienst, Hartig, Kubin,
Heinrich Dorothea Anton Leonore

Wie bereits dargelegt, lisst sich aus heutiger Perspektive nur wenig Konkre-
tes iiber die Qualitit der Dolmetschleistungen bzw. die Kompetenzen der in der
Habsburgermonarchie titigen Dolmetscher sagen. Im Falle der Dolmetscher fiir
Gehorlose kommen aus mehreren Griinden zusitzliche Schwierigkeiten hinzu. Ers-
tens handelt es sich bei der Osterreichischen Gebirdensprache des 19. Jahrhunderts
um eine nicht standardisierte, in Entwicklung befindliche Sprache, zweitens wa-
ren kiinstliche Gebirdensysteme seit der Einfithrung methodischer Zeichen durch
deEpée (1776) in pidagogischen Kontexten auch in den Anstalten der Habsburger-
monarchie weit verbreitet und drittens war einem Grof3teil der Gehérlosen, die iso-
liert auf dem Land oder auch in der Stadt in drmlichen Verhiltnissen aufwuchsen,
der Zugang zur Schulbildung verwehrt, was sich auch auf ihre Kommunikations-
form auswirkte, die meist aus Hausgebirden bestand (siehe Kapitel 6.2). Insofern
verwundert es nicht, dass sich die Kommunikation der Dolmetscher mit den Gehor-
losen bei Gericht problematisch gestalten konnte. So berichtet Franz Wenzel Guba
(1816) iiber eine schwierige, drei Tage dauernde Dolmetschung fiir einen deutschen
taubstummen Landliufer, bei der er einfache schriftsprachliche Auferungen und
pantominische Gebarden kombinierte. Neben Berichten tiber Gerichtsfille in der

19 Die Daten wurden bis einschliefilich 1998 ausgewertet, werden hier allerdings nur bis 1982
angefiihrt, da ab 1982/83 Dolmetscher*innen angefiihrt werden, die befragt wurden.

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

Osterreichischen Gerichts-Zeitung, bei denen die Kommunikation reibungslos funktio-
nierte, wie etwa Fischbachs Dolmetschung fiir einen des Diebstahls angeklagten Ge-
horlosen, der das Taubstummeninstitut in Waitzen besucht hatte (N.N. 1851), fin-
den sich auch Berichte dariiber, dass trotz des Dolmetschereinsatzes keine zufrie-
denstellende Kommunikation zustande kam. So wurde ein Gehérloser, der sich mit
Wenzel Frost, dem Direktor der Prager Taubstummenanstalt, nicht verstindigen
konnte, da er »von der niedrigsten geistigen Bildungsstufe« war und die »natiirli-
che Zeichensprache [...] kaum einen Eindruck auf ihn machte« (N.N. 1862: 172) als
unzurechnungsfihig und damit schuldlos erklirt, nachdem Frost ihm den Verstand
eines vierjihrigen Kindes attestiert hatte.

Die trotz der Heranziehung von Taubstummenlehrern als Dolmetscher manch-
mal problematische Kommunikation mit Gehdrlosen vor Gericht ist kein dsterrei-
chisches Spezifikum. So findet sich in Friedrich Kapplers Handbuch der Literatur des
Criminalrechts und dessen philosophischer und medizinischer Hiilfswissenschaften (1838)
ein Abschnitt iiber »Verbrechen Taubstummers, in dem einige Gerichtsfille in aller
Kirze geschildert werden, wobei auch darauf hingewiesen wird, ob die Kommuni-
kation funktioniert hat. Ein ausfihrlicher Bericht iiber eine Gerichtsverhandlung
in Paris findet sich in den Annalen der deutschen und auslindischen Kriminal-Rechts-
pflege (N.N. 1828). Der Bericht ist insofern aufschlussreich, als der Schuldirektor
Paulmier fiir zwei Gehorlose dolmetschte, fiir den des Diebstahls beschuldigten
isoliert aufgewachsenen, ungebildeten und arbeitslosen Gehorlosen Filleron und
den gehorlosen Zeugen Letertre, der die Schule besucht hatte und als Hindler titig
war. Wihrend die Dolmetschung von Letertres Aussagen problemlos vonstatten
geht, hat Paulmier Schwierigkeiten Filleron zu verstehen und ihm Aussagen ver-
stindlich zu machen, was der Verfasser auf die Tatsache zuriickfiihrt, dass Filleron
keine Schule besucht hat. Die Kommunikation zwischen den beiden Gehérlosen
funktionierte allerdings klaglos.

Erwihnenswert ist auch, dass neben Taubstummenlehrern auch Gehérlose
selbst als Dolmetscher beigezogen wurden. Dazu sei ein Pariser Fall aus dem Jahre
1812 angefithrt, bei dem Abbé Sicard, der Nachfolger Abbé de 'Epées, als Dolmet-
scher und sein gehorloser Hilfslehrer Jean Massieu als Relaisdolmetscher eingesetzt
waren:

Der Abbé Sicard und Herr Massieu waren aufgefordert worden, dem taubstum-
men Midchen bey dem Gerichtshofe zu Dollmetschern zu dienen. Hr. Sicard emp-
fing die Fragen des Préasidenten des Assisenhofes, (ibersetzte sie Massieu in der
reiner [sic] Sprache der Taubstummen, und Massieu iibersetzte sie der Angeklag-
ten in der barbarischen Sprache, die diese redete, so wie alle Taubstummen, die
ihre Sprache nicht in der Akademie der Vorstadt St. Jaques gelernt haben.

Die junge Taubstumme antwortete alsdann Massieu in ihrem pantomimischen
Jargon; Massieu antwortete in entsprechenden Gebehrden an Hrn. Sicard, und der

14.02.2026, 13:47:27.

167


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

168

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Hr. Abbé sprach dann Franzésisch an den Gerichtshof. Der Ausdruck und das Feuer,
womit die Angeklagte und ihre unmittelbarer Dollmetscher ihre Sprache beleb-
ten, gaben ihrem Dialog bisweilen ein sehr lebhaftes Interesse, und obgleich man
nicht verstand, was sie sagten, so bewunderte man doch sehr ihre Beredsamkeit,
so wie man die Beredsambkeit gewisser Advokaten bewundert, die man nicht bes-
ser versteht, obgleich sie bey weitem nicht stumm sind. (N.N. 1813: 44)

Berichte itber Gerichtsverhandlungen, bei denen Gehérlose als Angeklagte und/oder
Zeug*innen zu vernehmen waren, finden sich auch in der Presse der Habsburger-
monarchie. Eine Suche in ANNO, dem virtuellen Zeitungslesesaal der Osterrei-
chischen Nationalbibliothek,? erbrachte in einem Zeitraum von 25 Jahren (1870
bis 1895) 64 Treffer in 18 Zeitungen, in denen das Dolmetschen fiir Gehorlose bei
Gericht Erwihnung fand.** Meist wurde die Anwesenheit eines Dolmetschers ledig-
lich erwihnt, nur in seltenen Fillen wird das Dolmetschen kurz beschrieben, etwa
um zu betonen, dass es interessant war, einwandfrei funktionierte oder im Falle,
dass vertagt oder auf schriftliche Kommunikation ausgewichen werden musste,
weil sich der Dolmetscher auf Urlaub befand oder aus nicht niher ausgefiithrten
Griinden nicht bestellt wurde. Die Kommunikation funktionierte meist klaglos,
was manchmal damit begriindet wird, dass der oder die jeweilige Gehorlose die
ortliche Schule besucht hatte und die dort gelehrte »Zeichensprache« zu verwenden
wusste, wihrend sich nicht gebildete Gehorlose nur durch »mimische Zeichen« ver-
stindigen konnten. Die Dolmetscher, fast immer Taubstummenlehrer, werden fast
durchwegs namentlich genannt. Lediglich in drei Fillen wurden Verwandte heran-
gezogen, was jedoch nicht weiter kommentiert wird. In einer Gerichtsverhandlung
fungiert ein angesehener gehorloser Fabrikant als Dolmetscher, in einem weiteren
Artikel wird auf seine Anwesenheit hingewiesen und hinzugefiigt, dass er aufgrund
seiner Deutschkompetenz ebenso als Dolmetscher hitte herangezogen werden
kénnen. Einige Berichte handeln von der Entlarvung von »Simulantenc, hérenden
Delinquenten, die sich, um einer Strafe zu entgehen, als »Taubstumme« ausgaben.
Ein Artikel ist insofern aufschlussreich, als er davon berichtet, dass sich der Ver-
teidiger des Beklagten »entschiedenst« dagegen wehrte, dass die »verdolmetschten
Angaben« des Buchhalters des Geschidigten, der als Dolmetscher fungierte, »als
beweismachend angegeben werden.« Dem wurde vonseiten des Gerichtes jedoch
aufgrund der »vertrauenserweckenden Geistesgeschifte« des Dolmetschers nicht
stattgegeben (N.N. 1872).

20 Die Daten in ANNO werden laufend erginzt, die Recherche fand Anfang 2015 statt.

21 Das Vaterland, Deutsches Volksblatt, Die Presse, Fremden-Blatt, Grazer Tagblatt, Grazer Volksblatt,
Illustriertes Wiener Extrablatt, (Linzer) Tages-Post, Linzer Volksblatt, Morgen-Post, Neue Freie Pres-
se, Neues Wiener Journal, Neuigkeits Welt-Blatt, Pester Lloyd, Prager Tagblatt, Salzburger Volks-
blatt, Teplitz-Schonauer Anzeiger, Wiener Zeitung.

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

Einige aufschlussreiche Sitze zur Dolmetschtitigkeit von Taubstummenleh-
rern bei Gericht finden sich in Emil Reuscherts Die Gebdrdensprache der Taubstummen
(1909). In einem Kapitel lisst Reuschert den Taubstummenlehrer und in Berlin
beeideten Dolmetscher Schiller zu Wort kommen, der es fiir unerlisslich hilt, dass
Taubstummenlehrer die Gebirdensprache beherrschen, »da ja jeder als Dolmet-
scher hinzugezogen werden kann« (ibid.: 129). So keine Verstindigung zustande
kommt, habe der Taubstummenlehrer eine Bescheinigung auszustellen, »dafd
der betreffende Taubstumme weder vernehmungsfihig noch imstande ist, seine
Rechtsangelegenheiten [..] selbst zu besorgen« (ibid.). Auch miissten Lehrer ihren
Zoglingen die Rechtssprache niherbringen und sie mit diversen Formularen ver-
traut machen. Abschliefend stellt Schiller einige juristische Gebarden wie »Richter«
oder »Voruntersuchung« und Phrasen wie »ich bekenne mich nicht schuldig« vor.

Die Ausfithrungen zeigen, dass im Rahmen der organisierten Translation an
den Gerichtshofen Europas zunichst Taubstummenlehrer als Dolmetscher und
Sachverstindige eingesetzt wurden. Wie im nachfolgenden Kapitel dargestellt
wird, werden ab dem 20. Jahrhundert vermehrt Dolmetscher*innen aus der Sphire
der Gehorlosenvereine gerichtlich beeidet. Dies waren vor allem Kinder gehérloser
Eltern, die bereits auf eine habitualisierte Translationstitigkeit im privaten Umfeld
verweisen konnten, oder Fiirsorgerinnen, die als Beraterinnen und Begleiterinnen
Gehorloser in Vereinen angestellt waren.

Die heteronom organisierte Dolmetschtitigkeit bei Gericht trug wesentlich zur
Institutionalisierung des Gebirdensprachdolmetschens bei. Der Akt der Vereidi-
gung hatte insofern eine Bedeutung fiir die Verberuflichung, als durch ein offizi-
elles, staatliches Dokument nicht lediglich eine Funktion, sondern vor allem auch
ein gewisser Status verbrieft wurde, der von den Halter*innen gegeniiber Gehorlo-
sen und vor allem gegeniiber horenden Auftraggeber*innen in verschiedenen Fel-
dern ins Treffen gefithrt werden konnte. In Ermangelung von Ausbildungsmaoglich-
keiten oder anderen Zertifizierungsformen war dieser »Ausweis« — wie er in den
analysierten Protokollen und Interviews meist genannt wird — bis 1998 die einzi-
ge formale Ermichtigung. Dass mit dem Erwerb des »Scheins« nicht automatisch
Kompetenz verbunden war, ist darauf zuriickzufithren, dass diese nicht oder auf
sehr ungewohnliche Weise iiberpriift wurde. So war es lange Zeit Usus, im Antrag
auf Eintragung in die Dolmetscherliste lediglich einen Nachweis der Sprachkunde
(nach der translatorischen Befihigung wurde nicht gefragt) zu erbringen und eine
Bestitigung iiber dieselbe beizulegen (D-Korr 1:1984; D-Korr 4:1986). Zur lllustrati-
on sei die Bestitigung fiir eine*n Dolmetscher®in durch den Obmann eines Gehor-
losenvereines aus dem Jahr 1984 zitiert, die wie folgt lautet:

[Herr/Frau Name] ist als Dolmetsch fiir uns bei diversen Behérdenwegen und auch
intern im Haus bei den verschiedenen Feiern titig.
Wir sind froh tiber [seine*ihre] zuverldssige Hilfe fiir Jedermann. (D-Korr 2: 1984)

14.02.2026, 13:47:27.

169


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

170

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Dem Ansuchen, dem dieser Nachweis beigelegt war, wurde in einem Schreiben des
Landesgerichtes nicht entsprochen, allerdings nicht aus Zweifel an der Befihigung
des Antragstellers bzw. der Antragstellerin, sondern »mangels Bedarfes« (D-Korr
3:1984). Zwei Jahre spiter wurde ein Folgeansuchen positiv beschieden (D-Korr 5:
1986). Im Jahre 1984 waren in Wien laut Amtskalender sechs Dolmetscher*innen
registriert, 1998, als der Osterreichische Gebirdensprach-DolmetscherInnen-Verband ge-
griindet wurde, waren es elf. Von diesen traten lediglich zwei Personen dem Verband
bei, was, wie noch ausgefithrt wird, zu Konflikten zwischen Verbandsmitgliedern
und beeideten Dolmetscher*innen fithrte (siehe Kapitel 9.5.2.2).

6.3.2 Gehdrlosenvereine - Autonom organisierte Translation als Gegenpol

Die Forschung ist sich dariiber einig, dass in westlichen Gesellschaften Gehérlosen-
schulen und Gehérlosenvereine die zwei zentralen Eckpfeiler der Ausbildung von
Gehorlosengemeinschaften darstellen. In Gehorlosenschulen, die meist in grofe-
ren Stidten als Internate gefithrt wurden, wurden gehérlose Kinder aus der Stadt,
aber auch aus lindlichen Regionen gemeinsam beschult, lernten eine Gebirden-
sprache von ilteren Kindern, kamen mit erwachsenen, an den Schulen beschiftig-
ten Gehorlosen in Kontakt und gaben Sprache, Geschichte, Gewohnheiten und Wer-
te an nichste Generationen weiter. Auch wurde an den Schulen informeller Kontakt
zu ehemaligen Zoglingen gepflegt, die regelmifig zu Veranstaltungen, Festen u.a.
Feierlichkeiten eingeladen wurden. So schreibt Jakob Bernhard Fischbach (1832: 27)
iber regelmifige Faschingsbille am Institut, bei dem Lehrer, Freunde und eine »ge-
wohnlich nicht unbedeutende Zahl bereits ausgetretener Taubstumme|r]« feierte.

Ab Anfang des 19. Jahrhunderts entstand in Europa ebenso wie in den USA auf-
grund der wachsenden Zahl von gehérlosen Schulabginger®innen, die einen Beruf
erlernt hatten, der Bedarf nach gemeinsamen Treffpunkten abseits der Taubstum-
meninstitute. Dies fithrte zur Griindung lokaler Gehérlosenvereine und religioser
Vereinigungen (Woll/Ladd 2011:164). Gehorlosenvereine boten erwachsenen Gehor-
losen einen gemeinsamen, sicheren Raum, in dem sie ihre Sprache und Kultur ent-
wickeln und praktizieren konnten. Ylva Soderfeldt (2013b: 43) bezeichnet die Ver-
einsbewegung als Ausdruck eines neu entstandenen gehérlosen Biirgertums und
als Gegenoéffentlichkeit parallel zur biirgerlichen Mehrheitsgesellschaft. Vereine wa-
ren »von der Freizeitgestaltung iiber die Organisation der Zivilgesellschaft bis hin
zum politischen Einfluss [...] zentrale Akteure« (ibid.) der deutschen Gesellschaft des
19. Jahrhunderts. Zum Status der biirgerlichen Gehérlosen gehorte nunmehr auch
die Mitgliedschaft in einem Verein, in dem die Gemeinschaft betont, gegenseitige
Hilfestellung zur Verinderung individueller Lebensumstinde geleistet und kollekti-
ve Mafinahmen zur Einflussnahme auf die horende Mehrheitsgesellschaft ergriffen
werden konnten.

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

Der erste deutsche Gehorlosenverein wurde 1848 in Berlin gegriindet (Sdder-
feldt 2013a: 156). In Paris war der erste Verein bereits 1837 auf Ansuchen des gehor-
losen Taubstummenlehrers Ferdinand Berthier gegriindet worden, der ab 1834 jihr-
liche Gehorlosenbankette zu Ehren des Geburtstages von Abbé de Epée veranstal-
tete (Mottez 1993; Quartararo 2008: 114-118). Diese Bankette waren einer minnli-
chen gehorlosen Elite vorbehalten, die sich, wie die tiberlieferten Tischreden und
Toasts zeigen, gerne ihrer beruflichen Stellung rithmte und die Zusammenkiinf-
te auch als Vernetzungsmoglichkeit und politisches Forum nutzte. Einen zentralen
Programmpunkt nahm bei den Banketten auch die Witrdigung der Gebardenspra-
che ein. Neben dem Kreis gebildeter Gehorloser wurden hérende Taubstummen-
lehrer, Journalisten, Politiker und Kiinstler geladen. Freunde der Gehérlosen, die
»se sont faits eux-mémes sourds-muets de pensée et d’attachement« (zit.n. Mot-
tez 1993: 176) wurden als Dolmetscher eingesetzt. Erwihnenswert ist zudem, dass
die Bankette auch von Gehorlosen aus dem Ausland besucht wurden, die ebenso ge-
dolmetscht werden mussten:

[Le toast par] M. John Carlin, sourd-muet américain, éléve de M. Clerc, a Hartford
(Etats-Unis): »A I'éternelle union des sourds-muets francais et des sourds-muets
américains« M.B. Maurice, 'un des plus constants défenseurs des sourds-muets
qui parle anglais, a bien voulu traduire ensuite a haute voix a son auditoire tout
le discours de ce jeune sourd-muet. (N.N. 1839)

Gehorlose blieben territorial nicht unter sich, sondern suchten Verbindungen zu
Gehérlosen in anderen europiischen Lindern und Ubersee. Dies geschah durch Rei-
sen, den Austausch von Gehoérlosenzeitungen und durch die Organisation einer Se-
rie von Taubstummenkongressen, die zwar national organisiert, jedoch von Dele-
gierten verschiedener Linder besucht wurden und zur Entwicklung einer »trans-
national Deaf public sphere« (Murray 2007: 4) beitrugen. Der erste in der Serie der
Kongresse fand 1873 mit fiinfunddreifRig Besuchern aus drei Lindern in Berlin statt,
weitere u.a. in Wien (1874), Dresden (1875), Leipzig (1878), Prag (1881) und Stockholm
(1884). Joseph John Murray (ibid.: 60) listet bis 1924 vierzehn weitere Taubstummen-
kongresse, an denen gehorlose Delegierte aus bis zu neunzehn verschiedenen Lin-
dern teilnahmen.

Das Phinomen des Gehorlos-Seins als globale ethnische Erfahrung zeigte sich
auch in der Sehnsucht nach einer gehérlosen Nation, die in unterschiedlichen
Teilen der Welt von gehérlosen Aktivist*innen gefordert wurde. Als Beispiele seien
Berthiers Konzept der »nation des sourd-muets« aus den 1840ern genannt, aus der
Gehorlose einen Reprisentanten fiir das Franzosische Parlament wihlen sollten
(Woll/Ladd 2011: 163), die Einladung des US-amerikanischen Gehdrlosen John J.
Flournoy an amerikanische und europiische Gehorlose in einem Rundschreiben
aus dem Jahre 1855, sich im amerikanischen Westen anzusiedeln, um dort einen
selbstverwalteten Staat Gehorloser zu griinden (Van Cleve/Crouch 1989: 61f.) oder

14.02.2026, 13:47:27.

m


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

172

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

die Griindung einer Gehérlosenkolonie in Kanada durch die gehorlose englische
Missionarin Jane Elisabeth Groom in den 1880ern (Davis 1995: 84f.). Interessant
ist in diesem Zusammenhang auch die Arbeit von Mark Zaurov zu Gehorlosen
im Holocaust. Er bezeichnet die jiidische Gehorlosengemeinschaft als »transna-
tional hybrid imagined community« (Zaurov 2016: 136) und fithrt den Begriff des
»Deaf Holocaust« ein, um die besondere Dramatik des Uberlebenskampfes dieser
Gruppe im Vergleich zu hérenden Juden und Jidinnen im Konzentrationslager
hervorzuheben. Ausliufer des Konzeptes einer »gehorlosen Nation« spiegeln sich
im zeitgendssischen konzeptuellen Programm der »Deathood« von Paddy Ladd
(2003) wider, das als Schaffung eines Raums gedacht ist, in dem gehdrlose Men-
schen ihr Selbstverstindnis vor dem Hintergrund ihrer Geschichte verorten und
erforschen kénnen. De Meulder et al. (2019: 209) sprechen in Bezug auf heutige
Gehorlosengemeinschaften von »deaf similitude« und »deaf universalism«, riu-
men jedoch ein, dass trotz dieser Verbundenheit deren Vielfalt und intersektionelle
Differenzierungen nicht aufier Acht gelassen werden kénnen.

Der in der Gehorlosenbildung zunehmend praktizierte Oralismus, der am Mai-
linder Kongress der Taubstummenlehrer 1880 festgeschrieben wurde, und die da-
mit einhergehende Gefihrdung der Sprache und Kultur Gehérloser waren ein wich-
tiger Impuls fir die Griindung nationaler Gehorlosenverbande als Dachverbinde
derregionalen Vereine. Diese waren nicht nur der Freizeitgestaltung und der Unter-
stiitzung Gehorloser, sondern vor allem der politischen Arbeit gewidmet. Im Jahre
1880 wurde die National Association of the Deaf in den USA gegriindet, 1890 die British
Deaf and Dumb Association (Woll/Ladd 2011: 165), 1898 die Fédération des sociétés frangai-
ses des sourds-muets (Quartararo 2008:174), 1913 der Reichsverband der Taubstummen Os-
terreichs (Prochazka 1988), 1922 der Sveriges Divas Riksforbund (Bergman/Engberg-Pe-
dersen 2010: 88), 1927 der Reichsverband der Gehirlosen Deutschlands (Soderfeldt 2013a:
179).

Die Gehorlosenverbinde und -vereine konnten sich in den gréferen Stidten
aufgrund der Taubstummeninstitute einerseits sowie aufgrund des Zuzuges Gehor-
loser im Gefolge der Industrialisierung und Urbanisierung anderseits entwickeln.
Soderfeldt (2013a: 102) bezeichnet diesen Prozess in ihrer Monografie iiber die deut-
sche Gehorlosenbewegung von 1848 bis 1914 als »deaf migration«. Die Unterweisung
gehorloser Kinder in Taubstummenanstalten bedeutete fiir viele zunichst eine un-
freiwillige temporire Migration in die Stadt. Wihrend einige in ihre Heimatorte
und zu den Eltern zuriickkehrten, wurde die temporire Migration fiir andere per-
manent, da die Schulen versuchten, ihre Zéglinge in handwerklichen Berufen aus-
zubilden bzw. ausbilden zu lassen und Lehrherren oder Anstellungsverhiltnisse fir
sie zu finden. Im k.k. Taubstummen-Institut in Wien mussten die Schiiler*innen
bereits unter dem ersten Direktor Stork in der Freizeit einer »geldtragenden Tha-
tigkeit« (Strommer, zit.n. Schott 1995: 83) nachkommen. So wurden zunichst ei-
ne Bandweberei, eine Buchdruckerei, eine Flachsweberei und eine Schneiderei im

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

Institut eingerichtet, um die Zoglinge auch »in angemessenen Handarbeiten zur
kinftigen Broderwerbung« unterweisen zu kénnen (Stork 1786: 148, 140). Unter Di-
rektor May wurde den Zoglingen durch die Vermittlung an Gewerbetreibende ei-
ne Berufsausbildung erméglicht, damit sie sich nach Schulaustritt selbst erndhren
konnten. Walter Schott (1995: 106f.) zihlt folgende Berufe auf, welche die Zoglinge
»nach ihrer Eignung« erlernen konnten: Schneider, Schuster, Sattler, Buchdrucker,
Buchbinder, Schriftsetzer, Messerschmied, Feilenhauer, Tischler, Drechsler, Lackie-
rer, Modellierer, Wagner, Girtner, Hutmacher, Schriftgiefler, Goldarbeiter, Uhrma-
cher, Leinenweber, Seidenfirber, Schriftmaler. Waren sie kiinstlerisch begabt, durf-
ten sie an der Akademie der Bildenden Kiinste studieren, um spiter als Kunstmaler
und Kupferstecher zu arbeiten. Mddchen wurden in Handarbeiten, wie Posamen-
tierarbeiten oder der Herstellung von Kunstblumen, sowie Kochen unterwiesen und
gelegentlich in Fabriken angelernt (ibid.: 108; vgl. auch Venus 1854).

Um eine Vorstellung tiber die Grofde der Gehorlosengemeinschaft in der Habs-
burgermonarchie zu erhalten, wurde zunichst die Statistik des Sanititswesens der im
Reichsrathe vertretenen Konigreiche und Linder fur das Jahr 1880 und das Jahr 1900 kon-
sultiert (K.K. Statistische Central-Commission 1884 und 1903; siche Tabelle 2): 1880
wurden an 17 Taubstummeninstituten der dsterreichischen Lander 1.482 Zoglinge
unterrichtet, von denen 38 Prozent gehorlos geboren waren. Davon lebten 330 Mad-
chen und Buben in Wien und wurden am k.k. Taubstummen-Institut, am Israeli-
tischen Privat-Taubstummen-Institut und an der Landes-Taubstummen-Anstalt in
Ober-Dobling unterrichtet, gefolgt von Prag mit 188 Zoglingen. Im Jahre 1900 be-
suchten bereits 1.708 Zoglinge Taubstummeninstitute, 43,4 Prozent von ihnen sind
als taubstumm Geborene klassifiziert. 301 Zoglinge lebten in Wien, wiederum ge-
folgt von Prag mit inzwischen 165 Zoglingen. AufRerhalb der Institute wurden 1880
insgesamt 27.244 Gehorlose gezihlt, die meisten von ihnen in absteigender Reihen-
folge in Galizien, Bchmen, Mihren, der Steiermark und Niederésterreich. In Wien
lebten 391 gehorlose Menschen, in Graz 63, die meisten wurden in Neu-Sandec bzw.
Nowy S3cz in Galizien (539) gezihlt. Im Jahre 1900 wurden aufRerhalb der Institute
27.634 Gehorlose verzeichnet, die meisten wiederum in Galizien, Bohmen, Mihren,
der Steiermark und Niederosterreich. In Wien wurden zu dieser Zeit bereits 455 Ge-
hérlose, in Graz 295 gehorlose Personen angefiihrt.

Tab. 2 Gehdrlosenpopulation in Wien 1880 und 1900 (Statistik Sanititswesen)

Wien 1880 Wien 1900 Zuwachs
Gehorlose Zoglinge 330 301 -8,79 %
Erwachsene Gehérlose 391 455 16,37 %
Gesamt 721 756 4,85%

14.02.2026, 13:47:27.

173


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

174

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

In einem zweiten Schritt wurden die Zahlen der Volkszihlungen von 1880 und
1890 zum Vergleich herangezogen, da in diesen Jahren Gebrechliche erhoben wur-
den (K.K. Statistische Central-Commission 1882 und 1893). In der Volkszahlung von
1900 scheinen sie nicht mehr auf. Die Statistiken weisen fiir das Jahr 1880 in Wien
570 Gehorlose aus, fir das Jahr 1890 bereits 980 gehorlose Personen, deutlich mehr
als die Zahlung der Sanititsorgane ergibt. Es kann angenommen werden, dass die
Zahl im Jahre 1900 weiter gestiegen ist, denn Ende des 19. Jahrhunderts hatte sich
die Einwohnerzahl der Haupt- und Residenzstadt Wien verdreifacht. Wihrend sie
in ihren jeweiligen Begrenzungen im Jahre 1869 insgesamt 607.515 Einwohner zihl-
te, waren es 1890 etwa 1,4 Millionen und 1900 bereits ca. 1,7 Millionen. Die Bin-
nenmigration aus der gesamten Monarchie betrug 1900 mehr als 50 Prozent (Csaky
2010: 133). Demzufolge ist es kaum verwunderlich, dass auch Gehérlose den Weg
nach Wien fanden, um Arbeit zu suchen. So hebt auch Alexander Venus, Direktor
desk.k. Taubstummen-Institutes in Wien, die »Vorziige [...] der Hauptstadt zur voll-
stindigen Erlernung eines Handwerkes oder einer Kunst« (Venus 1854: 81f.) ebenso
hervor wie die besseren Beschiftigungsmoglichkeiten in Handwerksbetrieben, k k.
Amtern oder im kiinstlerischen Bereich.

Erwihnenswert ist, dass laut Statistiken weniger als 0,5 Prozent der Gehorlo-
sen in sogenannten Versorgungsanstalten lebten. Das heif3t allerdings nicht, dass
es nicht auch eine Vielzahl nicht ausgebildeter, nicht versorgter oder obdachloser
Gehorloser in der Monarchie gab. Séderfeldt (2013a) untersucht in einem Kapitel ih-
rer Monografie zur Entwicklung der Gehérlosengemeinschaft in Deutschland von
1848 bis 1918 Polizeiakten, in denen gehorlose wandernde Erwerbslose verzeichnet
sind. Bei den Befragungen dieser »unbekannten Taubstummen«wurden selten Dol-
metscher*innen eingesetzt, da die Behérden lediglich Namen und Herkunftsort er-
mitteln wollten. War ein Dolmetscher anwesend und konnte der Gehorlose seine
Geschichte erzihlen, war das, wie einige der Fille zeigen, den Beamten eher lis-
tig, da sie an der Lebensgeschichte der befragten Personen wenig Interesse hatten
(ibid.:139). Der bereits erwihnte, Anfang des 19. Jahrhunderts noch in Prag arbeiten-
de und spiter in Wien titige Taubstummenlehrer und Dolmetscher Franz Wenzel
Guba zeigt sich in einem Bericht iiber die Lage obdachloser Gehorloser, fiir die er
zu dolmetschen hatte, erschiittert: »Wie immer, so auch diesmal sah ich ein elen-
des Geschopf: Lumpen waren seine Decke, Hunger, Noth, Kummer kiindigte sein
Gesicht, sein ganzes Aussehen, an« (Guba 1816: 36).

Dieses Problem betraf jedoch nicht nur gehérlose Erwachsene, sondern auch
Kinder, wie den 1805 aufgegriffenen etwa siebenjihrigen Bub, der umgehend in die
Obhut des Prager Taubstummeninstitutes itbergeben wurde, wie einem weiteren
Bericht Gubas (1813) zu entnehmen ist. Dass auch knapp hundert Jahre spiter in
Osterreich nur ein kleiner Teil taubstummer Kinder in Spezialanstalten unterrich-
tet wurde, ist einem Vortrag von Anton Druschba, Lehrer und spiterer Direktor des
k.k. Taubstummen-Institutes in Wien, zu entnehmen. Darin beklagt er, dass von

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

den etwa 6.000 gehorlosen Kindern im Schulalter mehr als zwei Drittel »gegen-
wartig noch immer einer geordneten, zweckmifRigen Bildung entbehren und einer
trostlosen Zukunft entgegengehen« (Druschba 1904:67). Er regt daher an, die Unter-
weisung dieser Kinder, bis Spezialinstitute in ausreichendem MafRe ausgebaut sind,
verstarkt an Volksschulen zu delegieren, zumal mit einem Ministerialerlass vom 6.
Juli 1881 die Pflicht des Schulbesuchs fiir alle Kinder verordnet worden war (RGBI.
62/1869; vgl. auch Engelbrecht 1986: 135; Schott 2002: 19).

Jene Gehorlosen, die ein Taubstummeninstitut besuchen konnten, hatten, wie
bereits erwihnt, die Moglichkeit einen Beruf zu erlernen, zu arbeiten und bei der
Arbeitssuche von der Schule unterstiitzt zu werden. So zitiert Schott (1995: 180) ei-
nige Stellen aus Jahresberichten, in denen Alexander Venus tiber berufliche Erfol-
ge ehemaliger Schiiler berichtet. Der Schulleiter wusste auch tiber sich in Notlagen
befindende oder bediirftige ehemalige Zoglinge Bescheid und unterstiitzte diese so
gutes ging aus Geldern einer Stiftung. Diese Mittel reichten jedoch nicht aus, und so
wurde wahrend eines Faschingsfestes des Institutes im Jahre 1865 die Idee geboren,
einen Verein zu griinden. Im Mirz traf sich Venus mit elf engagierten gehorlosen
Minnern, um die Vorgehensweise zu besprechen. In den Statuten des Vereines, der
im darauffolgenden August genehmigt wurde, werden folgende Ziele angefiihrt: »a)
Sittliche Belebung und geistige Fortbildung seiner Mitglieder — b) Unterstiitzung
des Einzelnen durch Rath und That, und sobald es die zu Gebote stehenden Mittel
gestatten, Versorgung der erwerbsunfihig gewordenen Mitglieder« (zit.n. Schott
1995:181). Am 1. Oktober verzeichnete der Verein 33 Mitglieder, die Adalbert Lampe
zuihrem Prises wihlten. Der Verein, der 1875 in Wiener Taubstummen-Unterstiitzungs-
verein unbenannt wurde, lukrierte Gelder aus Sammlungen, Stiftungen und durch
Subventionen und konnte nach einigen Jahren eine Krankenversicherung fiir sei-
ne Mitglieder abschliefien (Fest-Bericht 1905; Mikulasek 2007: 48). Da die Mitglied-
schaft Mannern vorbehalten war, wurde im Jahre 1874 der Taubstummen-Frauenverein
in Wien gegriindet, der sich der geistigen Bildung und Geselligkeit sowie der Un-
terstittzung hilfsbediirftiger und erwerbsunfihiger Frauen widmete (Fest-Bericht
1905).

Im Jahre 1879 fand unter der Patronanz des Wiener Taubstummen-Unterstiitzungs-
vereines im Anschluss an die 100-Jahres-Feier des Taubstummen-Institutes der
erste Taubstummentag statt, an dem auch zahlreiche Gehorlose aus den Kronlin-
dern teilnahmen. Neben einer Petition an den niederdsterreichischen Landtag, die
Schulpflicht auch fiir gehérlose Kinder einzufiithren, wurde der Antrag gestellt,
eine Stiftung einzurichten, um verarmte Gehorlose zu unterstiitzen sowie jenen
Primien zu ermoglichen, die sich in ihren Berufen besonders verdient gemacht
hatten. Kaiser Franz Josef I genehmigte die Stiftung und spendete einen Betrag
von eintausend Gulden. Im Jahre 1888 wird das erste Vereinslokal erdffnet, das
sich zum »Mittelpunkt des geistigen und sozial Lebens der Wiener Taubstummenc
(Fest-Bericht 1905: 7) entwickelte, 1890 wird der horende Sohn gehdrloser Eltern,

14.02.2026, 13:47:27.

175


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

176

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Dr. Simon Lauterstein, Vereinsarzt und betreut von nun an mittellose Gehorlo-
se kostenlos (Mikulasek 2007: 48). Lauterstein war auch als Dolmetscher titig,
wie Zeitungsberichten iiber den Besuch einer Delegation Gehorloser anlisslich
des Regierungsjubiliums des Kaisers im Jahre 1873 (N.N. 1873: 2) oder bei Unter-
richtsminister Stremayr anlisslich des Taubstummenkongresses im Jahre 1874 zu
entnehmen ist (N.N. 1874a:1; N.N. 1874b:3; N.N. 1874c: 3). Es folgen die Griindungen
weiterer Taubstummenvereine, so z.B. 1899 der Salzburger Taubstummenverein, 1894
der Wiener Taubstummen-Turnerklub, 1901 der Verein Eichenkranz in Graz, 1914 der
Kérntner Taubstummenverein.”

Ein wichtiges Organ der biirgerlichen Gehérlosenbewegung dieser Zeit stellten
Zeitschriften dar, die meist von Gehorlosenvereinen oder -verbinden herausge-
geben wurden. In den USA waren Zeitschriften von Gehorlosen fiir Gehorlose
seit Mitte des 19. Jahrhunderts erschienen, die erste Zeitschrift Deutschlands, der
Taubstummenfreund, erschien von 1872 bis 1911 (Soderfeldt 2013a: 20f.). In der Habs-
burgermonarchie wurde von 1885 bis 1903 der Taubstummen-Courier herausgegeben
und, nachdem er eingestellt worden war, am Osterreichischen Taubstummentag
1909 in Salzburg die Griindung der Taubstummen-Revue beschlossen. Die Zeitschrift
erschien bis 1927 (Prochazka 1988). Der Taubstummen-Courier beinhaltete neben
Kurznachrichten aus dem Alltagsleben und Veranstaltungshinweisen Artikel iiber
Arbeit und Beruf, iiber Familie und Freizeit sowie Berichte aus dem Ausland, etwa
von Kongressen, wobei im Zuge des Methodenstreits in der Gehorlosenbildung
immer hiufiger politische und aktivistische Artikel publiziert wurden. Man the-
matisierte die Rechte Gehorloser, darunter das Recht auf ihre Sprache, forderte
Gleichstellung und politische Einflussnahme und bemiihte sich um die Schaffung
eines positiven Selbstbildes (Grotz 1994, 1995).

Bereits zur Jahrhundertwende waren die ersten Uberlegungen zur »Griindung
einer zentralen Hilfs- und Betreuungsstelle fiir alle Kronlinder der 6sterreichisch-
ungarischen Monarchie« (Prochazka 1988) angestellt worden. Der Reichsverband der
Taubstummen Osterreichs und spitere Osterreichische Gehorlosenbund wurde im Rah-
men des jahrlichen Taubstummentags und mithilfe von Werbekampagnen, durch
die man sich die Unterstiitzung von Gehérlosenvertretern von Sarajevo itber Buda-
pest bis Prag und Krakau sichern wollte, 1913 gegriindet. Zu dieser Zeit gab es im
deutschsprachigen Raum der Monarchie abgesehen von Wien nur in Salzburg, der
Steiermark und Tirol Vereine, die Eingliederung der Vereine der nicht-deutschspra-
chigen Linder gestaltete sich schwierig, die Statuten mussten erst in verschiedene
Sprachen iibersetzt werden und fiir Reisen fehlten die finanziellen Mittel. Im Jahre
1918 wurde der Taubstummenrat ins Leben gerufen, der alsbald mit einer grofRen

22 Bisauf Grazwurden die Daten den Webseiten der jeweiligen Vereine entnommen, die Infor-
mation iiber den Grazer Verein stammt aus der Osterreichischen Gehorlosen-Zeitung (Schaub-
mayr1948).

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

Kundgebung auf seine Forderungen aufmerksam machte, u.a. die Durchsetzung
der Verwendung der Osterreichischen Gebirdensprache in der Gehérlosenbildung
(ibid.).

Der Wiener Taubstummen-Unterstiitzungsverein, der sein Vermogen in Kriegsanlei-
hen angelegt und verloren hatte, krinkelte nach dem 1. Weltkrieg, und so wurde 1929
der Wiener Taubstummen-Fiirsorgeverband (WITAF) mit Unterstiitzung durch den So-
zialreformer und Stadtrat fiir das Wohlfahrts- und Gesundheitswesen Julius Tand-
ler neu gegriindet (Freunthaller 1933). Tandler hatte der traditionellen, auf Barmher-
zigkeit griindenden Wohltitigkeit eine Absage erteilt, Firsorge war fur ihn die Er-
filllung eines gesellschaftlich-ethischen Vertrages und Firsorgepflege Aufgabe des
Staates. Der Staat finanzierte nunmehr den WITAF, der aufgrund der rezenten Ent-
wicklungen im Wohlfahrtswesen als Bindeglied zwischen der staatlichen Fiirsorge
und den Gehoérlosen fungierte. Kurz nach Griindung des Vereines wurde eine »Wie-
ner Taubstummenfiirsorgestelle« eingerichtet und 1930 wurde eine »Beratungsstel-
le fiir die Gehorlosen Wiens« im WITAF erofinet, die von den Gehorlosen selbst ge-
fithrt wurde (Brunner 1933: 4). Auch iiberliefd Tandler dem Verein das Heim in der
Laurenzgasse auf 99 Jahre zinsfrei, das jedoch in der Zeit des Nationalsozialismus
beschlagnahmt wurde (Opitz 1955a: 1).

Zu den Aufgaben des Vereins zihlte auch die Unterstiitzung im Verkehr mit
Amtern und Behérden und im Berufsleben - die Kommunikation einzelner Ge-
hérloser mit Institutionen und im Arbeitsleben war immer wichtiger geworden.
Karl H. Brunner (1933: 4), der damals geschiftsfithrende Sekretir des WITAF, nennt
Kontakte mit Arbeitsimtern, der Industriellen Bezirkskommission, der Rechtshil-
festelle der Gemeinde Wien und Bezirks-Fiirsorgeinstituten. In der Statistik der
Beratungsstelle von Mirz 1930 bis Juli 1931 werden 450 Leistungen in den Kategorien
Unterstiitzungsangelegenheiten, Arbeitslosenangelegenheiten, Lehrlingsangele-
genheiten, Rechtshilfeangelegenheiten, Krankenfiirsorgeangelegenheiten und
Diverse (u.a. Wohnungsangelegenheiten und Schreibhilfe) angefiihrt (ibid.: 5f.).
Bei den immer hiufigeren amtlichen Vorsprachen mussten Gehorlose einen »ho-
renden Dolmetsch der Gebirdensprache« (Freunthaller 1933: 9) mitnehmen. Auch
vonseiten horender Vertreter*innen der Institutionen stieg der Bedarf, mit ge-
hérlosen Funktioniren Kontakt aufzunehmen, denn es mussten Vereinbarungen
getroffen und Vertrige verhandelt werden. Im Gegenzug wurden diese, wie auch
Politiker, zu Festlichkeiten der Vereine geladen, bei denen Reden und Tischgespra-
che zu dolmetschen waren. Dem Bedarf eines organisierten Translationswesens
wurde dadurch entsprochen, dass, statutarisch festgelegt, eine Dolmetscherin
angestellt wurde, die gleichzeitig als geschiftsfithrende Sekretirin titig und ne-
ben dem Obmann zeichnungsberechtigt war (Mikulasek 2007). Diese war — wie
die meisten Dolmetscher*innen der autonom organisierten Translation — Kind
gehorloser Eltern.

14.02.2026, 13:47:27.

171


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

178

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Der Verein organisierte fiir seine Mitglieder zahlreiche Bildungsveranstaltun-
gen, wie Exkursionen, Vortrige und Lichtbildvortrige. Da die Vortridge — von Okto-
ber 1930 bis Juni 1931 fanden 58 Vortrige statt — auch von Hérenden gehalten wur-
den, mussten diese fiir die gehdrlosen Besucher*innen in die OGS gedolmetscht
werden. Adolf Freunthaller (1933: 27.f) dankt in diesem Zusammenhang den zwei
»Taubstummen-Dolmetschern« Helene Bergold und Otto Allina sowie dem Medi-
zinstudenten und Sohn gehérloser Eltern Max Mayer. Otto Allina wird im Amtska-
lender zwischen 1924 und 1935 auch als Gerichtsdolmetscher gelistet, Helene Ber-
gold zwischen 1924 und 1962.

Die autonome Organisation verinderte den Status der translatorischen Titig-
keit in den Vereinen. Allina und Bergold werden im Bericht Freunthallers (1933)
als Dolmetscher*innen bezeichnet, Mayer lediglich als »Sohn gehérloser Eltern«
ausgewiesen. Fiir die Dolmetscher*innen war die translatorische Titigkeit nicht
mehr (nur) Ehrenamt, Freundschaftsdienst, moralische oder familidre Verpflich-
tung, sondern (tlw. bezahlte) Arbeit und ausgewiesene Funktion. Dies zeigte sich
u.a. dadurch, dass es vonseiten der Vereine als unerlisslich erachtet wurde, dass —
neben den traditionell bei Gericht als Dolmetscher und Sachverstindige eingesetz-
ten Lehrern — nunmehr Personen aus dem Umfeld der Vereine ihre Rolle durch
Beeidigung vor Gericht formalisierten und legitimierten. Rekrutiert wurden die-
se Dolmetscher*innen, die auch in Vereinen anderer Bundeslinder beschiftigt
wurden, i.d.R. aus dem Kreis jener, die das Riickgrat der habitualisierten Trans-
lationstatigkeit darstellten: Kinder gehorloser Eltern oder Codas. Diese genossen
das Vertrauen der Gemeinschaft, waren sie in diese hineingeboren und in ihr
sozialisiert worden. Sie kannten das Alltagsleben, die Kultur und die Bediirfnisse
Gehérloser und beherrschten die OGS. Im Gegensatz zu (mehr oder weniger) ge-
bardensprachkompetenten und oft durchaus wohlwollenden Vertreter*innen des
hérenden Establishments waren sie, obschon horend und daher niemals »gleich«,
Teil der Gemeinschaft und hatten die Folgen der Unterdriickung, wenn schon nicht
am eigenen Leibe erlebt, so doch in der Familie erfahren. Damit waren sie das na-
tirliche Bindeglied zwischen horender und gehoérloser Gesellschaft und die idealen
Vertreter*innen Gehorloser in der AuRenwelt.

Interessant ist in diesem Zusammenhang die »altosterreichische« Gebirde
fiir Dolmetscher®in, die auch Vertreter*in bedeutet. Diesen Dolmetsch-Vertre-
ter*innen gaben Gehorlose bereitwillig die Macht in die Hand, in ihrem Namen
Entscheidungen zu treffen und dafiir Sorge zu tragen, dass das Anliegen im Sin-
ne des*der Gehorlosen und der Gehorlosengemeinschaft erledigt wurde. Auch
wenn die meisten Dolmetscher*innen aus dem inneren Kreis der Gemeinschaft
stammten, wurden mitunter Personen aus der weiteren institutionellen Umgebung
rekrutiert, wie Lehrer*innen oder Erzieher*innen, wenn sich diese um die Gehér-
losengemeinschaft besonders verdient gemacht hatten. Ein weiterer Grund fir
die Entscheidung, Dolmetscher*innen aus der Sphire der Schule zu rekrutieren,

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

bestand darin, dass man sich Informationszugang in Bezug auf Schulangelegen-
heiten versprach. Fiir eine*n der Interviewpartner*innen war dies eine »Win-Win-
Situation«, zumal die Vertreter*innen der Schule ihrerseits das Interesse hatten,
auch nach Schulaustritt die Kontrolle iiber die Gehérlosengemeinschaft nicht ganz
zu verlieren. Diese Praxis sei durch miindliche Uberlieferungen zumindest seit
Anfang des 20. Jahrhunderts bekannt.

Im WITAT wurden die ersten angestellten Dolmetscherinnen, wie Interviews
belegen, zunichst nicht als »Dolmetschering, sondern als »Fiirsorgerin« bezeichnet
- zwischen den Aufgabenbereichen wurde keine Grenze gezogen bzw. wahrgenom-
men. Der Titel »Fiirsorgerin« umfasste diverse Unterstiitzungsaufgaben, unter die
auch das Dolmetschen subsumiert wurde. Der angestellten »Fiirsorgerin« zur Sei-
te stand eine »Hilfsdolmetscherin« oder auch ein »Hilfsdolmetscher«, die*der fiir
einzelne Auftrige, vor allem aufler Haus, hinzugezogen wurde, wenn die Arbeits-
belastung zu grof war. Die Entscheidung dariiber, wie das jeweilige Anliegen oder
Problem zu l6sen sei, das an die Beratungsstelle herangetragen wurde, traf der Vor-
stand, die Fiirsorgerin war fiir das operative Geschift verantwortlich. Die erste im
WITAF angestellte Fiirsorgerin war Helene Bergold, ihr folgten Rosa Schrems, Erna
Mayer und Brigitta Mikulasek. Hilfsdolmetscher*innen waren u.a. Max Allina und
Leonore Kubin (siehe dazu auch Tabelle 1).

Die Funktion der Dolmetscher*innen wurde insofern durch eine Vertretungs-
funktion erginzt, als sie Gehdrlose nicht nur zu Amtsgeschiften begleiteten, bei
denen die Betroffenen selbst ihre Anliegen vortrugen. Manchmal wurde es von
Funktiondren als sinnvoller und zeitsparender erachtet, die Dolmetscher*innen
mit einem Auftrag ohne ihre Arbeitgeber oder Kund*innen in die hérende Welt
zu entsenden und anschliefiend Bericht erstatten zu lassen. Dieses Prozedere war
auch in anderen Vereinen verbreitet, die Dolmetscher*innen/Fiirsorger*innen/
Sozialarbeiter*innen angestellt hatten, wie eine befragte Person iiber ihre frithen
Erfahrungen in zwei verschiedenen Bundeslindern berichtet. Damals wurde gele-
gentlich der Auftrag erteilt, bei einer Sitzung aufler Haus teilzunehmen, Protokoll
zu fithren und dieses dem Vorstand zu éibermitteln: »[UInd da bin ich dann drinnen
gesessen, unter diesen Herren, die da das Geld organisiert haben [..], habe ein
Protokoll geschrieben und bin wieder gegangen. Das war mein Dolmetschauftrag.«

Die Bedeutung, die diese Dolmetscher*innen fiir die Vereine als Bindeglied zur
Politik und Behérden hatten, waren sie nun angestellt, wie im WITAF, oder iibten
sie diese Titigkeit nebenberuflich aus, ist auch den Chroniken der Vereine auf deren
Homepages zu entnehmen. Auch wenn diese Chroniken nur wenig schriftliche In-
formation liefern, da sie oft nur in Form von Zeittafeln vorliegen, so findet sich Bild-
material von Veranstaltungen, Ausfliigen und Festlichkeiten. Auf Fotos von Festver-
anstaltungen sind meist auch Politiker zu sehen, die als Ehrengiste geladen waren,
und neben ihnen der bzw. die jeweils hinzugezogene Dolmetscher*in. In der Ver-
einsgeschichte des Wiener Gehorlosen-Sport-Clubs 1901 etwa, die mit zahlreichen

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

180

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Fotos bestiickt ist, findet sich ein Foto der Feier zum 50-jahrigen Jubilium des Verei-
nes 1951. Neben Landeshauptmann und Biirgermeister Franz Jonas lichelt Dolmet-
scherin Dora Dienst in die Kamera. Zur 60-Jahresfeier 1961 finden sich zwei Fotos
des Dolmetschers Max Allina, einmal am Podium fiir Vizebiirgermeister Felix Slavik
bei der Ehrung der Fuf3ballmannschaft dolmetschend, einmal an der Tafel als sein
Tischnachbar. In der Festschrift zum 50-jahrigen Jubilium des Tiroler Landesverban-
des der Gehorlosenvereine sieht man Valerie Mikesch bei einer Wahlveranstaltung im
Jahre 1965 im Haus der Tiroler Gehorlosen den Prasidentschaftskandidaten und zu-
kinftigen Bundesprisidenten Franz Jonas dolmetschen (Tiroler Landesverband der
Gehorlosenvereine 2009; Boskovitz/Prusa 2015).

Eine besonders ergiebige Quelle, um Informationen iber den Status der
Dolmetscher*innen der autonom organisierten Translation zu erhalten, stellen
Gehorlosenzeitungen dar. Im Zuge der Untersuchung wurden die Ausgaben der
ersten drei Jahrzehnte der Osterreichischen Gehirlosen-Zeitung nach dem 2. Weltkrieg
(1947-1976) nach Artikeln durchsucht, in denen das Dolmetschen Erwihnung fin-
det. In den meisten der 142 Artikel wird lediglich erwihnt, dass bei Veranstaltungen
gedolmetscht wurde, wobei die Namen der Dolmetscher*innen angefithrt werden
und oft auch Dank fiir jhre gute Arbeit angeschlossen ist. Immer wieder wird
auch auf die Bedeutung des Dolmetschens auflerhalb der Vereine, insbesondere
im Zusammenhang mit Behdrdenkontakten und der Politik verwiesen. In Artikeln
tiber Auslandsbesuche kommt das Dolmetschen ebenso gelegentlich zur Sprache,
meist dufert man sich positiv dariiber, wenn diese Dolmetscher*innen verstanden
wurden.

Zwei Dolmetscherinnen und Fiirsorgerinnen, Helene Bergold aus Wien und Va-
lerie Mikesch, die »Mutter der Gehorlosen« (N.N. 1975:1), in Tirol, werden aufgrund
ihrer jahrzehntelangen Titigkeit fiir die Gehérlosengemeinschaft besonders hiufig
gewiirdigt. Dies geschieht in Beitrigen anlisslich ihrer Geburtstage oder Dienstju-
bilden. So wird in einem langen Beitrag zu Bergolds 70. Geburtstag ihr unermidli-
cher Einsatz, der »in die Blitter der Geschichte der Taubstummenbewegung« geho-
re, hervorgehoben: »Wie oft wurde sie vom Kochtopf weggeholt, beim Kinderstillen
gestort, wenn ein armer Siinder bei der Polizei nach Frau Bergold schrie« (H.P. 1957:
1). Wiederholt wird darauf hingewiesen, dass sie ihr Leben seit ihrer frithen Jungend
als Dolmetscherin der Gehorlosengemeinschaft widmete. Thr erster Ad-hoc-Einsatz
bei Gericht im Alter von 16 Jahren, im Jahre 1903, wird, ebenso wir ihr translatori-
sches »Geschicke, in einem Artikel anlisslich ihres 50. Dienstjubiliums wie folgt be-
schrieben:

Mit roten Wangen und etwas klopfendem Herzen mufite sie vor dem Kruzifix zwi-
schen brennenden Kerzen ihren ersten Amtseid ablegen. Natiirlich verlief die Ver-
handlung ganz glatt, in der Folge kamen noch hunderte Verhandlungen und Ei-
de. In einem groflen Prozefd wegen falscher Zeugenaussage gelang es Frau Ber-

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Habitualisierte und organisierte Translation: Ein Streifzug durch die Geschichte

gold, geb. Wallner, durch ihre geschickte und wahrheitsgetreue Ubersetzung ei-
nen Taubstummen, welcher mit schwerem Kerker bedroht war, vor der Verleum-
dung dreier Horender zu retten, so daf er freigesprochen wurde. [..] Lehrer Kau-
bek, Lehrer Gabriel und andere Lehrer, welche vom Gericht als Dolmetscher vor-
geladen wurden, traten ihrimmer wieder dieses Amt ab. (F.H. 1953: 2)

Nicht nur war sie mafdgeblich daran beteiligt, Gehorlose zu »retten«, ihre Kompe-
tenzen werden auch als weitaus hoher als jene der Gehorlosenlehrer dargestellt. Aus
der Sichtder Gehorlosen seien Lehrer mitunter zwar auch geeignet, als Dolmetscher
zu fungieren, doch kime »ein Eingeweihter, der tiglich mit ihnen verkehrt und un-
ter ihnen lebt« am ehesten fur diese Titigkeit in Betracht, und das seien »naturge-
mif [...] die Kinder von taubstummen Eltern« (Altenaichinger 1953: 1). Der Einsatz
von Gehorlosenlehrer*innen hingegen sei nur dann vertretbar, wenn diese »die Um-
gangsgebirde voll beherrschen und auflerdem mit der Psyche der Taubstummen -
nicht von den Kindern allein — vertraut sind« (ibid.). Uber die Tatsache, dass in der
Gehdrlosen-Zeitung bestindig Kinder gehorloser Eltern als bessere Dolmetscher*in-
nen dargestellt werden und der Reichsverband Anfang der 1950er Jahre sogar den
Beschluss fasste, diese grundsitzlich vorzuziehen, duflert sich Karl Poller gekrinkt.
Poller hatte als hérender Bub im Jahre 1899 bei einem gehérlosen Schneider den
Dienst angetreten, wechselte spiter zur Polizei und wurde 1927 vom Oberlandes-
gericht Graz als Dolmetscher fiir die Taubstummensprache vereidigt (L.R. 1949: 2).
Er schlief3t seine Ausfithrungen wie folgt:

Grundsatz ist, der Dolmetscher muf ein Herz fiir die Gehorlosen, die Gehoérlosen
aber miissen Vertrauen zu ihrem Dolmetscher haben. Eine solche Zusammenar-
beit wird auch von Erfolg gekront sein. (Poller1953: 1)

Ob die Dolmetscher*innen nun Kinder gehorloser Eltern sind oder nicht, sei dabei
einerlei.

In den Artikeln der Gehorlosen-Zeitung wird auch wiederholt die notwendige
Verbindung von Dolmetschen und Fiirsorge hervorgehoben. Ahnlich argumentiert
Leopold Davidek, Fiirsorgebeirat in Salzburg, wenn er schreibt, dass sich Gebirden-
sprachdolmetscher*innen »vom Sprachendolmetscher in mannigfaltiger Weise«
(Dav. [Davidek] 1976: 2) unterscheiden. Neben Gebirdensprachkompetenz, der
Kenntnis der »Eigentiimlichkeiten und Schwierigkeiten« (ibid.: 1) Gehorloser sowie
deren unterschiedlichem Sprachverstindnis sei »die Aufgabe des Dolmetschers« in
vielen Fillen »zugleich die eines Fiirsorgers« (ibid.: 2):

Als reiner Ubersetzer kommt er bei Gesellen- und Meisterpriifungen, Umschulun-
gen, in Fachschulen, Betriebs- und Gewerkschaftsversammlungen, Vereinsarbeit,
Fiihrerscheinpriifungen, Tagungen, der Offentlichkeitsarbeit und vielen anderen
in Frage.

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

182

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Gemeinsam als Dolmetscher und Fiirsorger besteht seine Arbeitin der Ausfiillung
von Formularen, Hilfe beim Abschluf eines Vertrages, Hilfe und Beratung in An-
gelegenheiten des personlichen Lebens, sowie als Dolmetscher und Sachverstan-
diger bei polizeilichen und richterlichen Vernehmungen, bei Rechtsanwalt, Notar
und Strafprozessen. (Ibid.)

Die Arbeit einiger der in den Artikeln der Gehorlosen-Zeitung namentlich genannten
Dolmetscher*innen wird auch in den Interviews angesprochen. So erinnert sich ei-
ne der befragten Personen an ihre Kindheit im Gehérlosenverein:

Die Frau [Name] damals, mit den Behdrden, bei den Veranstaltungen — Weih-
nachtsfeiern, Muttertagsfeiern, Fasching. Es waren immer Behorden vom Bezirk
oder von der Stadt [Name] da, und sie hat immer gedolmetscht zwischen Vor-
stand und den Behdrden. Es hat mich immer/, irgendwie hat mich das fasziniert.

Die Praxis der Dolmetscherinnen und Fiirsorgerinnen in Personalunion wird in den
Berichten allerdings nicht nur bewundert, sondern auch bemitleidet und z.T. heftig
kritisiert, wie in Kapitel 8.2 aufgezeigt wird.

Die Ausfithrungen zur autonom organisierten Translationstitigkeit unterstrei-
chen die Bedeutung, welche die freie Wahl von Dolmetscher*innen fiir die Gehor-
losengemeinschaft hatte. In diesem Zusammenhang wurde auch deutlich, wie von-
seiten der Gehorlosen vor allem kulturelle Grenzziehungsarbeit geleistet wird, um
die besondere Eignung ihrer hérenden Kinder als Dolmetscher*innen herauszu-
streichen. Wie dhnliche Grenzziehungsdiskurse zur Herstellung kultureller ebenso
wie affektiv-emotionaler Differenz um die Identititskategorien von Codas einer-
seits und spitberufenen Dolmetscher*innen andererseits im Zuge der Verberufli-
chungsprozesse von den Akteur*innen selbst weitergefiithrt werden, wird in Kapitel
9.3.2 behandelt. Das nachfolgende Kapitel befasst sich mit den Herkunftsgeschich-
ten der am Professionalisierungsprojekt beteiligten Dolmetscher*innen, um jene
Einflussfaktoren zu eruieren, die sich auf ihren beruflichen Werdegang auswirkten
und ihre Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsmuster zu prigen vermochten.

14.02.2026, 13:47:27.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

