
261
https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GeSpRäCh m1t e NeR 
SchWarzEn  SoZ1oLoG
StUdEnT1N

  ,,G1Bt 
,
s H1Er 

ScHwArZe 
PrOfS ? 

  ,, 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


t e1NeR 
SchWarzEn  SoZ1oLoG1e- 

263

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264„Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespräch mit 
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

Julian Warner (W)  Du hast dich mit dem AStA dafür  
eingesetzt, dass Rassismus an der Universität stärker 
thematisiert wird. Kannst du davon erzählen?

Studentin (S)  Menschen aus dem AStA haben mich 
gefragt, ob ich beim Referat für Flucht und Migration 
mitmachen möchte. Das habe ich dann gemacht und da 
ging es vor allem erstmal darum, wie man die Situation 
von Schwarzen Studierenden und Studierenden of Color  
an der Uni verbessern kann. Danach habe ich mich 
dann mit der Referentin für Flucht und Migration zusam- 
mengesetzt und wir haben Gespräche mit der Gleich-
stellungsbeauftragten der Uni darüber geführt, inwieweit  
man eine Beratungsstelle für Menschen mit Rassismus- 
erfahrung hier an der Uni etablieren kann. Das war  
am Anfang ein bisschen schwierig. Da kam erstmal das  
Argument zurück, dass es schon so eine Stelle gäbe: 
das Gleichstellungsbüro. Aber da wird Rassismus nicht  
als Wort benannt, sondern von „internationalen Stu- 
dierenden“ und „Diversity“ gesprochen. Das haben wir  
kritisiert und dann kam relativ schnell die Einsicht  
seitens der Uni, dass so eine Stelle notwendig wäre.

W	  Wie schätzt du das ein, dass die eher von „inter- 
nationalen Studierenden“ und „Diversity“ gesprochen,  
und Rassismus überhaupt nicht benannt haben?

S	 Ich glaube schon, dass die Rassismus benennen 
konnten, aber ich denke, sie wollten Dinge grundsätz-
lich nicht mit Rassismus labeln, sondern lieber mit 
Diversity. Diese Diskussion ist ein bisschen aus meiner 
eigenen Erfahrung entstanden. Mir ist etwas Blödes 
an der Uni passiert und dann wusste ich nicht, an wen 
ich mich eigentlich wenden konnte. Es gab dort keine 
sichtbaren Angebote für Leute wie mich.

W	  Dass die Universität dieses Thema unter „internatio- 
nale Studierende“ verhandeln wollte, heißt ja, dass  
die Mitarbeiter*innen Rassismus mit Ausländerfeind-
lichkeit gleichsetzen. Und gar nicht daran denken,  
dass es zum Beispiel Schwarze Deutsche gibt.

S	 Ja, Rassismus wird dadurch unsichtbar gemacht und  
zu einem internationalen Problem, für Menschen, die 
nicht der deutschen Sprache mächtig sind oder mit 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


265

einer Migrationsgeschichte hierher kommen. Da geht es 
irgendwie um Diversity und einen Integrationsgedan-
ken, aber nicht um Rassismus.
	 Wir haben uns auch gewünscht, dass an Unis ganz 
grundsätzlich das Thema Rassismus stärker benannt 
wird, und dementsprechend wäre es wichtig, bestimmte 
Institutionen, die sich gegen Rassismus aussprechen, 
mit Antirassismus zu labeln. Das würde sicherlich für  
viele Studierende bedeuten, dass ihre Diskriminie-
rungserfahrung anerkannt und ernst genommen werden  
würde. Es wäre ein empowerndes Zeichen gegen  
Rassismus an der Uni. 

W	  Ich finde ja das Wording total interessant. Warum 
dürfen Beratungsstellen an Hochschulen, die sich  
vor allem Rassismus widmen, nicht „Antirassismus- 
stellen“ heißen? 

S	 Ich weiß nicht, ob es eine taktische Überlegung ist  
oder ein Widerstandsreflex, Rassismus nicht beim 
Namen nennen zu wollen. Das kann ich nicht so gut 
einschätzen. Ich finde es aber interessant, zu verstehen, 
wie Diskriminierung und Rassismus institutionell  
verhandelt werden, was da konkrete Hürden sind und 
so weiter. Meine Vermutung ist, dass es strategisch  
oft klüger ist, von Diskriminierung und Diversity zu 
sprechen, um innerhalb der Institutionen Menschen  
mit der Benennung von Rassismus nicht gleich zu erschla- 
gen oder einzuschüchtern. Denn Rassismus ist für  
viele ein überforderndes Thema und es ist auch für uni-
versitäre Strukturen oft schwierig, sich einzugestehen, 
dass Rassismus ein alltäglicher Bestandteil des Alltags 
von Studierenden ist. Ob da ein Umgehen des Wortes 
„Rassismus“ das Richtige ist, ist halt die Frage.

W	  Ich finde es auch interessant, zu schauen, wer oft-
mals diese Beratungsstellen bekommt. Häufig sind  
es ja leider keine People of Color, die diese Stellen be- 
setzen, sondern weiße Menschen. 

S	 Da kommt die Dominanz von weißen Institutionen 
oder ganz generell dem Weißsein durch, obwohl sich 
dort ja genau mit der Thematik auseinandergesetzt wer- 
den sollte. Ich finde es auch wichtig, mit einzube- 
ziehen, wie sich Studierende dabei fühlen: Wenn sie 
Rassismuserfahrungen machen, vielleicht 
auch grundsätzlich ein Misstrauen gegenüber 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266„Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespräch mit 
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

weißen Personen haben und es vielleicht auch Alltag 
von Studierenden of Color ist, dass weiße Menschen 
ihnen immerzu erklären, wie etwas zu sein hat, wie etwas  
laufen soll, oder sie einem zum Beispiel einreden 
wollen, es sei kein rassistischer Vorfall gewesen. Da 
wäre es sicher angenehmer, eine Person of Color (PoC) 
als Ansprechperson zu haben. Ich meine nicht, dass 
weiße Menschen grundsätzlich nicht rassismussensibel 
sein können. Und auch nicht, dass jede*r Schwarze 
oder jede Person of Color grundsätzlich geeigneter wäre.  
Jedoch ist es meiner Meinung nach schon relevant, 
dass viele Schwarze Menschen und PoCs strukturell 
schlechtere Chancen haben, Teil des Arbeitsmarkts  
zu sein, obwohl es genügend Expert*innen of Color  
in diesem Feld gibt.

W	  Angesichts der Tatsache, dass es total wenige 
Schwarze oder PoCs in irgendwelchen vollen Stellen  
an Universitäten gibt, ist das eigentlich ein Hohn ...

S	 Total! Für Schwarze Freund*innen von mir, die 
gerade erst angefangen haben hier zu studieren, war  
das auch immer ein Ding: Gibt’s hier eigentlich 
Schwarze Profs und Dozent*innen? Und dann war 
Julian Warner auch der Einzige, den man nennen 
konnte (lacht). Es ist schon krass, dass es für viele 
People of Color beim Studium bleibt und sie an  
der Uni keine Anstellung finden. So etwas desillusio-
niert. Es erscheint paradox und ist gleichzeitig  
sehr bezeichnend für grundsätzlich rassistische Struk-
turen, wenn die Expertise von Menschen of Color  
in Bezug auf Antidiskriminierungs- und Antirassismus-
arbeit nicht anerkannt wird. Aber was denkst du?

W	  Vor zehn Jahren hätte ich argumentiert, dass es rele- 
vant ist, dass die Person unabhängig von der eigenen 
Erfahrung eine Fachkenntnis für eine Art sozial-psycho- 
logische Beratung besitzt. Auch eine Ethik, die sie 
gegen die eigenen Interessen, ergo White Supremacy 
handeln lassen kann, und darüber hinaus, dass sie 
schlicht zuhören und zulassen kann. Es zirkuliert gera- 
de ein schöner Artikel von einer Schwarzen queeren 
Aktivistin. Sie schreibt, dass sie nur noch zu Schwar-
zen queeren Psychotherapeut*innen geht. Und nie 
wieder weiße Psychotherapeut*innen in Anspruch 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


267

nehmen würde, weil sie dorthin geht, um Care zu er- 
fahren und nicht, um dieser Person erst erklären zu 
müssen, was deren eigener blinder Fleck ist.

S	 Überhaupt mal in den Genuss davon zu kommen, die  
Hüllen fallen zu lassen und Care zu bekommen. Ich 
glaube aber, wenn man diese Care-Arbeit leisten und 
diesen Anspruch haben will, dass Leute sich bei einem 
wohlfühlen, dann gibt es einfach aufgrund der rassis- 
tischen Gesellschafsstruktur große Hürden, die schwie-
rig abzubauen sind und reproduziert werden, wenn das  
eine weiße Person macht. Es wäre grundsätzlich sinn- 
voll, gemeinsam mit Schwarzen Expert*innen und 
Expert*innen of Color darüber nachzudenken, wie man 
gemeinsam strategisch gegen Rassismus arbeiten kann.

W	  Ich muss gerade darüber nachdenken, dass ich hier 
anscheinend der einzige Schwarze Dozent bin, was 
irgendwie auch nicht sein kann. Irgendwer muss doch 
da rumlaufen. Ich hatte mal einen Erstsemester, der 
war auch Schwarz, und da habe ich gerade überlegt, ob  
es eigentlich meine Aufgabe gewesen wäre, zu ihm  
hinzugehen und zu sagen: Hey, wenn du mal’n Kaffee 
trinken magst oder so (lacht), meld dich (alle lachen). 
Es klingt jetzt total lächerlich, aber mir wird jetzt 
gerade im Gespräch erst klar, was die eigene Funktion 
sein könnte, wenn man als einzige Schwarze Person 
Teil von so einer Institution ist und wir annehmen, dass 
die institutionelle Kultur strukturell rassistisch ist.

S	 Denkst du, du hättest ihn fragen sollen?

W	  Ich weiß nicht. Wenn ich an mich in dem Alter denke:  
Ich hätte die Frage gar nicht verstanden, weil ich  
mich damals gar nicht als Schwarz gesehen habe. Du 
sagst, Freund*innen von dir kommen an diese Uni  
und sie fragen dich: Gibt es Schwarze Profs? Meinst 
du, das war schon immer wichtig, oder ist das jetzt 
gerade wichtig geworden?

S	 Ich glaube, es kommt immer so ein bisschen darauf 
an, wo man in seiner eigenen Auseinandersetzung  
mit Rassismus gerade steht. Hättest du mich in meinem 
ersten Semester gefragt, ob ich mit dir Kaffee trinke, 
hätte ich das weird gefunden, weil ich mit einem ganz 
anderen Verständnis aus Frankfurt hierher 
gekommen bin. Da war Rassismus für mich 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268

nicht so ein Thema und ich hatte einfach einen anderen 
Bezug dazu als andere Menschen, die ich hier in Göt-
tingen kennengelernt habe und die oft von Rassismus 
betroffen sind. Die haben im ersten Semester schon 
gesagt, wir Schwarze Menschen müssten uns auf jeden 
Fall connecten. Und ich dachte nur: „Oh Gott“, weil 
ich einfach anders aufgewachsen bin. Ich bin allerdings 
sehr beeindruckt von einer Person, die ich vor Kurzem 
in Göttingen kennengelernt habe. Sie hat Rassismus für  
sich voll klar und da denke ich mir, so war ich in mei-
nem ersten Semester nicht. Ich habe einen anderen Pro- 
zess gebraucht und musste erstmal andere Erfahrun- 
gen machen. Ich glaube, es ist abhängig davon, wie man 
zu Rassismus steht, also ob man diese Realität für sich 
verneint oder ob man diese Ideologie von „wir sind alle 
gleich“ glaubt. Um deine Frage zu beantworten: Ob 
es wichtig ist, dass es einen Schwarzen Prof gibt oder 
nicht, hat damit zu tun, ob ich Rassismus für mich  
als wichtig erachte.
	 Ich glaube, es gibt viele Wege und jede*r nimmt 
seine*ihre eigene Entwicklung. Die wird durch viele 
Faktoren beeinflusst: Wie ist man aufgewachsen und  
in was für einer Familie? Welche Erfahrungen hat man 
gemacht? Wie viel Raum nehmen rassistische Erfah-
rungen im Alltag ein, wie bewertet man die und wie be- 
wertet das Umfeld sie? Ist das ein Schwarzes Umfeld 
oder eher ein weiß geprägtes Umfeld?
	 Ich bin in Frankfurt aufgewachsen mit lauter Schwar- 
zen Kindern und das war für mich einfach nie Thema, 
weil ich in meiner Grundschulklasse nur zwei weiße 
Deutsche hatte. Deswegen hat mich die Frage „Woher 
kommst du?“ lange auch nicht gejuckt. Weil so klar war,  
ich komm’ aus irgendeiner Ecke aus Afrika, du kommst 
irgendwie aus Afghanistan und da gibt’s ein Kind aus 
Japan. Aber die Frage kam nicht dominant von einer 
Seite und das hat mein Verständnis von Rassismus sehr 
geprägt. Ich wusste, es gibt Rassismus, aber der war 
kein Bestandteil meines Alltags, weil dieser einfach sehr  
entspannt war. Ich musste erst als Erasmus-Studentin 
nach Spanien gehen, um Rassismus zu erfahren und zu 
verstehen, um mir zum ersten Mal Gedanken darüber 
zu machen, was meine Hautfarbe in verschiedenen 
Kontexten eigentlich bedeutet und was für Erfahrun-
gen ich aufgrund meiner Hautfarbe mache.

W	  Hast du das an der Uni in Seminaren 
behandeln können?

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


269„Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespräch mit 
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

S	 In der Uni hab ich darüber eigentlich nichts gelernt, 
also abgesehen von deinem Seminar und einem, das  
ich zurzeit besuche. Es war im Curriculum nie ein 
großes Thema. Mir ist mit der Zeit bewusst geworden, 
wie weiß der Inhalt ist, den ich da lerne. Am Anfang 
war ich noch total begeistert – Politikwissenschaften und  
Soziologie! Supercool! Superkritisch! Und ich lerne  
da so viel. Aber dann habe ich gemerkt: Ich lerne da 
nur gewisse Sachen, und bestimmte Sachen wissen  
die Dozierenden nicht. Das finde ich schon einen Skan- 
dal! Wenn ich irgendetwas über Kant lerne, wie offen 
der war und so, und ich meinen Prof dann auf rassistische  
Weltbilder von Kant anspreche und der keine Ahnung 
hat – solche Situationen haben mich extrem gestört. Aber  
auch, dass Themen wie Rassismus und Kolonialismus 
grundsätzlich nicht so ein großes Ding sind. Das ist ir- 
gendwie krass! In meinem ersten Semester habe ich 
etwas von W.E.B. DuBois gelesen, aber ich konnte ihn 
noch überhaupt nicht einordnen, weil er einfach ein 
soziologischer Klassiker neben zwölf anderen war. Ich 
habe seine Texte gelesen, für die Klausur gelernt und 
erst drei Jahre später erfahren, was er eigentlich  
für ein Mensch war.

W	  Ich wusste gar nicht, dass DuBois als Teil eines sozio- 
logischen Kanons behandelt wird. Das ist ja super! Ich 
finde es wichtig, zu ergänzen, dass es nicht nur darum 
geht, dich als Schwarze Person abzuholen, sondern 
darum, dass die weißen Kommiliton*innen verstehen, 
was Whiteness ist und dass es ein Privileg ist, Kant  
mit solchen Lücken lesen zu dürfen. Ich muss da an 
meine Zeit auf dem Gymnasium denken. Da gab es in 
meiner Stufe einen Muslimen, der im Philosophie- 
Unterricht für jede Islamreferenz herhalten musste. 
Wenn ich andersherum an die Position der Weißen 
denke, fällt mir diese neue Sendung von David Letter-
man, My next guest needs no introduction, ein. Sein 
erster Gast ist Barack Obama und ganz zum Schluss 
der Folge fragt Barack Obama David Letterman, wie 
dieser sein eigenes Leben bewerten würde. Und David 
Letterman antwortet mit Tränen in den Augen, er  
habe so unglaubliches Glück gehabt in seinem Leben 
und er schäme sich dafür. Denn zu der Zeit, als die 
Bürgerrechtler*innen in Selma über die Brücke mar-
schierten und von der Staatsgewalt verprügelt  

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270„Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespräch mit 
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

wurden, war er auf den Bahamas saufen, weil das Bier 
da so günstig war. Er hatte schlichtweg keine Ahnung, 
wie viel Glück ihm beschieden war.

S	 Das bringt es echt auf den Punkt. Vor allem wenn 
man grundsätzlich im Seminar alleine dasteht. Ich mag 
auch nicht die Rolle, immer Kontra zu geben, ich will 
auch Bildung genießen können und das Recht haben, 
wie andere Studis auch, einfach zu lernen. Aber man 
muss dann immer so eine Doppelrolle einnehmen. Zum  
einen bin ich zum Lernen da, aber gleichzeitig ge- 
zwungenermaßen mit einem Misstrauen, ob ich alles 
überhaupt so glauben kann, weil es eben sehr weiß 
geprägt ist. Ich kann nicht einfach nach Hause gehen 
und sagen: „Oh, Kant war ein super Typ, das hab  
ich heut gelernt", sondern muss meine eigene Recher-
chearbeit machen.

W	  Trägst du das dann wieder zurück ins Seminar  
oder nicht? Ich frage, weil das ja dann auch wieder  
ein extra Job ist.

S	 Oft bin ich ehrlich gesagt zu müde dafür. Und es 
frustriert mich, weil es Teil von einem grundsätzlichen 
Alltagsrassismus an der Uni ist, über den ich nicht  
mit vielen Leuten reden kann. Dieser Dozent fragte 
mich damals, ob ich ihm ein paar Texte zu dem  
Kant-Thema schicken könnte. Das habe ich bis heute 
nicht gemacht, weil ich mir auch denke, ich habe  
noch anderen Kram zu tun und eigentlich ist das auch 
nicht mein Job. Natürlich habe ich auch ein Interesse 
daran, dass ein Dozent Rassismus auf dem Schirm hat. 
Aber ich muss doch abwägen, wie viel mir das bringt, 
wenn ich ihm das schicke und inwieweit er dann auch 
wieder von meiner Arbeit profitiert. 
	 Das ist ein sehr problematisches Verhältnis und da  
kommen wir wieder zurück zum AStA und zum Ras-
sismus oder Antirassismus an der Uni. Ich habe mal ein 
Thesenpapier von einer Schwarzen Dozentin gelesen, 
worin sie beschrieben hat, wie Antirassismusarbeit an  
Hochschulen aussehen kann. Da geht es um ein zwei- 
gleisiges System, um Antirassismus an der Uni zu etablie- 
ren: Einmal diese Beratungsstelle für Studierende,  
die jetzt auch an unserer Uni umgesetzt worden ist, 
und darüber hinaus eine Stelle, die innerhalb der 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


271

Institution prüft, wer eingestellt wird und inwieweit 
Antirassismus als Konzept wirklich umgesetzt wurde. 
Gibt es ein Fortbildungsangebot für Lehrende? Es 
geht darum, dass in der Institution selbst Rassismus 
thematisiert wird und eine Person dafür bezahlt wird, 
unabhängig von dem Beratungsangebot für Studie- 
rende mit Rassismuserfahrung. Es sollte auch um den 
strukturellen Rassismus an Hochschulen gehen.

W	  Sozusagen nicht nur Rassist*innen zu identifi-
zieren, sondern auch die Beiläufigkeit zum Thema zu 
machen, mit der all so etwas passiert?

S	 Bei Einstellungsverfahren ist eine Gleichstellungs- 
beauftragte natürlich anwesend und hat in Pattsituatio- 
nen ein Stimmrecht. Und da ist die Frage, ob es eine 
Regelung geben müsste, so dass bei allen Stellen nach-
gewiesen werden müsste, dass zumindest eine PoC- 
Person zum Gespräch eingeladen worden ist. Des Wei- 
teren wäre es wichtig, Seminare für weiße Leute  
anzubieten, in denen sie sich mit ihrem Weißsein aus- 
einandersetzen. Diese könnten auch gerne von weißen 
Personen geleitet werden, denn es sind tendenziell 
immer People of Color, die viel Energie dafür verschwen- 
den, über Rassismus zu sprechen, und dabei oft nicht 
ernst genommen werden. Da könnten weiße Menschen 
sich gut einbringen. Denn es gibt viele weiße Men-
schen, die ein Bedürfnis haben, über Rassismus zu 
sprechen, und manchmal nicht wissen wie.

W	  Sprache finde ich interessant und damals im Semi-
nar gab es keine einheitliche Policy. Wie hast du das 
damals empfunden? 1

S	 Ich erinnere mich an das erste Zitat, das du gebracht  
hast. Ich kriege es nur sinngemäß zusammen: dass 
Weißsein nur vor der Folie von Schwarzsein zu verste- 
hen ist. Ich glaube, viele haben noch weiter über die-
sen Satz gegrübelt. Du hast nicht unbedingt eine Policy 
angekündigt, sondern durch deine Performance und 
deine Art signalisiert, was geht und was irgendwie 
nicht. Du bist nicht bei der Theorie – was heißt eigent-
lich Rassismus – eingestiegen, sondern bist mit einem 
hohen Anspruch reingegangen. Du hast dich nicht 

1	  Die Studentin nahm im Wintersemester 2016/17 an Julian 
Warners Seminar Schwarze Deutsche: Rassismus- und Kultur-
geschichte an der Georg-August-Universität Göttingen teil.

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272„Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespräch mit 
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

unbedingt an dem Wissensstand der Leute orientiert, 
sondern hast deutlich gemacht, dass man sich selbst 
damit auseinandersetzen muss. Es gab den Anspruch, 
die Auseinandersetzung mit Kolonialismus und Ras-
sismus als harte Arbeit anzusehen. Und die Leute, die 
sich dafür interessieren, sollten die harte Arbeit in- 
vestieren. Es gab auf jeden Fall auch ein paar Momente, 
in denen ich baff war. In denen ich mich gefragt habe, 
kann man das bringen oder nicht? Also es war für mich 
zum Beispiel neu oder auch ungewohnt, dass du so  
das N-Wort raushaust. Aber irgendwie fand ich es auch 
einen guten Move, weil du damit vor allem die weißen 
Menschen verunsichert hast. Dass man die Studis auf- 
grund ihrer Ahnungslosigkeit mit Samthandschuhen 
anfasst ist Teil des Problems.

W	  Ich fand es sehr wichtig, dass du und ein weiterer 
Schwarzer Student da wart und ich glaube, dass dieses 
Seminar mit nur weißen Studis nicht funktioniert 
hätte. Es hat im Guten wie im Schlechten davon gelebt, 
dass da unterschiedliche Leute saßen, die Unterschied- 
liches herausfinden wollten. Ich wollte zum Beispiel her- 
ausfinden, wie man das Thema überhaupt unterrich- 
ten kann. Ein großer Fehler, den ich glaube ich gemacht 
habe, war, dass ich so kritisch gegenüber Identitäts- 
politiken war.

S	 Jetzt nicht mehr?

W	  Ich bin schon kritisch gegenüber Identitätspolitiken, 
aber ich habe gelernt, strategisch mit dieser Frage 
umzugehen. Wir haben in dem Seminar diesen groß-
artigen Audre Lorde-Film The Berlin Years geschaut 
und ein weißer Student meinte danach, wenn Audre 
Lorde sagt, alle Nicht-Schwarzen verlassen jetzt bitte 
den Raum und nur die Schwarzen kommen zusammen, 
dann sei das doch Reverse Racism (Studentin lacht). 
Das hat er nicht in dieser Deutlichkeit gesagt, aber er 
hat in diese Richtung argumentiert. Und parallel wies 
ich darauf hin, dass damals in dem Raum tatsächlich 
alle möglichen People of Color saßen, und ich es 
interessant fände, darüber nachzudenken, was für 
eine andere Gemeinschaft hätte entstehen können. Ich 
dachte da an den britischen Kontext und die Idee von 
Political Blackness, die in den Gewerkschaften  

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


273

bis heute eine Rolle spielt. Aber die Lektion, die ich in  
dieser hässlichen Diskussion lernen musste, war, dass  
man in so einem weißen Raum nicht gegen die Selbst- 
Essentialisierung Schwarzer Menschen argumentieren 
sollte. Selbst wenn man denkt ein berechtigtes Anliegen  
zu haben, ist das einfach der falsche Kontext für so 
eine Diskussion. Es war mein Ziel, dass am Ende des 
Kurses die weißen Studierenden Schwarzsein nicht 
mehr als eine ethnologische Frage ansehen, sondern 
verstehen, dass es mit ihrem eigenen Weißsein verbun-
den ist, dass es ihren weißen Universalismus nur in 
Kombination mit diesen rassifizierten Schwarzen Men-
schen gibt. Und ich wollte, dass die Schwarzen Stu- 
dierenden am Ende vielleicht leicht zögern, bevor sie 
sich als Schwarz bezeichnen. Das war vielleicht  
meine Hybris.

S	 Was meinst du damit: Die Schwarzen Studierenden 
sollen zögern, bevor sie sich als Schwarz bezeichnen? 
Geht es dir um die Vielfältigkeit von Schwarzsein? Um 
die Brüchigkeit? Um den impliziten Essentialismus?

W	  Ich habe das damals nicht formulieren können, aber 
retrospektiv würde ich sagen, dass es mir darum ging, 
sich Schwarz nennen zu können, ohne ein kulturelles 
Referenzsystem einer „afrikanischen Diaspora“ zu 
bedienen: Schwarzsein als Positionierung im Diskurs, 
nicht als Identität.

S	 Für mich war es immer klar, dass ich Schwarz bin. 
Ich bin in einer eritreischen Community aufgewachsen 
und da sagt man oft „Habescha sein“, also „eritreisch 
sein“. Das hat einen nationalen und einen kulturellen Be- 
zug, im Sinne von Schwarzsein. Das bröckelte dann  
ein bisschen, als ich auf das Gymnasium kam. Da gab 
es noch viele Schwarze, aber es waren schon weniger  
als auf der Grundschule. Und Göttingen war noch ein- 
mal ein ganz anderes Pflaster. Hier wurde es dann  
zum Thema, dass ich Schwarz bin. Das war in Frank-
furt nie der Fall. Aber in Göttingen fiel mir nach  
einem halben Jahr auf, wie weiß mein Freundeskreis 
hier ist. Und irgendwann habe ich gemerkt, wie oft  
ich darauf angesprochen werde und wie oft ich beim 
Kellnern auf Englisch angeredet werde, obwohl ich  
mit den Gästen deutsch spreche. Erst dann habe  
ich begriffen, dass es eher untypisch ist, was 
ich die ersten 18 Jahre meines Lebens in 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274

Frankfurt erfahren habe. Und dass Göttingen an- 
scheinend die Normalität ist.

W	  Würdest du sagen, dass das Lernen über die Ge- 
schichte des Kolonialismus dir dabei hilft, dir deine 
Lebenswelt sinnhaft zu machen?

S	 Eine Zeitlang habe ich mir richtig viel angelesen und  
das hat mir schon geholfen, weil ich gemerkt habe, 
wie viele Lücken ich da habe. Ich habe begriffen, dass 
ich Rassismus nicht vom Kolonialismus trennen kann 
und erkannt, wie Kolonialismus konkreten Einfluss auf  
Familienbiografien hat und auch meine eigene Fami-
liengeschichte geprägt hat. Jetzt setze ich mich nicht 
mehr so intensiv damit auseinander wie vor ein paar 
Jahren noch. Weil ich auch merke, dass es ab einem ge- 
wissen Punkt für mich nicht so gesund ist. Das Tempo 
ist bei mir relevant. Ich muss immer wieder gucken,  
wie es mir damit emotional geht, weil es mich  
nicht kalt lässt.

W	  Würdest du sagen, es ist für dich notwendig, dass  
du dich mit Kolonialismus auseinandersetzt?

S	 Schwierige Frage. Ich glaube, wäre ich in Frankfurt 
geblieben, hätte ich mich nicht so konkret damit aus- 
einandersetzen müssen. Andersherum kommt es ja auch  
darauf an, was für einen Anspruch ich an mein eigenes 
Leben habe. Ich möchte ein politisches Leben führen und  
dazu gehört für mich die Auseinandersetzung mit  
Kolonialismus. Gerade habe ich Grada Kilombas Plan-
tation Memories gelesen und das Buch hat mich krass 
geprägt. Ich habe durch die Lektüre viel begriffen, aber 
auch gemerkt, dass das Buch einen Einfluss auf mich 
hat, der für mich gerade nicht so gesund ist. Kilomba 
erklärt zum Beispiel, dass man als Schwarze Person 
in einem Uni- oder Schulraum nie das Privileg hat wie 
weiße Studis nur für sich selbst zu stehen, sondern 
dass man stellvertretend für eine ganze Vorstellung von 
„Rasse“ steht. Ich komme immer ein bisschen zu spät 
zu den Seminaren und auf einmal hat es mich gestresst, 
fünf Minuten zu spät zum Seminar zu kommen, weil 
ich durch diese Lektüre eine Dimension meines Han-
delns begreifen konnte, die ich vorher so nicht gesehen 
hatte. Das hat mich total unter Druck gesetzt und  
mir keine Ruhe gelassen. Es war einfach eine 
schmerzhafte Auseinandersetzung  

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


275„Gibt’s hier Schwarze Profs?“ — Gespräch mit 
einer Schwarzen Soziologie-Studentin

dieses Buch zu lesen. Es war wichtig, es zu lesen,  
und gleichzeitig muss ich Verantwortung für  
mich selbst übernehmen.

W	  Ich kenne das, aber während du das gesagt hast, habe  
ich mich gefragt, ob man sich wirklich alleine damit 
beschäftigen muss. Vielleicht wäre es gut, wenn es eine 
Gruppe von Schwarzen Leuten gäbe, die diese Bücher 
gemeinsam lesen und diskutieren würden. Und einen 
Raum bilden, in dem man so etwas sagen kann wie: 
„Hey! Ohne Alltagsrassismus leugnen zu wollen, ich 
halte das nicht aus, wenn das so ist.“ Es bräuchte  
eine Schwarze Hochschulgruppe.

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017 - am 13.02.2026, 19:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

