PETER SCHNYDER

»Conjekturen-Wustlinge«
Vom Nutzen und Nachteil des UnnUtzen bei Nietzsche

Alles kann einmal niitzlich werden: wichtiger Gedanke!
(Friedrich Nietzsche)®

Der Nutzen bei Nietzsche ist ein weites Feld, auf dem man sich nur allzu
leicht verirrt. So kann es nicht schaden, sich vor einem Vorstof§ in diese
tickischen Gefilde ein bisschen Mut anzulesen — beispielsweise in den ein-
schldgigen Nietzsche-Lexika. Doch da klaffen an den entscheidenden Stellen
nur Liicken: In Henning Ottmanns Netzsche-Handbuch st6fit man nur auf das
Stichwort »Nihilismus«, zum Nutzen findet man aber — n#/i/, denn nach dem
»Nihilismus« folgt sogleich das Lemma »Opfern«.> Und auch in Christian
Niemeyers Nietzsche-Lexikon gibt es keinen Eintrag zum »Nutzen« — nur einen
zu »Nizza«.?

Nun gibt es zweifellos einige gute Griinde dafiir, dass dem »Nutzen« kein
eigenes Lemma zugeteilt wurde; denn so lange der Begriff nicht anhand klar
konturierter Fragen und Konstellationen konkretisiert wird, bleibt er recht
abstrakt. Zugleich konnten aber durchaus valable Gegengriinde genannt
werden, denn zum einen profiliert Nietzsche sein Denken immer wieder in
Abgrenzung von verschiedenen Varianten rutilitaristischer< Philosophie, die
sich den Nutzen auf die Fahnen geschrieben hat und auf deren Grundlage,
wie er meint, keine menschliche Gemeinschaft, sondern nur »Systeme von
Einzelegoismen, das heifit »Verbriderungen zum Zweck raubstichtiger
Ausbeutung der Nicht-Briider und dhnliche Schépfungen utilitarischer Ge-
meinheit« (HL, 319)* moglich seien. Zum andern aber umreif3t er kontrastiv
zu diesem gerade im 19. Jahrhundert prominenten Niitzlichkeitsprogramm
durchaus auch eine eigene Vorstellung des Nutzens und des Niitzlichen,

' Friedrich Nietzsche, Nachlass 1869-1874, in: Kritische Studienausgabe [KSA], hg. von
Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Bd. 7, Minchen 1988, S. 383 (14 [20]).

2 Henning Ottmann (Hg.), Nietzsche Handbuch. Leben ~Werk-Wirkung, Stuttgart 2000.

3 Christian Niemeyer (Hg.), Nietzsche-Lexikon, 2. Aufl., Darmstadt 2011.

Hier und im Folgenden wird mit der Sigle HL und Seitenzahl verwiesen auf Friedrich

Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben, in: KSA, Bd. 1, S. 243-

334.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 Peter Schnyder

etwa, wenn er vom Nutzen einer Historie spricht, die »zum Zwecke des
Lebens« (HL, 257) getrieben wiirde.

Es sind ganz unterschiedliche Felder, auf denen sich Nietzsche mit der Fra-
ge des Nutzens beschiftigt hat. So zum Beispiel auf dem der Moral, wo
er sich nicht erst in der Genealogie der Moral, sondern schon in Menschliches,
Albumenschliches daran macht, die Beweggriinde moralischer Handlungen
und damit den »Anschein, als ob die Moral nicht aus dem Nutzen herausge-
wachsen sei«, genealogisch zu dekonstruieren.” Ebenso unterliuft er iiber
die Kategorie des »Niitzlichen« konventionelle Vorstellungen einer autono-
men »Schonheit« in der Kunst: »Wenn das Schone gleich dem Erfreuenden
ist — und so sangen es ja einmal die Musen — so ist das Nutzliche der oftmals
nothwendige Umweg zum Schénen und kann den kurzsichtigen Tadel
der Augenblicks-Menschen, die nicht warten wollen und alles Gute ohne
Umwege zu erreichen denken, mit gutem Recht zuriickweisen.«’

Von besonderem Interesse im Kontext des vorliegenden Bandes ist aber
Nietzsches frithe Thematisierung des Nutzens und der Niitzlichkeit im Zu-
sammenhang mit der Frage der Bildung, denn hier geht es explizit um niitz-
liches< und >unniitzesc Wissen. Dabei scheint die Sachlage auf den ersten
Blick recht klar, wenn man Nietzsche — wie es oft geschieht — allein als
den groflen Kritiker der historistischen Wissenskultur seiner Epoche be-
trachtet: Wihrend seine Zeitgenossen im historischen Wissen eine hohe
kulturelle Errungenschaft und einen zentralen Bestandteil der Bildung gese-
hen haben, wire Nietzsche demnach der unzeitgemafle Mahner, der dieses
Wissen als unniitzen, lebensfeindlichen Bildungsballast angeprangert hat.
Das ist — wenn man denn dieses Wort im Zusammenhang mit Nietzsche
{iberhaupt verwenden darf — »selbstverstindlich«’ nicht falsch. Doch diese
Zusammenfassung von Nietzsches frither Haltung gegentiber dem histori-
schen (Bildungs-)Wissen greift zu kurz. Sie blendet tendenziell das zweite
Wort im Titel der zweiten Unzeitgemdissen — den »Nutzen« — aus und legt das
Gewicht zu ausschliefilich auf den »Nachtheil«. Das ist nicht zuletzt auch,

5 Friedrich Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches I1/2, Nr. 40, in: KSA, Bd. 2, S. 571.
Vgl. dazu auch Ders., Zur Genealogie der Moral, in: KSA, Bd. 5, S. 258-261.

6 Ders., Menschliches, Allzumenschliches II/1, Nr. 101, in: KSA, Bd. 2, S. 420f. Vgl. zur
Kategorie der Nitzlichkeit in der Asthetik Markus Winkler, Niitzlich, in: Karlheinz Bark
u.a. (Hg), Asthetische Grundbegriffe, Bd. 4, Stuttgart 2002, S. 563-582, zu Nietzsche
S. 5771.

Wie der frithe Nietzsche immer wieder betonte, sollte das Wort »selbstverstandlich« ver-
boten werden. Vgl. z.B. in den Vortragen Ueber die Zukunfi unserer Bildungsanstalten, in:
KSA, Bd. 1, S. 676, 707 u. 724 (in allen drei Fillen spricht der »Philosoph« des erzihlten
Gesprichs).

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 197

um ein prominentes Beispiel zu erwihnen, in Foucaults Gegentiberstellung
des frithen Antihistoristen Nietzsche einerseits und des mittleren und spiten
»Genealogen« Nietzsche andererseits tendenziell der Fall.® Foucault spricht
in seiner Rekonstruktion von Nietzsches Konzept der Genealogie nur da-
von, wie der Philosoph die monumentalische, antiquarische und kritische
Historie, die er in der zweiten Unzeifgemdissen kritisiert habe, seit den spéten
1870er Jahren dann in affirmativem Sinne in seine genealogische Arbeit in-
tegriert habe — freilich mit anderen Zielsetzungen als denjenigen, die er den
Historikern zuvor zugeschrieben habe: Hitten die drei Formen der Historie
zuvor auf ein Festhalten der »grofien Gipfel des Werdens in einer immer-
wihrenden Gegenwart« (monumentalische Historie), auf Kontinuitit und
Identitit (antiquarische Historie) und auf einen kritisch »gesduberten< Ur-
sprung (kritische Historie) abgezielt, so jetzt — im Dienste der Genealogie
- auf Diskontinuitat, Nicht-Identitit, Dissemination des Ursprungs und Pa-
rodierung der »Verehrung der Monumente«.” Nun hat Nietzsche die drei
Formen der Historie in der zweiten Unzeitgemdissen aber eben nicht nur kri-
tisch perspektiviert, sondern, im Gegenteil, zunichst und vor allem als drei
Varianten einer Historie eingefiihrt, die dem »Zweck des Lebens« in einem
emphatische Sinne »Dienste« leistet, denn »jeder Mensch und jedes Volk
braucht je nach seinen Zielen, Kriften und Néten eine gewissen Kenntnis
der Vergangenheit, bald als monumentalische, bald als antiquarische, bald
als kritische Historie: [...J« (HL, 271).

Diese Formen der Historie gehoren gleichsam zur conditio humana, da der
Mensch schlechterdings nicht leben kann ohne Erinnerung, und sie sind
schon zur Zeit der Unzeitgemdissen keineswegs nur auf Identitit, Kontinuitit,
Ursprung, Verehrung etc. ausgerichtet. Vielmehr ldsst sich auch schon beim
frithen Nietzsche und in dessen Konzept der Historie eine antimetaphysi-
sche Identitits- und Ursprungskritik ausmachen.'’ — Die drei Varianten
der Historie werden thm erst da zum Problem, wo sie sich in hypertropher
Steigerung dialektisch aus ihrem Bezug auf das Leben hin 16sen.

Das Verhiltnis von Nutzen und Nachteil der Historie ist demnach kom-
plexer, und es wird noch komplexer, wenn man Nietzsches Ausfithrungen
im Kontext der zeitgendssischen Bildungsdebatten betrachtet, denn es war
ja nicht so, dass der Nutzen einer hypertroph ausgebildeten historischen

8 Vgl. Michel Foucault, Nietzsche, die Genealogie, die Historie [1971], in: Ders., Von der
Subversion des Wissens, tibers. von Walter Seitter, Frankfurt a.M. 1987, S. 69-90.

% Ebd., S. 85-89, die Zitate S. 86, S. 89.

10" Das habe ich ausfiihrlicher dargelegt in Peter Schnyder, Ursprungskritik. Nietzsches An-
fange und die Urspriinge der Rhetorik, in: Nietzsche-Studien 42 (2013), S. 1-20.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 Peter Schnyder

Bildung in der Zeit des frithen Wilhelminischen Kaiserreichs unbestritten
gewesen wire und Nietzsche nun als einsamer Rufer in der Wiiste gegen
diesen angeblichen Nutzen hitte anschreiben miissen. Vielmehr gerieten die
Geisteswissenschaften — und insbesondere die historische Bildung — gerade
damals zunehmend unter Druck, weil sie eben keinen >Nutzen< generier-
ten. Die in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts in Deutschland rasch
voranschreitende Industrialisierung fithrte zu Verdnderungen in den Bil-
dungspriorititen und damit zu heftigen Auseinandersetzungen zwischen
den Verfechtern einer klassisch-humanistischen Bildung einerseits und je-
nen einer technisch-naturwissenschaftlichen andererseits. Wéhrend Letzte-
re eine >zeitgeméfle« Aufwertung der entsprechenden Bildungsinhalte und
-institutionen, das heiflt insbesondere der Realschulen, forderten, fiirchte-
ten die Anhénger der humanistisch ausgerichteten Gymnasialbildung »die
ausschlieflliche Richtung der Geister auf das Handgreifliche, auf den Be-
darf des sinnlichen Lebens«; sie verwahrten sich gegen »den Utilitarismus,
der vom Materialismus ausgeht und im Materialismus endet«.!! In dieser
Konstellation gehort der Altphilologe Nietzsche in manchen Punkten zu
den Anhingern der historisch-humanistischen Bildung, die sich den Anti-
Utlitarismus auf die Fahnen geschrieben hat: »Die héchste Bildung [ist]
etwas vollig Unniitzes: Privilegium des Genius.«!* Zugleich stehen seine
Ausfithrungen aber auch quer zu den Grenzverlaufen in der entsprechen-
den Debatte, denn er polemisierte nicht gegen die zunehmende Bedeutung
einer praxisorientierten Ausbildung. Er sah darin relativ niichtern einen
unumkehrbaren Prozess und sperrte sich auch nicht - wie das viele Ver-
fechter der klassischen Bildung taten — gegen die Offnung der Universitit
fiir Schiiler aus Realschulen.'® Seine Polemik zielte vielmehr auf die Art und

' Dies die Worte eines ferventen Verfechters der humanistischen Bildung um 1850. Zit.
nach Fritz K. Ringer: Die Gelehrten. Der Niedergang der deutschen Mandarine 1890-
1933 [1969], tibers. von Klaus Laermann, Stuttgart 1983, S. 36. Vgl. zur damaligen Bil-
dungsdebatte die konzise Darstellung ebd., S. 33-47.

1286 Nietzsche in Nachlass 1869-1874, S. 380 (14 [15]).

13 Dazu heifdt es in Ueber die Lukunft unserer Bildungsanstalten, in: KSA, Bd. 1, S. 716f.: »Glaubt
also ja nicht, meine Freunde, dafl ich unsern Realschulen und héheren Biirgerschulen ihr
Lob verkiimmern will: ich ehre die Stitten, an denen man ordentlich rechnen lernt, wo
man sich der Verkehrssprachen bemichtigt, die Geographie ernst nimmt und sich mit den
erstaunlichen Erkenntnissen der Naturwissenschaft bewaffnet. Ich bin auch gern bereit
zuzugeben, daf} die auf den besseren Realschulen unserer Tage Vorbereiteten vollkom-
men zu den Ansprichen berechtigt sind, die die fertigen Gymnasiasten zu machen pfle-
gen, und die Zeit ist gewil} nicht mehr fern, wo man derartig Geschulten die Universitit
und die Staatsimter tiberall eben so unumschrankt 6ffnet wie bisher nur den Zoglingen

des Gymnasiums [...].« (Es spricht der Philosoph.)

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 199

Weise, wie die historisch-humanistische Bildung am Gymnasium und in
den einschligigen universitiren Disziplinen vermittelt wurde.!* Wihrend
diese Bildung von ihren lautesten Firsprechern als Gegenkraft zum um sich
greifenden Geist des >Ultilitarismus< gefeiert wurde, machte sich Nietzsche
daran, zu zeigen, wie diese vordergriindig anti-utilitaristische Bildung in den
Bildungsinstitutionen seiner Zeit doch dem Nutzen des Staats dient — und
es ist diese Nutzbarmachung, diese staatliche Instrumentalisierung des in
einem falschen Sinne als >unniitz« verklarten Wissens, gegen die er vor al-
lem anschreibt, um den Blick auf ein allein dem Leben und nicht dem Staat
nitzliches, das heifdt auf ein in einem echten und positiven Sinne >unniitzes<
Wissen freizulegen.

Das soll im Folgenden in einem ersten Schritt durch einige Beobachtungen
zu den fiir Bildungsfragen einschlagigen Abschnitten in der zweiten Unzeilge-
mdssen noch weiter vertieft werden. In einem zweiten Schritt soll dann aber
die Perspektive auf die fiir die Frage einer (un-)zeitgeméafien Bildung - und
damut fiir die Frage nach dem Nutzen und Nachteil >unniitzen< (Bildungs-)
Wissens - zentralen Vortrige hin gedffnet werden, die Nietzsche schon zwei
Jahre vor dem Erscheinen seiner Historien-Schrift unter dem Titel Ueber die
Lukunft unserer Bildungsanstalten in Basel gehalten hat. Dabei wird auch - im
Sinne einer der Leitfragestellungen des vorliegenden Bandes - die Frage
nach dem literarischen Form-Wissen, das in einer streng rationalistischen
Tradition als eine Variante Unniitzen Wissens konzeptualisiert wurde, in
den Fokus geriickt. Denn gerade bei diesen Vortrigen, die sich durch eine
idiosynkratisch-hybride Form auszeichnen, spielt die Frage nach Nutzen
und Nachteil des Unniitzen nicht nur auf der inhaltlichen Ebene, sondern
auch auf jener der rhetorisch-literarischen Performanz eine wichtige Rolle.

Der Umstand, dass Nietzsche seine Erérterung tiber den Nutzen und Nach-
teil der Historie im Rahmen seiner im Titel als wnzeitgemdfs deklarierten Be-

4 Insofern ist Nietzsches Kritik an der Historie als »Wissenschaft« (HL, 271) vor allem
als Kritik an der staatlich institutionalisierten wissenschaftlichen Historie und nicht an der
Wissenschalft per se zu verstehen. Das scheint mir z.B. nicht differenziert genug gesehen zu
werden in Kurt Hitbner, Vom theoretischen Nachteil und praktischen Nutzen der Histo-
rie. Unzeitgemifies tiber Nietzsches unzeitgemifie Betrachtungen, in: Dieter Borchmeyer
(Hg.), »Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben«. Nietzsche und die Erinne-
rung in der Moderne, Frankfurt a.M. 1996, S. 28-47.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 Peter Schnyder

trachtungen publizierte, war schon fiir seine Zeitgenossen ein Signal dafiir,
dass hier nicht von einem Nutzen im zeitgenossischen Sinne die Rede sein
wiirde. Zudem waren diese Zeitgenossen auch schon durch die bereits 1872
publizierte Geburt der Tragidie aus dem Geiste der Musik und die erste Unmzeitge-
mdsse Uber David Friedrich Strauss von 1873 darauf eingestimmt, dass hier
nicht mit gewohnlichen Gedankengingen zu rechnen war - wobei nicht
ausgeschlossen war, dass gerade das Ungewdhnliche in fast schon dialek-
tischer Wendung wiederum als Gewdohnlich-Philistréses ausgelegt werden
konnte; so zum Beispiel von Gottfried Keller, der anlésslich der Lektiire der
Anti-Strauss-Polemik gegeniiber Emil Kuh bemerkte:

Das knibische Pamphlet des Herrn Nietzsche gegen Strauf habe ich auch zu lesen
begonnen, bringe es aber kaum zu Ende wegen des gar zu monotonen Schimpfsti-
les [...]. Nietzsche soll ein junger Professor von kaum 26 Jahren sein, Schiiler von
Ritschl in Leipzig und Philologe, den aber eine gewisse GrofSimannssucht treibt, auf
anderen Gebieten Aufsehen zu erregen. Sonst nicht unbegabt, sei er durch Wag-
ner-Schoppenhauereti [sic!] verrannt und treibe in Basel mit ein paar Gleichverrann-
ten einen eigenen Kultus. Mit der Strauflbroschiire will er ohne Zweifel sich mit
einem Coup ins allgemeine Gerede bringen, da ihm der stille Schulmeisterberuf zu
langweilig und langsam ist. Es diirfte also zu erwégen sein, ob man einem Spekulier-
burschen dieser Art noch einen Dienst leistet, wenn man sich stark mit ihm beschaf-
tigt. [...] Ich halte den Mann fir einen Erz- und Cardinalphilister; denn nur solche
pllegen in der Jugend so mit den Hufen auszuschlagen und sich fiir etwas anderes
als fiir Philister zu halten, gerade weil dieses Wihnen etwas so Gewdhnliches ist.'>

Aber ganz gleich, ob man Kellers Ansicht teilte oder nicht, klar war, dass in
einer Schrift dieses Basler »Spekulierburschen« keine neutralen Ausfithrun-
gen zum Nutzen und zur Niitzlichkeit des historischen Wissens zu erwarten
waren.

Nietzsche beginnt seine Ausfithrungen im Vorwort mit einem Zitat Goethes,
in dem dieser, im Anschluss an seine gemischte Erfahrung bei der Lektiire
von Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), seinem Unwillen iiber
nicht belebendes< Wissen Ausdruck gibt: »Uebrigens ist mir Alles verhasst,
was mich bloss belehrt, ohne meine Thitigkeit zu vermehren, oder unmit-
telbar zu beleben.< Dies sind Worte Goethes, mit denen, als mit einem herz-
haft ausgedriickten Ceterum censeo, unsere Betrachtung iiber den Werth
und den Unwerth der Historie beginnen mag« (HL, 245).1% Vermittelt iiber

15 Gottfried Keller an Emil Kuh, 18. November 1873. Zit. nach Hauke Reich, Rezensionen
~ und Reaktionen zu Nietzsches Werken 1872-1889, Berlin/Boston 2013, S. 453.

16 Das Goethe-Zitat findet sich im Brief an Schiller vom 19. Dezember 1798, in: Siegfried

Geisel (Hg.), Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, Bd. 2, Miinchen 1984, S. 181.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 201

seinen literarischen Cato Goethe holt Nietzsche also zu seinem Pladoyer fir
die Schleifung der Historien-Festung des 19. Jahrhunderts aus — wobei er
sein Anliegen nicht direkt, sondern tiber einen Umweg angeht. So beginnt
er das erste der zehn Kapitel mit einigen Reflexionen zur menschlichen Un-
fahigkeit, das Vergessen zu erlernen. Wihrend das Tier am »Pflock des
Augenblicks« (HL, 248) angekettet ist, wird der Mensch immer wieder von
vergangenen Augenblicken wie von Gespenstern heimgesucht. Er muss er-
kennen, »was sein Dasein im Grunde ist — ein nie zu vollendendes Imper-
fectum« (HL, 249). Das Erinnern des Vergangenen, die Riickbindung ans
Historische gehort mithin zur conditio humana, und insofern die historische
Riickbindung zu dieser conditio gehort, ist es auch miiflig, sie iberwinden zu
wollen. Sie muss aber in ein ausgewogenes Verhiltnis zum historischen Ver-
gessen gesetzt werden, denn nur so kann sie dem Leben niitzen, und dieser
Nutzen fiirs Leben ist eben fiir Nietzsche das entscheidende Kriterium zur
Beurteilung des Umgangs mit der Historie. In den Kapiteln 2 und 3 macht
er sich dann in systematischer Hinsicht daran, die erwdhnten »drei Arten
der Historie« zu unterscheiden, die je ithre Berechtigung haben — freilich
bei tibertriebener und einseitiger Pflege, bei der sie sich auch nicht mehr
gegenseitig in Balance halten, zu einer Gefahr fiir das Leben werden. Diese
Gefahr ist nun aber, wie Nietzsche ab dem 4. Kapitel darlegt, in seiner Ge-
genwart akut geworden; hier habe sich der Sinn fiirs Historische zu einem
»verzehrenden historischen Fieber« (HL, 246) ausgewachsen, und die wahl-
los zusammengewiirfelten Versatzstiicke historischen Wissens seien — wie
er unter Anspielung auf das Mérchen vom Wolf und den sieben jungen Geifslein
ausfithrt — zu ganz und gar unniitzem, ungesundem Ballast geworden: »Der
moderne Mensch schleppt [...] eine ungeheure Menge von unverdaulichen
Wissenssteinen mit sich herum, die dann bei Gelegenheit auch ordentlich
im Leibe rumpeln, wie es im Mirchen heisst« (HL, 272).17 Und die Phi-
nomenologie und Symptomatologie dieses historischen Fiebers und dieser
wissensbedingten Magenverstimmung wird darauf in den Kapiteln 4 bis 9
breit ausgefiihrt, bevor im abschlieflenden 10. Kapitel ein direkter Appell an
die Jugend erfolgt, sich vom tiberméchtigen historischen Wissen zu befrei-

7 Im Grimm’schen Mirchen Der Wolf und die sicben Jungen Geifslein heifdt es in der Schluss-
szene, nachdem die Mutter-Geif3 ihre Jungen aus dem Bauch des schlafenden Wolfs ge-
schnitten und durch Steine ersetzt hat: »Als der Wolf ausgeschlafen hatte, so fithlte er dass
es thm so schwer im Leibe war, und sprach »es rumpelt und pumpelt mir im Leib herum,
und habe doch nur sechs Geiflerchen gefressen«.« Kinder- und Hausmérchen. Gesammelt
durch die Briider Grimm. Vollstindige Ausgabe auf der Grundlage der dritten Auflage
(1837), hg. von Heinz Rolleke, Darmstadt 1999, S. 45.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 Peter Schnyder

en; es aktiv zu bekdmpfen, um sich dann freilich - spéter — durchaus wieder
in einer dem Leben niitzlichen Weise der Historie in ihren drei Varianten
zuzuwenden (vgl. HL, 332).

Liest man Nietzsches Plidoyer als eine Umwertung des Werts »Nutzenc,
stellt sich die Frage, welchen Nutzen denn seine am »historischen Fieber«
erkrankten Zeitgenossen in der Historie gesehen haben oder welche Vor-
stellung von Nutzlichkeit thnen Nietzsche unterstellt. Denn die Gegentiber-
stellung, die in seinen Ausfihrungen erkennbar wird, fillt aus den bereits
dargelegten Griinden nicht mit derjenigen zwischen den Verfechtern einer
auf praktischen Nutzen ausgerichteten Kultur einerseits und den Vertei-
digern einer allen utilitaristischen Nutzlichkeitsforderungen enthobenen
Bildung andererseits zusammen. Vielmehr liegt die Pointe seiner Polemik
darin, dass er gerade den gewohnlichen Verteidigern der nicht-utilitaristi-
schen historischen Bildung, die sich als Hiiter wahrer Kultur vorkommen,
ein utilitaristisches Denken unterstellt. Wahrend diese mit dem Diinkel der
Gebildeten ihr im utilitaristischen Sinne unniitzes Wissen im Namen einer
hoheren Geistesbildung verteidigen, weist Nietzsche darauf hin, dass diese
hohere Geistesbildung« in den meisten Fillen zu einer bloflen Verwaltung
des Geistes verkommen sei — und zwar zu einer Verwaltung im Interesse
des Staates. Das Problem, gegen das er anschreibt, ist vor allem, dass dem
im utilitaristischen Sinne unniitzen Wissen gerade im Namen dieses (freilich
missverstandenen) Wissens sein subversiver Stachel gezogen worden ist.
Diese staatliche Nutzbarmachung des nicht-praktischen Wissens der Histo-
rie wird von Nietzsche in den Kapiteln 4 bis 9 ndher bestimmt, wobei sich
drei Varianten ausmachen lassen, die sich untereinander teilweise grundle-
gend unterscheiden, was Nietzsche selbst freilich nicht explizit thematisiert.
Klagt er zundchst dartiber, dass die Moderne zu einem permanenten »Fest
einer Weltausstellung« (HL, 279) verkommen sei, in der alle Stile blof noch
Maskeraden seien, so zielt er damit auf den Historismus in seinen verschie-
denen Erscheinungsformen. In dieser Form des historistischen Umgangs
mit Historie, in dem im Zeichen einer falsch verstandenen Objektivitit alles
Vergangene >gleich unmittelbar zu Gott« ist, — im Angesicht dieses historis-
tischen Wissenssammelsuriums werden die Menschen zu »nachténenden
Passiv([a]« (HL, 288), zu »eingefleischten Kompendien« und »historische[n]
Bildungsgebilde[n]« (HL, 283). Sie verlieren ihre Orientierung, ihre Ent-
scheidung, sich mit diesem oder jenem Versatzstiick aus der Vergangenheit
zu beschéftigen, wird beliebig, und thr Wissen zu einem »Wissen ohne Wir-
ken« (HL, 282) — was dem Staat eben nur recht sein kann, denn davon geht,
wie von allem »modernen Philosophieren«, das »politisch und polizeilich

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 203

durch Regierungen, Kirchen, Akademien, Sitten und Feigheiten der Men-
schen auf den gelehrten Anschein beschrinkt« (HL, 282) ist, keine Gefahr
aus.

Auch eine ganz andere Variante des »historischen Fiebers« niitzt aber dem
Staat: die historizistische oder geschichtsphilosophische, deren Vertreter
sich nicht, wie die Historisten, »unvoreingenommen in alle méglichen histo-
rischen Phinomene versenken, sondern die empirischen historischen Daten
- ber deren Kontingenz hinweg — einem teleologischen Entwicklungsplan
unterordnen, als dessen End- und Héhepunkt immer die eigene Gegenwart
- und das heiflt bei Hegel die Gegenwart des preuflischen Staats (vgl. HL,
308) — konzeptualisiert wird. Inwiefern diese geschichtsphilosophische Vari-
ante historischen Denkens, die Nietzsche vor allem auch am Beispiel Eduard
von Hartmanns kritisiert, dem Staat ideologisch niitzt, liegt auf der Hand.
Als dritte Variante des historischen Fiebers wird schliefilich noch einmal
eine ganz andere Geschichtsschreibung zumindest kurz erwéhnt: eine Histo-
riographie, die die »Gesetze« der Geschichte nicht in idealistisch-qualitativem
Sinne iiber einen >Weltgeist, sondern quantitativ iiber die damals noch jun-
ge Wissenschaft der Statistik erschlieflen wollte. Ein gerade in den 1860er
und 70er Jahren intensiv diskutiertes Beispiel fiir diese Form der Historio-
graphie ist Thomas Buckles History of Civilization in England (1857/61), die
Nietzsche iibrigens auch in deutscher Ubersetzung besaf’.'® Das war eine
Geschichtsschreibung, die nicht auf einzelne herausragende Individuen
abzielte, sondern auf die >Vielens; auf die »Massen« (HL, 319), die nach
Nietzsche »der Teufel und die Statistik« (HL, 320) holen sollte. Diese Form
der >wissenschaftlichen< Betrachtung der Geschichte leistete nach ihm einem
auch vor allem dem Staat niitzlichen Statistik-Fatalismus Vorschub.
Nietzsche polemisiert also gegen drei Varianten eines »historischen Fieberse,
das sich vordergriindig anti-utilitaristisch gibt, in Tat und Wahrheit aber
dem Nutzen des Staats zuarbeitet. Und diese Ausrichtung des (scheinbar)
Unniitzen auf den Nutzen tritt vor allem da in den Vordergrund, wo er nicht
allgemein von der Historie, sondern konkret von der Bildung der Jugend
in den Gymnasien und Universititen spricht. Hier ist am ausfithrlichsten
von der Kategorie des Nutzens die Rede (die sonst, wie auch das Adjektiv

8 Vel. dazu Anthony K. Jensen, Nietzsche and Historiography, Cambridge 2013, S. 215,
Anm. 26; zu Nietzsches Auseinandersetzung mit Buckle in Sur Genealogie der Moral, in:
KSA, Bd. 5, S. 262: »[...] der Plebejismus des modernen Geistes, der englischer Abkunft
ist, brach da [bei Buckle] einmal wieder auf seinem heimischen Boden heraus, heftig wie
ein schlammichter Vulkan und mit jener versalzten, tiberlauten, gemeinen Beredtsamkeit,
mit der bisher alle Vulkane geredet haben.«

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 Peter Schnyder

niitzlich, eher selten vorkommt, wenn man bedenkt, dass im Titel dieser
zweiten Unzeitgemdssen prominent vom »Nutzen« die Rede ist). So meint er,
direkt an die Jugend gerichtet, die eigene Gegenwart sei eine »Zeit [...], die
ihren Nutzen darin sieht, euch nicht reif werden zu lassen, um euch, die
Unreifen, zu beherrschen und auszubeuten« (HL, 295). Oder er geiflelt die
»Abrichtung« der jungen Menschen »zu den Zwecken der Zeit« und beklagt,
dass die Jugendlichen gemif} der staatlichen Niitzlichkeitsdoktrin »in der
Fabrik der allgemeinen Utilititen arbeiten [sollen], bevor sie reif sind, ja
damit sie gar nicht mehr reif werden — weil dies ein Luxus wire, der dem
»Arbeitsmarkte« eine Menge von Kraft entziechen wiirde« (HL, 299). Das
klingt wie eine Polemik gegen die Ausrichtung der Bildung auf die Anforde-
rungen der Wirtschaft — und das ist es »selbstverstiandlich« auch -, doch es
ist eben nicht die unmittelbare Ausrichtung auf den Markt, die hier vor allem
im Fokus steht, denn die tibermafiige historische Bildung ist ja schwerlich
ein Postulat 6konomischer Ultilitaristen. Vielmehr geht es Nietzsche, wie
gesagt, um die smuttelbare »Nutzbarmachung« (HL, 300, vgl. auch 323, 326)
einer Jugend, die in der Schule »durch alle Jahrtausende gepeitscht« (HL,
299) und mit historischem Wissen gleichsam zugeschiittet wird, um ihre
Eigentitigkeit zu zihmen und die entsprechenden Energien dem Staat zu-
zufiihren. Diejenigen aber, die sich dann nach dem Gymnasium auch noch
auf der Universitat historischen Studien widmen, betreiben diese im Geiste
eben jener Markt-Utilitdten, von denen sie sich im Namen der klassischen
Bildung mit Pathos abzusetzen pflegen. Ihre Tatigkeit gleicht sich unverse-
hens der Fabrikarbeit an, wie Nietzsche in einer virtuosen Passage darlegt,
die es verdient, ausfiihrlicher zitiert zu werden:

Nun betrachte man aber gar den historischen Studenten, den Erben einer allzufri-
hen, fast im Knabenalter schon sichtbar gewordenen Blasirtheit. Jetzt ist ihm die
»Methode« zu eigener Arbeit, der rechte Griff und der vornehme Ton nach des
Meisters Manier zu eigen geworden; ein ganz isolirtes Capitelchen der Vergangen-
heit ist seinem Scharfsinn und der erlernten Methode zum Opfer gefallen; [...]. War
er schon als Knabe »fertige, so ist er nun bereits tiberfertig: man braucht an ihm
nur zu schitteln, so fillt einem die Weisheit mit Geprassel in den Schooss; doch die
Weisheit ist faul und jeder Apfel hat seinen Wurm. Glaubt es mir: wenn die Men-
schen in der wissenschaftlichen Fabrik arbeiten und nutzbar werden sollen, bevor
sie reif sind, so ist in kurzem die Wissenschaft ebenso ruinirt, wie die allzuzeitig in
dieser Fabrik verwendeten Sclaven. Ich bedaure, dass man schon néthig hat, sich
des sprachlichen Jargons der Sclavenhalter und Arbeitgeber zur Bezeichnung sol-
cher Verhiltnisse zu bedienen, die an sich frei von Ultilititen, enthoben der Lebens-
noth gedacht werden sollten; aber unwillkiirlich dridngen sich die Worte »Fabrike,
»Arbeitsmarkt«, »Angebot«, »Nutzbarmachung« — und wie all die Hulfszeitworter
des Egoismus lauten — auf die Lippen, wenn man die jingste Generation der Ge-

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 205

lehrten schildern will. [...] Denen, die unermiidlich den modernen Schlacht- und
Opferruf »Theilung der Arbeit! In Reih’ und Glied!« im Munde fithren, ist einmal
klarlich und rund zu sagen: wollt ihr die Wissenschaft méglichst schnell férdern, so
werdet ihr sie euch méglichst schnell vernichten; wie euch die Henne zu Grunde
geht, die ihr kiinstlich zum allzuschnellen Eierlegen zwingt. Gut, die Wissenschaft
ist in den letzten Jahrzehnten erstaunlich schnell geférdert worden: aber seht euch
nun auch die Gelehrten, die erschépften Hennen an. Es sind wahrhaftig keine »har-
monischen« Naturen: nur gackern kénnen sie mehr als je, weil sie 6fter Eier legen:
freilich sind auch die Eier immer kleiner (obzwar die Bucher immer dicker) gewor-
den. (HL, 300f.)

So wie er mit dem »historischen Fieber« im Gymnasium abrechnet, rechnet
Nietzsche also auch mit dem fabrikmaflig-arbeitsteiligen Wissenschaftsbe-
trieb an der Universitit ab. Damit schliefit er nahtlos an seine bereits zwel
Jahre zuvor in seinen Vortragen Ueber die Qukunfl unserer Bildungsanstalten
geduflerte Kritik an, und um die Frage nach dem niitzlich-unniitzen histo-
rischen Wissen in der Jugenderzichung weiter zu profilieren, lohnt es sich,
wie angekiindigt, noch einen Blick auf diese Vortrige zu werfen. Dabei wird
nun auch das runniitzec Form-Wissen der Literatur in den Fokus riicken. !

Gehalten wurden die fiinf Vortrage tiber die Bildungsanstalten in der Zeit
zwischen Januar und Mirz 1872; ein urspriinglich geplanter sechster Vor-
trag musste aus gesundheitlichen Griinden abgesagt werden und wurde
auch nicht in schriftlicher Form ausgearbeitet.”’ Der erst 27-jahrige Nietzsche
stand damals noch ziemlich am Anfang seiner Basler Karriere, zugleich aber
auch mitten in jenem »Lebensalter der Anmaassung«, von dem er spiter

19 Tm Folgenden werde ich teilweise auf Punkte zuriickgreifen, die ich in anderem Kontext
dargelegt habe in Schnyder, Ursprungskritik.

Angekiindigt waren, wie auch der Untertitel von Nietzsches Manuskript zeigt, »Sechs
offentliche Vortrdage« (KSA, Bd. 1, S. 641); fur den sechsten (und sogar einen siebten)
existieren nur Notizen. Vgl. dazu z.B. Friedrich Nietzsche, Nachlass 1869-1874, S. 249
(8 [69]) und S. 254-256 (8 [86]-[89]). Hatte Nietzsche zunichst noch an eine Publikation
gedacht, riickte er spéter von diesem Plan ab. Die ausgearbeiteten fiinf Vortrdge wurden
erst in den 1890er Jahren von seiner Schwester publiziert. Vgl. zu den Publikationspldnen
Timo Hoyer, Nietzsche und die Padagogik. Werk, Biographie und Rezeption, Wiirzburg
2002, S. 265f. u. 277f.

20

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 Peter Schnyder

sprechen sollte,?! und so hinderte thn der Status des Neulings nicht daran,
vor jeweils 300 Angehorigen des Basler Biirgertums und der Universitt
- unter ihnen auch Jacob Burckhardt — zu einer vernichtenden Kritik der
von allen als niitzlich gefeierten, in seinen Augen aber ganz und gar unniit-
zen zeitgendssischen Gymnasial- und Universitétsbildung auszuholen - und
das Publikum war offenbar begeistert.”? Das spricht fiir das damalige Basel,
denn es ist doch ein starkes Stiick, wenn einer, der gerade als Universi-
tits- und Padagogiumsprofessor berufen worden ist, keinen guten Faden an
den Institutionen lasst, fiir die er arbeitet. — Nietzsche hat seine rhetorische
Bombe zwar insofern entschérft, als er im Rahmen einer einleitenden captatio
benevolentiae darauf hinweist, er spreche nicht von den Basler Verhaltnissen,
well er sich als aus Deutschland zugewanderter Professor »fur viel zu fremd
und unerfahren halte« (BA, 643).2 Mit feinem Gespiir fiir eidgendssische
Empfindlichkeiten merkt er an, er spreche allein von den »deutschen
[Bildungs-]Institutionen« (BA, 644). Nur sind das eben, wie er sel-
ber unauffillig konzediert, diejenigen, »deren wir uns ja auch hier [in Basel]
zu erfreuen haben« (BA, 644). Sein Rundumschlag zielte mithin durchaus
auch auf die Basler Institutionen und damit auf sein eigenes Arbeitsumfeld.
Nietzsche beginnt seine Kritik also mit einer klassischen, notdiirftig den
Affront seiner Vortrage verschleiernden captatio benevolentiae, doch dann
verldsst er schnell das Geleise der rhetorischen Erwartungen, denn was er
im Folgenden bietet, sind keine diskursiv erdrternden Reden. Vielmehr
setzt er zu einer hybriden Vortragsform an, indem er vom Katheder aus
eine Geschichte zu erzihlen beginnt; und zwar nicht einfach eine Exem-
pelgeschichte, wie sie zur Illustration des diskursiv Erorterten in jede Rede
eingestreut sein kann, sondern eine sich tiber alle Vortriage hinziehende,
angeblich autobiographische Geschichte, in der die Beteiligten ausfiihrlich
zu Wort kommen.

2 Vgl. Friedrich Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches I, in: KSA, Bd. 2, S. 341: »Le-
bensalter der Anmaassung. — Zwischen dem sechsundzwanzigsten und dreissigs-
ten Jahre liegt bei begabten Menschen die eigentliche Periode der Anmaassung; es ist die
Zeit der ersten Reife, mit einem starken Rest von Sduerlichkeit. [...].«

2 Vgl. den Brief an Erwin Rohde vom 28. Januar 1872. Friedrich Nietzsche, Briefwechsel.

Kritische Gesamtausgabe [KGB], begriindet von Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Ber-

lin/New York 1975ff., Bd. II/1, S. 279: »Hier halte ich jetzt Vortrage >tber die Zukunft un-

serer Bildungsanstalten< und habe es bis zur >Sensations, hier und da zum Enthusiasmus
gebracht.« Von 300 Zuhorern ist die Rede in Nietzsches Brief an Ernst Wilhelm Fritzsch

vom 22. Mirz 1872, ebd., S. 300.

Hier und im Folgenden wird mit der Sigle BA und Seitenzahl verwiesen auf Friedrich

Nietzsche, Ueber die Zukunft unserer Bildungsanstalten, in: KSA, Bd. 1, S. 641-752.

23

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 207

Die lange Geschichte, die Nietzsche seinen Basler Zuhérern tiber mehre-
re Wochen hinweg zu erzihlen unternahm, wird einleitend - obschon sie
weitgehend frei erfunden ist — als eigenes Erlebnis angekiindigt:2* »Ich bin
einmal durch seltsame, im Grunde recht harmlose Umstinde Ohrenzeuge
eines Gesprdchs gewesen, [...J« (BA, 651). In der Folge werden dann diese
»recht harmlosen Umstinde« in wenigen Séitzen umrissen, wobei Nietzsche
sein Publikum auf eine kleine Zeitreise zurtick nach Bonn mitnimmt, wo er
einst tatsichlich als Student ein Jahr verbracht hat; ein Jahr, »welches durch
die Abwesenheit aller Pline und Zwecke, losgeldst von allen Zukunftsab-
sichten« gewesen sei und im Riickblick »fast etwas Traumartiges an sich
tragt« (BA, 653). Der junge Nietzsche der Erzahlung bewegte sich mithin,
zusammen mit einem engen Freund, in einem Raum auflerhalb jeder Niitz-
lichkeit, wie in einer Passage weiter ausgefiihrt wird, die sich wie eine hochst
verdichtete Modulation tiber das Thema der Niitzlichkeit liest und in der
auch der Nexus von Macht und niitzlichem Wissen ganz direkt angespro-
chen wird:

Wir waren uns bewuflt, daf} wir damals an einen sogenannten Beruf insgesammt
nie gedacht hatten [...]. Die nur zu héufige Ausbeutung dieser Jahre durch den Staat,
der sich moglichst bald brauchbare Beamte heranziehen und sich ihrer Fiigsamkeit
durch tiberméafiig anstrengende Examina versichern will, war durchaus von unserer
Bildung in weitester Entfernung geblieben; [...] ein solches zweckloses Sich-Beha-
genlassen am Moment, ein solches Sich-Wiegen auf dem Schaukelstuhle des Au-
genblicks [muss] fiir unsre allem Unniitzen abholde Gegenwart fast unglaubwiirdig,
jedenfalls tadelnswerth erscheinen [...]. Wie unniitz waren wir! Und wie stolz waren
wir darauf, so unniitz zu sein! Wir hitten mit einander uns um den Ruhm streiten
konnen, wer von Beiden der Unniitzere sei. Wir wollten nichts bedeuten, nichts
vertreten, nichts bezwecken, wir wollten ohne Zukunft sein, nichts als bequem auf
der Schwelle der Gegenwart hingestreckte Nichtsnutze — und wir waren es auch,
Heil uns! (BA, 663f.)

Damals habe er mit seinem Freund beschlossen, einen bereits einige Jahre
zuvor geschlossenen philosophisch-kiinstlerischen Bund zu erneuern, und
zwar an eben derselben Stelle wie damals. Also seien sie am verabredeten
Tag zunachst mit ihrer Studentenverbindung nach Rolandseck am Rhein
aufgebrochen und hitten dann am Mittag mit ihren Farbenbriidern noch
ausgiebig gefeiert, wobei Nietzsche offenbar selbst als »musikalischer Be-

2 Nietzsche meinte dazu in seinem Brief vom 20. Dez. 1872 an Malwida von Meysenbug:
»Die ganze Rheinscenerie, so wie alles Biographisch-Scheinende [in den Vortrigen] ist er-
schrecklich erlogen. Ich werd’ mich hiiten die Baseler mit den Wahrheiten meines Lebens
zu unterhalten oder nicht zu unterhalten: [...]«, KGB, Bd. I1/3, S. 104.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 Peter Schnyder

rather« (BA, 655) fiir die immer wilder werdende musikalische Unterhal-
tung zustindig war — ein Umstand, der tibrigens durchaus gedeckt ist durch
biographische Details aus Nietzsches Leben als Mitglied der Studentenver-
bindung Franconia in Bonn.*

Auf dem Hohepunkt des zweifelhaften bacchantisch-musikalischen Treibens
setzen sich die beiden Freunde aber ab: »[...] unmittelbar nach dem geheul-
ahnlichen Schluflaccord verschwanden wir beide durch die Thiire: hinter
uns klappte gewissermaflen ein briillender Abgrund zu« (BA, 655). Da die
fir die Erneuerung des Bundes vorgesehene Abendstunde allerdings noch
nicht herangertickt ist, beschlieflen die beiden, in der unmittelbaren Nihe
thres Geheimortes noch ein bisschen einer ihrer »einsamen Liebhabereien«
(BA, 655) zu frénen: »Wir pflegten damals mit Passion Pistolen zu schiefien,
[...J« BA, 655). Und als wire die Vorstellung des schieffenden Studenten
Nietzsche nicht schon skurril genug, lasst es sich der Professor Nietzsche
nicht nehmen, sein Basler Publikum an dieser Stelle darauf hinzuweisen,
dass thm sein praktisches Schiitzenwissen in seiner »spateren militdrischen
Laufbahn von grofiem Nutzen gewesen« sei (BA, 655) - eine Behauptung,
die gerade vom Basler Publikum, das kurz zuvor das ganz und gar unhero-
ische Ende von Nietzsches Militérkarriere miterlebt hatte, eigentlich nur als
ironisch gemeint verstanden werden konnte: Er hatte 1867/68 in Naumburg
eine militarische Grundausbildung begonnen, die er nach einem schweren
Reitunfall abbrechen musste. Mit seiner Berufung nach Basel verlor er die
preuflische Staatsbiirgerschaft und war deshalb nicht mehr wehrpflichtig.
Trotzdem wollte er 1870 unbedingt auf deutscher Seite gegen Frankreich
kampfen und stellte deshalb ein Urlaubsgesuch beim Rektorat. Dieses Ge-
such wurde erstaunlicherweise bewilligt, allerdings mit der Auflage, dass er
nur als unbewaffneter Sanititssoldat in den Krieg ziehen diirfe. Tatsachlich
ging er dann nach Deutschland, doch dort erkrankte er schon im Kasernen-
dienst so schwer, dass er nie zum Einsatz kam und schon nach knapp einem
Monat wieder nach Basel zurtickkehrte. Mit einem »grofien« militarischen
»Nutzen« des Pistolenschieflens ist es da nicht weit her.

Aber zurtick zu den beiden schieBenden Nichtsnutzen im Wald: Kaum sind
die ersten Schiisse auf einen Baumstrunk gefallen, werden sie von einem al-
ten Mann und dessen Begleiter unterbrochen. Der Greis drgert sich schreck-
lich und sein Begleiter meint, die »explodirenden Vergniigungen« der Jiing-
linge seien »ein wahres Attentat gegen die Philosophie« (BA, 658), denn der

25 Vgl. fiir eine Schilderung eines tatsdchlichen Verbindungsausflugs nach Rolandseck den
Brief Nietzsches an seine Schwester vom 11./12. Dez. 1864, ebd., Bd. /2, S. 23-25.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 209

Gretis sei einer der grofiten »Philosophen« und habe sich »diese ruhige und
abgelegne Einsamkeit fiir ein Wiedersehen mit seinem Freunde ausgesucht«
(BA, 659). Die Studenten wollen ihrerseits zunichst nicht recht einsehen,
weshalb man blof3 wegen eines alten Philosophen aufhéren sollte zu schie-
3en. Schliefilich arrangiert man sich aber, und so wird der junge Nietzsche -
sozusagen mit noch rauchendem Colt im Giirtel — zum Ohrenzeugen jenes
Gesprichs zwischen dem Philosophen und dessen Begleiter, das er in seinen
Vortragen i extenso referiert und damit wieder aufleben lasst.

Wie sich im Gespréch bald herausstellt, ist der alte Philosoph der einstige
Lehrer seines Begleiters, der unterdessen selber zum Lehrer geworden ist;
freilich zu einem, der an der >realexistierenden Schule« leidet, wo man, wie
er ausfithrt, »den Nutzen als Ziel und Zweck der Bildung« (BA, 667) gesetzt
habe und die Bildungsaufgabe — man kénnte sagen: im Sinne einer >employ-
ability« avant la lettre — allemn darin sehe, »moglichst >courante« Menschen
zu bilden, in der Art dessen, was man an einer Miinze >courant« nenne
(BA, 667).2° In manchen Punkten pflichtet hm sein Schopenhauer’scher
Mentor bei, tadelt thn aber zugleich fiir seine vorschnelle Resignation und
o6ffnet den Blick auf eine Zukunft hin, in der wieder, jenseits der Erziehung
niitzlicher Staatsdiener, eine wahre Bildung im Kreis einer Elite moglich
sein werde. Im midandrierenden Verlauf dieses Gesprichs klingen mithin
viele Uberlegungen an, die spiter auch in die Unzeitgemdssen Betrachtungen
tiber die Historie und tiber Schopenhauer als Erueher eingeflossen sind: Schon
hier ist ausfiihrlich die Rede von den Irrwegen der zeitgendssischen Gym-
nasien und Universititen, die laut dem Philosophen von »Anstalten der
Bildung« zu »Anstalten der Lebensnoth« (BA, 717) geworden
seien, in denen im Namen einer »Pseudokultur« (BA, 710) junge Menschen
vom Staat diszipliniert und mit der Aussicht auf Beamtenstellen gekodert
werden: »Ein neues Phanomen! Der Staat als Leitstern der Bildungl« (BA,
710), wie Nietzsche den Philosophen sarkastisch ausrufen lasst. Und was
von den Gymnasien gilt, gilt nach der Meinung des Philosophen auch fiir
die Universititen, wo im Rahmen der sogenannten »akademischen Freiheit«
zwar alles mogliche Wissen (auch >unniitzes<) vermittelt werden kann — aber
nur so lange, wie der Staat als Endzweck der ganzen universitiren »Sprech-
und Hoérprozedur« anerkannt bleibt:

Wenn ein Auslidnder unser Universitdtswesen kennen lernen will, so fragt er zuerst
mit Nachdruck: Wie hingt bei euch der Student mit der Universitit zusammen?

26 Vgl. die fast wortlich gleichen Ausfithrungen in Friedrich Nietzsche, Schopenhauer als
Erzieher, in: KSA, Bd. 1, S. 387

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 Peter Schnyder

Wir antworten: Durch das Ohr, als Horer. [...] Der Student hort. [...] Der Lehrer
aber spricht zu diesen hérenden Studenten. [...] Ein redender Mund und sehr viele
Ohren mit halb soviel schreibenden Handen - das ist der duflerliche akademische
Apparat, das ist die in Thatigkeit gesetzte Bildungsmaschine der Universitit. Im
Ubrigen ist der Inhaber dieses Mundes von den Besitzern der vielen Ohren getrennt
und unabhingig: und diese doppelte Selbstindigkeit preist man mit Hochgefiihl
als >akademische Freiheit. Ubrigens kann der Eine - um diese Freiheit noch zu
erhohen - ungefihr reden, was er will, der Andre ungefahr héren, was er will: nur
daf} hinter beiden Gruppen in bescheidener Entfernung der Staat mit einer gewis-
sen gespannten Aufschermiene steht, um von Zeit zu Zeit daran zu erinnern, dafl
er Zweck, Ziel und Inbegriff der sonderbaren Sprech- und Hérprozedur sei. (BA,
739f.)

Das Hauptziel von Nietzsches Polemik ist mithin eben die anpasserische
Unterwerfung der Bildung unter die Interessen des Staats. Nattirlich nimmt
er auch die Vermittlung gewisser >verstaubter« oder >unniitzer« Wissensin-
halte sowie das wissenschaftliche Spezialistentum per se kritisch aufs Korn,
doch besonders stoflend ist fiir ihn, dass das historische Wissen in der
zeitgendssischen »Bildungsmaschine« (BA, 740) jedes subversive, kritisch-
kreative Potential verliert und allein zu einem ideologischen Schmiermittel
fur den Staat wird. Es sind demnach weniger die konkreten Versatzstiicke
unniitzen« Wissens, die er anprangert, sondern die Art und Weise, wie mit
thnen umgegangen wird - die Art und Weise, wie ein im utilitaristischen
Sinne unniitzes Wissen vom Staat instrumentalisiert wird, anstatt dass man
es in seiner »Unniitzlichkeit< ernst nimmt und fiir den nicht-staatlichen Nut-
zen des Lebens fruchtbar macht.

Vergegenwirtigt man sich die radikale Absage an den Staatsnutzen in die-
sem Bildungskonzept, wird deutlich, wie fragwiirdig es ist, Nietzsche zum
»>Vorldufer< nationalsozialistischer Erzichungsprogramme zu stempeln. Seine
Absage an jede staatliche »Utilitdtsriicksicht« (BA, 708) im Umgang mit his-
torischem Wissen miisste jedem totalitiren Regime ein Dorn im Auge sein.
Wer entsprechend argumentiert, blendet denn auch diese Absage meistens
aus und konzentriert sich vor allem auf den elitdren Charakter des von
Nietzsche postulierten Bildungsprogramms, in dem wiederholt davon die
Rede ist, dass nur wenige Auserlesene wahrer Bildung fahig seien und dass
solche Bildung nur durch »Zucht« (BA, 730) und »grofie Fiihrer« (BA, 746)
moglich sel.

Nun werden bei Nietzsche zweifellos verschiedene Ideen angesprochen, die
befremdlich klingen, doch was dabei nur zu oft vergessen geht, ist, dass er
seine Bildungsanstalten-Vortrage in einer Form vorgetragen hat, die ver-
schiedene Perspektivierungen zuldsst und die in dieser Polyperspektivitit

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 211

viel Raum fiir Ironie bietet. Meistens werden diese Vortriage — sofern man
sie iiberhaupt ernst nimmt und nicht einfach stillschweigend iibergeht?”
— ihrer literarisch-rhetorischen Form entkleidet und auf einen eindeutigen
diskursiven Gehalt reduziert. Die Form wird sozusagen als >unniitzes< Bei-
werk aufler Acht gelassen; die Erzihlung als Erzihlung nicht beachtet.?®
Demgegeniiber soll im Folgenden, wie angekiindigt, gezeigt werden, dass
man Nietzsches Bildungsvortragen nur gerecht wird, wenn man dieses >un-
niitze« Formwissen ernst nimmt.

Die gleichsam sokratische Ironisierung der Vortrige ergibt sich zunichst
aus der dialogischen Form, in der zwar dem Schopenhauer’schen Philoso-
phen — wie dem platonischen Sokrates - eine besondere Mentoren-Rolle zu-
kommt, in der aber auch diese Mentoren-Stimme durch die Gesprachsform
perspektiviert ist. Zudem wird das Verhandelte nicht zuletzt gerade vom
dominanten Philosophen explizit ironisiert, wenn er das Gesprich mit sei-
nem Begleiter selbst als »Bildungskomddie« (BA, 721) bezeichnet. Und dass
nicht nur dieses Gesprach, sondern die ganze Erzihlung Nietzsches etwas
von einer solchen Komddie hat, ist ja schon durch den fritheren Hinweis auf
die Pistolen-Episode deutlich geworden. Es wird aber noch deutlicher, wenn
man jene narrative Uberleitung liest, in der Nietzsche erzihlt, wie er und
sein Freund sich — begeistert von dem unbemerkt mitgehérten Gesprich
- dem Philosophen im eigentlichen Sinne an den Hals werfen wollen: Als
die beiden Jinglinge in der unterdessen eingebrochenen Dunkelheit auf die
beiden Gesprichspartner losstiirzen, glauben diese, es handle sich um einen
Uberfall, denn sie haben die beiden jungen Studenten schon wieder ver-
gessen. Der greise Philosoph und sein Begleiter wollen also mitsamt ihrem
Hund fliichten, — und so verkommt die enthusiastische Philosophen-Umar-
mung zur Karikatur:

Unsere Umarmung mifilang voéllig, als wir ihn [den Philosophen] einholten. Denn
mein Freund schrie in dem Augenblicke, weil der Hund ihn gebissen hatte, und der
Begleiter sprang mit solcher Wucht auf mich los, dafy wir beide umfielen. Es ent-
stand, zwischen Hund und Mensch, eine unheimliche Regsamkeit auf dem Erdbo-
den, die einige Augenblicke andauerte - bis es meinem Freunde gelang, mit starker

¥ Im Nietzsche-Handbuch z.B. wurde den Vortragen im Abschnitt zu den Werken kein
Artikel gewidmet. Eine besondere Haltung nimmt Niemeyer in einer seiner jingsten Pu-
blikationen ein: Er sondert die BA zusammen mit dem ganzen Frithwerk bis 1876 aus
Nietzsches (Buvre aus, mit der Begriindung, dass es zu stark von Wagner beeinflusst sei.
Vgl. Christian Niemeyer, Nietzsche. Werk und Wirkung eines freien Geistes, Darmstadt
2013, S. 11.

28 Vgl. z.B. die Zusammenfassungen des >Gehalts< in Timo Hoyer, Nietzsche und die Pada-
gogik, S. 264-278, und in Christian Niemeyer (Hg.), Nietzsche-Lexikon, S. 38-40.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 Peter Schnyder

Stimme und die Worte des Philosophen parodirend, zu rufen: »Im Namen aller Kul-
tur und Pseudokultur! Was will der dumme Hund von uns! Vermaledeiter Hund,
weg von hier du Uneingeweihter, Nie-einzuweihender, weg von uns und unseren
Eingeweiden, gehe schweigend zurtick, schweigend beschamtl« (BA, 719)

Spatestens nach dieser Wilhelm-Busch-Szene mit Slapstick-Charakter, in der
zudem durch das paronomastische — und frithere Ausfithrungen parodie-
rende®” - Spiel um die Worte »Eingeweihte« und »Eingeweide« jedes elitire
Initiations-Pathos ironisch gebrochen wird, miisste klar sein, dass Nietzsche
hier vor seinem Basler Publikum auch ein komddiantisches Maskenspiel
spielt. Und mit dem Verweis auf das nicht nur, aber doch auch komédiant-
sche Maskenspiel kommt auch die literarische Form von Nietzsches Darle-
gungen zum >unniitzen« Wissen in der Jugendbildung ins Spiel: Nietzsches
Vortrige sind, wie erwihnt, keine Reden, sondern eine tber fiinf Vorle-
sungsstunden ausgedehnte Erzahlung, die zu keinem rechten Ende kommt
- auch aus dem handfesten Grund, dass Nietzsche seinen Vortragszyklus
nicht abgeschlossen hat. Es geht also um eine lange Erzihlung, die ihrer-
seits vor allem aus in direkter Rede berichteten Gespriachen besteht. Kein
Wounder, dass bei dieser Form der rote argumentative Faden zuweilen aus
dem Blick gerdt (und Nietzsche offenbar auch selbst an manchen Stellen
die Ubersicht iiber sein Erzihlarrangement verlor)*’ — kein Wunder, zumal
wenn man sich noch einmal vergegenwirtigt, bei welchen erzihlerischen
Nebenumstinden sich Nietzsche lange aufhilt, ohne dass deutlich wiirde,
was diese Details und Umwege zum Gesamtargument beitragen sollen.
Und doch scheint ihm selbst gerade an manchen dieser Details viel gelegen
zu haben. Denn schon in seinen im Nachlass erhaltenen Konzepten fiir seine
Vortrége taucht in einer Reihe von nur wenigen Worten zum Beispiel pro-
minent das Stichwort »Pistolen<®® auf. Doch welche Bedeutung kommt der

2 Die Worte, auf die der Freund »parodirend« Bezug nimmt, sind die folgenden: »Den Aller-
meisten von denen, welche von ihrer Universititszeit an so selbstgefillig und ohne Scheu
in den erstaunlichen Trtimmern jener [hellenischen] Welt herumwandern, sollte eigentlich
aus jedem Winkel eine méchtige Stimme entgegentonen: >Weg von hier, Ihr Uneingeweih-
ten, Thr niemals Einzuweihenden, fliichtet schweigend aus diesem Heiligthum, schwei-
gend und beschidmtl« (BA, 701). In dieser Passage spricht nicht (wie Nietzsche schreibt)
der Philosoph, sondern dessen Begleiter; die parodierten Worte sind also diejenigen einer
anonymen »michtige[n] Stimmex, von der der Begleiter spricht.

Vgl. dazu noch einmal Anm. 29; ebenso z.B. den >Fehler¢, dass der Philosoph sich im
vierten Vortrag plotzlich an »[s]eine Freunde« (BA, 713 u. 716) wendet, obschon er zu
diesem Zeitpunkt mit seinem Begleiter allein spricht. Die beiden Jiinglinge stoflen erst
spater dazu (vgl. BA, 719f.).

31 Friedrich Nietzsche, Nachlass 1869-1874, S. 414 (18 [5]).

30

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 213

entsprechenden skurrilen Szene in der Erzihl- und letztlich dann auch Ar-
gumentations6konomie zu? Auf den ersten Blick eigentlich keine. Doch bei
genauerem Hinsehen ist es allein dieses >unniitze< Pistolenschieflen der jun-
gen »Nichtsnutze« (BA, 664), das zu deren Zufallsbegegnung mit dem alten
Philosophen und damit zu einem entscheidenden Bildungsimpuls fithrt. Aus
der zweckfreien Knallerei geht unversehens ein fruchtbares philosophisches
Gesprich hervor, in dem das Pistolenschiefien tibrigens spéter auch noch in
einer wiederum komdédiantischen Szene sogar zu einem Mittel fiir den alten
Philosophen wird, um mit seinem sehnlich erwarteten Freund zu kommu-
nizieren®” -, diesem Freund, von dem anfangs die Rede ist (BA, 659) und
der im ungeschriebenen sechsten Vortrag als »Litterat« oder »Musiker« zur
Gruppe um den Philosophen hitte stofien sollen.?® Bildung findet hier also
tiber den vordergriindig unniitzen Umweg des ofium, der Mufie, zweier jun-
ger Manner statt. Und diese fruchtbar-unniitze Umwegigkeit, die hier nur
an der Pistolen-Episode gezeigt wurde, liele sich auch an vielen anderen
Elementen in Nietzsches Text nachweisen. Sie gehort eben mit zu einem
erzahlerisch-literarischen Wissen um Digressionen, das nach konventionel-
len Wertmaf3stiben als unntitz erscheint, das aber nach Nietzsche — der den
Meister der Digression, Laurence Sterne, als den »freiste[n] Schriftsteller«
verehrte?® - entscheidend ist fiir den wahren Nutzen des philosophischen
und historischen Bildungswissens: Dieses literarische Wissen des Umwegs
sperrt sich in produktiver Weise gegen alle Varianten der Riickfithrung von
Bildung und Historie auf angebliche Grundgesetze - seien es nun geschichts-
philosophische oder statistische. Es verhindert die unzuldssige Reduktion
der >Dramen« der Historie auf schliissige Hauptgedanken, wie Nietzsche in
der zweiten Unzeitgemdssen durch einen entsprechenden Vergleich ausfiihrt:

Wenn der Werth eines Dramas nur in dem Schluss- und Hauptgedanken liegen
sollte, so wiirde das Drama selbst ein moglichst weiter, ungerader und miihsamer
Weg zum Ziele sein; und so hoffe ich, dass die Geschichte ithre Bedeutung nicht in

32" Als der Philosoph aus der Ferne das Signal des Freundes hort, wendet er sich an die Stu-
denten: »p]Auf! Ihr Pistolenschitzen, jetzt zeigt eure Kiinste einmal! Hort ihr den strengen
Rhythmus jener uns begriifienden Melodie? Diesen Rhythmus merkt euch und wieder-
holt ihn in der Reihenfolge eurer Explosionenl< / Dies war eine Aufgabe nach unserem
Geschmack [...]. Der erste, der zweite und der dritte Schuf} giengen schneidig in die Nacht
hinaus - jetzt schrie der Philosoph >falscher Taktl; [...]« (BA, 734).

In Nietzsches Notizen ist vom »Freund« sowohl als »Musiker« als auch als »Litterat« die
Rede. Vgl. Friedrich Nietzsche, Nachlass 1869-1874, S. 246 (8 [62]) und S. 254 (8 [86]).
Vgl. dazu den Sterne gewidmeten Aphorismus 113 »Der freieste Schriftsteller« in Mensch-
liches, Allzumenschliches II, in: KSA, Bd. 2, S. 424-426, v.a. S. 425: »Seine Abschweifun-
gen sind zugleich Forterzidhlungen und Weiterentwicklungen der Geschichte; [...].«

33

34

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 Peter Schnyder

den allgemeinen Gedanken als einer Art von Bliithe und Frucht, erkennen durfe:
sondern dass ihr Werth gerade der ist, ein bekanntes, vielleicht gewohnliches The-
ma, eine Alltags-Melodie geistreich zu umschreiben, zu erheben, zum umfassenden
Symbol zu steigern und so in dem Original'Thema eine ganze Welt von Tiefsinn,
Macht und Schénheit ahnen zu lassen. (HL, 292)

Spater hitte Nietzsche nicht mehr mit so viel Emphase vom »umfassenden
Symbol« gesprochen, doch bereits hier ist jene Fokussierung auf das All-
tagliche, Gewohnliche und vermeintlich Nebenséchliche auszumachen, das
nach Nietzsches Meinung von der problematischen Version der monumen-
talischen Historie unbeachtet bleibt. Schon hier ist von den »ganze[n] gros-
se[n] Theilen« der Geschichte die Rede, die »verachtet« werden und »wie
eine graue ununterbrochene Fluth« (HL, 262) in den Fluss des Vergessens
flieflen; schon hier ist also jenes »graue« Forschungsfeld umrissen, das spater
fir Nietzsche — in Ankniipfung an die positive Variante der antiquarischen
Geschichtsschreibung - zu dem des »Genealogen« werden sollte, dessen
Farbe »das Graue, will sagen, das Urkundliche, das Wirklich-Feststellba-
re, das Wirklich-Dagewesene«35 ist. Nach utilitaristischen Maf3staben ist das
Wissen tiber das graue Meer des Nebensichlichen und Marginalen ein >un-
niitzes Wissen, doch wenn man sich auf dieses Wissen - entgegen prakti-
schen Nutzlichkeitserwadgungen und anders als in den staatlichen »Bildungs-
maschinen«, die diesem Wissen seinen Stachel nehmen - einlisst, kann es
zu wahrem Bildungswissen werden. Schreibt Nietzsche dem antiquarischen
Historiker in der zweiten Unzeilgemdissen in positivem Sinne ein »Hindurch-
fihlen und Herausahnen, ein Wittern auf fast verléschten Spuren, ein in-
stinctives Richtig-Lesen der noch so tiberschriebenen Vergangenheit, ein
rasches Verstehen der Palimpseste, ja Polypseste« (HL, 265f.) zu, so bleibt
dies auch eine zentrale Qualitit des Genealogen - entscheidend ist sowohl
fur den frihen wie fiir den spéteren Nietzsche nur, dass dieses »Wittern
auf fast verloschten Spuren« eben nicht im Sinne eines toten, staatlichen
Bildungsbegriffs domestiziert wird. Oder noch einmal anders formuliert:
Wenn Nietzsche in den frithen Basler Jahren gegen eine »fabrikméfiige or-
ganisierte historische Philologie polemisiert, in der — mit dem Philosophen
aus den Bildungsanstalten-Vortragen gesprochen — »Conjekturen-Wiistlin-
ge« (BA, 705) ithr Unwesen treiben, so zielt diese Kritik vor allem auf die
arbeitsteilige Organisationsform der Philologie und nicht so sehr auf das

35 Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, in: KSA, Bd. 5, S. 245-412, hier S. 254.
Auf diese Stelle nimmt Foucault Bezug, wenn er seinen Nietzsche-Aufsatz mit den Worten
beginnt: »Grau ist die Genealogie; [...].« Michel Foucault, Nietzsche, S. 69.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 215

unniitze« Geschift dieser »Wiistlinge«. Denn deren Arbeit hat im Rahmen
des »Richtig-Lesen[s] der Vergangenheit« durchaus seine Berechtigung.®® Es
darf ihr nur nicht im Zuge einer >fabrikmifligen« Bildungsverwaltung ihre
potentielle Sperrigkeit genommen werden. Auch das Unniitze Wissen der
»Conjekturen-Wiistlinge« kann niitzlich sein.

36 Vgl. zur Bedeutung der Philologie in allen Schaffensphasen Nietzsches Christian Benne/
Carlotta Santini, Nietzsche und die Philologie, in: Helmut Heit/Lisa Heller (Hg.), Hand-
buch Nietzsche und die Wissenschaften. Natur-, geistes- und sozialwissenschaftliche Kon-
texte, Berlin/Boston 2014, S. 173-200; ausfiihrlicher Christian Benne, Nietzsche und die
historisch-kritische Philologie, Berlin/New York 2005, zur Konjektur v.a. S. 96-101.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216706-195 - am 16.01.2026, 22:30:48.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

