
III. Anstöße aus den Wissenschaften (Wolf)

1. Psychoanalyse

Frühkindliche Erfahrungen haben die Menschen geprägt, sie sind 
gleichsam Gefangene dieser unbewußt gespeicherten Erlebnisse, 
die sie in den ersten Lebensjahren weder bewußt verarbeiten noch 
aktiv kompensieren konnten. Wir werden von ihnen kontrolliert 
und gehemmt; schlimmstenfalls kommt es zu schweren psychi­
schen Erkrankungen, die ihren Kern in traumatischen Urerleb­
nissen haben. Unter dem Druck der Gesellschaft wird überdies 
das ungehemmte Streben nach Lust und Vermeiden von Unlust 
eingeschränkt. Erwachsenwerden heißt entsagen; Verschiebung 
unmittelbarer Triebbefriedigung ist eine notwendige Vorausset­
zung von Intelligenz und Kultur. Sexuelle Wünsche und Phanta­
sien werden aus dem Bewußtsein in Träume und ins Unbewußte 
verdrängt. Schon Kleinkinder verfügen neben ihrem Wunsch 
nach Essen und Trinken über einen Wunsch nach Lust, der aller­
dings noch nicht wie der Geschlechtstrieb Erwachsener genital 
lokalisiert ist, sondern „polymorph-pervers“ über den ganzen 
Körper verteilt, wobei Mund und Anus bevorzugte erogene Be­
reiche sind. Die kindlich sexuellen Wünsche des Knaben richten 
sich auf die Mutter, während dem Vater als Rivale der Tod ge­
wünscht wird.

Diese und andere Einzelheiten der Psychologie von Sigmund 
Freud mögen umstritten sein, doch sie illustrieren die grundsätz­
liche Auffassung, daß der Mensch weniger frei ist, als er es zu sein 
meint. Gegen Ende seiner 18. Vorlesung zur Einführung in die 
Psychoanalyse schreibt Freud, nachdem er die zwei großen Krän­
kungen menschlicher Eitelkeit durch das kopernikanische Welt­
bild und Darwins Abstammungslehre erwähnt hat:

„Zwei große Kränkungen ihrer naiven Eigenliebe hat die Menschheit im 
Laufe der Zeiten von der Wissenschaft erdulden müssen ... Die dritte 

67

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und empfindlichste Kränkung aber soll die menschliche Größensucht 
durch die heutige psychologische Forschung erfahren, welche dem Ich 
nachweisen will, daß es nicht einmal Herr ist im eigenen Hause ..." 
(Freud 1969,1, 284).

Der sog. Ödipuskomplex ist nur ein Beispiel dafür, wie wenig der 
Mensch letztlich Herr seiner Wünsche ist, wie wenig er sich be­
wußt kontrolliert. Der psychisch kranke Mensch ist allerdings 
noch weniger frei. Er leidet unter unfreiwilligen Symptomen oder 
Zwangshandlungen, die man als unwiderstehliche Impulse be­
zeichnen könnte. Das scheint auch auf den relativ banalen Fall 
des Kleptomanen zuzutreffen. Ja das Zitat scheint nahezulegen, 
daß alle Menschen, auch gesunde, insofern unfrei sind, als sie 
nicht „Herr im eigenen Hause“ sind. Die Metapher suggeriert, 
daß alle Menschen von Kräften dirigiert werden, die sie gar nicht 
kennen, geschweige denn kontrollieren können. Dieser psycho­
logische Determinismus untergräbt aber die alltägliche Vorstel­
lung von Freiheit und Zurechnung von Verantwortung. Wenn 
wir z.B. eine Person dafür tadeln, daß sie ihr Versprechen nicht 
einhält, dann nehmen wir an, daß sie dies zumindest wollen konn­
te. Es wäre unfair, Menschen für etwas, was sie gar nicht wollen 
können, zu tadeln, obwohl es vielleicht unter Aspekten der Ver­
haltenssteuerung oder zur Abschreckung Dritter gleichwohl 
wirksam wäre.

Sagt nun die Psychologie, daß Menschen nicht Herr im eigenen 
Haus sind, so verlieren moralische Praktiken wie Versprechen 
oder Tadel jenen Sinn, den wir gewöhnlich damit verbinden. 
Denn warum sollte man jemanden zur Verantwortung ziehen für 
Regungen, deren Ursache er weder kennt noch ändern kann? An­
stelle einer moralischen Beurteilung von Person und Charakter 
müßte eine unpersönliche Beurteilung von Folgen treten.

Der psychologische Determinismus trifft auf neurotische 
ebenso wie auf normale Personen zu, sofern man davon ausgeht, 
daß niemand seinen eigenen Charakter selber hervorbringt. Wer 
normal ist, hat einfach mehr Glück als andere, doch es ist kein 
moralisches Verdienst, nicht neurotisch zu sein. Diese Position 
provoziert die radikale Frage, „ob wir letztlich überhaupt für 
irgendwelche unserer Handlungen verantwortlich sind“ (Hos- 
pers 1978, 100). Auch die Kritik an Leuten, die wir faul oder 
willensschwach nennen, müßte verstummen - sie sind eben an­

68

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ders konstruiert als energische Leute. Wir paraphrasieren die 
Darstellung von Hospers, wenn wir sagen, daß z.B. die ver­
meintlichen Tugenden der Sparsamkeit oder das Laster der Ver­
schwendung jeglichen moralischen Sinn einbüßen, denn niemand 
kann seinem Charakter bzw. der Lawine seiner Triebe widerste­
hen. Nur Menschen, die anders konstruiert sind, können z.B. 
dem Impuls der Verschwendung widerstehen. Aber der tieferlie­
gende Bauplan unseres Charakters ist unveränderlich, wie übri­
gens bereits Schopenhauer glaubte. „Ob man die Art von Person 
ist, die es in sich hat, die Anstrengung aufzubringen, oder nicht, 
ist Sache des Glücks.“ (Hospers 1978, 108) John Hospers ver­
sucht diese Position nicht zu verteidigen, sondern nur, sie ange­
messen zu porträtieren.

Der psychologische Determinismus ist schwer anzugreifen, 
weil er auf einer Ebene angesiedelt ist, die sich der Beobachtung 
weitgehend entzieht, nämlich jener des inneren Charakters oder 
Willens einer Person. Die deterministische These, wir könnten 
unseren Charakter oder unseren Lebenswillen nicht - nicht ein­
mal partiell und langfristig - modifizieren, ist empirisch ebenso­
wenig verifizierbar oder falsifizierbar wie Kants Postulat eines 
absolut freien Willens. Überdies ist die pauschale Leugnung der 
Möglichkeit einer partiellen Selbsterziehung nicht überzeugend. 
Warum sollten alle Umstände, die uns determinieren, äußere Um­
stände sein? Zwar trifft es zu, daß wir unseren Charakter nicht 
rasch oder vollständig verändern können, doch das spricht nicht 
gegen die Möglichkeit, längerfristig einige Charakterzüge zu ver­
ändern. Die Feststellung, daß einige Menschen weniger Willens­
energie haben als andere, ist zwar richtig, doch selbst willens­
schwache Menschen sind gewöhnlich nicht ohne jede Initiative. 
Auch Oblomov konnte gelegentlich etwas unternehmen; ob er 
seine tieferliegende Entscheidungsschwäche hätte radikal über­
winden können, bleibt eine müßige Spekulation. Es gibt viele Fäl­
le, in denen wir die Ursache einer vermeintlichen Charakteranla­
ge finden und leicht beheben können - z.B. Energielosigkeit aus 
Eisenmangel oder das Fehlen von Anreizen in einem sozialen Mi­
lieu.

Vermutungen darüber, ob jemand hätte anders wollen können, 
als er oder sie tatsächlich wollte, sind spekulativ. Daß es Präfe­
renzenwandel gibt und wir diesen teilweise beeinflussen und er­
forschen können, spricht gegen den psychologischen Determinis­

69

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mus bzw. die Annahme eines unveränderlichen Charakters. Ob 
Handlungen als Glückssache oder persönliches Verdienst ange­
rechnet werden müssen, kann - wenn überhaupt - nur im Einzel­
fall entschieden werden. Eine generelle Hypothese, wie sie der 
psychologische Determinismus darstellt, ist wissenschaftstheore­
tisch suspekt, weil sie immer so formuliert werden kann, daß sie 
sich einer empirischen Überprüfung entzieht. Das Postulat unbe­
wußter kausaler Faktoren, die unseren Charakter vollständig de­
terminieren, ist ebenso willkürlich wie Kants Postulat eines ab­
solut freien Willens. Ein psychologischer Determinismus hat 
auch den Nachteil, daß er die Bedeutung gradueller Freiheitsun­
terschiede zwischen psychisch Kranken und Gesunden ver­
wischt. Hat nicht Freud selber mit der Psychotherapie die Per­
spektive in Aussicht gestellt, daß Es zu Ich, Unbewußtes 
teilweise transparent und damit der Freiheitsspielraum von Men­
schen größer werde? Freuds Diktum sollte daher nicht so verstan­
den werden, als seien wir nie und nicht einmal teilweise Herr im 
eigenen Haus.

Die Psychoanalyse darf nicht auf die deterministische These 
festgelegt werden. Das geht auch aus anderen Schulrichtungen 
der Psychoanalyse hervor. Die von C. G. Jung inspirierte Psycho­
logie des Unbewußten erklärt das „Böse“ mit Bezugnahme auf 
die Verdrängung, die zu einer Abspaltung unserer aggressiven 
und destruktiven Wünsche führt. Die Abspaltung führt zu zwei 
Systemen: jenem des verdrängten Schattens und dem System der 
Persona (Maske). Das Böse wird nach außen, auf Feinde und 
Fremde projiziert. Diese Theorie der Schattenprojektion und des 
Sündenbockmechanismus sowie die Therapie der Schatteninte­
gration wurde von Erich Neumann zur Grundlage einer Gegen­
überstellung von alter und neuer Ethik gemacht. Neumann wen­
det sich gegen eine Tendenz in der Psychoanalyse, die er als 
„populär kausalistische Auffassung“ bezeichnet und die darin be­
steht, das Schlechte der Umwelt bzw. frühen Kindheitserleb­
nissen zuzuweisen. „Das Ich in der Krise erfährt sich dabei als 
unschuldig, da es sich mit dem frühkindlichen Ich nicht verant­
wortlich identifizieren kann.“ (Neumann 1973, 72)

Die Prägung durch die Kindheitsgeschichte ist weder total 
noch irreversibel. Einerseits gibt es die Möglichkeit, früher erlit­
tene seelische Verletzungen in späteren Lebensphasen zu kom­
pensieren. Andererseits gibt es Therapieformen, die auf die Er­

70

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schaffung einer neuen Lebensgeschichte hinauslaufen. Sie machen 
das Unmögliche möglich, nämlich eine emotionale, den Charak­
ter betreffende Umerziehung. Im Verlauf dieser Therapie wird die 
eigene (schlimme) Vergangenheit durch eine andere (bessere) 
ersetzt. Dieses Vorgehen entspricht der Einsicht, daß unser Cha­
rakter und unsere Ich-Identität in hohem Maße das Werk von 
Erzählungen ist, die auch anders erzählt werden könnten. Das 
„structural remapping of our history“ geschieht im Rahmen einer 
Therapie, also mit Hilfe anderer, und nicht als solitäre Phantasie. 
Damit kann zusätzlich die Überzeugung gestärkt werden, daß 
unsere Autonomie durch gegenseitige soziale Abhängigkeiten 
nicht geschwächt, sondern gebildet wird (Cooper 1993, 142-147, 
der sich auf die Therapie von Albert Pesso bezieht).

Moralisches Verhalten ist verschränkt mit narrativer Selbstprä­
sentation, denn es ist wie alle kommunikativen Prozesse an an­
dere adressiert. Im Erzählen der eigenen Lebensgeschichte be­
steht ein begrenzter Spielraum für Varianten, in denen das Ich 
der Erzählung als mehr oder weniger leidend, abhängig oder ver­
folgt „erfunden“ werden kann. (Diese Freiheit wird dort auf die 
Spitze getrieben, wo das Leben als Kunstwerk verstanden wird. 
So weit müssen wir nicht gehen.) Autonomie ist nicht als absolute 
Freiheit, als spontane Setzung erster Ursachen oder als unverur­
sachte Tathandlung zu haben, sondern nur als graduelle Freiheit 
in einem sozialen Netz von Beziehungen. Vielleicht sind einige 
besonders hartnäckige Aporien im Problemfeld von Freiheit und 
Determinismus darauf zurückzuführen, daß die Aufmerksamkeit 
zu sehr auf eine absolute, akausale Freiheit gerichtet wurde, statt 
Willensfreiheit als graduelle Unabhängigkeit von äußeren, von 
der Person nicht initiierte und nicht kontrollierte Bedingungen 
zu verstehen. Sie ist keine absolute, metaphysische Größe, als die 
sie Kant meinte postulieren zu müssen und als die sie manche 
seiner Kritiker leugneten. Angesichts der sozialen Interdepen­
denz und der Verstrickung in Geschichten - es gibt keinen Cha­
rakter unabhängig von Formen der narrativen Präsentation des­
selben - ist auch die Annahme eines unveränderlichen Charakters 
unwahrscheinlich (Emler 1983').

71

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Kognitive Psychologie

Alles hat eine Entwicklung, auch das moralische Bewußtsein. Ein 
Kleinkind kann keine moralischen Überlegungen anstellen und 
wird auch nicht wie ein moralisch kompetentes Wesen behandelt. 
Es fehlen ihm ganz einfach notwendige geistige und emotionale 
Voraussetzungen dazu. Ebenso bekannt ist die Tatsache, daß Kin­
der zunächst ein sehr vereinfachtes Verständnis von Gut und Böse 
haben, das sich vor allem am Lob und Tadel der Eltern orientiert. 
Der Ausrichtung an der Autorität der Eltern folgt eine Orientie­
rung an anderen Vorbildern. Im Spiel mit Gleichaltrigen lernt das 
Kind allmählich, was es heißt, Spielregeln zu befolgen. Von einem 
präkonventionellen, v. a. autoritäts- und vorbildorientierten Den­
ken gelangen Kinder zu einem Verständnis von Konventionen. 
Das konventionelle moralische Denken ist der Erhaltung von 
Ordnung verpflichtet. Zwar spielen Rücksichten auf das, was 
andere denken und ihre Reaktionen, immer noch eine Rolle; in­
sofern ist die niedrigere, präkonventionelle Stufe in der konven­
tionellen integriert. Aber zugleich wird der Glaube an die Rich­
tigkeit von Konventionen verinnerlicht, und ihre Funktion als 
Garanten von Ordnung und gegenseitigem Vertrauen wird ver­
standen. Ein entwickeltes konventionelles Bewußtsein vermag 
die Konventionen als konstitutive Elemente eines Systems zu 
interpretieren. Einigen Menschen ist es überdies beschieden, im 
Verlaufe der Adoleszenz eine postkonventionelle Stufe des mora­
lischen Denkens zu erreichen, auf der heteronomes durch auto­
nomes Denken ersetzt wird.

Jean Piagets Pionierwerk über das moralische Bewußtsein beim 
Kinde (Piaget 1983) erschien bereits 1932 und lieferte bedeutsame 
Anregungen für die Moralphilosophie. Piaget war gegenüber der 
Formulierung von Stufen wesentlich zurückhaltender als sein 
Nachfolger Kohlberg. Piaget spricht zwar von qualitativen Un­
terschieden verschiedener Phasen, insistiert aber zugleich auf den 
Nebeneinander unterschiedlicher Denkweisen beim Kinde. Er 
verbindet auf nicht ganz durchsichtige Weise die These der Dis­
kontinuität mit einer These der „Wirklichkeit aller Zwischenstu­
fen“ (a. a. O., 46).

Anläßlich der Erforschung von Murmelspielen (jeux de bille) 
bei Kindern in Genf und Lausanne unterscheidet Piaget vier Sta­
dien in der Anwendung von Regeln sowie drei Stadien im Be­

72

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wußtsein der Regeln. Für den Säugling gibt es nur motorische 
Regeln: Er spielt für sich selber und wiederholt Bewegungen, 
die auf eine Erfahrung von Regelmäßigkeit schließen lassen. Spä­
ter beginnen Kinder das Spielverhalten anderer nachzuahmen: 
Regeln erscheinen ihnen als heilig. Dieser Regelfetischismus kor­
respondiert mit einem kindlichen Egozentrismus. Allerdings 
wird seine Beteiligung an Spielen nun in einem rudimentären 
Sinne sozial (59 f.). Dieses zweite Stadium ist nach Piaget das 
interessanteste, weil sich hier eine Komplexität abzeichnet, ein 
Schwanken zwischen Egozentrismus und sozialer Orientierung, 
das in den weiteren Phasen zu einem höheren Gleichgewicht ge­
bracht werden kann. Das Kind findet erst allmählich von einer 
einseitigen Achtung der Alteren, Stärkeren etc. zu einer gegen­
seitigen Achtung. Diese wird im Stadium der Zusammenarbeit 
erworben. Die Norm der Gegenseitigkeit kann sich nur in Zu­
sammenarbeit entwickeln; gegenseitige Achtung ist eine notwen­
dige Voraussetzung von Autonomie und Moral im eigentlichen 
Sinne. Kinderspiele sind ein geeignetes Paradigma der Einübung 
von Gegenseitigkeit, weil Gegenseitigkeit der Geist von Spielen 
ist (92). Der Fortschritt im Regelverständnis besteht darin, daß 
Regeln nicht mehr als Tabus betrachtet, sondern nach ihrem Gei­
ste interpretiert oder - in Absprache mit anderen - abgeändert 
werden, damit ein Spiel interessant ist, damit Anstrengung und 
Geschick mehr zählen als Glück und damit „Mogeln“ (tricher) 
schwerer wird. Ein Mittel des Übergangs zur Autonomie ist 
auch die bewußte Kodifizierung von Regeln und der gegenseiti­
ge Druck gegen Regelverletzer. Für Piaget ist moralische Gegen­
seitigkeit nicht eine rein intellektuelle Angelegenheit - sie be­
steht vielmehr in der „Gegenseitigkeit in der Sympathie“ (133). 
Im Unterschied zu Freud glaubt Piaget an eine Entwicklung und 
Umorientierung der Gefühle. Auch diese „Rekonstruktion der 
Gefühle“ (Piaget 1995, 93 f.) spiegelt die Entwicklung von Reak­
tionsschemata, die intellektuelle und affektive Reaktionen ver­
binden.

Aufschlußreich ist die parallele Entwicklung des moralischen 
Urteils in bezug auf Verantwortung: Gibt es für Kinder zunächst 
nur objektive Verantwortung, die sich an der Schwere tatsächli­
cher Handlungsfolgen bemißt (der „moralische Realismus“ des 
Kindes), so wird die Berücksichtigung der subjektiven Absicht 
immer wichtiger. Auch das Verständnis von Lügen, von Gerech­

73

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigkeitsformen etc. entwickelt sich erst allmählich und spiegelt 
den Übergang von Zwangsregeln zu rationalen Regeln der Über­
einkunft. Lügen bieten deshalb zusätzliche Schwierigkeiten, weil 
sie nicht notwendig zu einer Schädigung des Belogenen führen. 
Sie werden ursprünglich mit häßlichen Ausdrücken, Flüchen 
bzw. Irrtümern gleichgesetzt. Erst allmählich rückt der Un­
terschied zwischen absichtlichen Lügen und unabsichtlichen 
Falschaussagen ins Bewußtsein des Kindes.

„Zuerst ist die Lüge schlimm, weil sie bestraft wird und wäre erlaubt, 
wenn die Strafe abgeschafft würde. Dann ist die Lüge als solche etwas 
Schlimmes und würde es auch bleiben, wenn man die Strafen aufheben 
würde. Schließlich ist die Lüge schlimm, weil sie dem Vertrauen und der 
gegenseitigen Zuneigung zuwiderläuft.“ (Piaget 1983, 209)

Piagets subtile Charakterisierungen der verschiedenen Nuancen 
und Übergänge im Regelverständnis heranwachsender Kinder ge­
hen weit über das hinaus, was vor ihm andere empirische Wissen­
schaften wie die Soziologie oder die Biologie für ein Verständnis 
eines reiferen moralischen Urteils geleistet haben. Piaget wurde 
von der Universitätsphilosophie zunächst ignoriert, denn seine 
Vorliebe für die empirische Beobachtung entfernte sich zu weit 
vom vorherrschenden Idealismus und den „Illusionen der Philo­
sophen“ (Piaget 1974). Auf dem Umweg über Kohlberg und 
Rawls (vgl. Rawls 1963) wurde die Bedeutung seiner Forschun­
gen für die Moralphilosophie erkannt.

Lawrence Kohlberg hat in kritischer Anknüpfung an Dewey 
und Piaget den genetischen Strukturalismus zu einem Stufenmo­
dell erweitert, verfeinert und mittels empirischer Methoden zu 
bestätigen versucht. Nach Kohlberg (vgl. Kohlberg 1993) sind 
die drei Stufen jeweils durch zwei weitere Entwicklungsniveaus 
differenziert, so daß sich ein Modell aus sechs Stufen ergibt. Einer 
ersten Stufe von Strafe und Gehorsam folgt eine zweite Stufe von 
individueller Zweckorientierung und Austausch mit anderen. Es 
wird anerkannt, daß andere auch Interessen haben. Auf der drit­
ten Stufe werden die Erwartungen anderer virulent, so daß die 
Anliegen der eigenen Bezugsgruppe ernster genommen werden 
als eigene. Richtig ist, was die anderen, die uns wichtig sind, billi­
gen. Auf der vierten Stufe werden diese Erwartungen zugleich 
verinnerlicht und entpersönlicht: Loyalität zu den eigenen sozia­
len Institutionen gewinnt die Oberhand. Wir erreichen jenes Sta­

74

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dium des konventionellen moralischen Denkens, das in der Erfül­
lung von institutionellen Gesetzen und Rollenpflichten aufgeht. 
Erst die beiden letzten Stufen erlauben eine Distanzierung von 
der Konvention. Nun wird eine Orientierung an Prinzipien weg­
weisend. Die fünfte Stufe stellt ein Konglomerat von Rücksichten 
auf Werte und Rechte von Individuen und auf das größte Glück 
der größten Zahl dar. Erst auf der sechsten Stufe werden univer­
sale ethische Prinzipien anerkannt, die den Vorrang vor allen 
rechtlichen und institutionellen Verpflichtungen haben. Die 
sechste Stufe inkorporiert das von Kant formulierte Ideal der mo­
ralischen Selbstgesetzgebung und stellt die beste Voraussetzung 
dar für eine unparteiliche Auflösung moralischer Konflikte. Diese 
Unparteilichkeit kommt zustande durch eine perfekte Fähigkeit 
zur Reversibilität, d.h. zur Fähigkeit, nach jenen Urteilen oder 
Entscheidungen zu leben, die wir fällen, nachdem wir uns in den 
Standpunkt aller Betroffenen versetzt haben. Kohlberg verteidigt 
die Unparteilichkeit, ohne sie jemals präzis zu definieren. Daß er 
sie gelegentlich mit Unpersönlichkeit und abstrakter Distanziert­
heit gleichsetzt, hat zu zahlreichen Einwänden und Konfusionen 
Anlaß gegeben.

Nach Kohlberg findet in dieser Stufenentwicklung ein morali­
scher Fortschritt von der Heteronomie zur Autonomie und damit 
zur höchsten moralischen Reife statt. Da eine höhere Stufe jeweils 
die niedrigere voraussetzt und da das Stufenmodell universal ist, 
das heißt unabhängig von Zeit und Kultur, so scheint die kogniti­
ve Psychologie für die Ethik etwas ganz Einmaliges geleistet zu 
haben: Sie hat Sollen von Sein bzw. von empirisch zugänglichen 
Fähigkeiten abgeleitet. Kohlberg hat diesen provozierenden Ver­
stoß gegen „Humes Gesetz“ ausführlich erörtert. Sein Programm 
(vgl. Kohlberg 1981) vermag jedoch nicht restlos zu überzeugen. 
So wichtig die Genese zum Verständnis der Moral ist, so unklar 
bleibt ihr Beitrag zur Begründung und Kritik ihrer Geltung.

Kohlberg hat sicher die bereits erwähnte Alltagsweisheit auf 
seiner Seite, die besagt, daß moralische Entwicklung unmöglich 
sei ohne psychologische Entwicklung, die übrigens neben der 
kognitiven Entwicklung auch eine Kultivierung des Gefühls er­
möglicht. Denn nach Kohlberg ist es der Fortschritt in der Fähig­
keit, die Interessen und Ideale anderer zu erkennen und sich in 
ihre Lage zu versetzen, der zur moralischen Reife führt. Doch 
hat Kohlberg damit auch gezeigt, daß die psychologische Ent­

75

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wicklung mehr als eine notwendige Voraussetzung moralischer 
Reife ist, daß wir mit der psychologischen Entwicklung auch die 
moralische Entwicklung kennen? (Vgl. Thomas 1991)

Nach Kohlberg ist es möglich und gar nicht selten, daß wir 
zwar auf einer höheren Stufe zu denken vermögen, aber in unse­
rem Verhalten entweder regredieren (sein Beispiel ist der sog. 
College-Relativismus von Studierenden in speziellen Lebensum­
ständen) oder uns sogar dagegen entscheiden, nach unseren be­
sten moralischen Erwägungen zu leben. Der Student Raskolnikov 
in Dostojewskis Roman Schuld und Sühne läßt es beispielsweise 
darauf ankommen, ein Verbrechen zu begehen, um vor sich selber 
zu beweisen, daß er zur Immoralität fähig ist und das begangene 
Verbrechen ohne Gefühle der Reue wegstecken kann. Doch selbst 
Menschen, die bereits die höchste moralische Stufe erreicht ha­
ben, werden sich vielleicht fragen, ob es für sie gut sei, in einer 
Welt von Betrug und Ausbeutung moralische Helden zu sein. So 
kann sich z.B. jemand sagen, daß es das Beste wäre, anderen nach 
bestem Wissen und allen Kräften zu helfen, daß es aber nicht in 
seinem Interesse ist, wie ein Märtyrer zu leben.

Die psychologische Stufe des moralischen Denkens ist dem­
nach keine hinreichende Voraussetzung oder gar eine Garantie 
für entsprechendes sittliches Verhalten.

Soviel hat Kohlberg selber zugestanden. Es kann eine Kluft ge­
ben zwischen moralischer Kompetenz und Motivation. Wir tun 
nicht immer das, was wir moralisch für das Beste halten. Trotz­
dem scheint sein Entwicklungsschema grob gesprochen ein Ideal 
von Mündigkeit zu verbalisieren, das in unserer Kultur hohes An­
sehen genießt. Darin liegt wohl auch der didaktische und pädago­
gische Nutzen des Stufenkonzepts (vgl. Cooper 1993). Zahlreiche 
Angriffspunkte für Kritik liegen in den Details seiner Stufenbe­
schreibungen. Inwiefern ist z.B. die konventionelle Stufe, welche 
Moral explizit als Sozialkitt für ein größeres soziales System ver­
steht, überhaupt noch ein Modus des konventionellen Denkens? 
Warum wird Stufe 5 so heterogen charakterisiert, daß sie Elemen­
te von Utilitarismus, Kontraktualismus und Theorien morali­
scher Rechte enthalten soll - Optionen, die sonst als konkurrie­
rend und sich gegenseitig ausschließend verstanden werden? 
Warum und in welchem Sinne werden auf den nachkonventionel­
len Stufen inhaltliche Normen (z.B. eine Heiligkeit des Lebens) 
wichtig, während doch das Stufenmodell als Schema der Entwick­

76

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung von Typen der Begründung, nicht von Inhalten eingeführt 
wurde? Warum wird Unparteilichkeit auf der sechsten Stufe mit 
dem höchsten Abstraktionsgrad, Unpersönlichkeit und der Prä­
tention auf prinzipielle Auflösbarkeit aller moralischen Dilem­
mata verknüpft? Ist Stufe 6, auf der eine unparteiische Abwägung 
aller Interessen dominiert, einer Stufe 5 überlegen, in der z.B. In­
teressen für die Erhaltung von Beziehungen stärker gewertet wer­
den? Die beiden letzten kritischen Fragen liegen der bekannten 
Kritik von Carol Gilligan zugrunde. (Vgl. Gilligan 1982*, zur phi­
losophischen Kritik vgl. Ethics, 1982*, Flanagan 1991)

Fragwürdig bleibt die Verwendung moralpsychologischer Hy­
pothesen und Konstruktionen für die Begründung der Moral. In 
dieser Hinsicht scheint Kohlberg selber infolge zahlreicher Ein­
wände zurückhaltender geworden zu sein. Oft genug läuft die 
Verteidigung einer inhaltlichen Moral durch Psychologie darauf 
hinaus, daß man einer bestimmten Position bzw. ihren Anhän­
gern Unreife attestiert. Nach Kohlbergs Schema müßte z.B. der 
Vertreter eines metaethischen Relativismus wie Gilbert Harman, 
für den Moral das Resultat faktischer Verhandlungen zwischen 
ungleich mächtigen Parteien ist, als unreifer gelten als der Vertre­
ter eines ideal-code-Utilitarismus wie Richard B. Brandt; und der 
Vertreter eines zweistufigen Präferenzutilitarismus wie Richard 
M. Hare müßte für unreifer gehalten werden als ein strenger Kan­
tianer wie z. B. Alan Gewirth. Damit werden sachliche Argumen­
te für oder gegen eine Position tendenziell ersetzt durch ein argu­
mentum ad personam - ein Vorgang, dessen äußerste Eskalation 
dazu führen kann, daß man einen Autoren beschimpft, statt ihn 
mit rationalen Argumenten zu kritisieren.

Der prinzipielle Einwand gegen die Rekonstruktion oder Stüt­
zung einer bestimmten Moralkonzeption durch Entwicklungs­
stufen (oder eine sog. „Entwicklungslogik“) lautet: Empirische 
Abfolge, selbst wenn sie eine gewisse „innere Logik“ erkennen 
läßt, dann nämlich wenn eine spätere Stufe die Errungenschaften 
einer früheren notwendig voraussetzt und teilweise integriert, im­
pliziert keine normative Rangfolge (Flanagan 1991, 191). Bei die­
sem Einwand handelt es sich um eine Variante des Sein-Sollens- 
Problems. Aus dem, was wir als mündige Wesen tun, folgt zwar 
zumindest eine Teilansicht dessen, was wir können, doch aus 
dem, was wir auf den verschiedenen Stufen tun und können, folgt 
eben nicht, was wir sollen. Die Lücke zwischen Sein und Können 

77

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


läßt sich leichter überbrücken als der Abgrund zwischen Sein und 
Sollen.

Wie auch immer Kohlberg und seine Mitarbeiter letztlich den 
Beitrag der Psychologie zur Begründung von Moral einschätzen 
mögen, sie neigen zu einer Überschätzung des Beitrags der Psy­
chologie zur Moralphilosophie. Entweder ist der Ansatz bereits 
philosophisch befrachtet, dann werden Plädoyers für eine be­
stimmte inhaltliche Moralvorstellung bzw. bestimmte Typen von 
Argumenten zirkulär; oder dann beschränkt sich die Psychologie 
auf die Formulierung minimaler Rahmenbedingungen, die keine 
Moral mißachten darf, und dann lassen sich aus ihr keine drama­
tischen normativ-ethischen Schlußfolgerungen ziehen. Da auch in 
der Psychologie sehr viele Begriffe und Hypothesen wesentlich 
umstritten sind, lassen sich nur einige Trivialitäten in bezug auf 
die menschliche Natur formulieren, die Aussicht auf allgemeine 
Zustimmung haben. Das Ensemble solcher Trivialitäten bildet 
dann einen minimalen psychologischen Realismus (vgl. Flanagan 
1991). Aus einem minimalen psychologischen Realismus, der u. a. 
davon ausgeht, daß Personen getrennte Standpunkte einnehmen 
und eine Präferenz für ihre eigenen Grundbedürfnisse haben, 
folgt nichts für die Entscheidung zwischen verschiedenartigen 
und teilweise gegensätzlichen normativ-ethischen Entwürfen 
bzw. für die Wahl wertvoller Lebensformen. Der minimale psy­
chologische Realismus vermittelt eine sehr nüchterne Einschät­
zung von psychologischen Begründungen in Ethik und Politik. 
Die beiden Thesen, daß Personen getrennte Wesen sind und daß 
jede Person einen distinkten Standpunkt einnimmt, können z.B. 
nicht dazu verwendet werden, Einschränkungen einer strikt un­
parteilichen Orientierung zugunsten persönlicher Projekte oder 
Prärogative zu legitimieren, wie etwa Bernard Williams und 
Samuel Scheffler vorschlagen. Die natürliche Zentriertheit von 
Personen schließt nicht einmal die Vernünftigkeit einer streng as­
ketischen, etwa einer buddhistischen Lebensweise aus (Flanagan 
1991, 76 ff.).

Philosophische Kritiker verfahren gewöhnlich streng mit 
Kohlberg - nicht weil es ihnen an Verständnis oder Sympathien 
für seine Theorie fehlt, sondern weil sie mehr Klarheit wünschen. 
Insbesondere der Anspruch, zwischen konkurrierenden normati­
ven Theorien (Utilitarismus, Kontraktualismus, Kantianismus) 
zu entscheiden, wird zurückgewiesen, weil es Kohlberg nicht ge­

78

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lingt, die Stufen 5 und 6 einheitlich und eindeutig zu charakteri­
sieren. Stufe 5 stellt in Kohlbergs Charakterisierung ein Gemisch 
von Vertragsdenken, Bezugnahme auf individuelle Rechte und 
Utilitarismus dar, während Stufe 6 mit der unparteilichen Erwä­
gung gleicher Interessen von Kohlberg als Kantianismus dekla­
riert wird, obwohl dieses Prinzip ebensogut für Hares Präferenz­
utilitarismus stehen könnte (vgl. Hare 1992). Nach Hare beruht 
das kritische moralische Denken auf einem einzigen Prinzip: der 
unparteiischen Abwägung aller von einer Entscheidung betroffe­
nen Interessen. Voraussetzung dieses Denkens ist der Versuch, 
sich an die Stelle aller dieser potentiell Betroffenen zu setzen. 
Kohlberg übernimmt nun diese Figur (mit Anleihen an George 
Herbert Mead) des „ideal role taking“ und macht es zum obersten 
Verfahren eines reifen moralischen Bewußtseins. Diese Interessen 
können auf der obersten Stufe der Moral (von Hare als critical 
level bezeichnet, aber nicht als Endstufe einer moralischen Ent­
wicklung verstanden) nicht mehr an anderen, unabhängigen 
Wertmaßstäben gemessen werden. Während aber für Hare der in- 
put unbewerteter Interessen gleichsam das Rohmaterial des kriti­
schen moralischen Denkens bildet, haben für Kant Wünsche oder 
Interessen in der Begründung der Moral keinen Platz. Kants 
Ethik ist nicht neutral in bezug auf Wünsche, sondern interpre­
tiert diese generell als heterogene Neigungen, die für die Stützung 
eines autonomen moralischen Urteils keine Rolle spielen können. 
Die Kantische Ethik zeichnet den Wert der Autonomie gegenüber 
allen anderen Werten aus, sie erhebt ihn zum „absoluten Wert“. 
Kohlberg folgt einerseits dieser Bevorzugung von Autonomie, 
charakterisiert aber andererseits die höchste Moralstufe als ein 
Maximum an Reziprozität, d.h. als ein formales Verfahren der 
gleichen Interessenerwägung ohne moralische Bewertung dieser 
Interessen. Bei Kohlberg spielt Kants Annahme der „Pathologie“ 
aller Neigungen ebensowenig eine Rolle wie im Utilitarismus. 
Wie kann nun ein spezifisch utilitaristisches Prinzip ohne Ein­
schränkung von einem Autor favorisiert werden, der glaubt, die 
höchste Stufe des moralischen Bewußtseins verdränge den Utili­
tarismus zugunsten einer Kantischen Position? Kohlberg scheint 
sich der Verwechslungsgefahr nicht bewußt zu sein (vgl. Locke 
1982).

Schwer verständlich ist Kohlbergs Stufenbegriff als solcher. So 
glaubt er, daß eine Stufe sowohl empirisch nachweisbar als auch 

79

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begrifflich notwendig sei. Empirische Überprüfbarkeit ist je­
doch bezüglich der sechsten oder weiterer Moralstufen nicht 
mehr möglich - es handelt sich um theoretisch postulierte oder 
extrapolierte Stufen. Die angenommene begriffliche Notwendig­
keit einer Entwicklung, dergemäß eine spätere die frühere(n) be­
grifflich voraussetze, ist ebenfalls unklar (vgl. Küng 1986). An­
gesichts solcher und anderer Konfusionen ergeht von Seiten der 
Philosophie eine Gegeneinladung an die Psychologie (vgl. 
Goodpaster 1982). Für den Theorienvergleich muß der philoso­
phischen Begriffsanalyse ein höherer Stellenwert eingeräumt 
werden. Allerdings ist die Bereitschaft zur interdisziplinären 
Zusammenarbeit im Lager der Entwicklungspsychologie viel 
ausgeprägter als bei Philosophen, die dazu neigen, conceptual 
analysis, die ohnedies nur der Vorbereitung wissenschaftlicher 
Arbeit dienen kann, zur Hauptsache zu machen. Um nur ein 
Beispiel zu nennen: Ernst Tugendhat (vgl. Tugendhat 1993, 
277) schüttet das Kind mit dem Bade aus, wenn er glaubt, Pia- 
gets Beitrag mit einem Satz widerlegen zu können. Die Frucht­
barkeit des genetischen Strukturalismus für Psychologie, Päd­
agogik und Politik (vgl. Oser/Althoff 1992) ist unbestritten. 
Die genetische Betrachtungsweise bringt zur Geltung, daß Mo­
ral nicht fertig vom Himmel fällt und eine kognitiv-emotionale 
Entwicklung voraussetzt. Im Unterschied zu Kohlberg ist Pia- 
get weniger auf ein linear fortschreitendes Stufenmodell festge­
legt, denn: „Jeder Erwachsene ist schon im Kind, jedes Kind 
noch im Erwachsenen.“ (106) 

3. Biologische Evolutionslehre, Ethologie, Soziobiologie
Der Mensch ist ein Tier - mit gewissen Mängeln und Vorzügen. 
Als biologisches Mängelwesen erscheint er durch seine Instinkt­
armut, als „Krone der Schöpfung“ dagegen durch die Leistungs­
fähigkeit seines Gehirns. Seine Nicht-Spezialisiertheit macht sei­
ne Verwundbarkeit und Schwäche im solitären Überlebenskampf 
aus; zugleich macht sie die exzeptionelle Plastizität der mensch­
lichen Natur aus, die es Menschen erlaubt, in Form einer arbeits­
teiligen Gesellschaft und einer technischen Kultur fast in allen 
Klimazonen der Erde wohnhaft zu werden. Die lange Vorge­
schichte der Evolution des Menschen hat Spuren hinterlassen im 

80

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlichen Gehirn, besonders in jenen Teilen, die für Emotion 
und emotionale Intelligenz verantwortlich sind.

Eine von der Biologie inspirierte Anthropologie hat Arnold 
Gehlen entwickelt (vgl. Gehlen 1940}. Sie verzichtet auf das tra­
ditionelle Stufenschema der Natur. Im Gegensatz zu Scheier ver­
wirft Gehlen die Annahme einer autonomen geistigen Person. 
Der Mensch erscheint durch seine verzögerte Reife als ein beson­
ders abhängiges Wesen. Aus dieser faszinierenden Theorie folgt 
sicher keine stolze Wesensbestimmung des Menschen. Zwischen 
Mensch und Tier gibt es keinen ein für allemal festgelegten Gra­
ben. Hier folgt Gehlen den Spuren von Darwins neuem Paradig­
ma. Allerdings werden die spezifisch menschlichen Mängel durch 
das enorme Wachstum des menschlichen Hirns und die Schaffung 
von Kulturen und Institutionen kompensiert. Gehlen hat - im 
Gegensatz zur Gesinnungsethik - die innere Angewiesenheit der 
Ethik auf eine stabile Institutionalisierung betont. Zugleich hat er 
angesichts der biologisch vorgegebenen Grenzen der Menschen 
vor einer Hypermoral gewarnt. Die ethische Relevanz von 
Gehlens Anthropologie ist jedoch nicht eindeutig. Er selber hat 
in seinen späteren Schriften und Essays eine konservative Kultur­
kritik entwickelt, welche u. a. die Selbstüberschätzung der Ratio­
nalität und der (linken) Intellektuellen aufs Korn nimmt.

Sehr viel direkter scheint der Zusammenhang zwischen Ethik 
und biologischer Grundlagenforschung zu sein. Molekularbiolo­
gie und Neurophysiologie beschäftigen sich mit den Rahmenvor­
aussetzungen menschlicher Freiheit. Auch die Menschen müssen 
an der Leine ihrer Gene leben - allerdings einer „langen Leine“, 
die zugleich Spielräume eröffnet.

Der biologische Determinismus besagt, daß es eine gesetzesar­
tige Koexistenz zwischen neuralen und mentalen Ereignissen 
gibt. Gleichzeitige geistige und neurale Ereignisse sind nomische 
Korrelate (Honderich 1995, 23, 41). Diese Variante des Determi­
nismus schließt Freiheit im Sinne einer Unterbrechung der Kau­
salkette von neuralen Ereignissen aus. Damit trägt er der Tatsache 
Rechnung, daß unser Verhalten im Normalfall nach unserer Ab­
sicht gelingt, daß wir nicht permanent von mysteriösen Fehlhand­
lungen und Überraschungen gepeinigt werden (Honderich 1995, 
58). Der Determinismus ist gleichsam das Spiegelbild einer gewis­
sen Berechenbarkeit in der Umsetzung unserer Absichten in ma­
nifestes Verhalten.

81

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine antideterministisch verstandene Freiheit (unverursachte 
geistige Ursache, absolute Spontaneität) ist in sich problematisch. 
Ihr Auftauchen ist per definitionem unerklärlich und hat den 
Charakter eines Wunders. Sie wirkt gleichsam gespenstisch, ohne 
Unterstützung chemischer Prozesse. Sie verdunkelt den kausalen 
Zusammenhang zwischen Absicht und Handlung, Geist und 
Körper und erschwert damit die Zurechnung von Handlungen 
bzw. die Zuschreibung von Verantwortung. Stellt man sich den 
Geist als Schöpfer oder Befehlshaber vor, den Körper dagegen 
als Befehlsempfänger, so ist es eigentlich absurd oder zumindest 
unfair, für Entscheidungen, die angeblich in der Kommandozen­
trale des Geistes entstanden, den ausführenden Körper zur Ver­
antwortung zu ziehen bzw. zu bestrafen (vgl. Wolf 1995a, 23).

Der biologische Determinismus beschreibt zwar gewisse Gren­
zen oder Bahnen, in denen unser Verhalten verlaufen muß, doch 
Determination hat nicht den Charakter von Zwang oder Gefan­
genschaft. Es ist auffällig, wie die widersprüchliche Deutung des 
Determinismus als Unfreiheit oder als Vorbedingung von Freiheit 
von der Wahl bzw. Bewertung gewisser Metaphern abhängt. Das 
erwähnte Bild der „langen Leine der Gene“ könnte als Voraus­
setzung von Freiheit geachtet werden; umgekehrt wird das bloße 
Bild der Leine gewissen emphatischen Vorstellungen von Freiheit 
nicht entsprechen. Wie könnte ein Mensch an einer Leine - und 
sei es eine noch so lange Leine - Freiheit und Würde haben? Ist 
das Leben an einer Leine - sei es eine goldene oder eine lange 
Leine - nicht eher ein Hundeleben?

Die metaphorische Deutung des Determinismus als Nötigung, 
Kette oder Gefängnis ist seit der Gnosis ein Element der meta­
physischen Tradition. Sie hat dazu beigetragen, Befreiung meta­
physisch als Loslösung vom Kerker des Leibes und Abwendung 
von einer finsteren und fremden Welt zu verstehen. Gnostizismus 
steckt noch in Heideggers Lehre von der „Geworfenheit des 
menschlichen Daseins“ bzw. der alltäglichen Verfallenheit an 
Seiendes (vgl. Hans Jonas in Sloterdijk/ Macho 1993, 339-350). 
Gnostische Motive scheinen in der immer wieder durchlebten 
und neu diskutierten existenziellen Angst vor dem Deter­
minismus nachzuwirken.

Der biologische Determinismus schließt nicht aus, daß Ab­
sichten wirksame Teilelemente kausaler Gesamtkomplexe sind. 
Diese Voraussetzung genügt, um Menschen für ihre absichtli­

82

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Handlungen verantwortlich zu machen. Ebensowenig 
schließt er die Entstehung von Neuem oder schöpferisches Den­
ken oder Handeln aus. Einwände dieser Art basieren auf einer 
Vermischung des Determinismus mit der Vorstellung geschlosse­
ner Systeme. Der biologische Determinismus steht nicht im Ge­
gensatz zur Idee, daß Organismen offene Systeme sind, die sich 
im permanenten Austausch mit ihrer Umwelt verwandeln, und 
daß aus relativem Chaos neue Ordnungen entstehen.

Gelegentlich werden die „archaischen" Anteile unseres Ge­
hirns als Indiz dafür gewertet, daß wir Gefangene sind. Damit soll 
nicht einfach gesagt werden, daß unsere Spielräume begrenzt 
sind, sondern daß sie so begrenzt sind, daß wir in der Auseinan­
dersetzung mit der Komplexität der von uns geschaffenen tech­
nischen Zivilisation und ihren Nebenwirkungen langfristig versa­
gen müssen. Die Evolution hat uns nicht vorbereitet auf die 
Überlebensprobleme der Spezies homo sapiens. Vielleicht sind 
wir in bezug auf die Erhaltung unserer kollektiven Lebensgrund­
lagen falsch programmiert („Irrläufer der Evolution", Arthur 
Koestler).

Menschen verfügen über die Fähigkeit zur Umkehrung und 
Umwertung, sie können - innerhalb gewisser Grenzen - gegen 
den Strom der Geschichte, aber auch der Evolution schwimmen. 
Ja es gibt sogar so etwas wie eine Wertschöpfung aus Schwäche 
bzw. ein „schöpferisches Ressentiment" (Nietzsche, Scheier). Ab­
stieg, Scheitern, Mißlingen und Unglück können produktiv wer­
den; sie dienen als Quellen zur Inspiration und Neubewertung. 
Diese Fähigkeiten sprechen gegen die Version des ethischen Na­
turalismus, die uns auf Fortschritt festlegt - im Sinne des Über­
lebens des Stärkeren, wie es der Sozialdarwinismus predigte. Sie 
spricht überdies gegen den sog. „naturalistischen Fehlschluß" 
(G. E. Moore), d.h. die Gleichsetzung von ,gut‘ mit ,im Rich­
tungssinne der Evolution förderlich*. Nicht alles, was später oder 
höher entwickelt ist, ist per se besser. Moores Polemik gegen 
Spencer und Guyau läßt sich mutatis mutandis übertragen auf 
eine Kritik neuerer Versuche, Ethik in der Evolutionsbiologie zu 
begründen.

Die evolutionäre Begründung der Ethik stößt auf dieselben 
Grenzen wie jede empirische Begründung. Einerseits muß die 
Ethik alle relevanten Resultate empirischer Forschung zur Kennt­
nis nehmen; andererseits „ist nicht einzusehen, warum den bio­

83

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logischen Randbedingungen ein größeres Gewicht beizumessen 
wäre als etwa den physikalischen oder soziologischen. Vor allem 
aber trägt die Biologie nicht zur Bewertung der unterschiedli­
chen Handlungsoptionen bei“ (Bayertz 1993, 165).

Die Kritik an evolutionären Begründungen soll an einem Bei­
spiel erläutert werden. Evolutionstheorie und vergleichende 
Ethologie gehen davon aus, daß der ältere Anteil unserer Reak­
tion nicht kognitiv, sondern emotional gesteuert ist. Gefühlen 
kommen in dieser Sichtweise eine größere Rolle zu, als es einem 
intellektualistischen Selbstverständnis der menschlichen Natur 
entspricht. Gefühle sind ein notwendiges, aber - das muß man 
hier kritisch hinzufügen - kein hinreichendes Element morali­
scher Orientierung. Eine vorsichtig formulierte Hypothese über 
das Verhältnis von Moral und Gefühlen besagt, daß Gefühle einen 
nützlichen, aber keinen unfehlbaren Kompaß abgeben. Diese Hy­
pothese behandelt Gefühle (und auch sog. Intuitionen) als Weg­
marken der moralischen Orientierung, die wir nicht mutwillig 
ignorieren oder entfernen sollten. Einerseits kann die Konklusion 
eines Argumentes suspekt sein, weil sie gegen tief verwurzelte 
Gefühle verstößt. Andererseits müssen solche Gefühle gelegent­
lich einer rigorosen Prüfung unterzogen werden.

Die Tatsache, daß Gefühle das Resultat einer langen Evoluti­
onsgeschichte sind, verleiht ihnen keinen sakrosankten Status. 
Was sich evolutionär herausgebildet und erhalten hat, ist nicht 
per se moralisch gut. Ekel vor Schmutz, Abneigung gegen den 
Genuß von Menschenfleisch oder Abscheu vor Leichen mögen 
ebenfalls eine lange evolutionäre oder kulturelle Vorgeschichte 
haben. Sind sie deswegen als Kern moralischer Forderungen zu 
betrachten? Die Tötungshemmung mag in gewissen Etappen der 
menschlichen Evolution eine nützliche Funktion erfüllt haben. 
Sicherlich spielt sie auch heute noch eine wichtige Rolle. Wer 
möchte in einer Gesellschaft leben, deren Mitglieder so geringe 
Tötungshemmungen haben wie Berufskiller? Ob allerdings der 
Tötungshemmung in einer hochtechnisierten Gesellschaft immer 
noch derselbe Stellenwert zukommt, bleibt zu bedenken. Frag­
würdig ist insbesondere die hartnäckige, in allen Rechtssystemen 
petrifizierte Meinung, Tötung signalisiere ein viel schrecklicheres 
Übel als so manche Unterlassungen mit tödlichen Folgen. Men­
schen, die sich infolge neuer Fähigkeiten und Mittel in der Lage 
befinden, mehr Leben durch Unterlassung als durch aktive Tö­

84

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung zu gefährden, sind, sofern sie sich nur auf ihre Gefühle ver­
lassen, „Irrläufer der Evolution“. Viele Beispiele könnten diese 
unverhältnismäßige Ächtung des Übels aktiver Tötung gegenüber 
einer seltsamen Blindheit für die üblen Folgen von Unterlassun­
gen verdeutlichen. Ein Blick auf die seltsame Duldsamkeit gegen­
über der angeblichen Notwendigkeit eines motorisierten Straßen­
verkehrs mit seinen statistischen Auswirkungen auf Gesundheit 
und Leben aller (nicht nur der Verkehrsteilnehmer selber!) könn­
te die Frage aufwerfen, ob in friedliebenden Staaten tatsächlich 
die Soldaten, und nicht vielmehr die Autolenker potentielle Mör­
der seien. (Sie haben zwar nicht die Absicht zu morden, doch sie 
kennen das Gefahrenpotential, das sie für andere darstellen.) Ein 
anderes Beispiel: Moderne Kriegsführer, die in der Lage sind, ihre 
Feinde durch Unterernährung und mangelnde medizinische Ver­
sorgung in Konzentrationslagern zu eliminieren, machen sich 
nicht durch aktive Tötung, sondern durch organisiertes Sterben­
lassen schuldig. Die bloße Tatsache, daß sie im Vollzug des admi­
nistrativen Massensterbenlassens nicht zur aktiven Tötung greifen 
und insofern auch nicht althergebrachte Tötungshemmungen zu 
überwinden haben, ist ein weiterer Beleg dafür, daß die Tötungs­
hemmung im veränderten gesellschaftlichen Kontext nicht mehr 
dieselbe Ausnahmestellung haben sollte wie vielleicht noch in der 
Urhorde. Die irreführende Stigmatisierung aktiver Tötung könn­
te, um ein anderes Beispiel zu nennen, in einem Vergleich zwi­
schen Terrorismus und staatlichen Sparmaßnahmen dazu führen, 
daß man zwar die Schwert- und Feuer-Gewalt der Terroristen 
verurteilt, aber den unmoralischen Aspekt der Folgen staatlicher 
Sparmaßnahmen bagatellisiert. Die meisten Opfer auf Seiten der 
Kranken und Behinderten sind - auch nach einer Legalisierung 
der aktiven Euthanasie - nicht Folgen aktiver Tötung, sondern 
staatlicher und gesellschaftlicher Sparübungen. (Aus diesem Ver­
gleich läßt sich natürlich kein moralisches Plädoyer für die Lega­
lisierung der aktiven Euthanasie ableiten!)

Die Berufung auf Helfen und Mitleid charakterisiert das Selbst­
bild der Mitglieder ärztlicher und helfender Berufe. Die mehr­
heitliche Ablehnung aktiver Euthanasie durch die Vertreter dieses 
Standes ist nicht nur ein blinder Reflex uralter Tötungshemmun­
gen, sondern auch ein wichtiger Beitrag zur Pflege des eigenen 
Prestiges. Die rigorose Ablehnung aktiver Tötung und die euphe­
mistische Darstellung von Pflege und Hilfe ist vielleicht die 

85

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kehrseite einer gewissen Unbefangenheit gegenüber der Verant­
wortung für Unterlassungen sowie der Mißachtung der Patien- 
tenautonomie. Einseitige Hervorhebung des Tötungsverbotes 
und der Pflicht zu helfen kann zur Verschleierung zweier Tatsa­
chen führen. Zum einen ist es möglich und vielleicht manchmal 
auch geboten, Menschen gegen ihren Willen zu helfen. Therapeu­
tische Intervention kann kollidieren mit dem aktuellen Wunsch 
von Patienten. Neben dem Wert des Wohls gibt es auch den Wert 
der negativen Freiheit einer Person (gemeint ist die Freiheit, et­
was zu tun, sofern ich es will). Es gibt demnach Gesichtspunkte 
der Moral, die nicht im Mitleiden und Wunsch zu helfen enthal­
ten bzw. hinreichend spezifiziert sind. Es ist z.B. nicht klar, ob 
eine Haltung, Menschen unter Umständen gegen ihren Wunsch 
und Willen zu helfen, von mehr Mitleid zeugt als ein disziplinier­
tes Mitleid, das den Verzicht auf paternalistische Eingriffe zum 
Imperativ macht. Echtes Mitleid, so könnte man sagen, geht nicht 
nur von den Präferenzen und Idealen der helfenden Personen aus, 
sondern versetzt sich v. a. in die Präferenzen ihrer Patienten. Pa­
tienten mit einer starken Präferenz für Freiheit dürften daher 
nicht paternalisiert werden, sofern man sich ganz auf den Stand­
punkt des Patienten stellt. Doch dürfte man sich bei Patienten mit 
einer schwachen Präferenz für Freiheit über alle Rücksichten auf 
deren aktuelle Wünsche hinwegsetzen, sofern es nur ihrem Besten 
(aus der Sicht der Helferinnen) dient? Oder ist die Freiheit ein 
Wert sui generis, der aus der Optik von Mitleid und Wohlwollen 
allein gar nicht zureichend gewürdigt werden kann?

Zum anderen - und damit kommen wir zum zweiten Aspekt 
des furor therapeuticus - kann Helfen und Mitleid eine aktive 
Tötung implizieren - nämlich dann, wenn wir dem Wunsch eines 
Patienten zur Beihilfe zum Suizid nachkommen. Töten kann - so 
läßt sich argumentieren - eine Form von Hilfe sein. Mitleid und 
Helfen bestehen nicht notwendigerweise im Verzicht auf aktive 
Tötung. Diesen Sachverhalt sollte man nicht durch einen dogma­
tischen Sprachgebrauch verschleiern.

Die ganze Komplexität solcher Entscheidungen verweist deut­
lich auf die Grenzen einer evolutionären Ethik. Sie kann uns - 
etwa mit dem Hinweis auf instinktive Tötungshemmungen - die 
Wahl zwischen verschiedenen Werten nicht abnehmen.

86

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67 - am 17.01.2026, 14:44:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Psychoanalyse
	2.  Kognitive Psychologie
	3.  Biologische Evolutionslehre, Ethologie, Soziobiologie

