
9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir?

Im diskursanalytischen Teil der Arbeit wurde zunächst herausgearbeitet, auf welche

Art undWeise die fünf im Zentrum der vorliegenden Untersuchung stehenden queeren

Projekte ein kollektives queeresWir herstellen. Im Folgenden soll es nun darum gehen,

welche der in den queeren Diskursen hergestellten Bedeutungsanordnungen von den

Akteur*innen erkannt werden und wie sie sich warum dazu ins Verhältnis setzen.Hier-

zu wird im ersten Abschnitt herausgearbeitet, welche Rolle der Begriff »queer« als kol-

lektive und individuelle Verortung für die Aktivist*innen spielt. Im zweiten Abschnitt

werden von den im diskursanalytischen Teil der vorliegenden Arbeit untersuchten, dis-

kursiv hergestellten Bedeutungsanordnungen diejenigen hervorgehoben, auf die die

Aktivist*innen Bezug nehmen und die aus ihrer Perspektive relevant sind. Dem fol-

gen im dritten Abschnitt weitere Bedingungs-/Bedeutungs-/Begründungsanordnun-

gen, die aus der Perspektive der Aktivist*innen von Bedeutung sind. Hierbei handelt

es sich vor allem um Widersprüche zwischen den strukturellen Bedingungen des poli-

tischen Aktivismus und den persönlichen Bedürfnissen der Akteur*innen, die auch auf

bestimmte queere Bedeutungsanordnungen zurückgehen. Es geht aber auch um das je

eigene Leben der Akteur*innen, das in den Begründungen für/gegen den Aktivismus

ebenfalls eine Rolle spielt.

9.1 We are queer – was heißt das eigentlich?

Im Interviewleitfaden war die Bedeutung des Begriffs »queer« für die Akteur*innen ex-

plizit Thema. Im Sinne der Bedingungs-Bedeutungs-Begründungsanalyse ging es um

die Frage, inwiefern das jeweilige Projekt als »queer« verstanden wird (subjektive Be-

deutungsebene), wie sich die Aktivist*innen zu diesem »queer« positionieren (Positio-

nierungen zum queerenWir) und warum sie sich auf eine bestimmte Art dazu positio-

nieren (Begründungsebene).

Die Analyse der subjektiven Bedeutungsebene zeigt, dass die Aktvist*innen dem

Begriff »queer« unterschiedliche Bedeutungen zuschreiben: Die interviewten Perso-

nen verstehen die jeweiligen queeren Einrichtungen, von denen sie Teil sind, auf drei

verschiedene Arten als »queer«: erstens, insofern sie queer handeln (Villa, Lambda BB);

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

zweitens, insofern sie eine queere Haltung teilen (Milchjugend, Lambda BB); und drittens,

insofern queer als Überbegriff beschreibt, wer Teil von dem Projekt ist (TrIQ, LesMigraS).1

Die Villa wird beispielsweise als Ort verstanden, der queer handelt. Konkret heißt

das, dass die Villa als ein offener Raum beschrieben wird, an dem ein vielfältiges Ne-

beneinander möglich ist:

»Sie ist wahnsinnig ›queer‹ im Sinne, dass sie einfach ein offener Raum ist und Leuten

Ressourcen und Räume zur Verfügung stellt, um dort zu arbeiten. Ob das jetzt alte

Männer sind, die sich jetzt zu Religion oder Religionsthemen treffen, oder ob das jetzt

junge Schwarze Trans*-Aktivist*innen sind, ist ziemlich nebensächlich. […] So. Aber wir

haben trotzdemPlatz, auchwenn sie sich nicht als ›queer‹ identifizieren, und ich glaub,

das ist ›queer‹ – so ganz billig. ›Queer‹ ist kein Label. ›Queer‹ ist tun.«

Die Aktivist*innen derMilchjugend hingegen verstehen »queer« als eine gemeinsam ge-

teilte Haltung, die die Einrichtung zusammenhält: »Aber wir bringen niemanden bei,

dass sie sich als falsch2 verstehen müssen. […] Es ist sicher kein Identitätsbegriff. Es

kann diese Funktion nicht ersetzen und sie ist trotzdemnötig, aber es hilft, dass alle da-

bei sein können, die quasi eine Haltung teilen.«Queer alsHaltung zu verstehen, bedeutet

aus der Perspektive der Aktivist*innen, eine kritische Beziehung zur Norm einzuneh-

men. Kritik an der Norm wird allerdings einmal als reine Negation verstanden: »[e]in

Begriff als direktes Gegenkonzept zur Norm. Der Normen generell ablehnt« (Lambda

BB), einmal als Politik des Stolzes: »Wir sagen ›ja‹, wir wollen nicht in die Norm und

so sein wie alle anderen, sondern wir sind eigentlich//wir fühlen uns wohl, so wie wir

sind« (Milchjugend). Queer wird aber auch als Überbegriff, der die Personen beschreibt,

die Teil des Projektes sind, verstanden: »Ja, ich glaube aus meiner Erfahrung heraus,

dass es viele queere Leute gibt, die Teil davon sind« (TrIQ). Die Art, wie die Menschen

aus dem Projekt sich selbst bezeichnen oder verorten, bestimmt diesem Verständnis

zufolge das queereWir.

Die subjektiven Bedeutungen, die die Aktivist*innen dem queeren Wir ihrer Ge-

meinschaften zuordnen, knüpfen mitunter an Aspekte des diskursiv hergestelltenWir

der jeweiligen Projekte an. Die Villa konstituiert sich, ähnlich wie es in den subjekti-

ven Bedeutungen gefasst wurde, auch in den analysierten Diskursen der vorliegenden

Arbeit als Einrichtung, die insofern »queer« ist, als queer gehandelt wird. Die Villa for-

dert beispielsweise nicht einfach nur mehr Räume für Mehrfachmarginalisierte auf der

Pride, das Projekt schafft selbst diese Räume, indem esmit einem eigenen »queer-femi-

nistischen, migrantischen und antirassistischen Truck« auf der Pride erscheint. Auch

das diskursiv hergestellteWir derMilchjugend knüpft an der subjektiven Bedeutung von

»queer« als gemeinsam geteilte stolze Haltung an. Bei TrIQ und LesMigraS sind die Be-

züge zwischen den subjektiven und diskursiv hergestellten Bedeutungen insofern ge-

geben, als die Personen, die Teil der jeweiligen Einrichtungen sind, eine zentrale Rolle

1 Dem Begriff »queer« wird in Bezug auf die Projekte mal mehr und mal weniger Bedeutung zuge-

schrieben. Die interviewte Person von LesMigraS betont beispielsweise eher das Intersektionale

und weniger das Queere des Vereins.

2 Die Milchjugend bezeichnet sich selbst als »falschsexuell« und versteht diesen Begriff als eine

Übersetzung von »queer«.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir? 303

für die Konstitution der jeweiligen Gemeinschaft spielen. LesMigraS stellt beispielswei-

se die Interessen von Mehrfachmarginalisierten in den Mittelpunkt der eigenen Arbeit

und damit auch dessen, »was die Einrichtung ist«.

 

Auch die Art und Weise wie sich die einzelnen Aktivist*innen zum queerenWir jeweils

positionieren fällt unterschiedlich aus: Aus der Perspektive der Aktivist*innen nimmt

das »Queer« ihrer Einrichtung verschiedene Bedeutungen an. Wie aber setzen sich die

Akteur*innen in ein Verhältnis zu dem so verstandenen queeren Wir? Wird es ange-

nommen oder abgelehnt? Und wie stehen individuelle und kollektive Selbstverortung

in Beziehung zueinander? Die Aktivist*innen verorten sich zunächst unabhängig da-

von, auf welche Art und Weise das jeweilige Projekt als »queer« verstanden wird, selbst

als »queer«. Manche lehnen den Begriff als Selbstbezeichnung ab: »Queer als Selbstver-

ortung finde ich schwierig, weil man da an sehr viele Grenzen gerät, aber das ist jetzt

meine persönliche Sicht und ich glaub, für viele Leute funktioniert der Begriff sehr gut,

weil er einfach den Vorteil hat, dass er unsere Identitäten negiert.« (IP3) Andere hinge-

gen verstehen sich selbst als »queer«: »Also ich persönlich würdemich da durchaus auch

selbst verorten. Also ich würd’ mich auch durchaus als irgendwie ›queer‹ bezeichnen.

Ich finde, es ist auch ›ne Selbstbezeichnung.« (IP4) Es wird aber auch davon gesprochen,

dass sich der persönliche Bezug zu »queer« als Selbstbezeichnung verändert habe: »Das

heißt, ›queer‹ ist ein Begriff, den ich ursprünglich dankbar angenommen habe, der aber

im Laufe der Jahre ein bisschen von seinem Charme verloren hat.« (IP6)

Während es für die Selbstverortung als »queer« keine Rolle spielt, ob das »Queer«

des eigenen Projektes alsHaltung,Handlung oderÜberbegriff verstandenwird, spielt die-

ses Verständnis sehr wohl eine Rolle, wenn es darum geht, wie die Akteur*innen sich

zu ihrer queeren Gemeinschaft positionieren. Diejenigen, die das »Queer« ihrer Pro-

jekte als gemeinsameHaltung oderHandlung verstehen, verorten sich alle – unabhängig

davon, welche Rolle »queer« als individuelle Selbstverortung für sie spielt – im kollek-

tiven queerenWir ihrer Einrichtungen. Manche lehnen eine queere Selbstbezeichnung

ab, bejahen aber ein kollektives queeresWir: »Aber ich glaub, von meinem Denken her

denke ich, dass ich ›queer‹ bin, oder ich hoffe, dass ich ›queer‹ bin, aber als Selbstbe-

zeichnung nutzt es mir nichts.« (IP3) Eine andere Person nimmt »queer« sowohl als

individuelle als auch kollektive Bezeichnung an: »Also der Begriff kann beides sehr gut

sein.« (IP4) Im Unterschied dazu sagen jene Aktivist*innen, die queer als Überbegriff ver-

stehen, Nein zu einem kollektiven queerenWir. Ein Aktivist* versteht sich beispielswei-

se selbst als »queer«, lehnt die Bezeichnung aber als Überbegriff ab: »Und ich bezeichne

mich selber auch als ›queer‹ und gleichzeitig finde ich ihn so als Überbegriff sehr tri-

cky.« (IP5) Aus der Perspektive der ersten Person ist keine individuelle Identifizierung

mit dem Begriff »queer« notwendig, um ihn als kollektiven Begriff anzunehmen. Es

macht allerdings einen Unterschied, wie die Aktivist*innen das »Queer« der eigenen

Gemeinschaft verstehen. »Queer« verstanden als Handlung oder Haltung ist eine Ge-

meinschaftsbezeichnung, die aus der Perspektive der Aktivist*innen annehmbar ist,

während »queer« verstanden als Überbegriff eher abgelehnt wird.

 

Nachdem nun aufgezeigt wurde, welche Bedeutungen die Aktivist*innen in Bezug auf

das kollektive queere Wir ihrer Projekte erkennen und wie sie sich konkret dazu po-

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

sitionieren, soll nun im nächsten Schritt die Begründungsebene dargestellt werden:

Warum nehmen die Aktivist*innen queer als Haltung oderHandlung eher an, als queer als

Überbegriff ? »Queer« wird von den Aktivist*innen als kollektive Bezeichnung angenom-

men, weil es ein Mehr als Identität verspricht: »[w]ährend ich ›queer‹ mehr so als einen

politischen Begriff sehe und auch als einen Begriff, der sehr, sehr viel mehr aussagt

als zum Beispiel Identität« (IP4). Dabei werden drei Aspekte hervorgehoben, die das

Mehr als Identität möglich machen. »Queer« ist aus der Perspektive der Akteur*innen

insofern mehr als Identität, als der Begriff erstens Bündnisse möglich macht, zweitens

subversiv ist und drittens ein geeignetes Repräsentationsmittel darstellt. Die Bezeich-

nung »queer« ist aus der Perspektive der Aktivist*innen erstens von Bedeutung, weil

»queer« Bündnisse zwischen verschiedenen Personengruppen jenseits von eindeutigen

Identitäten möglich macht:

»Also es ist ein Begriff, der irgendwie eine gewisse Einigkeit schafft. Weil es ein Begriff

ist, der sehr, sehr viele Sachen unter einen Hut bringt und halt so den gemeinsamen

Kampf mit zum Beispiel cis-schwulen Männern, mit denen ich halt sonst nicht so viel

zu tun habe in allen Bereichenmeines Lebens, der aber selbst mit solchen Leuten eine

gemeinsame Idee irgendwo schafft.« (IP4)

Die Aktivist*innen wollen aber zweitens auch eine queere Gemeinschaft, weil »queer«

die Möglichkeit subversiver Politiken eröffnet: »[D]u kannst Mehrheiten schaffen, du

kannst auch provozieren wahnsinnig gut über den Begriff, du kannst irritieren, du

kannst subvertieren, du kannst spielen, du kannst dich ausprobieren, du kannst dich

austoben.« (IP3) Das kollektive queereWir wird drittens bejaht, weil »queer« ein geeig-

netes Repräsentationsmittel darstellt: »Also es ist mehr so ein Mittel für uns auch gegen

außen, für die Kommunikation.« (IP2) Die Personen, die sich selbst in ein bejahendes

Verhältnis zum kollektiven queeren Wir ihrer Projekte setzten, erhoffen sich von dem

Begriff zu gewinnen, was er theoretisch wie bewegungsgeschichtlich verspricht: Bünd-

nisse, Repräsentation, Subversion – mehr als Identität.

»Queer« wird umgekehrt von den Aktivist*innen als ein- und ausschließender Begriff

abgelehnt. »Queer« wird abgelehnt, wenn der Begriff erstens als Selbstbezeichnung zur

Bedingung wird, zweitens synonym für eine Gruppe steht, drittens bestimmte Grup-

pen per se ausschließt. »Queer« wird als ein kollektiver Begriff von den Aktivist*innen

verneint, wenn eine Selbstverortung als »queer« die Bedingung dafür wird, Teil der

so bezeichneten Gemeinschaft sein zu können: »Jetzt vor allem spezifisch auf Inter*-

Kontexte, genau da würde ich da unter Umständen vorsichtig sein, inwiefern das Queer

oft dann schnell auch im Vordergrund steht und dann natürlich die Frage ist, was ist

jetzt mit den Personen, die zum Beispiel inter* sind und sich nicht als queer verstehen,

haben die da auch Platz?« Sich selbst als »queer« zu verorten, soll aus der Perspektive der

Aktivist*innen keine Bedingung für das kollektive queereWir sein. Für die Akteur*in-

nen ist es aber auch wichtig, dass »queer« nicht insofern ein ein- und ausschließender

Begriff ist, als er nur synonym für eine Identitäts-Kategorie verwendet wird:

»In den Jahren, die danach kamen, wurde es aber leider zum neuen Modebegriff und

synonym für schwul, wodurch es komplett an Bedeutung verloren hat. Sprich […] die

Leute denken, ›queer‹ ist einfach nur ein Wort für schwul. Und das hat dem ganzen

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir? 305

so ein bisschen den Saft rausgezogen, weil da das Infragestellen von Geschlecht voll-

kommen fehlt, und das finde ich problematisch, denn es ist nicht einfach synonym für

schwul.« (IP6)

Auf der anderen Seite wird aber auch ein Verständnis von »queer« abgelehnt, das be-

stimmte Gruppen – vor allem Schwule – per se ausschließt:

»Dass schwule Männer, die sich als ›queer‹ bezeichnen, cultural appropriation betrei-

ben. Wo ich mir denke, so naa, das hat der Begriff so nie in sich gehabt! […] ›Queer‹ ist

nicht Schwarz und nicht weiß und nicht schwul und nicht lesbisch. Es ist halt einfach

ein Konstrukt, ein temporärer Begriff, der einfach sagt, Identitätspolitiken werden uns

nicht retten.« (IP4)

»Queer«wird also als ein Begriff abgelehnt, der ausschließend ist,weil er zur Bedingung

wird oder weil er eine eindeutige Identitäts-Kategorie beschreibt, aber auch als Begriff,

der bestimmten Gruppen per se verwehrt wird.

Gemeinsam ist allen Aktivist*innen, dass sie bestimmte als identitätspolitisch gel-

tende Formen von »queer« ablehnen beziehungsweise Ja sagen zu bestimmtenMöglich-

keiten von »queer« jenseits von einfachen Identitätspolitiken. Die subjektiven Gründe

für oder gegen ein Ja zum queeren kollektivenWir sind eng verknüpft mit den bewe-

gungsgeschichtlichen und theoretischen Versprechen von »queer«. »Queer« wird als

eine kollektive Bezeichnung angenommen, die statt ein- und ausschließenden Identi-

tätspolitiken Bündnisse und subversive Politiken möglich macht. Wie sich die einzel-

nen Aktivist*innen in ein Verhältnis zu dem »Queer« ihrer Gemeinschaft setzen, hängt

grundlegend damit zusammen, inwiefern dem »Queer« ihrer Gemeinschaft ein Mehr

als Identität zugestanden wird. Es scheint aus der Perspektive der ersten Person von Be-

deutung zu sein, sich um einen Ort zu versammeln, der nicht ein- und ausschließt und

der ein Jenseits von einfachen Identitätspolitiken in Form von Bündnissen, Subversion

und strategischer Repräsentation möglich macht.

9.2 Mehrfachdiskriminierung – CSD – Coming-out

Welche anderen Bedeutungs- und Begründungsdimensionen spielen eine Rolle in der

Art, wie die einzelnen Personen sich zu dem kollektiven Wir ihrer Projekte ins Ver-

hältnis setzten? Die Aktivist*innen nehmen nicht nur Bezug auf den Begriff »queer«,

sondern auch – in diesem Fall ohne explizite Frage danach – auf die in den Öffentlich-

keiten der Projekte verhandelten zentralen Themen: Mehrfachdiskriminierung, Pride

und Coming-out. Während die Personen aus der Villa und von LesMigraSMehrfachdis-

kriminierung, die auch in ihren Projekten jeweils zentral ist, thematisieren, beziehen

sich die Aktivist*innen der beiden queeren Jugendgruppen auf die Pride und das Com-

ing-out – also auch hier die zentralenThemen der jeweiligen projekteigenen Öffentlich-

keiten. Die Person von TrIQ hingegen greift nicht explizit auf einen der drei zentralen

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Diskursstränge zurück. Hier wird stattdessen die Bedeutung der Einrichtung als Aus-

tauschraum betont.3

Mehrfachdiskriminierung

An die diskursiven Aushandlungen von LesMigraS, in denen die Thematisierung von

Mehrfachdiskriminierung eine zentrale Rolle spielt, anknüpfend, betont auch die bei

LesMigraS arbeitende interviewte Person die Bedeutung des intersektionalen Ansat-

zes der Einrichtung für das eigene Engagement. Auf der subjektiven Bedeutungsebene

stellt sich auch hier zunächst die Frage, welches intersektionaleWir aus der Perspektive

der Aktivist*innen erkannt wird. Mehrfachdiskriminierung wird von der interviewten

Person als eine alltägliche und existenzielle Erfahrung verstanden. Das Alltägliche wird

in Abgrenzung zu einem Verständnis von Intersektionalität »als theoretisches Stecken-

pferd« betont. Demgegenüber wird Mehrfachdiskriminierung als »Lebensrealität« ver-

standen,mit der die interviewte Person »tagtäglich« zu tun hat.Diese subjektive Bedeu-

tung knüpft an die diskursiven Aushandlungen von LesMigraS an. Auchwenn dort selten

eine explizite Abgrenzung zu einem akademischen Intersektionalitätsbegriff stattfin-

det, geht die politische Arbeit der Einrichtung konsequent von den Erfahrungen der von

Gewalt und Mehrfachdiskriminierung betroffenen Personen aus. Anders als in den dis-

kursiven Aushandlungsprozessen von LesMigraS, wird aus der Perspektive der ersten

Person auch das Existenzielle von Mehrfachdiskriminierungserfahrungen betont. Eine

intersektionale Gemeinschaft ist einWir, das gemeinsam gegen prekäre Lebensverhält-

nisse kämpft:

»Und ich rede tatsächlich von Überleben. Ich kenne sehr viele Leute, die tatsächlich

kein Dach über dem Kopf haben. Ich kenne so viele Leute, die haben nicht genug zu

essen […]. Ich kenne Leute, die habeneinenMaster unddiehaben tatsächlich,wir reden

hier gerade mal von WG-Zimmern und die sind nicht mal drin. Genauso wie ich Leute

kenne, die total intelligent, aber illegalisiert hier sind.«

Es wird ein intersektionalesWir bejaht, das sich ausgehend von alltäglichen Mehrfach-

diskriminierungserfahrungen für ein Überleben einsetzt. Dabei werden zwei Gründe

genannt, warum ein solches intersektionales Engagement aus der Perspektive der ers-

ten Person relevant ist: zum einen aus einer strukturellen Notwendigkeit, zum anderen

aus einer affektiven Verbundenheit heraus. Eine Beteiligung am intersektionalen Aktivis-

mus wird als bedeutungsvoll erachtet, weil andere Institutionen auf die Notwendigkeit

solcher alltäglicher existenzieller Erfahrungen nicht geantwortet hätten. Es gebe keine För-

dermöglichkeiten an der Schnittstelle von Diskriminierung und Gesundheit, Europa

tue nichts, die Gender Studies würden nicht verstehen und die Psychotherapeut*innen

würden sich nicht auskennen:

»Im Gegenteil, es sind extrem intelligente Leute, die nicht verstehen, warum so viele

Trans*-Menschen of Colour sterben, jung sterben, früh sterben. Und scheinbar ist da

so ›ne fast schon kindliche Vorstellung von – naja – irgendwas müssen die ja falsch

3 Diese Bedeutung wird ein wenig im Sprechen über das Coming-out betont, spielt aber in der Öf-

fentlichkeit von TrIQ jenseits der von allen Einrichtungen verhandelten Themen eine Rolle.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir? 307

gemacht haben. Nein! Nein! Wenn du in einem System lebst, in dem du eh schon we-

gen der Hautfarbe schlecht behandelt wirst, und dann kommt der Trans*-Faktor hinzu.

Und das ist kein additiver Effekt. Sondern das führt dazu, dass das Stigma und die Ge-

fahrenquellen implizit unendlich werden. Dann wird auf einmal deutlicher, warum so

viele von uns sterben. […] Und wenn das was ist, was akademisierte hoch intelligen-

te Leute nicht verstehen, dann weiß ich gut, dann werde ich wenigstens ein paar Jahre

meines Lebens einer unterbezahltenNGOwidmen, umeinen kleinen Teil beizutragen,

dass ein paar Leute weniger sterben.«

Ein Grund, sich für ein intersektionales politisches Engagement zu entscheiden, ist

die Notwendigkeit, auf alltägliche existenzielleMehrfachdiskriminierungserfahrungen zu

antworten, weil sonst niemand darauf antwortet. Der zweite Grund, der für die Ent-

scheidung für ein intersektionales Wir eine Rolle spielt, ist eine persönliche affektive

Verbundenheit mit denjenigen, die alltäglich existenzielle Mehrfachdiskriminierungser-

fahrungen machen. Die interviewte Person berichtet davon, viele Menschen zu ken-

nen, die an der Schnittstelle von verschiedenen Diskriminierungen um ein Überleben

kämpfen: »Es ist wichtig geworden unter anderem, weil ich so viele Geschichten gehört

habe von Leuten, die mir am Herzen lagen, die ums Überleben kämpfen. […] Und das

sind Leute, mit denen du feierst, mit denen du ins Bett gehst, die du lieb hast, weißt

du, die dir am Herzen liegen.«

Auch wenn Intersektionalität der Begriff ist, mit dem dieses Engagement bezeich-

net wird, knüpfen die subjektiven Bedeutungen und Begründungen inmehrfacher Hin-

sicht an das bewegungsgeschichtliche »Queer« an. In der Aids-Krise formierte sich

»queer« als gemeinsamer Kampf gegen den Tod. Auch dort war »queer« eine Antwort

auf den Umstand, dass die amerikanische Politik nichts gegen das Sterben unternahm

(Reagan schwieg acht Jahre zu Aids).4 Genauso wie es auch damals ein Kampf war, in

dem eine affektive Verbundenheitmit denjenigen, deren Leben bedroht war, eine wichtige

Rolle spielte (»a wave of dying friends«).5 In Bezug auf das Ja der interviewten Person

zum intersektionalen LesMigraS-Wir ist ein gemeinschaftsbildender Aspekt relevant,

der nicht explizit in dieser Art und Weise in den diskursiven Verhandlungen der Ein-

richtung thematisiert wird, der aber an die bewegungsgeschichtliche Bedeutung von

»queer« anknüpft.6

 

In den Villa-Diskursen spielt vor allem im Zusammenhang mit dem Projekt »Queer

Base« die Auseinandersetzung mit Rassismus und Mehrfachdiskriminierung eine zen-

trale Rolle. Schon früh haben die Villa-Aktivist*innen imNamen einer »intersektionalen

Solidarität« Abschiebe-Praktiken kritisiert, und mit »Queer Base« haben sie ein Projekt

ins Leben gerufen, dasWohnraum für LGBITQ-Geflüchtete organisiert. Ähnlich wie die

Person von LesMigraS versteht auch der interviewte Villa-Aktivist intersektionale queere

Politiken als einen existenziellen politischen Kampf. Dabei knüpft die interviewte Person

explizit an die Diskurse zur Aids-Krise an:

4 J. Brier: Aids and Action (1980-1990s), S. 96.

5 M. Bronski: A Queer History of the United States, S. 228.

6 Was nicht bedeutet, dass es nicht vielleicht implizit zentraler Konsens ist.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

»Also ich glaube, ›queer‹ bedeutet Aktivismus und Auflehnung gegen ein tödliches,

prekäres System, das uns umbringt in der einen oder anderen Form. Und ich glaub

auch, wenn jetzt Aids nicht mehr das große Thema ist, wir finden die Konflikte und

den tödlichen neoliberalen Scheißdreck überall, ob das, keine Ahnung, Polizeigewalt

in den USA gegen Schwarze ist, ob das, äh, keine Ahnung, die steigenden Mietpreise

sind, die die jungen Menschen aus den Städten verdrängen. Ich glaub, das sind die

Punkte, wo man ansetzen kann. Ja, das ist alles ›queer‹.«

Diese Bedeutung, die aus der Perspektive der ersten Person einem intersektionalenWir

zugeschrieben wird, knüpft in mehrfacher Hinsicht an die Villa-Diskurse an. Prekarität

– ein Begriff, der die ungleiche Verteilung von Gefährdetheit beschreibt – ist in den

Villa-Diskursen explizit der gemeinsame Nenner, um den sich das intersektionale Villa-

Wir anordnet. Ähnlich wie der interviewte Aktivist stellt auch die Villa – ikonographisch

mit den »blutenden Händen« auf dem Banner »Abartige gegen Abschiebung« – eine

Verknüpfung zwischen den Toten der Aids-Krise und den Toten im Mittelmeer, den

neuen death-figures, her. Ebenso wird, wie in den Villa-Diskursen üblich, auch aus der

Perspektive des Aktivisten explizit der Bezug zur Villa-Geschichte hergestellt, wenn als

Beispiel für die neue PrekaritätWohnverhältnisse angeführt werden.Der Villa-Aktivist*

sagt ganz klar Ja zu der Art undWeise, wie sich das Villa-Wir in derThematisierung von

Mehrfachdiskriminierung diskursiv hergestellt.

Allerdings lehnt die Person aus der Villa nach vielen Jahren Aktivismus eine be-

stimmte Form, die das intersektionale Villa-Wir angenommen hat, ab – eine intersek-

tionale Gemeinschaft, in der die selbstkritische Auseinandersetzung mit Rassismus als

identitätspolitisch erlebt wird:

»Was super ist, was ur toll ist: das Haus hat über dreißig Jahren weißen Cis-Männern

und -Frauen gehört und jetzt ist eine neue Generation da … Aber ich bin kein Freund

dieser Form der Identitätspolitik, wenn sie dogmatisch wird. Ich glaub, das hat man

so ein bisschen gemerkt. Wie gesagt, ich war geduldet. Und es hat auch keinen Spaß

gemacht. Ich hab es so ein Jahr durchgebissen und dann hab ich mir gedacht: na!«

Ähnlich wie das queereWir wird auch ein intersektionalesWir verneint, wenn es identi-

tätspolitisch ist. Inwiefernwird das intersektionaleWir aber als identitätspolitischbezeich-

net? Was macht die intersektionale Gemeinschaft aus der Perspektive des Akteurs* zu

einer identitätspolitischen? Ein intersektionalesWir wird als identitätspolitisch erlebt,wenn

die Frage, wer Teil der Gemeinschaft ist – in dem Fall: wer in den Villa-WGs wohnt –, an

die ethnische Zugehörigkeit – race–der Personen geknüpft wird: »Jede neue Person, die

einzieht, wurde zuallererst nach dem race-Kriterium beurteilt. Völlig irrelevant, ob die

Person mitarbeiten wollte oder nicht, ob sie mitarbeiten konnte oder nicht. Es wurden

Leute raus, es wurden Leute gegangen.« Eine intersektionale Gemeinschaft wird auch

als identitätspolitisch erlebt, wenn die selbstkritische Auseinandersetzungmit Rassismus

moralisiert und individualisiert wird. Ein Aktivist* spricht von einer internen Debatten-

kultur, in der »weiße« Aktivist*innen ständig mit dem Vorwurf konfrontiert waren, sie

seien rassistisch (Diese Vorwürfe kamen mitunter von Aktivist*innen die selbst »weiß«

sind):

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir? 309

»Die Leute, dieWeißen, waren immer in irgendeiner Form in einen Konflikt involviert,

der als rassistisch gelesen wurde oder der rassistisch war. Die Leute haben sich nichts

mehr getraut zu sagen. So. Und ich ja genauso. Ich hab irgendwie überhaupt keine

Kraft mehr gehabt, da jetzt irgendwie zu diskutieren, warum die Person nichts für die

Villa ist. […] Uns wurde um die Ohren gehauen, also uns weißen Rassisten vonWeißen,

dass wir so billig wohnen, dass das eine Frechheit ist. Es war so arg. Da hab ich mir das

erste Mal so gedacht, so woa, was passiert da eigentlich.«

Das intersektionale Villa-Wir, das insofern als identitätspolitisches erkannt wird, als die

ethnische Zugehörigkeit – race – bestimmt,wer Teil der Gemeinschaft ist undwer nicht,

und insofern, als die selbstkritische Auseinandersetzung mit Rassismus individualisiert

undmoralisiert wird, wird aus der Perspektive des Aktivisten abgelehnt, weil es ein affek-

tives Unbehagen auslöst, das einem Gemeinschaftsgefühl entgegensteht: »Ich kann mich

an ein Plenum erinnern, ich bin noch nie gesessen mit so vielen Leuten, die ich kenne,

die ich gut kenne, und hab so ein beklemmendes Gefühl gespürt, das war so schmerz-

haft, und ich war noch nicht einmal involviert in den ganzen Konflikt.«

Aus der Perspektive der Aktivist*innen wird jeweils ein intersektionales Wir, das

einen gemeinsamen existenziellen Kampf begründet, angenommen. Ähnlich wie in Be-

zug auf den Begriff »queer«, ist auch hier das Identitätspolitische das, was abgelehnt

wird. Aus subjektiver Perspektive spielen besonders persönlich-affektive Aspekte eine

wichtige Rolle. In dem einen Fall ist die affektive Verbundenheit mit denen, die einem

nahe sind, ein wichtiger Grund für das intersektionale Engagement. Im anderen Fall ist

es ein affektives Unbehagen, das durch eine bestimmte Form, die das intersektionale

Wir angenommen hat, ausgelöst wird, das einem »Gemeinschaftsgefühl« entgegensteht

und zu einer Beendigung des Aktivismus führt.

Pride und Coming-out

Auch auf die Pride und das Coming-out wird in den Interviews in einem affirmativen

Sinne Bezug genommen. Die Milchjugend-Aktivist*innen bejahen bestimmte Aspekte

des im Sprechen über die Pride und das Coming-out diskursiv hergestellten kollektiven

Wir. Die Pride wird erstens als Raum gemeinsam geteilter Euphorie bejaht, zweitens als

Raum des stolzen und selbstbewussten Beisammenseins. Das Interviewmit den beiden

Milchjugend-Aktivist*innen hat am Festival-Gelände auf der Zürich-Pride 2017 stattge-

funden. Auf die Frage, wie sich die Aktivist*innen eine perfekte queere Welt vorstellen,

verweisen sie auf die Pride und das, was sie gerade hier auf der Pride geschaffen haben:

»So [lacht]! Und niemand muss arbeiten [lacht]. Ja, junge Menschen, die sich auspro-

bieren, das ist fürmich das größte Glück.Ohne Schuldgefühle, abermit viel Mut.« Auch

aus der Perspektive der Aktivist*innen wird das diskursiv hergestellte euphorische Ja

zur Pride angenommen. Für die interviewten Personen, die auf die Frage nach einer

perfekten queerenWelt, wohl auch von der aktuellen Pride-Euphorie getragen, antwor-

ten: »So!«, materialisiert sich auf der Pride, wofür sie sich engagieren. Es ist aber nicht

nur ein in der Euphorie begründetes Ja. Der Grund, warum die Aktivist*innen ein kol-

lektives Wir, das gemeinsam auf der Pride erscheint, annehmen, ist die Möglichkeit,

dort einen Raum zu schaffen, an dem Jugendliche sich mutig und ohne Schuldgefühle

ausprobieren können. Damit knüpfen die Aktivist*innen an die Gemeinschaft an, die

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Auch die interviewte Lambda-Aktivist*in berichtet, dass sich auf dem CSD zeige,

wofür sie* sich einsetzt. Jugendliche kommen zum CSD-Wagen von Lambda und erzäh-

len, dass sie sich im Anschluss an die Sensibilisierungs- und Empowerment-Workshops

des »queer@school«-Projektes geoutet hätten: »Lambda hat ja einen CSD-Wagen jedes

Jahr, und was ich immer sehr schön fand an den CSD-Wägen, war, dass Schüler*innen

vorbeikamen, die in unserenWorkshopswaren, und sie sich dann irgendwie als »queer«

geoutet haben und dann uns besucht haben an unserem Wagen und uns dann erzählt

haben.« Der CSD ist also der Ort, an dem sichtbar wird, was die Aktivist*in erreicht

hat: Jugendliche, die sich geoutet haben. Das Coming-out von Jugendlichen als eine

subjektiv relevante Bedeutung, zu der die interviewte Aktivist*in Ja sagt, findet sich

auch in den diskursiven Verhandlungen von Lambda wieder. In der »Out!« konstituiert

sich Lambda explizit als Austausch- und Unterstützungsraum, der grundlegend um das

erfolgreiche Coming-out angeordnet ist. Daran anknüpfend ist das Lambda-Wir, das

die Möglichkeiten für ein erfolgreiches Coming-out eröffnet, aus der Perspektive der

Aktivist*in bedeutungsvoll.

Im Fall von TransInterQueer e.V. nimmt die interviewte Person wenig Bezug auf die

konkreten diskursiven Aushandlungsprozesse, die bei TrIQ im Analysezeitraum aktuell

sind. Das kann erstens daran liegen, dass die interviewte Person zur Zeit des Inter-

views erst seit kurzem bei TrIQ aktiv war, zweitens daran, dass es die Aufgabe der

interviewten Person war, statt der Lobbyarbeit, die bisher eine zentrale Rolle gespielt

hatte, vermehrt Austauschräume zu schaffen.7 Die Person von TrIQ sagt vor allem Ja zu

denMöglichkeiten des Austauschs, die bei TrIQ geschaffen werden sollen: »Also ich war

schon ganz oft dabei, wenn Inter* also jetzt nicht unbedingt nur im Kontext von TrIQ,

7 Zumindest berichtet das die interviewte Person.

in der projekteigenen Öffentlichkeit über fast alle verhandelten Themen hinweg herge-

stellt wird: einWir, das sich gegenseitig auf demWeg, zu einem selbstbestimmten und

selbstbewussten Subjekt zu werden, bestärkt und unterstützt. Diese subjektive Begrün-

dungsebene der Aktivist*innen schließt auch an den Coming-out-Diskurs der Milchju-

gend an. Auch dort konstituiert sich die Einrichtung als eine Gemeinschaft, die im Spre-

chen über das Coming-out die Möglichkeit eröffnet, zu einem stolzen und handlungs-

mächtigen Subjekt zu werden. Während von den Aktivist*innen die im Coming-out-

Diskurs derMilchjugend implizit bejahte Schuld abgelehnt wird – »[o]hne Schuldgefüh-

le, aber mit viel Mut« –, werden die einseitigen Happy-End-Geschichten des Coming-

out-Diskurses der Milchjugend auch von den Aktivist*innen bejaht: »Negativität haben

wir nie zugelassen. Also so, so irgendwie Artikel, die so, wie schlimm alles ist, und ich

bin traurig und ich bin depressiv, und es musste immer auch einen Dreh haben noch,

so von dieser Selbstermächtigung, das war eigentlich das Einzige, das wir immer//das

habe ich immer geblockt.« Das kollektiveWir der Milchjugend, das in den Verhandlun-

gen der Pride und des Coming-out hergestellt wird, ist auch für die Aktivist*innen von

Bedeutungen. Teil einer Gemeinschaft sein zu können, die Räume herstellt, die Jugend-

lichen die Möglichkeiten eröffnen, sich als stolzes und handlungsmächtiges Subjekt zu

konstituieren, ist ein zentraler Grund, sich für dieMilchjugend zu engagieren. Genauso

wie die geteilte Euphorie als affektiver gemeinschaftsbildender Affekt von Bedeutung

ist.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir? 311

sondern generell, wenn so Leute sich zum ersten Mal im Community-Kontext befinden

und das halt irgendwie so ganz super emotionale Momente sind. Und ich glaub, das

sind so für mich die großartigsten oder waren die großartigsten Sachen, so.« Aus der

Perspektive der interviewten Person wird insofern ein Aspekt des diskursiven TrIQ-Wir

als relevant erachtet, als TrIQ als Austauschraum bejaht wird. Ähnlich wie bei der Villa

undLesMigraSwird auch hier die aus subjektiver Perspektive relevante affektive Kompo-

nente betont. Es ist das affektiv Bewegende – »so ganz super emotionale Momente« –,

für das es sich zu engagieren lohnt.

9.3 Strukturelle Anforderungen und das eigene gute Leben

Nachdem die Art und Weise, wie die Aktivist*innen sich zu dem »Queer« und den dis-

kursiven Bedeutungsanordnungen ihrer Projekte ins Verhältnis setzen, in den Blick ge-

nommen wurde, soll es nun darum gehen, welche weiteren Bedingungs-Bedeutungs-

Begründungs-Konstellationen aus der Perspektive der Akteur*innen von Gewicht sind.

Materielle und strukturelle Bedingungen

Die interviewten Personen thematisieren alle auch die Bedingungsebene. Zum einen

sprechen sie von einermateriellen Notwendigkeit der Existenzsicherung, die mit dem Ak-

tivismus mitunter schwer vereinbar sei, zum anderen von strukturellen Anforderungen

des Aktivismus, die teilweise in einem Widerspruch zu subjektiven Bedürfnissen ste-

hen würden. Ersteres verweist vor allem auf die Bedeutung, die der Aktivismus für die

interviewten Personen hat. Denn diese entscheiden sich mitunter trotz damit einher-

gehender finanzieller Schwierigkeiten für den Aktivismus: »Arbeiten, Uni und Aktivis-

mus wär sich nicht ausgegangen. […] Als das mit dem Studium fertig war, bin ich dann

erst mal mit einem Minus irgendwie dagestanden und hab dann auch einfach drin-

gend einen Job gebraucht, und da hab ich gemerkt, okay, Job und Aktivismus, das ist

mir zu mühsam.« (IP3) Auch andere Aktivist*innen berichten davon, finanzielle Abstri-

che in Kauf zu nehmen, und sich stattdessen für den der eigenen politischen Haltung

entsprechenden Aktivismus zu entscheiden. Für diejenigen, für die der Zugang zum

Arbeitsmarkt begrenzt ist – das sind im Fall meiner Interviewpartner*innen zumeist

Trans*- und Inter*-Personen –, eröffnet der Aktivismus aber auch die Chance auf ei-

nen Arbeitsplatz, an dem sie erscheinen und sein können, wie sie wollen. Eine Person

berichtet davon, vorher in einem ähnlichen Projekt in einer anderen Stadt aktiv gewe-

sen zu sein und wegen der Möglichkeit der Bezahlung die Stadt und damit auch das

Projekt gewechselt zu haben:

»Also in […] [Stadt] hatte ich keinen Job, und gleichzeitig hab ich da ganz viel bei […]

[queeres Projekt] gearbeitet. Ich habganz ähnlich dagearbeitet. Undgenau,wir hatten

aber nie Förderungen in Höhen, dass wir uns selber dafür hätten bezahlen können

in den allermeisten Fällen. Und drum hat sich das für mich super angeboten, das als

bezahlte Stelle, also Teilzeitstelle zu haben.« (IP 5)

Die Aktivist*innen – und das gilt nicht nur für den queeren Aktivismus – müssen sich

mitunter zwischen einer queeren politischenHaltung und denMöglichkeiten der finan-

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

ziellen Existenzsicherung entscheiden. Die Entscheidung für den queeren Aktivismus

verweist in diesen Fällen auf einen hohen Grad der Identifizierung mit dem queeren

kollektiven Wir. Eine Ausnahme sind vor allem Trans*- und Inter*-Personen, die jen-

seits des Aktivismus wenig Chancen auf einen Arbeitsplatz haben, an dem sie erschei-

nen können, wie sie wollen. Für sie ist der queere Aktivismus eine Option, beides –

politische Haltung und materielle Existenzsicherung – zu vereinen.

Auf der Bedingungsebene werden zweitens aber auch strukturelle Anforderungen des

politischen Aktivismus benannt, die in einem Widerspruch stehen mit den Bedürfnis-

sen der Aktivist*innen, die das, was das queereWir ihnen verspricht, angenommen ha-

ben. Es werden vier solche strukturellen Bedingungen des Aktivismus genannt: erstens

die Vereinzelung in der aktivistischen Arbeit, zweitens historisch gewachsene Struktu-

ren, drittens strategische Erfordernisse und viertens eine offene Projektstruktur.

Im Gegensatz zu einer queeren Bedeutungsanordnung, die das Verbindende der

eigenen Gemeinschaft zum Ausgangspunkt gemeinsamer Politiken macht, wird ers-

tens die Erfahrung der Vereinzelung in der aktivistischen Arbeit beschrieben: »Auch so im

Haus selbst, die Sichtbarkeit und so das kollektive Gefühl zu sagen, ›hey wir Queerdos,

wie wir durch die Straßen ziehen und Nazis verprügeln‹, das habe ich nie gehabt, das

hat es nie gegeben. Das war immer so ich, der arbeitet, ich, der neoliberal vereinzel-

te Mensch, der seine Arbeitskraft in das Projekt seines Herzens einbringt.« (IP3) Die

strukturelle Bedingung des Aktivismus, der vereinzelte Arbeit erfordert, steht in einem

Widerspruch zu einem queeren Anspruch, ein kollektives Wir jenseits von neolibera-

ler Vereinzelung herzustellen. Ein queeres Wir, das entgegen einer neoliberalen Ver-

einzelung die Verbundenheit und wechselseitige Abhängigkeit betont,8 kann aus der

Perspektive der Aktivist*innen nicht angenommen werden, weil die real stattfindende

vereinzelte Verausgabung der Arbeitskraft dem entgegensteht. Sie verunmöglicht das

Aufkommen kollektiver Affekte der Verbundenheit, die eine solche Gemeinschaft er-

möglichen würden. Die Aktivist*innen fühlen sich alleine, nicht verbunden. Die Bedin-

gungsebene – die reale Arbeit, die im Aktivismus oft vereinzelt geleistet werden muss

– wird als Widerspruch zu den Bedeutungsanordnungen, die auch aus der Perspekti-

ve der ersten Person relevant sind – ein kollektives Gefühl der Gemeinschaftlichkeit –,

hervorgehoben.

Es wird, zweitens, auch von einem Widerspruch zwischen dem persönlichen Be-

dürfnis nach einem offenen Aktivismus, das wiederum in den queeren Bedeutungsan-

ordnungen der Projekte angelegt ist, und den erlebten historisch gewachsenen Strukturen

berichtet:

»Ich bin da ein bisschen in Strukturen geraten, die es wie gesagt schon seit x Jahren

gegeben hat, die einerseits sehr offen waren, aber auch andererseits total zu. Es hat

viele Leute gegeben, die schon lange dabei waren, die gesagt haben, das war immer

schon so, das machen wir so. Das war im Endeffekt ein bisschen das Gegenteil von

dem, was ich mir erwartet hab. So mich befreien. Das war sehr einengend und auch

nicht sehr lustig und es war sehr mühsam, es war sehr harte Arbeit, um das sehr knapp

zusammenzufassen.« (IP3)

8 S. Hark: Koalitionen des Überlebens, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir? 313

Auch die politisch-strategischen Erfordernisse, Netzwerke und Ressourcen zu nutzen, ge-

raten, drittens, in einen Konflikt mit dem persönlichen Bedürfnis von Seiten der Ak-

teur*innen, zu dem selbstermächtigten Subjekt zu werden, das eine queere Bedeu-

tungsanordnung ihnen eröffnet:

»[G]erade so in der politischen Lobbyarbeit find ich es halt oft super schwierig, mich

so ein bisschen zusammenzureißen unter Anführungszeichen, weil ich so das Gefühl

habe, wenn ich so Teil von soDiskussionsrunden oder so bin, dass es dann ganz oft pas-

siert, dass ich oder andere schon krass krass diskriminiert werden […] und man dann

aber trotzdem strategisch sein muss irgendwie, um bestimmte Connections aufrecht-

zuerhalten, um irgendwie bestimmte Zugänge zu Ressourcen oder weiteren Diskus-

sionen zu haben.« (IP5)

Beide Male entsprechen die persönlichen Bedürfnisse den diskursiv hergestellten Zie-

len ihrer Projekte. Diese konstituieren sich als ein queeresWir, das offen sein will und

Menschen ermächtigt, sich gegen die erfahrenen Diskriminierungen zu wehren. Die

Aktivist*innen haben diesesWir angenommen, stoßen aber aufgrund struktureller An-

forderungen des Aktivismus auf Widersprüche. Sie erfahren ihre Gemeinschaft nicht

als offen – historisch gewachsene Strukturen und politisch-strategische Interessen ver-

unmöglichen mitunter diese Offenheit.

Umgekehrt ist es aber, viertens, auch eine offene Projektstruktur – die es in einem

queeren Sinne ermöglicht, immer wieder die Frage zu stellen, »wer dieses Wir ist und

sein will« –, die mit dem persönlichen Bedürfnis nach politischer Handlungsmächtig-

keit kollidiert: »Die Hauptkonfliktlinien waren immer die gleichen, und zwar: welche

Politik machen wir, was sind wir für ein Haus, wer sind wir, wie arbeiten wir? Und

dadurch gab es viel Raum für Diskussion, aber wenig Raum für Praxis. Wir sind so

ein bisschen an den Diskussionsstrukturen im Endeffekt gescheitert.« (IP3) Auf der

einen Seite versprechen die queeren Bedeutungsanordnungen Handlungsmächtigkeit

beziehungsweise ist es das, was die Aktivist*innen dort suchen. Auf der anderen Seite

verunmöglicht es eine offene Projektstruktur, die im Sinne eines queerenWir ist, sich als

handlungsmächtiges Subjekt zu konstituieren.

Die Aktivist*innen sind mit dem Widerspruch konfrontiert, auf der einen Seite zu

den Bedeutungsanordnungen der queeren Projekte – Offenheit, Verbundenheit und

die Möglichkeit, zu handlungsmächtigen, widerständigen Subjekten zu werden – Ja zu

sagen, und erfahren auf der anderen Seite, dass aufgrund struktureller Bedingungen

diese diskursiven Bedeutungsanordnungen selbst nicht ganz aufgehen. Die queeren

Projekte werden aufgrund historisch gewachsener Strukturen als geschlossen erlebt, Dis-

kriminierungmuss imNamen strategischer Interessen ausgehaltenwerden und die für ein

offenes »Queer« zentrale Diskussion darüber, »wer dasWir sein will«, führt dazu, dass

sich nichts bewegt und die Aktivist*innen sich als wenig handlungsmächtig erfahren.

Das eigene gute Leben

Die Akteur*innen nehmen bestimmte Bedeutungsanordnungen des queeren Aktivis-

mus an: ein »Queer« als Haltung oder Handlung, ein intersektionalesWir, einWir, das

die Möglichkeit eröffnet, stolz und selbstbewusst zu sein und sich zu outen, oder ein

Wir, das Austauschräume eröffnet. Gleichzeitig verunmöglichen es bestimmte struk-

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

turelle Bedingungen der aktivistischen Praxis, dass die von den Akteur*innen ange-

nommenen queeren Bedeutungsanordnungen aufgehen. Warum entscheiden sich die

Personen mit Blick auf diese Widersprüche für oder gegen den queeren Aktivismus? Es

wurden bereits einige Gründe genannt. Für ein queeres Wir sprechen affektive Verbun-

denheit und existenzielle Notwendigkeit sowie einMehr als Identität. Gegen ein queeresWir

sprechen Ein- und Ausschlüsse sowie die Verunmöglichung eines Gemeinschaftsge-

fühls.Welche anderen Gründe haben die Aktivist*innen, sich für oder gegen die queere

Gemeinschaft ihrer Einrichtungen zu entscheiden?

Für die Aktivist*innen spielt auch das eigene Leben9 in der Entscheidung für oder

gegen den Aktivismus eine Rolle. Sie berichten davon, dass sie ihrer von der Norm ab-

weichenden vergeschlechtlichten und/oder sexuellen Zugehörigkeit nicht entkommen

können. Der Aktivismus stellt für sie eine Möglichkeit dar, sich die Auseinandersetzun-

gen in Bezug auf diesen Teil des von der Norm abweichenden eigenen Lebens aussuchen

zu können:

»Also was ich mir nicht aussuchen kann, ist, dass ich eine Auseinandersetzung mit In-

ter*-Themen in meinem Leben habe. So. Das ist so, ob ich es haben will oder nicht. So.

Und ich glaub, es ist auch ein bisschen selfcare in die Richtung – okay, aber ich kann

mir zumindest aussuchen oder zu einem Teil zumindest auch aussuchen, welche Aus-

einandersetzung das ist.« (IP5)

Aus der Perspektive der Akteur*innen ist der Aktivismus eine Möglichkeit, das eigene

Leben nicht derart von Geschlechternormen regieren zu lassen. Der Aktivismus bietet

den Akteur*innen die Möglichkeit, bis zu einem gewissen Grad zu einem handlungs-

mächtigen Subjekt zu werden. Dabei geht es den Aktivist*innen nicht nur darum, für

sich selbst Möglichkeiten zu finden, sich nicht derart regieren zu lassen, sondern sie

wollen generell etwas gegen Ungleichheitsverhältnisse unternehmen. Auch hier wird in

zweifacher Hinsicht der Bezug zum eigenen Leben betont. Zum einen insofern, als die ei-

gene Abweichung von den Geschlechternormen den Aktivist*innen Ungleichheiten als

subjektiv erkennbare und relevante Bedeutungsebene eröffnet hat: »Also äh, ich erlebe

bewusst Ungerechtigkeiten und Dinge, die ich als falsch empfinde, Gesellschaft ohne

Akzeptanz, mit Menschen, die ich sehe, denen Möglichkeiten fehlen. Und ich kann mit

meinem Aktivismus etwas dagegen tun. Das fühlt sich sehr gut an.« (IP2) Zum anderen

– und das klingt in »das fühlt sich sehr gut an« bereits an – insofern, als sie im Akti-

vismus die Antwort auf die Frage danach, wie sie ein »gutes Leben« führen können,

suchen:

»Es ist natürlich auch die Erfahrung von purpose, denman findet. Von Zweck, dahinge-

hend, dass man sich irgendwie mit etwas verbunden fühlt, dass man etwas hat, wofür

man gerne arbeitet. […] Das finde ich eine großartige Ressource, weil es mir sehr vie-

le Entscheidungen abnimmt, weil es mir sehr viel Suchen abnimmt. […] So in meinem

Fall einen recht offensichtlichen positiven Zweck, dass ich einen positiven Einfluss in

meinem Lebe haben kann.« (IP4)

9 Das eigene Leben wird in der vorliegenden Untersuchung im Sinne Butlers als immer schon »ent-

eignetes« verstanden.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir? 315

In der Entscheidung für oder gegen den Aktivismus spielen nicht nur dieMöglichkeiten

eines queeren Aktivismus, jenseits einfacher ein- und ausschließender Identitätspoliti-

ken zu agieren, nicht nur die affektive Verbundenheit mit denjenigen, die prekär leben,

und nicht nur die Möglichkeit, im Aktivismus ein Gemeinschaftsgefühl zu erfahren, ei-

ne Rolle, sondern auch die Möglichkeit, das eigene Leben handlungsmächtig und »gut«

führen zu können.

9.4 Affekte als gemeinschaftsbildendes Moment

Aus der Perspektive der Subjekte sind verschiedene Bedingungs- und Bedeutungskon-

stellationen relevant, die teilweise für den Aktivismus generell gültig sind, meistens

aber auf eine queer-spezifische Thematik abzielen. Zunächst einmal zeigt sich, dass

die eigene Identität – die individuelle Selbstverortung – keine Rolle spielt in Bezug auf

die Art und Weise, wie die Akteur*innen sich in ein Verhältnis zu dem kollektivenWir

ihrer Projekte setzen. Die Aktivist*innen identifizieren sich völlig unabhängig davon,

ob sie das queereWir ihrer Gemeinschaft annehmen oder ablehnen, selbst als »queer«

oder eben »nicht queer«. »Queer« als Band, das die einzelnen Projekte zusammenhält,

muss aus der Perspektive der Akteur*innen keine Identitätsbezeichnung sein, mit der

sich die Aktivist*innen als das, was sie selbst sind, identifizieren können. Im Gegen-

teil, die Aktivist*innen identifizieren sich mit queer als Haltung oder Handlung, nicht als

Kategorie, die bezeichnet, »wer sie sind«. Sie wollen eine Gemeinschaft, die insofern

»queer« ist, als sie gerade nicht identitätspolitisch ist. Die subjektiven Bedeutungen

knüpfen an die Bedeutungen von »queer«, die queer-theoretisch und bewegungsge-

schichtlich hergestellt wurden, an. Die Aktivist*innen wollen ein »Queer«, das Bünd-

nisse jenseits von Identitäten möglich macht, das subversiv ist, und ein Wir, aus dem

keine Gruppen per se ausgeschlossen sind. Auch wenn es nicht unbedingt mit dem Na-

men »queer« bezeichnet wird, knüpfen die Aktivist*innen auch an ein bewegungsge-

schichtliches »Queer« an, das als gemeinsamer Kampf gegen den Tod verstanden wird.

Wenn sie auf der Bedeutungsebene ein »Queer« erkennen, das entsprechend der auf-

gezählten Bedeutungen ein Jenseits von Identitätspolitiken verspricht, nehmen sie das

kollektive queereWir eher an, als wenn es ihnen zu ausschließend erscheint.

Aus der Perspektive der Akteur*innen werden größtenteils auch die in den diskur-

siven Aushandlungen der projektinternen Öffentlichkeiten zentralen Aspekte bejaht.

Sie wollen ein queeresWir, das intersektional ist, ein queeresWir, das stolz ist und das

Menschen dieMöglichkeiten zumComing-out eröffnet. Insofern, als die Aktivist*innen

die in den Diskursen der Projekte hergestellten, aber auch die theoretischen wie bewe-

gungsgeschichtlichen Bedeutungen von »queer« annehmen, findet eine Identifizierung

mit den Bedeutungen des Begriffs statt. Diese Identifizierung äußert sich auch, wenn

die Aktivist*innen davon berichten, dass die Widersprüche zwischen den verinnerlich-

ten Bedürfnissen nach einem offenen Wir, aber auch einem Wir, das dazu ermutigt,

zu einem handlungsmächtigen und sich gegen Diskriminierung wehrenden Subjekt zu

werden, und den realen strukturellen Bedingungen politischer Praxis schwer auszuhal-

ten sind. Gleichzeitig ist die Identifizierung mit bestimmen Bedeutungen von »queer«

bis zu dem Grad gegeben, in dem ökonomische Kosten für das queereWir in Kauf ge-

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

nommen werden. Es scheint also in dem Sinne eine Identifizierung mit »queer« zu ge-

ben, als die subjektiven Bedeutungen mit den queer-theoretischen, aktivistischen und

bewegungsgeschichtlichen Bedeutungen übereinstimmen.Diese Identifizierung ist für

die Akteur*innen aber vor allem dann bedeutungsvoll, wenn der queere Aktivismus sie

auf eine bestimmte Art und Weise zu affizieren vermag.

Es werden drei affektive Bezüge genannt, die aus der Perspektive der Aktivist*innen

eine entscheidende Rolle bei der Entscheidung für oder gegen das queereWir spielen:

erstens eine affektive Verbundenheit mit denen, die existenziell bedroht sind, zweitens

eine affektive Verbundenheit mit der eigenen Gemeinschaft und drittens das Gefühl,

etwas »Richtiges« zu tun. Ein Grund, sich für die queere Gemeinschaft zu entscheiden,

ist die affektive Verbundenheit mit denen, die existenziell bedroht sind. Die existenzi-

elle Bedrohung vonMenschen, die einem nahe und wichtig sind,mitzuerleben, vermag

aus der Perspektive des Subjekts ein wichtiger Grund zu sein, sich für einen queeren

Aktivismus zu entscheiden, der genau bei dieser alltäglich erlebten existenziellen Be-

drohung ansetzt und gegen sie arbeitet. Es ist für die Aktivist*innen aber auch von

Bedeutung, dass die eigene queere Gemeinschaft ein Gefühl der Verbundenheit her-

vorzubringen vermag. Das äußert sich in dem Ja der Aktivist*innen zu einer gemein-

samen »Euphorie« auf der Pride, die genau eben jene Verbundenheit ausdrückt. Das

Gemeinschaftsgefühl wird aber vor allem auch dann als ein Grund für und gegen den

queeren Aktivismus betont, wenn es fehlt. Beispielsweise dann, wenn die strukturel-

len Bedingungen vereinzelter Arbeit ein solches affektives Gemeinschaftsgefühl verun-

möglichen. Das Gemeinschaftsgefühl kann auch nicht aufrechterhalten werden, wenn

interne Debattenkulturen ein affektives Unbehagen auslösen. Gleichzeitig suchen die

Aktivist*innen selbst im Aktivismus ein »gutes Gefühl«, die Antwort auf die Frage nach

dem »richtigen Leben«. Die Möglichkeit, im queeren Aktivismus etwas gegen verge-

schlechtlichte Ungleichheiten zu unternehmen, gibt ihnen das Gefühl, dass das eigene

Leben gut und sinnvoll ist.

Diese affektiven Bezüge, die es aus der Perspektive der Aktivist*innen braucht, ver-

weisen in mehrfacher Hinsicht auf Judith Butler, die das Politische in einer konstitu-

tiven Abhängigkeit voneinander – und damit jenseits einfacher identitätspolitischer

Ein- und Ausschlüsse – zu begründen versucht. Inwiefern fügen sich die affektiven Ge-

meinschaftsbezüge, die aus der Perspektive der Aktivist*innen relevant sind, in eine

solche Idee des Politischen ein? Und wo verweist beides – eine solche Idee des Politi-

schen und die subjektiven Handlungsgründe – womöglich auf die Grenzen des jeweils

anderen? Judith Butler betont die Notwendigkeit einer politischen Gemeinschaft, die

sich auf dem gründet, was die Menschen verbindet. Die konstitutive Abhängigkeit der

Menschen voneinander macht sie zugleich verletzlich und bindet sie ethisch aneinan-

der.10 Eine affektive Verbundenheitmit denjenigen, die existenziell bedroht sind, schließt gleich

in zweifacher Hinsicht an Butlers Idee einer ethischen Verantwortung an. Zum einen

insofern, als die Verbundenheit betont wird, zum anderen insofern, als die existentielle

Bedrohung, die ja gerade auf unsere Verletzlichkeit zurückgeht und abhängig ist von

einem bestimmten gesellschaftspolitischen System, zentral ist. Anders als in der Per-

spektive der interviewten Akteur*innen, in der eine Verbundenheit mit denjenigen, die

10 J. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 147f.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir? 317

einem nahe sind, als bedeutungsvoll hervorgehobenwird, umfasst Butlers ethische Ver-

antwortung jedoch darüber hinausgehend auch diejenigen, mit denen wir ungewählt

zusammenleben.11

Auch das Thematisieren des Gefühls der Verbundenheit in der eigenen politischen

Gemeinschaft, das aufgrund neoliberal vereinzelter Arbeit nicht aufkommt, schließt an

Judith Butlers Überlegungen des Politischen an. Ihr zufolge soll es gerade die aus der

wechselseitigen Abhängigkeit resultierende Verbundenheit sein, die gegen neoliberale

Vereinzelungen und Vorstellungen von Autonomie ein politisches Subjekt begründet.12

Aus der Perspektive der Aktivist*innen verhindert die vereinzelte Arbeit einen solchen

Gemeinschaftsbezug. Es scheint eine Herausforderung zu sein, eingelassen in neolibe-

rale Strukturen der Vereinzelung, ein gegen diese Strukturen gewendetes Gefühl der

Verbundenheit herzustellen.

Neben dem affektiven Bedürfnis nach gemeinschaftlicher Verbundenheit wird auch

das moralische Gefühl als zentraler Grund für den Aktivismus genannt. Während die

Moral aus der Perspektive des Subjekts einerseits keine affektive Atmosphäre erzeugen

darf, in der ein gemeinschaftliches Gefühl der Verbundenheit verunmöglicht wird, so

suchen die Akteur*innen doch für sich selbst im Aktivismus eine Antwort auf die Frage

nach dem »richtigen Leben«. Aus der Perspektive des Subjekts scheint es von Bedeutung

zu sein, dass die Akteur*innen als das, was sie durch den Aktivismus geworden sind

und ständig werden, auf der (moralisch) »richtigen« Seite stehen.Doch ist das nicht das

Gegenteil von jener affektiven Verbundenheit, die von den Aktivist*innen sonst einge-

fordert wird? Handelt es sich bei dem Bedürfnis nach einem »guten Gefühl« nicht ge-

rade um »die narzisstische Selbstbefriedigung, sich für besser halten zu dürfen, als die

anderen sind«?13 Steht nicht ein individuelles Bedürfnis nach einem »richtigen Leben«

durch den Aktivismus einer queeren aktivistischen Haltung entgegen, der zufolge der

Aktivismus niemals festschreiben kann, wie dieses »richtige Leben« auszusehen hat?

Judith Butlers Überlegungen zufolge müssen beide Fragen verneint werden. Sie ver-

steht das moralische Gefühl nicht in erster Linie als Ausdruck eines Ichs, das sich von

anderen als etwas Besseres abgrenzen will, sondern als einen Ausdruck der Selbsterhal-

tung, der nicht in einer Abgrenzung von den anderen, sondern im Gegenteil in einer

Abhängigkeit und Verbundenheit mit den anderen gründet: »Der andere ist Mittel mei-

nes eigenen Überlebens, und Schuldgefühle, ja die Moral selbst, entstehen schlicht aus

diesem Verlangen der Selbsterhaltung, das vor allem durch meine eigene Destruktivi-

tät bedroht ist. […] Schuldig bin ich, weil ich versucht habe, ein Band zu zerstören, das

ich für mein Überleben brauche.«14 Wenn andere Leben zerstört werden, fühlen wir

uns Butler zufolge schuldig, weil wir selbst aufgrund unserer »ergebnisoffenen Sozia-

lität« konstitutiv verbunden sind mit diesen Leben. Ähnlich, wie im Fall der anderen

beiden von den Aktivist*innen betonten affektiven Gemeinschaftsbezüge, scheint auch

das moralische Gefühl auf eine konstitutive Abhängigkeit voneinander zu verweisen.

11 Ebd., S. 148.

12 Ebd., S. 192.

13 Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag 2018,

S. 106.

14 J. Butler: Raster des Krieges, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Butler spricht sich auch dagegen aus, die Moral gänzlich aus der Politik zu verbannen.

Sie plädiert gegen eine Politik, die auf Kosten der Zerstörung des Ichs die Moral aufgibt.

Es braucht »ein ›Ich‹, das irgendwie in eine breitere soziale und politische Bewegung

eintreten,mit ihr verhandeln und in ihr agieren muss«.15 Denn auch die politische Ant-

wort auf die Frage nach dem »richtigen Leben« darf nicht in einer Zerstörung des Ichs

und dessen Leben münden.16

Aus der Perspektive des Subjekts zeigt sich, dass die einzelnen Aktivist*innen sich

mit den Bedeutungen von »queer« als Nicht-Identitäts-Kategorie identifizieren und

queere Politiken jenseits von Identitäten wollen. Auch aus der Perspektive der ers-

ten Person ist es nicht notwendig, ein politisches Wir um eine gemeinsam geteilte

Identitäts-Kategorie anzuordnen. Es genügt, wenn sich die Aktivist*innen mit den Be-

deutungen von »queer« identifizieren. Es ist allerdings aus der Perspektive der Ak-

teur*innen für ein queeresWir von Gewicht, auf verschiedenen Ebenen einen affektiven

Gemeinschaftsbezug herstellen zu können.

15 J. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 272.

16 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010 - am 13.02.2026, 20:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

