9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir?

Im diskursanalytischen Teil der Arbeit wurde zunichst herausgearbeitet, auf welche
Art und Weise die fiunfim Zentrum der vorliegenden Untersuchung stehenden queeren
Projekte ein kollektives queeres Wir herstellen. Im Folgenden soll es nun darum gehen,
welche der in den queeren Diskursen hergestellten Bedeutungsanordnungen von den
Akteur*innen erkannt werden und wie sie sich warum dazu ins Verhiltnis setzen. Hier-
zu wird im ersten Abschnitt herausgearbeitet, welche Rolle der Begriff »queer« als kol-
lektive und individuelle Verortung fiir die Aktivist*innen spielt. Im zweiten Abschnitt
werden von den im diskursanalytischen Teil der vorliegenden Arbeit untersuchten, dis-
kursiv hergestellten Bedeutungsanordnungen diejenigen hervorgehoben, auf die die
Aktivist“innen Bezug nehmen und die aus ihrer Perspektive relevant sind. Dem fol-
gen im dritten Abschnitt weitere Bedingungs-/Bedeutungs-/Begriindungsanordnun-
gen, die aus der Perspektive der Aktivist*innen von Bedeutung sind. Hierbei handelt
es sich vor allem um Widerspriiche zwischen den strukturellen Bedingungen des poli-
tischen Aktivismus und den personlichen Bediirfnissen der Akteur*innen, die auch auf
bestimmte queere Bedeutungsanordnungen zuriickgehen. Es geht aber auch um das je
eigene Leben der Akteur*innen, das in den Begriindungen fiir/gegen den Aktivismus
ebenfalls eine Rolle spielt.

9.1 We are queer - was heiBt das eigentlich?

Im Interviewleitfaden war die Bedeutung des Begriffs »queer« fiir die Akteur*innen ex-
plizit Thema. Im Sinne der Bedingungs-Bedeutungs-Begriindungsanalyse ging es um
die Frage, inwiefern das jeweilige Projekt als »queer« verstanden wird (subjektive Be-
deutungsebene), wie sich die Aktivist*innen zu diesem »queer« positionieren (Positio-
nierungen zum queeren Wir) und warum sie sich auf eine bestimmte Art dazu positio-
nieren (Begriindungsebene).

Die Analyse der subjektiven Bedeutungsebene zeigt, dass die Aktvist*innen dem
Begrift »queer« unterschiedliche Bedeutungen zuschreiben: Die interviewten Perso-
nen verstehen die jeweiligen queeren Einrichtungen, von denen sie Teil sind, auf drei
verschiedene Arten als »queer«: erstens, insofern sie queer handeln (Villa, Lambda BB);

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

zweitens, insofern sie eine queere Haltung teilen (Milchjugend, Lambda BB); und drittens,
insofern queer als Uberbegriff beschreibt, wer Teil von dem Projekt ist (TrIQ, LesMigraS).

Die Villa wird beispielsweise als Ort verstanden, der queer handelt. Konkret heif3t
das, dass die Villa als ein offener Raum beschrieben wird, an dem ein vielfiltiges Ne-
beneinander moglich ist:

»Sie ist wahnsinnigsqueer<im Sinne, dass sie einfach ein offener Raum ist und Leuten
Ressourcen und Raume zur Verfiigung stellt, um dort zu arbeiten. Ob das jetzt alte
Manner sind, die sich jetzt zu Religion oder Religionsthemen treffen, oder ob dasjetzt
junge Schwarze Trans*-Aktivist*innen sind, ist ziemlich nebenséchlich. [...] So. Aber wir
haben trotzdem Platz, auch wenn sie sich nichtals>queer<identifizieren, und ich glaub,
das ist>queer<—so ganz billig. >Queer«ist kein Label.>Queer<ist tun.«

Die Aktivist*innen der Milchjugend hingegen verstehen »queer« als eine gemeinsam ge-
teilte Haltung, die die Einrichtung zusammenhilt: »Aber wir bringen niemanden bei,
dass sie sich als falsch® verstehen miissen. [..] Es ist sicher kein Identititsbegriff. Es
kann diese Funktion nicht ersetzen und sie ist trotzdem nétig, aber es hilft, dass alle da-
bei sein kénnen, die quasi eine Haltung teilen.« Queer als Haltung zu verstehen, bedeutet
aus der Perspektive der Aktivist*innen, eine kritische Beziehung zur Norm einzuneh-
men. Kritik an der Norm wird allerdings einmal als reine Negation verstanden: »[e]in
Begriff als direktes Gegenkonzept zur Norm. Der Normen generell ablehnt« (Lambda
BB), einmal als Politik des Stolzes: »Wir sagen >ja<, wir wollen nicht in die Norm und
so sein wie alle anderen, sondern wir sind eigentlich//wir fithlen uns wohl, so wie wir
sind« (Milchjugend). Queer wird aber auch als Uberbegriff, der die Personen beschreibt,
die Teil des Projektes sind, verstanden: »Ja, ich glaube aus meiner Erfahrung heraus,
dass es viele queere Leute gibt, die Teil davon sind« (TrIQ). Die Art, wie die Menschen
aus dem Projekt sich selbst bezeichnen oder verorten, bestimmt diesem Verstindnis
zufolge das queere Wir.

Die subjektiven Bedeutungen, die die Aktivist*innen dem queeren Wir ihrer Ge-
meinschaften zuordnen, kniipfen mitunter an Aspekte des diskursiv hergestellten Wir
der jeweiligen Projekte an. Die Villa konstituiert sich, dhnlich wie es in den subjekti-
ven Bedeutungen gefasst wurde, auch in den analysierten Diskursen der vorliegenden
Arbeit als Einrichtung, die insofern »queer« ist, als queer gehandelt wird. Die Villa for-
dert beispielsweise nicht einfach nur mehr Riume fiir Mehrfachmarginalisierte auf der
Pride, das Projekt schafft selbst diese Riume, indem es mit einem eigenen »queer-femi-
nistischen, migrantischen und antirassistischen Truck« auf der Pride erscheint. Auch
das diskursiv hergestellte Wir der Milchjugend kniipft an der subjektiven Bedeutung von
»queer« als gemeinsam geteilte stolze Haltung an. Bei TrIQ und LesMigraS sind die Be-
ziige zwischen den subjektiven und diskursiv hergestellten Bedeutungen insofern ge-
geben, als die Personen, die Teil der jeweiligen Einrichtungen sind, eine zentrale Rolle

1 Dem Begriff »queer« wird in Bezug auf die Projekte mal mehr und mal weniger Bedeutung zuge-
schrieben. Die interviewte Person von LesMigraS betont beispielsweise eher das Intersektionale
und weniger das Queere des Vereins.

2 Die Milchjugend bezeichnet sich selbst als »falschsexuell« und versteht diesen Begriff als eine
Ubersetzung von »queer«.

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir?

fiir die Konstitution der jeweiligen Gemeinschaft spielen. LesMigra$ stellt beispielswei-
se die Interessen von Mehrfachmarginalisierten in den Mittelpunkt der eigenen Arbeit
und damit auch dessen, »was die Einrichtung ist«.

Auch die Art und Weise wie sich die einzelnen Aktivist*innen zum queeren Wir jeweils
positionieren fillt unterschiedlich aus: Aus der Perspektive der Aktivist*innen nimmt
das »Queer« ihrer Einrichtung verschiedene Bedeutungen an. Wie aber setzen sich die
Akteur*innen in ein Verhiltnis zu dem so verstandenen queeren Wir? Wird es ange-
nommen oder abgelehnt? Und wie stehen individuelle und kollektive Selbstverortung
in Beziehung zueinander? Die Aktivist*innen verorten sich zunichst unabhingig da-
von, auf welche Art und Weise das jeweilige Projekt als »queer« verstanden wird, selbst
als »queer«. Manche lehnen den Begriff als Selbstbezeichnung ab: »Queer als Selbstver-
ortung finde ich schwierig, weil man da an sehr viele Grenzen gerit, aber das ist jetzt
meine personliche Sicht und ich glaub, fir viele Leute funktioniert der Begriff sehr gut,
weil er einfach den Vorteil hat, dass er unsere Identititen negiert.« (IP3) Andere hinge-
gen verstehen sich selbst als »queer«: »Also ich persénlich wiirde mich da durchaus auch
selbst verorten. Also ich witrd’ mich auch durchaus als irgendwie >queer« bezeichnen.
Ich finde, es ist auch >ne Selbstbezeichnung.« (IP4) Es wird aber auch davon gesprochen,
dass sich der personliche Bezug zu »queer« als Selbstbezeichnung verindert habe: »Das
heif3t, queer<ist ein Begriff, den ich urspriinglich dankbar angenommen habe, der aber
im Laufe der Jahre ein bisschen von seinem Charme verloren hat.« (IP6)

Wihrend es fir die Selbstverortung als »queer« keine Rolle spielt, ob das »Queer«
des eigenen Projektes als Haltung, Handlung oder Uberbegriff verstanden wird, spielt die-
ses Verstindnis sehr wohl eine Rolle, wenn es darum geht, wie die Akteur*innen sich
zu ihrer queeren Gemeinschaft positionieren. Diejenigen, die das »Queer« ihrer Pro-
jekte als gemeinsame Haltung oder Handlung verstehen, verorten sich alle - unabhingig
davon, welche Rolle »queer« als individuelle Selbstverortung fiir sie spielt — im kollek-
tiven queeren Wir ihrer Einrichtungen. Manche lehnen eine queere Selbstbezeichnung
ab, bejahen aber ein kollektives queeres Wir: »Aber ich glaub, von meinem Denken her
denke ich, dass ich >queer< bin, oder ich hoffe, dass ich >queer< bin, aber als Selbstbe-
zeichnung nutzt es mir nichts.« (IP3) Eine andere Person nimmt »queer« sowohl als
individuelle als auch kollektive Bezeichnung an: »Also der Begriff kann beides sehr gut
sein.« (IP4) Im Unterschied dazu sagen jene Aktivist*innen, die queer als Uberbegriff ver-
stehen, Nein zu einem kollektiven queeren Wir. Ein Aktivist* versteht sich beispielswei-
se selbst als »queer«, lehnt die Bezeichnung aber als Uberbegriff ab: »Und ich bezeichne
mich selber auch als >queer< und gleichzeitig finde ich ihn so als Uberbegriff sehr tri-
cky.« (IP5) Aus der Perspektive der ersten Person ist keine individuelle Identifizierung
mit dem Begriff »queer« notwendig, um ihn als kollektiven Begrift anzunehmen. Es
macht allerdings einen Unterschied, wie die Aktivist*innen das »Queer« der eigenen
Gemeinschaft verstehen. »Queer« verstanden als Handlung oder Haltung ist eine Ge-
meinschaftsbezeichnung, die aus der Perspektive der Aktivist*innen annehmbar ist,
wihrend »queer« verstanden als Uberbegriff eher abgelehnt wird.

Nachdem nun aufgezeigt wurde, welche Bedeutungen die Aktivist*innen in Bezug auf
das kollektive queere Wir ihrer Projekte erkennen und wie sie sich konkret dazu po-

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

303


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

sitionieren, soll nun im nichsten Schritt die Begriindungsebene dargestellt werden:
Warum nehmen die Aktivist*innen queer als Haltung oder Handlung eher an, als queer als
Uberbegriff ? »Queer« wird von den Aktivist*innen als kollektive Bezeichnung angenom-
men, weil es ein Mehr als Identitit verspricht: »[w]ihrend ich >queer< mehr so als einen
politischen Begriff sehe und auch als einen Begriff, der sehr, sehr viel mehr aussagt
als zum Beispiel Identitit« (IP4). Dabei werden drei Aspekte hervorgehoben, die das
Mehr als Identitit moglich machen. »Queer« ist aus der Perspektive der Akteur*innen
insofern mehr als Identitdt, als der Begriff erstens Biindnisse moéglich macht, zweitens
subversiv ist und drittens ein geeignetes Reprasentationsmittel darstellt. Die Bezeich-
nung »queer« ist aus der Perspektive der Aktivist*innen erstens von Bedeutung, weil
»queer« Biindnisse zwischen verschiedenen Personengruppen jenseits von eindeutigen
Identititen moglich macht:

»Also es ist ein Begriff, der irgendwie eine gewisse Einigkeit schafft. Weil es ein Begriff
ist, der sehr, sehr viele Sachen unter einen Hut bringt und halt so den gemeinsamen
Kampf mit zum Beispiel cis-schwulen Mannern, mit denen ich halt sonst nicht so viel
zu tun habe in allen Bereichen meines Lebens, der aber selbst mit solchen Leuten eine
gemeinsame ldee irgendwo schafft.« (IP4)

Die Aktivist*innen wollen aber zweitens auch eine queere Gemeinschaft, weil »queer«
die Moglichkeit subversiver Politiken erdffnet: »[D]u kannst Mehrheiten schaffen, du
kannst auch provozieren wahnsinnig gut iiber den Begriff, du kannst irritieren, du
kannst subvertieren, du kannst spielen, du kannst dich ausprobieren, du kannst dich
austoben.« (IP3) Das kollektive queere Wir wird drittens bejaht, weil »queer« ein geeig-
netes Reprisentationsmittel darstellt: »Also es ist mehr so ein Mittel fir uns auch gegen
aufen, fir die Kommunikation.« (IP2) Die Personen, die sich selbst in ein bejahendes
Verhiltnis zum kollektiven queeren Wir ihrer Projekte setzten, erhoffen sich von dem
Begriff zu gewinnen, was er theoretisch wie bewegungsgeschichtlich verspricht: Biind-
nisse, Reprisentation, Subversion — mehr als Identitit.

»Queer« wird umgekehrt von den Aktivist*innen als ein- und ausschliefSender Begriff
abgelehnt. »Queer« wird abgelehnt, wenn der Begriff erstens als Selbstbezeichnung zur
Bedingung wird, zweitens synonym fiir eine Gruppe steht, drittens bestimmte Grup-
pen per se ausschlief3t. »Queer« wird als ein kollektiver Begriff von den Aktivist*innen
verneint, wenn eine Selbstverortung als »queer« die Bedingung dafiir wird, Teil der
so bezeichneten Gemeinschaft sein zu kénnen: »Jetzt vor allem spezifisch auf Inter*-
Kontexte, genau da wiirde ich da unter Umstinden vorsichtig sein, inwiefern das Queer
oft dann schnell auch im Vordergrund steht und dann natiirlich die Frage ist, was ist
jetzt mit den Personen, die zum Beispiel inter* sind und sich nicht als queer verstehen,
haben die da auch Platz?« Sich selbst als »queer« zu verorten, soll aus der Perspektive der
Aktivist“innen keine Bedingung fiir das kollektive queere Wir sein. Fiir die Akteur*in-
nen ist es aber auch wichtig, dass »queer« nicht insofern ein ein- und ausschliefender
Begriff ist, als er nur synonym fiir eine Identitits-Kategorie verwendet wird:

»In den Jahren, die danach kamen, wurde es aber leider zum neuen Modebegriff und
synonym fiir schwul, wodurch es komplett an Bedeutung verloren hat. Sprich [..] die
Leute denken, >queer< ist einfach nur ein Wort fiir schwul. Und das hat dem ganzen

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir?

so ein bisschen den Saft rausgezogen, weil da das Infragestellen von Geschlecht voll-
kommen fehlt, und das finde ich problematisch, denn es ist nicht einfach synonym fiir
schwul .« (IP6)

Auf der anderen Seite wird aber auch ein Verstindnis von »queer« abgelehnt, das be-
stimmte Gruppen - vor allem Schwule — per se ausschlief3t:

»Dass schwule Manner, die sich als >queer< bezeichnen, cultural appropriation betrei-
ben. Wo ich mir denke, so naa, das hat der Begriff so nie in sich gehabt! [...] \Queer«ist
nicht Schwarz und nicht weifs und nicht schwul und nicht lesbisch. Es ist halt einfach
ein Konstrukt, ein temporarer Begriff, der einfach sagt, Identitatspolitiken werden uns
nicht retten.« (IP4)

»Queer« wird also als ein Begriff abgelehnt, der ausschlieRend ist, weil er zur Bedingung
wird oder weil er eine eindeutige Identitits-Kategorie beschreibt, aber auch als Begriff,
der bestimmten Gruppen per se verwehrt wird.

Gemeinsam ist allen Aktivist*innen, dass sie bestimmte als identititspolitisch gel-
tende Formen von »queer« ablehnen beziehungsweise Ja sagen zu bestimmten Moglich-
keiten von »queer« jenseits von einfachen Identititspolitiken. Die subjektiven Griinde
fiir oder gegen ein Ja zum queeren kollektiven Wir sind eng verkniipft mit den bewe-
gungsgeschichtlichen und theoretischen Versprechen von »queer«. »Queer« wird als
eine kollektive Bezeichnung angenommen, die statt ein- und ausschlieflenden Identi-
tatspolitiken Biindnisse und subversive Politiken méglich macht. Wie sich die einzel-
nen Aktivist*innen in ein Verhiltnis zu dem »Queer« ihrer Gemeinschaft setzen, hingt
grundlegend damit zusammen, inwiefern dem »Queer« ihrer Gemeinschaft ein Mehr
als Identitdt zugestanden wird. Es scheint aus der Perspektive der ersten Person von Be-
deutung zu sein, sich um einen Ort zu versammeln, der nicht ein- und ausschlief3t und
der ein Jenseits von einfachen Identititspolitiken in Form von Biindnissen, Subversion
und strategischer Reprisentation moglich macht.

9.2 Mehrfachdiskriminierung - CSD - Coming-out

Welche anderen Bedeutungs- und Begriindungsdimensionen spielen eine Rolle in der
Art, wie die einzelnen Personen sich zu dem kollektiven Wir ihrer Projekte ins Ver-
haltnis setzten? Die Aktivist*innen nehmen nicht nur Bezug auf den Begriff »queer,
sondern auch - in diesem Fall ohne explizite Frage danach - auf die in den Offentlich-
keiten der Projekte verhandelten zentralen Themen: Mehrfachdiskriminierung, Pride
und Coming-out. Wihrend die Personen aus der Villa und von LesMigraS Mehrfachdis-
kriminierung, die auch in ihren Projekten jeweils zentral ist, thematisieren, beziehen
sich die Aktivist*innen der beiden queeren Jugendgruppen auf die Pride und das Com-
ing-out — also auch hier die zentralen Themen der jeweiligen projekteigenen Offentlich-
keiten. Die Person von TrIQ hingegen greift nicht explizit auf einen der drei zentralen

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

305


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Diskursstringe zuriick. Hier wird stattdessen die Bedeutung der Einrichtung als Aus-
tauschraum betont.>

Mehrfachdiskriminierung

An die diskursiven Aushandlungen von LesMigraS, in denen die Thematisierung von
Mehrfachdiskriminierung eine zentrale Rolle spielt, ankniipfend, betont auch die bei
LesMigraS arbeitende interviewte Person die Bedeutung des intersektionalen Ansat-
zes der Einrichtung fiir das eigene Engagement. Auf der subjektiven Bedeutungsebene
stellt sich auch hier zunichst die Frage, welches intersektionale Wir aus der Perspektive
der Aktivist*innen erkannt wird. Mehrfachdiskriminierung wird von der interviewten
Person als eine alltigliche und existenzielle Erfahrung verstanden. Das Alltigliche wird
in Abgrenzung zu einem Verstindnis von Intersektionalitit »als theoretisches Stecken-
pferd« betont. Demgegeniiber wird Mehrfachdiskriminierung als »Lebensrealitit« ver-
standen, mit der die interviewte Person »tagtiglich« zu tun hat. Diese subjektive Bedeu-
tung kniipft an die diskursiven Aushandlungen von LesMigraS an. Auch wenn dort selten
eine explizite Abgrenzung zu einem akademischen Intersektionalititsbegriff stattfin-
det, geht die politische Arbeit der Einrichtung konsequent von den Erfahrungen der von
Gewalt und Mehrfachdiskriminierung betroffenen Personen aus. Anders als in den dis-
kursiven Aushandlungsprozessen von LesMigraS, wird aus der Perspektive der ersten
Person auch das Existenzielle von Mehrfachdiskriminierungserfahrungen betont. Eine
intersektionale Gemeinschaft ist ein Wir, das gemeinsam gegen prekire Lebensverhalt-
nisse kimpft:

»Und ich rede tatsichlich von Uberleben. Ich kenne sehr viele Leute, die tatsichlich
kein Dach tiber dem Kopf haben. Ich kenne so viele Leute, die haben nicht genug zu
essen[..]. Ich kenne Leute, die haben einen Master und die haben tatsdchlich, wirreden
hier gerade mal von WG-Zimmern und die sind nicht mal drin. Genauso wie ich Leute
kenne, die total intelligent, aber illegalisiert hier sind.«

Es wird ein intersektionales Wir bejaht, das sich ausgehend von alltiglichen Mehrfach-
diskriminierungserfahrungen fiir ein Uberleben einsetzt. Dabei werden zwei Griinde
genannt, warum ein solches intersektionales Engagement aus der Perspektive der ers-
ten Person relevant ist: zum einen aus einer strukturellen Notwendigkeit, zum anderen
aus einer affektiven Verbundenheit heraus. Eine Beteiligung am intersektionalen Aktivis-
mus wird als bedeutungsvoll erachtet, weil andere Institutionen auf die Notwendigkeit
solcher alltiglicher existenzieller Erfahrungen nicht geantwortet hitten. Es gebe keine For-
dermoglichkeiten an der Schnittstelle von Diskriminierung und Gesundheit, Europa
tue nichts, die Gender Studies wiirden nicht verstehen und die Psychotherapeut*innen
witrden sich nicht auskennen:

»Im Gegenteil, es sind extrem intelligente Leute, die nicht verstehen, warum so viele
Trans*-Menschen of Colour sterben, jung sterben, frith sterben. Und scheinbar ist da
so >ne fast schon kindliche Vorstellung von — naja — irgendwas missen die ja falsch

3 Diese Bedeutung wird ein wenig im Sprechen iiber das Coming-out betont, spielt aber in der Of-
fentlichkeit von TrlQ jenseits der von allen Einrichtungen verhandelten Themen eine Rolle.

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir?

gemacht haben. Nein! Nein! Wenn du in einem System lebst, in dem du eh schon we-
gen der Hautfarbe schlecht behandelt wirst, und dann kommt der Trans*-Faktor hinzu.
Und das ist kein additiver Effekt. Sondern das fithrt dazu, dass das Stigma und die Ge-
fahrenquellen implizit unendlich werden. Dann wird auf einmal deutlicher, warum so
viele von uns sterben. [..] Und wenn das was ist, was akademisierte hoch intelligen-
te Leute nicht verstehen, dann weif ich gut, dann werde ich wenigstens ein paar Jahre
meines Lebens einer unterbezahlten NGO widmen, um einen kleinen Teil beizutragen,
dass ein paar Leute weniger sterben.«

Ein Grund, sich fir ein intersektionales politisches Engagement zu entscheiden, ist
die Notwendigkeit, auf alltigliche existenzielle Mehrfachdiskriminierungserfahrungen zu
antworten, weil sonst niemand darauf antwortet. Der zweite Grund, der fiir die Ent-
scheidung fir ein intersektionales Wir eine Rolle spielt, ist eine personliche affektive
Verbundenheit mit denjenigen, die alltiglich existenzielle Mehrfachdiskriminierungser-
fahrungen machen. Die interviewte Person berichtet davon, viele Menschen zu ken-
nen, die an der Schnittstelle von verschiedenen Diskriminierungen um ein Uberleben
kimpfen: »Es ist wichtig geworden unter anderem, weil ich so viele Geschichten gehort
habe von Leuten, die mir am Herzen lagen, die ums Uberleben kimpfen. [..] Und das
sind Leute, mit denen du feierst, mit denen du ins Bett gehst, die du lieb hast, weif’t
du, die dir am Herzen liegen.«

Auch wenn Intersektionalitit der Begriff ist, mit dem dieses Engagement bezeich-
net wird, kniipfen die subjektiven Bedeutungen und Begriindungen in mehrfacher Hin-
sicht an das bewegungsgeschichtliche »Queer« an. In der Aids-Krise formierte sich
»queer« als gemeinsamer Kampf gegen den Tod. Auch dort war »queer« eine Antwort
auf den Umstand, dass die amerikanische Politik nichts gegen das Sterben unternahm
(Reagan schwieg acht Jahre zu Aids).* Genauso wie es auch damals ein Kampf war, in
dem eine affektive Verbundenheit mit denjenigen, deren Leben bedroht war, eine wichtige
Rolle spielte (»a wave of dying friends«).®> In Bezug auf das Ja der interviewten Person
zum intersektionalen LesMigraS-Wir ist ein gemeinschaftsbildender Aspekt relevant,
der nicht explizit in dieser Art und Weise in den diskursiven Verhandlungen der Ein-
richtung thematisiert wird, der aber an die bewegungsgeschichtliche Bedeutung von
»queer« ankniipft.®

In den Villa-Diskursen spielt vor allem im Zusammenhang mit dem Projekt »Queer
Base« die Auseinandersetzung mit Rassismus und Mehrfachdiskriminierung eine zen-
trale Rolle. Schon frith haben die Villa-Aktivist*innen im Namen einer »intersektionalen
Solidaritit« Abschiebe-Praktiken kritisiert, und mit »Queer Base« haben sie ein Projekt
ins Leben gerufen, das Wohnraum fiir LGBITQ-Gefliichtete organisiert. Ahnlich wie die
Person von LesMigraS versteht auch der interviewte Villa-Aktivist intersektionale queere
Politiken als einen existenziellen politischen Kampf. Dabei kniipft die interviewte Person
explizit an die Diskurse zur Aids-Krise an:

4 J. Brier: Aids and Action (1980-1990s), S. 96.
5 M. Bronski: A Queer History of the United States, S. 228.
6 Was nicht bedeutet, dass es nicht vielleicht implizit zentraler Konsens ist.

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

307


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

»Also ich glaube, >queer< bedeutet Aktivismus und Auflehnung gegen ein tédliches,
prekdres System, das uns umbringt in der einen oder anderen Form. Und ich glaub
auch, wenn jetzt Aids nicht mehr das grofie Thema ist, wir finden die Konflikte und
den tédlichen neoliberalen Scheif’dreck tiberall, ob das, keine Ahnung, Polizeigewalt
in den USA gegen Schwarze ist, ob das, 4h, keine Ahnung, die steigenden Mietpreise
sind, die die jungen Menschen aus den Stiddten verdrangen. Ich glaub, das sind die
Punkte, wo man ansetzen kann. Ja, das ist alles >queer«.«

Diese Bedeutung, die aus der Perspektive der ersten Person einem intersektionalen Wir
zugeschrieben wird, kniipft in mehrfacher Hinsicht an die Villa-Diskurse an. Prekaritit
— ein Begriff, der die ungleiche Verteilung von Gefihrdetheit beschreibt — ist in den
Villa-Diskursen explizit der gemeinsame Nenner, um den sich das intersektionale Villa-
Wir anordnet. Ahnlich wie der interviewte Aktivist stellt auch die Villa — ikonographisch
mit den »blutenden Hinden« auf dem Banner »Abartige gegen Abschiebung« — eine
Verkniipfung zwischen den Toten der Aids-Krise und den Toten im Mittelmeer, den
neuen death-figures, her. Ebenso wird, wie in den Villa-Diskursen iblich, auch aus der
Perspektive des Aktivisten explizit der Bezug zur Villa-Geschichte hergestellt, wenn als
Beispiel fiir die neue Prekaritit Wohnverhiltnisse angefithrt werden. Der Villa-Aktivist*
sagt ganz klar Ja zu der Art und Weise, wie sich das Villa-Wir in der Thematisierung von
Mehrfachdiskriminierung diskursiv hergestellt.

Allerdings lehnt die Person aus der Villa nach vielen Jahren Aktivismus eine be-
stimmte Form, die das intersektionale Villa-Wir angenommen hat, ab - eine intersek-
tionale Gemeinschaft, in der die selbstkritische Auseinandersetzung mit Rassismus als
identititspolitisch erlebt wird:

»Was super ist, was ur toll ist: das Haus hat iiber dreifsig Jahren weifRen Cis-Mannern
und -Frauen gehort und jetzt ist eine neue Generation da ... Aber ich bin kein Freund
dieser Form der Identitédtspolitik, wenn sie dogmatisch wird. Ich glaub, das hat man
so ein bisschen gemerkt. Wie gesagt, ich war geduldet. Und es hat auch keinen Spaf
gemacht. Ich hab es so ein Jahr durchgebissen und dann hab ich mir gedacht: nal«

Ahnlich wie das queere Wir wird auch ein intersektionales Wir verneint, wenn es identi-
tatspolitisch ist. Inwiefern wird das intersektionale Wir aber als identititspolitisch bezeich-
net? Was macht die intersektionale Gemeinschaft aus der Perspektive des Akteurs® zu
einer identititspolitischen? Ein intersektionales Wir wird als identititspolitisch erlebt, wenn
die Frage, wer Teil der Gemeinschaft ist — in dem Fall: wer in den Villa-WGs wohnt —, an
die ethnische Zugehorigkeit — race — der Personen gekniipft wird: »Jede neue Person, die
einzieht, wurde zuallererst nach dem race-Kriterium beurteilt. Vollig irrelevant, ob die
Person mitarbeiten wollte oder nicht, ob sie mitarbeiten konnte oder nicht. Es wurden
Leute raus, es wurden Leute gegangen.« Eine intersektionale Gemeinschaft wird auch
als identitdtspolitisch erlebt, wenn die selbstkritische Auseinandersetzung mit Rassismus
moralisiert und individualisiert wird. Ein Aktivist* spricht von einer internen Debatten-
kultur, in der »weifSe« Aktivist*innen stindig mit dem Vorwurf konfrontiert waren, sie
seien rassistisch (Diese Vorwiirfe kamen mitunter von Aktivist*innen die selbst »weif3«
sind):

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir?

»Die Leute, die Weifsen, waren immer in irgendeiner Form in einen Konflikt involviert,
der als rassistisch gelesen wurde oder der rassistisch war. Die Leute haben sich nichts
mehr getraut zu sagen. So. Und ich ja genauso. Ich hab irgendwie iiberhaupt keine
Kraft mehr gehabt, da jetzt irgendwie zu diskutieren, warum die Person nichts fir die
Villa ist. [...] Uns wurde um die Ohren gehauen, also uns weifden Rassisten von Weifen,
dass wir so billig wohnen, dass das eine Frechheit ist. Es war so arg. Da hab ich mir das
erste Mal so gedacht, so woa, was passiert da eigentlich.«

Das intersektionale Villa-Wir, das insofern als identitdtspolitisches erkannt wird, als die
ethnische Zugehorigkeit — race — bestimmt, wer Teil der Gemeinschaft ist und wer nicht,
und insofern, als die selbstkritische Auseinandersetzung mit Rassismus individualisiert
und moralisiert wird, wird aus der Perspektive des Aktivisten abgelehnt, weil es ein affek-
tives Unbehagen auslost, das einem Gemeinschaftsgefithl entgegensteht: »Ich kann mich
an ein Plenum erinnern, ich bin noch nie gesessen mit so vielen Leuten, die ich kenne,
die ich gut kenne, und hab so ein beklemmendes Gefiihl gespiirt, das war so schmerz-
haft, und ich war noch nicht einmal involviert in den ganzen Konflikt.«

Aus der Perspektive der Aktivist*innen wird jeweils ein intersektionales Wir, das
einen gemeinsamen existenziellen Kampf begriindet, angenommen. Ahnlich wie in Be-
zug auf den Begriff »queer, ist auch hier das Identititspolitische das, was abgelehnt
wird. Aus subjektiver Perspektive spielen besonders personlich-affektive Aspekte eine
wichtige Rolle. In dem einen Fall ist die affektive Verbundenheit mit denen, die einem
nahe sind, ein wichtiger Grund fiir das intersektionale Engagement. Im anderen Fall ist
es ein affektives Unbehagen, das durch eine bestimmte Form, die das intersektionale
Wir angenommen hat, ausgelost wird, das einem »Gemeinschaftsgefithl« entgegensteht
und zu einer Beendigung des Aktivismus fithrt.

Pride und Coming-out

Auch auf die Pride und das Coming-out wird in den Interviews in einem affirmativen
Sinne Bezug genommen. Die Milchjugend-Aktivist*innen bejahen bestimmte Aspekte
des im Sprechen iiber die Pride und das Coming-out diskursiv hergestellten kollektiven
Wir. Die Pride wird erstens als Raum gemeinsam geteilter Euphorie bejaht, zweitens als
Raum des stolzen und selbstbewussten Beisammenseins. Das Interview mit den beiden
Milchjugend-Aktivist*innen hat am Festival-Gelinde auf der Ziirich-Pride 2017 stattge-
funden. Auf die Frage, wie sich die Aktivist*innen eine perfekte queere Welt vorstellen,
verweisen sie auf die Pride und das, was sie gerade hier auf der Pride geschaffen haben:
»So [lacht]! Und niemand muss arbeiten [lacht]. Ja, junge Menschen, die sich auspro-
bieren, das ist fiir mich das grofite Gliick. Ohne Schuldgefiihle, aber mit viel Mut.« Auch
aus der Perspektive der Aktivist*innen wird das diskursiv hergestellte euphorische Ja
zur Pride angenommen. Fiir die interviewten Personen, die auf die Frage nach einer
perfekten queeren Welt, wohl auch von der aktuellen Pride-Euphorie getragen, antwor-
ten: »Sol«, materialisiert sich auf der Pride, wofiir sie sich engagieren. Es ist aber nicht
nur ein in der Euphorie begriindetes Ja. Der Grund, warum die Aktivist*innen ein kol-
lektives Wir, das gemeinsam auf der Pride erscheint, annehmen, ist die Moglichkeit,
dort einen Raum zu schaffen, an dem Jugendliche sich mutig und ohne Schuldgefiihle
ausprobieren kdnnen. Damit kniipfen die Aktivist*innen an die Gemeinschaft an, die

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

309


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

in der projekteigenen Offentlichkeit iiber fast alle verhandelten Themen hinweg herge-
stellt wird: ein Wir, das sich gegenseitig auf dem Weg, zu einem selbstbestimmten und
selbstbewussten Subjekt zu werden, bestirkt und unterstiitzt. Diese subjektive Begriin-
dungsebene der Aktivist*innen schlieft auch an den Coming-out-Diskurs der Milchju-
gend an. Auch dort konstituiert sich die Einrichtung als eine Gemeinschaft, die im Spre-
chen tiber das Coming-out die Moglichkeit erdffnet, zu einem stolzen und handlungs-
michtigen Subjekt zu werden. Wihrend von den Aktivist*innen die im Coming-out-
Diskurs der Milchjugend implizit bejahte Schuld abgelehnt wird — »[o]hne Schuldgefiih-
le, aber mit viel Mut« —, werden die einseitigen Happy-End-Geschichten des Coming-
out-Diskurses der Milchjugend auch von den Aktivist*innen bejaht: »Negativitit haben
wir nie zugelassen. Also so, so irgendwie Artikel, die so, wie schlimm alles ist, und ich
bin traurig und ich bin depressiv, und es musste immer auch einen Dreh haben noch,
so von dieser Selbstermichtigung, das war eigentlich das Einzige, das wir immer//das
habe ich immer geblockt.« Das kollektive Wir der Milchjugend, das in den Verhandlun-
gen der Pride und des Coming-out hergestellt wird, ist auch fiir die Aktivist*innen von
Bedeutungen. Teil einer Gemeinschaft sein zu kénnen, die Riume herstellt, die Jugend-
lichen die Moglichkeiten eréffnen, sich als stolzes und handlungsmichtiges Subjekt zu
konstituieren, ist ein zentraler Grund, sich fir die Milchjugend zu engagieren. Genauso
wie die geteilte Euphorie als affektiver gemeinschaftsbildender Affekt von Bedeutung
ist.

Auch die interviewte Lambda-Aktivist*in berichtet, dass sich auf dem CSD zeige,
wofiir sie* sich einsetzt. Jugendliche kommen zum CSD-Wagen von Lambda und erzih-
len, dass sie sich im Anschluss an die Sensibilisierungs- und Empowerment-Workshops
des »queer@school«-Projektes geoutet hitten: »Lambda hat ja einen CSD-Wagen jedes
Jahr, und was ich immer sehr schén fand an den CSD-Wiégen, war, dass Schiiler*innen
vorbeikamen, die in unseren Workshops waren, und sie sich dann irgendwie als »queer«
geoutet haben und dann uns besucht haben an unserem Wagen und uns dann erzihlt
haben.« Der CSD ist also der Ort, an dem sichtbar wird, was die Aktivist*in erreicht
hat: Jugendliche, die sich geoutet haben. Das Coming-out von Jugendlichen als eine
subjektiv relevante Bedeutung, zu der die interviewte Aktivist*in Ja sagt, findet sich
auch in den diskursiven Verhandlungen von Lambda wieder. In der »Out!« konstituiert
sich Lambda explizit als Austausch- und Unterstiitzungsraum, der grundlegend um das
erfolgreiche Coming-out angeordnet ist. Daran ankniipfend ist das Lambda-Wir, das
die Moglichkeiten fiir ein erfolgreiches Coming-out eréffnet, aus der Perspektive der
Aktivist*in bedeutungsvoll.

Im Fall von TransInterQueer e.V. nimmt die interviewte Person wenig Bezug auf die
konkreten diskursiven Aushandlungsprozesse, die bei TrIQ im Analysezeitraum aktuell
sind. Das kann erstens daran liegen, dass die interviewte Person zur Zeit des Inter-
views erst seit kurzem bei TrIQ aktiv war, zweitens daran, dass es die Aufgabe der
interviewten Person war, statt der Lobbyarbeit, die bisher eine zentrale Rolle gespielt
hatte, vermehrt Austauschriume zu schaffen.’” Die Person von TrIQ sagt vor allem Ja zu
den Moglichkeiten des Austauschs, die bei TrIQ geschaffen werden sollen: »Also ich war
schon ganz oft dabei, wenn Inter* also jetzt nicht unbedingt nur im Kontext von TrlQ,

7 Zumindest berichtet das die interviewte Person.

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir?

sondern generell, wenn so Leute sich zum ersten Mal im Community-Kontext befinden
und das halt irgendwie so ganz super emotionale Momente sind. Und ich glaub, das
sind so fiir mich die groflartigsten oder waren die groflartigsten Sachen, so.« Aus der
Perspektive der interviewten Person wird insofern ein Aspekt des diskursiven TrIQ-Wir
als relevant erachtet, als TrIQ als Austauschraum bejaht wird. Ahnlich wie bei der Villa
und LesMigraS wird auch hier die aus subjektiver Perspektive relevante affektive Kompo-
nente betont. Es ist das affektiv Bewegende — »so ganz super emotionale Momente« —,
fiir das es sich zu engagieren lohnt.

9.3 Strukturelle Anforderungen und das eigene gute Leben

Nachdem die Art und Weise, wie die Aktivist*innen sich zu dem »Queer« und den dis-
kursiven Bedeutungsanordnungen ihrer Projekte ins Verhaltnis setzen, in den Blick ge-
nommen wurde, soll es nun darum gehen, welche weiteren Bedingungs-Bedeutungs-
Begriindungs-Konstellationen aus der Perspektive der Akteur*innen von Gewicht sind.

Materielle und strukturelle Bedingungen

Die interviewten Personen thematisieren alle auch die Bedingungsebene. Zum einen
sprechen sie von einer materiellen Notwendigkeit der Existenzsicherung, die mit dem Ak-
tivismus mitunter schwer vereinbar sei, zum anderen von strukturellen Anforderungen
des Aktivismus, die teilweise in einem Widerspruch zu subjektiven Bediirfnissen ste-
hen wiirden. Ersteres verweist vor allem auf die Bedeutung, die der Aktivismus fir die
interviewten Personen hat. Denn diese entscheiden sich mitunter trotz damit einher-
gehender finanzieller Schwierigkeiten fiir den Aktivismus: »Arbeiten, Uni und Aktivis-
mus war sich nicht ausgegangen. [...] Als das mit dem Studium fertig war, bin ich dann
erst mal mit einem Minus irgendwie dagestanden und hab dann auch einfach drin-
gend einen Job gebraucht, und da hab ich gemerkt, okay, Job und Aktivismus, das ist
mir zu mithsam.« (IP3) Auch andere Aktivist“innen berichten davon, finanzielle Abstri-
che in Kauf zu nehmen, und sich stattdessen fiir den der eigenen politischen Haltung
entsprechenden Aktivismus zu entscheiden. Fiir diejenigen, firr die der Zugang zum
Arbeitsmarkt begrenzt ist — das sind im Fall meiner Interviewpartner*innen zumeist
Trans*- und Inter*-Personen —, erdffnet der Aktivismus aber auch die Chance auf ei-
nen Arbeitsplatz, an dem sie erscheinen und sein konnen, wie sie wollen. Eine Person
berichtet davon, vorher in einem dhnlichen Projekt in einer anderen Stadt aktiv gewe-
sen zu sein und wegen der Moglichkeit der Bezahlung die Stadt und damit auch das
Projekt gewechselt zu haben:

»Also in [...] [Stadt] hatte ich keinen Job, und gleichzeitig hab ich da ganz viel bei [...]
[queeres Projekt] gearbeitet. Ich hab ganz dhnlich da gearbeitet. Und genau, wir hatten
aber nie Forderungen in Héhen, dass wir uns selber dafiir hiatten bezahlen kénnen
in den allermeisten Fillen. Und drum hat sich das fiir mich super angeboten, das als
bezahlte Stelle, also Teilzeitstelle zu haben.« (IP 5)

Die Aktivist*innen — und das gilt nicht nur fiir den queeren Aktivismus — miissen sich
mitunter zwischen einer queeren politischen Haltung und den Moglichkeiten der finan-

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

3n


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

ziellen Existenzsicherung entscheiden. Die Entscheidung fir den queeren Aktivismus
verweist in diesen Fillen auf einen hohen Grad der Identifizierung mit dem queeren
kollektiven Wir. Eine Ausnahme sind vor allem Trans*- und Inter*-Personen, die jen-
seits des Aktivismus wenig Chancen auf einen Arbeitsplatz haben, an dem sie erschei-
nen kénnen, wie sie wollen. Fiir sie ist der queere Aktivismus eine Option, beides —
politische Haltung und materielle Existenzsicherung — zu vereinen.

Auf der Bedingungsebene werden zweitens aber auch strukturelle Anforderungen des
politischen Aktivismus benannt, die in einem Widerspruch stehen mit den Bediirfnis-
sen der Aktivist*innen, die das, was das queere Wir ihnen verspricht, angenommen ha-
ben. Es werden vier solche strukturellen Bedingungen des Aktivismus genannt: erstens
die Vereinzelung in der aktivistischen Arbeit, zweitens historisch gewachsene Struktu-
ren, drittens strategische Erfordernisse und viertens eine offene Projektstruktur.

Im Gegensatz zu einer queeren Bedeutungsanordnung, die das Verbindende der
eigenen Gemeinschaft zum Ausgangspunkt gemeinsamer Politiken macht, wird ers-
tens die Erfahrung der Vereinzelung in der aktivistischen Arbeit beschrieben: »Auch so im
Haus selbst, die Sichtbarkeit und so das kollektive Gefiihl zu sagen, >hey wir Queerdos,
wie wir durch die Strafien ziehen und Nazis verpriigeln¢, das habe ich nie gehabt, das
hat es nie gegeben. Das war immer so ich, der arbeitet, ich, der neoliberal vereinzel-
te Mensch, der seine Arbeitskraft in das Projekt seines Herzens einbringt.« (IP3) Die
strukturelle Bedingung des Aktivismus, der vereinzelte Arbeit erfordert, steht in einem
Widerspruch zu einem queeren Anspruch, ein kollektives Wir jenseits von neolibera-
ler Vereinzelung herzustellen. Ein queeres Wir, das entgegen einer neoliberalen Ver-
einzelung die Verbundenheit und wechselseitige Abhingigkeit betont,® kann aus der
Perspektive der Aktivist*innen nicht angenommen werden, weil die real stattfindende
vereinzelte Verausgabung der Arbeitskraft dem entgegensteht. Sie verunméglicht das
Aufkommen kollektiver Affekte der Verbundenheit, die eine solche Gemeinschaft er-
moglichen wiirden. Die Aktivist*innen fithlen sich alleine, nicht verbunden. Die Bedin-
gungsebene — die reale Arbeit, die im Aktivismus oft vereinzelt geleistet werden muss
- wird als Widerspruch zu den Bedeutungsanordnungen, die auch aus der Perspekti-
ve der ersten Person relevant sind — ein kollektives Gefiihl der Gemeinschaftlichkeit —,
hervorgehoben.

Es wird, zweitens, auch von einem Widerspruch zwischen dem persénlichen Be-
diirfnis nach einem offenen Aktivismus, das wiederum in den queeren Bedeutungsan-
ordnungen der Projekte angelegt ist, und den erlebten historisch gewachsenen Strukturen
berichtet:

»Ich bin da ein bisschen in Strukturen geraten, die es wie gesagt schon seit x Jahren
gegeben hat, die einerseits sehr offen waren, aber auch andererseits total zu. Es hat
viele Leute gegeben, die schon lange dabei waren, die gesagt haben, das war immer
schon so, das machen wir so. Das war im Endeffekt ein bisschen das Gegenteil von
dem, was ich mir erwartet hab. So mich befreien. Das war sehr einengend und auch
nicht sehr lustig und es war sehr mithsam, es war sehr harte Arbeit, um das sehr knapp
zusammenzufassen.« (I1P3)

8 S. Hark: Koalitionen des Uberlebens, S. 47.

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir?

Auch die politisch-strategischen Erfordernisse, Netzwerke und Ressourcen zu nutzen, ge-
raten, drittens, in einen Konflikt mit dem personlichen Bediirfnis von Seiten der Ak-
teur*innen, zu dem selbstermichtigten Subjekt zu werden, das eine queere Bedeu-
tungsanordnung ihnen erdffnet:

»[Glerade so in der politischen Lobbyarbeit find ich es halt oft super schwierig, mich
so ein bisschen zusammenzureifien unter Anfithrungszeichen, weil ich so das Cefiihl
habe, wenn ich so Teil von so Diskussionsrunden oder so bin, dass es dann ganz oft pas-
siert, dass ich oder andere schon krass krass diskriminiert werden [..] und man dann
aber trotzdem strategisch sein muss irgendwie, um bestimmte Connections aufrecht-
zuerhalten, um irgendwie bestimmte Zuginge zu Ressourcen oder weiteren Diskus-
sionen zu haben.« (IP5)

Beide Male entsprechen die personlichen Bediirfnisse den diskursiv hergestellten Zie-
len ihrer Projekte. Diese konstituieren sich als ein queeres Wir, das offen sein will und
Menschen ermichtigt, sich gegen die erfahrenen Diskriminierungen zu wehren. Die
Aktivist*innen haben dieses Wir angenommen, stofsen aber aufgrund struktureller An-
forderungen des Aktivismus auf Widerspriiche. Sie erfahren ihre Gemeinschaft nicht
als offen - historisch gewachsene Strukturen und politisch-strategische Interessen ver-
unmoglichen mitunter diese Offenheit.

Umgekehrt ist es aber, viertens, auch eine offene Projektstruktur — die es in einem
queeren Sinne ermoglicht, immer wieder die Frage zu stellen, »wer dieses Wir ist und
sein will« —, die mit dem persénlichen Bediirfnis nach politischer Handlungsmichtig-
keit kollidiert: »Die Hauptkonfliktlinien waren immer die gleichen, und zwar: welche
Politik machen wir, was sind wir fiir ein Haus, wer sind wir, wie arbeiten wir? Und
dadurch gab es viel Raum fiir Diskussion, aber wenig Raum fiir Praxis. Wir sind so
ein bisschen an den Diskussionsstrukturen im Endeffekt gescheitert.« (IP3) Auf der
einen Seite versprechen die queeren Bedeutungsanordnungen Handlungsmichtigkeit
beziehungsweise ist es das, was die Aktivist*innen dort suchen. Auf der anderen Seite
verunmoglicht es eine offene Projektstruktur, die im Sinne eines queeren Wir ist, sich als
handlungsmichtiges Subjekt zu konstituieren.

Die Aktivist*innen sind mit dem Widerspruch konfrontiert, auf der einen Seite zu
den Bedeutungsanordnungen der queeren Projekte — Offenheit, Verbundenheit und
die Moglichkeit, zu handlungsmichtigen, widerstindigen Subjekten zu werden - Ja zu
sagen, und erfahren auf der anderen Seite, dass aufgrund struktureller Bedingungen
diese diskursiven Bedeutungsanordnungen selbst nicht ganz aufgehen. Die queeren
Projekte werden aufgrund historisch gewachsener Strukturen als geschlossen erlebt, Dis-
kriminierung muss im Namen strategischer Interessen ausgehalten werden und die fiir ein
offenes »Queer« zentrale Diskussion dariiber, »wer das Wir sein will«, fithrt dazu, dass
sich nichts bewegt und die Aktivist*innen sich als wenig handlungsmichtig erfahren.

Das eigene gute Leben

Die Akteur*innen nehmen bestimmte Bedeutungsanordnungen des queeren Aktivis-
mus an: ein »Queer« als Haltung oder Handlung, ein intersektionales Wir, ein Wir, das
die Moglichkeit eroffnet, stolz und selbstbewusst zu sein und sich zu outen, oder ein
Wir, das Austauschriume eroffnet. Gleichzeitig verunmoglichen es bestimmte struk-

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

313


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

turelle Bedingungen der aktivistischen Praxis, dass die von den Akteur*innen ange-
nommenen queeren Bedeutungsanordnungen aufgehen. Warum entscheiden sich die
Personen mit Blick auf diese Widerspriiche fiir oder gegen den queeren Aktivismus? Es
wurden bereits einige Griinde genannt. Fiir ein queeres Wir sprechen affektive Verbun-
denheit und existenzielle Notwendigkeit sowie ein Mehr als Identitit. Gegen ein queeres Wir
sprechen Ein- und Ausschliisse sowie die Verunméglichung eines Gemeinschaftsge-
fithls. Welche anderen Griinde haben die Aktivist*innen, sich fiir oder gegen die queere
Gemeinschaft ihrer Einrichtungen zu entscheiden?

Fiir die Aktivist*innen spielt auch das eigene Leben® in der Entscheidung fiir oder
gegen den Aktivismus eine Rolle. Sie berichten davon, dass sie ihrer von der Norm ab-
weichenden vergeschlechtlichten und/oder sexuellen Zugehorigkeit nicht entkommen
konnen. Der Aktivismus stellt fiir sie eine Moglichkeit dar, sich die Auseinandersetzun-
gen in Bezug auf diesen Teil des von der Norm abweichenden eigenen Lebens aussuchen
zu kénnen:

»Also was ich mir nicht aussuchen kann, ist, dass ich eine Auseinandersetzung mit In-
ter*-Themen in meinem Leben habe. So. Das ist so, ob ich es haben will oder nicht. So.
Und ich glaub, es ist auch ein bisschen selfcare in die Richtung — okay, aber ich kann
mir zumindest aussuchen oder zu einem Teil zumindest auch aussuchen, welche Aus-
einandersetzung das ist.« (IP5)

Aus der Perspektive der Akteur*innen ist der Aktivismus eine Moglichkeit, das eigene
Leben nicht derart von Geschlechternormen regieren zu lassen. Der Aktivismus bietet
den Akteur*innen die Moglichkeit, bis zu einem gewissen Grad zu einem handlungs-
michtigen Subjekt zu werden. Dabei geht es den Aktivist*innen nicht nur darum, fir
sich selbst Moglichkeiten zu finden, sich nicht derart regieren zu lassen, sondern sie
wollen generell etwas gegen Ungleichheitsverhiltnisse unternehmen. Auch hier wird in
zweifacher Hinsicht der Bezug zum eigenen Leben betont. Zum einen insofern, als die ei-
gene Abweichung von den Geschlechternormen den Aktivist*innen Ungleichheiten als
subjektiv erkennbare und relevante Bedeutungsebene eréfinet hat: »Also 4h, ich erlebe
bewusst Ungerechtigkeiten und Dinge, die ich als falsch empfinde, Gesellschaft ohne
Akzeptanz, mit Menschen, die ich sehe, denen Méglichkeiten fehlen. Und ich kann mit
meinem Aktivismus etwas dagegen tun. Das fithlt sich sehr gut an.« (IP2) Zum anderen
- und das klingt in »das fithlt sich sehr gut an« bereits an - insofern, als sie im Akti-
vismus die Antwort auf die Frage danach, wie sie ein »gutes Leben« fithren kénnen,
suchen:

»Es ist natiirlich auch die Erfahrung von purpose, den man findet. Von Zweck, dahinge-
hend, dass man sich irgendwie mit etwas verbunden fiihlt, dass man etwas hat, wofiir
man gerne arbeitet. [..] Das finde ich eine grofRartige Ressource, weil es mir sehr vie-
le Entscheidungen abnimmt, weil es mir sehr viel Suchen abnimmt. [...] So in meinem
Fall einen recht offensichtlichen positiven Zweck, dass ich einen positiven Einfluss in
meinem Lebe haben kann.« (IP4)

9 Das eigene Leben wird in der vorliegenden Untersuchung im Sinne Butlers als immer schon »ent-
eignetes« verstanden.

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir?

In der Entscheidung fiir oder gegen den Aktivismus spielen nicht nur die Moglichkeiten
eines queeren Aktivismus, jenseits einfacher ein- und ausschliefender Identititspoliti-
ken zu agieren, nicht nur die affektive Verbundenheit mit denjenigen, die prekir leben,
und nicht nur die Méglichkeit, im Aktivismus ein Gemeinschaftsgefiihl zu erfahren, ei-
ne Rolle, sondern auch die Moglichkeit, das eigene Leben handlungsmichtig und »gut«
fithren zu konnen.

9.4 Affekte als gemeinschaftshildendes Moment

Aus der Perspektive der Subjekte sind verschiedene Bedingungs- und Bedeutungskon-
stellationen relevant, die teilweise fir den Aktivismus generell giiltig sind, meistens
aber auf eine queer-spezifische Thematik abzielen. Zunichst einmal zeigt sich, dass
die eigene Identitit — die individuelle Selbstverortung — keine Rolle spielt in Bezug auf
die Art und Weise, wie die Akteur*innen sich in ein Verhiltnis zu dem kollektiven Wir
ihrer Projekte setzen. Die Aktivist*innen identifizieren sich vollig unabhingig davon,
ob sie das queere Wir ihrer Gemeinschaft annehmen oder ablehnen, selbst als »queer«
oder eben »nicht queer«. »Queer« als Band, das die einzelnen Projekte zusammenhilt,
muss aus der Perspektive der Akteur*innen keine Identititsbezeichnung sein, mit der
sich die Aktivist*innen als das, was sie selbst sind, identifizieren kénnen. Im Gegen-
teil, die Aktivist*innen identifizieren sich mit queer als Haltung oder Handlung, nicht als
Kategorie, die bezeichnet, »wer sie sind«. Sie wollen eine Gemeinschaft, die insofern
»queer« ist, als sie gerade nicht identititspolitisch ist. Die subjektiven Bedeutungen
kniipfen an die Bedeutungen von »queer«, die queer-theoretisch und bewegungsge-
schichtlich hergestellt wurden, an. Die Aktivist*innen wollen ein »Queer«, das Biind-
nisse jenseits von Identititen moglich macht, das subversiv ist, und ein Wir, aus dem
keine Gruppen per se ausgeschlossen sind. Auch wenn es nicht unbedingt mit dem Na-
men »queer« bezeichnet wird, kniipfen die Aktivist*innen auch an ein bewegungsge-
schichtliches »Queer« an, das als gemeinsamer Kampf gegen den Tod verstanden wird.
Wenn sie auf der Bedeutungsebene ein »Queer« erkennen, das entsprechend der auf-
gezihlten Bedeutungen ein Jenseits von Identititspolitiken verspricht, nehmen sie das
kollektive queere Wir eher an, als wenn es ihnen zu ausschliefRend erscheint.

Aus der Perspektive der Akteur*innen werden grofitenteils auch die in den diskur-
siven Aushandlungen der projektinternen Offentlichkeiten zentralen Aspekte bejaht.
Sie wollen ein queeres Wir, das intersektional ist, ein queeres Wir, das stolz ist und das
Menschen die Méglichkeiten zum Coming-out eréffnet. Insofern, als die Aktivist*innen
die in den Diskursen der Projekte hergestellten, aber auch die theoretischen wie bewe-
gungsgeschichtlichen Bedeutungen von »queer« annehmen, findet eine Identifizierung
mit den Bedeutungen des Begriffs statt. Diese Identifizierung duflert sich auch, wenn
die Aktivist*innen davon berichten, dass die Widerspriiche zwischen den verinnerlich-
ten Bediirfnissen nach einem offenen Wir, aber auch einem Wir, das dazu ermutigt,
zu einem handlungsmichtigen und sich gegen Diskriminierung wehrenden Subjekt zu
werden, und den realen strukturellen Bedingungen politischer Praxis schwer auszuhal-
ten sind. Gleichzeitig ist die Identifizierung mit bestimmen Bedeutungen von »queer«
bis zu dem Grad gegeben, in dem 6konomische Kosten fiir das queere Wir in Kauf ge-

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

315


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

nommen werden. Es scheint also in dem Sinne eine Identifizierung mit »queer« zu ge-
ben, als die subjektiven Bedeutungen mit den queer-theoretischen, aktivistischen und
bewegungsgeschichtlichen Bedeutungen iibereinstimmen. Diese Identifizierung ist fiir
die Akteur*innen aber vor allem dann bedeutungsvoll, wenn der queere Aktivismus sie
auf eine bestimmte Art und Weise zu affizieren vermag.

Es werden drei affektive Beziige genannt, die aus der Perspektive der Aktivist*innen
eine entscheidende Rolle bei der Entscheidung fiir oder gegen das queere Wir spielen:
erstens eine affektive Verbundenheit mit denen, die existenziell bedroht sind, zweitens
eine affektive Verbundenheit mit der eigenen Gemeinschaft und drittens das Gefiihl,
etwas »Richtiges« zu tun. Ein Grund, sich fir die queere Gemeinschaft zu entscheiden,
ist die affektive Verbundenheit mit denen, die existenziell bedroht sind. Die existenzi-
elle Bedrohung von Menschen, die einem nahe und wichtig sind, mitzuerleben, vermag
aus der Perspektive des Subjekts ein wichtiger Grund zu sein, sich fiir einen queeren
Aktivismus zu entscheiden, der genau bei dieser alltiglich erlebten existenziellen Be-
drohung ansetzt und gegen sie arbeitet. Es ist fir die Aktivist*innen aber auch von
Bedeutung, dass die eigene queere Gemeinschaft ein Gefiihl der Verbundenheit her-
vorzubringen vermag. Das dufdert sich in dem Ja der Aktivist*innen zu einer gemein-
samen »Euphorie« auf der Pride, die genau eben jene Verbundenheit ausdriickt. Das
Gemeinschaftsgefithl wird aber vor allem auch dann als ein Grund fiir und gegen den
queeren Aktivismus betont, wenn es fehlt. Beispielsweise dann, wenn die strukturel-
len Bedingungen vereinzelter Arbeit ein solches affektives Gemeinschaftsgefiihl verun-
moglichen. Das Gemeinschaftsgefiihl kann auch nicht aufrechterhalten werden, wenn
interne Debattenkulturen ein affektives Unbehagen auslosen. Gleichzeitig suchen die
Aktivist“innen selbst im Aktivismus ein »gutes Gefithl«, die Antwort auf die Frage nach
dem »richtigen Leben«. Die Moglichkeit, im queeren Aktivismus etwas gegen verge-
schlechtlichte Ungleichheiten zu unternehmen, gibt ihnen das Gefiihl, dass das eigene
Leben gut und sinnvoll ist.

Diese affektiven Beziige, die es aus der Perspektive der Aktivist*innen braucht, ver-
weisen in mehrfacher Hinsicht auf Judith Butler, die das Politische in einer konstitu-
tiven Abhingigkeit voneinander — und damit jenseits einfacher identititspolitischer
Ein- und Ausschliisse - zu begriinden versucht. Inwiefern fiigen sich die affektiven Ge-
meinschaftsbeziige, die aus der Perspektive der Aktivist*innen relevant sind, in eine
solche Idee des Politischen ein? Und wo verweist beides — eine solche Idee des Politi-
schen und die subjektiven Handlungsgriinde — woméglich auf die Grenzen des jeweils
anderen? Judith Butler betont die Notwendigkeit einer politischen Gemeinschaft, die
sich auf dem griindet, was die Menschen verbindet. Die konstitutive Abhingigkeit der
Menschen voneinander macht sie zugleich verletzlich und bindet sie ethisch aneinan-
der.'© Eine affektive Verbundenheit mit denjenigen, die existenziell bedroht sind, schlieit gleich
in zweifacher Hinsicht an Butlers Idee einer ethischen Verantwortung an. Zum einen
insofern, als die Verbundenheit betont wird, zum anderen insofern, als die existentielle
Bedrohung, die ja gerade auf unsere Verletzlichkeit zuriickgeht und abhingig ist von
einem bestimmten gesellschaftspolitischen System, zentral ist. Anders als in der Per-
spektive der interviewten Akteur*innen, in der eine Verbundenheit mit denjenigen, die

10 J. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 147f.

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Warum sagen die Aktivist*innen Ja zum queeren Wir?

einem nahe sind, als bedeutungsvoll hervorgehoben wird, umfasst Butlers ethische Ver-
antwortung jedoch dariiber hinausgehend auch diejenigen, mit denen wir ungewihlt
zusammenleben.™

Auch das Thematisieren des Gefiihls der Verbundenheit in der eigenen politischen
Gemeinschaft, das aufgrund neoliberal vereinzelter Arbeit nicht aufkommyt, schliefRt an
Judith Butlers Uberlegungen des Politischen an. Ihr zufolge soll es gerade die aus der
wechselseitigen Abhingigkeit resultierende Verbundenheit sein, die gegen neoliberale
Vereinzelungen und Vorstellungen von Autonomie ein politisches Subjekt begriindet.*
Aus der Perspektive der Aktivist*innen verhindert die vereinzelte Arbeit einen solchen
Gemeinschaftsbezug. Es scheint eine Herausforderung zu sein, eingelassen in neolibe-
rale Strukturen der Vereinzelung, ein gegen diese Strukturen gewendetes Gefiihl der
Verbundenheit herzustellen.

Neben dem affektiven Bediirfnis nach gemeinschaftlicher Verbundenheit wird auch
das moralische Gefiihl als zentraler Grund fiir den Aktivismus genannt. Wihrend die
Moral aus der Perspektive des Subjekts einerseits keine affektive Atmosphire erzeugen
darf, in der ein gemeinschaftliches Gefiihl der Verbundenheit verunméglicht wird, so
suchen die Akteur*innen doch fiir sich selbst im Aktivismus eine Antwort auf die Frage
nach dem »richtigen Leben«. Aus der Perspektive des Subjekts scheint es von Bedeutung
zu sein, dass die Akteur*innen als das, was sie durch den Aktivismus geworden sind
und stindig werden, auf der (moralisch) »richtigen« Seite stehen. Doch ist das nicht das
Gegenteil von jener affektiven Verbundenheit, die von den Aktivist*innen sonst einge-
fordert wird? Handelt es sich bei dem Bediirfnis nach einem »guten Gefiihl« nicht ge-
rade um »die narzisstische Selbstbefriedigung, sich fiir besser halten zu diirfen, als die
anderen sind«?*? Steht nicht ein individuelles Bediirfnis nach einem »richtigen Leben«
durch den Aktivismus einer queeren aktivistischen Haltung entgegen, der zufolge der
Aktivismus niemals festschreiben kann, wie dieses »richtige Leben« auszusehen hat?
Judith Butlers Uberlegungen zufolge miissen beide Fragen verneint werden. Sie ver-
steht das moralische Gefiihl nicht in erster Linie als Ausdruck eines Ichs, das sich von
anderen als etwas Besseres abgrenzen will, sondern als einen Ausdruck der Selbsterhal-
tung, der nicht in einer Abgrenzung von den anderen, sondern im Gegenteil in einer
Abhingigkeit und Verbundenheit mit den anderen griindet: »Der andere ist Mittel mei-
nes eigenen Uberlebens, und Schuldgefiihle, ja die Moral selbst, entstehen schlicht aus
diesem Verlangen der Selbsterhaltung, das vor allem durch meine eigene Destruktivi-
tit bedroht ist. [...] Schuldig bin ich, weil ich versucht habe, ein Band zu zerstoren, das
ich fiir mein Uberleben brauche.«** Wenn andere Leben zerstért werden, fithlen wir
uns Butler zufolge schuldig, weil wir selbst aufgrund unserer »ergebnisoffenen Sozia-
litit« konstitutiv verbunden sind mit diesen Leben. Ahnlich, wie im Fall der anderen
beiden von den Aktivist*innen betonten affektiven Gemeinschaftsbeziige, scheint auch
das moralische Gefiihl auf eine konstitutive Abhingigkeit voneinander zu verweisen.

1 Ebd., S.148.

12 Ebd., S.192.

13 Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag 2018,
S.106.

14 ). Butler: Raster des Krieges, S. 50.

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

317


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Butler spricht sich auch dagegen aus, die Moral ginzlich aus der Politik zu verbannen.
Sie plidiert gegen eine Politik, die auf Kosten der Zerstorung des Ichs die Moral aufgibt.
Es braucht »ein >Ich¢, das irgendwie in eine breitere soziale und politische Bewegung
eintreten, mit ihr verhandeln und in ihr agieren muss«.”> Denn auch die politische Ant-
wort auf die Frage nach dem »richtigen Leben« darf nicht in einer Zerstérung des Ichs
und dessen Leben miinden.'®

Aus der Perspektive des Subjekts zeigt sich, dass die einzelnen Aktivist*innen sich
mit den Bedeutungen von »queer« als Nicht-Identitits-Kategorie identifizieren und
queere Politiken jenseits von Identititen wollen. Auch aus der Perspektive der ers-
ten Person ist es nicht notwendig, ein politisches Wir um eine gemeinsam geteilte
Identitits-Kategorie anzuordnen. Es geniigt, wenn sich die Aktivist*innen mit den Be-
deutungen von »queer« identifizieren. Es ist allerdings aus der Perspektive der Ak-
teur*innen fiir ein queeres Wir von Gewicht, auf verschiedenen Ebenen einen affektiven
Gemeinschaftsbezug herstellen zu kénnen.

15 ). Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 272.
16 Ebd.

13.02.2026, 20:48:55. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

