DIE VERBINDLICHKEIT DES UNERGRUNDLICHEN
ZU DEN NORMATIVEN GRUNDLAGEN DER

TECHNOLOGIEKRITIK
Gerhard Gamm

Hominitas ist nicht [...] Humanitas.®

In der Negativen Dialektik, dem Buch, das neben der Asthetischen
Theorie nach Adornos eigenen Worten das versammelt, was er »philo-
sophisch in die Waagschale zu werfen hat«, heil3t es:
»Vor aller Erkenntniskritik jedoch, in der einfachsten Besinnung auf
den Begriff Mensch in intentione recta verliert dies Heureka seine Evi-
denz. Was der Mensch sei, ldsst sich nicht angeben. Der heute ist
Funktion, unfrei, regrediert hinter alles, was als invariant ihm zuge-
schlagen wird, es sei denn die schutzlose Bediirftigkeit, an der man-
che Anthropologien sich weiden. [...] Je konkreter Anthropologie auf-
tritt, desto triigerischer wird sie, gleichgiiltig gegen das am Men-
schen, was gar nicht in ihm als dem Subjekt griindet sondern in dem
Prozess der Entsubjektivierung, der seit unvordenklichen Zeiten paral-
lel lief mit der geschichtlichen Formation des Subjekts. Die These arri-
vierter Anthropologie, der Mensch sei offen - selten fehlt ihr der ha-
mische Seitenblick aufs Tier —, ist leer; sie gaukelt ihre eigene Unbe-
stimmtheit, ihr Fallissement, als Bestimmtes und Positives vor. Exi-
stenz ist ein Moment, nicht das Ganze [...]. DaR nicht sich sagen ldsst,
was der Mensch sei, ist keine besonders erhabene Anthropologie son-
dern ein Veto gegen jegliche.« (Adorno 1966: 128)
Dieser Einwand Adornos gegen die philosophische Anthropologie —
zumal wenn er gegen die plessner'sche gerichtet sein sollte - ist
selbst kein besonders erhabener. Allzu offensichtlich ist die Einsicht,
dass eine negative Dialektik, die das Nichtidentische zum Dreh- und
Angelpunkt des eigenen Denkens gemacht hat, in ihren zentralen
Passagen nicht von dem absehen kann, was Plessner die »Unbe-

1 | Plessner (1983e: 134).

197

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard stimmtheitsrelation [des Menschen] zu sich« (Plessner 1983a: 188)
Gamm genannt hat.

Das aber soll an dieser Stelle nicht das Thema sein - so auf-
schlussreich eine Rekonstruktion in vergleichender Hinsicht auch wa-
re. Vielmehr geht es darum, die normativen Implikationen zu unter-
suchen, die mit Plessners Befund der Unbestimmtheitsrelation des
Menschen verbunden sind.

Die Frage lautet: Wie konnte eine Ethik aussehen, die in der Un-
bestimmbarkeit des Menschen ihren Ausgang hat? Oder genauer: Wie
konnen die fiir Plessners Normativitdtskonzept einer >Verbindlichkeit
des Unergriindlichenc zentralen Strukturmomente — Offenheit und
Verbindlichkeit - in ihrer konstitutiven Verschranktheit angemessen
expliziert werden?

Meine Uberlegungen zu Plessner suchen eine Antwort darin, dass
sie seinen Begriff von der Verbindlichkeit des Unergriindlichen auf-
nehmen und ihn sowohl nach der Seite seiner konstitutionstheoreti-
schen Leistung als auch nach der seines kriterialen Sinns befragen. In
einem dritten, stranszendentalhermeneutischen« Schritt {iber die re-
flexive Anthropologie Plessners hinaus wird das Versprechen als Meta-
institution des Normativen aufgefasst, an der und durch die alle {ibri-
gen Normen und Regeln (z.B. des Rechts und der Okonomie) erst ihre
Aufkldarung und ihren Halt finden. Auf diese Weise glaubt der Autor
die Geltungsgrammatik des moralischen Sinns weniger essenziali-
stisch interpretieren zu kénnen.

Quellen der Normativitit

Die von Philosophie und Ethnologie, Geschichte und Kulturtheorie
nahegelegten Antworten zu den Quellen der Normativitdt unserer
Selbst- und Weltbeziige scheinen {iber weite Strecken nicht wirklich
ergiebig zu sein. Die Kulturgeschichten einer Genealogie der Sittlich-
keit enden hdufig im Dunkel mythischer oder hypothetischer Anfin-
ge. Sie sehen sich entweder auf kithne Ursprungserzdhlungen verwie-
sen, die, wie bei Freud, iiber den Griindungsakt der Kultur aus den
Schuldgefiihlen der Bruderhorde spekulieren oder, infolge einer Ge-
nealogie der Moral (Nietzsche), von einer Umwertungsgeschichte von
Gut und Schlecht in Gut und Bdse zu berichten wissen.

Von anderer, aber kaum verldsslicherer Natur sind jene methodi-
schen (Re-)Konstruktionen, die, unter der Annahme eines Naturzu-
standes des Menschen, darauf sinnen, Normen aus dem Geist des Ver-
trags zu deduzieren und entweder, um seine Wolfsnatur zu bandigen,
bestimmte Formen legitimer Herrschaft zu instituieren suchen oder,
wie bei Rawls, Gerechtigkeitspostulate instantiieren, denen verniinfti-
ge Menschen beim besten Willen nicht in der Lage sein sollten, zu wi-

198

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dersprechen. Skepsis regt sich gegeniiber beiden Seiten, sie gilt so-
wohl dem Aspekt der geltungslogischen Rekonstruktion, der, wie man
sagen kénnte, Grammatik normativer Geltung wie jener Okonomie, die
nach der verpflichtenden Kraft des Normativen selbst fragt: Warum sie
motivational ins Selbstverhiltnis {ibernommen werden sollte/werden
muss.

Die Deduktionen der Normativitdt aus dem (kontraktualistischen)
Geist eines aufgekldrten Selbstinteresses oder der klugen Selbstbe-
schrankung zum Zwecke wechselseitigen Nutzens aller kdnnen mei-
nes Erachtens nur schwerlich den der (moralischen) Norm anhdngen-
den Charakter einer verbindlich eingegangenen Verpflichtung ver-
standlich machen; sie scheinen den moral point of view zu verfehlen,
wenn sie annehmen, dass zuletzt die (mehr oder weniger erzwunge-
ne) >Einsicht« in die Verniinftigkeit wechselseitiger Verpflichtungen
die Grundlage aller Normenkonstitution sei. Dabei ist es gleichgiiltig,
ob sie die Einsicht eher einem projektierten Nutzen oder der Selbster-
haltung, der Eigenliebe, der Sorge um sich und den guten Ruf, der
Angst vor Bestrafung, den Konventionen oder der Loyalitdt gegen-
iiber der eigenen Bezugsgruppe geschuldet sehen.

Die Frage lautet: Konnen {iberhaupt Herkunftshypothesen, gene-
tische Erkldrungen naturalistischen oder kulturalistischen Zuschnitts
etwas zur Erforschung der Quellen der Normativitat beitragen? Und -
werden nicht auch, wenngleich aus anderen Griinden, geltungslogi-
sche Rekonstruktionsversuche jener auf Kant sich berufenden Traditi-
on von dieser Schwache heimgesucht?

Schon die Frage ist eine ungeheure Provokation. Sie zieht ein
Axiom des wissenschaftlichen Denkens in Zweifel. Sie rechnet syste-
matisch mit einem »Bruch«, mit einer »Anfangslosigkeit« (Plessner
1983a: 183) in Bezug auf die Moral der »endlichen verniinftigen Na-
tureng; sie verhdlt sich nicht nur skeptisch gegeniiber der Moglich-
keit, den Sinn des Moralischen iiber seine evolutionsgeschichtlichen
Vorstufen aufkldren zu kénnen, sie hegt auch starke Zweifel im Blick
darauf, ob seine Erkldrung/Deutung aus dem Geist sozial oder wech-
selseitig begriindeter Achtung ausreicht, um jene beiden fiir den Sinn
des Moralischen entscheidenden Hinsichten zu kldren: die Frage nach
der Grammatik der Geltung wie die nach dem »Grundg, sich einer Ver-
pflichtung zu unterstellen.

Meine Annahme lautet: Um den mit der moralischen Norm ver-
bundenen Geltungsaspekt sowie die motivational bindende Kraft der
Verpflichtung verstdndlich explizieren zu kénnen, muss man auf ein
Moment des Unbestimmbaren oder Unergriindlichen Bezug nehmen;
es bedarf eines iiberschiissigen, in keiner Klugheitskalkulation aufge-
henden Rests, um den Sinn des Moralischen, den der Normativitdt des
Normativen durchsichtig zu machen. Ein wirkliches Verstiandnis des
moralischen Sinns wird nur erreicht, wenn jener Sinn auf eine unaus-

199

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

Die

Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard deutbar bleibende Mitte menschlicher Subjektivitdt zuriickbezogen

Gamm wird. Alle Zentralbegriffe einer (moralischen) Norm (Gerechtigkeit,

Wiirde, kategorischer Imperativ usf.) kdnnen nur schwerlich ohne Re-

kurs auf das expliziert werden, was sich entzieht, auf einen Nicht-Ort,

ein Unbedingtes, das gleichwohl — begrifflich wie faktisch, als Voraus-

setzung und als Schranke ein bestimmtes Handeln aus sich entldsst. Es

scheint, dass erstens ein zeitlich wie kategorial Unbestimmbares allen

Grundbegriffen der Moral (der Wiirde, der Gerechtigkeit, der Verant-

wortung, dem >Faktum der Vernunft) eingeschrieben ist, und dass

zweitens ohne seine Explikation die normative Kraft des moralischen

Sinns, und das heiRt der moralischen Verpflichtung, nicht einsichtig
erldutert werden kann.

Was im Blick auf diese Annahme allzu leicht {ibersehen wird, ist
der Umstand, dass das Unbestimmtsein in diesem Sinn nicht privativ,
nicht als Defizit, nicht als Mangel an Sein oder Erkenntnisprdzision zu
verstehen ist, es ist vielmehr in seiner positiven Bedeutung zu fassen;
die philosophische Tradition hat von ihr als einem >nicht nichts< ge-
sprochen. Dass gegeniiber jedem einzelnen Menschen eine Verpflich-
tung besteht, ihm Achtung zu zollen, scheint nur einen Grund zu
kennen: Weil er letzter Zweck in sich selbst ist. Von allen Verpflich-
tungen, die sich auf die menschlichen Belange beziehen, ist jene Ver-
pflichtung keinen weiteren Bedingungen unterworfen, sie griindet
nicht in >Etwas<. Und darin liegt keine Unvollkommenheit der Bestim-
mung der Subjektivitdt menschlicher Wesen, vielmehr ist ihre Offen-
heit allererst der grundlose Grund, auf dem alle Bestimmungspraxis
aufruht. Seine Unbestimmtheit allein bildet den einzig mdoglichen
Schutz gegen die Verletzung seiner Unversehrbarkeit; aber auch ge-
gen jene Strategien (Vorverurteilungen) von Wissenschaft und Philo-
sophie, ihm eine bestimmte, eindeutige Identitdt zu attestieren (vgl.
Gamm 2000: 207 ff. und Gamm 2004: 55 ff.).

Die »Verbindlichkeit des Unergriindlichen<

Die angedeutete Ausgangslage zwischen einer >Anfangslosigkeit« der
normativen Natur des Menschen und dem wissenschaftlichen Credo
einer gradualistischen Anthropologie ist auch die Startbedingung der
Anthropologie Helmuth Plessners. Er sieht die Sonderstellung des
Menschen in der geschichtlichen Welt (nicht des Kosmos, wie er in
seiner Kritik M. Schelers betont) durch drei wissenschaftlich relevante
Diskurse bestimmt und gefdhrdet; sie haben, wie er schreibt, eine
»aufklarend-auflosende Wirkung«: die biologische Entwicklungsge-
schichte, die Psychoanalyse und die soziologische Kulturkritik (Pless-
ner 1983b: 133 f.).

200

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sein Begriff einer »exzentrischen Positionalitdt« erscheint mir — Die
auch wegen der historischen und systematischen Ausgangslage - hilf- Verbindlichkeit des
reich, die Quellen der Normativitit freizulegen, gleichfalls Uberlequn- Unergriindlichen
gen, die er in Macht und menschliche Natur (1931) daran anschlieft. Zu den normativen
Sie lassen ihn zu einem Begriff gelangen, der fiir die Frage nach den Grundlagen der
Quellen der Normativitdt erhebliche Relevanz besitzt: den Begriff vom Technologiekritik
»verbindlich Nehmen des Unergriindlichen« (oder von der »freien An-
erkennung der Verbindlichkeit des Unergriindlichen«) (Plessner
1983a: 182). Ohne eine Unbestimmbarkeit des Subjekts zu unterstel-
len - so die These — bleibt eine Einsicht in die Quellen der Normativi-
tdt verschlossen. Die Schwierigkeiten der herkdémmlichen Klérungs-
versuche der Normativitdt resultieren meines Erachtens aus einer
gleichsam hobbesianisch verengten Phantasie; sie brechen nicht mit
einem der Selbsterhaltungslogik instrumenteller Vernunft entlehnten
Begriff. Dieser fiihrt in aller Regel auch Regie in der Konzeptualisie-
rung jener Ethiken, die sich auf die wechselseitige Achtung als mora-
lische Grundnorm beziehen. Eine Okonomie der Selbstsorge grundiert
- trotz gegenteiliger Beteuerungen - diese Auffassung von morali-
scher Normativitdt.

Plessners Begriff der »exzentrischen Positionalitdtc erschlieft die
Subjektivitdt der Menschen {iiber eine paradoxe Situation, der zufolge
jeder Versuch einer reflexiven Selbstbesinnung fehlschldgt: Im Voll-
zug seiner Selbstbestimmung bleibt der Bestimmende — in des Wortes
doppelter Bedeutung — seiner Bestimmung unendlich entzogen. Das
Subjekt lasst sich in nichts feststellen; es liegt in seiner Existenz, dass
es sich in den propositionalen Bestimmungen als so oder so, als so
und nicht anders beschaffen zu sein, fortlaufend performativ iiber-
schreitet. Die Strukturformeln der reflexiven Anthropologie (natiirli-
che Kiinstlichkeit, vermittelte Unmittelbarkeit und utopischer Stand-
ort, Plessner 1975: 309 ff.) lassen daher alle Definitionen iiber den
Menschen scheitern; sie halten das Bewusstsein wach, dass das
menschliche Wesen weder in den Grenzen seiner Objektivierung und
Vergegenstdndlichung aufgeht (wie das die naturalistischen Konzepte
der Philosophie und der Wissenschaften immer wieder aufs Neue be-
haupten) noch sich als Zentrum seiner selbst — im Riickzug nach in-
nen - erreichen kann. Der Mensch lebt, »in seine Grenze gesetzt, [...]
iiber sie hinaus« (Plessner 1975: 292). Er fiihrt sein Leben im Medium
des Sich-Vorwegseins und dem Bewusstsein der Unmdglichkeit, ankom-
men zu konnen. Kraft einer >standig jeder theoretischen Festlegung
sich entziehenden Macht seiner Freiheit¢ bleibt seine Existenz auf ei-
nen sortlosen Ort¢, ein >Nirgendwos, auf ein >Stehen im Nichts< verwie-
sen, das, sobald es identifiziert oder propositionalisiert werden soll,
sich auch schon entzogen hat. In diesem Sinn bezeichnet Plessner
den Menschen auch als >homo absconditus«<: als sich verbergenden
und verborgenen Menschen, der in seiner doppelten Verborgenheit

201

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard ein normatives Mal® zu sehen lehrt, das, paradox genug, seine Ver-
Gamm bindlichkeit aus der Unergriindlichkeit der menschlichen Natur zu
schopfen scheint.?

Philosophische Anthropologie, ihre praktischen
Implikationen

Der plessner'schen Anthropologie geht es in erster Linie nicht um die
Bestimmung oder um die Darstellung einer unwandelbaren Natur des
Menschen, sondern darum, dass mit jeder Aussage iiber seine Natur
eine Verantwortung in die theoretischen Bestimmungen eingespielt
wird, die dazu aufrufen, die unbestimmbare Mitte des Selbst nicht
durch dogmatische, naturalistische oder kulturalistische Bestimmun-
gen zu verschlieRen. Die Unergriindlichkeit der menschlichen Natur
gewinnt dadurch eine kritische, oder wie Plessner auch schreibt, >of-
fenhaltende Funktion«. Sie verteidigt die Unausdeutbarkeit des Men-
schen gegen alle Strategien einzelwissenschaftlicher Forschung, wel-
che immer im Begriff stehen, sdas ganze Wesen endlicher verniinftiger
Naturen« (Fichte) zu vereinseitigen und zu verdinglichen.

»Der Mensch als Gegenstand der Wissenschaft fallt unter die Gesetze

der Objektivitat. Objektivierung macht verfiigbar durch Subsumierung

des Besonderen unter das Allgemeine, den Typus, die Regel, den Kau-

sal- oder den Funktionszusammenhang.« (Plessner 1983b: 139)

Das wirft auch einen kritischen Blick auf eine Philosophie, die sich im
Umkreis von Naturalismus und Pragmatismus gleich welcher (erster
oder zweiter) Ordnung zu Hause fiihlt. Sie erfiillt Plessners Auffas-
sung zufolge nicht (mehr) die doppelte Aufgabe einer >heterogenenc
Grenzreflexion auf das, was auf der einen Seite »innerwissenschaft-
lich< = durch die Arbeitsteilung der Wissenschaften und ihre Metho-
den - an relevanten, das Ganze des reflexiven Lebensvollzugs betref-
fenden Einsichten abgeschnitten, auf der anderen durch die fehlende
Reflexion auf die »philosophisch-moralische« Seite verweigert wird
(Plessner 1983b: 133).

Wie bei Fichte »Sich selbst setzen und Sein, vom Ich gebraucht,
vollig gleich sind« — auf vergleichbare Weise schieben sich fiir Pless-
ner exzentrisches Selbstverstdndnis und Sein ineinander. Jede theore-
tische Bestimmung hat gleichzeitig als Antizipation einer Praxis zu

2 | Dieser reflexive Entzug oder die Gebrochenheit seines Selbstverhiltnisses
schreibt sich konstitutiv in alle Lebensvollziige ein: Der Mensch »lebt und er-
lebt nicht nur, [...] er erlebt sein Erleben« (Plessner 1975: 292). Auch ein af-
fektives Betroffensein setzt eine interne Offnung des Raumes, eine Selbstdiffe-
renz voraus, in der wir uns selbst gegeniiber wie gegeniiber der Welt passivisch
oder aktivisch erfahren kdnnen.

202

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gelten, welche sich im »Gesichtskreis der Freiheit« verantworten
muss.

Plessner spricht im Zusammenhang jenes Unergriindlichen auch
von einem »wohltdtigen Dunkel« (Plessner 1983b: 129), das wir nicht
herzustellen, nicht mutwillig herbeizufiihren brauchen: Es stellt sich
durch den Vollzug oder das Performative unseres Handelns und Spre-
chens immer aufs Neue ein. Das Faktum der Performativitdt ermdg-
licht es, jede SchlieRung oder Totalisierung: die Festlegung der Sub-
jektivitdt auf bestimmte Kriterien seines Mensch- oder Akteurseins
wieder aufbrechen zu konnen; an der Philosophie ist es, genau daran
zu erinnern. In der Unergriindlichkeit, die uns aus der performativ-
reflexiven Struktur unseres Handelns und Sprechens erwdchst, liegt
zugleich eine (normative) Verbindlichkeit, eine Aufforderung zur Ver-
teidigung der inneren wie dulReren Freiheit, das heil’t, wir konnen
uns von Anfang an nicht anders als im Horizont praktischer Vernunft
begreifen. Selten oder gar nicht hat man Plessner auf diese, der prak-
tischen Philosophie verpflichteten Weise gelesen oder verstanden, ob-
gleich er, wie kein zweiter Autor im Umkreis der philosophischen An-
thropologie des 20. Jahrhunderts, sie in diesen Zusammenhang ge-
stellt hat.>

Insofern ist die reflexive Anthropologie Plessners nicht mehr im
herkdmmlichen Sinn >Anthropologies, die, wie er schreibt, ein sneu-
trales Bild {iber die neutrale Struktur« des menschlichen In-der-Welt-
Seins verfasst, ihre Koordinaten verschieben sich auf eine mehrfache
Weise. Nicht »abschlieRend-theoretisch¢, sondern >aufschlieRend-ex-
ponierend< habe sie zu verfahren; eine einzig in der Beobachterper-
spektive angestellte Beschreibung und Wesensanalyse des Menschen
sei unzureichend. Erst ein Vorgriff auf eine im Medium der Freiheit
und der Verantwortung organisierte Praxis setze die anthropologi-
schen Unterscheidungen ins Recht.

Uberhaupt seien Fragen der Anthropologie nicht theoretisch ent-
scheidbar; sie sehen sich nicht nur in die Abhéngigkeit geschichtli-
cher Horizonte gestellt, auch der historischen Entdeckung des - jen-
seits zoologischer Klassifikationen existierenden — Menschseins wird
ein praktischer Anspruch eingeschrieben. Plessner sieht diese Forde-
rung als Resultat »einer bestimmten Geschichte, der griechischen An-
tike und der jiidisch-christlichen Religiositdt« (Plessner 1983c: 39).
Selbst die Leitkategorie >Mensch« habe nicht die Aufgabe, eine Spezi-
es namens Homo sapiens zoologisch zu klassifizieren, sie sei nicht da-
fiir geschaffen, im Uberblick iiber Vélker, Kulturen und Religionen all-
gemeine Merkmale seiner Existenz zu evaluieren. »Der Zusatz sals
Mensch«« zielt auf einen »theoretisch nicht [...] einldsbaren An-

3 | Eine unter dem Stichwort einer »Verteidigung der Freiheit« aufschlussrei-
che Interpretation liefert Kampf (2001, Kap. 4 und 6).

203

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

Die

Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard spruch« (Plessner 1983c: 36). Sein Sinn ergibt sich in erster Linie aus

Gamm der Verantwortung, welche aus dem Verbindlichkeitscharakter des

Unerreichbaren und seiner bestimmt-unbestimmten Normativitdt

spricht. >Hominitas ist nicht gleich Humanitas¢; die Humanitas stellt

die theoretische Bestimmung der Anthropologie auf praktische Ver-

nunft um, sie sprengt in einem systematischen Sinn die (soziobiologi-

sche) >Kette der Wesen« von Anfang an, entsprechend anti-evolutioni-

stisch kennzeichnet Plessner den Menschen - im Unterschied zum

Tier — auch durch seine >Anfangslosigkeit«. Er greift in diesem Zusam-

menhang zu derselben Metapher wie Hegel; beide sprechen vom >Ein-
schlagen eines Blitzes.

Was philosophische Anthropologie heif’t, hangt vom Vollzug eben
dieses Prinzips ab: das Kriterium fiir die Richtigkeit der anthropologi-
schen Aussagen iiber sich selbst, ist ihm selbst iiberantwortet:

»Man darf nur nicht dabei iibersehen, daR ihm in dieser Wesensaussa-

ge das Kriterium fiir die Richtigkeit der Aussage selbst iberantwortet

ist. Denken wir, daR »offene Frage seing, die Macht als eine Essenz im

Menschen, dann kann ihre Wahrheit nur durch die Geschichte selbst

erhrtet werden.« (Plessner 1983a: 191)*

Aber diese Uberantwortung seiner selbst ist nicht so wiederum in sein
Belieben gestellt, als konne er nach Gutdiinken entscheiden, was er
sein oder bleiben wolle; die soffene Frages, die er »ists, ist kein sozio-
kulturell relativierbares Attribut, keine Resultante pradikativer Be-
stimmungen, sondern ein (historisches) Apriori, unter dessen Voraus-
setzung er iiberhaupt in der Lage ist, ein System selbstbestimmter
symbolischer Reprdsentationen fiir unsere Selbst- und Weltverhdltnis-
se zu entwickeln. Die »theoretischen Grenzen« der philosophischen
Anthropologie — so Plessner — werden im Blick wauf ihre praktische
Verantwortung gegen die Unergriindlichkeit des Menschenmdgli-
chen« (Plessner 1983c: 39) gezogen.

Wie fiir Fichtes Tathandlung des Ich, die einen vor allen anderen
Handlungen ausgezeichneten Sinn darin besitzt, dass ihre Performa-
tivitdt (wie in einem Sprechakt) existenzstiftend ist, und das heift, in
ihrer Transpropositionalitdt auf einen vom herkémmlichen pradikati-
ven Satzverstdndnis gdnzlich unterschiedenen Satzmodus verweist —
entsprechend fulRt die Aufgabe der reflexiven Anthropologie darauf,
sich kritisch den vereinseitigenden und vergegenstdndlichenden Be-
stimmungen, welche die wissenschaftlichen Disziplinen iiber den

4 | Vgl.: »In seiner Unbestimmtheit zu sich gestaltet sich ihm der merkwiirdi-
ge Horizont, innerhalb dessen ihm alles bekannt, vertraut und natiirlich, sei-
nem Wesen gemal und notwendig, auRerhalb dessen ihm alles unbekannt,
fremdartig und unnatiirlich, seinem Wesen widrig und unversténdlich er-
scheint. Wo diese Horizontlinie lduft, kann er nicht vorausbestimmen und liegt
nicht eher fest, als bis es durch ihn festgelegt wird« (Plessner 1983a: 192).

204

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschen verbreiten, entgegenzusetzen. Die Humanitas verwandelt
alles, sie konfiguriert, sie 6ffnet im Blick auf den Menschen ein
grundsétzlich von den Wissenschaften unterschiedenes Portal; es hat
eine von Anfang an praktische Rahmung, oder wie Plessner auch
schreibt, ein >primdr [...] praktisches Anliegens, das eine Neukonfigu-
ration von >Wirklichkeit« und »>Selbst¢, >Vergegenstandlichung< und
>menschlichem Wesen< zu einer Aufgabe macht, die nicht ohne nor-
mativen Bezug auf das entworfen werden kann, was eine selbstbe-
stimmte Praxis moglich macht.

Angesichts dieser Konfiguration der reflexiven Anthropologie
konnte man auch von einer transzendentalen Hermeneutik Plessners
sprechen oder davon, dass seine transzendentalhermeneutische Sin-
nexplikation — Heidegger gar nicht so undhnlich - sich davon leiten
lasst (was Heidegger in seiner Kritik der philosophischen Anthropolo-
gie iibersieht), eben das zu exponieren, was es fiir den Menschen
heiRt, sich in seiner Welt zurechtfinden zu miissen.> Nicht >was ist
der Mensch¢ lautet Plessners anthropologische Frage, sondern »in
theoretischer Abgrenzung und praktischer Verbindlichkeit [...], was
es bedeutet und wie es mdglich ist: ein Mensch zu sein« (Plessner
1983c: 43; Hervorhebung G. G.). Sie ist transzendental insofern sie die
Bedingungen der Moglichkeit, ein Mensch zu sein, zu kléren ver-
sucht; sie ist hermeneutisch in ihrer auf Sinn und Bedeutung abzie-
lenden Auslequng des Menschseins, nicht aber derart, dass sie es (wie
bei Heidegger) in ein anonymes Sinngeschehen hineingenommen
sieht. Sie begreift die Weisen der Selbstauslegung vielmehr praktisch,
das heillt (kritisch gegeniiber der Hermeneutik) als Weisen der
Selbstbestimmung; darin aber ist sie, wegen des ihr eingeschriebenen
paradoxalen Fluchtpunkts der Freiheit, auch dekonstruktiv.

Der konstitutionstheoretische Sinn

»Eine Erkenntnis, welche die offenen Moglichkeiten im und zum Sein
des Menschen, im GroRen wie im Kleinen eines jeden einzelnen Le-
bens verschiittet, ist nicht nur falsch, sondern zerstort den Atem ihres
Objekts: seine menschliche Wiirde. Der homo absconditus, der uner-
griindliche Mensch, ist die stdndig jeder theoretischen Festlegung sich
entziehende Macht seiner Freiheit, die alle Fesseln sprengt, die Einsei-
tigkeiten der Spezialwissenschaften ebenso wie die Einseitigkeiten der
Gesellschaft.« (Plessner 1983b: 134)
Dass wir fiir uns selbst und fiir einander unergriindlich oder unaus-
deutbar sind, ist der Grund oder die transzendentalanthropologische

5 | Freilich setzt Plessner, wie sich im Folgenden zeigen wird, eine Reihe ent-
schieden anderer Akzente als Heidegger.

205

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

Die

Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard Bedingung dafiir, dass wir fiir einander offen sein konnen. Dass ego

Gamm fiir sich selbst und gegentiber alter ego in das >wohltdtige Dunkel« der

(reflexiven) Selbstentzogenheit des Menschen getaucht ist, ermdg-

licht es iiberhaupt, Verantwortung fiir uns und andere iibernehmen zu

konnen. Erst die »Unbestimmtheitsrelation [des Menschen] zu sich«

(Plessner 1983a: 188) oder die doppelte Entzogenheit des eigenen

wie fremden Selbstseins eroffnet iiberhaupt den Spielraum fiir moral-

konstitutive Verbindlichkeit®; sie entwirft den Ereignishorizont, unter

dem von Verpflichtung zu sprechen Sinn macht. In einer quasi-tran-

szendentalen Einstellung gibt sie den Blick frei auf das, was wir mei-

nen, wenn wir davon sprechen, dass wir uns zu diesem oder jenem

verpflichtet fiihlen. Kurz, erst unter Voraussetzung jener Relation

geht uns der Sinn des Normativen auf: Wenn wir uns als weltoffen ver-

stehen wollen, konnen wir der Unterstellung einer leeren, unbe-

stimmbaren Mitte des Selbst nicht entraten. Sie ist in einem ersten
konstitutionstheoretischen Sinn Quelle des Normativen.

Um den Sinn des Unergriindlichen in seiner fiir Normativitét kon-
stitutiven Bedeutung besser zu erfassen, konnte es sich anbieten, die
wechselseitige Implikation von Unergriindlichkeit/Unausdeutbarkeit
und Verbindlichkeitserfahrung herauszustellen. Offenheit und Ver-
pflichtetheit stehen in einem Verhdltnis paradoxer Fiigung, sie schlie-
Ren sich prima facie gegenseitig aus, denn bloRe Offenheit scheint
zundchst zu nichts zu verpflichten, aus schierer Unbestimmtheit kei-
ne verbindliche Norm zu entspringen.

In provisorischer Anlehnung an Fichte konnte man zwei Formen
des (performativen) Selbstverhdltnisses unterscheiden: jenen Voll-
zugssinn des Sich-Selbst-Setzens, demzufolge >sich selbst setzen und
Sein, vom Ich gebraucht, vollig gleich« sind und eine reflexive Perfor-
mativitdt, welche nicht nur die (im Vollzugssinn erzeugte) Einheit von
Sein und Selbstsetzen beschreibt, sondern dariiber hinaus auch noch
jene Handlung herausstreicht, in der sich das Sich-Selbst-Setzen als
setzend weilR. Diese reflexive Doppelung ist fiir Plessners Exzentrizi-
tatskonzept zentral, sie spiegelt sich in jener Formel, in der es heift,
dass der Mensch in seiner Subjektivitdt in/auf eine Grenze gesetzt
sei, derzufolge er nicht nur lebe und erlebe, sondern »ein Erleben er-
lebt« oder sich »in seinem Vorwegsein vorweg ist«. Der Begriff der
»totalen Reflexivitdt des Lebenssystems« (Plessner 1983a: 290) weitet
diesen Befund auf alle Beziehungen von Ich und Welt aus. Nicht nur
leiden exzentrische Wesen an diesem oder jenem, sondern leiden
(und erleiden) ihr Leiden, sind melancholisch nicht nur wegen des
unaufhorlichen Verrinnens der Zeit, den durch die Zeit bewirkten Zer-

6 | In Anlehnung an Hegel miisste man wohl genauer vom doppelsinnigen
Entzug (Aufheben) seines doppelsinnigen Andersseins sprechen. Auf diese
komplexe Struktur wird unter VI. Bezug genommen.

206

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fall aller Ordnungen, sondern sind schwermiitig ob ihrer Schwermut.
Dieses »>Erleben erlebens, welches sich nicht mehr, wie Plessner her-
vorhebt, auf >Etwas¢ bezieht - als »reines Ich« nicht mehr in »Gegen-
standsstellung« (Plessner 1983a: 292) tritt — zeigt unsere Existenz
von einer ins Nichts weisenden Reflexion iibergriffen oder an eine
Grenze zum Nichts gehalten, an der unsere kognitiven Bemiihungen
ins Leere laufen. In dieser radikalen Dezentrierung oder diesem Aus-
gesetztsein ins Nichts sind wir mit einer Offenheit konfrontiert, die
jede Selbstverstdndlichkeit verloren hat, sie deutet auf einen grund-
losen Grund, von dem her sich rein gar nichts mehr erkldren oder ab-
leiten lésst.

An diesem Punkt, an dem alle Unterscheidungen kollabieren, an
dem iiber die Relevanz und RechtmdRigkeit von Deutungshinsichten
nicht mehr eindeutig unterschieden werden kann, haben wir die Mog-
lichkeit zu entscheiden. >Nur die Fragen, die prinzipiell unentscheid-
bar sind, konnen wir entscheiden, heif3t es bei von Foerster. Die Un-
entscheidbarkeit konfrontiert uns mit einer Situation, die uns dazu
dradngt, nicht nur fiir die eine oder andere Deutung zu votieren, nicht
nur im Raum der Griinde und Motive, der Rechtfertigungen und Ra-
tionalisierungen zu agieren; der Entscheidungsspielraum, der durch
die Unentscheidbarkeit gedffnet wird, zeigt uns auch in einer Lage,
fiir unsere Selbstdeutungen und ihre mdglichen Folgen die Verant-
wortung {ibernehmen zu miissen. In strenger Analogie zu dem be-
kannten kommunikationstheoretischen Axiom, demzufolge wir nicht
nicht kommunizieren konnen, konnte das erste Axiom einer dekon-
struktiven Moral darin bestehen, zuzugeben, dass wir uns auch nicht
nicht verantwortlich zeigen konnen. Es konfrontiert uns mit einer in
sich gebrochenen Situation, mit einem konstitutiven Ungleichge-
wicht unserer selbst, das nur unter Bezug auf normative Regulative
ausbalanciert werden kann. Sie sind in unser symbolisch vermitteltes
Universum auf eine mehr oder weniger dramatische Weise eingelas-
sen, auch wenn sie durch die lebensweltlich eingespielten Verhaltens-
und Verstehensschemata je schon kulturell iiberformt und beantwor-
tet sind. Gleichwohl geht dieser Riss durch alle Identifikationen und
Einstellungen, Uberzeugungen und Wiinsche hindurch. Von diesem
Riss, der uns immer wieder unsere Verantwortung bewusst macht,
konnen wir uns nicht suspendieren. Wir tragen auch Verantwortung
dafiir, wer oder was wir sind. Unsere Selbstdeutung ist nicht unab-
hangig von dem, was wir sind oder sein wollen. Retroaktiv wird das,
was Folge sein kann, Voraussetzung der Entscheidung. Das fich-
te’sche »Setzen der eigenen Voraussetzung< macht einen Perspekti-
venwechsel unausweichlich. Es zeigt im Spiegel einer dilemmatisch
kognitiven Ordnung die (notwendige) Forderung, sich auf eine prak-
tische Orientierung umzustellen. Nur im Horizont einer theoretisch
wie praktisch qualifizierten Weltoffenheit kann sich die Mdglichkeit,

207

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

Die

Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard etwas bestimmterweise zu verantworten, zeigen. Verantwortung ohne
Gamm dieses Moment eines radikalen Ausgesetztseins aller kognitiven und
evaluativen Selbst- und Weltbeziige ware keine.

Dieser Auffassung zufolge stehen wir von Anfang an — primordial
- in diesem Raum des Normativen, dessen Verstandnis nur gegeben
ist, wenn sowohl ego und alter ego die Kenntnis ihrer selbst und aller
anderen in eine prinzipielle Offenheit oder Unbestimmtheit (Entzug)
getaucht sehen, die es allererst ermdglicht, ein Verhalten nicht als
Zwang oder konditionierte Reaktion, sondern als frei oder sich selbst
verpflichtend zu verstehen.” Es wire in diesem Sinne verfehlt anzu-
nehmen, die Unergiindlichkeit sei die (blofRe) Folge davon, dass wir
die Vielfalt menschlichen Sein-Koénnens nicht iiberblicken konnen;
die Unbestimmtheit resultiere einzig aus einer (zum Beispiel chaos-
theoretisch interpretierten) Komplexitdt, die im Zeichen von Nichtli-
nearitdt und Emergenz aus prinzipiellen Griinden kognitive Systeme
nach Art menschlicher Informationsverarbeitung iiberforderte. Dieses
Argument verbliebe nicht nur im Rahmen einer theoretischen Bestim-
mung der Vernunft; es konnte vor allem die Normativitdt, die mit Ver-
pflichtung und Verantwortung, mit dem Sein-Sollen, der Unabding-
barkeit eines (moralischen) Anspruchs einhergeht, nicht verstandlich
machen.?

Das Medium der Weltoffenheit scheint einzig erschlossen und ge-
sichert durch eine Unergriindlichkeit, die auch eine Verpflichtung in
sich selbst enthdlt bzw. freisetzt: »Sich und seiner Welt offen, weil’ er
[der Mensch] um seine Verborgenheit« (Plessner 1983d: 357). Sie bie-
tet die Basis, die Gewdhr dafiir, vom >Verbindlichnehmen des Uner-
griindlichenc zu sprechen.’

»Darum riickt in den Mittelpunkt der Anthropologie die Unergriind-

lichkeit des Menschen, und die Moglichkeit zum Mensch-Sein, in der

beschlossen liegt, was den Menschen allererst zum Menschen macht,

7 | Die Grammatik des normativen Sinns stellt den Akteur/Passeur unter die
Bedingung des Selbstvollzugs. Nicht nur muss man sie selbst ergreifen, oder,
wie Fichte sagt, »durch Freiheit in sich selbst hervorbringen«. Um dem anderen
und sich selbst die Freiheit des Handelns auch nur absprechen zu konnen, muss
man mindestens fiir dieses Urteil oder genauer, fiir die Giiltigkeitsunterstellung
dieses Urteils (das auch eine Handlung ist), die Mdglichkeit einrdumen, eine
echte Urteilsalternative gehabt zu haben.

8 | Man sollte nicht jene Differenz in der Deutung von Ungewissheit aulier
Acht lassen, die besteht zwischen der Wahrscheinlichkeit, dass ein Wiirfel auf
diese oder jene Seite fallt und der individuell oder sozial bedeutsamen Zurech-
nung von Handlungen: zwischen Aleatorik und Verantwortung. Der Diskurs
liber diese Differenz ist, wie sich an allen Institutionen unserer sozialen Reali-
tdt ablesen ldsst, immer noch das historische Apriori, die letzte Metasprache
unserer Kommunikation.

208

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

jenes menschliche Radikal, muss nach MaRgabe der Unergriindlichkeit
fallen. Nur wenn und weil wir nicht wissen, wessen der Mensch noch
fahig ist, hat es einen Sinn, das leidvolle Leben auf dieser Erde zu be-
stehen. Die Unergriindlichkeit seiner selbst ist das um des Ernstes sei-
ner Aufgabe willen verbindliche Prinzip seines Lebens und seines Le-
bensverstdndnisses.« (Plessner 1983a: 161)
Stellt man diese Reflexion in einen Kontext intersubjektivitdtstheore-
tischer Uberleqgungen und fragt nach der Vertretbarkeit oder Unver-
tretbarkeit des einzelnen Menschen (ohne das an dieser Stelle in ex-
tenso darstellen zu konnen), kdnnte man mit Plessner zu folgendem
Schluss gelangen:
»Sie [die Menschen] wissen voneinander nicht, es sei denn in Grenz-
fallen, was sie denken, was hinter ihren Stirnen, in ihrem Herzen vor-
geht. [...] Im Licht seiner Personalitdt wird das Individuum zu einem
primdr undurchdringlichen und vieldeutigen Bereich, der in sich und
mit sich allein ist und zu dem nur indirekte Kontakte fiihren. [...] Gabe
es sie [die Personalitdt] nicht, die jedem Individuum die Versenktheit
in sich verleiht, so wdre ihm die Mdglichkeit genommen, sich als je-
dermann, als ein jeder und als kein anderer zu verstehen, »als ein je-
der¢ besagt Nivellierung aber nicht sozialer Art, die nur da Sinn hat,
wo schon von hoch und niedrig gesprochen werden kann. Vielmehr
nimmt sie eine Reduzierung an den Individuen mit Hilfe der Personali-
tatsstruktur als Reduktionsmittel vor. Durch diese Reduzierung ge-
winnt der einzelne Mensch seine Wiirde, weil die Unersetzlichkeit sei-
ner individuellen Person (kein anderer) nur im Durchblick auf seine
prinzipielle Ersetzbarkeit als Person sichtbar wird.« (Plessner 1983e:
299 f.)

Kriterialer Sinn und Offenheit

Der sprachlichen Formel von der »freien Anerkennung des Verbindlich
Nehmens des Unergriindlichen« ldsst sich noch ein weiterer, wie man
sagen konnte, kriterialer Sinn entnehmen. Er konkretisiert die Rede

9 | Dass wir nicht aus dem wohltdtigen Dunkel der Exzentrizitdtsstruktur her-
austreten kdnnen, dass wir ihm, wie Plessner schreibt »iiberantwortet sind«,
heiRt nicht nur mit einem Moment der Selbstentmachtigung, der Einschran-
kung unseres kognitiv bestimmten Wollens zur Selbst- und Fremdverfiigung
rechnen zu miissen; diese Einsicht korrespondiert auch einer Konsequenz, die
der Kybernetiker Heinz von Foerster (anders als N. Luhmann) aus der Diskussi-
on um den blinden Fleck gezogen hat: Wenn jede Unterscheidung so oder auch
anders getroffen werden kann, wenn keine der Kontingenz entbehrt, also jede
Unterscheidung ein Moment der Entscheidung enthélt, dann ist es an uns, da-
riiberber Rechenschaft ablegen zu miissen.

209

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

Die

Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard von der Quelle des Normativen insofern, als er ein bestimmtes, wenn-
Gamm gleich negatives Resultat enthdlt, in dem aber, wie Plessner hervor-
hebt, eine »sehr positive Haltung im Leben zum Leben< zum Ausdruck
kommt. Danach weist jener Sinn imperativisch alle Mdglichkeiten ab,
unter denen das paradoxe Selbstverhdltnis exzentrischer Akteure —
einer Selbstgegebenheit qua Selbstdistanz — entparadoxiert werden
konnte, unter denen die Quelle des Normativen, der homo abscondi-
tus, verschlossen werden konnte, unter denen — wie es heute in der
moralphilosophischen und bioethischen Debatte vielfach geschieht -
die >Bestimmung des Menschenc in einer natiirlichen oder kulturellen
Bestimmtheit, seinem aufgekldrten Selbstinteresse, seiner Reflexions-
fahigkeit, seiner Natalitdt, seines Angewiesenseins auf andere, seiner
intentionalen Kompetenz, seiner Wahlfreiheit und was dergleichen
Kriterien mehr genannt werden, liegt. Die Unbestimmtheitsrelation
verpflichtet uns darauf, alle diejenigen Bestimmungen abzuhalten,

die den Sinn praktischer Vernunft auszustreichen drohen.

Der Grundgedanke zielt darauf, dass zwischen dem transzenden-
talen Sinn und der kriterialen Bedeutung ein iiberaus enger Zusam-
menhang besteht, und dass dieser Zusammenhang sowie seine beiden
Bedeutungsmomente den plessner’'schen Imperativ vom >Verbindlich
Nehmen des Unergriindlichenc explizieren konnten.

Thm liegt der Gedanke zugrunde, dass ein wie immer geartetes
Verhalten die formale Grammatik normativer Geltung nicht verletzen
darf, dass es nicht gegen die Ermdglichungsbedingungen verstofRen
darf, die an der Konstitution der symbolischen Realitét, und das heil’t
an der Unverfiigbarkeit der sozialen Akteure, beteiligt sind.

Wenn wir exzentrische oder ortlose Wesen sind, dann scheint es
unausweichlich zu sein, dass wir uns unter normative Bedingungen
gesetzt verstehen miissen, dann miissen wir das, was definitiv unent-
scheidbar ist, entscheiden (kénnen). Wenn es keine letzte Sicherheit
gibt, keine wirkliche Garantie fiir die Richtigkeit unserer Griinde und
Meinungen, keine durch eine externe gottliche oder gesellschaftliche
Instanz beglaubigte Wahrheitsnorm, dann miissen wir mit unserem
Urteil auch die Verantwortung fiir dieses Urteil, mit der Entscheidung
auch die Verantwortung fiir diese Entscheidung iibernehmen. Um
aber nicht einem Dezisionismus oder Voluntarismus orientierungslo-
ser Entscheidung das Wort zu reden, miissen das Urteil und die Ant-
wort so ausfallen, dass wir in Zukunft auch unser Urteil oder unsere
Antwort verantworten konnen: Unsere Antwort sollte zu den in der
Grammatik normativer Geltung entwickelten Bestimmungen einer un-
ausdeutbaren Subjektivitit nicht im Widerspruch stehen.'®

Eine Totalisierung des (wissenschaftlich) objektivierenden Zu-
griffs auf den Menschen kann vor diesem Kriterium seiner Unbe-
stimmbarkeit so wenig bestehen wie seine (teleologische) Bestim-
mung iiber einen (propositionalisierbaren) Kanon irreduzibler Eigen-

210

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schaften; auch ein Riickzug nach innen, welcher auf eine Unmittel-
barkeit der Selbsterfahrung im leiblichen Spiiren hofft, verschlieRt
den durch jenen Begriff erdffneten praktischen Sinn.

Wie Plessner sagt, handelt es sich bei der Formel von der Verbind-
lichkeit des Unergriindlichen um ein methodisches Prinzip. In seiner
Prinzipialisierung wird die Unbestimmtheitsrelation des Menschen zu
sich und zu anderen zur Quelle der Normativitdt: Weil wir fiir uns
selbst und fiir andere unausdeutbar sind, konnen und miissen wir in
unsere Verantwortung fiir uns und andere eintreten - tritt die Verant-
wortung in uns ein: als Ermdglichungsbedingung im konstitutiven
Sinn einer notwendigen Voraussetzung solcher Wesen, denen es ob-
liegt, ein Leben fithren zu miissen, sowie als praktisches Kriterium:
als Norm oder Schranke, die dafiir steht, dass jenes die Freiheit der
Menschen begleitende Selbstaufgegebensein mdglich bleibt.

Was letztens an ein weiteres Moment erinnert, das bereits zuvor
dargestellt worden ist: den Vorrang der praktischen Vernunft. Man
wiirde die reflexive Anthropologie Plessners entschieden verkiirzen,
wenn man sie nicht in den Kontext geschichtlicher und politischer
Fragen stellte und einer letztlich an Freiheit orientierten Praxis aus-
gerichtet sdhe. Eine Antwort ldsst sich nur formulieren auf der Ebene
praktischer Vernunft. Nur auf dieser Ebene konnen wir dem Bruch ent-
sprechen — jenem Bruch, der nach Selbstbestimmung verlangt. Oder -
erst in der Bereitschaft, uns als normativ bestimmte (und bestimmen-
de) Wesen zu verstehen, 16sen wir das Problemniveau, ex-zentrische
Akteure zu sein, ein. Dieser Bruch (diese Liicke im Sein), der mit der
Exzentrizititsformel angesprochen ist, kann von uns erst in der Uber-
nahme praktischer Vernunft ratifiziert werden. In der theoretischen
Beobachterperspektive bleibt die Frage unbeantwortbar, wem Exzen-
trizitdt zugesprochen werden kann; sie entzieht sich jedem Versuch,
objektiv validierbare Kriterien anzugeben. Die Fundierung des Exzen-
trizitdtsbhegriffs in einem ontologisch oder speziezistisch angelegten
Vokabular der menschlichen Natur erscheint nicht zwingend. Auch
wenn Plessner in den »>Stufenc jenes Konzept komparativ einfiithrt und
zu den iibrigen >Daseinsweisen des Lebendigenc in Beziehung setzt,
verankert er es in den spateren Schriften doch wohlweislich nicht in
einem Gattungssubstrat.

Die Quellen der Normativitdt flieRen nicht ohne dieses Moment
des Unergriindlichen, das aus der exzentrischen Mitte des Menschen
erwdchst. Das Offenhalten, die Unbestimmtheitsrelation des Men-

10 | Diein Gestalt der Unverfiigbarkeit des Selbst transparent gemachte Form
muss durch den Entwurf einer dekonstruktiven Moral legitimer Selbstverhalt-
nisse komplementiert werden, die hilft, diejenigen gesellschaftlichen Konven-
tionen, kulturellen Habitusformen und wissenschaftlichen Problemverstandnis-
se der Kritik zu unterziehen, welche gegen das Geltungsfundament verstoRen.

211

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

Die

Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard schen zu sich ist zugleich das, woraus sich die Normativitdt speist, die
Gamm Ermdglichungsbedingung von Normativitdit und die verbindliche
Schranke, die sie dadurch setzt, dass sie dem Gebot einer Proliferation
der Freiheit nachkommt. Anders gesagt, die diese Interpretation lei-
tende Idee besteht darin, die Unbestimmtheitsrelation so anzusetzen,
dass sie uns darauf verpflichtet, alle jene Bestimmungen zu verwer-

fen, die den Sinn praktischer Vernunft zu verschlieRen suchen.

In der Verwirklichung der kritischen Funktion des Offenhaltens
zeigen sich auch solche Verhaltensweisen, die die menschlichen Ak-
teure nach der freien Anerkennung dieses Dispositivs nicht mehr ha-
ben, alle, die auf die Totalisierung dieser oder jener Bestimmung oder
auf ihre Verdinglichung hinauslaufen. In diesem Sinn zielt jene For-
mel auf den Entwurf einer dekonstruktiven Moral, welche gewisserma-
Ren einen Rahmen legitimer Selbstverstindnisse entwickelt.

Versprechen als Metainstitution

Meine abschlieRenden Uberlegungen gelten einem transzendental-
hermeneutischen Rekonstruktionsversuch dieser von Plessner ent-
wickelten Struktur; er zielt darauf, den Vorrang der praktischen Ver-
nunft intern aus dem Verhiltnis oder der wechselseitigen Implikation
von Selbstbezug (Exzentrizitdt) und Normativitdt an der Grammatik
des Versprechens zu explizieren und zwar in der Weise, dass das Ver-
sprechen als eine transzendentale Institution des Normativen aufge-
fasst wird. Das Versprechen wird als Metainstitution dargestellt, an
der oder durch die alle anderen Regeln, zum Beispiel solche des Ver-
trags, erst ihre Aufkldrung und Bestdtigung finden. Dem Vertrag wie
allen Propositionen des Rechts und der Okonomie ist das Versprechen
als quasi-transzendentale Institution vorgestaltet; durch diese Insti-
tution werden sie >gesetzt< und, wie man sagen konnte, ihr und in ihr
sind sie auch jausgesetzt< (Ermoglichungsbedingung und Dekon-
struktion).

Wie die Belegstellen zeigen, gelingt es Plessner entgegen seiner
Programmatik nicht immer, sich von essenzialistisch grundierten
Uberlegungen freizuhalten. Trotz der erklirten skeptischen Quer-
schreibung >des Menschen« scheint der Begriff der menschlichen We-
sens- oder Gattungsnatur im Hintergrund Regie zu fithren. Meine Hy-
pothese lautet daher, ob nicht vielleicht — unter Wahrung von Pless-
ners Intention - sein Grundgedanke von einer >Verbindlichkeit des
Unergriindlichen< besser (und weniger essenzialistisch) verstanden
werden konnte, wenn man, anstatt die Geltungsgrammatik des mora-
lischen Sinns an fundamentalanthropologische Grundsatze zu binden,
ihn erstens transzendentalhermeneutisch zu explizieren versucht und
zweitens annimmt, dass die damit verbundene Absicht sich am besten

212

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in der Darstellung des sozialen Instituts des Versprechens verwirkli-
chen lasse, weil in ihm die beiden fiir Plessners Normativitdtskonzept
zentralen Strukturmomente — Offenheit und Verbindlichkeit — ihre
konstitutive Verschranktheit auf exemplarische Weise zeigen.

Worin liegt die Besonderheit des Versprechens, dass man von ei-
ner gleichsam metalogischen Grundnorm sprechen kann?

Was das Versprechen vor anderen Sprechakten und Handlungen
auszeichnet, ist seine implizite Selbstbeziiglichkeit; es konstituiert
sich performativ, im Vollzug seiner selbst, es ist als dreistellige Relati-
on angelegt: um anderen etwas versprechen zu konnen, muss das Ver-
sprechen sich selbst versprechen, ein Versprechen zu sein.!! So irri-
tierend — wie bloRes Rauschen im Kommunikationskanal - es auch
klingen mag, das Selbst verspricht nicht nur (jemand anderem) etwas,
sondern (im Versprechen) sich selbst, und zwar unter Bezug auf ein
Wesen, das iiber seinen >faseligen Augenblicks-Verstand«< (Nietzsche)
hinaus sich eine Souverdnitédt zuerkennt, aufgrund der es in der Lage
zu sein behauptet, auf das Versprochene zuriickkommen zu konnen.
Die Selbstbeziiglichkeit performativer Akte verlangt, dass, um ande-
ren etwas versprechen zu konnen, es sich selbst muss versprechen
konnen. Ohne diese (freie) Selbstverpflichtung scheint kein Verspre-
chen denkbar zu sein. Nietzsche hat das ausdriicklich hervorgehoben,
als er von der >paradoxen Aufgabe« sprach, ein Tier heranzuziichten,
»das versprechen darfc: das von der Kette >der Sittlichkeit der Sitte
wieder losgekommenes, >souverdne« oder siibersittliche« Individuum.
Es muss auf seine sich und anderen prasente Entzogenheit, seine ex-
zentrische Natur, Bezug nehmen, um fiir sich und andere jenen Raum
zu schaffen, in dem eine Selbstverpflichtung eingegangen werden
kann.'? An dieser Unbestimmtheitsrelation zu sich und im Blick auf
andere hangt die Mdoglichkeit der Selbstverpflichtung, es zeigt die
normative Kraft der Verpflichtung als durch nichts getragen. Ein Ver-
sprechen, ohne seine selbstinklusive Unterstellung (der Selbstver-
pflichtung), es zu halten, ware keines.

Die Phanomenologie des Versprechens zeigt in ausgezeichneter
Weise nochmals die paradoxe Verschrankung von Offenheit und Ver-
bindlichkeit, Unbestimmtheit und Verpflichtetheit.

11 | »Noch bevor es jemand anderem etwas verspricht, verspricht das Ver-
sprechen sich selbst — es verspricht, ein Versprechen zu sein« (Hamacher 1998:
65).

12 | Nietzsche freilich schopft diesen Sinn nicht wirklich aus. Seine »aristo-
kratische< Perspektive vor allem verhindert eine griindliche, modernen Verhalt-
nissen entsprechende Rekonstruktion. Sie miisste nicht nur das doppelsinnige
Aufheben des doppelsinnigen Andersseins (Hegel) darstellen, sondern auch ei-
ne Antwort auf die in diese Struktur eingespielten Asymmetrien finden.

213

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

Die

Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard
Gamm

Verbindlichkeit gewinnt ein Versprechen erst, wenn die an ihm
beteiligten Akteure sich wechselseitig im Blick darauf freigeben, ob
sie es einhalten wollen oder nicht, wenn offen bleibt, ob sie sich -
iiber die Zeit des Versprechens — an es gebunden fiihlen. Es ist jeweils
in die Freiheit des anderen gestellt, sich daran zu halten und nicht,
weil die Erwartung einer positiven oder negativen Sanktion oder eine
Risikoabwdgung der Grund fiir seine Einhaltung wéren, sondern eine
im Versprechen gewdhrte Verbindlichkeit, die einzig unter Vorausset-
zung jener Offenheit Realitdt gewinnt. Zwar ist auch die Erfiillung ei-
nes auf dem geltenden Recht beruhenden Vertrags mehr oder weniger
unsicher, aber diese Unsicherheit ist keine, die fiir den moralischen
Sinn spezifisch wdre; die Einlosung des Vertrags kann erzwungen wer-
den. Sein strategischer Sinn zielt insgesamt auf die Reduktion der
Unsicherheit, wiahrend die im Versprechen sich ereignende Offenheit
die conditio sine qua non zu seiner (verantwortungsbasierten) sozia-
len Konstitution ist, eine, die jedem Sprechakt dieser Art vorausliegt
und ihn je erneuert. Man konnte sagen, im Fall des Versprechens
muss das Ungewisse positiviert werden, soll iiberhaupt der mit ihm
verbundene Sinn eingeldst werden konnen. Nur weil im Versprechen
dieser soziale Prozess der Kommunikation eréffnet wird, durch die der
andere in seine Handlungs- und Optionsfreiheit entlassen wird und
(gewollte) Ungewissheit iiber den Ausgang (des Versprechens)
herrscht, kann jene moralspezifische Bestimmtheit der Verpflichtung
entspringen. Ohne den unbestimmten Horizont, den das Versprechen
auftut, keine Bestimmtheit des Verpflichtetseins zu dieser oder jener
Handlung.

Die vielfach verschrankte und paradoxe Einheit von Verbindlich-
keit und Offenheit wird im Versprechen erst geschaffen. Wenn Fichte
schreibt, dass man Freiheit nicht >andemonstrieren< konne, jeder Ein-
zelne sie vielmehr >durch Freiheit in sich selbst hervorbringen< miisse,
dann zielt er vermittels eines mentalistisch bestimmten Vokabulars
auf denselben Sachverhalt: Das soziale Institut des Versprechens exi-
stiert nicht, ohne dass man (selbst-)tdtig in es eintritt, ihm qua refle-
xiv-performativem Sprechakt auch seine symbolisch vermittelte Reali-
tdt verschafft. Der Eintritt in das soziale Institut ist aber eine Gefan-
genschaft sui generis, in ihr ist die Bestimmtheit durch die (verpflich-
tenden) Schranken paradoxerweise genau daran gebunden, sich in je-
dem Augenblick aus ihnen befreien zu konnen; nur weil mir die Mog-
lichkeit offen steht, mich ihrer zu entledigen, bin (fithle) ich (mich)
an sie und durch sie gebunden. Die (normative) Kraft oder Wirksam-
keit der (verbindlichen) Schranken beruht auf nichts anderem als auf
der Unbestimmtheit oder Offenheit der Situation und der Unausdeut-
barkeit jener Akteure, welche die fiir ein Versprechen notwendige
Kraft aufzubringen vermeinen.

214

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gleichzeitig gewinnt derjenige, der aus freien Stiicken verspricht,
eben darin seine symbolische Identitit; er iibernimmt jene Bestimmt-
heit, auf die das gebrochene oder das gehaltene Versprechen zuge-
rechnet werden kann. In dieser Ubernahme oder der je getitigten
Festlegung auf dies oder jenes, liegt der bestimmende oder die Person
individuierende Charakter, sie gewinnt ihren Rang oder ihr Statut im
Versprechen. Dass aber jene Bestimmtheit oder Zurechenbarkeit mo-
ralisch méglich wird, setzt gewissermalien jene Ungewissheit oder je-
nes >wohltdtige Dunkel« voraus, von dem Plessner spricht, das nicht
aufgehoben werden kann, soll die im Versprechen ausgeldste norma-
tive Kraft der Verpflichtung nicht zunichte werden.

Eine Semantik unbestimmter Bestimmtheit erlaubt nicht nur die
Strukturmomente des Versprechens zu beschreiben, sie bezeugt auch
ein basales praktisches Interesse an der Erhaltung und Fortschrei-
bung dieser Struktur — nicht zuletzt deshalb, weil auch ein (kriti-
sches) Verstindnis der auf Recht und Okonomie basierenden Ver-
kehrsformen auf sie zuriickgreifen muss. Sie nimmt ein fundamenta-
les (selbstinklusives) Interesse daran, dass ein in diesem Medium (der
Verantwortlichkeit) sich entwickelnder Bestimmtheitssinn auch wei-
terhin ein irreduzibles Moment der sozialen Praxis ist. Die Explikation
dieser bestimmt-unbestimmten Verschrankung von Offenheit und
Verbindlichkeit (als konstitutionslogischer Voraussetzung des Ver-
sprechens) ist verkniipft mit einem selbstinklusiven praktischen In-
teresse, das heillt der Forderung, die Bedingungen nicht zu verlet-
zen, auf denen das Versprechenkénnen und -diirfen beruht. Anders
gesagt, die transzendentalhermeneutische Explikation des prakti-
schen Sinns der Vernunft birgt einen kriterialen Bedeutungskern, der,
wenngleich negativ, fordert, ein kritisches Verhdltnis zu den kulturel-
len und wissenschaftlichen Interpretationsmustern zu entwickeln, die
gegen die das soziale Institut des Versprechen erméglichenden Medi-
en verstoflen. Wenn spiel- oder nutzentheoretische Erklarungen, evo-
lutionsbiologische Modelle u. a. das Drehbuch des Versprechens nach
der Logik des romischen Rechtsgrundsatzes do ut des geschrieben se-
hen und glauben, es in Form von Strategiespielen hinreichend erfas-
sen zu konnen, bringen sie es um einen nicht unwesentlichen Teil
seiner sozialen, mit radikaler (praktischer) Offenheit assoziierten Be-
deutung.

Erst der unbestimmbare Horizont, der im Versprechen aufge-
spannt wird, macht also deutlich, wodurch die moralspezifische Be-
stimmtheit der Norm ihre Giiltigkeit gewinnt oder iiberhaupt be-
stimmte Regeln in ihrem moralverbindlichen Charakter verstanden
und beschrieben werden kénnen. Das Verstdandnis dieser Grammatik
freilich ist derart, dass in ihm das Motiv (Interesse) und Kriterium
transparent werden, nicht gegen das Geltungsfundament der Gram-
matik zu verstof3en.

215

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

Die

Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard
Gamm

Auch wenn sich der Verdacht, einer negativen Theologie zu fol-
gen, verstdrken sollte, die faktisch oder zundchst deskriptiv angesetz-
te exzentrische conditio der menschlichen Subjektivitdt wird erst ver-
standlich oder durchsichtig in dem, was sie sein soll: in einer norma-
tiv ausgelegten destinatio. Aber diese bleibt ambigue, offen, insofern
ihre definitorische SchlieRung verwehrt bleibt. Vor diesem Hinter-
grund erscheint es nicht abwegig zu behaupten, dass ein wirkliches
Verstdndnis von geregeltem Tausch und Vertrag zuletzt ohne die Ex-
plikation einer um normative (und gesellschaftlich-geschichtliche)
Grundlegungsfragen erweiterte Anthropologie nicht auskommt, die
im Versprechen als einer Metainstitution erst die Voraussetzung fiir
das Verstdndnis jener (sozialen) Verkehrsformen findet.

Literatur

Adorno, Th.W. (1966): Negative Dialektik, Frankfurt a. Main.

Gamm, G. (2000): Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbe-
stimmten, Frankfurt a. Main.

Gamm, G. (2004): Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstrukti-
on von Subjektivitit, Berlin.

Hamacher, W. (1998): Entferntes Verstehen. Studien zu Philosophie
und Literatur von Kant bis Celan, Frankfurt a. Main.

Kéampf, H. (2001): Helmuth Plessner. Eine Einfiihrung, Diisseldorf.

Plessner, H. (°1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin, New York.

Plessner, H. (1983a): »Macht und menschliche Natur, in: ders., Ge-
sammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. V,
Frankfurt a. Main.

Plessner, H. (1983b): »Uber einige Motive der Philosophischen An-
thropologie«, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Mar-
quard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main.

Plessner, H. (1983c): »Die Aufgaben der Philosophischen Anthropo-
logie«, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E.
Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main.

Plessner, H. (1983d): »Homo absconditus«, in: ders., Gesammelte
Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frank-
furt a. Main.

Plessner, H. (1983e): »Ungesellige Geselligkeit«, in: ders., Gesam-
melte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII,
Frankfurt a. Main.

216

hitps://dol.org/1014361/9783839403198-010 - am 14.02.2028, 18:21:15. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

