
Kapitel 16: Die Sprache sammelt sich wieder 

53. Archäologie des Wissens
1:

Methodologie oder Diskursanalyse?  

Ich beschreibe nicht einen wirklich durchlaufenen Weg, 
um darauf hinzuweisen, wie er hätte eigentlich aussehen 
müssen, wie er von heute an aussehen wird […] Ich ver-
suche weniger zu untersuchen, was ich gesagt habe und 
was ich hätte sagen können, vielmehr bemühe ich mich, in 
der ihm eigenen und von mir schlecht beherrschten Regel-
mäßigkeit das erscheinen zu lassen, was das möglich 
machte, was ich sagte.

Foucault2

Wir konnten bisher sehen, dass an der Schwelle zum neunzehnten Jahrhundert 
die Sprache zum Objekt einer neuen Philologie wurde, dass im Zusammenhang 
damit der klassische Diskurs auseinanderbrach und sich die Sprache vierfach zer-
streute. Es wurde auch darauf hingewiesen, dass durch die Streumomente der 
Sprache hindurch ein ontologischer Raum der Sprache sichtbar wird; dass die 
Eigenheiten dieses Raumes in Foucaults Auseinandersetzungen mit der Literatur 
ans Licht treten; dass der ontologische Raum der Sprache als eine Entgrenzung 
des tropologischen Freiraums der Klassik zu betrachten ist und in den sprachphi-
losophischen und rhetorischen Überlegungen des jungen Nietzsche auftaucht: 
anhand einer Einklammerung der Grenzlinie zwischen Wahrheit und Fiktion und 
einer doppelten Zurückweisung der Allgemeinen Grammatik und der transzen-
dentalphilosophischen Sprachkritik des neunzehnten Jahrhunderts; dass der onto-
logische Raum der Sprache auf den Epochenbruch zwischen dem klassischen 
Zeitalter und der Epoche des Menschen zurück verweist, der sich in den frühkan-
tischen Unterscheidungen zwischen zwei Urteilstypen und zwei Negationen ma-
nifestiert; dass diese Unterscheidungen Kants die Figur der nichtpositiven Affir-
mation, die eine Formel der Überschreitung darstellt, freisetzt; dass der ontologi-

1  Im Folgenden bezeichnet der Ausdruck Archäologie des Wissens (in Kursive) im-
mer Foucaults gleichnamiges Buch.  

2  AW: 166. [Hervorh. v. Vef.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


484 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

sche Raum, der sich in den Diskontinuitäten einer diskontinuierlichen Geschichte 
des Diskurses meldet, anhand der Figur der nichtpositiven Affirmation in seinen 
positiven Zügen erfasst und im Hinblick auf eine jeweils neue Wissensform 
transformiert werden kann; dass in diesem Sinne die Figur der Repräsentation als 
eine nichtpositive Affirmation der Spaltung der Ähnlichkeit erscheint und die 
kantischen Unterscheidungen als eine nichtpositive Affirmation der Trübung der 
Repräsentation. Alle diese Erscheinungsweisen des ontologischen Raumes der 
Sprache verweisen auf den archäologischen Einsatz des Raumes der diskursiven 
Formation.

Die Frage, die sich nun stellt, ist, ob die anthropologistisch zerstreute Sprache 
sich erneut im Raum der diskursiven Formation, verstanden als eine spezifische 
Erscheinungsweise des ontologischen Raumes, sammeln kann. Bevor wir aber 
dieser Frage anhand einer Lektüre von Archäologie des Wissens (1969) nachge-
hen, stellt sich die Frage nach dem Status dieses Werks. Handelt es sich da etwa 
um einen Metadiskurs über jene ‚Methode‘, die in Foucaults materialreichen Ar-
chäologien der sechziger Jahre zum Einsatz kommt?

53.1  Zum Ort des Ausdrucks „Archäologie“  
in den ersten historischen Studien Foucaults  
(Wahnsinn und Gesellschaft, Geburt der Klinik,  

Ordnung der Dinge)

Zunächst fällt auf, dass sich die Archäologie des Wissens – als Endpunkt der 
‚archäologischen Bahn‘, die Foucault in den sechziger Jahren beschreibt – bereits 
vom Titel her von den drei vorausgehenden Archäologien unterscheidet. 

In Wahnsinn und Gesellschaft erscheint das Wort „Archäologie“ nicht im Ti-
tel, sondern im Vorwort, in dem das bevorstehende Projekt als eine „Archäologie 
des Schweigens“3 gekennzeichnet wird. Die Nichtsprache des Wahnsinns er-
reicht uns als ein Schweigen, das so etwas wie ein stummes Fundament abgibt, 
auf dem sich erst der Monolog der Wissenschaft vom Wahnsinn errichten kann. 
Aber das Schweigen des Wahnsinns verweist auf ein tiefer liegendes Schweigen, 
das die Sichtbarkeit oder Phänomenalität von Nichtsprache überhaupt ausmacht. 
Die Archäologie soll durch dieses älteste Schweigen – oder das, was aus der Per-
spektive des Diskurses als Schweigen erscheint – hindurch stoßen, um einen 
Raum des Lärms und des Gemurmels einer gleichsam zerfallenen und stets im 
Zerfall begriffenen Sprache zu entdecken, „die von allein spricht, ohne sprechen-
des Subjekt und ohne Gesprächspartner, auf sich selbst gehäuft, in der Gurgel 
geballt, und die noch zusammenbricht, bevor jegliche Formulierung erreicht ist, 
und ohne Aufsehen in das Schweigen zurückkehrt, aus dem sie sich nie befreit 
hat.“4

3  WG: 8. 
4 Ibid.: 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 485 

Die Archäologie hat also die Decke dieses Schweigens zu durchstoßen und 
einen Raum wahrnehmbar zu machen, aus dem sich erst Sprache als solche he-
rauslösen muss, um die „Formen ihrer Syntax und die Konsistenz ihres Vokabu-
lars“5 zu gewinnen und als sinnvolle Sprache von Geschichte und Vernunft in 
Erscheinung zu treten. Die Abtrennung des Wahnsinns von der Vernunft ist nur 
ein nachträglicher Reflex: die „Wiederaufnahme, die Erneuerung, die Organisa-
tion“6 dieser ersten Abspaltung von Sprache überhaupt aus einem Raum, der im 
Verlauf der vorliegenden Arbeit als der ontologische Raum der Sprache in Er-
scheinung getreten ist. Damit vermag eine „Archäologie des Schweigens“ mehr 
zu sein, als nur Zeuge jener anfänglichen Geste der Trennung, durch die der 
Wahnsinn und später die Geisteskrankheit ihre historischen Gestalten erlangen 
können.7 Sie erhebt darüber hinaus erstens den Anspruch, eine Geschichtsschrei-
bung zu sein, die nichts Geringeres als die Geburt der Geschichte sichtbar zu ma-
chen vermag. Zweitens aber ist sie zugleich eine Geschichtsschreibung, die bis 
zur Grenze der Sprache überhaupt zurückgeht und den Vorgang ihrer Entstehung 
freilegen kann: als die Sprache der Dokumente, die sich von den Archiven her 
der Arbeit des Historikers bietet, um schließlich als der unabweisbare Diskurs 
der Vernunft auf die Bühne der Geschichte zu treten.

Indem aber die Archäologie durch das Schweigen des Wahnsinns und der 
Nichtsprache dringt und darunter nicht etwa einen ursprünglichen Sinn, sondern 
den ontologischen Raum der Sprache entdeckt – als den Raum, aus dem die 
Sprache in ihrem Unterschied zur Nichtsprache, in ihrem Sein also, hervorgehen 
kann –, zeigt sie, dass die Unvermeidbarkeit (oder Notwendigkeit) des Wahn-
sinns an die Geburt (oder Möglichkeit) der Geschichte gebunden ist.8 Somit bil-
det die Geschichte des Wahnsinns (Histoire de la folie9) – verstanden als die his-
torisch-chronologische Kurve der sich um den Wahnsinn drehenden Diskurse, 
die von den anfänglichen Gesten der Herauslösung einer Sprache der Vernunft 
und der Grenzziehung zwischen Wahnsinn und Vernunft ihren Ausgang nehmen 
– den Gegenstand dieser Untersuchung und findet deshalb im Titel seinen logi-
schen Ort. Dahingegen findet der Ausdruck „Archäologie“ – im Sinne einer 
„Archäologie des Schweigens“ – erst im Vorwort dieses Werks seinen methodo-
logischen Ort, insofern seine Vewendung eher den Versuch einer Kodifizierung 

5 Ibid.: 11. 
6 Ibid.: 12. 
7  „Die Konstituierung des Wahnsinns als Geisteskrankheit am Ende des achtzehnten 

Jahrhunderts trifft die Feststellung eines abgebrochenen Dialogs, gibt die Trennung 
als bereits vollzogen aus und lässt all die unvollkommenen Worte ohne feste Syn-
tax, die ein wenig an Gestammel erinnerten und in denen sich der Austausch zwi-
schen Wahnsinn und Vernunft vollzog, in Vergessen versinken. Die Sprache der 
Psychiatrie, die ein Monolog der Vernunft über den Wahnsinn ist, hat sich nur auf 
einem solchen Schweigen errichten können.“ [Ibid.: 8.] 

8 Ibid.: 12. 
9  Dieser Ausdruck stellt zwar nicht den gesamten Titel dar, ist aber in beiden Aufla-

gen (1961 und 1972) im Titel enthalten.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


486 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

und einer noch unsicheren terminologischen Fixierung der Methode dieser Ge-
schichtsschreibung darstellt.  

In Geburt der Klinik springt das Wort „Archäologie“ gleichsam auf die Stufe 
des Untertitels. Dieser präsentiert sie nun als eine „Archäologie des ärztlichen 
Blicks“, die inzwischen die Dignität einer Methode erlangt zu haben scheint und 
den Weg zu dem im Haupttitel benannten Gegenstand der Untersuchung weist. 
Dabei bildet der Ausdruck „Archäologie“, wie in der Vorrede auseinandergelegt 
wird, den Gegensatz zur Ideengeschichte, Wissenschaftsgeschichte, Geschichte 
eines neu entfachten Empirismus10 oder einfach der fortschreitenden Rationali-
tät11 der theoretischen und praktischen Bekämpfung von Krankheit. Unter 
„Archäologie“ ist vielmehr eine historiographische Lektüre zu verstehen, die 
einen Raum an der Grenze des historischen Diskurses der Medizin aufdecken 
will, in dem der komplexe Vorgang der Geburt des klinischen Blicks – als Teil-
phänomen der Geburt des positivistischen Blicks überhaupt, wie später in Ord-
nung der Dinge deutlich wird – sichtbar wird.

Dieser Raum, dessen Neutralität erst den archäologischen Diskurs veranlasst, 
darin so etwas wie eine „Mutation“12, eine Diskontinuität, einen Epochenbruch 
erkennen zu lassen und zwischen den nosologischen Beschreibungen des klassi-
schen Zeitalters und den klinischen Beschreibungen des neunzehnten Jahrhundert 
zu unterscheiden, zeigt sich zunächst als einen Raum der Metaphern, von dem 
ausgehend jede wissenschaftliche Beschreibung als eine metaphorische erscheint. 
Während der nosologische Blick vor „durchnässten Pergamentstücken“ und Vor-
gängen der Ablösung der „inneren Tunika der Gedärme“ innehält13, entdeckt der 
klinisch-positivistische Blick die farblich nuancierten „Blätter“ der „falschen 
Membrane“14. Ist dieser irreduzible Gebrauch der Metaphern im Diskurs der ärzt-
lichen Beobachtung „nicht einfach das Weiterwuchern eines Stiles der medizini-
schen Sprache, der seit Galen über das Grau der Dinge und ihrer Formen Teppi-
che aus Qualitäten gespannt hat?“15

Doch der Ort jener spezifischen „Mutation“ des medizinischen Diskurses 
gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts – ein Ort, der auch die Quelle neuarti-
ger Metaphern ist – erweist sich als der Zwischenraum zwischen den Wörtern 
und den Dingen, in dem sich ein „neues Bündnis“16 zwischen ihnen knüpft und in 
dem der „beredte Blick“ des Arztes „entsteht und sich sammelt.“17 Es handelt 
sich um den Raum, in dem sich die dispositionellen Differenzen zwischen dem 

10  Etwa, dass sich die Ärzte „wieder der Wahrnehmung zuwandten, nachdem sie allzu 
lange spekuliert hatten.“ [GK: 10.] 

11  Etwa, dass die Ärzte „nun mehr auf die Vernunft hörten als auf die Einbildungs-
kraft.“ [Ibid.]

12 Ibid.: 9. 
13 Ibid.: 7. 
14 Ibid.
15 Ibid.: 9. 
16 Ibid.: 10. 
17 Ibid.: 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 487 

Sichtbaren und dem Unsichtbaren einerseits und zwischen dem Sprechenden und 
dem Ungesagten andererseits verbinden können.18 Wie in Wahnsinn und Gesell-
schaft befindet sich auch dieser Raum – als der Raum des Verhältnisses „zwi-
schen dem, was spricht, und dem, wovon gesprochen wird“19 – unterhalb des 
historischen Diskurses. Es ist der Raum der Konfiguration, auf dem „die Sprache 
aufruht“20. Im Unterschied zur herkömmlichen Wissenschaftsgeschichte vermag 
die Archäologie eine Mutation des ärztlichen Blicks an der Schwelle des Zeit-
alters des Menschen wahrzunehmen, insofern sie ihre Aufmerksamkeit auf diese 
Grenze unterhalb des Diskurses richtet, an der erneut Sprache und Nichtsprache 
unterscheidbar werden. Allerdings ist hier unter „Nichtsprache“ nicht jene zerfal-
lene Sprache von Wahnsinn und Gesellschaft zu verstehen, aus der jeder Diskurs 
als der verständliche und historisch erschienene Diskurs der Vernunft hervorgeht. 
Vielmehr sind hier unter „Nichtsprache“ die sichtbaren Dinge im Unterschied zu 
den sagbaren zu verstehen: die Welt der medizinisch beobachtbaren Objekt, die 
der ärztliche Blick aufnimmt und diskursiviert.

Die von der Archäologie wahrgenommene Mutation des Diskurses besteht 
darin, dass die Repräsentation ihre klassische Transparenz verloren hat. Denn 
Beobachten heißt nicht mehr, die Wahrnehmung „auf den Vollzug des Geistes 
hin transparent zu machen“21. Das Licht der Wahrnehmung ist – von seinem er-
kenntnistheoretischen Status her – nicht mehr dem erkennenden Blick und der 
empirisch zugänglichen „Geometrie der Körper“22 vorgängig. Das liegt daran, 
dass neue „Wahrheitskräfte“ aufgetaucht sind, die „nicht dem Licht entliehen 
sind“23, sondern vielmehr „der Langsamkeit des Blicks, welcher die Dinge durch-
läuft und umkreist und langsam durchdringt […].“24, so dass der Ort der Wahr-
heit als das „Feste, das Dunkle, das Dichte der in sich verschlossenen Dinge“25

erscheinen muss. Am Ende des klassischen Zeitalters sind also einerseits die 
Dinge – darunter nicht nur die Dinge der medizinischen Beobachtung, sondern 
auch, wie uns später in Ordnung der Dinge auseinandergelegt wird, die Sprache
der neuen philologischen Beschreibung, das Leben der neuen Biologie, die Arbeit
der neuen Politischen Ökonomie – zu Quellen einer neuen positivistischen Ob-
jektivität – zu Empirizitäten – geworden. Andererseits aber ist der Blick selbst 
zur Quelle einer Helligkeit geworden, in der erst die objektivierbaren Dinge in 

18  „Man wird die ursprüngliche Verteilung des Sichtbaren und des Unsichtbaren be-
fragen müssen, wo sie mit der Teilung zwischen dem sich Aussprechenden und dem 
Verschwiegenen zusammenhängt.“ [Ibid.]

19 Ibid.
20 Ibid.
21 Ibid.: 11. 
22 Ibid.
23 Ibid.
24 Ibid.
25 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


488 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Erscheinung treten und sich dem Wissen erschließen können.26 In diesen allge-
meinen epistemischen Zusammenhang stellt die Archäologie die Mutation des 
ärztlichen Blicks, die für die moderne Klinik konstitutiv ist, deren „Geburt“ den 
Gegenstand und folglich auch den Inhalt des Haupttitels dieser zweiten großen 
Archäologie bildet.

In der dritten Archäologie Foucaults, der Ordnung der Dinge, behält der 
Ausdruck „Archäologie“ ihren Ort auf der Stufe des Untertitels und der Modus 
seiner Aufnahme in den Titel bleibt ein methodologischer. Diesmal richtet sich 
die archäologische Aufmerksamkeit auf beide der bisher aufgezählten Grenzen 
zwischen Sprache und Nichtsprache: die Grenze des Sagbaren überhaupt, wie 
auch die Grenze zwischen dem Sagbaren und dem Sichtbaren.  

Einerseits geht es um jene Grenze, an der sich epochenspezifische Seinswei-
sen der Sprache in ihrem Verhältnis zur jeweils epistemischen Wissensverfas-
sung aus zwischenepistemischen Diskontinuitäten herausbilden können. So wird 
sichtbar, wie aus dem Riss im Faden der Ähnlichkeit die neue Wissensfigur der 
Repräsentation hervorgeht und aus der Doppelung dieser Repräsentation die 
Seinsweise des klassischen Diskurses. So wird auch sichtbar, wie aus der Krise 
der Repräsentation (1) ein gespaltenes, teils transzendental teils positivistisch 
begründetes Wissen hervorgeht; (2) sich der klassische Diskurs zerstreut und da-
raufhin keine einheitliche Seinsweise der Sprache zustande zu kommen vermag; 
(3) sich schließlich das postklassische Wissen aufteilt zwischen dem Diskurs der 
Wissenschaften – die die alte Transparenz der Repräsentation wiederherzustellen 
versuchen – und der Sprache der Literatur, die sich auf sich selbst zurückwendet 
und zwischen ihren Doppeln eine Welt der sagbaren und sichtbaren Dinge er-
zeugt, die nicht als Repräsentationen, sondern als Fiktionen erscheinen. Im Raum 
dieses gespaltenen Wissens und des zerstreuten Diskurses, erscheinen die Hu-
manwissenschaften als eine „Gesamtheit von Diskurs“27, die den Menschen als 
Grundlage aller Positivitäten voraussetzen und ihn zugleich „in seinen empiri-
schen Teilen zum Gegenstand nimmt.“28

Andererseits aber entdeckt die Archäologie an der Grenze zwischen dem 
Sagbaren und dem Sichtbaren, (1) wie sich im Allgemeinen die Wörter und die 
Dinge verknüpfen; (2) wie sich im klassischen Zeitalter das Sagbare und das 
Sichtbare exakt anpassen und Gegenstände wie den Diskurs für die Allgemeine 

26  Jahre später wird Foucault anlässlich seiner Besprechung von Manets Bildern be-
haupten: „[…] es ist unser Blick, der, indem er sich der Nacktheit der Olympia öff-
net, sie beleuchtet. […] Sie ist nur für uns zu sehen, denn wir machen sie nackt.“ 
[Foucault (1999): 37.] Wir also, die Betrachter und ihr betrachtendes Auge, machen 
Olympia nackt: Unser Blick beleuchtet ihre Nacktheit. In dieser postklassischen und 
positivistischen Epoche ist nicht nur der ärztliche Blick, sondern auch der Blick der 
Kunstbetrachtung eine Quelle der Helligkeit, in der erst die Bildgegenstände er-
scheinen können. Dies widerspiegelt Manets Malerei anhand der Lichtverteilung 
seiner Bilder.  

27  OD: 413. 
28 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 489 

Grammatik, die klassifizierbaren Wesen für die Naturgeschichte und die Werte 
für die Analyse der Reichtümer hervorrufen; (3) wie diese Gegenstände im Zuge 
der Trübung der Repräsentation und der Zerstreuung des Diskurses wie Chimä-
ren verschwinden; (4) wie schließlich im Raum eines neuartigen Wissens neu-
artige Wissensgegenstände in der Dichte einer neuartigen Positivität auftauchen: 
als die Objekte der vergleichenden Philologie, der Biologie, der Politischen Öko-
nomie. Um das diskursive Ereignis des Auftauchens des Menschen und der For-
mierung des humanwissenschaftlichen Wissens sichtbar zu machen, muss sich 
der archäologische Blick auf die doppelte Grenze zwischen der Sprache und der 
Nichtsprache richten; und insgesamt auf den ontologischen Raum der Sprache, 
von dem die Diskurse durchdrungen sind und der in der Sprache der modernen 
Literatur – auf Grund ihrer diskursiven Reflexionsleistung – offen zutage tritt. 
Der französische Titel dieser dritten großen Archäologie Foucaults, Die Wörter 
und die Dinge (Les mots et les choses) benennt die epistemisch unterscheidbaren 
historischen Grenzen zwischen dem Sagbaren und dem Sichtbaren.29 Erst die 
Wahrnehmung der historischen Schichtung dieser Grenzen ermöglicht eine Ge-
nealogie des Verhältnisses zwischen dem Menschen – als einem neuartigen und 
gespaltenen Ding des Wissens – und dem humanwissenschaftlichen Diskurs – als 
neuartigen Wörtern eines zwischen Formalisierung und Interpretation zerstreu-
ten Diskurses – sichtbar. Der Weg zur ‚Freilegung‘ dieser genealogischen Bahn 
ist eine Archäologie der Humanwissenschaften, die im Untertitel dieses Werks – 
mit einer methodologischen Selbstverständlichkeit, die in Wahnsinn und Gesell-
schaft noch fehlte – benannt wird. 

Die Titel der beiden zuletzt genannten Archäologien benennen also sowohl 
den Gegenstand, als auch die Methode der Untersuchung: der Haupttitel den 
Gegenstand, der Untertiteldie Methode. Die Zweistufigkeit des Titels entspricht 

29  In Archäologie des Wissens [AW: 74], wie auch in einem Interview unmittelbar 
nach dessen Erscheinen kennzeichnet Foucault diesen Titel als ironisch, da es ihm 
in Ordnung der Dinge weder um die Frage nach den Wörtern, noch nach den Din-
gen, noch nach ihrer gegenseitigen Beziehung geht. Vielmehr geht es um den „Titel 
eines Problems“ [ibid.], genauer: der Problematisierung der Zeichenbeziehung zwi-
schen den Wörtern und den Dingen, an deren Stelle der Raum zwischen ihnen, in 
dem die diskursiven Praktiken auftauchen und sich entfalten können, zu entdecken 
ist. Es sind diese Praktiken, von denen aus der Gebrauch der Wörter und die jeweils 
gültige Dingauffassung entschieden werden können: „Mein Titel Les Mots et les 
Choses war ganz und gar ironisch. […] Es existiert ein Problem: wie ist es möglich, 
dass sich reale und wahrgenommene Dinge im Inneren eines Diskurses durch Worte 
artikulieren lassen? Sind es die Worte, die uns die Zerlegung in Dinge aufzwingen, 
oder sind es die Dinge, die sich durch irgendeine Operation des Subjekts auf die 
Oberfläche der Worte übertragen? Es ist keinesfalls dieses alte Problem, das ich in 
Les Mots et les Choses behandeln wollte. Ich wollte es ersetzen: die Diskurse selbst 
analysieren, das heißt die diskursiven Praktiken, die Vermittler zwischen den Wor-
ten und den Dingen sind. Diese diskursiven Praktiken, von denen aus man den Ge-
brauch der Worte festlegen und definieren kann, was die Dinge sind.“ [„Michel 
Foucault erklärt sein jüngstes Buch“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 66: 986. 
(Hervorh. v. Verf.).] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


490 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

gewissermaßen der allgemeinen Unterscheidung zwischen einer Metaebene und 
einer Objektebene. Auf der höher liegenden ‚Objektebene‘ des Haupttitels figu-
riert der Gegenstand der Analyse, der – ob als „Geschichte des Wahnsinns“ oder 
„Geburt der Klinik“ oder „Die Wörter und die Dinge“ – stets ein diskursives 
Phänomen meint. Auf der tiefer liegenden ‚Metaebene‘ des Untertitels dagegen 
wird die Methode angekündigt, die eine spezifische Form der Diskursanalyse
meint, die sich stets an die Grenzen des Diskurses wendet. An diesen Grenzen 
erscheinen Sinn und Wahrheit des Diskurses nicht als vollendete Tatsachen. Sie 
befinden sich im Augenblick ihrer archäologischen Konstitution und deshalb 
auch in der Schwebe. Stattdessen ist an diesen Grenzen nur noch das blanke Auf-
tauchen von Sprache auszumachen: von Sprache in ihrem diskursiven Sein. Es 
bedarf weiterer Schritte und Schwellen, bis aus diesem „nackten“ Sprechen eine 
sinnvolle und mit „Wahrheitskräften“ ausgestattete Sprache hervorgehen kann. 

53.2  Diskursanalyse als Diskurs (Archäologie des Wissens)

Vor dem Hintergrund dieser Feststellungen fällt auf, dass im Titel von Archäolo-
gie des Wissens die Struktur der Zweiteilung fehlt. Der Ausdruck „Archäologie“ 
ist gleichsam von der Ebene des Untertitels auf die einzige gebliebene Ebene 
eines ungespaltenen Titels gesprungen. Allerdings tritt an die Stelle der Zweitei-
lung der Titelebene eine Zweideutigkeit des Status, woraus sich vier eng zusam-
menhängende Fragen ergeben: (1) Markiert die einzig gebliebene Ebene des Ti-
tels eine ‚Objektebene‘ oder eine ‚Metaebene‘? (2) Meint der Ausdruck „Archäo-
logie des Wissens“ den Gegenstand oder die Methode einer Analyse? (3) Ist die 
Archäologie also eine Methode der Diskursanalyse oder, als möglicher Gegen-
stand einer Diskursanalyse, selber ein Diskurs? (4) Ist das Werk Archäologie des 
Wissens eine Methodenreflexion oder eine Diskursanalyse?  

Auf diese Fragen ist im Allgemeinen zu antworten, dass beide der darin je-
weils angeschnittenen Alternativen zutreffen. Der Titel des Buches, das auf Ord-
nung der Dinge folgt, kündigt als seinen Gegenstand die Archäologie des Wis-
sens an. Da dieser Gegenstand ein Diskurs ist, wie alle Gegenstände der bisheri-
gen Archäologien, kommt der Archäologie des Wissens der Status einer Diskurs-
analyse zu. Benennt aber der einzige und einheitliche Titel dieses Werks nicht 
nur einen Gegenstand, sondern auch eine Methode, so gilt die Archäologie des 
Wissens als Reflexion über die Methode, aber nicht nur über die Methode der 
bereits geleisteten Archäologien, sondern gerade auch die eigene. Die Archäolo-
gie des Wissens erscheint zugleich als Diskursanalyse und als Methodenrefle-
xion. Bedenkt man aber, dass, wann auch immer ein Sprechen analysiert wird, 
erneut gesprochen wird, so folgt daraus, dass jede Diskursanalyse ihrerseits ein 
Diskurs ist. Das heißt: Die Archäologie des Wissens ist nicht nur eine methodisch 
unternommene Diskursanalyse, sie ist selber Diskurs. Die Archäologie des Wis-
sens ist also mehr als die Methodenreflexion, worauf dieses Werk, gemäß einem 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 491 

breiten Trend der Foucault-Rezeption, reduziert wird.30 Sie ist zudem noch Dis-
kursanalyse und Diskurs. 

Die Banalität dieser Feststellung sollte jedoch nicht über ihre Folgen hinweg 
täuschen, die folgendermaßen aufzuschlüsseln sind: 

(1) Aus der wesentlichen Diskursivität jeder Diskursanalyse ergibt sich so 
etwas wie ein diskursiver ‚Heisenbergeffekt‘ der historiographischen Erkenntnis. 
Denn: Insofern die Analyse historisch vorgekommener Diskurse ihrerseits ein 
Diskurs ist, führt ihr bloßer Einsatz zu einer Verschiebung der diskursiven Reali-
tät, die sie gerade aufnehmen will. Eine Analyse des Sprechens ist nicht möglich, 
ohne dass gesprochen wird. Die Beschreibung eines Diskurses ist nicht möglich, 
ohne dass dadurch der beschriebene Diskurs transformiert wird. Darauf wird wei-
ter unten in den Abschnitten 54 und 55 näher einzugehen sein. 

(2) Je ferner die analysierten Diskurse zeitlich zurück liegen, desto deutlicher 
erscheinen sie in ihrer Gesetzmäßigkeit und desto ‚objektiver‘ erscheint ihre 
Analyse. Je näher sie aber der diskursgeschichtlichen Gegenwart der Diskursana-
lyse selbst liegen, desto schwerer wird es, sie zu analysieren.31 Denn im Grenz-

30  Ob man den methodologischen oder den diskursanalytischen Charakter der Archäo-
logie des Wissens hervorheben will, ist, wie im nächsten Abschnitt näher ausgeführt 
wird, eine Frage des Kontextes und der Perspektive. In der Sekundärliteratur wer-
den selten die methodologischen Reflexionen Foucaults der Form der Diskursanaly-
se unterordnet. Bei Stefan Wunderlich wird beispielsweise eher umgekehrt die Dis-
kursanalyse als ein spezifischer Typ von Methodologie behandelt: „Ein zentrales 
Anliegen der theoretischen Arbeiten Foucaults besteht in der methodologischen 
Selbsreflexion bzw. in der Entwicklung einer neuartigen, nachmetaphysischen Me-
thodologie, die mit Titeln wie Archäologie, Diskursanalyse oder Genealogie um-
schrieben wird.“ [Wunderlich (2000): 5.] In der vorliegenden Arbeit wird der um-
gekehrte Weg eingeschlagen: Die Archäologie des Wissens wird als eine Diskurs-
analyse des archäologischen Diskurses betrachtet, die mit spezifischen methodolo-
gischen Effekten ausgestattet ist. Das heißt: Indem die Archäologie des Wissens den
archäologische Diskurs den fünf Teiloperationen der réécriture [siehe weiter unten] 
unterzieht, ergeben sich methodologische Befunde. Der wichtigste dieser Befunde 
ist die Methode der réécriture selbst, die somit auf beiden Ebenen anzutreffen sind: 
(1) auf der Ebene der Vorgehensweise der Archäologie des Wissens und (2) auf der 
Ebene der Definition der réécriture als archäologisches Verfahren im Allgemeinen 
[AW: 199-200.] Dieses doppelte Vorkommen der réécriture als Verfahren im Ein-
satz und als Definition signalisiert die reflexive Struktur dieses Werks. 

31  Das erinnert an Raymond Roussels Problematik der Darstellung der eigenen Werke 
in Comment j’ai écrit certains de mes livres [siehe Roussel (1935b)]. Seine frühes-
ten Werke lassen sich beispielsweise mit relativ großer Deutlichkeit darstellen. Je 
näher sie aber zeitlich ihrer eigenen Darstellung rücken, desto mehr verlieren sie 
sich im Nebel der Gegenwart ihrer Beschreibung: „Es ist, als könnte Roussel seine 
Rolle als Führer nur in den ersten Windungen des Labyrinths spielen und als müsste 
er sie aufgeben, sobald der Weg sich dem Mittelpunkt nähert, wo er selber steht 
[…] Der Spiegel, den Roussel im Moment des Todes […] seinem Werk vorhält und 
vor das Werk hält, ist von sonderbarer Magie: Er […] rückt den Ort der Offenba-
rung möglichst weit weg, holt aber, gleichsam für die extremste Kurzsichtigkeit, das 
heran, was dem Augenblick, indem die Offenbarung spricht, am fernsten ist. Je nä-
her die Offenbarung sich selbst kommt, desto tiefer verstrickt sie sich in ein Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


492 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

fall müsste die Diskursanalyse das allgemeine Gesetz ihrer eigenen Sagbarkeit – 
ihr eigenes Archiv – aussprechen. Damit aber würde sich die Diskursanalyse in 
eine Analyse ihrer selbst verwandeln das heißt: Sie müsste zugleich sprechen und 
die Gesetzmäßigkeit ihres eigenen Sprechens analysieren. 

(3) Wendet sich die Aufmerksamkeit der Diskursanalyse dennoch ihrer eige-
nen historischen Gegenwart zu, dann wird ihre ‚Objektivität‘ zum Problem, inso-
fern das Fehlen historischer Distanz in ein Fehlen objektiver Distanz umschlägt. 
An die Stelle der objektiven Distanz tritt die Diskontinuität, die den Diskurs der 
Diskursanalyse von dem analysierten Diskurs trennt. So wird die „Existenz-
schwelle“ des diskursanalytischen Diskurses „von dem Schnitt gesetzt, der uns 
von dem trennt, was wir nicht mehr sagen können, und von dem, was außerhalb 
unserer diskursiven Praxis fällt“.32 Das heißt: Eine diskursanalytische Geschichte 
der Gegenwart – als die jede Archäologie, in Anlehnung an Foucaults allgemeine 
Kennzeichnung seiner historiographischen Tätigkeit33, einzuschätzen ist – kann 
zwar Diskurse, die noch zu ihrem Umfeld gehören, ins Visier nehmen, aber nur 
insofern sie „gerade aufgehört haben, die unsrigen zu sein.“34

(4) Damit aber stellt sich die Frage, woran es liegt, dass diese ‚quasigegen-
wärtigen‘ Diskurse „gerade aufgehört haben, die unsrigen zu sein.“35 Liegt die 
Ursache ihres Verschwindens auf der Ebene des Nichtdiskursiven, so stellt diese 
keine mögliche Erklärung dar, da die diskursanalytische Geschichte der Gegen-
wart von ihrem methodologischem Selbstverständnis her die Ebene der gesagten
Dinge nicht verlassen darf. Liegt aber die Ursache ihres Verschwindens auf der 
Ebene des Diskurses, so ist diese nur in der Diskontinuität zwischen ihnen und 
dem sie analysierenden Diskurs zu suchen, die allerdings nicht in Erscheinung 
treten kann ohne den Einsatz des diskursanalytischen Diskurses. Das hat mehrere 
Implikationen: (a) Die Diskursanalyse beschreibt einen Epochenbruch, den sie 
gerade durch ihre eigene diskursive Existenz als Diskursanalyse auslöst. (b) Der 
von der Diskursanalyse beschriebene und ausgelöste Epochenbruch ist die dis-
kontinuierliche Schwelle zu ihrer eigenen diskursiven Existenz. (c) Zwischen 

heimnis.“ [RR: 7-8.] Diese sonderbare Logik der historiographischen Kurzsichtig-
keit findet sich auch in Foucaults eigenen Archäologien wieder. Je geringer die zeit-
liche Entfernung zwischen dem diskursiven Gegenstand der Archäologie und ihrer 
eigenen historischen Gegenwart, desto dunkler und andeutungsreicher werden die 
Bestimmungen. Es ist, als würde sich die Archäologie vor der diskursgeschichtli-
chen Schwelle, an der sie selbst steht, aufbäumen. Erst eine réécriture des archäo-
logischen Diskurses, genauer, ein wiederschreibendes Verbinden verstreuter 
archäologischer Aussagen und eine Sichtbarmachung ihrer eigentümlichen Dichte, 
offenbart den Archäologischen Zirkel an der genannten Schwelle als eine Figur dis-
kursiver Reflexion. 

32  AW: 189 f. 
33  „Nun, ich habe nicht vor, die Geschichte der Vergangenheit in die Begriffe der 

Gegenwart zu fassen, wohl aber ist es meine Absicht, die Geschichte der Gegenwart 
zu schreiben.“ [Foucault (1976): 43.] 

34  AW: 189. 
35 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 493 

Schwelle und Diskurs liegt ein paradoxes Zeitverhältnis: Als Epochenbruch, der 
zur Konstitution der Diskursanalyse führt, ist die Schwelle früher; in so fern aber 
die Schwelle als Epochenbruch von der Diskursanalyse ausgelöst wird, ist sie 
später. (d) Zwischen Schwelle und Diskurs herrscht ein gegenseitiges Bedin-
gungsverhältnis. Insofern die Schwelle untrennbar ist vom Zusammenbruch des 
eben aktuell gewesenen Diskurses, stellt sie die Bedingung der (diskursiven) 
Existenz der Diskursanalyse dar, die gerade auf diesen Zusammenbruch folgt. In 
so fern aber die Diskursanalyse den eben erst aktuell gewesenen Diskurs zum 
Gegenstand ihrer Wiederaufnahme macht und ihm dadurch seine Aktualität 
nimmt, stellt sie die Bedingung der Diskontinuität oder Schwelle zwischen bei-
den dar. (e) Der Diskursanalyse, die als Geschichte der Gegenwart funktioniert, 
kommt somit, kantisch gesprochen, eine Dimension der Rezeptivität und eine 
Dimension der Spontaneität zu: Gemäß ihrer Rezeptivität ist die Diskursanalyse 
keine Interpretation, sondern reine Beschreibung; gemäß ihrer Spontaneität ist 
die Diskursanalyse eine diskursive Intervention.36

(5) Als Sonderfall dieses allgemeinen Zusammenhangs erscheint die Progno-
se des bevorstehenden Todes des Menschen, kraft des diskursiven Eigengewichts 
dieser Prognose selbst, als eine Verschiebung der diskursiven Konstellation, in 
der sie ausgesprochen wird. Inwiefern aber diese Verschiebung genau in dem 
prognostizierten Tod des Menschen besteht, wird noch zu überprüfen sein.  

(6) Das hat Konsequenzen für eine Überprüfung der archäologischen Befun-
de. Jetzt heißt die Frage nicht mehr bloß: Stimmt die Diagnose? Ist eine Kenn-
zeichnung des gesamten postklassischen Denkens als anthropologistisches Den-
ken objektiv?37 Oder: Stimmt die Prognose? Ist es zu erwarten oder auch nur 
wünschenswert, dass die anthropologistische Moderne mit ihren humanistischen 
Werten verloren geht? Oder: Im Namen welchen Prinzips oder welcher Wahrheit 
kann man die Subjektphilosophie kritisieren? Auf der Ebene des Diskurses selbst 
und unter der Voraussetzung der inhärenten Diskursivität der archäologischen 
Diskursanalyse ergibt sich eine andere Frage: Was tut die Archäologie, indem sie 
den Tod des Menschen voraussagt? Oder, überspitzt formuliert: In wie fern tötet 
die Archäologie den Menschen, indem sie dessen Tod voraussagt?

(7) In so fern die Archäologie zugleich Diskursanalyse und Diskurs ist, er-
scheint sie nicht nur als eine diskursive Intervention, sondern gleichzeitig als Teil 
und als Rahmen der von ihr entworfenen Geschichte der Seinsweisen der Spra-
che. Einerseits legt sie eine Geschichte der Seinsweisen der Sprache frei, die bis 
zur (diskontinuierlichen) Schwelle ihrer eigenen diskursiven Seinsweise führt. 
Damit erscheint der archäologische Diskurs als Teil dieser von ihm freigelegten 
Geschichte. Andererseits aber kann sie nur unter der Bedingung ihres eigenen 
diskursiven Seins diese Geschichte offenbaren. Damit erscheint sie als der dis-

36  Genaueres darüber im nächsten Abschnitt. 
37  So enthält etwa die Projektionshypothese von Herbert Schnädelbach [Schnädelbach 

(1989): 240] eine derartige Infragestellung. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


494 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

kursive Bedingungsrahmen der von ihr verfassten Geschichte. Im Ausgang von 
der inhärenten Diskursivität der archäologischen Diskursanalyse meldet sich also 
eine eigentümliche historiographische Zirkularität, die in der vorliegenden Arbeit 
als der Archäologische Zirkel benannt wird. 

53.3  Methodologie als Problematisierung 

Ich bin ein Experimentator und kein Theoretiker. 

Foucault38

Das Denken ist die Freiheit gegenüber dem, was man  
tut, die Bewegung, durch die man sich davon loslöst;  
man konstituiert es als Objekt und man reflektiert es als 
Problem. 

Foucault39

Ob man den methodologischen oder den diskursanalytischen Charakter von Fou-
caults Archäologie des Wissens hervorheben will, ist eine Frage des Kontextes 
und der Perspektive. Foucault selbst hat die Archäologie des Wissens mehrfach 
als eine Methodenreflexion bezeichnet, so etwa in einem tunesischen Gespräch 
im Jahr 1967, zu einer Zeit, als er noch mit der Niederschrift dieses Werks be-
schäftigt war: „Ich arbeite gegenwärtig an einer methodologischen Untersuchung 
zu den Existenzweisen der Sprache in einer Kultur wie der unsrigen.“40 In einem 
Brief aus Tunesien an La Quinzaine littéraire vom 3. März 1968 – also etwa ein 
Jahr vor dem Erscheinen von Archäologie des Wissens im April 1969 – gibt Fou-
cault zu wissen: „Seit achtzehn Monaten hüte ich mich vor jeder Erwiderung, 
weil ich an einer Antwort auf Fragen arbeite, die man mir gestellt, auf Schwie-
rigkeiten, denen ich begegnet bin, und auf Einwände, die erhoben worden sind 
[…]“41 In einem anderen Brief an Jacques Proust von La Pensée, verfasst am 11. 
März 1968, spielt er folgendermaßen auf seine Arbeit an der Archäologie des 
Wissens an: „Alle Fragen der Methode lasse ich beiseite, ich versuche gerade, sie 
zu klären.“42

Mitunter kennzeichnet Foucault die Archäologie des Wissens sogar als eine 
„Art Theorie“, wie in einem Gespräch mit J.-J. Brochier, das unmittelbar nach 
Erscheinen des Buches in Magazine littéraire veröffentlicht wurde: „Die Archäo-

38  „Gespräch mit Ducio Trombadori“, Foucault (1980), Schriften IV, Nr. 281: 52. 
39  „Polemik, Politik und Problematisierungen“, Foucault (1984), Schriften IV, Nr. 342: 

732.
40  „Die strukturalistische Philosophie gestattet eine Diagnose dessen, was ‚heute‘ ist“, 

Foucault (1967), Schriften I, Nr. 47: 749. 
41  „Eine Richtigstellung von Michel Foucault“, Foucault (1968), Schriften I, Nr. 56: 

854.
42  „Brief von Michel Foucault an Jacques Proust“, Foucault (1968), Schriften I, Nr. 

57: 855. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 495 

logie, die ich gerade geschrieben habe, ist eine Art Theorie einer Geschichte des 
empirischen Wissens.“43 Im gleichen Gespräch taucht eine Frage auf, die eine 
Einstufung der Archäologie des Wissens als Theorie impliziert, bevor sie mit 
einer kategorialen Unterscheidung zwischen Wissenschaft und Wissen beantwor-
tet wird: „Warum haben mich all diese [empirischen] Untersuchungen dazu ge-
bracht, die ganze theoretische Maschinerie von L’Archéologie du savoir zu er-
richten, die mir ein ziemlich schwierig zu lesendes Buch scheint?“44 Zudem sind 
die methodologischen Bemerkungen zu berücksichtigen, die auch in materialrei-
che Untersuchungen wie Wahnsinn und Gesellschaft, Geburt der Klinik, Ord-
nung der Dinge reichlich eingestreut sind, nicht nur in die jeweiligen Einleitun-
gen, sondern auch ins Herz der Diskursanalyse selbst, etwa in Gestalt eines Sat-
zes wie: „Die Archäologie muss das Ereignis gemäß seiner manifesten Disposi-
tion durchlaufen. Sie wird berichten, wie die jeder Positivität eigenen Konfigura-
tionen sich modifiziert haben […]“45

Doch wenn man Stil und Duktus von Archäologie des Wissens, sowie die da-
rin definierte ‚Methode‘ der réécriture berücksichtigt46, dann bemerkt man bei 
Ausdrücken wie „Methodologie“ und „Theorie“ eine Verschiebung gegenüber 
ihrer vertrauten Bedeutung. In einem späten Rückblick kennzeichnet Foucault 
seine Arbeit als die eines „Experimentators“ und nicht eines „Theoretikers“: „Ich 
denke niemals völlig das gleiche, weil meine Bücher für mich Erfahrungen sind, 
Erfahrungen im vollsten Sinne, den man diesem Ausdruck beilegen kann. Eine 
Erfahrung ist etwas, aus dem man verändert hervorgeht. Wenn ich ein Buch 
schreiben sollte, um das mitzuteilen, was ich schon gedacht habe, ehe ich es zu 
schreiben begann, hätte ich niemals die Courage, es in Angriff zu nehmen. Ich 
schreibe nur, weil ich noch nicht genau weiß, was ich von dem halten soll, was 
mich so sehr beschäftigt. So dass das Buch ebenso mich verändert wie das, was 
ich denke. Jedes Buch verändert das, was ich gedacht habe, als ich das vorherge-
hende Buch abschloss. Ich bin ein Experimentator und kein Theoretiker. Als 
Theoretiker bezeichne ich jemanden, der ein allgemeines System errichtet, sei es 
ein deduktives oder ein analytisches, und es immer in der gleichen Weise auf 
unterschiedliche Bereiche angewendet. Das ist nicht mein Fall. Ich bin ein Expe-
rimentator in dem Sinne, dass ich schreibe, um mich selbst zu verändern und 
nicht mehr dasselbe zu denken wie zuvor.“47

Auch in diesem Gespräch wird Archäologie des Wissens ausdrücklich als ein 
methodologisches Buch gekennzeichnet, aber es ist im Kontext klar, dass hier der 
Terminus „Methodologie“ als Beispiel für eine umfassende Praxis des Anders-
denkens und der Selbstveranderung dient: „Wenn ich ein Buch beginne, weiß ich 

43  „Michel Foucault erklärt sein jüngstes Buch“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 66: 
989.

44 Ibid.: 988. 
45  OD: 270. 
46  Siehe nächsten Abschnitt. 
47  „Gespräch mit Ducio Trombadori“, Foucault (1980), Schriften IV, Nr. 281: 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


496 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

nicht nur nicht, was ich bei seiner Vollendung denken werde; mir ist nicht einmal 
sonderlich klar, welche Methode ich verwenden werde. Jedes meiner Bücher ist 
eine Weise, einen Gegenstand zu konturieren und eine Methode zu seiner Analy-
se zu erfinden. Ist meine Arbeit beendet, so kann ich – gewissermaßen im Rück-
blick – aus der soeben gemachten Erfahrung eine methodologische Reflexion 
entwickeln, welche die Methode herausarbeitet, der das Buch hätte folgen sollen. 
So dass ich nahezu abwechselnd Bücher schreibe, die ich als explorative und als 
methodologische bezeichnen würde. Explorationen: Wahnsinn und Gesellschaft,
Die Geburt der Klinik und so weiter. Methodologische Bücher: Archäologie des 
Wissens.“48

Aus diesen Anagaben lassen sich leicht die Grundzüge dessen, was hier Me-
thode und Methodologie heißt, entnehmen:

(1) Am Beginn der Arbeit besteht noch keine Klarheit über die zu wählende 
Methode. Somit erhält die Methode einen nachträglichen Status im Verhältnis 
zum Gegenstand. 

(2) Die Methode, die dann zur „Konturierung“ – oder auch Differenzierung, 
Sichtbarmachung, Gestaltung49 – des Gegenstandes doch eingesetzt wird, ist kei-
ne vorgefundene, sondern eine erfundene. Das heißt erstens, dass sich die Me-
thode keinesfalls unter der Voraussetzung eines evidenten oder zumindest nicht 
problematisierten Wahrheitsspiels empfiehlt. Sie korreliert zwar mit dem Objekt, 
aber sie ist nicht ‚objektiv‘. Sie hat eher den Charakter eines Werkzeugs, das er-
funden werden muss, um bestimmt Leistungen zu erbringen und bestimmte Auf-
gaben zu lösen, so dass ihre Legitimation nicht eine erkenntnistheoretische, son-
dern eine funktionale zu sein hat. Das heißt zweitens, dass es nicht einen einzigen 
Weg geben kann zur Sichtbarmachung eines Gegenstandes. Vielmehr lässt der 
Erfindungscharakter der Methode Spielraum für andere methodologische Erfin-
dungen.

(3) Die Methodenreflexion hat den Charakter einer nachträglichen Analyse 
der bereits vollbrachten Diskursanalyse. Denn sie wird erst entwickelt, wenn die 
Diskursanalyse beendet ist. Die Methodenreflexion impliziert zudem nicht das 
telos einer allgemeingültigen Methode, eventuell auch für künftige Forschung, 
„die für andere ebenso wie für mich definitiv gültig wäre. Was ich geschrieben 
habe, sind keine Rezepte, weder für mich noch für sonst jemand. Es sind besten-
falls Werkzeuge – und Träume.“50

(4) Im Rückblick der Methodenreflexion erscheint die herauszuarbeitende 
Methode im Konjunktiv, aber nicht im Sinne einer einzuhaltenden Norm. Sie ist 
die Methode, „der das Buch hätte folgen sollen.“51 Was also aus der Methodenre-
flexion hervorgeht, ist nicht diejenige Methode, die von der darin analysierten, 

48 Ibid.: 53. 
49  Vgl. dazu die Vorstellung, dass die diskursive Formation u. a. eine diskursiver Pra-

xis ist, „Gegenstände zu gestalten“. [AW: 67.] 
50  „Gespräch mit Ducio Trombadori“, Foucault (1980), Schriften IV, Nr. 281: 53. 
51 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 497 

eigenen, vergangenen Arbeit der Diskursanalyse auch tatsächlich erfunden wur-
de, sondern eine neue. Das heißt: Nicht nur die Diskursanalyse ist erfinderisch im 
Hinblick auf Methode – wie dies im ersten dieser vier Punkte festgehalten wurde 
–, sondern auch die Methodenreflexion, die die Diskursanalyse zum Gegenstand 
nimmt. Deshalb erscheint die Methodenreflexion als ein Akt der Distanzierung 
oder Loslösung von der geleisteten Diskursanalyse. Die Methodenreflexion voll-
zieht über die Erfindung einer neuen, anderen Methode eine Tätigkeit der Pro-
blematisierung52 bereits geleisteter Arbeit. Das heißt: Die „methodologische“ 
Tätigkeit funktioniert als Kritik, verstanden als Praxis des Andersdenkens. Frei-
lich kann man dem eben erwähnten Gebrauch des Konjunktivs die Angabe in 
Archäologie des Wissens entgegenhalten: „Ich beschreibe nicht einen wirklich 
durchlaufenen Weg, um darauf hinzuweisen, wie er hätte eigentlich aussehen 
müssen, wie er von heute an aussehen wird […]“53 In diesem Falle allerdings 
artikuliert der Konjunktiv im Zusammenhang des Modalverbs „müssen“ den Ein-
satz einer Norm: Es handelt sich also um die Zurückweisung einer Methode als 
Norm. Anstelle einer solchen Aufgabe, eine Methode als Norm aufzustellen, tritt 

52  In der Einleitung zu Histoire de la sexualité II führt Foucault den Ausdruck „Pro-
blematisierung“ als einen methodologisch wichtigen Terminus ein und bestimmt die 
Archäologie als eine Geschichte der Problematisierungsformen. [Foucault (1986): 
15-20.] Allerdings wird hier der Begriff der Problematisierung nicht näher erläutert, 
auch wenn er im Zusammenhang mit dem Projekt, anders zu denken und ein Ande-
rer zu werden, bedacht wird. In einem Gespräch mit Paul Rabinow kurz vor seinem 
Tod erläutert Foucault die Idee der Problematisierung in ihrer wesentlichen Ver-
flechtung mit dem Denken als solchem, verstanden als Praxis des Andersdenkens.
Danach erscheint die Problematisierung als ein Verfahren der Verwandlung des 
Vertrauten – und sei dies eine Evidenz – in ein Problem und somit als Motor des 
Andersdenkens. Im Ausgang von einem solchen Verständnis der Problematisierung 
ergibt sich eine pointierte Formulierung des Unterschiedes zwischen einer Ge-
schichte der Denksysteme und der herkömmlichen Ideengeschichte: „Ich habe lange 
Zeit herauszufinden gesucht, ob es möglich wäre, die Geschichte des Denkens über 
den Unterschied zur Geschichte der Ideen (das heißt der Analyse der Vorstellungs-
systeme) und zur Geschichte der Mentalitäten (das heißt der Haltungen und der 
Verhaltensschemata) zu charakterisieren. Es schien mir ein Element zu geben, das 
von sich aus geeignet war, die Geschichte des Denkens zu charakterisieren: das, 
was man die Probleme oder die Problematisierungen nennen könnte. Das Denken 
unterscheidet sich darin, dass es etwas ganz anderes ist als die Gesamtheit der Vor-
stellungen, die einem Verhalten zugrunde liegen; es ist auch etwas ganz anderes als 
das Gebiet der Haltungen, die ein Verhalten bestimmen können. Das Denken wohnt 
nicht einer Verhaltensführung inne und verleiht ihr Sinn; es erlaubt vielmehr, 
gegenüber dieser Tätigkeits- und Reaktionsweise auf Abstand zu gehen, sie für sich 
zum Denkgegenstand zu machen und sie auf ihren Sinn, ihre Bedingungen und ihre 
Zwecke hin zu befragen. Das Denken ist die Freiheit gegenüber dem, was man tut, 
die Bewegung, durch die man sich davon loslöst; man konstituiert es als Objekt und 
man reflektiert es als Problem.“ [„Polemik, Politik und Problematisierungen“, Fou-
cault (1984), Schriften IV, Nr. 342: 731-732.] Insofern also die Archäologie eine 
Geschichte der Denksysteme ist, ist sie auch eine Geschichte der Problematisie-
rungsformen.

53  AW: 166. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


498 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

die eigentliche Aufgabe der Archäologie des Wissens als die Auffindung der dis-
kursiven Regelmäßigkeit des archäologischen Diskurses selbst: „[…]vielmehr 
bemühe ich mich, in der ihm eigenen […] Regelmäßigkeit das erscheinen zu las-
sen, was das möglich machte, was ich sagte.“54 Die Methodenreflexion, die in 
einer Problematisierung der Methode vergangener Arbeit besteht, ist eingebettet 
in eine Diskursanalyse des archäologischen Diskurses selbst. 

Es muss aber darauf hingewiesen werden, dass es sich bei diesen Ausführun-
gen nicht bloß um eine – ansonsten in dieser Arbeit gemiedenen – Rückprojek-
tion des späteren Konzepts der Problematisierung auf das archäologische Me-
thodenverständnis handelt, das sich in Archäologie des Wissens artikuliert und 
die archäologische Methode als ein Verfahren der réécriture bestimmt. Denn der 
Charakter der Problematisierung ist dem Verfahren der réécriture förmlich ein-
geschrieben, insofern dies bei näherer Betrachtung als Beschreibung und Trans-
formation in einem erscheint: als eine Art wiederschreibender Beschreibung, die, 
gerade als Beschreibung, sowohl den beschriebenen Diskurs wie auch sich selbst 
als beschreibenden Diskurs transformiert. Darauf wird im nächsten Abschnitt 
näher einzugehen sein. Die Methode der réécriture beinhaltet – als eine geregelte 
Transformation des Diskurs-Objekts und als ‚Selbst‘-Transformation der Dis-
kursanalyse selbst – eine Problematisierung des diskursiven Umfelds der Dis-
kursanalyse und damit auch einen Akt der Distanzierung davon. Erst auf solche 
Distanzierung kann die Transformation folgen.  

Konkret ist das Umfeld der archäologischen Diskursanalyse von der Disposi-
tion des Anthropologismus beherrscht. Deshalb ist es deutlich, dass sich die drei 
„explorativen“ Arbeiten Foucaults von Wahnsinn und Gesellschaft bis Ordnung
der Dinge im Element der Problematisierung des Anthropologismus vollziehen, 
ob dies in Gestalt der zeitgenössischen Psychologie vorkommt oder in der allge-
meineren Gestalt der Humanwissenschaften. Es ist im Rahmen dieser allgemei-
nen Problematisierung des Anthropologismus, dass sich die methodologische 
Reflexion in Archäologie des Wissens als Problematisierung der anthropologisti-
schen Historiographie, nämlich der Ideengeschichte, entfaltet. Während die ex-
plorative Diskursanalyse (Archäologie) im Allgemeinen als eine Problematisie-
rung ihres eigenen wissenschaftlichen Umfelds (Anthropologismus) einsetzt, 
vollzieht sich die Methodenreflexion (Archäologie des Wissens) als eine Proble-
matisierung ihres historiographischen Umfeldes (Ideengeschichte) und, in einem 
weiteren Schritt, im Element der darin vorgenommenen „Korrekturen und inne-
ren Kritiken“55, als Problematisierung der archäologischen Diskursanalyse selbst. 
Während also die Methode als ein Verfahren der diskursiven Selbstveranderung 
erscheint, zeigt sich die Methodologie als eine diskursivierte Reflexion darüber, 
die ihrerseits als Diskurs selbstverandernd wirkt. Insgesamt handelt es sich um 
die anhaltende Bewegung des Andersdenkens. Deshalb kennzeichnet Foucault 

54 Ibid. (Hervorh. v. Verf.) 
55 Ibid.: 29. Siehe auch weiter unten, Abschnitt 55.5. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 499 

seine methodologischen Überlegungen als „Baugerüste, die als Übergang dienen 
zwischen einer Arbeit, die ich gerade abgeschlossen habe, und einer weiteren.“56

Zu diesem Methodenverständnis gehört, dass Analyse und Problematisierung 
eine einzige Bewegung bilden, die ebenso Kritik am Anderen ist, wie auch Kritik
am Eigenen. Ihr gemeinsamer Nenner ist der Vorgang der „Entsubjektivierung“. 
Während beispielsweise die Phänomenologie versucht, „das gesamte Feld von 
Möglichkeiten zu entfalten, die mit der alltäglichen Erfahrung verbunden sind“57,
geht es Nietzsche, Blanchot, Bataille und letztlich der Archäologie selbst darum, 
„das Subjekt von sich selbst loszureißen, derart, dass es nicht mehr es selbst ist 
oder dass es zu seiner Vernichtung oder zu seiner Auflösung getrieben wird.“58

Zu dieser grundsätzlichen Verschränkung von Methode und Andersdenken bei 
Foucault gehört aber auch die kategoriale Unterscheidung zwischen Erkenntnis 
und Wissen. Während die Erkenntnis eine Arbeit ist, „die es erlaubt, die erkenn-
baren Objekte zu vermehren, ihre Erkennbarkeit zu entwickeln, ihre Rationalität 
zu verstehen, bei der jedoch das forschende Subjekt fest und unverändert 
bleibt“59, ist das Wissen ein Prozess, „der das Subjekt einer Veränderung unter-
wirft, gerade indem es erkennt oder vielmehr bei der Arbeit des Erkennens.“60

Der Prozess des Wissens geht nicht bloß dem Prozess der Erkenntnis voraus, 
sondern bildet geradezu ihr Gegenteil. Das, worin sowohl Methode als auch Me-
thodologie übereinkommen, ist dieses Element des Wissens. Sowohl die Archäo-
logie des Wissens, als auch die Archäologie des Wissens sind ihrerseits Praktiken 
des Wissens und des Andersdenkens. Denn sie sind, als Wissen um die histori-
schen Transformationen des Wissens, ihrerseits stets in einen anhaltenden Pro-
zess der Transformation eingelassen. Und wenn die Archäologie des Wissens 
daran geht, das Wissen als ein Ensemble diskursiv erzeugter Elemente zu be-
stimmen61, dann nur, insofern diese Elemente keine atomaren Einheiten sind, 
sondern Serien oder Streuungen aus Gegenständen, Subjektpositionen, Begriffen 
und Themen und insofern das Wissen selbst ihr Transformationsraum ist, der 
streng dem Raum der Entsubjektivierung des Subjekts entspricht. Denn: Wenn 
sich die Gegenstände meines Wissens von sich selbst lösen, und ebenfalls mein 
Diskurs, dann ist es unausbleiblich, dass, ich selbst mich dabei von mir selbst 
löse.

Eine Geschichte der Erkenntnis lässt nur die Transformationen der Objekte, 
der Begrifflichkeit und der Methode wahrnehmbar werden. Das Subjekt der Er-
kenntnis bleibt der konstante Referenzpunkt. Die Archäologie hingegen entfaltet 
sich als eine Praxis der diskursiven Selbstveranderung, indem sie eine Geschichte 
des Wissens sichtbar macht. So kann Foucault im Rückblick die Archäologie fol-

56  „Gespräch mit Ducio Trombadori“ [Foucault (1980), Schriften IV, Nr. 281: 53.] 
57 Ibid.: 54.
58 Ibid.
59 Ibid.: 71. (Hervorh. v. Verf.) 
60 Ibid. (Hervorh. v. Verf.) 
61  Siehe AW: 263-264. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


500 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

gendermaßen kennzeichnen: „Bei der Idee einer Archäologie geht es genau da-
rum, die Konstitution einer Erkenntnis, das heißt einer Beziehung zwischen 
einem starren Subjekt und einem Bereich von Objekten, an ihren historischen 
Wurzeln zu fassen, in der Bewegung des Wissens zu verfolgen, das die Erkennt-
nis ermöglicht. Im Grunde habe ich mich bis heute immer nur damit beschäftigt, 
wie die Menschen in der abendländischen Welt diese zweifellos grundlegenden 
Erfahrungen wahrgenommen haben, in den Prozess der Erkenntnis eines Objekt-
bereichs einzutreten und dabei gleichzeitig sich selbst als Subjekte mit einem 
festen und determinierten Status zu konstituieren. Zum Beispiel: mit der Er-
kenntnis des Wahnsinns sich als vernünftiges Subjekt zu konstituieren; mit der 
Erkenntnis der Krankheit sich als lebendiges Subjekt zu konstituieren; mit der 
Erkenntnis der Ökonomie sich als arbeitendes Subjekt zu konstituieren; in einer 
bestimmten Beziehung zum Gesetz sich als Individuum zu erkennen […] Überall 
dieses Phänomen, dass der Mensch ins Innere seines eigenen Wissens eingeht. 
Ich habe mich vor allem bemüht zu verstehen, wie der Mensch bestimmte Grenz-
erfahrungen in Erkenntnisobjekte verwandelt hat: den Wahnsinn, den Tod, das 
Verbrechen. Hier stößt man auf Themen George Batailles, aber aufgenommen in 
eine kollektive Geschichte, die Geschichte des Abendlandes und seines Wissens. 
Immer geht es um Grenzerfahrungen und um eine Geschichte der Wahrheit. Ich 
bin gefangen, gefesselt in diesem Knäuel von Problemen.“62

Deshalb funktioniert die Archäologie als eine Genealogie der Erkenntnis, die 
Erkenntnisphänomene auf Wissensereignisse zurückführt und wahrnimmt, wie 
die Erkenntnis von diesen Ereignissen durchdrungen ist und als ihre Anzeige les-
bar werden kann. Ebenso wie die klassischen Wissenschaften vom Ereignis der 
Spaltung der Ähnlichkeit durchdrungen sind und diese anzeigen, zeigt im neun-
zehnten Jahrhundert die Sprache als neuartiges Objekt einer vergleichenden Phi-
lologie das Ereignis der Trübung der Repräsentation an, sowie jene Öffnung der 
klassischen Ordnung, durch die erst sich die neuen Empirizitäten (Sprache, Le-
ben, Arbeit) konstituieren können. In diesem Sinne schreibt Foucault: „Die 
Archäologie muss das Ereignis gemäß seiner manifesten Disposition durchlau-
fen. Sie wird berichten, wie die jeder Positivität eigenen Konfigurationen sich 
modifiziert haben […]. Sie wird die Veränderung der empirischen Wesen analy-
sieren, die die Positivitäten bevölkern […] Sie wird die Verlagerung der Positivi-
täten in ihrer Beziehung zueinander untersuchen […] Schließlich und vor allem 
wird sie zeigen, dass der allgemeine Raum des Wissens nicht mehr der der Iden-
titäten oder der Unterschiede ist, der der nicht-quantitativen Ordnungen, […], 
einer Mathesis des Nicht-Messbaren, sondern ein Raum, der geprägt ist von Or-
ganisationen, das heißt, von inneren Beziehungen zwischen den Elementen, de-
ren Gesamtheit eine Funktion sichert.“63 Das heißt aber, dass der Bruch des Er-
eignisses auf vier Ebenen stattfindet: (1) auf der Ebene der Wissensformen (Posi-

62  „Gespräch mit Ducio Trombadori“ [Foucault (1980), Schriften IV, Nr. 281: 71-72.]
63  OD: 270. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 501 

tivitäten) (2) auf der Ebene der Wissensgegenstände (Empirizitäten) (3) auf der 
Ebene der Beziehungen unter den Wissensformen (4) auf der Ebene des allge-
meinen (und strategischen) Wissensraums, der die Seinsweise der diskursiven 
Fakten bestimmt. Diesem Raum gilt die besondere Aufmerksamkeit der archäo-
logischen Lektüre. 

In der Sekundärliteratur werden in der Regel die methodologischen Reflexio-
nen Foucaults nicht der Form der Diskursanalyse untergeordnet.64 In der vorlie-
genden Arbeit dagegen werden die methodologischen Aspekte der Archäologie 
gerade im Rahmen einer solchen Unterordnung wahrgenommen. Damit muss 
Foucaults Archäologie des Wissens als eine Diskursanalyse des archäologischen 
Diskurses mit methodologischen Effekten erscheinen. In anderen Worten: Erst 
indem der archäologische Diskurs ihrerseits einer Diskursanalyse, das heißt, der 
réécriture unterzogen wird, ergeben sich methodologische Befunde. Zu den me-
thodologischen Befunden der Diskursanalyse in Archäologie des Wissens gehö-
ren die Angaben zur réécriture selbst, die somit auf zwei Ebenen anzutreffen ist: 
(1) auf der Ebene der diskursanalytischen Vorgehensweise der Archäologie des 
Wissens und (2) auf der Ebene der Definition der réécriture als archäologisches 
Verfahren im Allgemeinen. Dieses doppelte Vorkommen der réécriture als Ver-
fahren im Einsatz zum einen und als Definition zum anderen signalisiert die re-
flexive Struktur dieses Werks.

Allerdings ist zuerst herauszuarbeiten, in wie weit die Archäologie des Wis-
sens auch tatsächlich als Diskursanalyse bzw. als réécriture des archäologischen 
Diskurses betrachtet werden kann. Dazu ist erstens die réécriture als Verfahren 
zu erläutern und in ihre operativen Momente auseinander zu legen. Dazu soll 
zweitens aufgewiesen werden, in wie weit Foucaults Archäologie des Wissens 
auch tatsächlich die im ersten Schritt isolierten Teiloperationen der réécriture auf 
den archäologischen Diskurs anwendet. Darin besteht die Aufgabe der nächsten 
zwei Abschnitte. 

64  Wie in Anmerkung 30 dieses Kapitels erwähnt wurde, behandelt Stefan Wunderlich 
die Diskursanalyse als ein spezifischer Typ von Methodologie: „Ein zentrales An-
liegen der theoretischen Arbeiten Foucaults besteht in der methodologischen Selbst-
reflexion bzw. in der Entwicklung einer neuartigen, nachmetaphysischen Methodo-
logie, die mit Titeln wie Archäologie, Diskursanalyse oder Genealogie umschrieben 
wird.“ [Wunderlich (2000): 5.] Es wird eher selten vorausgesetzt, dass „Foucaults 
diskursanalytische Überlegungen selbst als Diskurs betrachtet werden“. [Bührmann 
(1999): 57.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


502 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

54.   Das Verfahren der réécr i ture 

„[…] denn mein Objekt ist nicht die Sprache, sondern das 
Archiv, also die akkumulierte Existenz der Diskurse. 

Foucault65

„Die Beschreibung des Archivs entfaltet ihre Möglich-
keiten […] ausgehend von Diskursen, die gerade aufgehört 
haben, die unsrigen zu sein; ihre Existenzschwelle wird 
von dem Schnitt gesetzt, der uns von dem trennt, was wir 
nicht mehr sagen können […] und da, wo das anthro-
pologische Denken nach dem Sein des Menschen oder 
seiner Subjektivität fragte, lässt sie das Andere und das 
Außen aufbrechen. […] Sie stellt fest, daß wir Unterschie-
de sind, daß unsere Vernunft der Unterschied der Dis-
kurse, unsere Geschichte der Unterschied der Zeit, unser 
Ich der Unterschied der Masken ist.“ 

Foucault66

54.1  Archäologie und Archiv 

1.
Der Diskurs, den die archäologische Diskursanalyse selbst auf Grund ihres dis-
kursiven Eigengewichts darstellt, taucht als Gegenstand der Analyse erst am 
Endpunkt der Bahn, die Foucaults Arbeiten der sechziger Jahre beschreiben. Da-
bei ist unbedingt an der Zweideutigkeit des Ausdrucks „beschreiben“ festzuhal-
ten. Es handelt sich um die Bahn, die Foucaults archäologische Arbeiten in ihrer 
chronologischen Abfolge als Werke bilden; zugleich aber auch um die Bahn, die 
sich in diesen Arbeiten als eine historische Reihe sprachontologischer Epochen 
beschrieben findet.  

Zieht man also einerseits die in dieser Periode vorgekommenen Untersu-
chungsgegenstände in Betracht – den Diskurs über den Wahnsinn, den Diskurs 
der Medizin, den humanwissenschaftlichen Diskurs – so erscheint der archäologi-
sche Diskurs selbst als chronologisch letzter dieser Gegenstände, insofern er erst 
1969 in einem eigens dazu verfassten Werk behandelt wird. Zieht man anderer-
seits die historische Abfolge der in Wahnsinn und Gesellschaft, Geburt der Klinik,
Ordnung der Dinge aufgezählten sprachontologischen Epochen in Betracht, so 
markiert die Seinsweise des archäologischen Diskurses die letzte und aktuellste 

65  „Über verschiedene Arten, Geschichte zu schreiben“, Foucault (1967), Schriften I,
Nr. 48: 763. 

66  AW: 189-190. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 503 

dieser Epochen. Auf die Epochen der Renaissance, der Klassik, des Anthropolo-
gismus folgt als die vierte und vorerst letzte die Epoche der Archäologie selbst.

Insofern aber die Archäologie des Wissens nicht nur als Analyse der archäo-
logischen Methode, sondern auch des archäologischen Diskurses betrachtet wird, 
ist sie nur in zweiter Linie als methodologisches Werk anzusehen. In erster Linie 
ist sie Diskursanalyse: Analyse eines historisch vorgekommenen Diskurses, 
wenn dieser auch „Archäologie“ heißt. Deshalb ist sie, in so fern sie die vierte 
der sprachontologischen Epochen analysiert, als eine Fortsetzung von Ordnung
der Dinge zu behandeln. Sie erscheint also nicht nur in chronologischer, sondern 
auch in sachlicher Hinsicht als der Folgeband zu Ordnung der Dinge.

Wir wollen also im Folgenden die Archäologie des Wissens einerseits als 
eine Diskursanalyse betrachten. Sie analysiert einen Diskurs, der zur vierten 
Epoche der Seinsweisen der Sprache gehört: den Diskurs der Archäologie des 
Wissens. Andererseits aber betrachten wir Foucaults Archäologie des Wissens
selbst als einen Diskurs, der, ebenso wie der Diskurs der Archäologie, dieser 
vierten Epoche zuzuordnen ist. Auf der Ebene der Lektüre impliziert dies, dass 
die Archäologie des Wissens auf eine bestimmte Weise auf die Diskursanalysen 
in Ordnung der Dinge zu beziehen und im Zusammenhang mit deren sprachonto-
logischem Befund zu lesen ist. Das entscheidende Stück dieses Befundes, das im 
Teil III der vorliegenden Arbeit erläutert wurde, besagt, dass sich das Sein der 
Sprache im Zeitalter des Menschen zerstreut hat. Im Folgenden gilt also die 
Archäologie des Wissens nicht bloß als eine nachträgliche Bestimmung der Me-
thode der archäologischen Geschichtsschreibung und nicht als ein Versuch, die 
Archäologie als eine in Sprache eingekleidete Methode zu analysieren. Sie gilt 
vielmehr als eine „Archäologie der Archäologie“, ebenso wie die Archäologie 
selbst ein „Diskurs über Diskurse“67 einzustufen ist. Das Ziel einer solchen Lek-
türe ist also, die eigentümliche Machart von Foucaults Archäologie des Wissens
als Diskursanalyse und Diskurs deutlich zu machen, deren Objekt die Archäolo-
gie des Wissens im allgemeinen ist, aber wiederum als Diskursanalyse und Dis-
kurs. Daraufhin gilt es zu überprüfen, in wie fern der Diskurs der Archäologie 
und der Archäologie des Wissens so beschaffen ist, dass sich darin die Sprache, 
die in der Epoche des Menschen zerstreut wurde, erneut sammeln kann.

2.
Zwei Jahre vor der Publikation von Archäologie des Wissens gab Foucault in 
einem methodologischen Gespräch mit Raymond Bellour zu wissen, dass das 
Objekt seiner archäologischen Neugier nicht die Sprache sei, sondern „die akku-
mulierte Existenz der Diskurse.“68 Dieses Objekt nannte er das Archiv: „Die 
Archäologie […] ist die Analyse des Diskurses in seiner Modalität als Archiv.“69

67  AW: 292. 
68  „Über verschiedene Arten, Geschichte zu schreiben“, Foucault (1967), Schriften I,

Nr. 48: 763. 
69 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


504 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Wenn nun unter „akkumulierte[r] Existenz von Diskursen“ das gehäufte Auftau-
chen von Aussagen zu verstehen ist, wenn die Häufung der Aussagen mit ihrer 
Materialität und Wiederholbarkeit zu tun hat, wenn schließlich die Wiederhol-
barkeit auf eine Regel und ein regelbedingtes Auftauchen schließen lässt, dann 
besagt „Beschreibung des Archivs“: die Freilegung der Regeln oder Bedingun-
gen der Existenz von Diskursen. „Existenz der Diskurse“ besagt: Es geht hier 
nicht um mögliche oder implizite Diskurse, sondern um tatsächlich vorgekom-
mene Diskurse. Im Unterschied dazu beschäftigt sich die Linguistik damit, die 
Gesetze der Möglichkeit von Diskursen freizulegen, sie formuliert die Regeln der 
Konstruktion möglicher Diskurse, die nicht irgendwann in der Geschichte vorge-
kommen sein müssen, sondern lediglich als Anwendung der genannten Regeln 
vorkommen können. Der Archäologie dagegen geht es um die Existenz von Dis-
kursen, d.h. um Diskurse, die tatsächlich aufgetaucht sind, und zwar im Element 
der Geschichte. Deshalb ist die Archäologie zwangsweise auch Historiographie: 
Sie ist eine historische Ontologie von Sprache. Der Ausdruck „Existenz der Dis-
kurse“ macht auch eine Unterscheidung zwischen Diskurs und Sprache erforder-
lich, die Foucault in seinem Gespräch mit Raymond Bellour auch sogleich anbie-
tet: „Vor allem Logiker, Schüler von Russel und Wittgenstein, beginnen zu er-
kennen, dass die Sprache sich nur dann in ihren formalen Eigenschaften analysie-
ren lässt, wenn man auch ihr konkretes Funktionieren berücksichtigt. Die Spra-
che ist ein Ensemble von Strukturen, aber die Diskurse sind Funktionseinheiten,
und die Analyse der Sprache als Ganzer kann sich dieser zentralen Anforderung 
nicht entziehen. In diesem Sinne gehört meine gegenwärtige Arbeit zur generel-
len Anonymität der gesamten Forschung, die sich heute mit Sprache befasst, also 
nicht nur mit der Sprache, die etwas zu sagen erlaubt, sondern auch mit den be-
reits gehaltenen Diskursen.“70

3.
Die Kennzeichnung der Archäologie als Beschreibung des Archivs71 beinhaltet 
eine entscheidende Bedeutungsverschiebung des Ausdrucks Archiv. In einem 
Gespräch unmittelbar nach Erscheinen von Archäologie des Wissens erläutert 
Foucault den Ausdruck Archiv folgendermaßen: „Unter Archiv verstehe ich die 
Gesamtheit der tatsächlich geäußerten Diskurse […], die weiterhin funktioniert, 
sich im Laufe der Geschichte transformiert, anderen Diskursen die Möglichkeit 
des Auftretens gibt.“72 Allerdings ist der Ausdruck Gesamtheit missverständlich.  

Denn erstens bedeutet Archiv nicht eine institutionelle Quellensammlung in 
ihrer Funktion als empirischer Ausgangspunkt historischer Forschung. Das 
Archiv in diesem Sinne ließe sich auch als Gesamtheit fassen, allerdings als eine 
Gesamtheit der Dokumente. Doch will die Archäologie, im Einklang mit einem 

70 Ibid. (Hervorh. v. Verf.)
71  Siehe AW: 186-190. 
72  „Michel Foucault erklärt sein jüngstes Buch“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 66: 

981.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 505 

Trend der ihr zeitgenössischen Geschichtsschreibung, gerade die Dokumente 
nicht als Dokumente behandeln, das heißt: als Spuren einer außerdiskursiven 
Realität, die „etwas anderes sagen [sollen], als sie sagen.“73 Sie will vielmehr die 
Dokumente als Monumente behandeln, das heißt, als tatsächlich gesagte Dinge,
die nicht erst über ihre Beziehung zu ihrer Ursache – der gesagten Realität oder 
der sprechenden Instanz – ihre Regelmäßigkeit offenbaren, sondern über ihre 
Beziehung zu sich selbst und zu anderen gesagten Dingen. Deshalb ist das 
Archiv „nicht die Summe aller Texte, die eine Kultur als Dokumente ihrer eige-
nen Vergangenheit oder als Zeugnis ihrer beibehaltenen Identität bewahrt hat; 
[…] [und] auch nicht die Einrichtungen, die in einer gegebenen Gesellschaft ge-
statten, die Diskurse zu registrieren und zu konservieren, die man im Gedächtnis 
und zur freien Verfügung behalten will.“74 Die Ebene des Archivs „hat nicht die 
Schwere der Tradition; und sie bildet nicht die zeit- und ortlose Bibliothek aller 
Bibliotheken […]“75 Das Archiv ist vielmehr eine Gesamtheit diskursiver Mo-
numente. 

Zweitens aber ist das Archiv als Gesamtheit nicht als ein Gesetz der doku-
mentarischen Masse vergangener Aussagen zu verstehen, das von den „Gesetzen 
des Denkens“76 oder dem „Komplex der Umstände“77 herzuleiten wäre. Die 
„sprachlichen Performanzen“78, aus denen der Diskurs besteht, signalisieren 
nicht, „was sich in der Ordnung des Geistes oder in der Ordnung der Dinge ent-
wickeln könnte.“79 Vielmehr ist das Archiv das Gesetz der gesagten Dinge, das 
System ihrer Verteilungen, das ausschließlich aus diskursiven Beziehungen be-
steht. Deshalb ist das Archiv nicht auf der Ebene des Denkens und auch nicht auf 
derjenigen der Dinge zu verorten, sondern auf der Ebene des Diskurses: als Zwi-
schenebene zwischen den Ebenen der linguistischen Strukturen und der materiel-
len Zeichenträger. Zwischen diesen beiden Ebenen erscheint das Archiv als ein 
System diskursiver Praktiken, die als Bedingung der Existenz einzelner Aussage-
reignisse dienen, wie auch der Aussagebeziehungen, verstanden als von Aussa-
gen gebildete Figuren und als von ihnen konstituierte gesagte Dinge, die rekur-
rieren und zirkulieren können. Deshalb ist das Archiv zugleich das System der 
Aussagbarkeit80 und das System des Funktionierens81 der Aussagen. Es ist „das
allgemeine System der Formation und der Transformation der Aussagen.“82 Und 
es definiert die Ebene einer Praxis, „die eine Vielfalt von Aussagen als ebenso 

73  AW: 15. 
74 Ibid.: 187. 
75 Ibid.: 188. 
76 Ibid.: 187. 
77 Ibid.
78 Ibid.
79 Ibid.
80  Siehe AW: 188. 
81  Siehe ibid.
82 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


506 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

viele regelmäßige Ereignisse, ebenso viele der Bearbeitung und der Manipulation 
anheimgegebene Dinge auftauchen lässt.“83

In diesem Sinne ist die Archäologie des Wissens im Allgemeinen das Verfah-
ren der Beschreibung des Systems der Formation und Transformation gesagter 
Dinge. Und das Buch Archäologie des Wissens ist eine diskursive Reflexion über 
den archäologischen Diskurs. Dabei ist zu beachten, dass beide Diskurse – der 
Diskurs der Archäologie des Wissens und der Diskurs der Archäologie des Wis-
sens – auf die gleiche Art funktionieren und zur vierten Epoche des Diskurses 
gehören. Die leitende Frage dieser Arbeit ist, in wie fern diese Diskurse in der 
Lage sind, die anthropologistisch zerstreuten Seinsweisen der Sprache erneut zu 
bündeln. Doch bevor wir uns dieser Frage widmen, soll das Verfahren des 
archäologischen Diskurses als Beschreibung des Archivs genauer charakterisiert 
werden. 

54.2  Die operativen Momente der réécriture

Denn im Augenblick und ohne daß ich ein Ende absehen 
könnte, meidet mein Diskurs – weit davon entfernt, den 
Ort zu bestimmen, von dem aus er spricht – den Boden, 
auf den er sich stützen könnte. Er ist [ein] Diskurs über 
Diskurse: aber er beabsichtigt nicht, in ihnen ein verborge-
nes Gesetz […] zu finden […] Er beabsichtigt ebenso 
wenig, […] die allgemeine Theorie aufzustellen, deren 
konkrete Modelle sie wären. Es handelt sich um die Ent-
faltung einer Streuung, die man nie auf ein einziges Sys-
tem von Unterschieden zurückführen kann […]  

Foucault84

Die Beschreibung des Archivs besteht in der punktuellen Offenbarung des Sys-
tems der Formation und Transformation der Aussagen eines vergangenen Dis-
kurses. Die Methode dieser Beschreibung ist ein Verfahren der Wiederschrei-
bung oder réécriture eines Diskurses gemäß seinen beiden Dimensionen (1) der 
Formation und (2) der Transformation der Aussagen. Gemäß der ersten dieser 
Dimensionen erscheint als eine Beschreibung des Vorgangs der Formation oder 
diskursiver Konstitution. Gemäß der zweiten dieser Dimensionen aber erscheint 
die réécriture nicht nur als Beschreibung von Epochenbrüchen, d. h. von Aussa-
gen im Augenblick ihrer gesamtepistemischen Transformation. Darüber hinaus 
funktioniert die réécriture selbst als eine Transformation des von ihr beschriebe-
nen Diskurses.85 Die archäologische Geschichtsschreibung beruht also auf einem 

83 Ibid.
84  AW: 292. (Hervorh. v. Verf.) 
85  Siehe Ibid.: 198-200. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 507 

Verfahren, das einen Diskurs als Objekt beschreibt und transformiert,86 wodurch 
sie erst die Konstitutions- und Transformationsregeln, d. h. das Archiv, des wie-
derzuschreibenden Diskurses offenbart. Die Beschreibung des Archivs entfaltet 
sich demnach als die réécriture eines Diskurses.  

Doch bevor die Archäologie als réécriture bestimmt werden kann, ist sie von 
der herkömmlichen Ideengeschichte abzusetzen. Erstens vollzieht sie sich nicht 
als eine Beschreibung im Sinne der Ideengeschichte, die Diskurse als Dokumente 
behandelt, die also Diskurse durchsichtig machen und durchqueren will, um au-
ßerhalb ihrer zu gelangen und dort Gedanken, Bilder, Themen, kurz: eine unmit-
telbare Erfahrung anzutreffen, die die Diskurse lediglich zu „transkribieren“ hät-
ten.87 Sie beschreibt vielmehr die Diskurse in der dinghaften Dichte von Monu-
menten, die sie in deren eigener internen, eben diskursiven Regelmäßigkeit sicht-
bar zu machen hat. Zweitens beschreibt die Archäologie nicht die genetischen 
Übergänge von anfänglichen Meinungen in wissenschaftliche Systeme, vielmehr 
setzt sie den Gegensatz zwischen ‚wissenschaftlichen‘ und ‚unwissenschaftli-
chen‘ Äußerungen in Klammern, um eine „differentielle Analyse der Modalitäten 
des Diskurses“88 – deren es mehr gibt, als die Kategorien wissenschaftlich/un-
wissenschaftlich zu umreißen vermögen – durchzuführen zu können. Drittens
sucht die Archäologie nicht, das Werden von Werken zu erfassen. Sie versucht 
vielmehr, die anonymen diskursiven Praktiken, von denen die Werke durchquert 
sind, zu klassifizieren und unter Regeln zu bringen.  

Viertens aber sucht die Archäologie nicht, das Werk zu wiederholen, um es 
auf eine autorielle Instanz zurückzuführen. Denn: Solange die Diskursanalyse 
eine Werkanalyse bleibt, bleibt der implizite Glaube ans Werk intakt und damit 
auch die prinzipielle Korrelation zwischen dem Werk und seinem Urheber, dem 
Autor.89 Vielmehr ist sie „nicht mehr und nicht weniger als eine erneute Schrei-
bung [réécriture]: das heißt in der aufrecht erhaltenen Form der Äußerlichkeit 
eine regulierte Transformation dessen, was bereits geschrieben worden ist. Das 
ist nicht die Rückkehr zum Geheimnis des Ursprungs; es ist die systematische 

86  Siehe weiter unten. 
87  AW: 196. 
88 Ibid.: 199. 
89  „Wie lässt sich aus den Millionen von Spuren, die jemand nach seinem Tod hinter-

lässt, ein Werk definieren? […] Das Wort ‚Werk‘ und die Einheit, die es bezeich-
net, sind wahrscheinlich ebenso problematisch wie die Individualität des Autors.“ 
[„Was ist ein Autor? (Vortrag)“, Foucault, Schriften I, Nr. 69: 1010.] Der Raum der 
Abwesenheit des Werks, der nichts anderes ist als der Raum der Abwesenheit des 
Autors, wurde bereits in der Einleitung zur ersten Ausgabe von Wahnsinn und Ge-
sellschaft mit dem Schweigen des Wahnsinns [WG: 11] und, drei Jahre später, in 
„Der Wahnsinn, Abwesenheit des Werkes“, mit der Sprache der Literatur [„Der 
Wahnsinn, Abwesenheit des Werkes“, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 25: 547-
549] in Verbindung gebracht. Erst im Umkreis der Problematisierungen in Archäo-
logie des Wissens wird der Raum der Abwesenheit des Autors und des Werks zum 
Raum der diskursiven Formation ‚verallgemeinert’. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


508 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Beschreibung eines Diskurses als Objekt.“90 Insofern also die Archäologie zu-
gleich Diskursanalyse und Diskurs ist, ist sie erstens eine Beschreibung (strengs-
te Wiederaufnahme der Regelmäßigkeiten ihres diskursiven Objekts unter Auf-
rechterhaltung der Form seiner sprachontologischen Äußerlichkeit); und zweitens 
eine diskursive Intervention („Transformation dessen, was bereits geschrieben 
worden ist“). In einem Wort: Die Archäologie ist ein „Diskurs über Diskurse“.91

Diese vierte und letzte Kennzeichnung der Archäologie ist die einzig positive 
und besteht in der Angabe eines Verfahrens, dessen strenge Befolgung wie von 
selbst die drei anderen – wesentlich negativen – Kriterien sichert. Als eine erste 
Annäherung an den Begriff dieses Verfahrens soll die Idee der réécriture in fünf 
Teiloperationen oder operative Momente aufgelöst werden, die unlösbar zusam-
mengehören, so dass sie nur erst im Element einer Analyse als unterschiedliche 
Dimensionen einer einzigen Bewegung zu erfassen sind. Es handelt sich bei die-
sen Momenten um die réécriture als (1) Wiederholung einer Problematisierungs-
handlung; (2) Freilegung eines diskursiven Raums; (3) Offenbarung der wesent-
lichen Verbindung zwischen einem Diskurs und einem diskursgeschichtlichen 
Bruch; (4) Beseitigung der Stimme des Autors; (5) Erzeugung diskursiver Dis-
tanzen. Die vier ersten Teiloperationen stellen die réécriture in ihrer Dimension 
als Beschreibung eines diskursiven Objekts dar. Damit ist eine diskursive Refle-
xionsstruktur gegeben, die eine ähnliche Funktion hat, wie die Doppelung der 
Repräsentation im klassischen Wissen. Ebenso wie die Repräsentation erst in 
ihrer Doppelung, das heißt, im Diskurs ihrer selbst ansichtig und damit auch ana-
lysierbar werden konnte, wird in der Epoche der Archäologie ein Diskurs erst 
über ihre Doppelung in der réécriture zu einem diskursiven Phänomen. Das 
heißt, dass der Diskurs ohne die réécriture gar nicht als Diskurs in Erscheinung 
treten kann, so dass die réécriture eine Art ‚Phänomenotechnik‘ des Diskurses 
abgibt: eine Technik des Erscheinenlassens des Diskursiven.92 Die fünfte dieser 
Teiloperationen hingegen manifestiert die réécriture als diskursive Intervention,
das heißt, als Transformation ihres diskursiven Objekts. 

(1) Réécriture als Wiederholung einer Problematisierungspraxis: Das Ver-
fahren der réécriture wiederholt auf neutrale Weise – ohne die Metaebene eines 

90  AW: 200. 
91 Ibid.: 292. Siehe auch das Motto am Eingang dieses Abschnitts. 
92  Das lässt gewisse Homologien mit der Rezeptionsästhetik anklingen, die postuliert, 

dass literarische Texte weder Dinge an sich, noch eine im Voraus bestehende Subs-
tanz sind, sondern überhaupt erst mit der Lektüre zustande kommen. Ebenso be-
trachtet die Kommunikationstheorie der Literatur den Text als das Ergebnis eines 
Kommunikationsspiels. [Siehe Klawitter (2001): 17.] Allerdings handelt es sich bei 
der réécriture nicht um Texte [Siehe Klawitter (2001): 77-83.], sondern um Diskur-
se, das heißt: um Zeichenfolgen, die von semontologischen Regelräumen umstellt 
und folglich nicht auf der Ebene ihrer Bezeichnungsfunktion, sondern auf derjeni-
gen ihrer Existenz zu betrachten sind. Zudem entfällt die Opposition zwischen Le-
sen und Schreiben, da bei der réécriture die Wiederschreibung an die Stelle des Le-
sens tritt. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 509 

Kommentars oder einer Erkenntniskritik zu bemühen – eine vergangene, episte-
misch bedingte Praxis der Problematisierung. So wird in Ordnung der Dinge die 
klassische Problematisierung der Ähnlichkeit zwar wiederholt, aber nicht im 
Rückblick und von einer Metaebene aus eingeschätzt und gedeutet. Das heißt, sie 
wird nicht etwa – aus einer postkantischen Problematisierung heraus – in den 
Zusammenhang eines ‚vorkritischen‘ und ‚naiven‘ Rationalismus gestellt. Viel-
mehr wird sie von der réécriture in ihrem eigenen epistemisch bedingten Ernst 
wiederholt, so dass mit Descartes die Figur der Ähnlichkeit als ein Effekt der 
„verkehrt verbindenden Einbildungskraft“93 erscheint, woraufhin sie, gemäß der 
Disposition des klassischen Wissens, analysiert und deduktiv zusammengesetzt 
werden muss. Damit lässt der Akt der Problematisierung an die Stelle der anfäng-
lichen Ähnlichkeit zwischen zwei unterschiedlichen Identitäten die wahre Ord-
nung ihres Verhältnisses treten. Die réécriture kommentiert oder kritisiert diesen 
Akt nicht, sondern präsentiert ihn in seiner spezifischen epistemischen Einbet-
tung. Sie unterzieht ihn nicht einer erneuten Problematisierung im Ausgang von 
ihrem eigenen epistemischen Umfeld, sondern wiederholt ihn ohne jede projekti-
ve Einmischung aus ihrer eigenen Gegenwart und offenbart somit eine Geschich-
te der Problematisierungsformen.94

(2) Réécriture als Freilegung eines diskursiven Raums: Die zu wiederholen-
de Problematisierung ist eine diskursive Praxis, von der, im archäologischen Zu-
sammenhang, ein Diskurs problematisiert wird. Folglich ist die Handlung der 
Problematisierung, sofern sie Gegenstand einer archäologischen Beschreibung 
ist, untrennbar von der Ebene der Äußerlichkeit eines Diskurses. Die Wiederho-
lung der Handlung kann also nur im Element einer vergangenen Seinsweise des 
Diskurses geschehen. Damit funktioniert die réécriture als die Re-Inszenierung 
eines Prozesses, der darin besteht, dass sich die Wörter und die Dinge gemäß den 
Regeln einer vergangenen Episteme verknüpfen. Mit dem Wiedererscheinen der 
vergangenen Problematisierungshandlung, das die réécriture zeitigt, tritt auch 
eine bestimmte Seinsweise der Sprache in Erscheinung. Im oben genannten Bei-
spiel ist dies die Seinsweise des klassischen Diskurses. Während also eine Pro-
blematisierung ihr Problematisches sichtbar macht – in unserem Beispiel die 
Wissensweise der Renaissance –, offenbart die réécriture die Problematisierung 
selbst in ihrer diskursiven Einbettung und damit auch die ihr eigentümliche 
Seinsweise der Sprache. Mit der Problematisierungshandlung offenbart die réé-
criture also auch den spezifischen Raum der dazu gehörigen diskursiven Äußer-
lichkeit. Um in unserem Beispiel zu bleiben: Mit der klassischen Problematisie-
rung der Ähnlichkeit wird zugleich der Raum der Doppelung der Repräsentation 
sichtbar. Dieser Raum hat aber einen Regelcharakter, denn er erklärt die Bezie-
hung zwischen der Seinsweisen einzelner Aussagen und der Repräsentation. Die 

93  Descartes (1972): 10 f.  
94  Wie bereits erwähnt, lautet so Foucaults späteste Definition der Archäologie. Siehe 

Sexualität und Wahrheit, Bd. 2: Der Gebrauch der Lüste, Foucault (1984) : 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


510 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Doppelung der Repräsentation ist so etwas wie die Realitätsbedingung klassi-
scher Aussagen, und somit auch der klassischen Problematisierung des Renais-
sance-Wissens.

(3) Réécriture als Offenbarung einer wesentlichen Verbindung zwischen 
einem Diskurs und einem Epochenbruch: Es war im Laufe der vorliegenden Dar-
stellung wiederholt zu sehen, wie der Raum der Diskontinuität, der in Ordnung
der Dinge an der Schwelle jeder Wissensepoche als epistemischer Bruch zutage 
tritt, in die Konstitution einer spezifischen Seinsweise der Sprache eingeht. Ge-
nau diese Rolle des epistemischen Bruchs konstituiert die Zugehörigkeit eines 
Diskurses zu einer Epoche. Somit verweist die bloße ‚Geometrie‘ des diskursiven 
Raums auf die Diskontinuität des epistemischen Bruchs, so dass jede einzelne 
Aussage einer bestimmten Wissensepoche das Ereignis des epistemischen 
Bruchs einzeln zu vollziehen scheint. Indem also die réécriture eine vergangene 
Problematisierungshandlung wiederholt und den Raum des dazugehörigen Dis-
kurses manifestiert, offenbart sie zugleich deren gemeinsame Herkunft in einem 
epistemischen Bruch. Sie deckt den epistemischen Bruch als archäologische 
Herkunft eines Raumes und einer Streuung gesagter Dinge auf. Am deutlichsten 
wird dies bei réécriture des klassischen Wissens. Wie im Kapitel 5 dieser Arbeit 
zu sehen war, manifestiert die Archäologie ein Deduktionsverhältnis zwischen 
dem klassischen Diskurs und dem Bruch mit der Ähnlichkeit, der sich zu einer 
das neue klassische Wissenssystem fundierenden Figur (der Repräsentation) kon-
solidiert. Gemäß diesem Verhältnis erscheint der klassische Diskurs – bis hin zur 
Ebene der grammatikalischen Kategorien wie Verb, Nomen, Adjektive usw. – als 
deduzierbar aus der Figur der reduplizierten Repräsentation. Der Zusammenhang 
aus dem Bruch mit der Ähnlichkeit und der Sichtbarkeit des Bruchs in der Dop-
pelung funktioniert als das Medium eines neuartigen Wissens. Der klassische 
Diskurs, der eben dieses Medium ist, lässt sich auf diese Weise auf den epistemi-
schen Bruch zwischen der Renaissance und der Klassik zurückführen. Daran 
liegt es, dass auch die einzelnen Aussagen des klassischen Diskurses aus den Be-
reichen der Allgemeinen Grammatik, der Naturgeschichte, der Analyse der 
Reichtümer, aber auch der Logik und Erkenntnistheorie, wie diese in der klassi-
schen Ideologie zum Ausdruck kommen, den Bruch mit der Ähnlichkeit artiku-
lieren.

(4) Réécriture als Reduktion der Stimme des Autors: Sofern die réécriture die 
drei bisherigen Operationen vollzieht, bleibt keine Rolle mehr für die Stimme 
eines Autors des wiederschreibenden, wie auch des wiederzuschreibenden Dis-
kurses. Erstens kann die réécriture selbst, gerade als Wiederholung und Re-
Inszenierung einer Problematisierung, nicht als die originelle Aussage eines ori-
ginären Autors erscheinen, sondern sieht sich zu einer diskursiven Neutralität
angehalten. Als das Sichtbarwerden einer vergangenen Seinsweise der Sprache 
kann sie sich nicht auf eine gegenwärtige Stimme und auf die dieser entspre-
chende Seinsweise der Sprache stützen. Dieses Problem erwähnte Foucault be-
reits im Zusammenhang seines Projekts einer „Archäologie des Schweigens“ in 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 511 

Wahnsinn und Gesellschaft, deren Sprache er als „Sprache ohne Stütze“ [„une 
langage sans appui“]95 kennzeichnete. Die Suche nach einer solchen Sprache 
stellte die eigentliche Herausforderung einer Archäologie des Schweigens dar: 
„In diesem einfachen Problem des Ausdrucks verbarg sich und drückte sich die 
besondere Schwierigkeit des Unternehmens aus.“96 Zweitens aber kann die réé-
criture nicht Bezug nehmen auf die Bedeutungsuniversen von Autoren vergan-
gener Werke. Denn der Gegenstand ihrer Beschreibung ist nicht das Gemeinte,
sondern das tatsächlich Gesagte. Insofern sie sich als das Sichtbarmachen von 
Problematisierungshandlungen und Seinsweisen der Sprache betätigt, insofern 
sie vergangene diskursive Räume umtastet, sich daran schmiegt und sie auf der 
Bühne der Diskursanalyse erneut ins Leben ruft, insofern sie also nicht die Ebene 
der diskursiven Äußerlichkeit verlässt zugunsten einer autoriellen Instanz, kann 
sie sich nur noch auf Sprache und Raum, auf das Verhältnis zwischen Sprache 
und Raum, auf die Zwischenräume historisch vorgekommener Aussagen bezie-
hen. Deshalb ist die Reduktion der Stimme des Autors unlösbar verknüpft mit 
dem Auftauchen des diskursiven Raumes: „Was man tun müsste, wäre, das Au-
genmerk auf den durch das Verschwinden des Autors leer gelassenen Raum zu 
richten, der Verteilung der Lücken und Bruchstellen nachzugehen […]“97 Und 
deshalb trennt Foucault in der Vorrede zu Geburt der Klinik den Begriff Sinn von 
der Ebene der autoriellen Intention und entwirft eine Definition auf der Ebene 
der Aussagen selbst. Demnach besagt Sinn nichts anderes als das Differenzver-
hältnis unter historisch vorgekommenen Aussagen: „Der Sinn der Aussagen wäre 
nicht definiert durch den Schatz der in ihr enthaltenen Intentionen, durch die sie 
zugleich enthüllt und zurückgehalten wird, sondern durch die Differenz, die sie 
an andere wirkliche und mögliche, gleichzeitige oder in der Zeit entgegengesetz-
te Aussagen anfügt.“98 Damit stellt die archäologische réécriture, unter Umge-
hung der Autorintention, den Sinn als einen Zusammenhang aus Aussagediffe-
renzen heraus. Das Gesamt dieser Aussagedifferenzen aber ist der Raum des 
Diskurses selbst, der Raum, in dem die Aussagen auftauchen und auch wieder 
verschwinden können. Wenn die réécriture eine ‚Interpretation‘ ist, dann besteht 
diese eben darin, den Raum des Diskurses freizulegen. Die Freilegung des dis-
kursiven Raumes ist aber untrennbar von der Reduktion der Ebene des Autors. 
Die réécriture vermag „die systematische Beschreibung eines Diskurses als Ob-
jekt“99 zu sein, nur insofern die Stimme des Autors – sowohl der wiederschrei-
benden als auch der wiederzuschreibenden Äußerungen – reduziert ist. Der voll-
zug einer Reduktion der ‚eigenen Stimme‘ macht sich an bestimmten stilistischen 
Eigenheiten des Textes der Foucaultschen réécriture bemerkbar, etwa: (1) der 
Häufigkeit des Satzsubjekts „man“; (2) der tendenziellen Zurücknahme des 

95  WG: 15/„Vorwort“ […], Foucault (1961), DE I, no. 4: 166 (m). 
96  WG: 16. 
97  „Was ist ein Autor? (Vortrag)“, Foucault, Schriften I, Nr. 69: 1012. 
98  GK: 15. 
99  AW: 200. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


512 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Gegensatzes zwischen Zitaten und Paraphrasen mangels einer autoriellen Stimme 
auf beiden Ebenen der Wiederschreibung und des Wiederzuschreibenden;100 (3) 
der veränderten Funktion der Quellenangaben, die nicht etwa als Beleg oder 
Stützung einer aufgestellten These dienen sollen, sondern lediglich zur Verortung 
der herangezogenen Aussagen im historischen Archiv;101 (4) dem spärlichen Ge-
brauch von Sekundärliteratur102 zwecks Wahrung der epistemischen Neutralität 

100  Das wird beispielsweise daran deutlich, dass die Paraphrasen häufig stilistische 
Fortsetzungen von Zitaten sind, beispielsweise wenn es um die Renaissance-Idee 
der Welt als Buch geht: „Die Beziehung zu den Texten ist von gleicher Natur wie 
die Beziehung zu den Dingen; hier wie da nimmt man Zeichen auf. Aber Gott hat 
die Natur zur Ausübung unserer Weisheit nur mit zu entziffernden Figuren besät
[…],während die Menschen der Antike bereits Interpretationen gegeben haben, 
die wir nur noch zu sammeln brauchen.“ [OD: 65. (Hervorh.. v. Verf.).] Man er-
kennt an den kursivierten Stellen den Versuch der Re-Inszenierung einer Proble-
matisierung, die keine moderne sein kann, in einer Sprache, die nicht die Sprache 
eines modernen Autors sein kann. Häufig sind die Paraphrasen sogar Wiedergabe 
eines Wortlauts ohne Anführungszeichen, wie bei den Bezugnahmen auf Nietz-
sche: „Die Sprache ist erst am Ende des neunzehnten Jahrhunderts direkt und für 
sch selbst in das Feld des Denkens getreten. Man könnte sagen, erst im zwanzigs-
ten Jahrhundert, wenn Nietzsche als Philologe – auch da war er so klug und wuss-
te soviel und schrieb so gute Bücher – nicht als erster der philosophischen Aufga-
be einer radikalen Reflexion über die Sprache nahegekommen wäre.“ [OD: 369. ( 
Hervorh. v. Verf.).] 

101  Dazu bemerkt beispielsweise Ulrich Johannes Schneider: „Foucault pflegte keinen 
streng historischen Umgang mit dem Quellenmaterial, bei dem die Fußnoten 
wirkliche Stützen der im Text entwickelten Thesen sind und diese sich in dem 
ausweisen, was an Belegen herbeigeschafft ist. Bei Foucault gibt es zwischen 
Text und historischem Material eine eher literarische Beziehung, insofern die von 
ihm herangezogenen Quellentexte nicht in ihrer Interpretationsbedürftigkeit aus-
gestellt und durch den Autor quasi erweitert und bereichert werden. Vielmehr sol-
len sie selbst sagen, was sie sagen, und ohne Rest vorstellen, was ein historisches 
Faktum im Bereich der Untersuchung darstellt.“ [Schneider (2004): 47.] 

102  Das ist sicherlich auch darin begründet, dass die relevante Sekundärliteratur in der 
Regel zum Diskurs der Ideengeschichte gehört, gegen den die archäologische réé-
criture zu Felde zieht. Prinzipiell kann die réécriture weder den Weg der Nega-
tion gehen (indem sie etwa relevante ideengeschichtliche Befunde punktuell zu-
rückweist), noch denjenigen der Affirmation (indem sie etwa auf bereits vorhan-
dene ihr methodologisch verwandte Forschung beruft), sondern lediglich den Weg 
der nichtpositiven Affirmation (siehe den nächsten Abschnitt). Und wenn Zitate 
doch noch vorkommen, dann eher im Sinne einer Unterbrechung der réécriture.
So wird in Geburt der Klinik zwar George Canguilhem affirmativ zitiert, dessen 
Arbeiten zur Tradition der epistemologischen Wissenschaftsgeschichte gehören, 
die einen wichtigen methodologischen Hintergrund der Archäologie bildet. [GK: 
158.] Doch geschieht dies, nur um darauf hinzuweisen, was man in Anlehnung an 
Canguilhems Forschung noch alles über Bichats Vitalismus sagen könnte, was je-
doch nichts ändern würde am archäologischen Befund, „daß die Analyse der 
Krankheit nur vom Tod aus möglich ist.“ [Ibid.] Negativ zitiert er beispielsweise 
einen Zeitgenossen, um darauf hinzuweisen, dass dessen Irrtum an einer Nichtlek-
türe und einem Nichtverstehen liegt: „Erst kürzlich hat ein sonst milder Autor sei-
nen Vorrat an Schimpfwörtern aus der Jugend hervorgeholt, um sie Broussais’ 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 513 

und Distanznahme gegenüber jener diskursiven und autoriellen Gegenwart, aus 
der heraus die réécriture selbst stattfindet. Insgesamt erscheint der Text der réé-
criture im Wesentlichen als eine Montage aus Zitaten und Paraphrasen einerseits 
und Äußerungen andererseits, die dazu dienen, das zitierte und paraphrasierte 
Material zu bündeln und die darin gegebene diskursive Regelmäßigkeiten sicht-
bar zu machen. 

(5) Réécriture als Erzeugung diskursiver Distanzen: Die vier Teiloperatio-
nen, die bis jetzt erläutert wurden, ergeben ein Bild von der radikalen Treue der 
réécriture bei der Wiedergabe eines vergangenen Diskurses, der erst auf Grund 
dieser Treue in seiner spezifischen historischen Konsistenz sichtbar gemacht 
werden kann: als eine Verflechtung aus Problematisierungen und Aussagediffe-
renzen, die sich von einem Epochenbruch herleiten lassen sind und erst sichtbar 
werden, wenn die Autorfunktion in Klammern gesetzt ist. Somit bewirkt die réé-
criture, indem sie einen vergangenen Diskurs in der schieren Existenz seiner Äu-
ßerungen – ohne Zuhilfenahme einer Interpretation oder Strukturanalyse seiner 
Begriffe und Themen – aufnimmt, dass sich dieser gleichsam vor unseren Augen 
auflöst und seine Regeln offenbart. Die bisherigen vier Teiloperationen konstitu-
ieren also die réécriture als Beschreibung. Die fünfte Teiloperation dagegen 
konstituiert die réécriture als Transformation. Einerseits als Transformation des 
wiedergeschriebenen, analysierten, beschriebenen diskursiven Objekts. Und an-
dererseits als Transformation des Aussagefeldes des wiederschreibenden Diskur-
ses der réécriture selbst. Diese Transformationsleistung beruht auf gewissen un-
vermeidbaren diskursiven Verschiebungen, die sich als Erzeugung von drei Ty-
pen diskursiver Distanzen vollziehen: 

(a) Distanz zwischen den Rastern der Chronologie und der Sagbarkeit: Die 
Wiederschreibung lässt zwar einen vergangenen Diskurs erneut auftauchen. 
Doch lässt sie die Streuung der Aussagen des vergangenen Diskurses nicht mehr 
als das zufällige Neben- und Nacheinander erscheinen, als das sie wohl den Zeit-
genossen und Teilnehmern dieses Diskurses erschienen sind und als das sie an-
hand der überlieferten und datierbaren Dokumente vergangenen Sprechens in die 
Gegenwart der réécriture gelangen. Vielmehr lässt die réécriture die vergange-
nen Aussagen als eine von diskursiven Regeln gelenkte Praxis erscheinen. Als 
Folge der réécriture tritt also an die Stelle des chronologischen Rasters, der die 

Manen nachzuwerfen. Er war nur so unklug, weder die Texte zu lesen noch die 
Sache zu verstehen.“ [GK: 190.] Die Texte nicht lesen und die Sache nicht verste-
hen sind eher Anzeichen einer projektiven Lektüre, die durch das Verlassen der 
Ebene der Aussagen und ihrer Konstellation bedingt ist. Ansonsten sind negative 
Bezugnahmen eher globale Anmerkungen zu ideengeschichtlichen Interpretatio-
nen, so etwa, wenn in Ordnung der Dinge der ideengeschichtliche Begriff eines 
„kartesianischen Einflusses“ oder eines „newtonschen Modells“ zurückgewiesen 
wird. [OD: 90.] In Geburt der Klinik zitiert Foucault ein einziges Mal ein medi-
zingeschichtliches Werk, um einen eigenen Befund zu erhärten, weist dies aber 
gleich als absolute Ausnahme aus: „Einmal, gegen meine Gewohnheit, sei ein 
Medizinhistoriker zitiert […]“ [GK: 178.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


514 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Simultanitäts- oder Sukzessivitätsrelationen der vergangenen Äußerungen orga-
nisiert, ein Raster der Sagbarkeit aller bereits vom chronologischen Basisraster 
strukturierten Aussagen einer Positivität. Die Sichtbarkeit der diskursiven Re-
gelmäßigkeit vergangener Aussagen verdankt sich also der réécriture und mar-
kiert jene Differenz, die sich im wieder (ré) des wiederzuschreibenden Diskurses 
artikuliert.

(b) Distanz zwischen den diskursiven Umfeldern: Die Wiederschreibung lässt 
zwar einen vergangenen Diskurs erneut auftauchen, jedoch in einem radikalen 
anderen diskursiven Umfeld. Während beispielsweise die Allgemeine Gramma-
tik in einer diskursiven Umgebung entstanden ist, zu der Molières Dramen oder 
die Newtonsche Mechanik gehörten, ist das diskursive Umfeld ihrer réécriture in
Ordnung der Dinge von strukturalistischen, phänomenologischen oder marxisti-
schen Äußerungen bevölkert.  

(c) Distanz zwischen den Modi der Reaktualisierung: Die réécriture ist nicht 
der einzige Modus, in dem vergangene Äußerungen Eingang finden in das Feld 
des gegenwärtigen Diskurses. Eine andere mächtige Variante, von der sich die 
Archäologie stets ausdrücklich oder implizit abzusetzen versucht, ist die ideenge-
schichtliche. Deshalb erscheint gerade die Neutralität der réécriture als ein Akt 
des Widerstands gegenüber diesem herrschenden Modus und ihren Interpretatio-
nen. Indem also ein vergangenes Sprechen als Diskurs und Problematisierung 
wiederholt wird, findet eine Verschiebung gegenüber der herrschenden Interpre-
tation statt, die sonst als Träger der Reaktualisierung dieses Sprechens dient. In 
anderen Worten: Die Wiederholung einer vergangenen Problematisierung be-
inhaltet eine Problematisierung der gegenwärtig herrschenden Weise ihrer Wie-
deraufnahme. Oder: Der Eintritt des vergangenen Diskurses in die Gegenwart im 
Modus der réécriture gehört einem anderen Bruchstück des Archivs an als sein 
ideengeschichtlicher Eintritt, so dass die réécriture eine Verschiebung im Archiv 
selbst auslöst. Ein Beispiel für eine solche Verschiebung ist die durch die archäo-
logische réécriture bedingte Verschiebung der Verortung Kants in der Geschich-
te des neuzeitlichen Denkens, so wie dies im Kapitel 7 dieser Arbeit herausge-
stellt wurde. Untrennbar davon ist die archäologisch regulierte Transformation 
der Descartes-Lektüre, von der das kartesische Denken nicht mehr als ein Bei-
spiel vorkritischer Naivität angesehen wird, sondern als Ausdruck eines in sich 
konsistenten aber nicht mehr aktuellen Denkens, das nicht mehr im Hinblick auf 
Kant reduziert wird und in dem die Grundzüge einer uns fremd gewordnen Wis-
sensweise zu entdecken sind. 

Ausgehend von diesen fünf operativen Momenten erscheint die réécriture als 
ein Diskurs ohne Boden, als eine „Sprache ohne Stütze“ [„une langage sans ap-
pui“], wie Foucault es bereits in der Einleitung zur ersten Ausgabe von Wahnsinn 
und Gesellschaft formuliert.103 Auch am Endpunkt seiner archäologischen Bahn 
artikuliert Foucault in Archäologie des Wissens die Bodenlosigkeit seines Dis-

103  WG: 15/„Vorwort […]“, Foucault (1961), DE I, no. 4: 166 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 515 

kurses in fast den gleichen Ausdrücken: „Denn im Augenblick und ohne daß ich 
ein Ende absehen könnte, meidet mein Diskurs – weit davon entfernt, den Ort zu 
bestimmen, von dem aus er spricht – den Boden, auf den er sich stützen könn-
te.“104 Der Diskurs der réécriture hat keinen eigenen Boden, aber er selbst bietet 
auch nicht den ‚Boden‘ einer Metasprache, die sich von dem Objekt ihrer Be-
schreibung zurückziehen müsste, um eine eigene Ebene zu konstituieren, die kei-
ner historischen Transformation ausgesetzt wäre wie ihr diskursives Objekt, die 
in ihrer reinen (metasprachlichen) Funktionalität keine Diskursivität aufweisen 
würde und die stabil und unsichtbar zu sein hätte wie ein archimedischer Punkt 
außerhalb des Bereichs der wiederzuschreibenden Diskurse.  

Die Bodenlosigkeit der Archäologie hat damit zu tun, dass der Diskurs der 
réécriture sich einerseits vom wiederzuschreibenden Diskurs distanzieren muss, 
um – im Rahmen der allgemeinen Aufgabe der Beschreibung des Archivs – die 
Bedingungen der Existenz dieses Diskurses überhaupt erst offenbaren zu können. 
Er muss sich andererseits aber auch von seinem eigenen diskursiven Umfeld dis-
tanzieren, um – als Beschreibung des Archivs – eine Verschiebung im Archiv 
auslösen zu können. Er kann die anthropologistische Disposition seines eigenen 
diskursiven Umfelds aufdecken und verabschieden, nur indem er seinerseits in 
ein Sprechen gelangt, dass ein anderes ist als das anthropologistische Sprechen. 
Anhand der bloßen Tatsache seiner eigenen diskursiven Existenz signalisiert er 
den Einsatz neuer, noch nicht beschreibbarer disursiver Regeln, von denen u. a. 
auch sein eigenes Gesagtsein bestimmt ist. Wie eine Fata Morgana entzieht sich 
damit die Totalität – wie auch die sich in der réécriture entladende Aktualität – 
des Archivs der Beschreibung: „Das Archiv ist in seiner Totalität nicht be-
schreibbar; und es ist in seiner Aktualität nicht zu umreißen. Es gib sich in Frag-
menten, Gebieten und Ebenen, zweifellos um so besser und in um so größerer 
Deutlichkeit, je mehr die Zeit uns davon trennt […]“ Die von der Archäologie 
des Wissens offenbarte Geschichte des Diskurses ist ein Tableau der Diskonti-
nuitäten105 und eine Serie diskursiver Epochenbrüche, deren Schlusspunkt die 
Archäologie selbst ist. Dabei ist zu betonen, dass gerade auch dieser Schluss-
punkt eine Diskontinuität ist.

104  AW: 292. Im Wortlaut des Originals heißt das: „C’est que pour l’instant, et sans 
que je puisse encore prévoir un terme, mon discours, loin de déterminer le lieu 
d’où il parle, esquive le sol où il pourrait prendre appui.“ [AS: 267. (Hervorh. v. 
Verf.)]

105  „Muss man die letzten Müßiggänger darauf hinweisen, daß ein ‚Tableau‘ (und 
wahrscheinlich in allen möglichen Bedeutungen des Wortes) formal eine ‚Serie 
von Serien‘ ist? Auf jeden Fall ist es kein kleines festes Bild, das man vor eine 
Laterne stellt – zur großen Enttäuschung der kleinen Kinder, die in ihrem Alter 
freilich die Beliebtheit des Kinos vorziehen.“ [Ibid.: 20.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


516 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

54.3 Réécriture und Diskontinuität 

Er [mein Diskurs, der ein Diskurs über Diskurse ist] ist 
nicht das Sammeln oder die Erinnerung der Wahrheit. Er 
hat im Gegenteil die Unterschiede zu machen: sie als Ob-
jekte zu konstituieren, sie zu analysieren und ihren Begriff 
zu definieren. Statt das Feld der Diskurse zu durchlaufen, 
um selbständig die ruhenden Totalisierungen vorzuneh-
men, statt in dem, was gesagt worden ist, jenen anderen
verborgenen Diskurs zu suchen, der aber derselbe bleibt 
[…], nimmt er unaufhörlich die Differenzierungen vor, ist 
er Diagnostik.

Foucault106

Die fünf Teiloperationen der réécriture lassen sich, wie gesagt, nicht zu metho-
dologischen Hierarchien ordnen. Sie sind nicht als getrennte und in einer logi-
schen Abfolge durchzuführende Schritte anzusehen, vielmehr treten sie erst 
durch die Analyse als einzelne Momente der réécriture vor Augen. Beim fakti-
schen Einsatz des Verfahrens kommen sie gleichzeitig und in ihrem Zusammen-
hang ins Spiel. Was dabei auffällt, ist, dass jede dieser Teiloperationen der réé-
criture spezifische Diskontinuitäten auftauchen lässt.

So manifestiert die Wiederholung einer vergangenen Problematisierungs-
handlung die Differenzierungsbewegung des Andersdenkens als die Bewegung 
der Loslösung von einer Evidenz, an deren Stelle somit eine neuartige kritische 
Distanz tritt. Die erste der fünf Teiloperation der réécriture versucht also nicht, 
die in einem vergangenen Diskurs sichtbar werdende kritische Diskontinuität auf 
eine Ursache diesseits oder jenseits des Diskurses zurückzuführen und sie damit 
durch eine kausale Kontinuität zu ersetzen, sondern affirmiert sie, untermauert 
sie durch die Wiederholung und offenbart die geregelte Streuung ihres gleichzei-
tigen oder wiederholten Vorkommens. Sie fungiert als eine nichtpositive Affirma-
tion der Abwesenheit einer Evidenz und zeigt, wie aus dieser Abwesenheit ein 
neuartiges Wissen und ein neuartiger Diskurs hervorgehen. Damit wird das ver-
gangene Denken als eine Serie von Krisen offenbar, in denen das Schwanken des 
Bodens des bis dahin gültigen Denkens wahrnehmbar wird. Indem die réécriture
dieses Schwanken aufnimmt und gleichsam messbar macht, erstellt sie eine Art 
Seismogramm vergangenen Denkens.  

Die zweite Teiloperation offenbart den wiederzuschreibenden Diskurs als 
einen Raum, das heißt, als einen Zusammenhang aus den Zwischenräumen der 
vereinzelten und ereignishaften Äußerungen dieses Diskurses. Das setzt voraus, 
dass die einzelnen Aussagen nicht unter Rückgriff auf eine extradiskursive In-
stanz ‚erklärt‘ und die Diskontinuitäten zwischen ihnen auf diesem Umweg 

106  AW: 293. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 517 

überbrückt werden. Damit bleibt als Gegenstand der wiederschreibenden Be-
schreibung lediglich eine Streuung aus „Aussagedifferenzen“.107 Die réécriture
negiert also nicht die Leere zwischen den verstreuten Aussagen eines Diskurses 
unter Rückgriff etwa auf herkömmliche Kontinuitätsformen oder „Synthesen“108

wie Tradition, Einfluss, Entwicklung, Mentalität, Geist, Gattungen (Wissen-
schaft, Literatur usw.), Buch, Werk, historischer Ursprung, verborgene Bedeu-
tung, die alle im ersten Kapitel von Archäologie des Wissens in Klammern ge-
setzt werden.109 Sie setzt diese Formen vielmehr außer Kraft, und lässt „das Feld 
der Fakten des Diskurses“110 in seiner „nicht synthetischen Reinheit“111 zutage 
treten. Erst wenn die Lücken zwischen den Aussagen affirmiert, das heißt, einer 
nichtpositiven Affirmation unterzogen werden, erst also wenn die Abwesenheit 
aller herkömmlichen Quellen diskursiver Einheit affirmiert wird, wird es mög-
lich, den Diskurs als ein geregeltes Spiel der Differenzen zu Gesicht zu bekom-
men: als einen „Raum in seiner Reinheit erscheinen zu lassen, in dem sich die 
diskursiven Ereignisse entfalten […]“112

Die dritte Teiloperation der réécriture offenbart die Geschichte solcher „nicht 
synthetisch“ reinen Räume oder Formationen des Diskurses als eine Kette von 
Diskontinuitäten oder Brüchen, die eine Mehrzahl diskursiver Formationen er-
möglichen. Das heißt: Die réécriture negiert nicht die Diskontinuitäten zwischen 
unterschiedlich geregelten Aussagestreuungen, vielmehr affirmiert sie diese und 
macht somit die Epochenbrüche sichtbar, wo sie vorhanden sind, und zeigt, wie 
diese historischen Diskontinuitäten in die jeweiligen vereinzelten Aussageforma-
tionen konstitutiv eingehen. Die vierte Teiloperation, bei der die Stimme des Au-
tors reduziert wird, lässt nicht nur das diskursive Objekt der réécriture, sondern 
auch die réécriture selbst als distinkte Aussagestreuungen sichtbar werden. Sie 
setzt aber vor allem die Diskontinuität zwischen dem wiederzuschreibenden und 
dem wiederschreibenden Diskurs frei. Indem sie also diese Differenz affirmiert,
lässt die vierte Teiloperation der réécriture das diskursive Objekt der réécriture
nicht als Objekt eines interpretierenden Subjekts sichtbar werden, in dessen Dis-
kurs es sich kontinuistisch integrieren ließe, sondern artikuliert vielmehr das ré
der réécriture als Differenz. Anhand der vierten Teiloperation erscheint die réé-
criture als eine Korrelation zwischen zwei distinkten, das heißt, unterschiedlich 
geregelten Aussagestreuungen. Die fünfte Teiloperation der réécriture offenbart 
vor allem die Diskontinuität zwischen der réécriture selbst und der diskursiven 
Formation – im Umfeld der Archäologie ist diese letztere die Formation des hu-
manwissenschaftlichen Wissens –, aus der sie heraus bricht, gerade indem sie 
sich als Wiederschreibung eines vergangenen Diskurses betätigt. Diese Diskonti-

107  Siehe GK: 15. 
108  AW: 39. 
109  AW: 33-39. 
110  AW: 40. 
111 Ibid.
112 Ibid.: 45. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


518 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

nuität ist für das diskursive Umfeld der réécriture nicht anders wahrnehmbar als 
an der réécriture selbst und ihrer inhärenten Diskursivität. Dass sie als Provoka-
tion, als die sonderbare Energie eines Epochenbruchs, als eine diskursive Inter-
vention empfunden wird, belegen die Wellen ideengeschichtlicher und subjekt-
philosophischer Empörung, die Foucaults diverse Archäologien seinerzeit ausge-
löst haben. 

Aus diesen Ausführungen geht hervor, dass der bloße Einsatz der réécriture
einen ganzen Schwarm von Diskontinuitäten freisetzt. Insgesamt handelt es sich 
um acht Diskontinuitätstypen auf drei unterschiedlichen Ebenen:  

1. Auf der Ebene des wiederzuschreibenden Diskurses treten vier Typen von 
Diskontinuitäten zutage, in Gestalt von (1) Problematisierungshandlungen; (2) 
Aussagedifferenzen, deren Summe den spezifischen Raum dieses Diskurses er-
gibt; (3) historischen Brüchen, verstanden als Zwischenräumen zwischen aufei-
nander folgenden und distinkten Diskursräumen; (4) dem Raum der Abwesenheit 
des Autors, der unter dem affirmativen Blick der réécriture als der Raum der 
diskursiven Streuungen und letztlich als der Raum der Diskursivität des wieder-
zuschreibenden Diskurses sichtbar wird. Zusammen ergeben diese vier Diskonti-
nuitäten das Ergebnis der wiederschreibenden Beschreibung.

2. Zwischen den Ebenen des wiederzuschreibenden und des wiederschrei-
benden Diskurses treten zwei Typen von Diskontinuitäten zutage: (5) die Dis-
kontinuität zwischen dem chronologischen Aussageraster auf der Ebene des wie-
derzuschreibenden Diskurses und dem Sagbarkeitsraster auf der Ebene des wie-
derschreibenden Diskurses; (6) die Diskontinuität zwischen den diskursiven Um-
feldern des wiederzuschreibenden und des wiederschreibenden Diskurses. Zu-
sammen ergeben diese zwei Diskontinuitäten die durch den Einsatz der réécritu-
re bedingte Transformation des wiederzuschreibenden Diskurses. 

3. Auf der Ebene des wiederschreibenden Diskurses treten schließlich zwei 
Typen von Diskontinuitäten auf: (7) die Abwesenheit des wiederschreibenden 
Autors, die erst den Raum der Diskursivität der réécriture selbst freisetzt; (8) die 
Diskontinuität zwischen dem Diskurs der réécriture und ihrem diskursiven Um-
feld (im Falle der Archäologie ist dies die Diskontinuität zwischen dem archäo-
logischen und dem anthropologistischen Diskurs). Zusammen ergeben diese zwei 
letzten Diskontinuitäten die durch den Einsatz der réécriture bedingte diskursive 
Transformation auf der Ebene des wiederschreibenden Diskurses. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 519 

55. Archäologie des Wissens  a ls  réécr i ture

Die Analyse des Archivs umfaßt also ein privilegiertes 
Gebiet: gleichzeitig uns nahe, aber von unserer Aktualität 
abgehoben, ist es der Saum der Zeit, die unsere Gegenwart 
umgibt, über sie hinausläuft und auf sie in ihrer Anders-
artigkeit hinweist; es ist das, was uns außerhalb von uns 
begrenzt.

Foucault113

Wir haben bis jetzt gesehen, dass die archäologische Geschichtsschreibung eine 
Diskursanalyse ist, die im Verfahren der réécriture besteht. Wenn aber die 
Archäologie eine Diskursanalyse ist, dann ist ihr Objekt prinzipiell und aus-
schließlich ein Diskurs. Das heißt: Wahnsinn und Gesellschaft behandelt nicht 
den Wahnsinn als Gegenstand, sondern die Diskurse über den Wahnsinn. Eben-
falls wird in Geburt der Klinik nicht die Klinik als historische Institution, auch 
nicht der klinischen Blick als wissenssoziologisches Phänomen zum Gegenstand 
der Analyse, sondern ein bestimmter Diskurs, der am Ende des klassischen Zeit-
alters einsetzt und dem die Geburt der Klinik und des positivistischen klinischen 
Blicks abzulesen ist. In Ordnung der Dinge werden nicht bestimmte Wissen-
schaften etwa in ihrem formalen Aufbau oder in Bezug auf ihren spezifischen 
Gegenstandsbereich analysiert, sondern der historisch bedingte diskursive Boden
dieser Wissenschaften, der sich erst einem vergleichenden und in den Zwischen-
räumen dieser Wissenschaften schweifenden Blick erschließt. Damit treten, am 
Leitfaden einer Logik der Transformation, bestimmte epochenspezifische Seins-
weisen der Sprache in Erscheinung, von denen aus spezifische Streuungen von 
Wissenselementen generiert werden.  

Andererseits aber ist die archäologische Diskursanalyse selbst kein physikali-
sches Ding wie Bäume oder Sterne, und auch kein Gedanke und keine Idee. Sie 
gehört weder zur „Ordnung des Geistes“114, noch zur „Ordnung der Dinge“115.
Die archäologische Diskursanalyse ist ihrerseits ein Diskurs. Sie ist eine beson-
dere Art des Diskurses, da sie ein „Diskurs über Diskurse“116 ist. Deshalb ist in 
einem weiteren Schritt auch Foucaults Archäologie des Wissens als eine Diskurs-
analyse auszumachen, da ihr Objekt – die Archäologie des Wissens – ja selbst 
ein Diskurs ist. Damit haben wir drei Objektebenen: (1) Der klinische Diskurs 
beispielsweise hat den kranken Körper als ‚reales‘, außerdiskursives Phänomen 
zum Gegenstand. (2) Die Archäologie des ärztlichen Blicks hat den klinischen 

113 Ibid.: 189. 
114 Ibid.: 187. 
115 Ibid.
116 Ibid.: 292. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


520 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Diskurs zum Gegenstand. (3) Die Archäologie des Wissens wiederum hat diesen 
archäologischen Diskurs zum Gegenstand.  

Zu den spezifischen Fragestellungen archäologischer Diskursanalyse gehört 
vor allem die Frage, wie ein einzelner vergangener Diskurs seinen Gegenstand 
behandelt. Beispielsweise behandelt die Allgemeine Grammatik die Sprache auf 
derselben Ebene wie die Repräsentation und unterzieht sie einer Repräsentations-
analyse. Dagegen behandelt die vergleichende Philologie des neunzehnten Jahr-
hunderts die Sprache als ein grammatikalisches Objekt im Rahmen von Ver-
wandtschaftsbeziehungen in ihrem historischen Wandel. Wie aber die Archäolo-
gie selbst ihren Gegenstand, der ja ein Diskurs ist, behandelt, haben wir im letz-
ten Abschnitt gesehen. Sie behandelt ihn auf derselben Ebene, auf der sie selbst 
angesiedelt ist und auf der sie ihren diskursartigen Gegenstand einem Verfahren 
der Wiederschreibung oder réécriture unterzieht. Auch die Archäologie des Wis-
sens behandelt ihren Gegenstand, nämlich die Archäologie des Wissens, auf der-
selben Ebene, der sie auch selbst angehört: als Diskurs. Es ist deshalb anzuneh-
men, dass auch sie das Verfahren der réécriture einsetzt.117 Das soll nun im Aus-
gang von unserer Charakterisierung der réécriture als ein Zusammenhang aus 
fünf operativen Momenten überprüft werden. Das heißt: Es wird der Frage nach-
zugehen sein, in wie fern Foucaults Archäologie des Wissens (1) die Problemati-
sierungshandlung, die für die Archäologie spezifisch ist, wiederholt; (2) den 
Raum des archäologischen Diskurses freilegt; (3) den archäologischen Diskurs 
auf den für ihn konstitutiven Epochenbruch bezieht; (4) die Stimme eines Autors 
des archäologischen Diskurses reduziert; (5) eine Praxis der Distanzierung 
gegenüber dem bisher sichtbar gewordenen archäologischen Diskurs entwickelt. 
Im Folgenden werden diese fünf Punkte einzeln überprüft. 

55.1  Archäologie als Problematisierungshandlung 

In Archäologie des Wissens wird die Archäologie als eine systematische Be-
schreibung des Archivs bestimmt und ihr Ort als eine Diskontinuität – als „der 
Abstand unserer eigenen diskursiven Praxis“118 – charakterisiert, die nichts ande-
res als ein diskursiver Epochenbruch ist. Denn sie markiert die Trennlinie zwi-
schen dem archäologischen Diskurs und dem ihm historisch vorausgehenden und 
von ihm analysierten anthropologistischen Diskurs. Diese Diskontinuität, die als 
Epochenbruch den Ort des archäologischen Diskurses abgibt, ist aber auch jene 
Trennlinie, die die Differenz zwischen dem wiederzuschreibenden und dem wie-
derschreibenden Diskurs gewährt und somit die réécriture überhaupt erst ermög-
licht. Daher ist diese Diskontinuität mehr als nur der Ort eines etwa anderswo 
konstituierten Diskurses der Archäologie. Sie ist nichts Geringeres als die „Exis-

117  Dazu passt die Wahl der Beispiele in Archäologie des Wissens, von denen die 
meisten dem Gegenstandsbereich früherer Archäologien Foucaults entstammen.  

 118 Ibid.: 190. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 521 

tenzschwelle“119 des archäologischen Diskurses selbst: „Die Beschreibung des 
Archivs entfaltet ihre Möglichkeiten […] ausgehend von Diskursen, die gerade 
aufgehört haben, die unsrigen zu sein; ihre Existenzschwelle wird von dem 
Schnitt gesetzt, der uns von dem trennt, was wir nicht mehre sagen können, und 
von dem, was außerhalb unserer diskursiven Praxis fällt; sie beginnt mit dem 
unserer eigenen Sprache Äußeren […]“120 Indem also der besagte Schnitt den 
archäologischen Diskurs gegenüber seinem diskursiven Objekt abgrenzt, konsti-
tuiert er die Archäologie, die in ihrer diskursiven Existenz nur mit ihm und durch 
ihn auftauchen kann.

Dabei ist dieser Schnitt nicht als eine euklidische Linie anzusehen, sondern 
als Ausdruck eines Aktes der Grenzziehung oder Distanzierung, die eine Hand-
lung der Problematisierung darstellt. Damit zeigt sich, dass sich der archäologi-
sche Diskurs überhaupt erst im Modus der Problematisierung zu konstituieren 
vermag. Bezogen auf die Diskurse, „die gerade aufgehört haben, die unsrigen zu 
sein“121 und die „wir nicht mehr sagen können“122 heißt das konkret: Die Archäo-
logie vermag sich erst dann als Diskurs zu konstituieren, wenn sie die anthropo-
logistische Wissensdisposition problematisiert.

Wie bereits erwähnt, lassen sich Foucaults Archäologien seit Wahnsinn und 
Gesellschaft als eine anhaltende Problematisierung des Anthropologismus an-
sehen. Im Rahmen dieser Problematisierung treten nacheinander die anthropolo-
gistischen Gestalten der psychologisch-psychiatrischen, klinischen und human-
wissenschaftlichen Diskurse in einen für den archäologischen Diskurs selbst 
konstitutiven Abstand, um von dort aus ihre diskursiven Regelmäßigkeiten zu 
offenbaren. Doch gibt es unter diesen allen eine besonders brisante Gestalt des 
Anthropologismus, die sich in historischer und diskursontologischer Sicht in 
dichtester Nachbarschaft zum archäologischen Diskurs selbst befindet. Dies ist 
der Diskurs der Ideengeschichte, von der sich die Archäologie – gerade als histo-
riographischer Diskurs – emphatisch abzusetzen hat. Als eine geschichtsschrei-
bende Problematisierung des Anthropologismus muss die Archäologie im We-
sentlichen eine Problematisierung der Ideengeschichte sein.123

119 Ibid.: 189. 
120 Ibid.: 189-190. 
121 Ibid.: 189. 
122 Ibid.
123  In einem seiner spätesten Rückblicke in einem Gespräch mit Paul Rabinow cha-

rakterisiert Foucault die Ideengeschichte als eine „Analyse der Vorstellungssys-
teme“. [„Polemik, Politik und Problematisierungen“, Foucault (1984), Schriften
IV, Nr. 342: 731.] Insofern also die Ideengeschichte die Systematizität von „Vor-
stellungen“ bzw. Repräsentationen zum Gegenstand nimmt, kann sie in ihrem 
postklassischen Wissensumfeld unmöglich die anthropologistische Disposition 
umgehen, deren vornehmste (archäologische) Funktion ja in einem Rettungsver-
such der Repräsentation – nachträglich zur Trübung und Krise der Repräsentation 
am Ende des achtzehnten Jahrhunderts – besteht. Im Rahmen dieser ihrer anthro-
pologistischen Restauration findet sich die Repräsentation in ein System der dop-
pelten Verweise eingebettet: Verweis auf die Ebene des Fundamentalen, Verweis 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


522 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Insofern also Foucaults Archäologie des Wissens den archäologischen Dis-
kurs selbst zum Gegenstand nimmt, wiederholt sie dessen Problematisierung des 
Anthropologismus in Gestalt einer nachdrücklichen Problematisierung der 
Ideengeschichte, die nicht nur den vierten Teil dieses Werks umfasst, sondern 
dem gesamten Werk von Anfang an eingeschrieben ist. So geht es im ersten Teil 
(Einleitung) um den Stellenwert der Diskontinuitäten in der historiographischen 
Arbeit oder um die Bestimmung der Archäologie als Monumentarisierung der 
Dokumente. Dies geschieht im bewussten Widerstand gegenüber dem wesentli-
chen Kontinuismus und Dokumentarismus der Ideengeschichte. In Teil II geht es 
um die Suspendierung der ideengeschichtlichen Quellen der Einheit des Diskur-
ses. Diese sind entweder Instanzen wie Tradition, Geist, Gattung usw., die einer 
idealen und fundamentalen Ebene diesseits des Diskurses zuzurechnen sind; oder 
solche wie das Buch oder das Werk, die auf einer positiven Ebene jenseits des 
Diskurses liegen. Erst eine Suspension dieser „Synthesen“124 und „vorausgehen-
den Formen von Kontinuitäten“125, die auf den inkompatiblen Ebenen des Fun-
damentalen und des Positiven liegen und den anthropologistischen Doppelungen 
entsprechen, legt die spezifische Ebene des Diskurses und den Raum der diskur-
siven Formation frei.  

In Teil III der Archäologie des Wissens geht es um die Kennzeichnung der 
Archäologie als eine Beschreibung der Aussage, die „nicht den Platz einer logi-
schen Analyse der Propositionen, einer grammatischen Analyse der Sätze, einer 
psychologischen oder kontextuellen Analyse der Formulierungen“126 einnimmt. 
Damit geht die archäologische Aussagebeschreibung auf Distanz gegenüber den 
anthropologistischen Streumomenten der Sprache. Sie ist weder Formalisierung
im Sinne der Reduktion des Diskurses auf die logische Form der Proposition; 
noch ist sie eine grammatikalische Objektivierung des Diskurses im Rahmen der 
grammatikalischen Satzanalyse, noch eine Interpretation des Diskurses im Rah-
men psychologischer oder kontextueller Analysen. Vielmehr erscheint sie, im 
Anschluss an die Charakterisierung der spezifischen Ebene der Aussageexistenz, 
als eine „andere Weise…, die sprachlichen Performanzen in Angriff zu nehmen 
[…]“127

Erst im vierten und letzten Teil des Werks werden – im Ausgang von den bis 
dahin vollzogenen Charakterisierungen der diskursiven Formation und der Aus-
sagefunktion – die Distanz und das Problematisierungsverhältnis zwischen der 
archäologischen und der ideengeschichtlichen Historiographie gleichsam Punkt 
für Punkt ausgemessen:

auf die Ebene des Positiven usw. Deshalb bleibt ihr begründungstheoretischer Be-
zugsrahmen das postklassische Doppelspiel aus einem transzendentalkritischen
Apriorismus und einem positivistischen Aposteriorismus. 

124  AW: 39. 
125 Ibid.
126 Ibid. 157. 
127 Ibid. (Hervorh. v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 523 

(a) Die Ideengeschichte behandelt den Diskurs als eine Ansammlung von 
Dokumenten, die Archäologie behandelt ihn als einen Zusammenhang aus dis-
kursiven Monumenten. Die Ideengeschichte offenbart die Genese von Wissen-
schaften, die Archäologie aber beschreibt neutralisierte Streuungen von Aussa-
gen. Die Ideengeschichte betrachtet den Diskurs als einen Zusammenhang aus 
Werken, für die Archäologie dagegen ist er eine Häufung diskursiver Praktiken. 
Die Ideengeschichte unternimmt eine interpretative Wiederholung des Gedach-
ten, die Archäologie dagegen eine „erneute Schreibung“ oder réécriture des be-
reits Geschriebenen. 128

(b) Die Archäologie unterteilt die Aussagen nicht, so wie es die Ideenge-
schichte tut, in originelle Aussagen und ihre epigonenhaften Wiederholungen, 
sondern beschreibt die neutralisierte Regelmäßigkeit des Vorkommens von Aus-
sagen.129

(c) Die Ideengeschichte reduziert widersprüchliche Äußerungen auf „den 
Widerspruch als eine allgemeine Funktion […], die sich auf allen Ebenen des 
Diskurses in der gleichen Weise auswirkt […]“130, und entweder als fundamental 
erscheint oder als reduzierbar, im Ausgang von einer fundamentalen Totalität. 
Die archäologische Analyse dagegen differenziert die Widersprüche in Typen, 
Ebenen und Funktionen. Anstelle der globalen Figur des Widerspruchs erkennt 
sie „Räume der Entzweiung“ und unternimmt Messungen der variablen Gabe-
lungen und Divergenzen der Diskurse.131

(d) Die Ideengeschichte unternimmt globale Vergleiche, um am Ende etwa 
den Geist einer Epoche zu beschreiben. Die Archäologie dagegen will „das Spiel 
der Analogien und der Unterschiede, so wie sie auf der Ebene der Formationsre-
geln erscheinen“132 offenbaren.133

(e) Die Archäologie setzt „die Analyse der Transformationen an die Stelle 
der undifferenzierten Bezugnahme auf die Veränderung“, welche letztere von der 
Ideengeschichte unternommen wird. Sie behandelt also die Differenzen, die auf 
der Ebene des Diskurses auftauchen, nicht als Veränderungen, die daraufhin kon-
tinuistisch zu reduzieren sind, indem „die Kontinuitäten, die Übergänge, die 
Vorwegnahmen, die vorausgehenden Entwürfe“ eingeschaltet werden. Vielmehr 
nimmt sie diese Differenzen selbst zum Gegenstand und behandelt sie in ihrer 
Systematizität als Transformationen. Das heißt: Sie nimmt „zum Gegenstand 
ihrer Beschreibung, was man gewöhnlich für ein Hindernis hält: ihr Vorhaben ist 
nicht, die Unterschiede zu überwinden, sondern sie zu analysieren, zu sagen, wo-
rin sie genau bestehen, und sie zu unterscheiden.“134

128  Siehe ibid.: 198-200. 
129  Siehe „Das Originale und das Regelmäßige“, Kapitel IV.2, ibid.: 201-212. 
130 Ibid.: 218. 
131  Siehe „Die Widersprüche“, Kapitel IV.3, ibid.: 213-223. 
132 Ibid.: 229. 
133  Siehe „Die Vergleichstatsachen“, Kapitel IV.4, ibid.: 224-235. 
134 Ibid.: 243. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


524 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

(f) Schließlich ist die Archäologie keine (ideengeschichtliche) Geschichte der 
Wissenschaften. Das ließe sich allein deshalb nicht behaupten, weil die Kategorie 
diskursiver Gattungen wie Wissenschaft gleich im ersten Kapitel suspendiert 
worden ist.135 Sie ist vielmehr eine Geschichte des Wissens, das seinen Aus-
gangspunkt nicht in einer Rationalität und ihrem Fortschritt hat, sondern in Dis-
kursen; und das sich zwischen den Schwellen der Positivität, der Epistemologi-
sierung, der Wissenschaftlichkeit und der Formalisierung aufteilt.136

Insgesamt also führt die Archäologie des Wissens eine breite Palette einzelner 
archäologischer Problematisierungsmomente zusammen und entwirft damit so 
etwas wie ein Gesamtbild des Problematisierungsverhältnisses zwischen dem 
Diskurs der Ideengeschichte und demjenigen der Archäologie. 

55.2  Der Raum der diskursiven Formation 

Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass es in Foucaults Archäologie des Wis-
sens zwei diskursive Gegenstandsebenen gibt: (a) Der Gegenstand der Archäolo-
gie ist ein historischer Diskurs; (b) Der Gegenstand der Archäologie des Wissens
ist der archäologische Diskurs selbst. Dabei ist aber zu beachten, dass sowohl der 
archäologische Diskurs, als auch der diskursanalytischer Diskurs der Archäologie 
des Wissens der gleichen diskursontologischen Epoche angehören. Es handelt 
sich also bei der Archäologie des Wissens um einen besonderen Typ von réécri-
ture innerhalb derselben Epoche.  

1.
Zwischen dem Diskurs der vergleichenden Philologie beispielsweise und dem 
archäologischen Diskurs, der die philologischen Aussagen wiederschreibt, be-
steht ein Epochenbruch, der nicht nur in der ausdrücklichen Zurückweisung des 
Anthropologismus besteht, sondern im Auftauchen neuartiger – und im Sinne 
eines sprachontologischen Epochenbruchs grundstürzender – Unterscheidungen. 
Diese tauchen erstens auf der Ebene der Begriffe auf: etwa als die Unterschei-
dungen zwischen Diskurs und Denken einerseits und zwischen Diskurs und 
Sprache andererseits. Sie tauchen zweitens auch auf der Ebene des Verfahrens 
auf: als die Unterscheidung zwischen der „lückenhaften“ Einheit der diskursiven 
Formation und den ideengeschichtlichen und kontinuistischen Einheiten wie 
Tradition, Einfluss, Geist, Mentalität usw. Drittens können die neuartigen archäo-
logischen Unterscheidungen auf der Ebene des historischen Inhalts auftauchen: 
als die Unterscheidung zwischen den Wissensweisen des klassischen Zeitalters 
und der Epoche des Menschen in der Gestalt eines Epochenbruchs, der in der 
herkömmlichen ideengeschichtlichen Perspektive unsichtbar bleibt. Alle diese 

135 Ibid.: 35. 
136  Siehe „Wissenschaft und Wissen“, Kap. IV.6, ibid.: 253-279. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 525 

Unterscheidungen laufen auf die Selbstunterscheidung der Archäologie gegen-
über der anthropologistischen Wissensweise hinaus. Indem diese Unterscheidun-
gen im Rahmen der diskursgeschichtlichen Unternehmung der Archäologie auf-
gefächert werden, vollzieht sich der Epochenbruch zwischen der Archäologie 
und dem Anthropologismus.  

Demgegenüber besteht zwischen dem Diskurs der Archäologie des Wissens
und dem darin analysierten archäologischen Diskurs kein Epochenbruch, so dass 
zwischen ihnen das Verhältnis einer innerepochalen réécriture gegeben ist. Das 
heißt aber, dass sowohl der gegenständliche Diskurs der Archäologie als auch der 
diskursanalytische Diskurs der Archäologie des Wissens vom selben Begriff 
eines Diskurses ausgehen, der einerseits nicht mehr, wie in der Epoche des Men-
schen, in vier unvereinbare Seinsweisen der Sprache zerstreut ist, sondern als ein 
Raum neuartiger Praktiken an der Grenze zwischen der transzendentalen Funda-
mentalität des Denkens und der linguistischen Positivität der Sprache auftaucht. 
Andererseits aber ist der archäologische Diskurs auch gegenüber dem klassischen 
Diskurs abzusetzen. Denn der Diskurs im archäologischen Verständnis ist nicht 
von der Figur der Repräsentation abhängig, vielmehr entfaltet er sich als ein fik-
tionales System der Wissensproduktion. Er funktioniert nicht als die Doppelung 
und Analyse der Repräsentation einer ontologisch vorgegebenen Welt, sondern 
als Produktion von geregelten Streuungen von Gegenständen, Sprechweisen und 
Positionen, von denen aus gesprochen wird, Begriffen und Themen/Strategien 
des Wissens.137 In einem Wort: Der archäologische Diskurs ist ein System der 
Praktiken der Produktion von Wissenselementen.  

Dieser Diskursbegriff tritt also auf zwei unterschiedlichen Gegenstandsebe-
nen in Erscheinung. Es handelt sich einerseits um den Diskurs, den die Archäo-
logie analysiert, unter dessen Einheit sie also die historischen Aussagen eines 
vergangenen Wissenssystems organisiert, um gerade dadurch festzustellen, dass 
sich in diesen Aussagen ein anderer, ihm selbst heterogener Diskursbegriff aus-
gesprochen findet. So legt gerade der Einsatz des archäologischen Diskurses, und 
damit natürlich auch des von ihm vorausgesetzten Diskursbegriffs, die davon 
wesentlich unterschiedenen Diskursbegriffe der Renaissance (Diskurs als Buch 

137  Diesen Unterschied zwischen dem klassischen Diskurs und dem in der Archäolo-
gie des Wissens konzipierten Diskurs behandelt Bernhard Waldenfels nicht als Ef-
fekt der generellen Homonymisierung der Termini, die mit einer archäologisch-
genealogischen Perspektive einhergeht, sondern als Bespiel einer „wilden“ und 
durchaus problematischen Vervielfältigung des Diskursbegriffs bei Foucault: „In 
seiner Analyse zur Ordnung der Dinge verwendet er ‚Diskurs‘ zunächst noch in 
recht speziellem Sinne zur Kennzeichnung der klassischen Episteme… […] doch 
bei dieser speziellen Kennzeichnung des Diskurses als einer Wissensform unter 
anderen bleibt es nicht. In der Archäologie des Wissens nimmt der Diskurs termi-
nologische Gestalt, genauer: terminologische Gestalten an. Nach einer anfängli-
chen – wie Foucault selber sagt – ‚wilden‘ Verwendung des Wortes […] gewinnt 
dessen ‚schwimmende Bedeutung‘ eine gewisse Festigkeit, indem sie sich verviel-
fältigt.“ [Waldenfels (1988): 284-285.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


526 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

der Welt) und der Klassik (Diskurs als Buch der Erkenntnis) frei. Unter dem Ein-
satz ihres eigenen Diskursbegriffs deckt also die Archäologie die tiefe und irre-
duzible Homonymie des Diskursbegriffs selbst auf.

Andererseits aber ist der archäologische Diskursbegriff genau derjenige, 
unter dessen Einheit die Archäologie des Wissens die verstreuten Aussagen der 
bereits geleisteten Archäologien – etwa der modernen psychologisch-psychiatri-
schen, klinischen, politisch-ökonomischen, biologischen, philologischen Diskur-
se – organisiert. In Archäologie des Wissens wird also genau dieser archäologi-
sche Diskurs in seiner allgemeinen Beschaffenheit auseinandergelegt. Das ge-
schieht, indem er als ein spezifischer diskursiver Raum – unter Absetzung 
gegenüber dem ideengeschichtlichen Diskurs, der abwechselnd als Formalisie-
rung oder Interpretation auftreten kann – freigelegt wird.

Zusammengefasst heißt das also: (1) Die Räume der historischen Diskurse, 
die von der Archäologie jeweils isoliert werden, sind Räume diskursiver Forma-
tion. (2) Der Raum des archäologischen Diskurses selbst, der von der Archäolo-
gie des Wissens analysiert wird, ist ebenfalls ein Raum der diskursiven Forma-
tion.  

2.
Der Raum der diskursiven Formation ist ein heterotoper Raum aus vier unter-
schiedlichen Streuräumen, die mit einander kohärieren. ‚Innerhalb‘ dieser Streu-
räume herrscht die Diskontinuität. Sie meldet sich als die Unvereinbarkeit der 
Streuelemente, die nicht auf Grund einer gemeinsamen Essenz – des Inhalts oder 
der Form – zur selben Formation gehören, sondern vermittels der gemeinsamen 
Bedingung ihres Auftauchens, die folglich auch als Prinzip ihrer Verteilung funk-
tioniert. Die Diskontinuität herrscht aber auch ‚außerhalb‘ dieser Streuräume in 
Gestalt der Unvereinbarkeit und Unvermischbarkeit dieser Räume, die vier dis-
tinkte Dimensionen der diskursiven Formation abgeben. Ob also die Elemente 
dieser Streuräume Gegenstände oder Äußerungsmodalitäten des Diskurses sind; 
ob sie als die Organisationsformen des Aussagefeldes in den Blick treten, die das 
Auftauchen und Zirkulieren der Begriffe bedingen; oder als unterschiedliche und 
eventuell sogar unvereinbare Kombinationen dieser drei Elemente – der Gegen-
stände, der Äußerungsmodalitäten, der Begriffe – zu Themen und diskursiven 
Strategien: Immer handelt es sich um historisch tatsächlich aufgetauchte Ele-
mente und um die Bedingungen ihres Auftauchens. In ihrer Gesamtheit ergeben 
diese historisch auftauchten Elemente die Kohärenz des von der Archäologie 
analysierten Wissens.138

138  Das Wissen, das mit dem Einsatz des archäologischen Diskurses analysiert wird, 
konzipiert Foucault folgendermaßen: „Positivitäten zu analysieren, heißt zu zei-
gen, nach welchen Regeln eine diskursive Praxis Gegenstandsgruppen, Äuße-
rungsmengen, Begriffsbündel und Serien theoretischer Wahlmöglichkeiten bilden 
kann. Die so gebildeten Elemente konstituieren keine Wissenschaft mit einer 
Struktur definierter Idealität; ihr System von Beziehungen ist gewiß weniger ge-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 527 

Die Bedingungen des Auftauchens dieser Wissenselemente sind Formations-
praktiken, die vierfach einzuteilen sind, als: (1) die „Art [eines Diskurses], seine 
– übrigens breit gestreuten – Gegenstände zu gestalten“139 – in Wahnsinn und 
Gesellschaft geht es beispielsweise hauptsächlich um eine solche Formation der 
Objekte des psychiatrischen Diskurses140; (2) die Art eines Diskurses, die unter-
schiedlichen Positionen dessen, der „einen Diskurs hält“141, aufeinander zu be-
ziehen, ohne dabei ihren Unterschied zu reduzieren – in Geburt der Klinik geht es 
hauptsächlich um die Äußerungsformen und Subjektpositionen des ärztlichen 
Diskurses142; (3) die Art eines Diskurses, das vorbegriffliche Feld zu organisie-
ren, das die „anonyme Verstreuung [der Begriffe] durch Texte, Bücher und Wer-
ke“143 hindurch bedingt – in Ordnung der Dinge geht es beispielsweise haupt-
sächlich um „die Begriffsraster und Formationsregeln“144, die in den Diskursen 
der Allgemeinen Grammatik, der Naturgeschichte und der Analyse der Reichtü-
mer vorkommen145; (4) die Art eines Diskurses, die Vielheit der tatsächlich auf-
getauchten Themen oder Theorien, die von Gegenständen, Äußerungsmodalitä-
ten und Begriffen des gleichen Formationssystems konstituiert wurden, zu regu-
lieren und zu limitieren. Die Formationspraktiken sind also Handlungen der Ge-
staltung der Gegenstände, der In-Beziehung-Setzung der Subjektpositionen, der 
Organisierung eines Aussagefeldes, der strategischen Regulierung und Limitie-
rung der Kombinationen der Wissenselemente zu koexistierenden, alternativen, 
und inkompatiblen Themen oder Theorien. Insgesamt geht es bei einer diskursi-
ven Formation um einen heterotopen Raum der Wissenselemente und um das 
System der (fiktionalen) Praktiken ihrer diskursiven Produktion. 

Diese vierfache Dimensionierung des formationellen Raumes entspricht der 
Vierdimensionalität der Aussage als Bedingung der Existenz tatsächlich aufge-
tauchter Zeichenfolgen. So erscheint die Aussage als eine Heterotopie aus vier 
Regelräumen, die jede historisch-reale Zeichenfolge umstellen und bedingen, 

nau; es sind aber auch keine nebeneinander angehäuften, aus Erfahrungen, Über-
lieferungen oder heterogenen Entdeckungen stammenden und nur durch die Iden-
tität des sie besitzenden Subjekts verbundene Erkenntnisse. Sie sind das, wovon 
ausgehend kohärente (oder nicht kohärente) Propositionen gebaut, mehr oder we-
niger genaue Beschreibungen entwickelt, Verifizierungen vollzogen und Theorien 
entfaltet werden. Sie bilden die Vorform dessen, was als eine Erkenntnis oder eine 
Illusion […] sich enthüllen und funktionieren wird. […] Diese Menge von einer 
diskursiven Praxis regelmäßig gebildeten und für die Konstitution einer Wissen-
schaft unerläßlichen Elemente, obwohl sie nicht notwendig dazu bestimmt sind, 
sie zu veranlassen, kann man Wissen nennen.“ [AW: 258-259. (Hervorh. v. 
Verf.)]

139 Ibid.: 67. (Hervorh. v. Verf.) 
140 Ibid.: 95. 
141 Ibid.: 82. 
142 Ibid.: 95. 
143 Ibid.: 89. 
144 Ibid.: 95. 
145 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


528 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

damit diese stattfinden kann; und die die Zeichenfolgen zu Instrumenten histo-
risch-realer Praktiken der Wissenserzeugung formen. Diese Regelräume sind: (1) 
das Feld und die Bedingung des Auftauchens und der Ausdifferenzierung der 
Objekte, die von den Zeichen bezeichnet werden können; (2) die Variationsbreite 
der leeren Plätze, die von sprechenden Individuen eingenommen werden müssen, 
damit sie zu Subjekten der Formulierungen werden können, die unter Einsatz der 
besagten Zeichen stattfinden; (3) das Feld der Aussagefolgen und -mengen, deren 
Element die zu analysierende Aussage und die von ihr bedingte Zeichenfolge 
sind; (4) das Feld der Anwendung und strategischen Aneignung, in dem eine 
Aussage im Modus der Widerholung als identisch erscheinen kann; die also mit 
einer Materialität und einem Gewicht ausgestattet ist, die dazu führen, dass sie 
zirkulieren kann und sich modifizieren, integrieren und übertragen lässt. In die-
sen Feldern, die die historisch tatsächlich aufgetauchten Zeichen begleiten und 
durchdringen, sind die gleichen Regeln zu erkennen, die das historische Auftau-
chen der Wissenselemente einer diskursiven Formation in ihrer Existenz bedin-
gen. Damit wird der Diskurs archäologisch definierbar als eine Gesamtheit aus 
Aussagen, die derselben diskursiven Formation angehören.146

3.
Insofern die Archäologie des Wissens eine Diskursanalyse ist, ist ihr Objekt der 
archäologische Diskurs selbst. Welche Beschaffenheit hat aber die diskursive 
Formation dieses archäologischen Diskurses selbst?

Erstens ist festzustellen, dass die Gegenstände des archäologischen Diskurses 
ihrerseits Diskurse sind, verstanden als historischen Gesamtheiten tatsächlich 
vorgekommener Aussagen. Zur diskursiven Formation des archäologischen Dis-
kurses gehören damit als Gegenstände: die Verteilung historisch vorgekommener 
Diskurse und das Prinzip ihres Auftauchens und ihrer Streuung. Was ist dieses 
Prinzip, welche archäologische Praxis macht es möglich, dass diese historischen 
Diskurse in der diskontinuierlichen Verteilung ihres historischen Vorkommens 
sichtbar werden? Dass die Diskurse und ihre historischen Verteilungen vor dem 
Blick der Archäologie auftauchen können, dass sie jeweils von Diskontinuitäten 
umgeben sind – wozu auch Epochenbrüche gehören –, die sie von anderen Dis-
kursen abgrenzen, liegt an der zeichen- und sprachontologischen Orientierung 
der archäologischen Historiographie. Diese Perspektive zeichnet sich in ihrer 
Suche nach Formationsregeln ab, die Regeln des Auftauchens und der Seinswei-
se nicht nur der Elemente des Wissens sind, sondern auch der historisch vorge-
kommenen Formulierungen. Die Formationsregeln artikulieren die spezifische 
Sagbarkeit der gesagten Dinge im Rahmen ihrer formationellen Zugehörigkeit. 
Das heißt: Die diskursive Formation ist das Prinzip der Verteilung der Gegen-
stände des archäologischen Diskurses, die ihrerseits historische Diskurse sind. 
Die diskursive Formation stellt damit ein nichtanthropologistisches Kriterium für 

146 Ibid.: 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 529 

die jeweilige Einheit dieser Diskurse dar, sie ist die Bedingung dafür, dass diese 
historischen Diskurse als solche überhaupt erst sichtbar werden können, dass sie 
sich aus der Masse aller gesagten Dinge herausgliedern und zur diskontinuierli-
chen Serie ihrer historischen Abfolge organisieren können. Das Prinzip der Ver-
teilung der Diskurse als der Gegenstände des archäologischen Diskurses ist, „daß 
man aufhört, die Konstruktionsgesetze des Diskurses […] oder die Situation des 
sprechenden Subjekts […] als Einheitsprinzip zu nehmen; daß man den Diskurs 
nicht mehr auf den ursprünglichen Boden einer Erfahrung, noch auf die Apiori-
Instanz einer Kenntnis bezieht; sondern daß man ihn in sich selbst nach seinen 
Formationsregeln befragt.“147

Zweitens ist festzustellen, dass der archäologische Diskurs immer von einem 
einzigen, konstanten Ort aus formuliert wird, der aber auch als ein „Nicht-Ort“ 
gekennzeichnet werden kann. Dieser Ort, diese Subjektposition, die eingenom-
men werden muss, um den archäologischen Diskurs zu halten, ist das, was Fou-
cault wiederholt als den „weißen Raum“ beschwört: diesen „weißen, indifferen-
ten Raum ohne Innerlichkeit und Verheißung“148, der an die Stelle des Subjekts 
tritt, diesen „weißen Raum […], von dem aus ich spreche und der langsam Form 
in einem Diskurs annimmt, den ich als noch so schwach und unbestimmt emp-
finde.“149 Dass dieser weiße Raum eingenommen werden muss, um den archäo-
logischen Diskurs halten zu können, sichert die Neutralität der archäologischen 
Historiographie. Diese spezifisch archäologische Neutralität erlaubt es, vergan-
gene Wissensweisen ohne projektive Überlagerungen aus der Gegenwart der Ge-
schichtsschreibung selbst zu beschreiben. Damit macht sie die archäologische 
Geschichtsschreibung zu einer Geschichte der Gegenwart, das heißt: einem 
nichtprojektiven Einsatz vergangenen Wissens zur systematischen Transforma-
tion ihrer eigenen diskursiven Gegenwart. Im Verhältnis zum archäologischen 
Diskurs aber hat dieser weiße Raum nicht die Position eines transzendentalen 
Vorhofs aus Bedingungen. Vielmehr durchdringt er den Diskurs selbst, denn er 
ist zugleich der Raum, in dem der Diskurs selbst auftaucht, der ontologische 
Raum, der als Matrix diskursiver Ereignisse dient. Er ist zugleich der Raum, 
„von dem aus ich spreche“150 und der Raum, „der langsam Form in einem Dis-
kurs annimmt“151 Der Ort also, von dem aus der archäologische Diskurs gehalten 
werden kann, ist der Raum, in dem dieser Diskurs selbst zustande kommen kann. 
Wir haben im Kapitel 13 der vorliegenden Arbeit die rudimentäre Form dieses 
Raumes in den sprachphilosophischen Erörterungen des jungen Nietzsche ken-
nen gelernt. 

Drittens ist festzustellen, dass sich die archäologischen Aussagen nur erst 
vermittels ihrer Bezugnahme auf das gesamte Aussagefeld des historischen 

147 Ibid.: 115. (Hervorh. v. Verf.) 
148 Ibid.: 60. 
149 Ibid.: 30. 
150 Ibid.
151 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


530 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Archivs konstituieren können, dessen Beschreibung die Archäologie zu leisten 
hat. Zu diesem Aussagefeld, aus dem das gesamte begriffliche Arsenal der 
Archäologie hervorgeht, gehören im Allgemeinen die Aussagen der historischen 
Diskurse, die nacheinander auf der Achse der Geschichte auftauchen, unterbro-
chen von den Epochenbrüchen. Aus diesen Diskursen geht die der Archäologie 
eigene Diskursivität am Leitfaden einer Geschichte der Transformationen hervor. 
Zum Aussagefeld der Archäologie gehören im Besonderen die Aussagen des 
ideenhistorischen Diskurses. Diesen Diskurs hat der archäologische Diskurs zu 
problematisieren und sich von ihm abzusetzen.  

Viertens ist festzustellen, dass diese drei Dimensionen des archäologischen 
Diskurses selbst – die Streuung seiner Gegenstände in Gestalt einer (diskontinu-
ierlichen) Serie historischer Diskurse; der ontologische Raum der Sprache, von 
dem aus er gehalten wird und in dem er sich formieren kann; das Aussagefeld 
des Archivs – sich zu unterschiedlichen Themen und Strategien verbinden kön-
nen. So kann erstens sich die archäologische Analyse als eine „Archäologie des 
Anderen“ einsetzen, was in Wahnsinn und Gesellschaft stattfindet. Oder sie kann 
als eine „Archäologie des Selben“ einsetzen, was in Ordnung der Dinge geboten 
wird. Damit werden, unter Einsatz der drei genannten und zur gleichen Forma-
tion gehörenden Streuungen von Wissenselementen, unterschiedliche Strategien 
der kritischen Auseinanderlegung der historischen Erscheinungsweisen der Ver-
nunft verfolgt. Zu diesen Themen und Strategien zählen zweitens auch, was Fou-
cault am Ende des vierten Teils der Archäologie des Wissens, an möglichen wei-
teren Archäologien auflistet: die Archäologien der Sexualität, der Malerei, des 
politischen Wissens. Diese gelten zum einen als mögliche Strategien der Abkehr 
von den bisherigen Operationen der Isolierung von Epistemen im Durchgang 
durch die Wissenschaften; und zum anderen als Strategien, das Wissen in „einer 
anderen Richtung [zu] befragen und es in einem anderen Bündel von Beziehun-
gen [zu] beschreiben.“152 Drittens sind am Einsatz des archäologischen Diskurses 
unterschiedliche Strategien der Problematisierung des Anthropologismus auszu-
machen. So erscheint die Archäologie als ein Unterfangen, „durch das die Me-
thoden, die Grenzen, die der Ideengeschichte eigenen Themen in Frage gestellt 
werden und versucht wird, darin die letzten anthropologischen Zwänge aufzulö-
sen.“153 Dieses Infragestellen des Anthropologismus kann einerseits die Form 
einer strategischen „Neutralität“ haben, eines ne-uter („nicht einer von beiden“) 
oder „Weder-Noch“ in Bezug auf die anthropologistischen Doppel.154 Es handelt 
sich um eine Argumentationsfigur, die konstitutiv ist für die Definition des 
Standortes der Archäologie; die sich durch alle entsprechenden Ausführungen in 
Archäologie des Wissens hindurch zieht; und der es nicht darum geht, zu zeigen, 
dass „jedermann sich rechts und links geirrt hat“155, sondern um die Freilegung 

152 Ibid.: 178. 
153 Ibid.: 27. 
154  Siehe weiter unten. 
155 Ibid.: 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 531 

des „weißen Raumes“156, von dem aus gesprochen wird, der aber zugleich als der 
ontologische Raum dient, in dem der archäologische Diskurs selbst auftauchen 
kann. Das Infragestellen des Anthropologismus kann aber andererseits auch die 
Strategie der nichtpositiven Affirmation der Abwesenheit des Anthropologismus,
das heißt, des genannten weißen Raumes verfolgen. Erst im Rahmen dieser 
nichtpositiven Affirmation können im Außen des weißen Raumes die Konturen 
der diskursiven Formation in Erscheinung treten, worin, wie noch auszuführen 
ist157, die Sprache, im Ausgang von ihrer anthropologistischen Zerstreuung, sich 
erneut zu sammeln vermag. 

55.3  Diskursive Formation und Epochenbruch 

Das dritte operative Moment der réécriture wurde im Abschnitt 54.2 dieses Ka-
pitels als die Offenbarung einer wesentlichen Verbindung zwischen einem Dis-
kurs und einem Epochenbruch ausgewiesen. Damit stellt sich die Frage, ob bei 
der Diskursanalyse in Archäologie des Wissens eine solche Verbindung auszu-
machen ist. Der diskursive Raum des archäologischen Diskurses, der den Gegen-
stand dieser Diskursanalyse abgibt und im Rahmen ihrer réécriture in Erschei-
nung treten soll, ist der Raum der diskursiven Formation. Der Epochenbruch, der 
in einer wesentlichen Verbindung zum Raum der diskursiven Formation stehen 
soll, ist, wie im Abschnitt 55.1 dargestellt wurde, der Bruch mit dem Anthropo-
logismus in Gestalt einer anhaltenden Distanzierung und Problematisierung. Die 
Frage nach dem dritten operativen Moment der réécriture in Archäologie des 
Wissens verwandelt sich also in eine andere: Welches Verhältnis besteht zwi-
schen dem Raum der diskursiven Formation und dem Bruch mit dem Anthropo-
logismus?  

Zur Beantwortung dieser Frage ist auf die bereits erwähnte Distanzierungsfi-
gur des „Weder-Noch“ hinzuweisen. Damit benennt Foucault eine wichtige Vor-
sichtsmaßnahme, die getroffen werden muss, wenn es darum geht, das archäolo-
gische Unterfangen näher zu kennzeichnen und dessen Maße zu bestimmen. Die-
se Vorsichtsmaßnahme besteht in der Weigerung, sich mit den Formen der Dis-
kursivitäten identifizieren zu lassen, die zur Gegenwart bzw. zur unmittelbaren 
Vergangenheit des archäologischen Diskurses selbst gehören. Aus dieser Weige-
rung ergeben sich zum einen der Bruch mit diesen im Wesentlichen anthropolo-
gistischen Diskursivitäten und zum anderen das Auftauchen des neuartigen Rau-
mes des archäologischen Diskurses. In diesem Sinne muss der diskursanalytische 
Text in Archäologie des Wissens in jedem Augenblick seine Identität von sich 
weisen, „nicht ohne vorher zu sagen: ich bin weder dies noch das. Zumeist ist das 
keine Kritik, keine Art zu sagen, daß jedermann sich rechts und links geirrt hat. 
Es ist die Definition eines besonderen Standortes durch die Äußerlichkeiten sei-

156 Ibid.
157  Siehe den letzten Abschnitt dieses Kapitels. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


532 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

ner Nachbarschaften.“158 Statt also „die anderen zum Schweigen zu bringen 
durch die Vorgabe der Nichtigkeit ihrer Worte “159, geht es darum, die Technik 
des „Weder-Noch“ einzusetzen und einen Raum zu definieren.

Die Frage nach der Verbindung zwischen dem Raum des archäologischen 
Diskurses und dem dafür konstitutiven Epochenbruch wird also von Foucault 
selbst beantwortet, indem er, unter dem Einsatz der Figur des „Weder-Noch“, die 
vier Dimensionen der diskursiven Formation ausarbeitet und sie gegen mögliche 
anthropologistische Verwechselungen zu schützen sucht: „Ebenso wie man die 
Formation der Gegenstände weder auf die Wörter noch auf die Sachen, die der 
Äußerungen weder auf die reine Form der Erkenntnis, noch auf das psychologi-
sche Subjekt, die der Begriffe weder auf die Struktur der Idealität noch auf die 
Abfolge der Ideen beziehen durfte, darf man die Formation der theoretischen 
Auswahl nicht auf ein fundamentales Vorhaben, noch auf das sekundäre Spiel 
der Meinungen beziehen.“160

Jede dieser Weder-Noch-Verbindungen negiert sowohl ein Fundamentales als 
auch ein Positives. So gehören die Wörter der Ebene eines diskursiv Fundamenta-
len an, die Dinge dagegen der Ebene des Positiven. Die Formation der Gegen-
stände jedoch ist weder auf eine solche diskursive Fundamentalität noch auf das 
Positive der Dinge zu beziehen. Das gleiche Spiel zwischen einem Fundamenta-
len und einem Positiven entfaltet sich auch zwischen der Fundamentalität der rei-
nen Erkenntnis und dem positiven psychologischen Subjekt; zwischen der funda-
mentalen Ebene der ideellen Struktur und der positiven Ebene der historisch vor-
gekommenen Ideen; zwischen der Ebene eines fundamentalen Vorhabens und der 
positiven Ebene der Meinungen. Die formationelle Streuung ist jeweils weder der 
einen noch der anderen Ebene zuzuordnen. Mit der Problematisierung des An-
thropologismus in Gestalt dieses „Weder-Noch“ der anthropologistischen Doppe-
lung vollzieht sich ein Epochenbruch. Nur die Zurückweisung der Doppel des 
Menschen vermag den Raum zwischen den Doppeln freizusetzen, in dem die dis-
kursive Formation ihren Ort findet. Ebenso ließe sich aber sagen, dass der Epo-
chenbruch stattfindet, indem sich der Raum der diskursiven Formation zwischen 
die Doppel des Menschen schiebt und damit der anthropologistischen Wissens-
weise ihre positiv-fundamentale Grundlage entzieht. In diesem untrennbaren Zu-
sammenhang zwischen dem Einsatz der diskursiven Formation als diskursanalyti-
scher Kategorie und dem Einsatz des „Weder-Noch“ zur Unterscheidung der 
Ebenen der formationellen Streuungen erscheint die konstitutive Rolle des Epo-
chenbruchs für den diskursiven Raum des archäologischen Diskurses selbst.  

158 Ibid.: 29-30. 
159  AW: 30/AS: 27 (m). 
160  AW: 103. (Hervorh. der Ausdrücke weder und noch v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 533 

55.4  Die Stimme des Autors  

Konstitutiv für den Raum der diskursiven Formation, der auch der Raum des 
archäologischen Diskurses selbst ist, ist nicht nur der Vorgang der Problematisie-
rung der Ideengeschichte oder der damit zusammenhängende Bruch mit dem an-
thropologistische Wissen, sondern auch die Reduktion der Stimme des Autors 
des archäologischen Diskurses, womit der Blick der Diskursanalyse auf die Ebe-
ne des Diskurses selbst gelenkt wird. Das führt dazu, dass die Streuung der ge-
sagten Dinge nicht länger unter Bezugnahme auf einen archimedischen Punkt 
außerhalb des Diskurses – sei dies der Ort einer transzendentalen oder einer psy-
chologischen Subjektivität – reduziert werden kann. Vielmehr werden damit erst 
die Differenzen zwischen den gesagten Dingen sichtbar, sowie, als ihr Gesamt-
zusammenhang, der Raum der diskursiven Formation. 

Die Reduktion der Autorenstimme, womit erst der Raum der diskursiven 
Formation in Erscheinung treten kann, ist an Foucaults eigener ausdrücklichen 
Weigerung auszumachen, sich selbst als Autor seines Diskurses auszuweisen und 
die Position, von der aus er spricht, zu fixieren. So heißt es an der bekannten 
Stellen am Ende der Einleitung: „Mehr als einer schreibt wahrscheinlich wie ich 
und hat schließlich kein Gesicht mehr. Man frage mich nicht, wer ich bin, und 
man sage mir nicht, ich solle der gleiche bleiben: das ist eine Moral des Perso-
nenstandes; sie beherrscht unsere Papiere. Sie soll uns frei lassen, wenn es darum 
handelt, zu schreiben.“161 Ebenfalls wird in dem fiktiven Gespräch am Ende des 
Buches die Reduktion der Stimme des Autors in der Form einer Frage angespro-
chen: „Ich müsste annehmen, daß in meinem Diskurs nichts mein Überleben si-
chert? Und daß ich beim Sprechen nicht meinen Tod banne, sondern daß ich ihn 
herstelle; oder vielmehr, daß ich jede Innerlichkeit in diesem Außen beseitige, 
das für mein Leben so indifferent und so neutral ist, daß es zwischen meinem 
Tod und meinem Leben keinen Unterschied lässt?“162 An der Stelle des Autors 
bleibt nur noch der „weiße […] Raum“163 von dem aus gesprochen wird und 
werden muss, solange der spezifisch archäologische Problematisierungsrahmen 
gewahrt bleibt. 

Auf der Ebene der diskursiven Formation, die den Raum des archäologischen 
Diskurses selbst darstellt, ergibt sich die Reduktion der Stimme des Autors aus 
der Ersetzung der herkömmlichen, essentialistischen Autorinstanz durch einen 
diskontinuierlichen Raum möglicher Autorpositionen. Damit kommt dem Autor 
weder eine Essenz noch ein Ort außerhalb des Diskurses zu. An dessen Stelle tritt 
eine Vielzahl von Positionen auf der Ebene des Diskurses selbst, die von einem 
beliebigen und nicht näher gekennzeichneten Individuum eingenommen werden 

161 Ibid.: 30. 
162 Ibid.: 300. 
163 Ibid.: 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


534 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

müssen, wenn es unter Einsatz der Begriffe und Themen/Strategien einer diskur-
siven Formation über die Gegenstände derselben Formation sprechen will; wenn 
es aber auch unter Einsatz von bestimmten Zeichenfolgen bestimmte Aussagen, 
die zu der diskursiven Formationen gehören, formulieren will.

55.5  Distanzierung und Kritik

In wie weit beinhaltet die Diskursanalyse, die sich in Archäologie des Wissens
entfaltet, die drei für die réécriture charakteristischen Operationen der Distanz-
nahme, die am Ende des Abschnitts 54.2 der vorliegenden Arbeit aufgelistet 
wurden?

1.
Die Archäologie des Wissens offenbart schrittweise die diskursive Regelmäßig-
keit des archäologischen Diskurses. Das tut sie anhand der nichtpositiven Affir-
mation der Diskontinuität als Objekt einer archäologischen Historiographie (Teil 
I, Einleitung); der Suspension der vertrauten ideengeschichtlichen Einheiten des 
Diskurses (Teil II, Abschnitt 1); der Erörterung der Kategorien der diskursiven 
Formation (Teil II, Abschnitte 2-6) und der Aussagefunktion (Teil II, Abschnitt 
2); der Absetzung der archäologischen Beschreibung gegenüber der ideenge-
schichtlichen (Teil IV).

Somit offenbart die Archäologie des Wissens erstens die Kategorie der dis-
kursiven Formation als Prinzip der Verteilung der Gegenstände des archäologi-
schen Diskurses164: der von ihm analysierten historischen Diskurse. Denn diese 
gegenständlich gewordenen historischen Diskurse werden keineswegs von der 
archäologische Diskursanalyse etwa auf einen gemeinsamen teleologischen Nen-
ner reduziert, vielmehr treten sie als eine von Epochenbrüchen durchbrochene 
historisch-chronologische Serie in Erscheinung. Das kann aber nur im Raum des 
archäologischen Diskurses selbst geschehen, den wir als den ontologischen 
Raum der Sprache erkannt haben, und in dem sich – wie wir noch zu überprüfen 
haben – die anthropologistisch zerstreuten Seinsweisen der Sprache erneut sam-
meln soll. Zweitens also legt die Archäologie des Wissens diesen ontologischen 
Raum frei, als den Ort dessen, der den archäologischen Diskurs hält, aber auch 
als den Ort dieses Diskurses selbst. Drittens legt sie die Aussagefelder der histo-
rischen Diskurse frei, sowie der ihr zeitgenössischen Ideengeschichte als Voraus-
setzungen für das Auftauchen der archäologischen Begrifflichkeit. Viertens zählt 
die Archäologie des Wissens unterschiedliche archäologische Themen und Stra-
tegien auf: (1) etwa die Archäologien des Selben (Ordnung der Dinge) und des 

164  Dass sich auch der spätere Begriff des Dispositivs als „real-historische […] Kate-
gorie“ kennzeichnen lässt, ist von Christoph Hubig überprüft und festgestellt wor-
den: „Der Charakter von ‚Dispositiv‘ als real-historischer Kategorie im allgemei-
nen und konkreten Regeln der Synthesis in spezifischer Ausprägung erscheint mir 
erwiesen […]“ [Hubig (2000): 47.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 535 

Anderen (Wahnsinn und Gesellschaft); oder (2) die möglichen Archäologien des 
sexuellen, künstlerischen, politischen Wissens, das sich jeweils unterhalb der 
Wissenschaften und ihrer Epistemen befindet; oder (3) die archäologischen Stra-
tegien der Negierung der Doppel des Menschen oder der positiven Beschreibung 
des Raumes der diskursiven Formation.  

Es ist der Einsatz der réécriture in Archäologie des Wissens, der diese Re-
gelmäßigkeiten des archäologischen Diskurses auftauchen lässt, im Unterschied 
etwa zu den „blinde[n] Versuche[n]“165 der Geschichte des Wahnsinns, der 
Archäologie des ärztlichen Blicks, der Archäologie der Humanwissenschaften, 
die alle im Laufe ihrer geschichtsschreibenden Auseinandersetzungen sowie ihrer 
réécriture in Archäologie des Wissens sich zwar allmählich erhellten, aber „nicht 
nur, weil sie nach und nach ihre Methode präzisierten, sondern weil sie in dieser 
Auseinandersetzung über den Humanismus und die Anthropologie den Punkt 
ihrer [eigenen] historischen Möglichkeit entdeckten.“166 Die diskursive Regel-
mäßigkeit des archäologischen Diskurses offenbart sich im Ausgang von seiner 
Auseinandersetzung mit dem Anthropologismus und seiner Selbstabgrenzung 
gegenüber der Ideengeschichte und gelangt zu voller Deutlichkeit mittels der 
réécriture in Archäologie des Wissens. Erst vermittels dieser réécriture erscheint 
der archäologische Diskurs als ein regelhaftes Geschehen und, als solche, in ihrer 
Distanz gegenüber den eben genannten „blinden Versuchen“. 

2.
Zwischen den diskursiven Umfeldern des archäologischen Diskurses und des 
diskursanalytischen Diskurses in Archäologie des Wissens besteht keine Distanz, 
da es sich, wie bereits erwähnt, um eine réécriture innerhalb derselbe diskurson-
tologischen Epoche handelt.  

3.
Am Ende der Einleitung kündigt Foucault an, in Archäologie des Wissens geht es 
nicht nur um die bloße „Wiederaufnahme und genaue Beschreibung dessen, was 
man in der Histoire de la folie, der Naissance de la clinique oder in Les mots et 
les choses lesen kann; in verschiedenen Punkten unterscheidet es sich davon.“167

Diese Unterscheidung, die die Gestalt von „Korrekturen und inneren Kritiken“168

annimmt, beinhaltet eine Distanznahme der réécriture gegenüber einer anthropo-
logistischen Interpretation des archäologischen Diskurses.  

So scheint im Licht der réécriture die Diskursanalyse in Wahnsinn und Ge-
sellschaft im Banne der Subjektphilosophie zu stehen: „Auf allgemeine Art 
räumte die Histoire de la folie einen viel zu beträchtlichen und übrigens ziemlich 
rätselhaften Teil dem ein, was darin als eine ‚Erfahrung‘ bezeichnet wurde, wo-

165  AW: 28. 
166 Ibid.
167 Ibid.: 29. 
168 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


536 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

durch das Buch zeigte, in welchem Maße man noch bereit war, ein anonymes 
und allgemeines Subjekt der Geschichte zuzugestehen.“ Ebenfalls muss die réé-
criture auf Distanz gehen gegenüber strukturalistischen Anklängen in Geburt der 
Klinik, sowie einer möglichen ideengeschichtlichen Fehldeutung der in Ordnung
der Dinge unternommenen Analyse: In „Les mots et les choses […] hat das feh-
len einer methodologischen Abgrenzung an Analysen in Termini kultureller To-
talität glauben lassen können.“169

Doch sind diese Kritiken, streng genommen, keine Selbstkritik im Sinne etwa 
der Aufgabe früherer methodologischer Positionen. Vielmehr verweisen sie auf 
methodologische Missverständnisse, nicht etwa nur von Seiten der Kritiker der 
Archäologie, sondern auch des Archäologen selbst im Rahmen seiner anfängli-
chen, „blinden“ diskursanalytischen Versuche. Diese möglichen Missverständ-
nisse und Selbstmissverständnisse verweisen alle auf die anthropologistische 
Disposition zurück und enthalten, gemäß der anthropologistischen Zerstreuung 
der Sprache, hermeneutische, strukturalistische und ideengeschichtliche Projek-
tionen. Bei Wahnsinn und Gesellschaft handelt es sich um eine hermeneutische, 
bei Geburt der Klinik um eine strukturalistische, bei Ordnung der Dinge um eine 
ideengeschichtliche Projektion. Insgesamt handelt es sich bei den in Archäologie
des Wissens vorgenommenen Präzisierungen um die Bewegung des Andersden-
kens in Gestalt der Loslösung von anthropologistisch-ideengeschichtlichen Evi-
denzen.  

Das heißt insgesamt: Die der réécriture der Archäologie des Wissens inhären-
ten Operationen der Distanznahme sind als eine Fortsetzung der früheren archäo-
logischen Auseinandersetzungen mit dem Anthropologismus anzusehen. Dieser 
Befund steht durchaus im Einklang mit unserer prinzipiellen Einstufung der 
Archäologie des Wissens als Fortsetzung der Ordnung der Dinge. Diese Einstu-
fung beinhaltet, wie wir uns erinnern, dass es nach den drei in Ordnung der Din-
ge behandelten sprachontologischen Epochen der Renaissance, der Klassik und 
des Anthropologismus eine vierte Epoche gibt, die genau diejenige des archäolo-
gischen Diskurses ist und die in der konkreten Gestalt des archäologischen Dis-
kurses selbst zum Gegenstand der Diskursanalyse in Archäologie des Wissens
wird.

169 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 537 

56.   Die Sammlung der Sprache  
im Raum der Formation 

56.1  Archäologie als Geschichte diskursiver Räume 

1.
Bevor wir den Problembogen dieser Arbeit schließen, fassen wir das bisher Er-
örterte zusammen. Es wurde in den letzten drei Abschnitten festgestellt, dass 
Foucaults Archäologie des Wissens nicht nur eine Methodenreflexion vorlegt, 
sondern darüber hinaus eine Diskursanalyse des archäologischen Diskurses und 
damit eine Fortsetzung der in Ordnung der Dinge dargestellten sprachontologi-
schen Geschichte. Im Rahmen dieser Fortsetzung, die die vierte Epoche der Ge-
schichte der historischen Seinsweisen der Sprache artikuliert, tritt die Archäolo-
gie des Wissens als ein diskursanalytischer Diskurs in Erscheinung: als ein „Dis-
kurs über Diskurse“170, der ihre „Diskurs-Objekte“171 anhand des Verfahrens der 
réécriture beschreibt und transformiert. Das heißt erstens, dass die archäologi-
sche réécriture vergangene Diskurse in ihrer diskursiven Regelmäßigkeit sicht-
bar zu machen vermag. Das heißt zweitens, dass gerade diese Beschreibung oder 
Sichtbarmachung der diskursiven Regelmäßigkeiten vergangener Diskurse eine 
zweifache Transformation leistet: (1) eine Transformation des vergangenen 
gegenständlichen Diskurses anhand seiner historiographischen Präsentation in 
Gestalt einer diskursiven Formation und seiner Einbettung in ein neues diskursi-
ves Umfeld; (2) eine Transformation des historiographischen Diskurses selbst 
von einem ideengeschichtlichen in einen archäologischen. Dies geschieht im 
Rahmen einer Geschichte der Gegenwart und einer historiographischen Kunst 
des Andersdenkens. Denn allein eine archäologische Aufnahme vergangener 
Aussagen kann als Problematisierung anderer bestehender (ideengeschichtlicher) 
Lektürearten funktionieren, so dass die archäologische Diskursanalyse als eine 
Bewegung des Andersdenkens erscheinen muss.  

Diese archäologische Diskursanalyse wird, wie gesagt, von einem spezifisch 
archäologischen Diskurs getragen, der nun im Medium ihrer réécriture in 
Archäologie des Wissens zur Sichtbarkeit gelangt. Der Raum der diskursiven 
Formation, der nicht nur der archäologischen Diskursanalyse als historiographi-
sche Kategorie dient, sondern zugleich als der Raum des archäologischen Dis-
kurses selbst, charakterisiert die Seinsweise der Sprache in der vierten sprachon-
tologische Epoche, die auf die drei in Ordnung der Dinge entworfenen Epochen 
folgt. Die archäologische Analyse zerlegt also die Seinsweise der Sprache, die ihr 
selbst zukommt, als eine mindestens vierfache Schichtung. Darin wird die 
Seinsweise der Sprache als Schrift der Welt (Renaissance) zuerst von der Seins-

170 Ibid.: 292. 
171  Siehe Ibid.: 200/MC: 183 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


538 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

weise der Sprache als Medium der Erkenntnis (Klassik) überlagert. Dann wird 
die klassische Medialität der Sprache von ihrer ontologisch zerstreuten Seinswei-
se (Epoche des Menschen) unsichtbar gemacht. Letztere wird schließlich von der 
im Raum der diskursiven Formation gesammelten Seinsweise der Sprache (Epo-
che der Archäologie) zugedeckt. Die letzte dieser Überlagerungen ist in diesem 
Schlussabschnitt noch näher zu überprüfen.

In der vierten der sprachontologischen Epochen, die den geschichtlichen Ort 
des archäologischen Diskurses selbst abgibt, tritt der ontologische Raum der 
Sprache in Erscheinung. Es wurde im Verlauf dieser Arbeit dargelegt, dass der 
ontologische Raum der Sprache an vier verschiedenen diskursiven Orten sichtbar 
wird. Diese Orte sind: (1) der Diskurs der diskontinuierlichen archäologischen 
Historiographie, (2) Foucaults Studien zur Literatur in den sechziger Jahren, (3) 
die sprachphilosophischen Überlegungen des jungen Nietzsche und (4) die früh-
kantischen Unterscheidungen der zwei Negationen und der Urteilstypen.  

2.
Es wurde zunächst gezeigt, wie die Grundfigur der Ähnlichkeit, die das Wissens-
system der Renaissance regulierte, am Beginn des siebzehnten Jahrhunderts aus-
einanderbrach und im Vollzug der Operation der nichtpositiven Affirmation zur 
Wissensfigur der Repräsentation wurde, die das klassische Wissen in den 150 
Jahren bis zu Kant regelte. Es wurde zudem darauf hingewiesen, dass der klassi-
sche Diskurs abhängig war von der Figur der Repräsentation und dass die All-
gemeine Grammatik vermochte, die grammatikalischen Kategorien des Diskur-
ses aus der Figur der Repräsentation zu deduzieren. Daraufhin war zu sehen, wie 
am Ende des achtzehnten Jahrhunderts die Evidenz der Transparenz der Reprä-
sentation ins Wanken geriet und das Bedürfnis nach einer Kritik der Repräsenta-
tion auftauchte, was sich u. a. in der kantischen Kritik artikuliert. Aus der Trü-
bung der Repräsentation ergab sich, dass die Sprache nicht mehr als die Doppe-
lung der Repräsentation und als ein transparentes Medium funktionieren konnte, 
sondern sich zum Objekt einer neuen historischen Philologie verdichtete. Die 
Objekt gewordene Sprache bot zwar der neuen Philologie, als ihr wissenschaftli-
cher Gegenstand, die Gelegenheit zur wissenschaftlichen Beschreibung der Spra-
che. Doch, insofern jede wissenschaftliche Beschreibung erneut Sprache ein- und 
voraussetzt, wurde die neue Objektivität der Sprache zum epistemologischen 
Problem. Deshalb bedurfte es einer zweifachen Bearbeitung der Sprache zur 
Wiederherstellung der Transparenz der Repräsentation: der Formalisierung und 
der Interpretation von Sprache. Neben den drei Umgangsformen mit Sprache in 
der Epoche des Menschen – Objektivierung, Formalisierung, Interpretation von 
Sprache – tauchte eine vierte und radikal andere Seinsweise der Sprache auf: ihre 
literarische Seinsweise, in der sich die Sprache von der Repräsentation gänzlich 
löst und sich in der neuartigen Domäne der literarischen Moderne als ein fiktio-
naler Diskurs behauptet. Die sprachontologischen Folge der Trübung der Reprä-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 539 

sentation war also die vierfache Zerstreuung der Sprache in der Epoche des Men-
schen.

Diese vierfache Zerstreuung der Sprache zeigt aber nicht nur einen Verlust an 
– den Verlust der klassischen Einheit und der epistemologischen Tauglichkeit 
von Sprache im Rahmen einer universellen Ordnungswissenschaft. Einem 
archäologischen Blick zeigt sie zugleich – durch die Inkompatibilität der Streu-
momente der Sprache hindurch – einen neuartigen Raum, in dem „das große 
Spiel der Sprache wiederzufinden“172 ist. Dieser Raum, der ein heterotoper Raum 
sein muss – das heißt, ein raumartiger Zusammenhang aus inkompatiblen Räu-
men –, ist der ontologische Raum der Sprache, der Raum, in dem die Sprache in 
ihrem Sein auftauchen kann. Insofern aber nicht nur die vier postklassischen 
Seinsweisen der Sprache, sondern auch ihre voranthropologistischen Seinsweisen 
im ontologischen Raum der Sprache auftauchen können, erscheint dieser als der 
diskursive Raum einer sprachontologischen Historiographie, die diese verschie-
denen historischen Seinsweisen der Sprache aufzuzählen vermag. Somit lässt 
sich der ontologische Raum der Sprache spezifizieren und transformieren, bis 
daraus der Raum des archäologischen Diskurses selbst hervorgeht.  

Im Ausgang von diesem ihr eigenen und eigentümlichen diskursiven Raum 
macht die archäologische Geschichtsschreibung eine Serie vergangener diskursi-
ver Räume sichtbar. In der Renaissance ist der Raum des Diskurses der Raum der 
Doppelung zwischen dem Makrokosmos als Buch Gottes und dem Mikrokosmos 
als Spiegel, in dem sich der Makrokosmos verdoppeln kann. Im klassischen Zeit-
alter ist der Raum des Diskurses der Raum der Doppelung der Repräsentation, 
die möglich macht, dass darin die Repräsentation ihrer selbst ansichtig wird. In 
der Epoche des Menschen zerstreut sich die Sprache im Raum der Doppelung 
des Menschen – insofern der eine und einheitliche Raum des klassischen Diskur-
ses auseinander fällt – und in der vierten, archäologischen Epoche sammelt sich 
die Sprache erneut im Raum der diskursiven Formation. Die Serie der diskursi-
ven Räume, die der Zusammenhang der Diskursanalysen in Ordnung der Dinge
und Archäologie des Wissens sichtbar macht, lässt sich also unter folgenden Ti-
teln führen: (I) Welt – (II) Erkenntnis (Repräsentation) – (III) Mensch – (IV) dis-
kursive Formation. Was aber diese vierfache Serie sichtbar macht, ist gerade der 
Einsatz der zuletzt genannten Kategorie der diskursiven Formation, die, als 
Raum auch des archäologischen Diskurses selbst, den Endpunkt gerade dieser 
Serie abgibt. Dieser Zusammenhang bildet eine der möglichen Gestalten des 
archäologischen Zirkels. 

3.
An der Schwelle des Zusammenbruchs des klassischen Ordnungswissens mani-
festiert sich die Diskontinuität des Epochenbruchs in der kantischen Unterschei-
dung zwischen den logischen und den realen Urteilen. Diese Unterscheidung si-

172  OD: 371. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


540 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

gnalisiert eine Explosion des klassischen Verbs als Einheit aus Attribution und 
Affirmation, und die Freisetzung der Figur der nichtpositiven Affirmation, die, als 
Figur der Überschreitung, die archäologische Historiographie dazu befähigt, Dis-
kontinuitäten und Epochenbrüche und überhaupt die Leere des ontologischen 
Raumes der Sprache zu erkennen, die sich sowohl in der Literatur meldet, als 
auch in den Auseinandersetzungen zwischen den psychologisch-psychiatrischen 
Diskursen und dem Wahnsinn. Einer archäologischen Lektüre dieser Auseinan-
dersetzungen zeigt sich der ontologische Raum der Sprache als der irreduzible 
Raum, aus dem die Opposition zwischen der Sprache der Vernunft und der Spra-
che der Unvernunft hervorgehen kann. Während also Kant die Diskontinuität 
zwischen den zwei Urteilstypen und den dazugehörigen zwei Negationstypen 
transzendentalphilosophisch zudeckt, taucht diese Diskontinuität als der Raum 
der Übertragungen in den Überlegungen des jungen Nietzsche erneut auf. Beide 
Strategien – die transzendentalphilosophische Kants und die genealogische 
Nietzsches – beinhalten eine Kritik der Repräsentation. 

Das heißt, die Archäologie muss erstens auf Kant zurückgreifen, um die 
Schwelle der Trübung der Repräsentation und die Geburt der Figur der nichtposi-
tiven Affirmation zu entdecken: als archäologische Voraussetzungen sowohl der 
kantischen Kritik, als auch der diskontinuierlichen Geschichtsschreibung der 
Archäologie selbst. Zweitens aber bedarf die Archäologie eines Rückgriffs auf 
Nietzsches genealogische Bearbeitung der Frage, wie die ‚wahre‘ Welt endlich 
zur Fabel wurde. Nietzsches früheste Bearbeitung dieser Frage findet in „Ueber 
Wahrheit und Luege im aussermoralischen Sinne“ statt, so dass diese Schrift als 
der Ausgangspunkt seines Gesamtunternehmens einer Genealogie der Wahrheit 
betrachtet werden kann.173 Somit geht der Raum der diskursiven Formation aus 
denselben vier Problematisierungszusammenhängen hervor, in denen der ontolo-
gische Raum der Sprache auftaucht: (1) aus der archäologischen Geschichts-
schreibung, die auf den Zusammenbruch des klassischen Diskurses und auf den 
Raum der Zerstreuung der Sprache aufmerksam macht; (2) aus den Studien zur 
Literatur, in denen die Beziehung zwischen Sprache und Raum in Rahmen spezi-
fischer Schriften der literarischen Moderne untersucht werden; und aus den 
Rückgriffen auf (3) Kant und (4) Nietzsche, die beide den Bruch zwischen dem 
klassischen Zeitalter und der Epoche des Menschen ins Visier nehmen, und da-
mit auch den Bruch in der Figur der Repräsentation, der sich im genealogischen 
Diskurs zum ontologischen Raum der Sprache und zum Raum der diskursiven 
Formation ausweitet.  

173  Gewissermaßen lässt sich auch die Geburt der Tragödie als eine genealogische 
Analyse betrachten, denn auch darin geht es um eine heterologe Herleitung der 
Tragödie als Sprachkunstwerk aus dem vorläufigen Friedensschluss zweier anta-
gonistischer Gottheiten und aus dem Geist der Musik, die in diesem Werk noch 
als der Sprache voraus liegend betrachtet wird. Doch ist dem Problemkreis der 
Geburt der Tragödie der radikale Gedanke einer Genealogie der Wahrheit noch 
fremd. Siehe Kapitel 13 Abschnitt 45.2 der vorliegenden Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 541 

In Archäologie des Wissens sind zwei verschiedene Zugänge zum Raum der 
diskursiven Formation zu verzeichnen: ein negativer und ein positiver. Der nega-
tive Zugang besteht in der Aufdeckung einer Leere, die sich aus einer doppelten 
Reduktion der Doppel des Menschen ergibt. Dazu gehört die im Kapitel II.1 
unternommene Suspension der anthropologistischen Einheiten des Diskurses. 
Der positive Zugang zum Raum der diskursiven Formation besteht in der nicht-
positiven Affirmation dieser Leere und der positiven Beschreibung der Dimen-
sionen und Elemente, die darin auftauchen können. Im Folgenden werden zu-
nächst verschiedene Aspekte des formationellen Raumes analysiert, zur Vorbe-
reitung der abschließenden Behandlung der Frage nach der Möglichkeit einer 
ontologischen Sammlung der Sprache im Raum der diskursiven Formation. 

56.2  Diskursive Existenzregeln  

Die diskursiven Formationen sind Bündelungen von konstanten und durch eine 
gewisse Zeitstrecke hindurch stabil bleibenden Regeln der Formierung diskursi-
ver Dinge.174 Diese Regeln sind keine normativen Regeln, die den Gesamtbereich 
gesagter Dinge in gute und schlechte, richtige und falsche Aussagen einteilt. 
Vielmehr sind sie ontologische Regeln, die nicht eine Einteilung bereits gesagter 
Dinge rechtfertigen, sondern das bloße Faktum ihres Gesagtseins regulieren. Sol-
che diskursiven Existenzregeln beinhalten, dass den gesagten Dingen nicht die 
unhistorische Freiheit eignet, jederzeit und unabhängig von anderen gesagten 
Dingen aufzutauchen. Ihnen kommt vielmehr eine spezifische Historizität zu. 
Das bedeutet: Der Zeitpunkt des Gesagtseins gesagter Dinge ist nicht beliebig, 
sondern steht unter Bedingungen, so dass das Beschreiben einer diskursiven 
Formation nichts anders sein kann, als die Artikulation der Bedingungen der his-
torischen Existenz gesagter Dinge.

In seiner Einleitung zur Grammaire générale von Antoine Arnauld und 
Claude Lancelot, die 1967 während der Niederschrift von Archäologie des Wis-
sens verfasst wurde, bestimmte Foucault den Begriff der Regel im Zusammen-

174  Tatsächlich kann man dem französischen Ausdruck „Formation“ u. a. drei unter-
schiedliche Bedeutungen zuschreiben: (1) Formation als pädagogischer Begriff: 
als Bildung und (Berufs-)Ausbildung, Herausbildung, Produktion, Entwicklung 
von etwas bis zum Erreichen eines bestimmten Niveaus; (2) Formation als geolo-
gischer Begriff: als Gesteinsschicht, das heißt ein bestimmtes Niveau, als das sich 
etwas bereits Formiertes präsentiert; (3) Formation als militärischer Begriff: als 
Schlachtordnung, die sich gegnerischen Kräften als eine wehrhafte und angriffs-
freudige Front bietet. Etwas von allen drei Bedeutungen ist in dem Begriff der 
diskursiven Formation enthalten, die Praktiken diskursiver Produktion [Bedeutung 
(1)] meint, aber auch eine stabile historische Schicht gesagter Dinge [Bedeutung 
(2)] und schließlich eine strategische Ordnung der Aussagen, die gegen andere 
frühere oder zeitgleiche aufgestellt wird und um so etwas wie eine diskursive 
Herrschaft kämpft [Bedeutung (3)]. Es sei in diesem Zusammenhang daran erin-
nert, dass auch der spätere Begriff des Dispositivs diese militärisch-strategische 
Konnotation besitzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


542 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

hang der klassischen Episteme als „eine Bedingung der Existenz, die zur gleichen 
Zeit Garantie der Wahrheit ist“175, in anderen Worten: als eine ontologische Be-
dingung. In der Fortsetzung der zitierten Stelle wird die klassische Regel ferner 
als der Boden bestimmt, der sowohl dem Seienden, als auch der wahren Erkennt-
nis des Seienden gemeinsam ist: Sie ist „das Fundament, das demjenigen, was 
existiert, und der wahren Erkenntnis, die man davon hat, gemeinsam ist.“176 Die 
wesentliche Diskursivität des klassischen Wissens lässt diese Auffassung der 
Regel auf das Denken wie auch das Sprechen anwendbar erscheinen: „Das Prin-
zip, dass falsches Denken überhaupt nicht Denken sei, muss in der Tat aufs Ge-
sprochene angewandt werden; Sprechen außerhalb aller Regeln kommt also 
einem Nicht-Sprechen überhaupt gleich: die Existenz eines effektiv Gesproche-
nen geschieht nach dem Maß seiner Richtigkeit.“177 Das heißt: Die Rangordnung 
zwischen Wesen und Existenz, die der ontologische Gottesbeweis voraussetzt, 
gilt auch für die gesagten Dinge: Ihre Existenz folgt dem Maß ihrer Richtigkeit, 
das heißt, ihrer von ihrer Wahrheit umrissenen Möglichkeit, die, gemäß den Aus-
führungen der Allgemeinen Grammatik, auf die in ihnen repräsentierten Reprä-
sentationen zurück zu führen ist. Vor diesem Hintergrund erscheint die spezifisch 
archäologische Bestimmung einer diskursiven Regel als eine modaltheoretische 
Umkehrung der klassischen. Denn die diskursive Regel im archäologischen Ver-
ständnis ist nicht die Bedingung einer von der Möglichkeit abhängigen diskursi-
ven Existenz. Sie ist nur noch die Bedingung der blanken Existenz eines gesagten 
Dinges. Damit erscheint die diskursive Formation als ein Regelraum gesagter 
Dinge, nicht in so fern sie irgendeinem Kriterium der Richtigkeit gemäß sind, 
sondern in so fern sie überhaupt stattfinden. In diesem Sinne der Bedingung des 
Auftauchens besagt die diskursive Regel auch die Bedingung der Produktion ge-
sagter Dinge. Das heißt: Die diskursive Formation bestimmt nicht die Regeln der 
diskursiven Repräsentation von Dingen, die in ihrer Möglichkeit und Wahrheit 
dem Diskurs vorausgehen. Sie bestimmt vielmehr die Regeln der diskursiven 
Produktion gesagter Dinge, sowie der Elemente des Wissens. 

Die Einheit des Diskurses hat aber ihre Quelle nicht in den Relationen zwi-
schen den Elementen des Diskurses – weshalb eine archäologische Diskursanaly-
se keine Strukturanalyse im Stil des Strukturalismus sein kann –, sondern in den 
allen diskursiven Elementen gemeinsamen Bedingungen ihres tatsächlichen 
gleichzeitigen und sukzessiven Auftauchens. Die historischen Äußerungen treten 
nicht nach einem gemeinsamen Prinzip ihrer Konstruierbarkeit in Erscheinung, 
sondern nach einem gemeinsamen Prinzip ihrer Existenz, ihrer Inkompatibilitä-
ten, ihrer Verteilungen. „Daher rührt die Idee, diese Verstreuungen selbst zu be-
schreiben; zu untersuchen, ob unter diesen Elementen […] man keine Regelmä-
ßigkeit feststellen kann: Eine Ordnung in ihrer sukzessiven Erscheinung, Korre-

175  „Introduction“, Foucault (1969), DE I, no. 60: 736. [Hervorh. v. Verf., dieser Satz 
fehlt in der deutschen Übersetzung in den Schriften.]

176  „Einleitung“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 941/DE I: 739 (m) 
177 Ibid.: 941/739-740 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 543 

lationen in ihrer Gleichzeitigkeit, bestimmbare Positionen in einem gemeinsamen 
Raum, ein reziprokes Funktionieren, verbundene und hierarchisierte Transforma-
tionen.“178 Im Ausgang von dieser Auffassung von Regel und Regelmäßigkeit 
treten an die Stelle der herkömmlichen Kontinuitäten auf den Ebenen des Ob-
jekts, der Äußerungen, der Begriffe und der Themen diskontinuierliche Serien, 
die dennoch nicht als pure Kontingenz erscheinen. Es treten also an die Stelle 
eines „volle[n], gedrängte[n], kontinuierliche[n], geographisch wohl geglieder-
te[n] Gebiet[es] von Objekten […] lückenhafte und verzahnte Folgen“179; an die 
Stelle eines „definierten und normativen Typ[s] von Äußerung […] Formulie-
rungen von […] unterschiedlichem Niveau und von […] heterogener Funk-
tion“180; an die Stelle eines „wohl definierte[n] Alphabet[s] ideologischer Begrif-
fe […] [Begriffe], die in der Struktur und den Benutzungsregeln abweichen, die 
sich gegenseitig fremd sind oder sich ausschließen und nicht in die Einheitlich-
keit einer logischen Architektur eintreten können“181; an die Stelle der „Perma-
nenz einer Thematik […] verschiedene strategische Möglichkeiten, die die Akti-
vierung unvereinbarer Themen oder auch die Einbettung eines selben Themas in 
verschiedene Gesamtheiten gestatten.“182

Da diese Streuungen der Objekte, Äußerungspositionen, Begriffe und The-
men insgesamt das Wissen konstituieren183, sind die Bedingungen der Existenz 
von Aussagen zugleich Bedingungen der diskursiven Produktion von Wissen. 
Statt also einen Diskurs von einem Punkt außerhalb des Diskurses, einer extra-
diskursiven Instanz oder Essenz, herzuleiten, möchte die archäologische Be-
schreibung der Aussageexistenz einen Diskurs in einen Raum des Wissens und 
der Wisssenselemente – die zugleich Diskurselemente sind – stellen; und Zei-
chenmengen in den Raum ihrer Sagbarkeit stellen; und insgesamt „Formen der 
Verteilung [der Wissenselemente] untersuchen.“184 Die Frage nach der Aussage-
existenz ist untrennbar von der archäologischen Frage nach der Einheit des Dis-
kurses, genauer, nach der Einheit des Regelraumes, in dem sich die anthropolo-
gistisch zertreute Sprache erneut zu einem postanthropologistischen Diskurs 
sammeln kann. Denn erst die genannte archäologische Frage funktioniert als die 
erforderliche Hinführung zu einem System des verstreuten historischen Auftau-
chens der Elemente des Wissens. Deshalb sucht die Frage nach der Aussageexis-
tenz nicht nach den Bedingungen der Form, das heißt: nach einem formalen
Apriori der Struktur oder Beziehungsarchitektur unter den Elementen einer Ver-
teilung; sondern nach den Bedingungen der Formation oder diskursiven Produk-
tion, das heißt: nach einem historischen Apriori des verstreuten historischen Auf-

178  AW: 57. 
179 Ibid.
180 Ibid.
181 Ibid.
182 Ibid.
183  Siehe Ibid.: 259. 
184 Ibid.: 57-58. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


544 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

tauchens und Erscheinens der Wissenselemente. Die minimale Regelmäßigkeit 
des Diskurses, die die historische und sprachontologische Konsistenz eines Dis-
kurses ausmacht, der sich auch jedes sprechendes Subjekt zu unterwerfen hat, 
besteht im geregelten Auftauchen der Elemente des Diskurses und des Wissens 
in der Zeit. Diese Regeln machen es unmöglich, in einer bestimmten Epoche 
Dinge zu sagen, die in anderen Epochen mit anderen Formationsregeln tatsäch-
lich gesagt werden. 

56.3  Aussage als Raum

Das Augenmerk der Archäologie ist die Aussgefunktion, die darin besteht, einer 
bestimmten Zeichenfolge, die nicht immer eine logisch oder grammatikalisch 
strukturierte sein muss, historische Existenz zu verleihen. Eine archäologische 
Analyse hat demnach die Bedingungen zu bestimmen, „unter denen sich die 
Funktion ausgewirkt hat, die einer Serie von Zeichen […] eine Existenz gegeben 
hat, und zwar eine spezifische Existenz.“185

Für den grammatikalischen Satz und die logische Proposition sind zum Bei-
spiel die Fragen nach „Ursprung, Zeit, Ort und nach Kontext“186 lediglich 
„Nebenfragen“187. Denn es geht in der Logik oder Linguistik nicht um den histo-
rischen Ereignischarakter tatsächlich aufgetauchter Aussagen, sondern lediglich 
um Konstruktionsregeln188, die dazu dienen, die Richtigkeit oder Akzeptabilität
von Zeichenfolgen sicher zu stellen. Dahingegen legt die Idee der Zeichenexis-
tenz nahe, dass, wenn gesprochen wird, mehr als das logisch-grammatikalische 
Zeichenmaterial im Spiel ist. So besteht die Aufgabe der archäologischen Analy-
se nicht darin, „die Diskurse als Gesamtheiten von Zeichen (von bedeutungstra-
genden Elementen, die auf Inhalte oder Repräsentationen verweisen), sondern als 
Praktiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie 
sprechen. Zwar bestehen diese Diskurse aus Zeichen; aber sie benutzen diese 
Zeichen für mehr als nur zur Bezeichnung der Sachen. Dieses mehr macht sie 
irreduzibel auf das Sprechen [parole] und die Sprache [langue]. Dieses mehr
muss man ans Licht bringen und beschreiben.“189

Wenn also gesprochen wird, ist mehr im Spiel als Zeichenfolgen. Denn 
gleichzeitig mit dem Einsatz des Zeichenmaterials tauchen – mit einem Schlag 
und innerhalb desselben diskursiven Raumes – die vier Wissensdimensionen auf: 
(1) die Dinge, von denen die Rede ist; (2) die Positionen, von denen aus gespro-
chen werden kann; (3) die Begriffe, die eingesetzt werden, sobald gesprochen 
wird, die aber so etwas wie Verflechtungen oder Assoziationen von Aussagen 
innerhalb eines Aussagefeldes anzeigen; und (4) die thematischen Zusammen-

185 Ibid.: 158. 
186 Ibid.: 155. 
187 Ibid.
188  Siehe Kap. 3, Anm. 55 der vorliegenden Arbeit. 
189  AW: 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 545 

hänge, in denen diese Elemente auftauchen und die ermöglichen, dass bestimmte 
Aussagen, die innerhalb eines thematischen Zusammenhangs erscheinen, als die-
selben identifizierbar sind. Ohne ein Umfeld aus spezifischen Gegenständen, 
Sprechpositionen, Begriffen oder Aussageassoziationen, die alle in den einen 
oder anderen thematischen Zusammenhang eingehen, sind die Aussagen nicht 
wiederholbar.

Allen vier Streuungsdimensionen des diskursiven Raumes eignet eine wesen-
hafte und unabweisbare Historizität. Denn es handelt sich um das tatsächliche Auf-
tauchen unterschiedlicher Gegenstände in unterschiedlichen Epochen, aber auch 
um eine begrenzte Vielfalt an Gegenständen innerhalb einer und derselben Epo-
che. Es geht ebenfalls um bestimmte Sprechpositionen, die nur in bestimmten 
Epochen aufgetaucht sind oder unter den gleichen diskursiven Existenzbedingun-
gen innerhalb einer Epoche. Ebenfalls treten die Begriffe und die Themen unter 
den Bedingungen bestimmter historischer Aprioris in Erscheinung. Mit einer be-
stimmten diskursiven Formation der Wissenselemente geht eine bestimmte histori-
sche Modalität der Aussageexistenz einher, die einer sprachlichen Zeichenmenge 
gestattet, „im Verhältnis zu einem Objektbereich zu stehen, jedem möglichen Sub-
jekt eine feste Position vorzuschreiben, unter anderen sprachlichen Performanzen 
angesiedelt zu sein, schließlich mit einer wiederholbaren Materialität ausgestattet 
zu sein.“190 Die Bedingung dafür, dass eine Aussage historisch tatsächlich aufge-
taucht ist, ist ein Zusammenhang aus diesen vier Regeltypen: Regel als Beziehung 
einer Aussage zu den darin genannten Gegenständen; Regel als Position, die ein 
Individuum einnehmen muss, um Subjekt der Aussage sein zu können; Regel als 
das Feld der anderen Aussagen, auf die sich die Aussage bezieht; Regel als das 
Selbstverhältnis einer Aussage im Element ihrer Wiederholbarkeit. Und die 
Archäologie beschreibt die Existenzfunktion der Aussage, indem sie die geäußer-
ten Zeichenfolgen in den Zusammenhang dieser Regelbereiche stellt. 

Aus der Tatsache, dass die Aussage die Bedingung der Existenz, das heißt, 
des blanken historischen Aufgetauchtseins einer Zeichenfolge beinhaltet, folgt, 
dass sie nicht als eine Substanz, eine Essenz, ein diskursives Atom anzusehen ist, 
sondern als Raum. In so fern die Aussage mit dem „es gibt“ zu tun hat und nicht 
mit dem „es gibt diese oder jene Sache“191, ist sie nicht mit der logisch-
grammatikalischen Materialität der Sprache zu verwechseln. Von dieser lässt 
sich nämlich sagen: Die Sprache ist der Satz, die Proposition, die Verbindung aus 
einem Bezeichnenden und einem Bezeichneten usw. Die Aussage hingegen lässt 
sich lediglich anhand einer nichtpositiven Affirmation umreißen. Sie ist keine 
Sache, die sich setzen lässt: Sie ist nichts Positives. Vielmehr ist sie so etwas wie 
eine Leere, jene Leere, die der Sprache in ihrem Sein eingebaut zu sein scheint, 
die Foucault beharrlich im Gegendiskurs der Literatur freigelegt und bei Roussel 

190 Ibid.: 155-156. 
191 Ibid.: 161. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


546 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

und Brisset mit bestimmten Erzählverfahren in Verbindung gebracht hat.192 Die 
Affirmation der Leere, die im Diskurs der Literatur stattfindet, beinhaltet, dass 
die Leere nicht auf dem Weg der Negation, sondern an sich selbst – als ein ‚posi-
tiver‘ Gegenstand der Beschreibung, als ein Raum der Differenzen und Streuun-
gen – zum Erscheinen gebracht wird. In diesem Sinne ist die Aussage ein positi-
ver Gegenstand der archäologischen Beschreibung und der Archäologe selbst ein 
„glücklicher Positivist.“193 In diesem Sinne erhält der Akt der nichtpositiven Af-
firmation den Status eines Verfahrens.  

56.4  Die doppelte Reduktion  

Die Phänomenalität der Räume der diskursiven Formation und der Aussage geht 
aus einer Operation der doppelten Reduktion hervor, auf die Foucault ausdrück-
lich Bezug nimmt und die der archäologischen Perspektive überhaupt zugrunde 
liegt. Man kann diese doppelte Reduktion als eine Bewegung der Überbietung 
der phänomenologischen Reduktion betrachten und die Archäologie zu einer Art 
Hyperphänomenologie stilisieren.194 Hält man sich jedoch an Foucaults eigene 
Angaben in Archäologie des Wissens und insgesamt an den darin enthaltenen 
Prozess der diskursiven Reflexion, dann erscheint die doppelte Reduktion als 
eine Strategie der epistemischen Überschreitung, die aus dem sprachontologi-
schen Standort der Archäologie selbst hervorgeht. Die Anklänge an die Phäno-
menologie erscheinen im Lichte dieser sprachontologischen Strategie eher als 
beiläufig. Gerade zum Schutz der doppelten Reduktion gegen falsche Verwandt-
schaften muss ihr Charakter als epistemischer Bruch betont werden und müssen 
die Tendenzen, sie der Phänomenologie zu assimilieren, indem sie etwa zur Anti- 
oder Hyperphänomenologie erklärt wird, beim Namen genannt werden, etwa als 
der Versuch, die Archäologie „als eine Suche nach dem Ursprung, nach formalen 
Apriori, Gründungsakten, kurz als eine Art historischer Phänomenologie zu be-
handeln (während es sich für sie dagegen darum handelt, die Geschichte aus der 
phänomenologischen Umarmung zu befreien) […]“195 Im Folgenden wird die 
archäologische Bewegung der doppelten Reduktion als eine performative Di-
mension der archäologischen Auseinandersetzung mit dem Anthropologismus 
und der anthropologistischen Zerstreuung der Sprache behandelt.

192  Siehe Kap. 12 Abschnitt 43 dieser Arbeit. 
193  „Wenn man an die Stelle der Suche nach den Totalitäten die Analyse der Selten-

heit, an die Stelle des Themas der transzendentalen Begründung die Beschreibung 
der Verhältnisse der Äußerlichkeit, an die Stelle der Suche nach dem Ursprung 
die Analyse der Häufungen stellt, ist man ein Positivist, nun gut, ich bin ein 
glücklicher Positivist, ich bin sofort damit einverstanden.“ [AW: 182.]  

194  So etwa Dreyfus/Rabinow (1982): 73 ff. 
195  AW: 290. (Hervorh. v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 547 

1.
Die doppelte Reduktion ermöglicht eine Art ‚archäologischer Verallgemeine-
rung‘196 der Sprache der Linguisten, wodurch erst an deren Stelle der Diskurs in
Erscheinung treten kann. Denn die Sprache ist dadurch zu charakterisieren, dass 
sie sich des Signifikanten bedient, um stets auf etwas zu verweisen, was gerade 
nicht der Signifikant ist. Die Bedeutungsstruktur der Sprache verweist „immer 
auf etwas anderes […]; die Gegenstände finden sich darin bezeichnet; der Sinn 
ist darin angezielt; auf das Sujet wird durch eine bestimmte Zahl von Zeichen 
Bezug genommen, selbst wenn es nicht in sich selbst gegenwärtig ist. Die Spra-
che scheint stets durch das Andere, das Woanders, das Distanzierte, das Ferne 
bevölkert; sie wird durch die Abwesenheit ausgehöhlt.“197 Diese ständige Bezug-
nahme auf das Nichtsprachliche, das ein Positives (und Objekthaftes) oder ein 
Fundamentales (und Subjekthaftes) sein kann, führt dazu, dass die Sprache der 
Linguisten gerade in der Dimension ihrer eigenen Existenz nicht zu erscheinen 
vermag. Sie funktioniert nur noch als „der Ort des Erscheinens von etwas ande-
rem als sich selbst“198, so dass „in dieser Funktion ihre eigene Existenz sich […] 
aufzulösen“199 scheint. Es ist die anthropologistische Disposition, die dazu führt, 
dass anstelle der Sprache entweder das, worauf sie verweist, etwas Transzenden-
tes oder Positives, also das Signifikat, als ihr Wesentliches erscheint; oder das, 
was sie voraussetzt, etwas Transzendentales oder Fundamentales, um diese Ver-
weisungshandlung leisten zu können, nämlich der Signifikant.

Die Archäologie hingegen verhält sich gegenüber diesen beiden Erschei-
nungsweisen der Sprache neutral. Sie bezieht sich weder auf die Ebene des Si-
gnifikats, noch auf diejenige des Signifikanten, sondern auf den Zwischenraum 
beider: „Wenn man […] die Aussageebene beschreiben will, muss man jene Ent-
fernung selbst [all der Dinge, auf die die Sprache als Sprache verweist] betrach-
ten; die Sprache nicht in der Richtung befragen, auf die sie verweist, sondern in 
der Dimension, in der die Sprache gegeben wird.“200 Zur Gewinnung dieser Di-
mension der Existenz von Sprache ist deshalb eine doppelte Reduktion erforder-
lich: eine Reduktion sowohl der Ebene des Signifikats, als auch derjenigen des 
Signifikants. „Es handelt sich […] nicht nur darum, den Gesichtspunkt des Signi-

196  Darin besteht sogar eine Parallele zur Allgemeinen Grammatik im klassischen 
Zeitalter, die auch eine Art grammatikalisch-logische Verallgemeinerung der ein-
zelnen Sprachen anstrebt, die auf dem Weg der Derivation aus den ursprünglichen 
Wurzeln ihren gegenwärtigen Stand erreichen. Ebenfalls ist der Diskurs auf einer 
allgemeineren Ebene anzusiedeln, die unabhängig ist von derjenigen einer empiri-
schen Einzelsprache wie Französisch oder Griechisch. Auf dieser Ebene tritt das 
Verhältnis zwischen Sprache und Wissen in Erscheinung, genauer: die Rolle der 
Zeichen bei der Herausbildung der historisch bedingten Elemente des Wissens. 

197  AW: 162/AS: 146 (m). 
198 Ibid.
199 Ibid.
200 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


548 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

fikats zu suspendieren (daran ist man inzwischen gewöhnt)201, sondern auch den 
des Signifikanten, um die Tatsache erscheinen zu lassen, daß hier wie dort im 
Verhältnis mit möglichen Objekt- und Subjektbereichen, im Verhältnis mit ande-
ren Formulierungen und eventuellen Wiederverwendungen Sprache vorliegt.“202

Insgesamt handelt es sich bei der doppelten Reduktion um eine Reduktion 
des Zeichens. Über die strukturalistische Reduktion des Signifikats hinaus steckt 
darin eine archäologische Reduktion des Signifikanten. Erst eine solche Reduk-
tion des Zeichens vermag, die Dimension der Zeichenexistenz – d.h.: die Bedin-
gungen dafür, dass bestimmte Zeichenfolgen faktisch und historische aufgetaucht 
sind – sichtbar zu machen. Erst die darin enthaltene doppelte Reduktion setzt den 
ontologischen Raum frei, an dem, unter Einsatz der nichtpositiven Affirmation, 
die positiven Züge einer Geometrie der Formationsräume sowie der Bezugsräu-
me von Aussagen erfassbar werden. Die eigentümliche Logik jener Gabelung – 
die am Ende des klassischen Zeitalters aufscheint und eine strenge Unvereinbar-
keit zwischen dem Menschen und der Sprache in ihrer ontologischen Sammlung 
zum Diskurs beinhaltet – fordert, dass jede Kritik des Anthropologismus eine 
Reduktion des Menschen zu sein hat. Erst eine Reduktion beider Doppel des 
Menschen, des Positiven des Signifikats, wie auch des Fundamentalen des Signi-
fikanten vermag dem anthropologistischen Denken – dem Denken des Gleichen,
wie Foucault es nennt203 – den Boden zu entziehen und stattdessen den Diskurs
auftauchen zu lassen.

Mit dem Diskurs aber tauchen zweierlei Dinge auf: die diskursiven Forma-
tionen und die Aussagen, insofern der Diskurs definitionsgemäß eine Menge von 
Aussagen sein soll, die alle zum Wissensraum der gleichen diskursiven Forma-
tion gehören.204 Das heißt: Aus der doppelten Reduktion ergibt sich die Sichtbar-
keit (1) der diskursiven Formation und (2) des Regelraums der Aussage. 

201  Die Anspielung in Klammern meint die Reduktion der Sinndimension von Spra-
che, die für die strukturalistische Methode unerlässlich ist. Andererseits spielt der 
Gebrauch eines Ausdrucks wie „suspendieren“ auf die phänomenologische Re-
duktion an. Damit scheinen bereits auf der Ebene dieses Verfahrens der doppelte 
Reduktion die zwei seit dem Zusammenbruch des klassischen Diskurses zerstreu-
ten Aspekte jeder Lektüre, der Zeichenaspekt und der Sinnaspekt, das Formali-
sierbare und das Interpretierbare in Verbindung zu treten. Bereits auf der Ebene 
des Verfahrens der doppelten Reduktion zeichnet sich also die Möglichkeit ab, in 
„einem einzigen Raum das große Spiel der Sprache“ zwischen Formalisierung
und Interpretation wieder zu finden. [OD: 371.] 

202  AW: 162. 
203  Sie OD: 381. 
204  In Archäologie des Wissens artikuliert Foucault seine definitorische Sehnsucht, 

den Terminus Diskurs als „eine Menge von Aussagen, die einem gleichen Forma-
tionssystem zugehören“ zu bestimmen. Siehe AW: 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 549 

2.
Die konkrete Gestalt, in der die doppelte Reduktion bei der Freilegung des Rau-
mes der diskursiven Formation eingesetzt wird, ist die Figur des „Weder-Noch“, 
mit der die Ausübung einer für die Archäologie spezifischen Neutralität stattfin-
det. Dass das Auftauchen der diskursiven Formation an den Einsatz dieser Figur 
und an die Ausübung der archäologischen Neutralität geknüpft ist, wurde bereits 
besprochen.205

Wir erinnern uns, dass bereits in der Einleitung zu Archäologie des Wissens 
vom „Weder-Noch“ und der darin enthaltenen doppelten Reduktion die Rede ist. 
Da wird die Vorgehensweise der reflexiven Argumentation in Archäologie des 
Wissens als eine „tastende“ Bewegung gekennzeichnet, die sich stets von zwei 
entgegengesetzten Instanzen absetzen muss, um einen „weißen“ Raum freizule-
gen, von dem aus der Archäologe spricht und in dem der archäologische Diskurs 
selbst Gestalt annehmen kann. In diesen einleitenden Bemerkungen, die wir hier 
vollständig wiedergeben, werden die Grundzüge der doppelten Reduktion im 
Allgemeinen festgelegt: „[…]ich tröste mich […] damit, daß ich mir sage, daß 
sie [die methodologischen Gefahren, die durch die Interferenzen zwischen der 
Ideengeschichte und der archäologischen Analyse entstehen] in das Unterfangen 
selbst einbezogen waren, denn es hatte, um seine eigenen Maße zu erhalten, sich 
selbst von den verschiedenen Methoden und den verschiedenen Formen der Ge-
schichte zu lösen […] Daher rührt die vorsichtige und tastende Weise dieses Tex-
tes. In jedem Augenblick nimmt er Distanz ein, stellt nach allen Seiten seine Ma-
ße fest, tastet nach seinen Grenzen, stößt sich an dem, was er nicht sagen will, 
höhlt Gräben aus, um seinen eigenen Weg zu definieren. In jedem Augenblick 
denunziert er die mögliche Konfusion. Er schiebt seine Identität von sich, nicht 
ohne vorher zu sagen: ich bin weder dies noch das. Zumeist ist das keine Kritik, 
keine Art zu sagen, daß jedermann sich rechts und links geirrt hat. Es ist die De-
finition eines besonderen Standortes durch die Äußerlichkeiten seiner Nachbar-
schaften; das heißt – statt die anderen zum Schweigen zu bringen durch die Vor-
gabe der Nichtigkeit ihrer Worte –, daß versucht wird, jenen weißen Raum zu 
definieren, von dem aus ich spreche und der langsam Form in einem Diskurs an-
nimmt, den ich als noch so schwach und unbestimmt empfinde.“206

Von dieser Figur der doppelten Reduktion und des „Weder-Noch“ ist in der 
Folge der gesamte Argumentationsvorgang durchdrungen, der die diskursive 
Formation auftauchen lässt. Einerseits wird sie eingesetzt, um die diskursive 
Formation von außen sichtbar zu machen und die eigentümliche Einheit, die sie 
einer Aussagegruppe verleiht, gegen herkömmliche Einheiten abzusetzen. Denn 
die formationelle Einheit funktioniert als das „Weder-Noch“ der ideengeschicht-
lichen Einheiten. Sie ist weder etwas Positives wie Buch oder Werk, noch etwas 

205  Siehe Abschnitt 55.3 dieses Kapitels. 
206  AW: 29-30/AS: 27 (m). (Hervorh. v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


550 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Fundamentales wie Tradition, Einfluss, Entwicklung, Mentalität, Geist, Gattun-
gen usw.207 Andererseits wird die Figur des „Weder-Noch“ eingesetzt, um die 
diskursive Formation von innen zu spezifzieren. Denn die Gesamtbewegung der 
Bestimmung der Eigentümlichkeit dieses vierdimensionalen Streuraums wird 
vom Rhythmus der doppelten Reduktion gelenkt, was schließlich am Ende des 
Abschnitts über die Formation der Strategien folgendermaßen zusammengefasst 
wird: „Ebenso wie man die Formation der Gegenstände weder auf die Wörter 
noch auf die Sachen, die der Äußerungen weder auf die reine Form der Erkennt-
nis, noch auf das psychologische Subjekt, die der Begriffe weder auf die Struktur 
der Idealität noch auf die Abfolge der Ideen beziehen durfte, darf man die Forma-
tion der theoretischen Auswahl nicht auf ein fundamentales Vorhaben, noch auf 
das sekundäre Spiel der Meinungen beziehen.“208

3.
Die doppelte Reduktion durchtrennt aber auch die Verbindungen zwischen dem 
Zeichen und dem Nichtsprachlichen – auf beiden Ebenen des Signifikats und des 
Signifikanten – und lässt damit die Ebene der Zeichenexistenz und den vierfach 
dimensionierten Raum der Aussage auftauchen.  

Auf der Ebene des Signifikats impliziert die doppelte Reduktion eine Loslö-
sung des Zeichens von ihrer Ursache im Nichtsprachlichen, auf die das Zeichen 
verweist. Entweder entstammt die Zeichenursache einem Objektbereich oder 
einem Bereich subjektiver Handlungen, so dass die doppelte Reduktion die 
Durchtrennung beider Kausalitäten und ihre Ersetzung durch komplexere Ver-
hältnisse bewirkt. Somit lässt die Existenz einer Zeichenfolge sie „als etwas an-
deres denn als eine reine Spur erscheinen, nämlich als Verhältnis zu einem 
Gegenstandsbereich; als etwas anderes denn als das Resultat einer Handlung 
oder einer individuellen Operation, nämlich eher als einen Komplex möglicher 
Positionen für ein Subjekt […]“209 Indem also die Betrachtung der Zeichen auf 
der Ebene ihrer Existenz sie als losgelöst von ihren Ursachen erscheinen lässt, 
treten zwei der vier Dimensionen des Aussageraumes in Erscheinung. An der 
Stelle des Zeichens als Spur von Objekten erscheint die Aussage als Verhältnis
zu einem Gegenstandsbereich, das heißt, als Raum. An der Stelle des Zeichens 
als Wirkung subjektiver Handlungen erscheint die Aussage als Komplex mögli-
cher Positionen für ein Subjekt, das heißt wiederum: als der Raum der Verhält-
nisse einer historisch existenten Zeichenfolge zu den möglichen Positionen, die 
ein Individuum einnehmen muss, um ihr Subjekt sein zu können.

Auch auf der Ebene des Signifikanten führt die doppelte Reduktion zu Loslö-
sungen und zum Auftauchen der zwei übrigen Dimensionen des Aussageraumes. 
Die erste dieser Loslösungen besteht in der Durchtrennung der Verbindung zwi-

207  AW, Kap.II.1. 
208 Ibid.: 103. [Hervorh. der Ausdrücke weder und noch v. Verf.] 
209 Ibid.: 158. (Hervorh. v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 551 

schen den Zeichenfolgen und anderen Zeichenfolgen, insgesamt der strukturalen 
Totalität der Signifikanten. Statt also den gemeinsamen Verankerungspunkt von 
Zeichenfolgen in der semiotischen Materialität einer solchen Totalität zu suchen, 
richtet sich der Blick der Archäologie auf den Zwischenraum der Aussagen auf 
dem Feld ihrer Assoziation. Anstelle der strukturalistischen Zwischenräume der 
Signifikanten erscheinen Assoziationsräume unterschiedlicher Aussagen, das 
heißt, unterschiedlich verbundener Streuräume.  

Ebenfalls findet auf der Ebene des Signifikanten eine Durchtrennung der 
Verbindung zwischen den Signifikantenketten und sich selbst, genauer, ihrer 
eigenen phonologisch-morphologischen Materialität. An die Stelle des punktuel-
len und unwiederholbaren Einsatzes gesprochener oder geschriebener Signifikan-
ten im Rahmen einer Äußerung, die ein einmaliges Ereignis bildet, tritt die be-
dingte Wiederholbarkeit einer Aussage: bedingt durch materielle Institutionen 
wie das Buch oder Anwendungsfelder, verstanden als Aussagemengen, unter 
denen eine Aussage auftaucht. Diese wiederholbare Materialität macht aus zwei 
unterschiedlichen Vorkommen einer Aussage – das heißt: Vorkommen von Äu-
ßerungen im Sinne spezifischer phonologisch-morphologischer Materialitäten – 
die Wiederholung einer identischen Aussage. Erst der Abstand der Wiederholung 
konstituiert also die spezifische Identität und Materialität einer Aussage, so dass 
der wiederholbaren Materialität der Zeichenexistenz weder die Einmaligkeit und 
Flüchtigkeit einer Äußerung, noch die ideale Stabilität einer logisch-linguisti-
schen Struktur eignet.

Insgessamt heißt das für die Ebene des Signifikanten: Durch die doppelte 
Reduktion können die Zeichenfolgen als etwas anderes erscheinen, „denn als 
eine organische, autonome, in sich geschlossene und für sich allein zur Bildung 
eines Sinnes geeignete Totalität, nämlich eher als ein Element in einem Feld der 
Koexistenz: als etwas anderes denn als ein vorübergehendes Ereignis oder ein 
bewegungsloses Objekt, nämlich eher als eine wiederholbare Materialität.“210

4.
Während die diskursive Formation der Ebene des Signifikats entspricht, ist der 
Aussageraum der Ebene des Signifikanten zuzuordnen. Und erst die doppelte 
Reduktion beider Ebenen lässt mit einem Schlag die diskursive Formation und 
die Aussage auftauchen. 

Einerseits ist die diskursive Formation ein produktiver Regelraum und ein 
Zusammenhang der Streuräume von Wissenselementen, auf die die eingesetzten 
Zeichenfolgen als ihre Signifikate verweisen. In diesem Sinne taucht die diskur-
sive Formation auf der Ebene des Signifikats auf – infolge der Reduktion dessel-
ben. Aber auch innerhalb der diskursiven Formation gibt es Entsprechungen zu 
beiden Ebenen. Der Ebene des Signifikats entsprechen die Objekte des Diskur-
ses, sowie die Serien von Subjektpositionen, die eingenommen werden müssen, 

210 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


552 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

wenn gesprochen wird. Die Begriffe und Themen hingegen entsprechen der Ebe-
ne des Signifikanten, da sie auf die Gegenstände verweisen und die Subjektposi-
tionen anzeigen. Erst die Reduktion dieser beiden Ebenen lässt die Regelmäßig-
keit der Verteilungen von Objekten, Subjektpositionen, Begriffen und Gegen-
ständen sichtbar werden und damit auch den Regelraum, in dem sie auftauchen 
können. Dieser Raum, der eine bestimmte Ausgestaltung des ontologischen 
Raumes der Sprache ist, ist der Raum der diskursiven Formation. 

Andererseits ist der Aussageraum nichts anderes als ein Raum aus Existenz-
bedingungen für Zeichenfolgen, die in einem Strukturganzen aus Signifikanten 
ihren Ort finden. Darum kann er erst als Folge einer Reduktion der Ebene des 
Signifikanten auftauchen. Die Signifikantenketten, die sich nach den Regeln der 
Logik als Propositionen, nach denjenigen der Grammatik als Sätze, aber auch als 
außergrammatikalische und nichtpropositionale Signifikantenketten (etwa als 
Serien und Tabellen) konstituieren können, verweisen alle auf die Elemente des 
Wissens, das heißt die Objekte, Subjektpositionen, Begriffe und Themen, die 
regelmäßig von diskursiven Praktiken – gerade mit Hilfe der genannten Zeichen-
ketten – gebildet werden. Erst die Reduktion der Ebene des Signifikanten, das 
heißt: die archäologische Distanznahme gegenüber den logischen Propositionen, 
den Sätzen, den Sprechakten lässt die Ebene der Zeichenexistenz auftauchen. 

Die doppelte Reduktion lässt also auf beiden reduzierten Ebenen des Signifi-
kats und des Signifikanten die diskursive Formation und die Aussage in Erschei-
nung treten. Allerdings handelt es sich bei diesen Räumen um denselben Raum, 
aber von unterschiedlichen Perspektiven aus betrachtet. Im Ausgang von den 
Elementen des Wissens erscheint der Diskurs als eine Verteilung der Wissens-
elemente im Gesamtraum ihrer Formation. Im Ausgang von den Signifikanten-
ketten hingegen erscheinen die Aussagen des Diskurses als eine Traube aus vier 
Regelräumen, von denen jede Zeichenfolgen umstellt sein muss, um auftauchen 
zu können. Die Archäologie vewandelt also, am Leitfaden der doppelten Reduk-
tion, das Signifikat und den Signifikanten in zwei unterschiedliche und unverein-
bare – und dennoch unlösbar verzahnte – Perspektiven. In den späteren Werken 
Foucaults wird eine solche Verzahnung der Perspektiven in Gestalt einer Ver-
flectung aus Macht und Wissen sichtbar werden.  

Die archäologische Diskursanalyse läuft also gleichzeitig auf eine Beschrei-
bung der Aussagen und eine Analyse der diskursiven Formation hinaus: „Man 
kann sagen, daß das Auffinden der diskursiven Formationen unabhängig von an-
deren möglichen Vereinheitlichungsprinzipien die spezifische Ebene der Aussa-
gen offen legt. Man kann aber ebenso gut sagen, daß die Beschreibung der Aus-
sagen und der Weise, wie die Aussageebene organisiert ist, zu der Individualisie-
rung der diskursiven Formationen führt. Die beiden Vorgehensweisen sind in 
gleichem Maße zu rechtfertigen und umkehrbar.“211 Die Aussagen gehören als 
Streuelemente zu einer diskursiven Formation und ihr Gesetz ist nicht eine Logik 

211 Ibid.: 169. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 553 

oder eine Grammatik, sondern gerade die diskursive Formation, zu der sie gehö-
ren, die somit das Gesetz ihrer Koexistenz und die Bedingung der Existenz von 
Zeichen darstellt. Die doppelte Reduktion bildet die unerlässliche Voraussetzung 
für die Sichtbarkeit dieses Bedingungsraums mit ihren Wissens- und Aussagele-
menten. 

56.5  Der Raum der Sammlung der Sprache  

1.
Ab dem Beginn der archäologischen Bahn Foucaults in Wahnsinn und Gesell-
schaft bis zu deren Ende in Archäologie des Wissens sieht sich die archäologi-
sche Methode auf einen bestimmten Typ von Neutralität und eine Sprache ohne 
Stütze verwiesen. So heißt es am Ende der Einleitung zur ersten Ausgabe von 
Wahnsinn und Gesellschaft: „: „Es war also eine Sprache ohne Stütze notwendig 
[…] Es war vonnöten, eine Trennung und eine Auseinandersetzung, die notwen-
dig diesseits bleiben müssen, weil jene Sprache nur jenseits ihrer selbst einen 
Sinn annimmt, auf die Höhe der Sprache der Vernunft zu bringen. Es bedurfte 
auch einer ziemlich neutralen Sprache, die relativ frei von wissenschaftlicher 
Terminologie, sozialen oder moralischen Optionen war, damit sie so nahe wie 
möglich an jene primitiv miteinander verketteten Worte herankommen konnte 
und damit jene Distanz aufgehoben wurde, durch die sich der moderne Mensch 
gegen den Wahnsinn absichert. Diese Sprache musste aber offen genug sein, da-
mit jene entscheidenden Worte ohne Verrat darin eindringen konnten, durch die 
sich die Wahrheit des Wahnsinns und der Vernunft für uns konstituiert hat.“212

Ebenfalls ist am Ende von Archäologie des Wissens davon die Rede, dass der 
archäologische Diskurs den Boden meidet, „auf den er sich stützen könnte“213 in 
so fern er ein Diskurs über Diskurse ist214, und dass das Außen des Diskurses 
„für mein Leben so indifferent und so neutral ist, daß es zwischen meinem Tod 
und meinem Leben keinen Unterschied lässt“215.

Zwischen diesen Bekenntnissen zu einer „Sprache ohne Stütze“ und einer 
diskursiven Neutralität am Anfangs- und Endpunkt der archäologischen Bahn der 
sechziger Jahre kommt es zu einer schrittweisen Klärung dieser zwei archäologi-
schen Postulate. So machen die diskursgeschichtlichen Informationen in Ord-
nung der Dinge und die methodologischen Angaben in Archäologie des Wissens 
deutlich, dass die geforderte Neutralität aus dem Einsatz einer doppelten Reduk-
tion hervorgeht. Wir haben im letzten Abschnitt gesehen, dass die doppelte Re-
duktion einen Raum der Neutralität zwischen den Doppeln des Menschen auftau-
chen lässt, der weder eine Sphäre transzendentaler Reflexivität, noch eine solche 
empirischer Objektivität abgibt, und dennoch als der Ort einer neuartigen Faktizi-

212  WG: 15-16/DE I: 166 (m). (Hervorh. v. Verf.) 
213  AW: 292. (Hervorh. v. Verf.) 
214 Ibid.
215 Ibid.: 300. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


554 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

tät funktioniert: der Faktizität der gesagten Dinge. Es wurde auch mehrfach ge-
zeigt, dass diese diskursiven Tatsachen, will man die Gebietsgrenzen dieses 
Raumes nicht verlassen, nur anhand des Verfahrens der réécriture zu erfassen 
sind, das in der Lage ist, einen Diskurs darzustellen, der sich weder im Transzen-
dentalen noch im Empirischen abstützt. Die doppelte Reduktion legt also einen 
neuartigen Raum frei, der dann anhand der réécriture markiert, ausgemessen, 
sichtbar gemacht wird. Damit erscheint dieser Raum als ein Regelraum, genauer: 
ein Raum der Regelmäßigkeiten, die keiner anderen als der Sphäre des Diskurses 
entstammen und die nur noch die Ebene der diskursiven Tatsachen gliedern. Vor 
dem Hintergrund dieser Regelmäßigkeiten erscheint das historische Auftauchen 
der Wissenselemente nicht als ein chaotischer Vorgang, sondern als eine kohä-
rente Praxis diskursiver Produktion.  

2.
Dieser Raum der Neutralität, der in Archäologie des Wissens schrittweise als der 
Raum der diskursiven Formation herausgesellt wird, ist ein vierdimensionaler 
Raum aus produktiven diskursiven Praktiken und ihren Produkten. Es gibt in die-
sem Raum erstens Verteilungen von Wissenselementen: von Objekten, Äuße-
rungsweisen, Begriffen, Themen. Dieses sind keine unhistorischen, konstanten 
Dinge, sondern historische Produkte fiktionaler diskursiver Praktiken, die in 
unterschiedlichen Epochen unterschiedlichen Regeln unterworfen sind. Diese 
Regeln lenken einerseits die produktiven Praktiken, und dienen andererseits als 
Prinzipien der sichtbaren Verteilungen der historisch aufgetauchten Wissensele-
mente. In dem neutralen Raum der diskursiven Formation gibt es zweitens die 
produktiven Praktiken, die als die Existenzmodalität von Zeichenfolgen sichtbar 
werden. Die Existenzmodalität der Zeichen heißt Aussage. Das heißt: Das, wo-
von die diversen Semiologien sprechen, nämlich Signifikantenketten, und das, 
worauf diese mit ihrer Bezeichnungsfunktion verweisen, nämlich der Zusam-
menhang des Signifikats, sind allesamt Produkte. Sie sind nicht bloß da, sondern 
sie tauchen auf, währen eine Weile, deren Dauer unter epistemischen Bedingun-
gen steht, und verschwinden. Diesem Auftauchen, Währen und Verschwinden 
von Zeichen und ihrem Bezeichneten gilt die theoretische Neugierde der Archäo-
logie des Wissens. Das, was das ganze diskursanalytische Methodenarsenal die-
ses Werks aufklären will, ist das Rätsel der Geschichte, genauer, der Geschicht-
lichkeit von Zeichen. Die Aussagen als Existenzmodalitäten der Zeichen sind 
Produktionsweisen, die mit den Wissenselementen korrelieren, die als die Pro-
dukte dieser Produktionsweisen erscheinen. Die Aussagen verteilen sich im For-
mationsraum und ihre historischen und epochenspezifischen Regeln sind diesel-
ben, die auch die Verteilungen der Wissenselemente bedingen. 

3.
Diese Aufteilung des Diskurses in produktive Praktiken und Produkte hat einen 
Vorläufer in dem Diskursmodell, den Foucault unmittelbar nach Erscheinen von 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 555 

Ordnung der Dinge und etwa ein Jahr vor dem Beginn seiner Arbeiten an 
Archäologie des Wissens in einem Artikel über Jules Vernes216 vorgelegt hat.
Diesem Modell zufolge besteht ein Diskurs aus zwei Ebenen. Es gibt einerseits 
die Dinge, von denen die Rede ist, das heißt, die „Episoden, Personen, deren 
Funktionen in der Geschichte, Ereignisse“217, die in ihrer Gesamtheit die Ebene 
der Fabel konstituieren. Und dann gibt es das Regime der verschiedenen Erzähl-
weisen: „die Stellung des Erzählers gegenüber dem Erzählten (ob er am Gesche-
hen teilnimmt, ob er es aus einer gewissen Distanz beobachtet oder ob er voll-
kommen davon ausgeschlossen ist und das Geschehen gänzlich von außen be-
trachtet); Vorliegen oder Fehlen eines neutralen Blicks, der Dinge und Menschen 
erfasst und eine objektive Beschreibung ermöglicht; durchgängige Darstellung 
des Geschehens aus der Sicht einer einzigen Person oder mehrerer einander ab-
wechselnder Personen oder aber keiner bestimmten Person; nachträgliche Dar-
stellung der Ereignisse oder zeitgleiche Verfolgung des Geschehens usw.“218 Die 
Ebene dieser Erzählweisen nennt Foucault Fiktion. Der Diskurs besteht also aus 
Fabel und Fiktion, aus den fiktionalen Produkten und der fiktionalen Produktion: 
„Die Fabel besteht aus Elementen, die in einer bestimmten Reihenfolgen ange-
ordnet sind. Die Fiktion ist der Raster der durch den Diskurs hergestellten Bezie-
hungen zwischen dem Sprechenden und dem, wovon er spricht.“219 Diese Be-
stimmung der Fiktion als Zusammenhang aus Äußerungsmodalitäten soll in die-
sem Aufsatz als methodologischer Ausgangspunkt einer Lektüre der Erzählungen 
von Jules Vernes dienen. In Archäologie des Wissens wird diese Idee der Fiktion, 
als Raster möglicher Subjektpositionen, übernommen und als eine der vier Di-
mensionen sowohl des Wissens als auch der Aussagefunktion bestimmt. Das er-
gibt in Archäologie des Wissens ein wesentlich komplexeres Modell, dem zufol-
ge Fiktion und Fabel – gemäß ihrer terminologischen Festlegung in „Die Fabel 
hinter der Fabel“ – beide derselben Ebene gehören. 

4.
Die Ebene der Aussage und die Ebene der Wissenselemente unterscheiden sich, 
wie gesagt, nur gemäß dem Blick, der auf den Diskurs geworfen wird. Ansonsten 
ist es einerlei, ob man die Formation der Wissenselemente beschreibt oder die 
Verteilung der Aussagen. Deshalb schreibt Foucault einerseits, dass „das Auffin-
den der diskursiven Formationen […] die spezifische Ebene der Aussage offen 
legt“220; und andererseits, dass „die Beschreibung der Aussagen und der Weise, 
wie die Aussageebene organisiert ist, zu der Individualisierung der diskursiven 
Formationen führt.“221 Die Ebene der Aussage ist allerdings nicht eine beliebige 

216  „Die Fabel hinter der Fabel“, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 36: 654-663. 
217 Ibid.: 654. 
218 Ibid.
219 Ibid.
220  AW: 168. 
221 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


556 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Ebene, die etwa als Auswuchs einer kreativen Willkür zu einem neuartigen Ver-
fahren der Lektüre führen soll. Vielmehr wird die Ebene der Aussage von den 
drei Seinsweisen der Sprache vorausgesetzt, die infolge des Zusammenbruchs 
des klassischen Diskurses und der anthropologistischen Zerstreuung der Sprache 
an der Schwelle des neunzehnten Jahrhunderts aufgetaucht sind: die philologi-
sche Behandlung der Sprache als Objekt, die Interpretation der Sprache als Aus-
druck des Bewusstseins, die logische Formalisierung der Sprache zur Überprü-
fung ihrer epistemologischen Tauglichkeit. Jede dieser drei postklassischen und 
gegenseitig inkompatiblen Formen des Umgangs mit Sprache setzt stillschwei-
gend die Seinsweise der Aussage voraus. So heißt es in Archäologie des Wissens:
„Damit die Sprache als Objekt aufgefasst, in verschiedene Schichten zerlegt, be-
schrieben und analysiert werden kann, muss eine ,Aussagegegebenheit‘ existie-
ren, die stets determiniert und nicht unendlich ist: die Analyse einer Sprache 
vollzieht sich stets an einem Korpus von Worten und Texten; die Interpretation 
und das Hervorbringen der impliziten Bedeutung beruhen stets auf einer begrenz-
ten Gruppe von Sätzen; die logische Analyse eines Systems impliziert in der er-
neuten Schreibung, in einer formalen Sprache, eine gegebene Menge von Pro-
positionen.“222

Das legt nahe, dass der Raum der diskursiven Formation tatsächlich jener 
„einzige […] Raum“223 ist, in dem „das große Spiel der Sprache wiederzufin-
den“224 ist. Erst das Wiederfinden und Beschreiben dieses Raumes vermögen es, 
jenen Epochenbruch auszulösen, der den Tod des Menschen als diskursives Er-
eignis herbeiführt. Das heißt: Mit dem Auftauchen des Raumes der diskursiven 
Formation ist es möglich, „einen entscheidenden Sprung zu einer völlig neuen 
Form des Denkens zu machen, wie auch, einen im vorangegangenen Jahrhundert 
eingeführten Wissensmodus in sich selbst abzuschließen.“225 Tatsächlich ist eine 
Entsprechung zwischen den vier Dimensionen der diskursiven Formation bzw. 
des Aussageraumes und den vier anthropologistischen Streumomenten der Spra-
che – der Sprache als philologisches Objekt, als interpretierbarer Ausdruck, als 
Form der Erkenntnis und als literarisches Selbstverhältnis – aufzufinden. Es lässt 
sich sofort einsehen, dass an diesen ontologischen Bruchstücken des explodierten 
klassischen Diskurses die Möglichkeit des Raumes der diskursiven Formation 
ablesbar wird: 

(1) An die Stelle der Sprache als Objekt tritt das Diskurs-Ojekt als Objekt der 
réécriture226 im Rahmen des archäologischen Unternehmens im Allgemeinen, 
wie auch der Diskursanalyse in Archäologie des Wissens im Besonderen. Das 
heißt: An die Stelle der Sprache als Objekt einer historischen Philologie tritt die 
synchron-diachrone Verteilung der Diskurse als Objekte einer archäologischen 

222 Ibid.: 162-163. 
223  OD: 371. 
224 Ibid.
225 Ibid.
226  Siehe AW: 200. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 557 

Historiographie, wie auch jener der Aussage assoziierte Objektbereich, den Fou-
cault das Referential nennt.

(2) An die Stelle der Beziehung zwischen dem Bewusstsein und der Sprache 
als dessen Ausdruck tritt die Beziehung zwischen den Äußerungsmodalitäten und 
dem Diskurs, das heißt, den Subjektpositionen, die ein Individuum einnehmen 
muss, um Subjekt einer Aussage sein zu können, und der Aussage insgesamt.  

(3) An die Stelle der Sprache als Form, die den Blick auf die Dinge freigibt, 
tritt die Verteilung aus Begriffen, die den Blick auf die Objekte des Diskurses 
freigeben sollen, und die Organisation eines Aussagefeldes, aus dem die Begriffe 
hervorgehen und das immer im Spiel ist, wenn man eine einzelne Aussage ins 
Visier nimmt.

(4) An die Stelle der Sprache als literarisches Selbstverhältnis tritt das 
Selbstverhältnis eines ganzen Diskurses, der in Gestalt von Strategien oder The-
men, die aus den gleichen Objekten, Äußerungsmodalitäten, Begriffen kompo-
niert sind, sich selbst gegenüber tritt; aber auch das Selbstverhältnis einer Aussa-
ge, die in ihrer durch materielle Institutionen vermittelten Wiederholung als sich 
selbst gleich erscheint.  

5.
Insgesamt bedeutet das: Während auf der Ebene der Sprache sich ihre Seinswei-
sen in die vier inkompatiblen Streumomente zerstreuen, sammeln sich diese 
Streumomente auf der Ebene der archäologisch bestimm- und beschreibbaren 
Aussage. Der Raum der diskursiven Formation und der Regelraum der Aussage 
sind so beschaffen, dass darin die Sprache, nach ihrer anthropologistischen Zer-
streuung, sich erneut sammeln und zu einem neuartigen und für die Epoche der 
Archäologie spezifischen Diskurs formieren kann. Dabei muss allerdings im Au-
ge behalten werden, worin sich dieser Diskurs vom klassischen Diskurs unter-
scheidet. Der klassische Diskurs repräsentiert die Dinge, die ihm vorausgehen, 
deren Repräsentationen er in einer Bewegung der Dopplung und Analyse erneut 
repräsentiert und zu einer Ordnung zusammensetzt. Im Gegensatz dazu vermag 
der Diskurs in der Epoche der Archäologie nicht mehr im Modus der Repräsenta-
tion auf die Welt zu beziehen. Vielmehr präsentiert er die Wissenselemente, die 
in ihm zur Sichtbarkeit gelangen. Der Diskurs im archäologischen Sinne ist ein 
fiktionales System: nicht in dem Sinne, dass die darin auftauchenden Elemente 
Auswuchs einer individuellen oder kollektiven Phantasie wären, sondern in dem 
Sinne, dass er selbst, als Diskurs, aus produktiven Praktiken besteht, die be-
stimmte Objekte herausbilden, bestimmte Subjektpositionen festlegen, kohärente 
Aussagefelder ausbreiten und Strategien und Themen im Ausgang von denselben 
Wissenselementen verteilen. 

6.
Indem sich also der Blick der Archäologie von den einzelnen philologischen, 
hermeneutischen, strukturalistischen, literaturwissenschaftlichen Ebenen der 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


558 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Sprache als Objekt, Ausdruck, Form und als literarisches Selbstverhältnis zu-
rückzieht, sammelt sich die Sprache und offenbart sich als Aussage. Aber auch 
das Umgekehrte trifft zu: Sofern die gegenseitig inkompatiblen Analysetypen der 
Sprachwissenschaft, der Hermeneutik, der Logik eingesetzt werden, reduziert 
sich die Aussage und neutralisiert sich ihre Ebene. In diesem Sinne heißt es in 
Archäologie des Wissens: „Was die Aussageebene betrifft, so findet sie sich stets 
neutralisiert: entweder wird sie nur als ein repräsentatives Muster definiert, das 
gestattet, unbegrenzt anwendbare Strukturen freizusetzen [Sprachwissenschaft]; 
oder sie entzieht sich in einem reinen Schein, hinter dem die Wahrheit eines an-
deren Sprechens sich enthüllen muss [Hermeneutik]; oder sie gilt als eine indiffe-
rente Substanz, die als Stütze für die formalen Relationen dient [Logik].“227 Das 
heißt: Die Objektivierung, die Interpretation, die Formalisierung stellen jeweils 
eine Form der Neutralisierung der spezifischen Ebene der Aussage dar, die im 
Verhältnis zu den Ebenen der Sprache als Objekt, Form und Ausdruck vertikal 
verläuft. Auch die Seinsweise der Sprache innerhalb der postklassischen Domäne 
des literarischen Gegendiskurses erscheint gerade, vermöge seiner Ausschlie-
ßung aus dem Wahrheitsspiel der Wissenschaften, als eine Reduktion der Ebene 
der Aussage. Doch finden alle diese Seinsweisen der Sprache, die am Ende des 
klassischen Zeitalters als die ontologischen Bruchstücke des klassischen Diskur-
ses aufgetaucht und den genannten vier Analyseformen eingeschrieben sind, 
ihren Ort im gemeinsamen Feld der Aussagen, das als ihre gemeinsame Voraus-
setzung erscheint und das „unerlässlich dafür [ist], daß die [jeweilige] Analyse 
vorgenommen werden kann […]“228 Denn diese anthropologistisch bedingten 
Analyseverfahren sind nicht nur (reduzierte) Analysen vorliegender Aussagen, 
sondern ihrerseits auch Produktion neuer Aussagen, die in einem Raum auftau-
chen, der auf den gesonderten Ebenen der Objektivierung, Formalisierung, Inter-
pretation, Literaturwissenschaft nicht gedacht werden kann. So wird in Archäo-
logie des Wissens festgestellt, dass „all diese [reduzierten] Beschreibungen sich 
nur auswirken können, indem sie selbst endliche Mengen von Aussagen konstitu-
ieren“229 und dass erst die archäologische Erzählung deutlich macht, „warum das 
Aussagefeld sie von allen Seiten umgibt, warum sie sich davon nicht befreien 
können und es nicht direkt zum Thema nehmen können.“230

Das heißt: Die Aussage und ihr Raum sind die gemeinsame Voraussetzung 
von Objektivierung, Formalisierung, Interpretation von Sprache. Obwohl der 
Einsatz dieser Analysetypen zu einer Reduktion der Aussage auf ein Objekt, eine 
Form, einen Ausdruck führt, bleibt die Aussage die Voraussetzung jedes dieser 
Analysetypen, und mit ihr auch der Raum des Diskurses, verstanden als eine spe-
zifische Ausgestaltung des ontologischen Raumes der Sprache, der im literari-
schen Gegendiskurs sichtbar wird. Die Beziehung zwischen der Ebene der 

227 Ibid.: 163. 
228 Ibid.
229 Ibid.
230 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 559 

Archäologie und den einzelnen Ebenen der Reduktion der Aussage beinhaltet 
einen Perspektivensprung und birgt das Potential eines diskursiven Epochen-
bruchs. Deshalb vermag die archäologische Analyse, gerade indem sie die Aus-
sagen als Modalitäten der Zeichenexistenz beschreibt, die Möglichkeit dieser 
reduktiven Analyseformen zu artikulieren: „Die Aussagen in sich selbst zu be-
trachten, wird nicht bedeuten, jenseits all dieser Analysen und auf einer tieferen 
Ebene ein bestimmtes Geheimnis oder eine bestimmte Wurzel der Sprache zu 
suchen, die sie vernachlässigt hätten. Es heißt zu versuchen, diese so nahe Trans-
parenz sichtbar und analysierbar zu machen, die das Element ihrer Möglichkeit 
bildet.“231

7.
Der Raum der diskursiven Formation, in dem sich die Sprache sammelt, stellt 
eine Verkomplizierung und diskurstheoretische Spezifizierung des ontologischen 
Raumes der Sprache, der sich beim jungen Nietzsche als der Raum der Übertra-
gungen offenbart hat. Dieser hat sich gezeigt als ein Raum des gleitenden Sinnes, 
als der homonyme Zwischenraum der Wörter, der nicht als eine tropologische 
Abweichung erscheint, sondern prinzipiellen Charakter erlangt. Der Raum der 
diskursiven Formation hingegen ist ein vierfach dimensionierter Gleitraum, in 
dem die vier Typen der Wissenselemente in ihrer irreduziblen Differenz und Se-
rialität in Erscheinung treten. Hinzu kommt eine Verkomplizierung des Vor-
gangs, der bei Nietzsche als die Erstarrung der Metaphern zu Wahrheiten be-
schrieben wird. An die Stelle von Nietzsches Bedeutungsvielfalt und Metaphern-
heer tritt die vierfache Zerstreuung von Objekten, Äußerungsmodalitäten, Begrif-
fen und Themen. Anstelle der einfachen Erstarrung der Metaphern zu Wahrhei-
ten tritt im Raum der Wissensformation ein Spiel der Schwellen232 in Erschei-
nung. Die einfache und einzige Schwelle zwischen Wahrheit und Lüge bei Nietz-
sche zerstreut sich in die vier unterschiedlichen Schwellen der Positivität, der 
Epistemologisierung, der Wissenschaftlichkeit und der Formalisierung233:

(1) Mit der Schwelle der Positivität vereinzelt sich ein Formationssystem von 
Aussagen. Ab dieser Schwelle tritt eine diskursive Formation in Erscheinung und 
die Sprache meldet sich in jenem blanken Sein, das in der Sprache der Literatur 
sichtbar wird. An dieser Schwelle ermöglicht die Aussage, dass die Sprache in 
ihrem literarischen Sein auftaucht, das sich beim jungen Nietzsche als die we-
sentliche Übertragungsvielheit der Wörter meldet. 

(2) Erst ab der zweiten Schwelle der Epistemologisierung tritt das Phänomen 
der Wahrheit auf den Plan. Das zeigt sich am Aufkommen bestimmter „Verifika-
tions- und Kohärenznormen“234, die einer Teilmenge der Aussagen eines Forma-

231 Ibid.
232  Siehe „Die verschiedenen Schwellen und ihre Chronologie“ in Kap. IV.6.d, AW: 

265 ff. 
233 Ibid.
234  AW: 266. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


560 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

tionssystems eine epistemologische Macht verleihen, so dass diese „eine beherr-
schende Funktion (als Modell, als Kritik oder als Verifikation) im Hinblick auf 
das Wissen ausübt.“235 Das ist die Schwelle, an der sich die Metaphern, gemäß 
den Angaben des jungen Nietzsche, zu Wahrheiten beruhigen. Das ist aber auch 
die Schwelle, ab der die aufgetauchten Zeichenfolgen auf eine hintergründige 
und verborgene Wahrheit verweisen, als deren interpretierbarer Ausdruck sie 
fortan erscheinen. An dieser Schwelle also ermöglicht die Aussage die Sprache 
als Ausdruck.

(3) An der dritten Schwelle der Wissenschaftlichkeit tauchen neben den For-
mationsregeln auch bestimmte Konstruktionsgesetze auf, nach deren Muster Zei-
chenfolgen strukturiert sind. Das ist die Schwelle, an der Sätze und Propositionen 
der Grammatik und der Logik auftauchen können. An dieser Schwelle also er-
möglicht die Aussage die Sprache als Objekt einer Strukturwissenschaft wie der 
Sprachwissenschaft.

(4) An der vierten Schwelle der Formalisierung können Zeichenfolgen als 
ein formales Gebäude in Erscheinung treten. An dieser Schwelle ermöglicht die 
Aussage die Sprache als Form.

8.
Diese vier Schwellen erweisen den Raum der diskursiven Formation als einen 
Zusammenhang aus Schwellen und aus Aussagen, die die Sprache in ihrem blo-
ßen Sein, in ihrem Charakter als Ausdruck, als logisch-grammatikalisches Objekt,
als formales Gebäude erscheinen lassen können, aber auch als unterschiedliche 
Kombinationen dieser Seinsweisen. Der Raum der diskursiven Formation er-
scheint damit als ein von Schwellen durchzogener heterotoper Raum, in dem 
„das große Spiel der Sprache“236 in seiner gesammelten Gesamtheit sichtbar wer-
den kann. Verglichen mit Nietzsches Übertragungsraum mit seiner Gegenüber-
stellung von Lüge und Wahrheit erscheint der Raum der diskursiven Formation 
als ein Raum, in dem (1) die Sprache in ihrem blanken literarischen Sein – in der 
Terminologie des jungen Nietzsche: die Sprache in ihrer wesentlichen Metapho-
rizität – auftauchen kann; (2) die Sprache in ihrem Sein – wie dies an der ersten 
Schwelle aufgetaucht ist – zur Sprache einer Wahrheit werden kann. Erst der Zu-
sammenhang der Schwellen transformiert den ontologischen Raum in den kon-
kreten und historischen Wissensraum der diskursiven Formation, den eine 
archäologische Aussagenanalyse zu beschreiben und zu spezifizieren hat. Die 
Sammlung der Sprache in diesem formationellen Raum besteht darin, dass darin 
die Sprache immer eine Schwelle überschritten haben muss, wenn sie als Objekt
[Schwelle der Wissenschaftlichkeit], als Form [Schwelle der Formalisierung], als 
Ausdruck [Schwelle der Epistemologisierung], als Sprache in ihrem bloßen Sein
[Schwelle der Positivität] – oder auch als verschiedene Kombinationen dieser 

235 Ibid.
236  OD: 371. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 16: DIE SPRACHE SAMMELT SICH WIEDER | 561 

Seinsweisen – zutage treten soll. Deshalb ist der Raum der diskursiven Forma-
tion im Hinblick auf die Sammlung der Sprache als eine heterotope Zusammen-
setzung dieser Schwellen zu betrachten. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017 - am 14.02.2026, 16:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

