
74 Lukas Fuchsgruber: Museen und die Utopie der Vernetzung 

System dahinter sichtbar machen. Wenn wir uns die Analyse von Shaked zu 
eigen machen, existiert dabei keine Grenze zu den offensiveren Aktionen, 
wie sich an den Rahmen eines Kunstwerks zu kleben, um auf die mit Muse
en verbundenen Konzerne und ihre Öl-Ökonomie aufmerksam zu machen, 
oder zu einem Streik für bessere Arbeitsbedingungen. Die große Bedeutung 
von Shakeds Analysen liegt für mich darin zu verstehen, wogegen kritische 
Kunstgeschichte steht, welche Macht das Sammeln und seine Ökonomie 
entfaltet. 

Koloniale Daten 

Wie verändern sich Museen heute zum Beispiel, wenn es um die kolonialen Ur
sprünge ihrer Sammlungen geht? Wie verändert sich, bezogen auf dieses The

ma, das Potential sie zu Werkstätten der Solidarität, eines positiven sozialen 
Wandels zu machen? Transformative Kritik, die auf eine Veränderung der In
stitution abzielt, klingt nach einem riskanten Unternehmen, das die Kraft ent
falten könnte, die Institution infrage zu stellen. Aber auch die Reproduktion 
der musealen Hegemonie funktioniert heute politisch und digital umfassen
der, wenn wir uns zum Beispiel den Begriff der Dekolonialisierung ansehen. 
Ethnologische Museen, die offensichtlich eng mit den Verbrechen des Kolo
nialismus verbunden sind, werden heute ›dekolonial‹, streben Vielstimmigkeit 
an und bereiten Restitutionen vor. Das wird auch Zeit, wie der Historiker Prinz 
Kum’a Ndumbe III betont: 

»Auseinandersetzung mit Kolonialismus ist in der Bundesrepublik Deutsch
land zum Thema in Regierungsprogrammen geworden. Seit 2018. Lobens
wert. Es war ein langer Kampf so vieler Organisationen im In- und Ausland, 
bis entscheidende politische Parteien den Ernst der Lage wahrnahmen und 
diese Forderung als Regierungsprogramm aufnahmen.«53 

Er verweist auf den Zusammenhang zwischen Gewalt, Mord, Plünderungen 
und Abtransport von Kulturgütern in europäische Museen, und wie lange es 

53 AfricAvenir, »Vortragsankündigung: Vortrag von Prinz Kum’a Ndumbe III zum Thema 
Restitution«, 2. Februar 2024, https://www.africavenir.org/en/veranstaltung-vortrag- 
von-prinz-kuma-ndumbe-iii/. 

https://doi.org/10.14361/9783839476628-017 - am 14.02.2026, 06:11:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.africavenir.org/en/veranstaltung-vortrag-von-prinz-kuma-ndumbe-iii/
https://www.africavenir.org/en/veranstaltung-vortrag-von-prinz-kuma-ndumbe-iii/
https://doi.org/10.14361/9783839476628-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.africavenir.org/en/veranstaltung-vortrag-von-prinz-kuma-ndumbe-iii/
https://www.africavenir.org/en/veranstaltung-vortrag-von-prinz-kuma-ndumbe-iii/


Digitalisierung und Demokratisierung 75 

gedauert hat, bis diese Geschichte nicht mehr komplett verschwiegen und ver
harmlost wurde: »Und über ein ganzes Jahrhundert darüber schweigen, die 
Untaten bagatellisieren, oder als wohlwollende Einführung primitiver Völker 
in die Moderne verherrlichen.« Heute geht es um Restitutionen, also Geraub
tes aus den Museen zurück zu gegeben. Die diplomatischen Prozesse rund um 
das Thema Restitution bringen aber neue Machtverhältnisse ans Licht: 

»Die Afrikaner*innen sollen aber bitte gefälligst erst mal neue Gefängnisse 
für die zurückzugebenden Gegenstände bauen, dann geben wir zurück. Wir 
werden aber unsere Museen doch nicht ausleeren, das auf keinen Fall. Nun, 
nach über hundert Jahren, an wen zurückgeben? Wer ist überhaupt noch als 
Erbe legitimiert, zu empfangen? Die sollen mal ihre Legitimationsurkunden 
vorzeigen, dann wird der Fall überprüft. Ach ja, aus primitiven Dörfern sind 
unterentwickelte neue Staaten mit ausgelöschtem Gedächtnis entstanden. 
Unsere Partner. Verhandeln wir also bis klar ist, wer sich als der legitimierte 
Empfänger ausweisen kann. In der Zwischenzeit bleiben unsere Museen voll. 
Und da unten schlagen sie sich die Köpfe ein. Die Sache wird schmackhaft, 
und jeder will empfangen. Bieten wir doch Konfliktmanagement an. Tolle 
Idee.«54 

Die Provenienzforschung, die internationalen Kooperationen reproduzieren 
eine bestimmte Form der Aufarbeitung des Kolonialismus, die große Leerstel
len hat, wie auch der Künstler und Wissenschaftler Wann Layir in einem Gast
beitrag auf dem Blog des Humboldt Forums schreibt: 

»Das Problem mit der Provenienzforschung – meine Antwort auf Steinmei

ers Verlautbarung der Ankunft der Kulturen der Welt – ist jedoch, dass diese 
Art der Forschung sich auf eine sehr begrenzte Sicht auf den Kolonialismus 
fokussiert. Sie bildet koloniale Kategorien von Opfern und Tätern nach und 
ignoriert dabei völlig die Geschichte des antikolonialen Widerstands.«55 

Für Layir ist außerdem maßgeblich, dass das Humboldt Forum Dekoloniali
sierung vereinnahmt, dass sie »von Beginn an kolonisiert wurde« und er fragt, 

54 Ebd. 
55 Wan wo Layir, »The Palace We Go to Die In: von Strafexpeditionen zu Strafausstellun

gen«, Humboldt Forum Magazin (blog), 2. November 2022, https://www.humboldtforu 
m.org/de/magazin/artikel/the-palace-we-go-to-die-in-von-strafexpeditionen-zu-str 
afausstellungen/. 

https://doi.org/10.14361/9783839476628-017 - am 14.02.2026, 06:11:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.humboldtforum.org/de/magazin/artikel/the-palace-we-go-to-die-in-von-strafexpeditionen-zu-strafausstellungen/
https://www.humboldtforum.org/de/magazin/artikel/the-palace-we-go-to-die-in-von-strafexpeditionen-zu-strafausstellungen/
https://www.humboldtforum.org/de/magazin/artikel/the-palace-we-go-to-die-in-von-strafexpeditionen-zu-strafausstellungen/
https://doi.org/10.14361/9783839476628-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.humboldtforum.org/de/magazin/artikel/the-palace-we-go-to-die-in-von-strafexpeditionen-zu-strafausstellungen/
https://www.humboldtforum.org/de/magazin/artikel/the-palace-we-go-to-die-in-von-strafexpeditionen-zu-strafausstellungen/
https://www.humboldtforum.org/de/magazin/artikel/the-palace-we-go-to-die-in-von-strafexpeditionen-zu-strafausstellungen/


76 Lukas Fuchsgruber: Museen und die Utopie der Vernetzung 

»was für ein Kind soll aus dem Inzest zwischen Kolonialismus und Eurozen
trismus entstehen, den das Humboldt Forum repräsentiert?«56 

Der Kolonialismus ist dabei nicht nur in den Sammlungen eingeschrieben, 
sondern auch im Gebäude, seiner Fassade und dem Dekor: 

»This was the building, after all, where Kaiser Wilhelm II resided as his 
troops committed genocide in Namibia and brutally suppressed an uprising 
in Tanzania in the 1900s. Restored statues of Prussian princes line its echo
ing white halls, while an inscription beneath the dome exhorts all on Earth 
to kneel before Jesus.«57 

Mit diesem Widerspruch versucht das Humboldt Forum als Institution heute 
zu arbeiten. In der 20 Jahre zurück liegenden Entscheidung des Bundestags, 
das Schloss wieder aufzubauen, sieht der heutige Generalintendanten Hart
mut Dogerloh eine Herausforderung: 

»I don’t think the same decision would be made to rebuild the palace today. 
But we cannot change the architecture. Now it is here, it serves as a useful 
catalyst for discussions about our programme and the provenance of the col
lections.«58 

Die Sammlung als Ort der Gewalt, Herrschaft und Ausschlüsse soll zu einem 
Katalysator der Debatten werden, das Humboldt Forum zum Ort der Dekolo
nialisierung und Demokratisierung, wie die Künstlerin und Kunsthistorikerin 
Khadija von Zinnenburg Carroll und der Anthropologe Jonas Tinius zusam
menfassen: 

»Hermann Parzinger, the chairman of the Prussian Heritage Foundation, […] 
has adopted the rhetoric that provenance research and the accessibility of 
contentious heritage collections from colonised countries form a way to ›de
colonise and democratise museums‹.«59 

56 Ebd. 
57 Oliver Wainwright, »Berlin’s bizarre new museum: a Prussian palace rebuilt for 

€680m«, The Guardian, 9. September 2021, https://www.theguardian.com/culture/20 
21/sep/09/berlin-museum-humboldt-forum. 

58 Ebd. 
59 Jonas Tinius und Khadija von Zinnenburg Carroll, »Phantom palaces: Prussian central

ities and Humboldtian spectres«, in Re-Centring the City: Global Mutations of Socialist 

https://doi.org/10.14361/9783839476628-017 - am 14.02.2026, 06:11:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/culture/2021/sep/09/berlin-museum-humboldt-forum
https://www.theguardian.com/culture/2021/sep/09/berlin-museum-humboldt-forum
https://doi.org/10.14361/9783839476628-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.theguardian.com/culture/2021/sep/09/berlin-museum-humboldt-forum
https://www.theguardian.com/culture/2021/sep/09/berlin-museum-humboldt-forum


Digitalisierung und Demokratisierung 77 

Die zentrale Vorstellung ist die eines geteilten Erbes unter Kontrolle des Berli
ner Museums: 

»Yet, […] to speak of ›administering the cultural goods of mankind‹, of let
ting ›nations that we once colonised‹ ›participate‹ in such shared investiga
tions […], reinterprets their accommodation and the patronage of legally ac
quired objects from other parts of the world in a cosmopolitan framework of 
horizontal sharing.«60 

Die Autor*innen weisen auf den unauflöslich erscheinenden Widerspruch hin, 
zwischen Quasi-Kosmopolitanismus und dem imperialen Bau im Herzen Ber
lins: 

»[…] Germany engages in the projection of a quasi-cosmopolitanism, 
through notions of shared heritage, with a building that links to Prussian 
imperialism, and constructs a contemporary, national centrality.«61 

Ihr Entstehungskontext bleibt den Museen, die für sich in Anspruch nehmen, 
Weltgeschichte universell zu repräsentieren, eingeschrieben: »Universal mu
seums could be made only at a particular juncture in history when there was 
a convergence of wealth, power, physical contact with far-off lands, and an 
intellectual interest in encyclopaedism.«62 Dieser enzyklopädische Blick ist 
nicht neutral. Er basiert auf Raub, und er basiert auf einem rassistischen 
Menschenbild wie die Politikwissenschaftlerin Françoise Vergès betont.63 
Um die Museen in ihrer jetzigen Form beizubehalten, ist also ein hohes Maß 
an Selbstzensur notwendig, wie die im Museumsbereich aktive Gestalterin 
Andrea Montiel de Shuman schreibt: »We censor the stories of colonial abuse, 
we censor the truths of how we acquired our collections, we censor the pain of 
communities of color, we censor the struggles of women.«64 Der Vorwurf der 

Modernity, hg. von Jonathan Bach und Michał Murawski (UCL Press, 2020), 96, https:// 
doi.org/10.2307/j.ctvhn085m. 

60 Ebd. 
61 Ebd., 99. 
62 Kavita Singh, »Universal Museums: The View from Below«, in Witness to History: A Com

pendium of Documents and Writings on the Return of Cultural Objects, hg. von Lyndel V. 
Prott (United Nations Educational, 2009), 126. 

63 Vergès, Programme de désordre absolu, 118. 
64 Andrea Montiel de Shuman, »No Longer in Extremis.«, Medium.Com (blog), 16. Juni 

2020, https://medium.com/@andreamontiel23/no-longer-in-extremis-9aa1c5996f35. 

https://doi.org/10.14361/9783839476628-017 - am 14.02.2026, 06:11:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.2307/j.ctvhn085m
https://doi.org/10.2307/j.ctvhn085m
https://medium.com/@andreamontiel23/no-longer-in-extremis-9aa1c5996f35
https://doi.org/10.14361/9783839476628-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.2307/j.ctvhn085m
https://doi.org/10.2307/j.ctvhn085m
https://medium.com/@andreamontiel23/no-longer-in-extremis-9aa1c5996f35


78 Lukas Fuchsgruber: Museen und die Utopie der Vernetzung 

Zensur richtet sich oft gegen die Museen, die einen rassistischen (oft nicht 
mal originalen) Werktitel austauschen.65 Eine Form der Zensur wird also 
spektakulär angeprangert, die viel maßgeblichere Selbstzensur weniger. 

Regelrechte Panik können außerdem die Forderungen nach Rückgaben 
auslösen. Dabei wären solche Rückgaben überhaupt nur der Anfang, sich 
mit der gesellschaftlichen Bedeutung der Sammlungen neu zu beschäftigen, 
wie zum Beispiel von dem Kurator Azu Nwagbogu in einer Ausgabe von 
Clémentine Deliss Magazin Metronome ausgeführt: 

»The most important form of restitution is the consciousness that there 
needs to be an active way of reversing and giving power, agency and 
economy to the people that have been displaced. If there is a guiding 
consciousness about the moralistic or ethical code of future museology it 
should be woven into rewarding the people that are the most vulnerable 
members, and that have gained nothing throughout the history of art and 
the elitism of the artworld.«66 

Bei diesen Perspektiven, die sich auch in der Neuen Museologie finden, geht 
es um die Frage, wie die Bedeutung von Objekten im kolonialen Kontext ver
ändert wird, wie auch andere Autor*innen betonen: 

»Even more significant for the meaning of objects than ownership, according 
to Stocking, is the question of who controls the ›representation of meaning‹. 
This issue is particularly pertinent to what the West calls the material culture 
of non-Western societies. Frequently, an assumption of romantic exoticism 
has affected interpretation of such largely anthropological materials. Mean

ing, declares Edwina Taborsky, resides not in the object itself but is ›socially 
determined and assigned‹, determined by our own ›fore-knowledge‹ about 
our society…«67 

Es reicht also nicht, Werktitel zu ändern: 

65 Anjalie Dalal-Clayton und Ananda Rutherford, »Against a new orthodoxy – de
colonised ›objectivity‹ in the cataloguing and description of artworks«, hg. von Paul 
Mellon Centre Photographic Archive (Collections Trust, 2022), https://collectionstrust 
.org.uk/resource/against-a-new-orthodoxy-decolonised-objectivity-in-the-catalogui 
ng-and-description-of-artworks/. 

66 Clémentine Deliss, Hg., Metronome, Bd. 3, 12, 2021, 13. 
67 Stam, »The Informed Muse«, 270. 

https://doi.org/10.14361/9783839476628-017 - am 14.02.2026, 06:11:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://collectionstrust.org.uk/resource/against-a-new-orthodoxy-decolonised-objectivity-in-the-cataloguing-and-description-of-artworks/
https://collectionstrust.org.uk/resource/against-a-new-orthodoxy-decolonised-objectivity-in-the-cataloguing-and-description-of-artworks/
https://collectionstrust.org.uk/resource/against-a-new-orthodoxy-decolonised-objectivity-in-the-cataloguing-and-description-of-artworks/
https://doi.org/10.14361/9783839476628-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://collectionstrust.org.uk/resource/against-a-new-orthodoxy-decolonised-objectivity-in-the-cataloguing-and-description-of-artworks/
https://collectionstrust.org.uk/resource/against-a-new-orthodoxy-decolonised-objectivity-in-the-cataloguing-and-description-of-artworks/
https://collectionstrust.org.uk/resource/against-a-new-orthodoxy-decolonised-objectivity-in-the-cataloguing-and-description-of-artworks/


Digitalisierung und Demokratisierung 79 

»Just as changing an offensive word within the title of an artwork does not 
necessarily impact the problematic framing or representation of the people 
or histories being depicted, a revised title does not necessarily alter the prob
lematic ways we read, think about, and describe the work represented in an 
object record or interpretive label.«68 

Wenn der offensichtlichste Rassismus aus den repräsentativen Installationen 
und Hängungen beseitigt wird, bleibt trotzdem noch das Narrativ der Samm
lungen: 

»Today’s museum culture has set aside skin color or species as a means of 
distinction, of course, but continues unintentionally to evoke the purported 
continuity of white supremacy by means of its structured ladders of ascend
ing culture.«69 

Es scheint Scham und Abwehr hervorzurufen, wenn daran erinnert wird, wie 
viel Blut an den Kunstwerken klebt, oder an dem Geld, das man für sie be
zahlte. Die Abwehr gegen Museumskritik ist oft der Versuch, Nationalstolz, 
Herrschaftsprivilegien, Ausbeutung und kolonialen Reichtum zu legitimieren, 
als Normalität der kapitalistischen Zivilisation. Die Sammlungen in heutigen 
Museen wirken nur für solche Augen rein schön und lehrreich, die sich vor ih
rer Entstehungsgeschichte verschließen, oder sie nie gelernt haben. Die Redu
zierung von Museen auf eine Doppelrolle der ästhetischen Erbauung und der 
kunsthistorischen oder ethnografischen (oder technischen etc.) Bildung greift 
dank der sozialen Bewegungen und der kritischen Museologie nicht mehr, sie 
bleibt jedoch tief im Kern dieser Institution verankert. 

Im Zuge der Provenienzforschung zu kamerunischem Kulturerbe in 
deutschen Museen hat Sebastian Manès-Sprute die Eingabefelder hiesiger 
Datenbanken verglichen. Er beobachtet ein Anwachsen spezialisierter Fel
der, um die interdisziplinären Forschungsergebnisse in den Datenbanken 
unterzubringen: 

68 Dalal-Clayton und Rutherford, »Against a new orthodoxy – decolonised ›objectivity‹ in 
the cataloguing and description of artworks«. 

69 Nicholas Mirzoeff, »Empty The Museum, Decolonize The Curriculum, Open Theory«, 
The Nordic Journal of Aesthetics 25, Nr. 53 (8. Juni 2017): 15, https://doi.org/10.7146/nja.v 
25i53.26403. 

https://doi.org/10.14361/9783839476628-017 - am 14.02.2026, 06:11:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.7146/nja.v25i53.26403
https://doi.org/10.7146/nja.v25i53.26403
https://doi.org/10.14361/9783839476628-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.7146/nja.v25i53.26403
https://doi.org/10.7146/nja.v25i53.26403


80 Lukas Fuchsgruber: Museen und die Utopie der Vernetzung 

»Dabei können sich in drei bis 25 Datenkategorien zentrale Informationen 
zur Ermittlung der Herkunft der Objekte verbergen, grob gegliedert in Infor
mationen zu beteiligten Personen, Orten und Zeiten. Durchschnittlich fin
den sich in vier bis sechs Datenfeldern für die Herkunftsermittlung relevante 
Informationsbestände. Größere Mengen an Datenfeldern erklären sich aus 
einer Anreicherung der klassisch-ethnologischen Sammlungsdokumentati

on, die auf objektbiografische und sammlungsgeschichtliche Informationen 
konzentriert ist.«70 

Die Schwierigkeit, diese vielschichtigen Informationen nach heutigen An
sprüchen zu überarbeiten, lässt sich direkt auf die Erwerbungsumstände 
zurückführen: 

»Die noch in der Kolonialzeit zusammengetragenen Bestände wurden von 
Beginn an uneinheitlich, lückenhaft und aus heutiger Sicht nicht-wissen
schaftlich dokumentiert, nicht zuletzt, weil der immense Objektzuwachs 
dieser Epoche bereits früh zu einem Bearbeitungsstau in den damaligen 
Sammlungsinstitutionen führte, der bis heute anhält.«71 

Für Petra Löffler liegt der Ausweg aus dieser Bearbeitungsaufgabe darin, die 
zugrundeliegende Perspektive von Besitz und Deutungshoheit zu hinterfra
gen, die auch den digitalen Objekten anhängt: 

»Auch die Frage des Besitzes interveniert in die Logiken von digitalen Ob
jekten und ihrer Mobilität – also der Art und Weise, wie sie zirkulieren und 
anders verfügbar sind, als wenn sie in Archiven verwahrt sind. Man muss die 
Sachen also nicht mehr aus den Archiven herausholen, wenn ein Digitalisat 
vorhanden ist, aber sie müssen trotzdem noch drin sein. Wir haben es erneut 
mit der westlichen Fixierung auf den Besitz und die Verfügbarkeit von Objek
ten zu tun, die man anfassen, in die Hand nehmen und ausstellen kann.«72 

Die Antwort darauf ist ein grundsätzlicher Wandel von Museen, von Orten des 
Aufbewahrens und Zeigens zu Versammlungsorten: 

70 Sebastian-Manès Sprute, »Chaos im Museum«, in Atlas der Abwesenheit: Kemeruns Kul
turerbe in Deutschland koordiniert von Andrea Meyer und Bénédicte Savoy, hg. von Autor:in
nenkollektiv (Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2023), 266ff. 

71 Ebd. 
72 Kuster, Lange, und Löffler, »Archive der Zukunft? Ein Gespräch über Sammlungspoliti

ken, koloniale Archive und die Dekolonisierung des Wissens«, 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839476628-017 - am 14.02.2026, 06:11:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476628-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Digitalisierung und Demokratisierung 81 

»Wieder stellt sich die Frage, wie man Archive ausräumen, entleeren kann: 
Dabei müsste man eigentlich überlegen, wie man die Logik der Repräsen
tation durchbrechen kann. Macht man die Orte des Aufbewahrens und Zei
gens, also Archive und Museen zuallererst, zu Versammlungsorten?«73 

Das klingt vielversprechend, doch was ist mit der Forderung nach Rückgaben? 
Anhand der verfügbaren Daten werden Perspektiven auf die Sammlungen 

reglementiert. In den Konflikten um koloniale Raubkunst in deutschen Muse
en spielt das eine große Rolle. Denn hier war historisch die Möglichkeit, auf 
die Register überhaupt zugreifen zu können schon eine Form der Kontrolle. 
Wie die Kunsthistorikerin und Museumsforscherin Bénédicte Savoy gezeigt 
hat, nutzen zum Beispiel deutsche Museen dies im späten 20. Jahrhundert, 
um gegenüber afrikanischen Ländern zu verschleiern, was sie an kolonialen 
»Erwerbungen« besitzen.74 Erst viele Jahrzehnte später sind nun die Zugangs
bücher der Staatlichen Museen reproduziert verfügbar – seit 2021 als Scan –,75 
und Datenbankauszüge werden durch Kooperationsprojekte wie »Umgekehr
te Sammlungsgeschichte« veröffentlicht.76 Auch in diesem Bereich haben In
itiativen außerhalb der Institutionen lange Zeit Wissensressourcen aufgebaut 
und Kämpfe um Sichtbarkeit geführt, zum Beispiel in Berlin AfricaVenir. Die 
obigen Zitate von Prinz Kum’a Ndumbe III verdeutlichen auch, wie sich Macht
verhältnisse auch in einer neuen deutschen Außen- und Kulturpolitik fortset
zen. Nun können Daten auch vollumfänglich veröffentlicht werden. Die Bar
riere der Rückgabe hat sich verschoben von Intransparenz hin zu den von Nd
umbe angesprochenen Delegitimierungen und der Verhinderung von Restitu
tionsansprüchen. 

73 Ebd. 
74 Bénédicte Savoy, Afrikas Kampf um seine Kunst: Geschichte einer postkolonialen Niederlage, 

3. Aufl. (München: C.H.Beck, 2021), 149f. 
75 Staatliche Museen zu Berlin, »Online-Publikation: Staatliche Museen zu Berlin veröf

fentlichen historische Erwerbungsbücher«, 12. August 2021, https://www.smb.museu 
m/nachrichten/detail/online-publikation-staatliche-museen-zu-berlin-veroeffentlic 
hen-historische-erwerbungsbuecher/. 

76 Siehe Atlas of Absence, Research data 2023: https://doi.org/10.14279/depositonce-177 
93. 

https://doi.org/10.14361/9783839476628-017 - am 14.02.2026, 06:11:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.smb.museum/nachrichten/detail/online-publikation-staatliche-museen-zu-berlin-veroeffentlichen-historische-erwerbungsbuecher/
https://www.smb.museum/nachrichten/detail/online-publikation-staatliche-museen-zu-berlin-veroeffentlichen-historische-erwerbungsbuecher/
https://www.smb.museum/nachrichten/detail/online-publikation-staatliche-museen-zu-berlin-veroeffentlichen-historische-erwerbungsbuecher/
https://doi.org/10.14279/depositonce-17793
https://doi.org/10.14279/depositonce-17793
https://doi.org/10.14361/9783839476628-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.smb.museum/nachrichten/detail/online-publikation-staatliche-museen-zu-berlin-veroeffentlichen-historische-erwerbungsbuecher/
https://www.smb.museum/nachrichten/detail/online-publikation-staatliche-museen-zu-berlin-veroeffentlichen-historische-erwerbungsbuecher/
https://www.smb.museum/nachrichten/detail/online-publikation-staatliche-museen-zu-berlin-veroeffentlichen-historische-erwerbungsbuecher/
https://doi.org/10.14279/depositonce-17793
https://doi.org/10.14279/depositonce-17793


82 Lukas Fuchsgruber: Museen und die Utopie der Vernetzung 

Bring back Ngonnso 

Die Figur Ngonnso befindet sich in einer Vitrine im Ethnologischen Muse
um im Humboldt Forum. Eine Kampagne fordert: »Bring back Ngonnso,« also 
die Restitution nach Kamerun, worauf sich der Stiftungsrat der Stiftung Preu
ßischer Kulturbesitz inzwischen eingelassen hat. Der Aufenthalt im Museum 
macht Ngonnso im jetzigen Zustand zum ethnologischen Sammlungsobjekt. 
Aber dieser Zustand ist bedingt durch die Behandlung von Ngonnso. Gleich
zeitig ist Ngonnso ein Subjekt,77 allerdings in einem anderen Kontext, wie Fog
ha MC Cornilius Refem erklärt, auf den ich mich im Folgenden beziehe: 

»Ngonnso ist Gründerin und spirituelle Leitfigur der Nso, einer ethnischen 
Gruppe im Nordwesten Kameruns. […] Nach ihrem Tod (um 1421) – den 
die Nso als das Verschwinden ihres physischen Körpers betrachten – wur
de Ngonnso zur spirituellen Leitfigur, und alle Lebensbereiche der Nso 
(geistig, politisch, allgemein) richteten sich nun nach ihrer Anwesenheit 
und ihren Ideen. Ngonnsos Lebenskraft nahm die Gestalt einer mit Kauris 
überzogenen Skulptur an – diese waren damals eine der Tauschwährungen 
der Nso und zeugten nicht nur vom hohen Wert, sondern auch von der 
Unschätzbarkeit der Figur.«78 

Die Ablösung des vorherigen Kontexts durch den jetzigen Kontext der Ausstel
lung als Objekt ist datierbar und selbst kontextualisierbar: 

»Der Raub von Ngonnso beispielsweise erfolgte während der deutschen 
Kolonialzeit, als auch der Nso-Palast niedergebrannt und 700 bis 800 Men

schen getötet wurden. Manche von ihnen wurden als menschliche Überreste 
nach Deutschland gebracht.«79 

77 »Tatsächlich haben die unterschiedlichen Subjekte, die unser (kamerunisches) kultu
relles Erbe ausmachen, eine Handlungsmacht (agency) und Lebenskraft, die jene ihrer 
einstigen Schöpfer weit übersteigt. Deswegen spreche ich lieber von »Subjekten« als 
von »Objekten«, denn sie gehen weit über das hinaus, was sie sind.« Fogha MC Corne
lius Refem, »Den Tod bejahen, um dem Leben Platz zu machen. Warum wir Restitutio
nen wollen«, in Atlas der Abwesenheit: Kemeruns Kulturerbe in Deutschland koordiniert von 
Andrea Meyer und Bénédicte Savoy, hg. von Autor:innenkollektiv (Berlin: Dietrich Reimer 
Verlag, 2023), 336. 

78 Ebd., 331. 
79 Ebd., 336. 

https://doi.org/10.14361/9783839476628-017 - am 14.02.2026, 06:11:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476628-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

