MAXIMILIAN BERGENGRUEN

Elias Artista oder Das Uberflissigwerden des Wissens in Kuhimanns
Kuihlpsalter

I. Elias Artista

Im 16. und 17. Jahrhundert finden sich in verschiedenen theologischen
Diskursen endzeitliche Gedankenfiguren, die auf Joachim von Fiore
(1130/1135-1202) zurtickgehen und nun eine deutliche Renaissance erfah-
ren.! Die christliche Heilsgeschichte ist bei Joachim gemif der Trinitit
dreigeteilt: Vater, Sohn, Heiliger Geist. Der Ubergang von der Zeit des Va-
ters auf den Sohn ist mit dem Ubergang vom Alten zum Neuen Testament
erfolgt. Jetzt aber glaubt man sich am Ubergang vom »secundo« statu (dem
des Sohnes) zum »tertio statu« (dem des Heiligen Geistes)? — und zwar als
Realisierung von endzeitlichen Potenzialen, die schon in den vorhergegan-
genen, jewells konkordanten, Status angelegt waren. Zentralfigur fiir diesen
zweiten Ubergang ist der Prophet »Elia«, der nach Joachims Vorstellungen
bei seiner Wiederkuntt die dritte Zeit ankiindigt.®

Warum bringen Joachim von Fiore und die frithneuzeitlichen Autoren, die
sich seiner Gedankenfiguren bedienen, den Propheten Elia argumentativ
derart in Stellung? Elia agiert, biblisch gesprochen, auf mehreren Zeitebenen:

! Dieser erste, grundlegende Teil des Aufsatzes fasst die Ergebnisse eines Kapitels mei-

ner Habilitationsschrift, Vf., Nachfolge Christi - Nachahmung der Natur. Himmlische
und natiirliche Magie bei Paracelsus, im Paracelsismus und in der Barockliteratur
(Scheffler, Zesen, Grimmelshausen), Hamburg 2007, S. 38-48, zusammen. Einige Passa-
gen sind textidentisch. Vgl. hierzu auch Joachim Telle/Wilhelm Kiihlmann (Hg.), Corpus
Paracelsisticum, Tubingen 2001ff., Bd. I, S. 168f. (im Folgenden unter der Sigle CP zitiert);
Richard Bauckham, Art. Chiliasmus IV, in: Gerhard Miller u.a. (Hg.), Theologische
Realenzyklopddie, Berlin 1977-2010, Bd. VII, S. 737-745, hier S. 737f., sowie Wilhelm
Schmidt-Biggemann, Apokalypse und Philologie, Wissensgeschichten und Weltentwiirfe
der Frithen Neuzeit, hg. von Anja Hallacker/Boris Bayer, Gottingen 2007, S. 201-203.
Joachim von Fiore, Liber de concordia noui ac veteris testamenti, hg. von E. Randolph
Daniel, Philadelphia 1983, S. 158 (21rb). Hierzu nach wie vor grundlegend, Alois Dempf,
Sacrum Imperium, Geschichts- und Staatsphilosophie des Mittelalters und der politischen
Renaissance, Darmstadt 21954, S. 272-279; Herbert Grundmann, Studien tiber Joachim
von Fiore, Darmstadt 1966, S. 58f.
3 Joachim von Fiore, Liber de concordia, S. 161 (22ra). Vgl. hierzu Bernard McGinn,
Joachim of Fiore’s Tertius status, S. 219-222, in: Ders., The Calabrian Abbot, Joachim of
Fiore in the History of Western Thought, New York 1985, S. 161-203.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 Maximilian Bergengruen

Er ist einerseits laut Altem Testament ein Prophet, der gegen den Baalskult
kampft. Insofern ist er dem ersten Zeitalter zuzurechnen. Gleichzeitig wird
er gemdfl Mal 3,23f. am groflen und schrecklichen Tag des Herrn noch
einmal wiederkommen und als Gerichtsbote die letzte Gnadenzeit Gottes
ankiindigen. Diese Vorstellung wird im Neuen Testament aufgenommen;
z.B. in Mt 11,14; 16,14; 17,10-13; Joh 1,21. In diesem Falle ist es Johannes,
der als Figura Ehae (Figura< im Sinne Auerbachs verstanden)* fungiert und
damit Jesus Christus ankiindigt.

Bemerkenswert ist nun, dass dieser, das dritte Zeitalter ankiindigende, Elia
im Paracelsismus beinahe ausschliefilich mit einem Beinamen genannt wird.
Die Anhinger des Paracelsus apostrophieren den Propheten namlich als
»Eliam artistam«.5 Damit wird eine bemerkenswerte Variante im endzeitli-
chen Denken der Frithen Neuzeit augenscheinlich gemacht: Ein >Artistac
ist in der Frithen Neuzeit, im Gegensatz zum theoretisch oder grundlagen-
orientiert arbeitenden Scientisten, ein praktischer, technischer oder anwen-
dungsbezogener Wissenschaftler.’ Elias Artista ist demzufolge nicht nur der
Prophet fiir die tausendjahrige Gottesherrschaft auf Erden, sondern der
Prophet, der das Erreichen des Endes der Zeit durch praktische Wissen-
schaften ankiindigt. Er steht also nicht nur fiir Offenbarung schlechthin,
sondern fur eine Offenbarung allen technischen Wissens.

Die Gedankenfigur des Elias Artista ist bei fast allen namhaften Paracel-
sisten zu finden: Oswald Croll spricht beispielsweise davon, dass »Elia der
Artist« (»Helias Artistac) als »Reparator omniume« im »dritten seculo,” d.h.
dem des Heiligen Geistes, erscheinen wird. Jacob Béhme, um ein weiteres

Vgl. zur Figura-Lehre allgemein Erich Auerbach, Figura, in: Ders., Neue Dantestudien,
Sacrae scripturae sermo humilis, Figura, Franz von Assisi in der Komédie, Istanbul
1944, S. 11-71, und zur Figura-Lehre im Barock, am Beispiel von Harsdorffer, V{., Wa-
rum Frauen mit dem Teufel schlafen, Manner hingegen mit ihm Vertrige abschlieflen
wollen. Diabolische Figurenlehre in Harsdorffers >Schau-Plitzens, in: Joel B. Lande/
Robert Suter (Hg.), Dynamische Figuren. Gestalten der Zeit im Barock, Freiburg 1.Br.
2013, S. 77-100.

Michael Toxites, Widmungsvorrede an Pfalzgraf Ludwig, 15.1.1574, zu: Bernardus
Trevisanus: Von der hermetischenn Philosophia, in: CP I, 281 [Hervorh. MB].

Vgl. hierzu Barbara Mahlmann-Bauer, Einleitung, in: Dies. (Hg.), Artes et scientiae,
Kinste und Wissenschaften — im Verhéltnis zur Natur, Wiesbaden 2004, Bd. I, S. 11-64.
Oswald Croll, Basilica chymica, oder Alchymistisch kéniglich Kleynod [...], ohne Angabe
des Ubersetzers, Frankfurt a.M. 1623, S. 5; Ders., Basilica chymica, Continens philoso-
phicam proprid laborum experientid confirmatam descriptionem et usum remediorum

chymicorum [...], Hildesheim/Ziirich/New York 1993, S. 7.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂiissigwerden des Wissens 65

Beispiel zu nennen, streut in seine Texte die Formulierung »wie es der Artista
sehen wird<® ein (ein Ereignis, das in seinen Augen unmittelbar bevorsteht).
Die Gedankenfigur des Elias Artista ist jedoch keine Erfindung des Paracel-
sismus, sondern findet sich bereits bei dem Autor, auf den sich der Diskurs
bezieht. Angeregt durch seine Teilnahme an der Prognostiken-Flut der 20er
Jahre? hatte bereits Paracelsus selbst epistemo-apokalyptische Hoffnungen
gehegt'” und diese seinerseits unter dem Begriff des Elias Artista gefeiert,
z.B. wenn er in Von den natiirlichen Dingen die »zeit der kiinst HElia« ankiin-
digt, in der »got offenbar werden« lisst, was jetzt noch »verborgen« ist.!!
Der Bezug des Paracelsismus auf Paracelsus in der Frage des Elias Artista ist
ein zentraler Eckpfeiler des Diskurses, denn wenn von Offenbarung allen
Wissens die Rede ist, dann ist im Paracelsismus der Wissensprozess ge-
meint, den Paracelsus durch seine alchemotheologische Arbeit angestoflen
hat und den die Paracelsisten weiter fortfithren; ein Wissensprozess, der es
erlaubt, auch in epistemo-apokalyptischer Hinsicht eine, wie die Paracelsis-
ten glauben, begriindete Form der endzeitlichen Naherwartung an den Tag
zu legen. Paracelsus hat, als Erster, wie sich das fiir einen Diskursgriinder
gehort, das wahre Wissen vom Verborgenen an die Oberflache geholt und
dadurch einen Prozess angestofien, der durch seine Schiiler fortgesetzt wird
— und zwar immer schneller und schneller, bis dieser Prozess im dritten
Status abgeschlossen sein wird.

Genau das fithrt Michael Toxites, ein weiterer Paracelsist, aus, wenn er Elias
Artista als Ankiindiger und Eroffner der »zeit [...] / da es alles offenbar wer-
den soll«, bezeichnet. Offenbar werden soll das Wissen, das sich bisher schon
weitgehend, aber eben nicht vollstindig offenbar gezeigt hat, nimlich das
paracelsische. Genauer gesagt ist mit dem Auftritt von Elias Artista auch eine
Neuinterpretation des in den paracelsischen und paracelsistischen Texten
gespeicherten Wissens der Natur verbunden. Bis jetzt, so Toxites’ Vorstel-
lungen weiter, miissen die Menschen noch in »Biicher[n] [...] vben / vnnd

8 Jakob Béhme, De signatura rerum, in: Ders., Werke, hg. von Ferdinand van Ingen, Frank-

furt a.M. 1997, S. 676f. (im Folgenden: W).

Vgl. hierzu Charles Webster, Paracelsus. Medicine as Popular Protest, in: Ole Peter Grell/

Andrew Cunningham (Hg.), Medicine and the Reformation, London/New York 1993,

S. 57-77, hier S. 591.

19 Hierzu Walter Pagel, The Paracelsian Elias Artista, in: Rosemarie Dilg-Frank (Hg.), Kre-
atur und Kosmos. Internationale Beitrdge zur Paracelsus-Forschung, Stuttgart/New York
1981, S. 6-19, hier S. 12.

1 Paracelsus, Simtliche Werke, Bd. I/2, hg. von Karl Sudhoff, Miinchen 1929fF., S. 163 (im
Folgenden SW). Vgl. hierzu auch Carlos Gilly, Johann Arndt und die >dritte Reformationc
im Zeichen des Paracelsus, in: Nova Acta Paracelsica NF 11 (1997), S. 60-77, hier S. 62f.

9

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 Maximilian Bergengruen

suchen«. Wenn Elias Artista kommt, wird er jedoch serkliren«,'? was, wie
parallel bei einem zeitgendssischen Paracelsisten, Alexander von Suchten, zu
lesen ist, durch die Biicher noch »verborgen« ist, indem er »dieselbigen aufi-
legte.!3

Die hiermit formulierte Gedankenfigur basiert auf einer intellektuellen
Uberblendung der Vorstellung von der Offenbarung als Ende der Zeit mit
der alchemischen Theorie, dass alles, was verborgen ist, offenbar werden
muss:'* Das Buch der Natur, Paracelsus’ Biicher iiber dieses Buch, die Bii-
cher tiber Paracelsus’ Biicher durch die Paracelsisten; diese Abfolge ist fiir
Letztere ein integraler Bestandteil des Prozesses der Offenbarmachung von
bisher verborgenem Wissen. Vor dem skizzierten chiliastischen Horizont
gehort das wissenschaftliche Arbeiten in und mit Biichern jedoch noch in
das zweite Zeitalter, da hier der Prozess des Offenbarwerdens noch im Gan-
ge ist. Im dritten Zeitalter wird hingegen alles Wissen offenbar sezn. Und das
bedeutet wiederum, dass der Prozess der Wissensvermittlung und -ausle-
gung in und durch Biicher tiberfliissig oder eben unniitz werden wird. Und
genau das, also das Ende des buchgestiitzten Wissens, zeigt der Technik-
Prophet Elias Artista an.

Fir Paracelsus und die Paracelsisten, gerade in ihrer Eigenschaft als Auto-
ren oder Editoren von Buichern, ist diese Gedankenfigur weitgehend unpro-
blematisch, da Paracelsus zwar mit Elias Artista in Verbindung steht, aber,
von wenigen Ausnahmen abgesehen,'® nicht mit thm identifiziert wird.
Gott habe durch »Paracelsums, das »Liecht« der Medizin erstlich angeziindet,
schreibt beispielsweise Michael Toxites. Aber das heifit eben noch nicht,
dass es jetzt schon ganz hell wire. Gott will uns jetzt, wie Toxites weiter

12 Michael Toxites: Widmungsvorrede an Pfalzgraf Ludwig, 15.1.1574, zu: Bernardus

Trevisanus: Von der hermetischenn Philosophia, in: CP II, S. 281.

13" Alexander von Suchten, Chymische Schriften Alle, Frankfurt a.M. 1680, S. 244. Vgl.
hierzu Carlos Gilly, Johann Arndt, S. 63.

»dan nichts ist, das verborgen bleibe und nit geoffenbaret, es mufl alles herfiir, geschopf,
natur, geist, bos und guts, auflen und innen, und all kiinst und alle doctrinen, ler und was
beschaffen ist«, heifit es beispielsweise bei Paracelsus, Philosophia magna, SW 1.14, 131,
und zwar, wie es weiter heifit, »che das der jingst tag kompt« (ebd., S. 150f.). Dieser al-
chemische Leitsatz bezieht sich auf Lk 8,17: »Non enim est occultum quod non manifestetur«
(Zit. nach Biblia sacra, iuxta Vulgatam versionem, hg. von Robert Weber/Roger Gryson,
Stuttgart °2007. [Hervorh. MB]).

Vgl. hierzu Adam von Bodenstein, Widmungsvorrede an Erzherzog Ferdinand II.,
24.12.1571, zu: Paracelsus, Metamorphosis, in: CP I, 460, der sein Schreiben mit einem
Hinweis auf die »lucubrationes«, also die Nachtarbeiten, »Aureoli Paracelsi / Helie artiste«

beginnt [Hervorh. MBJ.

14

15

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂiissigwerden des Wissens 67

schreibt, »ldnger nit im finstern [...] lassen«. Jetzt soll alles andere »offenbar
werden«.1®

Die Betonung liegt bei Toxites eindeutig auf dem Werden. Denn es ist leicht
nachzuvollziehen, dass die Selbstrechtfertigung des Paracelsismus auf der
Pramisse beruht, dass mit Paracelsus die Offenbarungsarbeit allen Wissens
zwar angefangen hat, keineswegs jedoch abgeschlossen wurde. Genau hier
liegt der Selbstanspruch der Paracelsisten, nimlich das Werk des Paracelsus
weiter voranzutreiben. Dementsprechend behélt Elias Artista im Paracelsis-
mus meist eine futurische Dimension. So formuliert es ja auch Bohme: »Wie
es der Artista sehen wird« (s.0.).

In dem Augenblick aber, in dem sich ein Autor — um zum eigentlichen
Gegenstand meines Aufsatzes, namlich zu dem Barockpoeten Quirinus
Kuhlmann (1651-1689), zu kommen - selbst fiir Elias Artista oder fiir ei-
nen wie auch immer gearteten Eroffner des neuen Zeitalters halt, entsteht
ein Problem des paradoxalen Selbstbezugs. Wenn der Artista das Uber-
flissigwerden allen bisherigen buchgestiitzten Wissens in seiner traditio-
nellen, prozessualen Form (Sichtbarmachen des Unsichtbaren) ankiindigt
bzw. eréffnet, ein Autor wie Kuhlmann jedoch selbst dieser Artista zu sein
behauptet und das Zeitalter fiir angebrochen halt, dann widerspricht das
Buch, das er gerade schreibt, performativ seinem Inhalt, denn im joachi-
mitischen dritten Zeitalter ist alles buchgestiitzte Wissen unniitz, weil alles
Wissen offenbar geworden ist und nicht mehr aus der Dunkelheit zwischen
den Buchdeckeln gezogen werden muss.

Il. Kuhlmann und der Artista

Wer ist Quirinus Kuhlmann? Es handelt sich um einen aus Breslau stam-
menden, in seiner (Jenaer) Anfangszeit literarisch ambitionierten Autor,
dabei in seiner Lyrikproduktion durchaus dem barocken Bildungsideal
schlesischer Pragung (mit Niirnberger Anleihen, wie man hinzufiigen muss)
verpflichtet.!” Kuhlmann hatte anscheinend im Jahre 1673/1674 in Leiden

16 Michael Toxites, Widmungsvorrede an Graf Philipp von Hanau-Lichtenberg, 25.7.1565,
zu: Paracelsus, Drey Biicher, GP II, 72 [Hervorh. MB]. Zur Tradition dieser Sentenz (z.B.
bei Arnald von Villanova), vgl. Telle/Kihlmann, Kommentar, CP II, S. 86.

17" 74 Kuhlmanns Breslauer und Jenaer Zeit, vgl. Walter Dietze, Quirinus Kuhlmann, Ket-
zer und Poet. Versuch einer monographischen Darstellung von Leben und Werk, Berlin
1963, S. 25-67; zu seiner schlesischen Pragung, ebd., S. 74; zu seinen Kontakten nach

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 Maximilian Bergengruen

— und zwar unter dem Einfluss der Lektiire verschiedener Schriften Jakob
Bohmes - eine Art intellektuelles Erweckungserlebnis, das sich vorderhand
im Neubegeisterten Bohme (ED 1674),'® dann aber in seinem Hauptwerk, dem
Kiihlpsalter, niederschligt (ED 16841686, mit Texten seit den 70er Jahren).'?

In diesem letzteren Text werden, auf Basis eines in gebundener Rede ge-

haltenen Reisetagebuchs, wie man es probehalber nennen méchte,” aus

dem Luthertum stammende, aber tiber dieses entschieden hinausgehende,
ja sich gegen es wendende,?! chiliastische®® Visionen entwickelt. Zentraler
Stichwortgeber ist nach wie vor Béhme, tiber den Kuhlmann Zugang zum
paracelsisch-paracelsistischen Wissen findet.

Nicht alle mystischen Gedichte sind von Kuhlmann. In einigen Fallen han-
delt es sich um Ubersetzungen von Texten des Juan de la Cruz aus dem Spa-
nischen bzw. Lateinischen.”® Doch beinahe immer ist es Kuhlmann selbst,
der im Zentrum der Ausfithrungen steht bzw. sitzt. Er ist der letzte Prophet
und, in dem eben ausgefiithrten joachimischen Sinne, Eréffner eines neuen
Zeitalters, also einer Gottesherrschaft auf Erden. Er prasidiert tiber verschie-
dene Kiihlpropheten, also Autoren, die das, was er zu sagen und zu eréffnen
hat, vorweggenommen bzw. angefangen haben. Bei Letzteren handelt es
sich vor allem um den méahrischen Prediger und Visionér Nikolaus/Mikulds

Niirnberg, ebd., S. 79-82. Siche dazu auch Claus Viktor Bock, Quirinius Kuhlmann als
Dichter. Ein Beitrag zur Charakteristik des Ekstatikers, Bern 1957, S. 7-15.

18 Hierzu Walter Dietze, Kuhlmann, S. 100-102; S. 109-113; Wilhelm Schmidt-Biggemann,
Apokalypse, S. 190f. Vgl. zum Verhaltnis Bohme/Kuhlmann auch Ferdinand van Ingen,
Jacob Bohme und die schlesischen Dichter Daniel von Gzepko, Johannes Scheffler und
Quirinus Kuhlmann, in: Hartmut Laufhiitte (Hg.), Heterodoxie in der Frithen Neuzeit,
Tiibingen 2006, S. 243-267, hier S. 262-265.

19 Vgl. Walter Dietze, Kuhlmann, S. 263; Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalypse, S. 206.

20 Hierzu auch Harald Haferland, Heilsbedeutung und spekulative Alchemie. Béhme-Re-
zeption bei Quirinus Kuhlmann, in: Wilhelm Kithlmann (Hg.), Offenbarung und Episte-
me. Zur européischen Wirkung Jakob Boshmes im 17. und 18. Jahrhundert, Berlin 2012,
S. 143-164, hier S. 145f.

21 Hierzu Walter Dietze, Kuhlmann, S. 129.

22 Zum chiliastischen, also nicht i.e.S. apokalyptischen, Denken Kuhlmanns, vgl. Walter

Dietze, Kuhlmann, S. 128; S. 135-137; S. 177-184. Vgl. zum Chiliasmus in der Frithen

Neuzeit allgemein, seinen Rekurs auf Offb 20,1-15 und seine spezifischen Interpretation

dieser Bibelstelle (ewigwihrendes Gottesreich statt Zwischenstation), Otto Bocher, Art.

Chiliasmus I, in: Theologische Realenzyklopddie, hg. von Gerhard Miller u.a., Berlin

1977-2010, Bd. VII, S. 723-729, und Richard Bauckham, Art. Chiliasmus IV, S. 738.

Hierzu Leonard Forster, A.A. Parker, Quirinus Kuhlmann and the Poetry of St. Johan of

the Cross, in: Bulletin of Hispanic Studies 25 (1958), S. 1-23; Sibylle Rusterholz, Klarlich-

tige Dunkelheiten. Quirinus Kuhlmanns 62. Kithlpsalm, in: Martin Bircher (Hg.), Deut-

sche Barocklyrik, Gedichtinterpretationen von Spee bis Haller, Bern 1973, S. 225-265,

hier S. 233-253.

23

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂiissigwerden des Wissens 69

Drabitz (1587/88-1671; auch Drabik, It. Drabicius), die polnische Adlige
Christina/Krystyna Poniatovska (1610-1644; auch Ponicowskin, It. Ponia-
tovia) sowie Christoph/Krystofer Kotter (1585-1647; auch Kétter, lt. Kot-
terus), einen Gerber aus Sprottau, die bzw. deren Visionen Kuhlmann aus
Johann Amos Comenius’ Veroffentlichung Lux in bzw. E tenebris (1657 bzw.
1665/67) kennt. Es handelt sich um Prophetien aus der Zeit des Dreifligjah-
rigen Kriegs, welche einen protestantischen Endsieg tiber den Katholizismus
und den Untergang des Hauses Habsburg voraussagen.?! Dass beides nicht
eingetreten ist, scheint der Attraktionskraft der Texte keinen Abbruch getan
zu haben.

Wie Kuhlmann die drei Genannten einordnet, wird aus der Vorrede zum
Vierten Buch des Kiihipsalters deutlich: Uber Drabitz schreibt er beispielswei-
se: »Alle seine Worte werden erfiillet, und er den Propheten der Schrifft,
wi ihm Gott zugesaget, beigefiiget« (KP I, 202).2° Die drei Propheten, oder
besser gesagt: ihre Visionen, werden also verstanden als Verlangerung der
Heiligen Schrift — und damit als Ubergangsfiguren fiir das dritte Zeitalter:
»Nun kommet offen [...] der Gottliche Endzwekk aller solcher Verborgent-
heiten, das ewige Reich Jesuels, als es mit der Prophetin Christina am 24 Octo-
ber 1628 so geheim bezeichnet« (KP II, 271).%6

In gewissem Sinne sagen die heutigen Propheten, gemafl Kuhlmann, nichts
anderes als die Propheten der Heiligen Schrift, sie stehen lediglich im al-
chemo-theologischen Prozess der Sichtbarmachung des Unsichtbaren etwas
nidher an der Jetztzeit: »Forschet nach, ihr Kinder Gottes, in den heutigen
Propheten, und si sind, di euch klahrer hirvon zeugen. | Forschet in den Pro-
pheten der H. Schrift, und ihr findet darinn heimlicher, was in disen kldhrer
abgehandelt.« (KP I, 47) — auch hier also ein Prozess der Verwandlung vom
Heimlichen zum Klaren.

Uber den Kiihlfiirsten und -fiirstinnen steht schliefilich der »Kiihlmonarch«
(KP II, 178, V. 14267); in seiner Funktion nur dem »Hauptmonarch[en]«
Jesus Christus untergeordnet (KP II, 59, V. 10743). Und dieser Kithlmon-
arch ist niemand Geringeres als »Sanct Quirin« oder »Sanct Kiihlmann« (KP 1,

24 Hierzu Walter Dietze, Kuhlmann, S. 144-152; Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalyp-
se, S. 167-187 (allgemein), S. 192-195 (Kithlmanns Verhaltnis zu Comenius und den von
ihm verdffentlichten Texten).

25 Tch zitiere hier wie im Folgenden nach der Ausgabe Quirinus Kuhlmann, Der Kiihlpsalter,
hg. von Robert L. Beare, Tubingen 1971.

2% Vgl. zur Entstehung und Verwendung des Begriffs »Jesuel« bei Kuhlmann Walter Dietze,
Kuhlmann, S. 245; Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalpyse, S. 218; Sibylle Rusterholz,
Kuhlmann, S. 260.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 Maximilian Bergengruen

202); ein Heiliger also, doch nicht nur das. Er versteht sich, wie er in einem
Brief an seinen jetzigen Gegner (aber fritheren Vertrauten und Lehrer), den
in Amsterdam lebenden Arndt- und Béhme-Anhinger Friedrich Breckling
(1629-1711),% schreibt, auch in einem politischen Sinne als eine Auctori-
tas:2® »Di Stunde ist da, daf} die falschen figuren mussen fallen, weil meine
figur ins wesen dringet, und di kénige des falschen virreichs in thren selbstfal-
lenden Saulen feuerlichstprobiret werden« (KP II, 287; recte: 387).

Ganz dhnlich formuliert Kuhlmann das auch im Haupttext des Kihlpsalter:

Von nun an weichen di Kaiser den Kithlménnern, di Virreiche der Kithlmonarchi
im Wunder der Wunder aller Wunder. Von nun an haben alle Reichswechselun-
gen sich endlich ausgewechselt; alle Reichssonnen sich endlich ausgesonnet, weil
di Stunde da, von welcher der Prophet spricht: Es wird eine solche Unruhe unter
den Sternen entstehen, das man auch vermeinen wird, es werde der Himmel zu
grunde gehen, und di Erde nicht bleiben kénnen. [...]. Das Gesidtz wihret mit allen
Propheten bis auf Johannem: Johannes mit allen Aposteln bis auf den Kithlbund
der Kithlordnung; mit welchem di heiligen Propheten und Aposteln vollkommen
zugesigelt und entsigelt werden. (KP II, 102)

Bemerkenswert ist die politische Dimension dieser Vision: Als im »Cent-
rum« des Anbruchs der Gottesherrschaft Christi auf Erden stehend ist die
Kiihlmonarchie der "Rechtsnachfolger« der in Dan 2 erwahnten, vier aufei-
nander folgenden Reiche (zu verstehen als letzte Form einer Translatio im-
perii). Aber natiirlich handelt es sich im Grunde bei dem hier formulierten
Quintomonarchismus,? der besagt, dass nach dem Vergehen der vier welt-
lichen Reiche ein géttliches entstehen wird, um eine politische Theologie:
Angesprochen wird das Alte Testament, d.h. »alle[ ] Propheten«, und die
Uberfithrung deren Prophetien in das Neue Testament durch die Uber-
gangsfigur »Johannes mit allen Aposteln« (mit Rekurs auf Mt 11,13). Der
Kiihlbund ist hingegen schon in einer dritten Zeitordnung, deren Ubergang
ausdriicklich benannt wird: »bis auf den Kiithlbund der Kiithlordnung«. Die-
se dritte Zeitordnung ist durch die — explizit angesprochene — Zeitenwende
(»Es wird eme solche Unruhe unter den Sternen entstehen«; Rekurs auf Offb 6,12-

%7 Zu diesem Verhiltmis Walter Dietze, Kuhlmann, S. 113-116; Wilhelm Schmidt-
Biggemann, Apokalypse, S. 192.

28 Vgl. zu diesem Begriff Giorgio Agamben, Ausnahmezustand, tbers. von Ulrich
Miiller-Scholl, Frankfurt a.M. 2006, S. 88-106.

29 Zu Kuhlmanns Verhiltnis zu den Quintomonarchisten, vgl. Walter Dietze, Kuhlmann,
135f., und Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalypse, S. 197-200. Zum Quintmonarchis-
mus allgemein, vgl., allerdings auf England konzentriert, Bernard S. Capp, Fifth Monar-
chy Men. A Study in Seventeenth-Century English Millenarianism, London 1972.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂiissigwerden des Wissens 71

14) deutlich von den ersten beiden unterschieden. Daher sind die (Aussa-
gen aller) Vertreter des Alten Testaments (»Propheten«) und des zweiten
(»Johannes mit allen Aposteln«) »zugesigelt«. Zugleich wird aber im dritten
Zeitalter des Kithlbundes auch all das wieder, nur auf héherem, klarerem
Niveau, aufgenommen, was in den Zeitaltern des Vaters und des Sohnes
gesagt wurde. Daher werden die Propheten und Apostel auch wieder »ent-
sigelt« (Rekurs auf Offb 5-8: das Buch mit sieben Siegeln).

Der Kithlmonarch scheint also der Prophet und Eroffner des neuen Zeital-
ters, auf den die anderen Propheten, die weniger klaren der Heiligen Schrift
und die schon klareren der neueren Zeit, aus unter-, oder genauer: vorge-
ordneter Position verweisen. Insofern ist es alles andere als verwunderlich,
dass sich auch Kuhlmann mit Elia — auch und besonders als Artista - be-
schiftigt; nicht zuletzt, weil er glaubt, dass sein Vorname, Quirinus, den des
Elia bzw. Elias in sich schliefit.*’

10y, erumTaaﬁman razzud'O/zz!z
lB‘”//uu.rI canus )(’/' ur/auE‘) mw'
Henoch Toferhitr, Dav zdz.r, Iofua, .Wo/a&
W\ Edders, mr/na,lm?zon Elifa, Tohannes)
CyrunAlexander; Cor Garitin Karl Frid, zrmu"
il [lem'r'z,;hzwm.r, Fhg eran.s ArtytasSo,
O Paterhae tuafunt ! Hac ad te cunttare,

Abb. 1 Robert White (Graveur), Kupferstich Quirinus Kuhlmann®!

30 Hierzu Walter Dietze, Kuhlmann, S. 150.
31 Entnommen: Quirinus Kuhlmann, Der Kiihlpsalter, hg. von Robert L. Beare, Tiibingen
1971, Bd. I, nach S. XXIIIL

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 Maximilian Bergengruen

Genauer gesagt sieht sich Kuhlmann in der Nachfolge, ja in einer Art von
Identifikation von Elias Artista. Die Subscriptio seines Portrits beispielswei-
se ist in mehrere Namensserien geteilt.

Die erste Serie enthélt Namen von Autoren, die Philologen, verstanden als
Liebhaber des Wortes Gottes, und Dichter in einer Person waren. Zu denen
zahlt Kuhlmann u.a. Opitz, Gryphius und eben auch sich selbst. Die zweite
Gruppe nennt Propheten des Alten Testaments, in deren Tradition sich
Kuhlmann ebenfalls verortet. Gleiches gilt fiir die dritte Serie, welche die
heilsgeschichtlichen Kénige nennt, deren Abschluss Kuhlmann als Quinto-
monarch darstellt. Wichtig in diesem Zusammenhang ist nun die vierte
Gruppe, in der es um chiliastische Selbstzuschreibungen Kuhlmanns geht,
von denen eine, wie nicht anders zu erwarten, der »Arista« ist.

Eng verbunden ist der »Artista«, auch dieser Begriff findet sich in der vierten
Serie, mit dem »Liliger«. Dies spielt auf die Rosen und Lilien, die bei B6hme
die Symbole der Vollendung im Millenium darstellen.* Dementsprechend
sieht sich Kuhlmann, wie er im Kiihlpsalter schreibt, »mit der Regenbogichten
Naturlilge des Elias Artisten« (KP 1, 58) geschmiickt und fiihlt sich, von seiner
Seherkraft her, »unter dem gantzem Centrum Elas Artistens« (KP 1, 296). »Cent-
rume ist, wie man hinzufiigen muss, ebenfalls ein Lieblingsbegriff Bohmes,
den Kuhlmann hier iibernimmt.*® Es wird deutlich, dass Kuhlmann iiber
den Technik-Propheten Elia ins Zentrum des gottlichen Wesens und damit
an das Ende aller Zeiten zu greifen vermeint. Er fihlt sich also, zu diesem
Zeitpunkt, mit Elias Artista vereint, von ithm gestarkt, aber er ist nicht Elias
Artista. Noch nicht.

Elia wird beit Kuhlmann, im Sinne des oben rekonstruierten Joachimismus,
in zweifacher Funktion verwendet, einerseits als Prophet des Alten Testa-
ments und andererseits als Eroffner des Neuen Zeitalters. Im ersten Fal-
le wahrt Kuhlmann eine klare Distanz zwischen sich und dem Propheten;
z.B. sieht sich der Verfasser bei seiner Reise im »geuste schon mit Mosen und
Elien« (KP 11, 155).3* Man muss dazu wissen, dass Moses, alternierend mit
Henoch, seit der Patristik neben Elias der entscheidende Zeuge fiir den An-
bruch des Endes der Zeiten ist, zu denen Johannes hinzutreten kann, aber

32 Hierzu Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalypse, S. 173-177; S. 212-214; S. 223f;
Harald Haferland, Heilsbedeutung, S. 153f.

3 Vgl. ebd.

3 Vielleicht eine Anspielung auf Mk 9,4, wo diese beiden Jesus bei seiner Verklarung er-
scheinen.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂiissigwerden des Wissens 73

nicht muss.*> Dementsprechend wird zur figuralen Aneignung der beiden
Figuren aufgerufen: »Wo ist [...] Des Moses neue streng? Eliens wunderthat?«
(KP II, 228, VV. 15814-15815) Aber diese Aneignung scheint noch nicht
stattgefunden zu haben.

Es gibt aber auch Zeichen, aus denen sich schlieflen lasst, dass sich der
alttestamentliche Prophet bereits im Ubergang vom zweiten zum dritten
Zeitalter befindet. Elia kann nimlich, auch als Prophet des Alten Testa-
ments, bereits die Rolle des Verkiinders und Eroffners des dritten Status
einnechmen: »Denn der Anfang hat das Ende, und das Ende den Anfang
funden, das ist, di Erndzeit der Welt, nachdem bald sechsjahrtausende ge-
sédet, ist herbeigenahet, und mus das Unkraut nunmehro aus allen Vélkern
gesammelt werden, um mit dem Eliasfeuer es zuverbrennens, heifit es in der
Vorrede zum dritten Buch (KP I, 94).

Das Feuer in diesem Zitat entspricht dem, das Gott auf dem Berg Karmel
- anstelle des Gottes Baal — auf das von Elia gerichtete Opfertier her-
niederbrennen lasst (1 Kon 18,38). Zum Verstindnis des Zitats gilt sich
weiterhin zu gewdrtigen, dass sich Kuhlmann hier der im alchemischen
Kontext tiblichen Metapher vom Ende der Tage als der »groflen drnt« be-
dient.*® Die Metapher ist in gewissem Sinne dreigliedrig: Sie liuft iiber eine
Parallelisierung des alchemischen Prozesses mit der Reife- und Erntezeit der
Natur (wobei der alchemische Prozess grundsitzlich deren Beschleunigung
darstellt).?” Dieses Ernteverstindnis wird nun von der irdisch-alchemischen
auf die alchemotheologische, genauer: apokalyptische, Ebene gehoben: das
Ende der Zeit als groflen Ernte. Zugleich behilt dieses theologische Feuer
noch eine alchemisch-technische Bedeutung: als Verbrennungsprozess, in
dem eine, wie es z.B. bei Adam von Bodenstein heif3t, »scheidung def} guten
vom bésen« stattfindet.

Dieses grundsitzlich alttestamentliche Bild wird jetzt auf die Unkrautaus-
rottung im Sinne von Mt. 13, 24ff. (Gleichnis vom Unkraut unter dem
Weizen) tibertragen — und zwar durch das Feuer, das Elia darstellt bzw. in
Brand gesetzt hat. Es handelt sich also bei Elia (bzw. dessen Handlungen)
um eine »straff« gegeniiber den Unglaubigen (KP I, 161, V. 4579). Das

35 Vgl. hierzu die immer noch unentbehrlichen quellenreichen Ausfithrungen in Wilhelm

Bousset, Der Antichrist in der Uberlieferung des Judentums, des neuen Testaments und
der alten Kirche. Ein Beitrag zur Auslegung der Apocalypse, Gottingen 1895, S. 134-139.

36 Paracelsus, De generatione et destructione regnorum, SW II/2, S. 149.

% Vl. hierzu V£., Nachahmung, S. 113-131.

38 Bodenstein, Widmungsvorrede an den Magistrat der Stadt Miilhausen, 24.8.1562, zu:
Paracelsus: Paramirum, CP I, 272.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 Maximilian Bergengruen

Unkraut, das verbrannt wird, ist das Stindenbabel. Zu einem Zeitpunkt, da
»di Erndte naht!«, tut der »thumme[ ] Hauf« namlich genau das Falsche: Er
handelt wie von »Bel verblendt« und erntet daher nur »Babelsaat«, die wie-
derum in »Elias feur« aufgehen soll bzw. wird (KP I, 210, VV. 5941-5947).
Alttestamentlich gesehen, wird hier der Prophet Elia als Bekdmpfer des
Baalskultes (durch »Bel verblendet«) iiber die alchemische Figur der ring-
formigen VerschlieBung von Anfang und Ende® mit seiner Wiederkehr
und Eréffnung der Gnadenzeit Christi (»di Erndte naht«) zusammenge-
dacht. Elia, als Eroffner des Gnadenreichs, wird alles Falsche des zweiten
Status vernichten, wie er, als Prophet des Alten Testaments, alles Falsche
des Baalskultes im ersten Status dem Feuer tiberantwortet hat.

Diese Uberschneidung von alttestamentlicher und neutestamentlicher bzw.
endzeitlicher Elia-Gestalt setzt sich auch im weiteren Verlauf des Kithlpsalters
fort: »Das Hohpropheten-amt im Centrum ist vollendt: | Elias kunfft ist da zum
feuerwunder. | Das Konigsamt im Centrum kommt herbeil« (KP II, 284, VV.
18124-18126). Elia ist, diesem Zitat zufolge, Hoch-Prophet (des Alten Tes-
taments) und derjenige, der wiederkehrt zum »feuerwunder« des Ubergangs
vom zweiten ins dritte himmlische Saeculum.

Schon am Ende des dritten Buchs des Kiihlpsalters kommt es zur ersten Iden-
tifizierung des Verfassers mit Elia. Der 53. Kiithlpsalm formuliert ein »lid«
zum »lobpreis Fehova fesus« (KP 1, 233), das fur jeden Tag der Woche und fiir
jede Tageszeit dieses Tags einen eigenen Text bereitstellt. Am Ende, also
am »Sonnabend« (die Wochenrechnung beginnt mit dem Sonntag), wird
ein Lied fiir den Abend geboten, dessen Strophen mit den Buchstaben des
Alphabets beginnen. Am Ende (des Liedes und des gesamten Psalms), also
in der Strophe mit dem Buchstaben Z, ist Kuhlmann bei dem angelangt, auf
das er hinsteuert, auf das »<eitende« (KP I, 284, V. 7000). Beschrieben wird,
was im ganzen Psalm, ja im ganzen Kiihlpsalter schon vorbereitet wurde,
niamlich eine Art von Unio mystica, die den Weg von aufien nach innen sucht:
»(Von aussen nur am zeitgetiimmel;) | Inwendig schon an Gottesschos |
Und alles euserlichen los« (ebd.).

Und dieser Zustand wird jetzt alttestamentlich (bzw. in neutestamentlicher
Interpretation des Alten Testaments) mit einer dezenten Identifizierung des
Verfassers mit den zwei grofien Entriickten des Alten Testaments, ndmlich
Henoch (1 Mos 5,24) und, wem sonst, Elia (2 Kén 2,11) beschrieben:

39 Vgl. Robert Fludd, Anatomiae amphitheatrum effigie triplici, more et conditione varia
designatum, Frankfurt a.M. 1623, S. 314f.: »Deus est omne quod est. Ab eo procedunt
omnia & iterum in eum revertuntur«; >Gott ist alles, was ist. Von ihm geht alles aus und
kehrt auch wieder in thn zurtick«.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂiissigwerden des Wissens 75

Sei aussen unter den vir winden:

Inwendig bei den Gotteskinden,

Bei Jesus Christ im Paradeis

Auf Henochs und Elias Reis.

Nihm, Jesus, mich in deine hinde

In solchem Geist an meinem ENDE. (KP I, 284, VV. 7004-7009)

Wie oben bereits ausgeftihrt, ist Henoch, alternierend mit Moses, neben Elia
der entscheidende Zeuge fiir die Anzeige des Endes der Zeiten. Doch mit
»Ende« 1st bei Kuhlmann nicht nur das Zeitenende beschrieben, sondern
zugleich das Ende des Lieds und des Psalms — aber nicht des Kihlpsalters, der
nach dieser Andeutung des Endes noch tiber 10 000 Verse (die Prosaein-
schiibe nicht mitgerechnet) fiir den Leser bereithdlt. Wenn man also davon
ausgeht, dass Kuhlmann das Zeitenende und im gewissen Sinne sein Ende
in Gott herbeischreiben méchte, dann sind wir hier noch ganz am Anfang
dieses Endes.

Das zeigt sich auch daran, dass Kuhlmann und Elia, trotz aller Ahnlich-
keiten, bis jetzt noch zwei unterschiedliche Personen sind. Aktuell geht es
dem Autor des Kihlpsalters darum, die Aufgabe, die Elia gestiftet hat, zu
ubernehmen: »Nihm munter an Elias werk!« — auch hier in der Rolle des
Vernichters des Falschen: »Verzehre si mit Gottesflammen!« (KP I, 284f.,
VV. 8266; 8268). Ahnlich in KP II, 4: »Gehe hin [....] in der stirke Eliens, schlage
deme und meme Fende darmider«. Wie leicht zu sehen ist, bezieht sich diese
Form der Imitation noch vorderhand auf den alttestamentlichen Propheten
und Bekdampfer des Baalskults und nicht so sehr auf denjenigen, der das
Reich Christi ankiindigt und eréfinet.

Die Vorrede zum funften Buch macht nun deutlich, dass Kuhlmann sich
jetzt als Elia, verstanden als Wiederkehrer und Eréffner des Reiches Christi,
sieht. Diese Apostrophierung ist insofern etwas kompliziert, als Kuhlmann
zugleich die Figur zu sein meint, welche die Kiihlpropheten Kotter, Drabitz
und Poniatovska vorausgesagt haben: »Diser hurstehende, ruffet der Prophet
Drabitz, st von Gott selbsten erwdihlet«, heifit es von Kuhlmann tiber Kuhlmann.
Und »dieser hirstehende« ist auch »Elias«, aber nicht nur verstanden als der
Prophet des Alten Testaments, sondern »diser Elias«, also verstanden als
derjenige, der als Elia wiederkehrt und das Reich Gottes ankiindigt (KP II,
5).

Moéglich wird dieses Spiel mit der Figur des Elias (Figur wiederum im Sinne
Auerbachs verstanden) durch, ich habe das oben bereits erwihnt, Bibel-
stellen wie Mal 3,23f., wo zu lesen ist, dass Elia als Verktinder einer Neuen
Zeit wiederkommen wird - und nattrlich auch durch das Neue Testament,

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 Maximilian Bergengruen

in dem seine Wiederkunft, z.B. in der Figur Johannes (Joh 1,21 u.6.), be-
schrieben wird. Dass Kuhlmann in diesen Kategorien der Aufnahme des
Alten im Neuen Testament denkt, wird z.B. auch aus Formulierungen deut-
lich, die besagen, »das Moses Petrisirt, | Und das Johann Eliens feur heut
fuhrt« (KP I, 74, VV. 11217-11218).

Die figurale Uberblendbarkeit der Figur Elia durch Johannes erméglicht
Kuhlmann nun deren Offnung und Neubesetzung, aber eben nicht mehr
in Bezug auf das Neue Testament und den neuen Bund, sondern in Bezug
auf den dritten Status. In thm ist es nicht mehr Johannes, sondern niemand
Geringeres als Kuhlmann, der in der Figura des Elia auftreten kann.

1. Uber Elia hinaus: Der Sohn von Gottes Sohn

In gewissem Sinne ist Kuhlmann auch schon tiber Elia hinaus, da er nicht
nur, wie dieser, »ein Mann [...] nach dem hertzen Gottes«ist und daher Prophetie
und Eréffnung des Neuen Zeitalters in die Wege leiten kann. Vielmehr
ist er auch derjenige, der, gemifd der »Prophetin Christina«, »regiren wird,
»wic Gott es »haben wil« (KP 11, 5). Er iibernimmt also, als Ubergangsfigur,
nicht nur die Rolle des Propheten, sondern sieht sich - auch hier muss man
sagen: noch - in der Stellvertreterschaft Gottes, dessen Herrschaft am Zei-
tenende anbricht.

Dass Kuhlmann tiber Elia hinaus will und muss, wird schon aus der Ter-
minologie deutlich. Oben wurde ausgefiihrt, dass die Verbrennung ein
wichtiges Merkmal fiir Elia ist, wie gesagt mit einer klaren alchemischen
Denotation dieses Begriffs (die Scheidung des Guten vom Falschen im al-
chemotheologisch zu verstehenden Verbrennungsprozess), so zu lesen z.B.
im 42. Kuhlpsalm: »Nock Henoch wiirkt mit Mosen und Elien« — hier wird wie-
derum das endzeitliche Zeugenpaar aufgerufen — »Bis Babel wird im grundfeur
Seurig glithen« (KP'1, 178, VV. 5104-5105).

Kuhlmann hingegen ist der Kithlmonarch, dessen Kithlung zu dem Zeit-
punkt einsetzt, da Elia das Falsche verbrannt hat. Durch diese Gegeniiber-
stellung kommt nun das Verbrennen in die semantische Néihe des »Satan(s]«;
der »gibt dem Kohlmann kohlen«, wohingegen »Gott durch den Kiithlmann
kiihlt« (KP 1, 228, VV. 6441-6442). Diese Reihenfolge entspricht grundsitz-
lich der biblischen Geschichte: Erst sendet Gott, auf Geheifd des Elia, Feuer,
dann den kithlenden Regen, auf den die Israeliten in der Diirre so lange
gewartet haben. Uber dieses Szenario legt Kuhlmann nun die Assoziation

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂiissigwerden des Wissens 77

Feuer/Holle und nutzt so die Feuer/Wasser-Dichotomie zur Absetzung bzw.
Uberwindung von Elia.

Dass Elia, als Artista oder auch nur als reiner Prophet, fir Kithlmann letzt-
lich nicht mehr als eine Durchgangsstation ist, wird alttestamentlich wie neu-
testamentlich ausgefiihrt. Kuhlmann ist es namlich durchaus bewusst, dass
»Elia«, als alttestamentlicher Prophet, nicht der Letzte ist und in »Elisa« — mit
denen zweien wandelt er durch Bethlehem und Jericho - seinen Nachfolger
hat (KP II, 166). Gleiches gilt aus neutestamentlicher Perspektive bzw. fiir
den Ubergang zum dritten Gnadenreich, bei dem Kuhlmann selbst ins Spiel
kommt: »Elias zeit ist hin durch zweiundvirtzig Monden. | Nun komm ich
krifftig an mit Jesus Millionen« (KP II, 62, VV. 10847-10848). Und ganz
deutlich wird die Uberwindung des Elia im letzten, dem 117. Kiihlpsalm:
Mittlerweile erwagt Kuhlmann, dass Gott »von mir als neuen Adam sprach[ ]«
- und dementsprechend auch »mich vorzog[ | dem Moses und Elas« (KP 11,
319, VV. 19789; 19801); beide, wie gesagt, neben Henoch die entscheiden-
den Zeugen der Endzeit.

Der Grund fiir die Uberbietung von Elia ist der, dass Kuhlmann sich jetzt
mehr und mehr in die Rolle des eigentlichen Herrschers des dritten Zeital-
ters hineinwachsen sieht. Denn dass dieses angebrochen ist (oder zumin-
dest im Anbruch ist), daran besteht ab dem achten und letzten Kiihlpsalter
keinerlei Zweifel mehr: »Von nun an wird das geheimnis des Allméchtigen
vollendet werden, weil sein gottlicher termin erschinen! Von nun an werden
wir mit himmlischen augen nachsehen den Patriarchen, Propheten, Apos-
teln, Kihlméannern, weil das himmlische Reich sich bildet!« (KP II, 271)

Es ist in diesem Zusammenhang sehr hilfreich, sich die Selbsttitulierungen
in den Vorreden der jeweiligen Kiihlpsalter-Biicher anzusehen. Die des ach-
ten Buchs unterschreibt Kuhlmann nimlich, nachdem er das erste noch de-
muitiglich als »ein Christ« (KP I, 4) und die weiteren, schon souveriner, aber
noch in der christlichen Zeit verbleibend, als ein »geruffener Printz Gottes
der Israeliten, Christen, Jesueliten« (KP II, 103) signiert hatte, bereits als
Gottes-Sohnessohn: »Der Sohn des Sohnes Gottes Jesu Christi und Printz,
Prophet, Prister des ewigen erl6sten Konigreiches Jesuels« (KP 11, 274) A0
Daraus erhellt: Auch der Ubergang vom Altem zum Neuen Testament
(Jesus als Gottes Sohn) wiederholt sich noch einmal im Ubergang vom Neu-
em Testament oder zweiten Sakulum ins anbrechende Gnadenreich: Gottes
Sohn hat seinerseits einen Sohn; und als dieser Sohnessohn Gottes fungiert

40 Vgl. zur Entwicklung der Sohnessohn-Theorie bei Kuhlmann, Walter Dietze, Kuhlmann,
S. 245f.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 Maximilian Bergengruen

niemand anderes als der, der sich an Elia abgearbeitet, sich thm einverleibt
und ihn schlieBlich hinter sich gelassen hat: nimlich Kuhlmann selbst.*!

IV. Die Schreibart des Kiuhlpsalters

Was fiir die Kithlmonarchie gilt, gilt auch und besonders firr den Kiihipsalter,
sozusagen als dessen schriftliche Ausbuchstabierung: »Der Kiihlpsalter ist
die Erfallung aller Kiihlpropheten, Kihlweisen, Kiihlschrifftgeldhrten, und
beginnet daselbst, wo der Prophet Drabitz authoret«, heifit es im »Inhalt des
Kiihlpsalters«, emner Art Erklarung des gesamten Werks (KP I, 313).

Damit geht Kuhlmann noch einmal iiber das hinaus, was er zu Beginn des
Kiihlpsalters geschrieben hatte: »Di Kithlungszeit, davon alle Propheten von
anbeginne der Welt gesprochen, knospet albereit seine lilien- und Rosen-
knospen« (KP I, 203). Lilie und Rose sind, gemafl Béhme (s.0.), Symbole
der Vollendung im Millennium. Wihrend zu Beginn des Kiihlpsalters noch
eine gewisse Prozessualitit der Erfilllung angenommen wird (die Knospen,
die noch zur Reife kommen miissen), wird in der Zusammenfassung davon
ausgegangen, dass das dritte Zeitalter bereits angebrochen ist.

Damit ist besagt, dass der Kiihlpsalter nicht einfach nur die Kithlmonarchie
beschreibt. Vielmehr ist er ihre schriftliche Form. Wenn die neueren Pro-
pheten klarer sind als die alten, da deren Visionen, wie oben ausgefiihrt,
noch weitgehend geheim waren, dann ist der Kiihlpsalter die klarste Form. In
thm ist alles Wissen offenbar geworden. Dass der Kihlpsalter nicht einfach
eine Verldngerung der &lteren Prophezeiungen ist (»beginnet daselbst, wo
der Prophet Drabitz aufhéret«), sondern die schriftliche Form ihrer Realisie-
rung, darauf verweist der Begriff der »Erfiillung«.

Es handelt sich bei der »Erfiillung« um einen intrikaten Zwischen-Begriff,
der zwischen den der Prophezeiung und den des Eintretens (der Prophe-
zetung) tritt. Fiir Kuhlmann steht ndmlich zwischen den bisherigen Pro-
phezeiungen, die immer klarer wurden, und ihrem tatsachlichen, realen
Eintreten, noch eine Zwischenstufe, ndmlich die Erfiilllung im Sinne von:
Klarwerden aller Prophezeiungen. Und erst wenn diese schriftliche Form
der Erfullung eingetreten ist, kann die wirkliche Erfillung (im Sinne von:
Eintreten) erfolgen.

4 Vgl. zur Selbststilisierung Kuhlmanns, Walter Dietze, Kuhlmann, S. 140f.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂiissigwerden des Wissens 79

Damit beschreibt Kuhlmann eine wechselseitige Form der Abhingigkeit
der alteren Prophetien zu seinen eigenen im Kihlpsalter, auf den alles zu-
lauft: »Darum mag nimand verstehen di Kiihlpropheten ohne den Kiihlpsalter, noch
den Kiihlpsalter ohne di Kiihlpropheten, weil sie alle von mir zeugen« (KP I, 314).
Diese zeitverkehrte Zeugenschaft gilt tibrigens nicht nur fiir die drei Come-
nischen Philosophen, sondern auch fiir den Spiritus Rector seiner Schreib-
weise, Jacob Bohme: »da selbst mein Béhme jauchtzet, weil er zu meinem
zeugnisse geschriben, und den grossen Character, der alleine mein eigen,
empfangen« (KP I, 315£.).

Auf Basis der hier gedufierten Vorstellungen kommt Kuhlmann nun zu dem
bereits rekonstruierten Gedanken, dass der Elias Artista alles buchgestiitzte
Wissen unniitz machen wird, weil nun das Wissen offenbar ist: »Was in
allen biichern stiikkweise ist gegeben, haben wir in Gotteskrafft im vollem
Centrum, und schreiben wir nach unser Erkéntnis, zur ehre unsers Schopf-
fers, Erlosers, Heiligmachers in einem solchen stil als di zeit fodert, welche
anstehet« (KP I, 315).

Bemerkenswerterweise (man koénnte auch sagen: notwendigerweise) geht
Kuhlmann dem Gedanken aus dem Weg, dass mit dem Zeitpunkt, da alles
Wissen der Welt nicht mehr »stitkkweise«, sondern ganz und in Klarheit ge-
geben ist, eigentlich gar keine Biicher mehr notwendig sind. Denn das war
ja der, iiber Bohme transportierte, paracelsisch-paracelsistische Gedanke des
Elias Artista: Bis zu seiner Ankunft, so die Paracelsisten, schreiben alle Au-
toren Biicher, die zwar klarer sind als alles, was vorher geschrieben wurde,
aber die Prozessualitit von Schreiben, Auslegen, Neu-Schreiben verhindert,
dass im Medium Buch alle Geheimnisse vollstindig offenbar werden. Jedes
Buch legt das letzte aus und muss wieder ausgelegt werden. Erst der Artista
macht diesem Prozess der stetigen Perfektibilitit des buchgestiitzten Wis-
sens ein Ende - indem er das buchgestiitzte Wissen als solches tberfliissig
macht.

Wiirde Kuhlmann aber diesen Gedanken vollends mitgehen, wiirde er sich,
ich habe es einleitend erwihnt, in einen performativen Selbstwiderspruch
bringen, da er - seinem speziellen Begriff der Erfullung der Prophezeiungen
folgend - nur im Medium Buch das Ende der Biicher verkiinden kann. Also
muss sein Argument anders lauten, nidmlich dass dieses Buch das letzte sei
und sich daher grundlegend unterscheide von allen anderen vorher ver-
offentlichten Biichern; und zwar durch den (dieser Begriff fillt ja im Zitat
wortlich) »stil«.

Es geht also, Kuhlmann zufolge, nicht um das Ende der Biicher, sondern
um einen radikalen Wandel in Stil und Schreibweise. Das sind die Begriffe,

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 Maximilian Bergengruen

die der Kiihlpsalter fur seine Selbstbeschreibung verwendet. Dieses Buch der
Biicher ist, wie man hinzufiigen muss, als ein drittes Testament*? gedacht,
wie folgendes Zitat deutlich macht: »Sihe nun den ersten Ekkstein zur neu-
en Schrifft und Kiihlungsbunde in disem Kiihlpsalter nach allen Propheten
aller zeiten, und erwarte dessen gemeinmachung mit Wundern unter allen
Volkern« (KPII, 169).

Der Text, der alle Prophezeiungen aller Zeiten noch einmal in sich in einem
neuen Dokument fasst und zugleich einen neuen, d.h. dritten, Bund (den
»kithlungsbunde«) mit allen Menschen schliefit, ist also nichts weniger als
eine »neue Schrift« oder ein neues Neues Testament.*> Dass Kuhlmann in
diesem Zusammenhang den Begriff des Ecksteins verwendet — Eckstein ist
ja eigentlich Jesus selbst** - belegt, dass er sich hier bei der Abfassung die-
ser neuen, neuen Schrift zum neuen, neuen Bund im Vollgefiihl géttlicher
Kraft bewegt.

Eng verkniipft mit der Frage des Stils ist die Frage, wer eigentlich den
Kiihlpsalter schreibt? Wie Boéhme bemiiht auch Kuhlmann das Paradox
mystischen Schreibens: »Wi vilmahls jauchtzeten di himmlischen herscha-
ren in den inneren Welten, wann wir in unserm einfiltigen glauben getriben,
schriben« (KP I, 314), heifit es im 36. Kﬁhlpsalm.45 Einerseits, so lasst sich
daraus schlieflen, finden wir im Kihlpsalter ein riesengrofles Autoren-Ich vor,
das sozusagen, um mit Angelus Silesius zu sprechen, noch »iiber Gott«*0

2 Vgl. auch Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalypse, S. 194f. Dass der Kiihlungsbund
den alten und neuen (als dritten) Bund ablést, beschreibt auch Sibylle Rusterholz, Klar-
lichtige Dunkelheiten, S. 226.

3 Vgl auch Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalypse, S. 194.

' Tm Ps 118, 22 heifit es: »Der Stein den die Bawleute verwerffen / Jst zum Eckstein worden.

Diese Passage wird bei Matthaus (Mt 21,42), Markus (Mk 12,10) und Lukas (Lk 20,17)

fur das Gesprich zwischen Jesus und den Hohepriestern aufgegriffen. Zentral ist weiter-

hin die Apostelgeschichte Kapitel vier, innerhalb deren Petrus und Johannes nicht nur auf

Ps 118, sondern auch auf Jesu Aufgreifen dieses Psalms in den Evangelien rekurrieren.

Petrus, »vol des heiligen Geists«, und Johannes disputieren hier ebenfalls mit den »Pries-

ter[n] [...] des Tempels« und sprechen, nun schon das Perfekt verwendend, von Christus

als dem Griinder ihrer Kirche: »Das st der Stein / von euch Bawleuten verworffen / der zum

Eckstein worden ist. Vad ist in keinem anderen Heil / st auch kein ander Name den Menschen gegeben /

darinneb wir sollen selig werden« (Apg 4,1; 8; 11£.; alle Zitate nach der Luther-Bibel von 1545

nach Martin Luther, Biblia, das ist, Die gantze Heilige Schrifft Deutsch, hg. von Hans

Volz, 2 Bde., Darmstadt 1972 [= ND der Ausgabe Wittenberg 1545]).

Zum Zusammenhang von mystischem und chiliastischem Denken allgemein und bei

Kuhlmann im Besonderen, vgl. Alan Menhennet, >Wir tunken ein unseren Kil in die

ewigkeit«. Quirinus Kuhlmann’s experience of eternity, in: Forum for modern Language

Studies 27 (1991), S. 159-168, hier S. 160f.

»Man mufl noch iiber Gott« betitelt Scheffler das Epigramm I/7 und fithrt in Vers vier

aus: »Jch mufi noch tiber Gott in eine wiiste ziehn« (Angelus Silesius [d.i. Johannes Scheff-

45

46

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂiissigwerden des Wissens 81

ist, weil das von ithm erdffnete Zeitalter weiter als dessen zwei Testamente
ist. Andererseits, und das genau macht das Paradox mystischen Schreibens
aus, ist dieses Ich nichts, weil der Text von Gott verfasst wurde und nur via
Glauben und Feder in der Hand Kuhlmanns niedergeschrieben wurde: »in
unserm einfiltigen glauben getriben« (s.o.).

Auf den Gedanken, dass es der reine Glaube ist, der das Wissen und das
wissensgestiitzte Schreiben tiberfliissig und unniitz machen wird, kommt
Kuhlmann immer wieder zuriick: »Ich ging im tribe des grossen Centrums
als ein kind voller einfalt, als alle dise selbstklugen zu anderen Werken vom
grossen Werk mich abzogen, und bin doch endlich, ungeachtet aller hinder-
nisse, durch das gesitzte zeitzil durchkommen« (KP I, 315). Der Kiihlpsalter
schreibt sich also nicht aus gelehrtem Wissen, sondern aus, Kuhlmann be-
zieht sich hier, wie viele seiner Zeitgenossen, auf Augustinus,47 kindlicher
»einfalt« heraus — und damit anders als alle »anderen Werke«. Er ist nicht
ein Werk unter vielen, sondern das »grosse Werk«; und dieses grofie Werk
kann man nur schreiben, wenn man nicht mehr Ich ist, nicht mehr tber
individuelles Wissen verfiigt, sondern sich vollstindig »im tribe des grossen
Centrums« treiben ldsst.

Ort der nicht—verstandesméﬁigen48 Ubermittlung gottlicher Gedanken ist,
wie in der paracelsischen Tradition iiblich, das Gemiit:** Hier entsteht die
Sprache des Kiihlpsalters; eine Sprache, iiber die Kuhlmann nicht zu verfiigen
behauptet: »Im tibrigen werden alle Gesinge reden von dem Gemiitte, da-
raus si geflossen, ob ich davon zureden ihnen gleich ni geboten« (KP I, 4).
Das ist also der »stil« des neuen Neuen Testaments: schreiben und schreiben
lassen. Wenn man diese Technik, die natiirlich gerade keine Technik ist,
beherrscht, kann man sich in einen Zustand jenseits der Zeit hineinschrei-
ben: »Wundert euch nicht, Menschenkinder, dass unsere Schreibart di ge-

ler], Cherubinischer Wandersmann, Kritische Ausgabe, hg. von Louise Gnédinger, Stutt-
gart 1984, S. 28).
Augustinus, De vera religione, Abschnitt 65: »Unum certe quaerimus, quo simplicius nihil
est. Ergo in simplicitate cordis quaeramus illum« — »Wir suchen ja das Eine, im Vergleich
zu dem es nichts Einfacheres gibt. Suchen wir >es< also in der Einfachheit des Herzens«
(Ders., Opera-Werke [It.-dt.], hg. von Johannes Brachtendorf u.a., Paderborn u.a. 2002ff.,
Bd. VXVIII, S. 188f.). Vgl. hierzu auch Jérg Trelenberg, Das Prinzip >Einheit< beim frii-
hen Augustinus, Tiibingen 2004, S. 83, und zur Wiederaufnahme der Gedankenfigur in
Friahpietismus und Barockliteratur; V{., Das Heuchelei-Dilemma, Moscheroschs >Scher-
gen-Teuffel« als poetologische Ortsbestimmung satirischer Prosa, in: Nicola Kaminski u.a.
(Hg.), Spielregeln barocker Prosa. Historische Konzepte und theoriefihige Texturen >un-
gebundener Rede« in der Literatur des 17. Jahrhunderts, Tiibingen 2012, S. 43-68.

48 7Zur Wissenschaftsfeindlichkeit Kuhlmanns, vgl. Walter Dietze, Kuhlmann, S. 130.

49 Vgl. hierzu V£, Nachahmung, S. 45; S. 51; S. 88 u.6.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 Maximilian Bergengruen

wohnliche Schreibart aller gesandten von Nun an verlédsset! Wir tunken
ein unseren Kil in di Ewikeit, ein ewiger Kilmann, mit unserer Kronzahl
der Engelswelt umleuchtet, und tibertreffen so weit aller offenbahrungen,
als di macht eines absoluten Printzens di macht aller seiner Unterthanen
tbertriffet« (KP I, 271).

Dieses Zitat fasst alle Gedanken, die vorher einzeln geschildert wurden,
noch einmal zusammen: Die Kiihlmonarchie (angesprochen durch den
»Printz«, der seine »Unterhanen tibertriffet«) wird auf das Thema der »offen-
bahrungen« umgelegt. Dementsprechend tibertrifft deren schriftliche Form,
der Kiihlpsalter, alle anderen Texte zum Thema der Offenbarung, weil dieser
Text die Auctoritas, die Souveranitit fur sie darstellt, unabhingig davon, ob
sie vor ithm, nach ihm oder zeitgleich geschrieben wurden. In jedem Falle
laufen die verschiedenen Offenbarungen von Elia tiber Johannes, Bohme
und Drabitz auf Kuhlmann und den Kiihlpsalter zu, weil in ihm Gott selbst
spricht.

Und von diesem Zustand leitet sich die Schreibeweise des Kiihlpsalters ab. In
diesem Zustand muss man seinen Kiel — den Kuhlmann in seiner Privatety-
mologie in der Nihe des Kithlenden sieht® - in das kiihle Nass der Tinte
eintauchen und schreiben. Aus diesen Griinden bedarf der Kiihlpsalter emer
eigenen »Schreibarte, in der Gott durch den Kithlmann hindurchschreibt
und damit diesem (und seinem Stil) alle gottlichen Souveranititsrechte ver-
leiht.

Fiir diese Schreibart des Uber-Wissens gilt alles, was schon fiir die ersten
beiden Testamente galt. Kuhlmann reklamiert also fiir sich eine Art von
Sola Scriptura-Lehre: »Gegenwirtige Fiinffzehngesdange werden nimals mit
blossem lesen oder betrachten, sondern alleine in dem stande véllig verstan-
den werden, darinnen si geschriben« (KP I, 3). Luthers Sola Scriptura-Lehre
besagt bekanntlich, dass »ausser der schrifft nichts soll gelert werden«,”* was
in den Augen des Reformators deswegen moglich ist, da die Schrift eine
innere wie dufiere Klarheit besitzt. Bekanntlich setzt der Reformator gegen
Erasmus von Rotterdam, der behauptet, dass es in der Bibel »adyta, also
»unzugingliche Stellen«, gibe,? die »claritas scripturae«.’® Diese Klarheit er-

50 Vgl. zum Begriffspaar Kiel/Kithlen bei Kuhlmann, Walter Dietze, Kuhlmann, S. 242.

51 Martin Luther, Antwort Bock Emser, Werke, Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausga-
be), Weimar 1883ff. Bd. VII, S. 662 (im Folgenden WA).

52 Frasmus von Rotterdam, Diatribe, in: Ders., Ausgewihlte Schriften (It.-dt.), hg. von
Werner Welzig, tibers. von Winfried Lesowsky u.a., 8 Bde., Darmstadt 1995, Bd. IV,
S. 10f.

%% Martin Luther, De servo arbitrio, WA, Bd. XVIIL, S. 609.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂiissigwerden des Wissens 83

fasse, so sein Argument, wer »den Geist Gottes habe« (»qui spiritum dei ha-
bet«).>* Und genau das nimmt auch Kuhlmann fiir sich in Anspruch: Wer
den Geist Gottes, sprich: Kuhlmanns, hat, der kann die Texte Kuhlmanns
in ihrer vollkommenen Klarheit lesen, das heifdt: Sie kénnen »in dem stande
vollig verstanden werden, darinnen si geschriben.

Der entscheidende Unterschied gegeniiber der paracelsisch-paracelsisti-
schen Elias-Artista-Vorstellung ist also der, dass sich Kuhlmann, als Autor
des Kiihlpsalters, nicht vollkommen aus der Zeit verabschiedet. Fur die Pa-
racelsisten wire mit dem (von Kuhlmann behaupteten) Auftritt Elias’ des
Artisten ein Zustand jenseits der Zeit eingetreten. Daher wiirden dann alle
in der Zeit befindlichen Prozesse der buchgestiitzten Wissensproduktion
aufgehoben.

Nicht so fiir Kuhlmann. Fur thn beginnt mit der Vorstellung vom Dritten
Testament nur eine neue Zeit, die nattrlich nichts anderes als die »Kiihlzeit«
(KPII, 169 [Hervorh. MB]) sein kann (eine Anspielung auf Apg 3,20: »tem-
pora refrigerii«, bei Luther: »erquickung«).® Dieser Begriff (»Frigeransc)
befindet sich ebenfalls als chiliastische Selbstbeschreibung in der vierten Be-
griffsserie der Subscriptio seines Portrits (Abb. 1).

Die Konsequenz dieses Verbleibens in der (wenn auch neuen) Zeit ist, dass
der Kiihlpsalter wohl doch nicht das letzte Wort in dieser Sache darstellt: »Da-
rumg, heiflt es im Inhalt des Kihlpsalters, »tibergebe ich euch dis Buch, als ein
kletnoth und das beste von meimem, in welchem haupttiffen nach der inneren und
euseren welt; dessen Worte wichtig und samen sind, aus welchem ein Baum
leiblich und sichtbar wichset durch das Paradeis in di Ewigkeit, wie in allen
Propheten geweissaget« (KP I, 316).

Kuhlmann bleibt zwar dabei, dass in seinem Buch alles steht, wie es »in allen
Propheten geweissaget«, bemiiht also wieder die Gedankenfigur der litera-
rischen Erfiillung der Prophetien. Gleichzeitig behauptet er, dass sein Buch
sich nicht endgiiltig aus der zeitlichen Prozessualitit der Wissensproduktion
und -reproduktion befreien kann. Das Buch ist noch nicht in der »Ewigkeit«,
sondern nur Samen, aus dem erst das erschriebene bzw. zu erschreibende
Jenseits der Zeit erwachsen wird. Entgegen allen anderslautenden Aufierun-
gen kann der Jingste Tag eben doch noch nicht angebrochen sein, wenn

%% Fbd.; Martin Luther, Daf} der freic Wille nichts sei. Antwort D. Martin Luthers an
Erasmus von Rotterdam, tibers. von Bruno Jordahn, Miinchen *1962 (= Ausgewihlte
Werke, hg. von Hans H. Borcherdt, Miinchen 1934-1983, Erganzungsreihe, Bd. I, S. 17).
Vel. hierzu V., Warum Frauen.

% Hierzu Walter Dietze, Kuhlmann, S. 239; Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalypse,
S. 2141

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 Maximilian Bergengruen

die Feder noch kratzt, die ihn oder sie be- oder eben erschreiben soll. Und
so macht Kuhlmann das einzig konsequente: Er bricht den Kiihlpsalter ab.”®

56 Hierzu Walter Dietze, Kuhlmann, S. 290.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-63 - am 16.01.2026, 22:32:27.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

