
Rezensionen 591

Christen und Muslime vor den Herausforderungen der
Gegenwart. Mödling 2003).

Der genannte erste Austausch hatte folgende Haupt-
themen ausgemacht: “Der fortschreitende Prozess der
Globalisierung, Armut, Ungerechtigkeit, Intoleranz und
Gewalt, Konflikt, Dialog, Versöhnung, die Bedeutung
des Menschseins, Werte, die Krise im Bereich von Erzie-
hung und Bildung, relevante Bestimmungen des interna-
tionalen Rechts, religiöse Freiheit und Gleichheit.” Aus
diesen Problembereichen wurde, wohl nicht ganz über-
raschend, das Thema “Intoleranz und Gewalt” aufge-
griffen und zum Schwerpunkt der zweiten Plenartagung
des VICIRoTa gemacht. Neben A. Bsteh nahmen 12
Personen teil. Bis auf Georges Khodr, den Griechisch-
Orthodoxen Metropoliten aus dem Libanon, die Rich-
terin am “High Court and Supreme Court of Pakistan”,
Nasira Iqbal, und die Direktorin des “Institute of Muslim
Minority Affairs” in Jeddah, Saleha Mahmood, handelt
es sich um dem Universitätsmilieu zugehörende Akade-
miker. Sie kommen aus Usbekistan, Pakistan und dem
Mittleren Osten (6) sowie aus Österreich, der Schweiz
und Deutschland (6).

Aus der Vielzahl der allesamt straff formulierten
Impulsreferate seien hier beispielhaft ein paar Fragen
erwähnt. Sie dürften deutlich machen, wie sehr die
Lektüre der Impulsreferate und der – auch in diesem
Band wieder vorbildlich in vollem Wortlaut wiedergege-
benen und getitelten – Diskussionsbeiträge lohnt. Theo-
logisch und religionswissenschaftlich besonders tief-
greifende Fragen kamen von Metropolit Khodr. Den
Basler Theologen H. Ott, der möglicherweise ein we-
nig vollmundig von einem möglichen “Bündnis zwi-
schen unseren Religionen [i. e. Christentum und Islam]”
sprach, “dass wir einander, nämlich jeweils die Religi-
on der Anderen, im Kreise unserer eigenen Glaubens-
brüder/-schwestern verteidigen wollen, so gut wir nur
können” (16), frug Khodr, ob nicht die Hauptfrage die
sei, “inwieweit die Religionen ein Gewaltpotential in
sich tragen”, so dass letztlich bei allen, zumindest bei
Islam und Christentum, “jeweils ein Menschenbild im
Vordergrund [stehe], das auf die betreffende Religion
bezogen ist, und nicht so sehr ein allgemeiner Begriff
vom Menschen”. Von daher stelle sich ihm die Frage:
“Ist ein allgemeiner Begriff vom Menschen auch von
der Religion her zu gewinnen oder nur von einem
humanistischen Säkularismus” (17)?

Khodr war es auch, der im Anschluss an das Refe-
rat A. Th. Khourys über “Gewaltanwendung im Namen
der Religion”, das die im gegebenen Kontext relevan-
ten Ausführungen seines klassischen Werkes “Toleranz
im Islam” (2. Aufl. Altenberge 1986) zusammenfasste,
das seines Erachtens grundlegende texthermeneutische
Problem benannte, “das über die Begegnung zwischen
Christentum und Islam noch hinausgeht . . ., [nämlich]
was der historische Kontext generell für uns bedeutet.”
Und er fügte hinzu: “Wenn wir uns damit nicht auseinan-
dersetzen, sind wir Götzendiener der Heiligen Schriften”
(60).

Die Wiener Sozialethikerin Ingeborg Gabriel ging
in ihrem herausragenden Referat “Gewalt als Mensch-

heitsverhängnis. Ethische und theologische Überlegun-
gen aus christlicher Sicht” unter anderem auch auf die
neuerlichen christlich-theologischen Diskussionen die-
ser Frage ein. Sie wies auf die Tatsache hin, “dass das
Christentum ab jenem Zeitpunkt, als es Staatsreligion
wurde, also dem 4. Jahrhundert”, die Botschaft von “der
umfassenden Barmherzigkeit Gottes selbst, der – wie
es heißt – ‘seine Sonne aufgehen lässt über Bösen und
Guten und der es regnen lässt über Gerechte und Unge-
rechte’ (Mt 5,45)”, “in den privaten Bereich verbannte
bzw. ihre Erfüllung auf einzelne Gruppen von Christen,
wie die Ordensleute, beschränkte” und dass “erst im
20. Jahrhundert – und dies vor allem von Nichtchristen
wie Gandhi – der Versuch unternommen [wurde], sie
politisch in eine Theorie des gewaltfreien Widerstands
umzusetzen” (165).

Gabriel unterstrich in der Diskussion noch einmal
die unabdingbare Notwendigkeit, die Schrifttexte “in
einer nicht Gewalt fördernden Weise zu interpretieren”
(d. h. hier “symbolisch”): “Der Kampf sollte nicht gegen
äußere Feinde geführt werden, sondern diese symbo-
lisierten die eigenen Sünden und Leidenschaften usw.,
die bekämpft werden sollten” (169). “Eine derartige
symbolische Interpretation” setze “ihrerseits ein herme-
neutisches Vorverständnis voraus” und dieses liege im
Gottesverständnis selbst. “Wenn ich ernst nehme, dass
der Gott der Offenbarung ein Gott ist, der das Leben
des Menschen und nicht seinen Tod will, dann werden
bestimmte Aussagen über Gewalt notwendig als zeit-
bedingt erscheinen” (169).

Mehrmals im Laufe der Gespräche wurde – fast
gebetsmühlenartig – die Überzeugung geäußert, dass
wer immer den “Terrorismus” sowie Gewalt und In-
toleranz, seine logischen Folgen, in wirksamer Weise
ausrotten wolle, sich mit sehr ernsten sozialen, wirt-
schaftlichen und politischen Ungerechtigkeiten ausein-
andersetzen müsse. Auf diese im Zusammenhang des
Gesamtthemas erstrangige Frage konnte jedoch dieser
runde Tisch mit bestem Willen kaum weiterführende und
klärende Antworten finden, da weder die Wirtschafts-
wissenschaft noch das internationale Handelsrecht sach-
kundig vertreten waren. Aus dem Kommuniqué dieser
Gespräche, dem man von Herzen eine weit- und tiefgrei-
fende Wirkung wünscht, sei hier wenigstens der Appell
an die Medien hervorgehoben, “ihre im gegenwärtigen
globalen Kontext immer größer werdende Verantwor-
tung wahrzunehmen und zu erfüllen und Verständnis
und gegenseitigen Respekt auf wirkungsvolle Weise zu
fördern” (177). Christian W. Troll

Clark, Mary Ann: Where Men Are Wives and
Mothers Rule. Santerı́a Ritual Practices and Their Gen-
der Implications. Gainesville: University Press of Flori-
da, 2005. 186 pp. ISBN 0-8130-2834-5. Price: $ 59.95

Die Autorin dieses Buches ist Religionswissenschaft-
lerin, die freilich auch die einschlägige ethnologische
Literatur zum Thema rezipiert. Sie beschäftigt sich seit
vielen Jahren mit der afrokubanischen Santerı́a (vor
allem ihrer Diaspora in den USA) und gehört zu einer

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-591 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:54:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-591


592 Rezensionen

steigenden Zahl von Wissenschaftlern, die sich selbst
in diese Geheimreligion einweihen ließen und dadurch
vielleicht profunder als nichtinitiierte Kollegen von ihr
zu berichten wissen. Dass dabei die Wissenschaftlich-
keit nicht auf der Strecke bleiben muss, mag auch
daran liegen, dass die Santerı́a zwar weltweit immer
neue Anhänger gewinnt, sich aber dennoch nicht der
Proselytenmacherei verschreibt. Mit ihren bekannten
Erscheinungsformen, wie den Geheiminitiationen, ver-
schiedenen Divinationstechniken und Besessenheitsphä-
nomenen predigt sie keine allgemeingültigen religiösen
Wahrheiten, sondern will Menschen helfen, ihrer Be-
stimmung entsprechend zu leben. In diesem Kontext ist
Clark für die sachgerechte und detailgenaue Begründung
ihrer Thesen Anerkennung zu zollen, bei denen sie all-
gemeine religionswissenschaftliche Debatten rezipiert,
diese mit Aspekten der Yoruba-Kultur oder der Santerı́a
konfrontiert und alles originell miteinander verknüpft.
Nur die Thesen selbst, die unschwer als feministisch
auszumachen sind, überzeugen nicht ganz.

Das Buch umfasst acht Kapitel und wartet in der
Einleitung zunächst mit einer Kritik an der männlichen
Normativität der westlichen Philosophie und Religion
auf. Es folgt eine kenntnisreiche Einführung in die San-
terı́a, die auf ihren historischen Hintergrund, die We-
senheit der Orischa-Gottheiten, den Vorrang des Rituals
vor dem Glauben, die Divination und die Tieropfer
eingeht. Im zweiten Kapitel, das die Gender-Perspektive
des Buches begründet, entfaltet Clark die These, dass in
der vorkolonialen Yoruba-Religion, welche die Santerı́a
neben Einflüssen aus dem Katholizismus und dem Spiri-
tismus maßgeblich prägte, die Geschlechtertrennung nur
schwach ausgeprägt gewesen sei und Raum für Flexibi-
lität, Überlappungen und Mehrdeutigkeiten ließ. Hierar-
chie fuße eher auf dem Prinzip der Seniorität, also der
Älteren über die Jüngeren. In der Santerı́a lebe dies in
einer relationalen spirituellen Hierarchie fort, die einen
Anhänger abhängig vom Grad seiner Einweihung und
seiner rituellen Reife zu anderen in eine Rangordnung
setze. Innerhalb dieser Hierarchie komme metaphorisch
und symbolisch die Flexibilität der Geschlechterzuwei-
sung zum Tragen.

Bis zu diesem Punkt ist die Argumentation Clarks
plausibel und nachvollziehbar. Aus der Durchlässigkeit
der Geschlechterzuschreibung jedoch den Schluss zu
ziehen, die Santerı́a sei ein “weiblich normatives Sys-
tem” (3) oder eine “feminine Religion” (145), mag zwar
verführerisch sein, ist aber nicht wirklich überzeugend.
Dies zeigt sich bereits im 3. Kapitel über “Bestimmung
und Divination”. Hier wird mit großer Sachkenntnis
dargelegt, dass die Bestimmung des Menschen in der
Yoruba-Religion schon vor der Geburt mit der Auswahl
des Kopfes (ori) festgelegt und durch den individuellen
Schutz-Orischa bestimmt wird. Dass der Schutz-Orischa
nicht das gleiche Geschlecht aufweisen muss wie sein
Anhänger, dass die geschlechtsspezifisch imaginierten
Charaktereigenschaften von Orischa und Anhänger di-
vergieren können, obgleich Übereinstimmungen wahr-
scheinlich sind, und dass männliche Anhänger der weib-
lichen Gottheit Ochún, anders als gemeinhin behauptet,

nicht zwingend homosexuell sein müssen, auch wenn
viele es sind, spricht für die Durchlässigkeit der Ge-
schlechterzuweisung, nicht aber zwingend für eine hin-
tergründige Bevorrechtung des Weiblichen. Ähnliches
gilt für die verschiedenen Divinationstechniken, die dem
Menschen seine Bestimmung erhellen. Weder die Tat-
sache, dass das Orakel der Kaurischnecken (diloggun),
welches weibliche Priesterinnen praktizieren können,
älter sei als das den Frauen verschlossene Ifá-Orakel der
Babalawo-Priester, noch der Umstand, dass die hierar-
chisch höher stehenden Babalawos die Santerı́a alleine
nicht lebensfähig hätten machen können, weil sie nur
in bestimmten Kultgemeinden und nur für bestimm-
te Handlungen (der Einweihungszeremonien) eingesetzt
werden, lässt schon den Schluss zu, dass es sich bei der
Santerı́a um eine feminine Religion handelt.

Ähnliches gilt für Clarks Ausführungen über die
“Initiation” im Kapitel 4. Die Autorin greift auf den
schon vorher eingeführten Begriff des iyawó zurück,
der oft mit “Novize” gleichgesetzt wird und in der San-
terı́a den Neuinitiierten meint. In der Yoruba-Sprache
bedeutet dieser Begriff jedoch “Braut”, was Clark zum
Anlass nimmt, die Beziehung eines Initiierten mit sei-
nem Orischa analog zu der einer “weiblichen” Braut
zu ihrem Bräutigam zu fassen. Die Integration der
“Braut” in eine Santerı́a-Kultgemeinschaft interpretiert
sie in Anlehnung an die Braut im Yoruba-Land, die in
den Haushalt des Ehemannes übersiedelt und in dessen
Familie unabhängig von ihrem tatsächlichen Alter als
“jüngstes” Familienmitglied gilt. Den Aufstieg in der
sozialen Hierarchie gewährten die Dauer der Anwe-
senheit und die Zahl der Kinder, die sie ihrem Mann
schenkt. Entsprechend, so Clark, steige auch in der San-
terı́a-Kultgemeinde das Ansehen des Iyawós mit seiner
rituellen Reife und der Zahl der Anhänger, die er im
Verlauf seines weiteren Lebens initiiert. Dieses weib-
liche Modell des Aufstieges ist ein weiteres Argument,
um die Santerı́a als weiblich normativ zu fassen. Mit
der Betonung der Brautmetapher übersieht Clark jedoch
beflissentlich, dass um den Iyawó stets auch die reiche
Symbolik und Metaphorik eines neugeborenen Kindes
kreist, zu dem der Initiierte durch die Einweihung wird,
und dass der Iyawó diesen Status nach genau einem Jahr
verliert, unabhängig von seiner rituellen Reife. Proble-
matisch ist ganz zweifellos, dass sich die Interpretati-
on nur auf ein einziges Indiz stützt. Dies gilt um so
mehr, als man es im vorliegenden Fall mit einer Misch-
religion zu tun hat, die ganz unterschiedliche Einflüsse
aufnahm.

Auch die Interpretation der “Besessenheitsphänome-
ne”, die Gegenstand des 5. Kapitels sind, gründen ei-
gentlich auf einer eigenwilligen Ausdeutung der Inkor-
porierung eines Orischas in seinen Anhänger als eine Art
sexueller Akt, der der Penetration der Frau durch den
Mann entspricht. Diese und die Brautsymbolik setzen
jeden Anhänger, der von seinem Orischa besessen wird,
in eine weibliche Position gegenüber dem männlichen
Orischa, den Clark “spirit husband” nennt. Dies ist eine
eigenmächtige Interpretation, der kaum ein Santerı́a-
Priester (zumindest in Kuba) zustimmen dürfte und die

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-591 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:54:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-591


Rezensionen 593

in keinem Fall das repräsentiert, was die Völkerkunde
als emische Sichtweise versteht.

Das 6. Kapitel, das sich unter dem Eindruck des
Angriffs auf das World Trade Centre in New York
zunächst mit Gewalt beschäftigt, interpretiert die in der
Santerı́a vorgeschriebenen Tieropfer erneut eigenwillig
unter einer weiblichen Symbolik. Clark greift dazu die
gebräuchliche Formulierung auf, “die Orischas füttern”,
wenn diese das Blut und bestimmte Körperteile der
Opfertiere erhalten. Statt jedoch dieses Füttern in dem
(üblichen) Sinne zu interpretieren, dass die Orischas
daraus neue Kraft und Energie gewinnen, bringt Clark es
mit der Funktion der Frau in der Familie zusammen, die
für Nahrung und Essen zuständig ist. Sie widerspricht
der verbreiteten Auffassung über religiöse Tieropfer,
nach der Frauen Leben spenden und Männer Leben
nehmen, also für die Durchführung von Opfer zuständig
sind. Denn in der Santerı́a dürfen weibliche Priesterin-
nen vor der Menopause kleinere Tiere (Geflügel) opfern
und sie können nach der Menopause auch die Ein-
weihung zur Durchführung von Opfern an vierbeinigen
Tieren erlangen. Ob die Santerı́a freilich schon dadurch
eine weibliche Religion wird, ist jedoch fraglich.

Das 7. Kapitel über “Hexerei” scheint für die Argu-
mentation insofern relevant, als diese in Kuba anders
als im europäischen Mittelalter nicht vorrangig Frau-
en zugeschrieben wird, sondern einem anderen, eher
männlich imaginierten, nämlich mächtigen, kraftvollen
aber auch amoralischen Glaubenssystem. Es handelt sich
um den “palo monte”, der keinen Yoruba-Ursprung hat,
sondern auf bantusprachige Gruppen zurückverweist,
die ebenfalls einen beträchtlichen Anteil der Sklaven
auf Kuba ausmachten. Er stellt kein gänzlich anderes
System dar, sondern bildet ein religiöses Kontinuum mit
der Santerı́a. Clark, welche die Santerı́a von weiblicher
Symbolik und Metaphorik dominiert sieht, ordnet sie
zwischen den Palo Monte auf der einen und dem Ifá-
Orakelpriestertum auf der anderen Seite ein.

Es mag sein, und dies spricht Clark im Schlusskapi-
tel auch an, dass nordamerikanische Santerı́a-Anhänge-
rinnen vor dem Erfahrungshintergrund der Frauenbe-
wegung das Orakelpriestertum als männliche Domäne
afrokubanischer Religion nicht länger gewilligt sind hin-
zunehmen und hieraus das Interesse an der Betonung
weiblicher Normativität entstand. Doch ist dies nicht
eine Frage, die eher politisch als wissenschaftlich zu
klären wäre?

Ein Phänomen, das eine eingehendere Erörterung
verdient hätte, weil Clark mit ihrer Arbeit Ansätze zu
einer “Orischa-Theologie” zu formulieren beabsichtig-
te, ist die geschlechtliche Konstruiertheit der Orischas
selbst. Zwar mögen einige männliche Orischas, wie der
kriegerische Changó, in weiblichen katholischen Hei-
ligen synkretisiert sein, nämlich der “Santa Barbara”,
andere verfügen neben einer männlichen zugleich über
eine weibliche Ausdrucksform bzw. camino; dennoch
besitzen alle ein relativ fixes Geschlecht. Die San-
terı́a hat die Orischas also vergleichsweise eindeutig
geschlechtlich konstruiert, und es lässt sich hier we-
nig hintergründiger Vorrang für Weiblichkeit erkennen.

Dennoch: Auch wer nicht mit der These von der Santerı́a
als weiblich normativer Religion übereinstimmt, kann
bei der Lektüre des Buches viel über die Santerı́a erfah-
ren und die interessant sowie detailreich vorgetragene
Argumentationen nachverfolgen.

Lioba Rossbach de Olmos

Corbey, Raymond: The Metaphysics of Apes. Ne-
gotiating the Animal-Human Boundary. Cambridge:
Cambridge University Press, 2005. 227 pp. ISBN 0-521-
54533-1. Price: £ 14.99

The ape-human boundary, that gap that is supposed
to separate humans from the rest of the animal world,
has been a persistent and important issue in zoology,
primatology, and paleoanthropology. The ways that
cultures define what it is to be human and what it is
to be an animal reflect philosophical conceptions of
“humanity” and “animality,” conceptions of the order
of nature, and attitudes about the moral order of the
world. Raymond Corbey, a philosopher and historian
of anthropology, examines the philosophical, religious,
moral, and scientific ideas that have been employed to
define and maintain the animal-human boundary and
the reasons why that boundary has shifted over time.
Through this type of investigation Corbey hopes to
better understand a variety of contemporary scientific
and cultural issues that revolve around the preservation
and alteration of the human-animal boundary.

Corbey is interested in understanding how Western
science, when studying humans, our hominid ancestors,
and nonhuman primates, has respected the existence of a
human-animal boundary while at the same time finding
it occasionally necessary to redefine that boundary. In
order to understand this process one must know the
metaphysics of apes. Corbey explains that by “meta-
physics” he means several different things. First is the
traditional sense of the ontological status of apes, what
apes are considered to be. However, another sense of
metaphysics that has been important historically is the
way that conceptual or theoretical assumptions about
apes have guided the way data about them has been
accumulated, categorized, and interpreted by scientists.
Here Corbey is sensitive to recent trends in the history
and philosophy of science, which have emphasized the
role of philosophical assumptions in the interpretation
of scientific discoveries and the formulation of theories.
Lastly, Corbey also recognizes that cultural attitudes and
values about apes have played an important role in shap-
ing scientific concepts about apes and the human-animal
boundary.

Corbey investigates cultural and scientific attitudes
about apes and humans historically and across a range
of disciplines, thus illustrating the multifaceted nature
of the problem. After briefly outlining Western cultural
attitudes about apes and other animals as they relate
to and attitudes about what it is to be human, Corbey
delves into how zoological studies of apes in the
seventeenth century challenged the long accepted divide
that separated humans from the animal world. As the

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-591 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:54:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-591

