
A
es

th
et

(h
)i

cs
. E

in
le

itu
ng

Ju
lia

n 
S

ve
rr

e 
B

au
er

https://doi.org/10.14361/9783839457726-006 - am 14.02.2026, 10:36:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457726-006 - am 14.02.2026, 10:36:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B
au

er

Spätestens seit der Veröffentlichung des 
Manifests Decolonial Aesthetics (I)1  
2011 durch das Transnational Decolonial 
Institute hat es in Kunstwissenschaften  
und -institutionen vermehrt eine 
Auseinandersetzung mit dekolonialen 
Ästhetiken gegeben.2 Dabei ist es  
wichtig, dass der Begriff der dekolonialen 
Ästhetiken Phänomene, Aktivitäten  
und Praktiken in den Fokus rückt,  
die eine lange Geschichte bzw. multiple, 
miteinander verwobene Geschichten 
haben. So heißt es auch im Manifest: 
„Decolonial aesthetics refers to ongoing 
artistic projects responding and  
delinking from the darker side of imperial 
globalization. Decolonial aesthetics  
seeks to recognize and open options for 
liberating the senses.“3 Ein frühes 
Beispiel dekolonialer Ästhetiken wären 
Waman Puma de Ayalas Zeichnungen, 
die Teil seines zwischen 1612 und  
1615 verfassten und an den spanischen  
König adressierten Briefs  
waren, der Gewalt und Unrecht  
der Kolonialherrschaft anprangerte.  
Silvia Rivera Cusicanqui hat seine  
Bilder unter anderem als „ikonografische 
Theorie der Kolonialzeit“ beschrieben, 
die durch ihre visuelle Form  
die auf Sprache fokussierte Zensur der 
Kolonialmächte umgehen konnte.4 
Rivera Cusicanqui sieht in diesen Bildern 
eine Soziologie des Bildes gegeben,  
in der die Grenzen zwischen Kunst und 
Sozialwissenschaften verschwimmen.5 
Diese Bilder als eine Form von 
Wissenschaft zu positionieren, fordert 
dazu auf, visuelle Produktionen  
als Interpretationen sozialer Realitäten 
wahrzunehmen, die in den Sprachen 
kolonialer Diskurse nicht hörbar  
sind. Dekoloniale Ästhetiken lassen sich 
daher nicht auf künstlerische Praktiken 
verkürzen: 

Die Kreativität ist keine Suche nach 
Form oder Inhalt, sondern für  
uns ist sie die Haut, mit der wir unsere 
Gesellschaft erfühlen und durchforsten 
und ihre erogenen und sensiblen  
Zonen aufspüren. Es ist dieser Blick  
auf die Kreativität, der es  
ermöglicht, den Räumen einen neuen 
Sinn abzugewinnen, der Straße,  
dem Körper und dem kollektiven 
Gedächtnis. Denn wir haben gelernt, 1 

V
gl

. 
L

oc
kw

ar
d,

 A
la

nn
a 

u.
a.

: 
„D

ec
ol

on
ia

l A
es

th
et

ic
s 

(I
)“

, 
in

: 
T

ra
n

sn
at

io
n

al
 D

ec
ol

on
ia

l 
In

st
it

u
te

, 
22

.5
.2

01
1,

 h
tt

ps
:/

/t
ra

ns
na

tio
na

ld
ec

o-
lo

ni
al

in
st

itu
te

.w
or

dp
re

ss
.c

om
/d

ec
ol

on
ia

l-
ae

st
he

tic
s/

 (
20

.7
.2

02
0)

. D
as

 M
an

ife
st

 w
ur

de
 u

nt
er

ze
ic

hn
et

 v
on

 A
la

nn
a 

L
oc

kw
ar

d,
 R

ol
an

do
 V

áz
qu

ez
, 

Te
re

sa
 M

ar
ía

 D
ía

z 
N

er
io

, M
ar

in
a 

G
rz

in
ic

, T
an

ja
 O

st
oj

ic
, D

al
id

a 
M

ar
ía

 B
en

fie
ld

, R
aú

l M
oa

rq
ue

ch
 F

er
re

ra
 B

al
an

qu
et

, P
ed

ro
 L

as
ch

, N
el

so
n 

M
al

do
na

do
-T

or
re

s, 
O

vi
di

u 
T

ic
hi

nd
el

ea
nu

, M
ig

ue
l 

R
oj

as
 S

ot
el

o 
un

d 
W

al
te

r 
M

ig
no

lo
.  


2

 
D

as
 D

en
ke

n,
 a

be
r 

au
ch

 H
an

de
ln

 i
n 

B
ez

ug
 a

uf
 

di
es

e 
B

eg
ri

ffl
ic

hk
ei

t 
ha

t 
si

ch
 la

ut
 W

al
te

r 
M

ig
no

lo
 i

n 
ei

ne
m

 k
ol

le
kt

iv
en

 G
es

pr
äc

h 
fo

rm
ie

rt
, d

as
 u

nt
er

 a
nd

er
em

 v
on

 A
do

lfo
 A

lb
án

 A
ch

in
te

 o
de

r 
Z

ul
m

a 
Pa

le
rm

o 
in

 d
en

 2
00

0e
r 

Ja
hr

en
 i

ni
tii

er
t 

w
ur

de
. V

gl
. M

ig
no

lo
, W

al
te

r 
/ V

áz
qu

ez
, R

ol
an

do
: „

D
ec

ol
on

ia
l A

es
th

eS
is

. C
ol

on
ia

l W
ou

nd
s/

D
ec

o-
lo

ni
al

 H
ea

lin
gs

“,
 i

n:
 S

oc
ia

l T
ex

t/
P

er
is

co
pe

, 
15

.7
.2

01
3,

 h
tt

ps
:/

/s
oc

ia
lte

xt
jo

ur
na

l.o
rg

/p
er

is
co

pe
_a

rt
ic

le
/d

ec
ol

on
ia

l-
ae

st
he

si
s-

co
lo

ni
al

-w
ou

nd
sd

e-
co

lo
ni

al
-h

ea
lin

gs
/ 

(2
0.

7.
20

20
).

  


3
 

L
oc

kw
ar

d 
20

11
 (

w
ie

 A
nm

. 1
).

  


4
 

V
gl

. R
iv

er
a 

C
us

ic
an

qu
i, 

S
ilv

ia
: „

S
oz

io
lo

gi
e 

de
s 

B
ild

es
. E

in
e 

V
is

io
n 

de
r 

K
ol

on
ia

lg
es

ch
ic

ht
e 

de
s 

A
nd

en
ge

bi
et

es
“,

 i
n:

 d
ie

s.
: C

h’
ix

in
ak

ax
 u

tx
iw

a.
 E

in
e 

R
efl

ex
io

n
 ü

be
r 

P
ra

kt
ik

en
 u

n
d

 D
is

ku
rs

e 
d

er
 D

ek
ol

o-
n

is
ie

ru
n

g,
 M

ün
st

er
 2

01
8,

 S
. 4

2–
56

. 
5

 
R

iv
er

a 
C

us
ic

an
qu

i, 
S

ilv
ia

: „
A

lte
rn

at
iv

e 
H

is
to

ri
es

. A
n 

E
ss

ay
 o

n 
Tw

o 
B

ol
iv

ia
n 

‚S
oc

io
lo

gi
st

s 
of

 t
he

 
Im

ag
e‘

“,
 i

n:
 d

ie
s.

: I
nv

is
ib

le
 R

ea
lit

ie
s.

 I
n

te
rn

al
 M

ar
ke

ts
 a

n
d

 S
u

ba
lt

er
n

 I
d

en
ti

ti
es

 i
n

 C
on

te
m

po
ra

ry
 B

ol
iv

ia
, A

m
st

er
da

m
/Q

ue
zo

n 
C

ity
 2

00
5,

 
S

. 5
–2

3,
 h

ie
r:

 S
. 2

1.
  



https://doi.org/10.14361/9783839457726-006 - am 14.02.2026, 10:36:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

jede einzelne dieser Zonen zu reizen, zu 
liebkosen, zu trösten und aufzumuntern.6

Wie sich im bisher Gesagten bereits abzeichnet,  
sind dekoloniale Ästhetiken immer auch als 
materielle Kämpfe zu verstehen. Indigen situierte 
dekoloniale (Kunst-)Praktiken z.B. stören  
nicht nur (westliche) normative Ordnungen 
sinnlicher Erfahrung, sondern sie treiben vor allem 
die Befreiung indigener Territorien, Sprachen  
und/oder Lebensweisen voran.7 So schreiben Jarrett 
Martineau und Eric Ritskes: 

Indigenous understandings of land run counter 
to the cognitive ordering of colonial modes of 
domination and property ownership. Indigenous 
aesthetics (re)map being, knowledge and 
cultural production within modes of thought and 
creative praxis that must remain both rooted 
and mobile.8

Da die Kritiken an den unterdrückenden materiellen 
Bedingungen des (Neo-)Kolonialismus immer  
auch Kritiken an der gleichzeitigen epistemischen 
Gewalt beinhalten, ist es nicht verwunderlich,  
dass dekoloniale Ästhetiken auch zu kritischen 
Befragungen der philosophischen Disziplin  
der Ästhetik geführt haben. Dekoloniale Ästhetiken 
erinnern daran, dass eine Auseinandersetzung  
mit historischen Dimensionen normativer  
und rassistischer Theorien zur sinnlichen Erfahrung  
und Erkenntnis notwendig ist. Vor allen Dingen,  
weil die „Aufteilung der Welt in verschiedene 
gesellschaftliche Sphären, die als autonome und 
überzeitliche gesellschaftliche (Urteils-)
Zusammenhänge behauptet werden: Erkenntnis, 
praktisches Handeln und der Bereich des 
ästhetischen Geschmacks“,9 laut Ruth Sonderegger 
oftmals die Möglichkeit verstellt, koloniale 
Zusammenhänge und Ungerechtigkeiten überhaupt 
erst wahrzunehmen. Das als erster Beitrag  
dieser Sektion stehende Interview, das Maja Figge 
und Wilma Lukatsch mit Sonderegger geführt 
haben, ergründet die Auseinandersetzung der 
Philosophin mit der Disziplin der Ästhetik und ihre 
eigene Situierung innerhalb eines westeuropäischen 
Wissenschaftsbetriebs. Auch ihr geht es darum, 
verschiedene Formen des Handelns (wissenschaftlich, 
künstlerisch, aktivistisch) in seinen Verbindungen 
wahrzunehmen und zu untersuchen. Sie plädiert 
dafür, dass wir uns ausführlich mit den anhaltenden 
gewaltvollen Auswirkungen der westlichen  
Ästhetik auseinandersetzen, ehe wir uns voreilig an 
einen Gegenentwurf wagen.

Die Kritiken an der Disziplin der Ästhetik und 
dem daraus erwachsenen Kunstverständnis  
verweisen daher auf die gewaltvolle Verleugnung von 6

 
G

al
in

do
, M

ar
ia

: „
Ö

ffe
nt

lic
hk

ei
te

n 
de

r M
uj

er
es

 C
re

an
do

. W
ir

 b
es

et
ze

n 
da

s F
er

ns
eh

en
 g

en
au

so
 w

ie
 d

ie
 S

tr
aß

e“
, i

n:
 tr

an
sv

er
sa

l t
ex

te
, 2

00
5,

 h
ttp

s:
//

tr
an

sv
er

sa
l.a

t/t
ra

ns
ve

rs
al

/0
60

5/
ga

lin
do

/d
e 

(2
0.

11
.2

02
0)

. M
ar

ia
 G

al
in

do
 is

t T
ei

l d
es

 v
on

 ih
r 

ge
gr

ün
de

te
n 

an
ar

ch
o-

fe
m

in
ist

isc
he

n 
K

ol
le

kt
iv

s 
M

uj
er

es
 

C
re

an
do

, d
as

 g
eg

en
 d

ie
 m

ite
in

an
de

r 
ve

rw
ob

en
en

 S
tr

uk
tu

re
n 

vo
n 

Pa
tr

ia
rc

ha
t u

nd
 K

ol
on

ia
lis

m
us

 W
id

er
st

an
d 

le
ist

et
.  


7 

V
gl

. M
ar

tin
ea

u,
 J

ar
re

tt 
/ 

R
its

ke
s, 

E
ri

c: 
„F

ug
iti

ve
 I

nd
ig

en
ei

ty
. R

ec
la

im
in

g 
th

e T
er

ra
in

 o
f D

ec
ol

on
ia

l S
tr

ug
gl

e T
hr

ou
gh

 I
nd

ig
en

ou
s A

rt
“,

 in
: D

ec
ol

on
iz

at
io

n.
 I

nd
ig

en
ei

ty
, E

du
-

ca
ti

on
 &

 S
oc

ie
ty

, B
d.

 3
, N

r. 
1,

 2
01

4,
 S

. i
–x

ii.
 S

ie
he

 a
uc

h:
 C

ar
ce

lé
n-

E
st

ra
da

, A
nt

on
ia

: „
W

ea
vi

ng
 A

by
a-

Ya
la

. T
he

 D
ec

ol
on

ia
l A

es
th

et
ic

s o
f I

nd
ig

en
ou

s 
R

es
ist

an
ce

“,
 in

: N
ew

 D
iv

er
si

ti
es

, B
d.

 1
9,

 N
r. 

2,
 2

01
7,

 S
. 1

03
–1

17
.  


8

 
M

ar
tin

ea
u/

R
its

ke
s 

(w
ie

 A
nm

. 7
),

 S
. v

i.  


9
 

S
on

de
re

gg
er

, R
ut

h 
im

 
G

es
pr

äc
h 

m
it 

M
aj

a 
F

ig
ge

 u
nd

 W
ilm

a 
L

uk
at

sc
h 

in
 d

ie
se

m
 B

an
d,

 „
Z

ur
 K

ol
on

ia
lit

ät
 d

er
 p

hi
lo

so
ph

isc
he

n 
Ä

st
he

tik
“,

 S
. 5

0.
  



https://doi.org/10.14361/9783839457726-006 - am 14.02.2026, 10:36:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B
au

er

Weltwahrnehmungen, Ontoepistemologien und 
Kosmologien, die normativen westlichen 
Konzeptionen nicht entsprechen.10 Eine solche 
Beobachtung macht Kency Cornejo in ihrem Artikel 
„Indigenität und dekoloniales Sehen in der 
zeitgenössischen Kunst Guatemalas“, dem zweiten 
Beitrag dieser Sektion. So schreibt sie, dass in der 
Tz’utujil-Gemeinschaft das Wort „Kunst“ erst vor 50 
Jahren auftauchte: „Für Künstler_innen wie 
[Benvenuto] Chavajay ist ‚das Heilige‘ das, was der 
Kunst in Tz’utujil am Nächsten kommt und  
eine Vorstellung von Wertschätzung und Bedeutung 
impliziert, besonders gegenüber der Natur, von den 
höchsten Bäumen zu den kleinsten Steinen.“11 
Cornejo zeigt anhand verschiedener Kunstwerke auf, 
wie Künstler_innen unter anderem Objekte zur 
Vermittlung dekolonialer Sichtweisen schaffen. Dabei 
geht es ihr vor allen Dingen darum, dass dekoloniale 
Auffassungen von Visualität, Kunst und visuellem 
Denken nicht nur mit der Wahrnehmbarmachung 
hegemonialer westlicher Perspektiven auf Bedeutung, 
Schönheit und Kunst einhergehen müssen, sondern 
ebenso mit der Abschaffung ihrer Monopolstellung.

In Grit Köppens Text zur „Ästhetik des 
Aufruhrs“, dem dritten Beitrag der Sektion, werden 
die unterschiedlichen textuellen und 
theaterästhetischen Strategien dekolonialer Ansätze 
im Sprechtheater analysiert. Insbesondere 
beschäftigt sie sich mit Dieudonné Niangounas 
Nennt mich Muhammad Ali. Dadurch dass der 
Protagonist einen Schauspieler darstellt, der ständig 
aus seiner Rolle (Muhammad Ali) fällt, wird  
die Erfahrung der double consciousness wahrnehmbar 
gemacht. So arbeitet Köppen heraus, dass  
in Niangounas Arbeit das Sprechtheater zu einem 
widerständigen ästhetischen Werkzeug  
gegen rassistische Körperpolitiken und gewaltvolle 
sprachliche Bezeichnungen wird: 

Im weiteren Sinne entsteht diese Ästhetik 
mittels einer radikalen Perspektivierung durch 
die Reflexion von geopolitisch spezifischen 
Realitäten […] sowie durch eine öffentliche 
Anklage, die sowohl die koloniale Situation mit 
einem Aufschrei erinnert und scharf  
kritisiert als auch die postkoloniale Situation  
als Folge kolonialer Gewaltherrschaft gänzlich 
in Frage stellt.12 

Im die Sektion beschließenden Dialog von Wilma 
Lukatsch mit Maria Thereza Alves, der mit 
verschiedenen Textformen verwebt ist und zugleich 
die Arbeit am Text selbst sichtbar macht, geht  
es um koloniale Verstrickungen, die unter anderem 
konkret über Fragen der Situierung und Handlungs 
(un-)möglichkeiten verhandelt werden. Auch  
durch Alves’ Textzeilen zieht sich eine Abwehr gegen 10

 
M

on
ic

a 
G

ri
ni

 h
at

 z
.B

. 
da

ra
uf

 h
in

ge
w

ie
se

n,
 w

ie
 b

ei
 d

er
 A

uf
re

ch
te

rh
al

tu
ng

 d
er

 b
in

är
en

 K
at

eg
or

ie
n 

vo
n 

„K
un

st
“ 

un
d 

„e
th

no
gr

afi
sc

he
n 

A
rt

ef
ak

te
n“

 i
n 

no
rw

eg
is

ch
en

 M
us

ee
n 

di
e 

N
ic

ht
-E

in
or

db
ar

ke
it 

in
di

ge
ne

r 
P

ra
kt

ik
en

/B
eg

ri
ffe

 e
in

e 
R

ol
le

 s
pi

el
t. 

S
o 

sc
hr

ei
bt

 s
ie

 ü
be

r 
da

s 
sa

m
is

ch
e 

D
uo

dj
i: 

„[
It

] 
is

 a
 r

ic
h 

co
nc

ep
t, 

di
ffi

cu
lt 

to
 t

ra
ns

la
te

 w
ith

 h
eg

em
on

ic
 a

rt
 t

er
m

s, 
w

ith
ou

t 
m

ea
ni

ng
 b

ei
ng

 a
dd

ed
 o

r 
re

m
ov

ed
. 

It
 i

s 
so

m
et

im
es

 r
ef

er
-

re
d 

to
 i

n 
a 

w
id

e 
se

ns
e 

as
 b

ot
h 

th
e 

ab
ili

ty
 t

o 
do

 s
om

et
hi

ng
 a

nd
 t

o 
th

e 
re

su
lt 

of
 s

uc
h 

ex
pe

rt
is

e 
– 

th
e 

m
at

er
ia

l 
ob

je
ct

 o
r 

th
e 

w
or

k.
“ 

G
ri

ni
, 

M
on

i-
ca

: „
S

ám
i 

(R
e)

P
re

se
nt

at
io

n 
in

 a
 D

iff
er

en
tia

tin
g 

M
us

eu
m

sc
ap

e.
 R

ev
is

iti
ng

 t
he

 A
rt

-C
ul

tu
re

 S
ys

te
m

“,
 i

n:
 N

or
di

c 
M

us
eo

lo
gy

, B
d.

 3
 (

20
19

),
 S

. 
16

9–
18

5,
 h

ie
r: 

S
. 1

75
.  


11

 
C

or
ne

jo
, K

en
cy

: „
In

di
ge

ni
tä

t u
nd

 d
ek

ol
on

ia
le

s 
S

eh
en

 in
 d

er
 z

ei
tg

en
ös

si
sc

he
n 

K
un

st
 G

ua
te

m
al

as
,“

 in
 d

ie
se

m
 B

an
d,

 
S

. 6
9.

  


12
 

K
öp

pe
n,

 G
ri

t:
„D

ek
ol

on
ia

le
 S

tr
at

eg
ie

n 
im

 T
he

at
er

 a
ls 

Ä
st

he
tik

 d
es

 A
uf

ru
hr

s,
“ 

in
 d

ie
se

m
 B

an
d,

 S
. 8

1.
  



https://doi.org/10.14361/9783839457726-006 - am 14.02.2026, 10:36:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

die westliche Neurose des Kategorisierens.  
So wendet sie sich beispielsweise gegen den 
Versuch, ihre Praxis begrifflich zu fassen:  
„I am in this world at this time, and I am in  
the midst of continuous situations, which as a 
being either I have been invited to react  
to or that I find a need to react to. Let us put 
aside the angst that is caused by these 
limitations and instead be in life.“13 Einen 
weiteren wichtigen Punkt in dem Gespräch stellt 
die Kritik an der Anthropologie und der  
von ihr ausgehenden, anhaltenden Zurichtung 
indigener Menschen und Welten dar.
Der dekoloniale Kunstdiskurs, der mittlerweile 
an Relevanz gewonnen hat, ist eine weitere 
Erinnerung daran, dass eine Dringlichkeit zum 
dekolonialen Handeln besteht, das  
ethische Fragen mit einbeziehen muss. So führt 
Lukatsch aus: 

Words can only be ‚real‘ if they are  
likewise part of thoughts and action as well 
as their conscious intermingledness, for 
their staying able to be used in an 
ever-negotiable sense. To me, bringing life 
(practice) to words thus also means 
bringing ethics to practice and  
to the inventions of aesthetical forms.14 

Ähnliche Beobachtungen durchwirken die 
gesamte Sektion: So haben alle Texte gemein, 
dass sie Ästhetiken als kritische, politische, 
dekoloniale Praktiken betrachten, die im 
offenen Gegensatz zu einer Idee von autonomer 
Kunst, und damit der Vorstellung autonomer 
gesellschaftlicher Sphären, stehen. Hieraus ergibt 
sich, dass die Begriffe „Kunst“ oder  
„Ästhetik“ nur sehr unzureichend sind oder in 
westlichen Diskursen zu einschränkend  
gedacht wurden und werden. In diesem 
Zusammenhang ist Vázquez’ und Mignolos 
Schreibweise „AestheSis“ zu lesen,  
die betonen soll, dass dekoloniale Ästhetiken  
als Option zu verstehen sind, die die 
Vielzahl an Möglichkeiten hervorhebt, sich mit  
der Welt des Sinnlichen in Beziehung zu 
setzen.15 Vor diesem Hintergrund haben wir uns 
entschieden, diese Sektion „Aesthet(h)ics“ zu 
nennen, um die ethischen Dringlichkeiten und 
den zentralen Aspekt des Handelns,  
die in dekolonialen Ästhetiken eingefasst sind, 
zu betonen. Diese dekolonialen Ästhetiken 
können lokal situiert verschiedene  
Formen annehmen. Zum Beispiel schreibt 
Alanna Lockward: 

13
 

A
lv

es
, M

ar
ia

 T
he

re
za

: i
n 

D
ie

s. 
/ 

L
uk

at
sc

h,
 W

ilm
a:

 „
E

xe
rc

is
es

 i
n 

D
ec

ol
on

iz
in

g 
O

ne
’s

 I
m

ag
in

at
io

n 
~ W

ea
vi

ng
 C

om
m

on
 G

ro
un

d“
 i

n 
di

es
em

 
B

an
d 

S
. 1

01
.  


14

 
L

uk
at

sc
h,

 W
ilm

a 
in

: A
lv

es
 / 

L
uk

at
sc

h 
(w

ie
 A

nm
. 1

3)
 S

. 9
7.

  


15
 

„B
y 

ta
lk

in
g 

of
 d

ec
ol

on
ia

l a
es

th
eS

is
 (

in
st

ea
d 

of
 d

ec
o-

lo
ni

al
 a

es
th

eT
ic

s)
, w

ha
t i

s 
be

in
g 

re
co

gn
iz

ed
 is

 th
at

 d
ec

ol
on

ia
l a

es
th

eS
is

 is
 n

ot
 ju

st
 a

n 
in

di
ct

m
en

t o
f t

he
 u

ni
ve

rs
al

 v
al

id
ity

 c
la

im
 o

f m
od

er
n/

co
lo

ni
al

 
ae

st
he

T
ic

s, 
bu

t t
ha

t 
it 

as
se

rt
s 

its
el

f a
s 

an
 o

pt
io

n.
 I

ns
te

ad
 o

f p
ro

m
ot

in
g 

an
 a

es
th

eT
ic

s, 
as

 a
 n

or
m

at
iv

e 
fr

am
ew

or
k 

in
 th

e 
lik

en
es

s 
of

 m
od

er
ni

ty
, d

ec
o-

lo
ni

al
ity

 s
ug

ge
st

 a
n 

ae
st

he
S

is
 th

at
 is

, a
n 

op
tio

n.
 I

t i
s 

an
 o

pt
io

n 
be

ca
us

e 
it 

do
es

 n
ot

 s
ee

k 
to

 r
eg

ul
at

e 
a 

ca
no

n,
 b

ut
 r

at
he

r 
to

 a
llo

w
 fo

r 
th

e 
re

co
gn

iti
on

 o
f 

th
e 

pl
ur

al
ity

 o
f w

ay
s t

o 
re

la
te

 to
 th

e 
w

or
ld

 o
f t

he
 se

ns
ib

le
 th

at
 h

av
e 

be
en

 si
le

nc
ed

. I
n 

m
y 

op
in

io
n 

to
 sp

ea
k 

of
 d

ec
ol

on
ia

l a
es

th
eS

is
 is

 to
 a

ffi
rm

 it
s v

al
ue

 
as

 a
n 

op
tio

n,
 a

s 
an

 o
pe

ni
ng

 o
f a

lte
rn

at
iv

es
 a

nd
 n

ot
 a

s t
he

 c
lo

su
re

 o
f n

or
m

s.
“ 

M
ig

no
lo

 /
V

áz
qu

ez
 2

01
3 

(w
ie

 A
nm

. 2
).

  


16
 

L
oc

kw
ar

d,
 A

la
nn

a:
 

„B
la

ck
 E

ur
op

e 
B

od
y 

Po
lit

ic
s. 

To
w

ar
ds

 a
n 

A
fr

op
ea

n 
D

ec
ol

on
ia

l A
es

th
et

ic
s“

, i
n:

 S
oc

ia
l T

ex
t 

/ 
P

er
is

co
pe

, 1
5.

7.
20

13
, h

ttp
s:

//s
oc

ia
lte

xt
jo

ur
na

l.o
rg

/
pe

ri
sc

op
e_

ar
tic

le
/b

la
ck

-e
ur

op
e-

bo
dy

-p
ol

iti
cs

-t
ow

ar
ds

-a
n-

af
ro

pe
an

-d
ec

ol
on

ia
l-

ae
st

he
tic

s/
 (

20
.1

1.
20

20
).

  


https://doi.org/10.14361/9783839457726-006 - am 14.02.2026, 10:36:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B
au

er

about demanding epistemic accountability and retribution 
from the perpetrators and current inheritors of white  
privilege in modernity’s art plantations while at the same  
time celebrating ourselves in our mutual recognitions“.16  

Wohingegen Antonia Carcelén-Estrada betont, dass  
dekoloniale Ästhetiken in den transnationalen indigenen 
Gemeinschaften Abya-Yalas („Amerika“) nicht nur  
Formen des politisch-aktivistischen Widerstandes darstellen, da 

„in each act of re-existence – whether by hiding in silence, 
speaking, telling stories, gardening, dancing, painting murals, 
or building caracoles – indigenous communities reproduce  
life with its aesthetic complexities“.17

17
 

C
ar

ce
lé

n-
E

st
ra

da
 2

01
7 

(w
ie

 A
nm

. 7
),

 S
. 1

15
f.  

„Afropean decolonial aesthetics […] [are] 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-006 - am 14.02.2026, 10:36:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457726-006 - am 14.02.2026, 10:36:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

