
Antimuslimischer Rassismus und Schule

Werner Schiffauer

Der Text1 nähert sich der Problematik des antimuslimischen Rassismus an den

Schulen aus der Perspektive einer qualitativen Einzelfallstudie: In dem von der

Stiftung Brandenburger Tor geförderten Projekt »Brücken im Kiez« versuchten wir

muslimische Eltern, Vertreter islamischer Gemeinden und Schulleiter zusammen

zu bringen, um sich auszutauschen undGrundlagen für eine Zusammenarbeit aus-

zuloten. Diese ethnologische Intervention machte die Mechanismen deutlich, in

denen der antimuslimische Rassismus den Schulalltag bestimmt.

Der antimuslimische Rassismus in der deutschen Gesellschaft nimmt besorg-

niserregende Ausmaße an. Laut der Mitte Studie der Friedrich-Ebert Stiftung von

2016 sind rund 18 Prozent der Bevölkerung Muslimen gegenüber feindlich einge-

stellt. 35 Prozent gaben an, sich durch die »vielen« Muslime »wie ein Fremder im

eigenen Land« zu fühlen. 16 Prozent sprachen sich dafür aus, dass Muslimen die

»Zuwanderung nach Deutschland untersagt« werden solle (Zick u.a. 2016). Zu ähn-

lichen Zahlen gelangt eine Sonderauswertung des Religionsmonitors (Bertelsmann

Stiftung 2015, 8). Der Antisemitismusforscher Wolfgang Benz (2010) sieht im an-

timuslimischen Rassismus deutliche Parallelen zum Antisemitismus im 19.Jahr-

hundert. Die Erfolge der AfD verschieben zudem die Regeln des Sagbaren und

Nicht-Sagbaren und machen den antimuslimischen Rassismus auch in der Mitte

der Gesellschaft salonfähig.

Für die Auseinandersetzungmit diesemPhänomen scheinen die Schulen unzu-

reichend gerüstet. Das Problemwird häufig nicht gesehen oder in seiner Tragweite

nicht ernstgenommen. Dies liegt zum einen daran, dass die Lehrerschaft weitge-

hend die Vorbehalte der Gesamtgesellschaft teilt (BIM/SVR 2017). Hinzu kommt

eine gering ausgeprägte Sensibilität für strukturellen Rassismus – also für einen

in Institutionen verankerten Rassismus, der auch ohne rassistischeHaltungen oder

Persönlichkeiten funktioniert.

1 Mit Dank für die Genehmigung zum Nachdruck an den Grundschulverband übernommen

aus der Verbandszeitschrift des Grundschulverbands e. V., Frankfurt a.M. (Grundschule ak-

tuell, Heft 143/2018, 19 – 21); dort unter dem Titel »Antimuslimischer Rassismus und Schule.

›Schule gegen den Rassismus‹ als Projekt der Schulgemeinschaft etablieren«. Die vorliegen-

de Fassung wurde leicht redigiert.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-015 - am 14.02.2026, 06:07:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Werner Schiffauer

Besonders, wenn es um praktizierende (und damit erkennbare) Muslime geht,

belastet eine Wir-Ihr-Unterscheidung den Schulalltag. Von Seiten vieler Lehrer

wird ein bekennendes muslimisches Elternhaus mit Misstrauen gesehen und mit

Patriarchalismus, Frauenfeindlichkeit, häuslicher Gewalt, Antisemitismus und

Homophobie assoziiert. Muslimische Eltern ihrerseits fürchten Diskriminierung

und die Abwertung ihrer Religion. Kurz: Elternhaus und Schule problematisieren

den Einfluss der jeweils anderen Erziehungsinstitution. Sie ziehen nicht an einem

Strang, sondern versuchen dem kulturellen Einfluss der jeweils anderen Seite

entgegenzutreten und ihn nach Möglichkeit zu neutralisieren. Die Atmosphäre,

die das Verhältnis bestimmt, ist oft distanziert, wenn nicht gereizt und manchmal

explosiv.

Auf Grund von mehrjährigen Forschungen in islamischen Gemeinden war ich

zu der Auffassung gekommen, dass dies nicht so sein muss (Schiffauer 2010). Ich

war beeindruckt davon, wie sehr sich die islamischen Gemeinden gerade im Bil-

dungsbereich engagieren. Sie ermutigen die Eltern, ihre Kinder – und zwar so-

wohl Söhne als auch Töchter – auf die weiterführenden Schulen zu schicken; sie

bieten Nachhilfeunterricht an und versuchen, durch eine umfangreiche Jugend-

arbeit dem Einfluss der ›Straße‹ etwas entgegen zu setzen. Immer wieder wurde

mir von muslimischen Studierenden der zweiten und dritten Generation berich-

tet, dass sie ihre Bildungslaufbahn den islamischen Gemeinden verdanken. Dieser

Eindruck stand amAnfang des Projekts »Brücken imKiez«, dessen Ergebnisse 2015

unter dem Titel »Schule, Moschee, Elternhaus« veröffentlicht wurden: Wir wollten

eine Zusammenarbeit von Schulen, Moscheegemeinden und Elternhaus etablieren

und darüber die Wir-Ihr-Unterscheidung überwinden. In Elternseminaren brach-

ten wir Schulleiter, Lehrer und Sozialpädagogen dazu, in Moscheen über Probleme

wie Übergang von Primar- zu Sekundarstufe, Medienkonsum oder Schulverweige-

rung zu sprechen. In Brückengesprächen diskutierte eine Gruppe von hochmotivier-

ten Schulleitern, Eltern und Vertretern der Moscheeverbänden über Probleme, die

sich an der Schule stellen: Klassenfahrten, Religion an der Schule oder die Barrie-

ren, die Eltern davon abhielten, zu Elternabenden zu kommen. Das Ziel war es,

dahin zu kommen, gemeinsam Probleme wie Schulverweigerung, Mobbing oder

Gewalt an der Schule anzugehen.

Das Ziel wurde nur eingeschränkt erreicht. Wir haben aber über das Projekt

tiefgehende Einblicke in das Funktionieren von Rassismus in der Schule sowohl auf

der institutionellen wie auf der persönlichen Seite gewonnen. Tatsächlich wurde

mir die perfide Durchschlagkraft des Rassismus erst im Laufe des Projekts deut-

lich.

Wichtig sind zunächst institutionelle Faktoren: Auf Grund der Zuschreibungs-

prozesse werden Schulen mit einer hohen Zahl von muslimischen Schülern per

se als Problemschulen gesehen und haben Schwierigkeiten, sich im institutionel-

len Wettbewerb zu behaupten. Arabisch- und türkischstämmige Schüler gelten als

https://doi.org/10.14361/9783839453551-015 - am 14.02.2026, 06:07:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antimuslimischer Rassismus und Schule 275

das »falsche Klientel«. Schulleiter geraten damit in eine schwierige Situation. An-

gebote, die für Kindermit türkischem oder arabischemHintergrund attraktiv sind,

werden nurmit großemZögern gemacht. Auch Schulleiter, die damit »kein persön-

liches Problem haben«, fürchten, dass die Einrichtung von türkischem bzw. ara-

bischem Sprachunterricht, die Schaffung von Gebetsräumen, aber auch Toleranz

gegenüber dem Kopftuch »falsche Signale« setzen, eine »unerwünschte« Schüler-

schaft anziehen und eine »erwünschte« abschrecken würde. Dies teilt sich den

muslimischen Eltern sehr deutlich mit und wird als Zurücksetzung und Versagen

von Wertschätzung empfunden. All dies strukturiert von vorneherein die Interak-

tion.

Dies wird nicht selten durch die – irrige – Vorstellung von Schulleitern ver-

stärkt, dass die Eltern eine möglichst homogene Schule anstreben. Wenn man be-

stimmte Signale setzt, »dann kommen sie alle«. Im Projekt wurde dagegen deut-

lich, dass den Eltern an einer heterogenen Schule gelegen war, nicht zuletzt wegen

des Erwerbs von Sprachkompetenz. Sie haben allerdings Angst, dass ihre Kinder

gemobbt werden oder dass sie an den Schulen eine feindliche Atmosphäre erle-

ben. Diese Sorgen bestimmen weitgehend die Schulwahl. In den communities zir-

kulieren Narrative über Schulen, an die man sein Kind unbesorgt schicken kann.

Ähnliche Narrative zirkulieren auch in der deutschstämmigen Gesellschaft. Beides

produziert tatsächlich homogenisierende Tendenzen, die in dieser Form keiner ei-

gentlich will. Auch wenn man ethnisch homogene Schulen eigentlich nicht will –

es ist besser, als wenn man Angst um die Kinder haben muss.

Zu diesen Prozessen auf der institutionellen Ebene treten die Zuschreibungen

auf der persönlichen Ebene. Sehr schnell und häufig werden von Lehrern Differen-

zen in Meinungen und Einschätzungen letztursächlich auf den Islam oder diemus-

limische Kultur zurückgeführt. Diese homogenisierenden Zuschreibungen führen

schnell zu einem polarisierenden Blick auf die Schüler. Während Mädchen ten-

denziell als Opfer der muslimischen Kultur gesehen werden, werden Jungen oft

als Täter eingereiht und als »Paschas« gesehen. Dies führt vor allem bei Jungen

oft zu Schuldistanz und zur Herausbildung von Teufelskreisen von Rebellion und

Ausgrenzung. In dieser Hinsicht – aber auch z.B. in Hinblick auf die Elternarbeit

– erweist sich die Schule als bemerkenswert blind gegenüber den von ihr produ-

zierten Kausalitäten. Die von der Schule zumindest mit-produzierten Verhaltens-

weisen werden kulturell kodiert und auf die Opfer geschoben (»Bildungsferne«).

Umgekehrt werden Anstrengungen seitens der muslimischen Eltern und Schüler

nicht gesehen.

Dies führt dann wieder bei den Eltern zu Distanz und Wut: Sie fühlen sich in

ihren Bemühungen nicht gewürdigt und von den Lehrern einseitig für das Fehl-

verhalten von Kindern verantwortlich gemacht. Kinder, die sich in anderen Um-

gebungen – den Moscheen – als lernwillig und motiviert zeigten, würden sich in

der Schule fehl verhalten. Die Folge ist ein auffallend schlechteres Abschneiden von

https://doi.org/10.14361/9783839453551-015 - am 14.02.2026, 06:07:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Werner Schiffauer

Jungen als von Mädchen. In einem unserer Referenzfälle hatte ein Vater fünf Töch-

ter durch die weiterführenden Schulen gebracht (bis hin zur Promotion), während

der eine Sohn Schulabbrecher war. Der Vater lehnt es schließlich ab, die ihm von

der Schule gesetzten Termine anzunehmen, »um nicht wieder anzuhören, dass er

an allem Schuld ist«.

Intersektionalität spielt bei alldem eine verschärfende Rolle: Viele Lehrer ha-

ben einen Mittelschichtshintergrund; viele migrantische Eltern entstammen der

Arbeiterschicht. Klassenhabitus und Sprachprobleme verschärfen die Verunsiche-

rung. Die Angst, sich bei Elternabenden und Lehrergesprächen nicht vermitteln

zu können, war bei den meisten Eltern ein großes Thema – und tritt zu der Sorge,

als bekennender Muslim ohnehin in die Ecke gestellt zu werden. Derartige Barrie-

ren lassen sich in einem freundlichen Klima durchaus überwinden. Sie zeigen sich

jedoch in all ihrer Härte, wenn sie mit den genannten Stereotypen einhergehen.

In demProjekt zeigte sich, dass die oft beschworeneWertedifferenz kein unlös-

bares Problem darstellt. Vielmehr zeigte sich ein überraschender Konsens in vielen

Bereichen – was wohl auf die Tatsache zurückzuführen war, dass es sich bei den

Gesprächsteilnehmern auf beiden Seiten um eine positive Auswahl handelte. In ge-

fühlt 80 Prozent der Fragen waren alle einig: Alle Gesprächspartner wenden sich

gegen einen autoritären Patriarchalismus, keiner findet, dass Kinder geschlagen

werden sollten, alle sind für die bestmögliche Ausbildung von Jungen undMädchen,

alle teilen die Sorgen um dasWohlergehen der Kinder; alle sind gegen Mobbing je-

der Art; alle wollen, dass sich die Kinder in der Schule gut aufgehoben fühlen; alle

bekennen sich zur Gleichheit von Mann und Frau; alle sind gegen Zwangsverheira-

tung. In Bezug auf weitere gefühlt 15 Prozent von Fragen gibt es Differenzen, die

sich an sich leicht regeln lassen (oder vielmehr leicht regeln ließen, wenn der Wille

dazu da wäre): Vorschriften in Bezug auf Essen und Kleidung. Es blieb der Bereich

von Familie, Gender und Sexualität, in dem die Unterschiede in der Tat nicht so

leicht zu überwinden wären: Hier gibt es Differenzen in Bezug auf Gender-Rollen.

Während die Mehrheit der am Gesprächskreis beteiligten deutschstämmigen Leh-

rer und Schulleiter für ein Aufheben und Verwischen von Gender-Rollen eintraten,

traten die Muslim_innen für eine egalitäre Komplementarität ein.

An sich könnte ein derart weitgehender Konsens in Wertefragen durchaus ei-

ne solide Basis sein, auf der sich dann auch die Differenzen bearbeiten lassen.

Manchmal sah es in dem Projekt so aus, als würde es funktionieren. Man begann

dann die Ängste und Sorgen zu thematisieren und machte das eigene Verhalten

nachvollziehbarer. Dann brachen die gruppenbezogenen Stereotype auf, die Wir-

Ihr-Unterscheidung trat zurück, und die einzelnen Gesprächspartner wurden in

ihrer Individualität sichtbar. Dies gelang jedoch immer nur temporär. Bei jeder

Auseinandersetzung waren Rückfälle in homogenisierende Denkweisen die Regel.

Mit anderen Worten: Auch bei einer Gruppe, die sich bemühte, aufeinander zuzu-

gehen, schlug die dichotomisierende Sicht von Wir-Die durch. Ein ungeschicktes

https://doi.org/10.14361/9783839453551-015 - am 14.02.2026, 06:07:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antimuslimischer Rassismus und Schule 277

Wort reichte, um den Graben wieder aufzureißen und die anfängliche Fremdheit

wiederherzustellen. Letztendlich ist das Projekt daran gescheitert.

Dieses Scheitern auch bei einer Gruppe mit positiven Voraussetzungen gibt zu

denken. Es zeigt, dass der Kampf gegen Rassismus nicht dadurch gewonnen wer-

den kann, dass man »miteinander spricht«. Das Projekt zeigte im Gegenteil, dass

rassistische Strukturen auf institutioneller und persönlicher Ebene den Austausch

belasten und ihn kompliziert machen. Das Phänomen des Rassismus kann nicht

nebenher angegangen werden. Nur wenn es gelingt, die »Schule gegen den Rassis-

mus« als ein gemeinsames – und begeisterndes – Projekt der Schulgemeinschaft

zu etablieren, können die Kräfte freigesetzt werden, die nötig sind, um die Macht

rassistischen Denkens zu brechen.

Literatur

Benz, Wolfgang (2010): Die Feinde aus dem Morgenland. Wie die Angst vor den

Muslimen unsere Demokratie gefährdet. München.

Berliner Institut für empirische Integrations- undMigrationsforschung (BIM)/For-

schungsbereich beim Sachverständigenrat deutscher Stiftungen für Integrati-

on und Migration (SVR-Forschungsbereich) (2017): Vielfalt im Klassenzimmer.

Wie Lehrkräfte gute Leistung fördern können, Berlin. Online: https://www.

stiftung-mercator.de/media/downloads/3_Publikationen/2017/Juli/Vielfalt_

im_Klassenzimmer_final.pdf [letzter Zugriff: 04.01.2020].

Bertelsmann Stiftung: Religionsmonitor – verstehen was verbindet Sonderauswer-

tung Islam 2015. Online: https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/

Projekte/51_Religionsmonitor/Zusammenfassung_der_Sonderauswertung.pdf

[letzter Zugriff: 04.01.2020].

Schiffauer, Werner (2010): Nach dem Islamismus. Berlin.

Schiffauer, Werner (2015): Schule, Moschee, Elternhaus. Eine ethnologische Inter-

vention. Berlin.

Zick, Andreas; Küpper, Beate & Krause, Daniela (2016): Gespaltene Mitte – Feind-

selige Zustände. Rechtsextreme Einstellungen in Deutschland. Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-015 - am 14.02.2026, 06:07:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.stiftung-mercator.de/media/downloads/3_Publikationen/2017/Juli/Vielfalt_im_Klassenzimmer_final.pdf
https://www.stiftung-mercator.de/media/downloads/3_Publikationen/2017/Juli/Vielfalt_im_Klassenzimmer_final.pdf
https://www.stiftung-mercator.de/media/downloads/3_Publikationen/2017/Juli/Vielfalt_im_Klassenzimmer_final.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/Projekte/51_Religionsmonitor/Zusammenfassung_der_Sonderauswertung.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/Projekte/51_Religionsmonitor/Zusammenfassung_der_Sonderauswertung.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.stiftung-mercator.de/media/downloads/3_Publikationen/2017/Juli/Vielfalt_im_Klassenzimmer_final.pdf
https://www.stiftung-mercator.de/media/downloads/3_Publikationen/2017/Juli/Vielfalt_im_Klassenzimmer_final.pdf
https://www.stiftung-mercator.de/media/downloads/3_Publikationen/2017/Juli/Vielfalt_im_Klassenzimmer_final.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/Projekte/51_Religionsmonitor/Zusammenfassung_der_Sonderauswertung.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/Projekte/51_Religionsmonitor/Zusammenfassung_der_Sonderauswertung.pdf


https://doi.org/10.14361/9783839453551-015 - am 14.02.2026, 06:07:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

