246

Epistemische Gewalt

Normativitat, Krieg und Gewaltfreiheit bei Judith Butler

»Eine Kritik der Gewalt untersucht die Be-
dingungen der Gewalt und ihrer Rechtfer-
tigung, aber sie fragt auch danach, wie die
Fragen, die wir stellen, bereits im Vorhin-
ein unser Verstindnis von Gewalt bestim-
men.«

(Butler 2007b: 19)

Wihrend Judith Butler mittlerweile auch jenseits feministischer Geschlechterfor-
schung als ReferenzgrofRe fiir Politische Theorie gilt (Chambers/Carver 2008; Dis-
telhorst 2016; Kuch/Herrmann 2010; Posselt/Schonwilder-Kuntze/Seitz 2018; Villa
2003), kann das fiir die Internationalen Beziehungen oder die Friedens- und Kon-
fliktforschung nicht gesagt werden. Gerade fiir Fragen rund um Gewalt im politi-
schen Kontext hilt ihr Werk jedoch wichtige Impulse bereit, wie bereits die Titel
insbesondere ihrer jiingeren Biicher wie etwa Precarious Life. The Powers of Mourning
and Violence (2004a), Frames of War. When is Life Grievable? (2009a), Kritik der ethischen
Gewalt (20072) oder Krieg und Affekt (2009b) verheifen.

Zugleich stellt Butlers hegemoniekritische Perspektive auf Gewaltverhiltnisse
fiir die immer noch stark positivistisch, androzentrisch und eurozentrisch geprig-
ten Debattenfelder rund um Gewalt im Kontext internationaler Politik eine intel-
lektuelle wie auch politische Herausforderung dar. Das liegt nicht zuletzt daran,
dass ihr Blick auf Zusammenhinge zwischen dem Politischen und dem Episte-
mischen abzielt und damit die Frage nach der (Il-)Legitimitit von Gewalt zutage
befordert. Diese ist mit Butler alles andere als eindeutig und abschliefend zu be-
trachten. Ganz im Gegenteil bringen ihr zufolge die diskursiven und epistemischen
Rahmungen unterschiedlicher gewaltférmiger Ereignisse und Praktiken erst jene
Begriffe, Konzepte und Verstindnisse von Gewalt hervor, die vor allem in Gestalt
sogenannter humanitirer Interventionen, Terrorismusbekimpfung oder Sicher-
heitspolitiken als rechtmifiig, notwendig und sogar kompatibel mit einer selbst-
behaupteten Gewaltlosigkeit internationaler Politik erscheinen.

In diese Prozesse der Verselbstverstindlichung interveniert Butlers Auseinan-
dersetzung mit Gewalt. Sie bezieht sich stets auf konkrete politische Ereignisse
und sucht in Zeiten des Krieges nach Alternativen jenseits eines liberalen Mythos
von demokratischer Gewaltlosigkeit. Diesem Mythos setzt Butler ein differenzier-
tes Gewaltverstindnis entgegen, das sich fir eine Theoretisierung epistemischer
Gewalt als sehr niitzlich erweist, auch wenn sie selbst diesen Begriff nicht verwen-
det. Sie wendet sich strikt gegen eine Ontologisierung vermeintlich klar vonein-
ander abgrenzbarer Formen von Gewalt, weshalb in ihrem Werk keine eindeuti-
gen Gewaltdefinitionen zu finden sind. Konsequenterweise spricht sie daher im-

- am 12,02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

mer von violence, auch wenn sie damit Verschiedenes bezeichnet. Anstatt diesen
Begriff weiter auszudifferenzieren, liegt ihr daran, die keinesfalls als gleichwertig
zu verstehenden, aber dennoch »unterschiedliche[n] Modalititen« (Butler 2010: 11)
von Gewalt zu analysieren und miteinander in Beziehung zu setzen. Wie im ein-
gangs angefithrten Zitat deutlich wird, beinhalten diese Modalititen zumindest
zwei Ebenen des Epistemischen: zum einen die Ebene der Rechtfertigung von Ge-
walt, zum anderen die Ebene der epistemischen Vorbedingungen jenes Wissens,
mit dem sich @iberhaupt von Gewalt sprechen und Kritik an ihr iiben ldsst.

Butlers Gewalttheorie ist deutlich gepragt von den vielschichtigen Gewaltver-
stindnissen von Foucault, Derrida, Lévinas, Benjamin, Austin und anderen. Sie
alle haben Gewalt in ein - fiir Friedens- und Konfliktforschung und Internationale
Beziehungen iiberwiegend allzu unkonkret, abstrakt und damit irrelevant erschei-
nendes — Verhiltnis zu Wissen, Sprache, Diskurs und Epistemologie gesetzt und
damit auch Butlers Gewaltkritik inspiriert. Die Beitrige dieser Theoretiker zu dis-
kursiver, sprachlicher, normativer, ontologischer und letztlich auch epistemischer
Gewalt kann ich hier nicht eingehend diskutieren. Stattdessen nutze ich den in
Anlehnung an Butlers Werk kondensierbaren Begriff der normativen Gewalt, um
die mit diesen Namen verbundenen Denktraditionen in eine Theoretisierung epis-
temischer Gewalt mit einzubeziehen, zumal Butlers zentral auf die Dimension des
Wissens und seiner Intelligiblitit abzielendes Gewaltverstindnis ohne sie gar nicht
moglich wire.

Diesem Verstindnis gehe ich in drei Schritten nach. Zuerst erliutere ich, was
mit Butler unter normativer Gewalt verstanden werden kann. In diesem Zusam-
menhang ist das von ihr zentral gesetzte Konzept der Rahmungen von Interesse.
Mit ihm lisst sich verstehen, wie sich das, was andere als normative Gewalt be-
zeichnen, konkret artikuliert und weitgehend unbemerkt verselbstverstindlicht.
Danach erldutere ich die affektive Aufgeladenheit dieser Rahmungen, tiber die be-
stindig Grenzen von Anerkennbarkeit, Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit befes-
tigt werden, innerhalb derer diese Grenzen aber auch briichig (gemacht) werden
konnen. Schliefilich diskutiere ich den im Begriff der globalen Verantwortlichkeit
von Butler selbst aufgeworfenen Widerspruch, inwiefern ein grundsitzlich rela-
tionales und abzielendes Verstindnis von Gewalt, das die epistemische Modalitit
zentral setzt, iiberhaupt Optionen fir Gewaltlosigkeit, Gewaltverzicht und Gewalt-
freiheit bereithilt. Mit diesen drei Begriffen differenziere ich unterschiedliche Di-
mensionen des von ihr verwendeten Begriffs non-violence in Hinblick auf eine Theo-
retisierung epistemischer Gewalt.

Normative Gewalt und die Macht der Rahmungen

Erérterungen zum Verhiltnis zwischen Wissen und Gewalt ziehen sich durch fast
alle Werke Butlers. Doch im Gegensatz zu struktureller, kultureller und symboli-

- am 12,02.2026, 21:11:08.

247


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Epistemische Gewalt

scher Gewalt bei Galtung beziehungsweise Bourdieu existieren keine klar identifi-
zierbaren Texte, in dem Butler jenes Konzept definiert, das zahlreiche Autor_innen
als grundlegend fiir ihr Werk bezeichnen: normative Gewalt. Eine solche Festle-
gung widerspriche auch ihrer Arbeitsweise, geht es ihr doch nicht um eine ein-
deutige Definition davon, was Gewalt (nicht) ist, sondern um das Imaginieren ei-
ner Welt, in der Gewalt — verstanden in ihren unterschiedlichen Modalititen und
Dimensionen — auf ein Minimum beschrinkt werden kann (Butler 2004a: xii).

Zahlreiche andere Autor_innen definieren normative Gewalt dennoch in enger
Anlehnung an Butler. Bezugnehmend auf deren geschlechtertheoretische Thesen
formuliert etwa Gundula Ludwig im Kontext ihrer staatstheoretischen Analysen
eine Definition normativer Gewalt als allgegenwirtigen Verhinderungs- und Ex-
klusionsprozess:

»Normative Gewalt ist die jeder Subjektkonstituierung vorangehende Verwer-
fung unartikulierbarer, undenkbarer, unlebbarer Begehrens-, Liebes-, Lebens-
und Existenzformen.« (Ludwig 2011: 178)

Gewissermafien von der anderen Seite her, iiber das, was zu sein hat und Giiltigkeit
beanspruchen kann, verdichten Castro Varela und Dhawan die weit tiber Butlers
Werk verstreuten Ausfithrungen zum Zusammenhang von Normativitit und Ge-
walt zu einer Definition, in die sie auch das spitere und von Butler ausdriicklich
so bezeichnete Konzept der Rahmungen integrieren.

»Normative Gewalt ist die Gewalt partikularer Normen, die nicht nur bestim-
men, wer letztlich als Mensch zihlt, sondern die auch regulieren, was innerhalb
eines bestimmten Rahmens lesbar, spricht, intelligibel ist.« (Castro Varela/Dha-
wan 2018: 127f))

Samuel A. Chambers und Terrell Carver (2008) verbinden iiber den Begriff nor-
mative Gewalt, den Butler selbst lediglich in der Einleitung zur zweiten Auflage
zu Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity (Butler 1999) erwihnt, de-
ren fritheres geschlechtertheoretisches Werk (1990, 1993, 1997, 1998, 1999) mit ihren
spiteren Schriften zu politischer Gewalt im internationalen Kontext (2004a, 2005).
Vor dem Hintergrund ihrer grundlegenden Kritik des Krieges in diesen jingeren
Schriften schlagen Chambers und Carver vor, normative Gewalt als eines von But-
lers Kernkonzepten zu verstehen:

»Normative violence points not to a type of violence that is somehow >normative,
but to the violence of norms. Moreover, and more controversially, normative vi-
olence can thought of as a primary form of violence, because it both enables the

- am 12,02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

typical physical violence that we routinely recognise and simultaneously erases
such violence from our ordinary view.« (Chambers/Carver 2008: 76)7°

Die beiden Autoren lesen das Konzept normative Gewalt retrospektiv in Butlers
berithmtes erstes Buch hinein, weil sie dessen These einer heteronormativen und
dabei gewaltférmigen Subjektkonstitution nicht vom internationalen politischen
Kontext getrennt verstanden wissen beziehungsweise diese fiir dessen Analyse in
der Gegenwart nutzbar machen wollen (ebd.: 75f.). Zu Gewalt im internationalen
politischen Kontext nimmt Butler selbst zunehmend deutlich Stellung. Sie tut dies
insbesondere seit den Anschligen auf das Pentagon und das World Trade Center
am elften September 2001 und den darauffolgenden militirischen Interventionen
der USA in Afghanistan und im Irak, einschlieflich ihren damit einhergehenden
Sicherheitspolitiken auf amerikanischem Territorium (2009a), aber auch in Bezug
auf die Rolle Israels im Nahostkonflikt (2013).7”

Stets verbindet Butler dabei die von ihr kritisierte direkte personale militiri-
sche Gewalt und den staatlichen Zwang mit jenen subtileren »Modalititen« (But-
ler 2010: 11) von Gewalt, die sie in dominanten Wissenspraktiken, Diskursen und
Epistemologien verortet. Zur Erliuterung von deren Wirkmichtigkeit entwickelt
sie das Konzept der Rahmungen und fiihrt jene Uberlegungen zu einer epistemi-
schen Modalitit von Gewalt weiter, auf deren Basis neben den bereits genannten
Autor_innen auch Sara Paloni (2012) oder Catherine Mills (2007) von einem But-
ler’schen Konzept normativer Gewalt sprechen.

Verbundenheit und Verletzbarkeit

Ausgangspunkt von Butlers Theorie einer gewaltférmigen Subjektkonstitution im
Anschluss an Foucault ist die Feststellung, dass Menschen stets von anderen Men-
schen abhingig und miteinander verbunden sind (Butler 2004a: xii, 2009b: 34). Im
globalen Maf3stab gilt das ihr zufolge auch fiir Menschen, die einander gar nicht
kennen kénnen, weil sie auf unterschiedliche Weise weit voneinander entfernt sind
- oder diskursiv jeweils als »ganz andere Andere« (Sarasin 2003: 49) hergestellt wer-
den. Diese Verwobenheit bildet fiir Butler die Grundlage fiir eine universell geteilte,
aber keineswegs universalistisch gleichmifig verteilte, Verletzbarkeit des Lebens,

76  Hervorhebungen im Original.

77  Lars Distelhorst (2009: 14ff.) verweist auf den interessanten Umstand, dass diese Texte zu
Themen internationaler Politik im deutschsprachigen Raum viel schwicher rezipiert werden
alsinderanglophonen Debatte, wohingegen ihr frithes Werk hier viel kontroverser diskutiert
wurde als dort. Am auffalligsten ist diese Leerstelle rund um Butlers Theorie und Kritik po-
litischer Gewalt im aktuellen politischen Kontext in Bezug auf ihre Diskussion israelischer
Besatzungspolitik (Butler 2013), deretwegen sie gegenwartig mindestens ebenso heftigen
Anfeindungen ausgesetzt ist wie einst aufgrund ihrer geschlechtertheoretischen Interven-
tionen.

- am 12,02.2026, 21:11:08.

249


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Epistemische Gewalt

die bereits wirksam werde, bevor Menschen als Subjekte konstituiert wiirden (But-
ler 2004a: 29, 2009b: 11).

Auch wenn bei Butlers diesbeziiglichen Ausfithrungen — etwa entlang der Fol-
terfille von Abu Ghraib oder der Haftbedingungen in Guantdnamo (2004a, 2009a)
— an direkte physische und personale Gewalt gedacht werden kann, geht Butler
tiber ein juridisches Gewaltverstindnis hinaus, das sich auf ein bereits existieren-
des Subjekt bezieht (Ludwig 2011: 178), welches Gewalt veriibt oder erleidet. Viel-
mehr zielt sie mit der Umschreibung dessen, was andere eindeutiger als sie selbst
im Begriff normative Gewalt fassen, »auf die Grenzziehung zwischen intelligiblem
und nicht intelligiblem Leben« (ebd.), die nicht nur, aber auch diskursiv und per-
formativ etabliert und verfestigt wird. Diese Ebene des Diskursiven und Performa-
tiven steht im Zentrum Butlers indirekter Konzeption normativer Gewalt, die stets
mit anderen Dimensionen und Modalititen von Gewalt verschrinkt ist.

Anerkennbarkeit

Ausgehend von dieser Verwobenheit und der darin begriindeten Verletzbarkeit
kommt bei Butler die Frage der Anerkennung ins Spiel, ohne die Menschen gar
nicht zu Subjekten werden kénnten, und die das Menschsein gegeniiber anderen
erst intelligibel mache (Butler 2009a: 64). Bei einem potenziellen Konzept norma-
tiver Gewalt nach Butler geht es also um nichts weniger als um das Problem von
»unreal and unrealisable lives« (Chambers/Carver 2008: 78) — eine im Deutschen
nur unzureichend ausdriickbare Doppelbedeutung von >unwirklich« und >nicht
realisierbar«. Ob eine dafiir notwendige Anerkennbarkeit hergestellt werden kénne
und wie weit sie reiche, sei letztlich von den jeweils geltenden Normen abhingig,
denen Menschen - in Relation zum hegemonialen Konsens — mehr oder weniger
entsprichen. Diese Normen seien es, die intelligibel machen wiirden, welches
Leben (nicht) als lebenswert anerkannt werde und damit als (nicht) betrauerbar
gelte (Butler 2009a: 64).

Wenn also Menschen, die aus unterschiedlichen Griinden erst gar nicht als
Subjekte im politischen Sinne anerkannt wiirden, Gewalt angetan werde, erscheine
diese Gewalt mitunter gar nicht als Gewalt im engeren Sinne, und falls doch, dann
zumindest als notwendig oder gerechtfertigt. Eben diese normativen Vorausset-
zungen von Anerkennbarkeit existieren aus einer dekonstruktivistischen Perspek-
tive jedoch nicht per se, sondern werden diskursiv hervorgebracht, verhindert oder
auch zunichtegemacht. Diese Anerkennbarkeit als Voraussetzung einer tatsichli-
chen Anerkennung eines Subjektstatus ist fiir Butler jener Moment, in dem Nor-
men als Orientierungsmafistab wirksam und potenziell gewaltférmig werden. Es
ist der bei Butler zentrale Ort, an dem auch epistemische Gewalt zu finden ist.

- am 12,02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Norm und Konsens

Butler selbst definiert auch den Begriff der Norm nicht, weil sie ihm — ebenso
wenig wie dem der Gewalt — keinen ontologischen Status beimisst (Mills 2007:
138). Sie versteht Normen nicht als Regeln oder Gesetze, sondern als etwas, das
innerhalb von sozialen Praktiken als impliziter Standard einer Normierung und
Normalisierung fungiert und sich eben darin als eine Form sozialer Macht mate-
rialisiert (ebd.). Die analytische Frage ist fiir Butler nicht, wie mehr Menschen in
bereits existierende Normen inkludiert werden kénnen, um Anerkennung als poli-
tische Subjekte zu erlangen und damit ihre Verletzbarkeit zu verringern. Vielmehr
analysiert sie, auf welche Weise diese Normen bestimmten diskursiven und nicht-
diskursiven Praktiken zugrunde liegen, in denen Anerkennbarkeit in unterschied-
lichem Mafie zugewiesen und vorenthalten wird (Butler 2004a: 12, 20, 2009a: 6),
was mit Konsequenzen in Bezug auf mehr oder weniger Verletzbarkeit einhergeht.
In Mills’ Lesart normativer Gewalt bei Butler geht es nicht vorrangig um die Arti-
kulation alternativer Normen, sondern zuerst einmal um die Klirung von Moglich-
keiten, jener ontologischen Gewalt zu antworten, die der normativen Regulierung
selbst inhirent sei (Mills 2007: 150).

Butlers Ziel ist es, in den von ihr selbst so genannten Zeiten des Krieges den
hegemonialen Konsens iiber Begriffe, ihre Bedeutung und Benutzung herauszufor-
dern und zu unterbrechen. In diesem Verstindnis normativer Gewalt kann die oder
der Einzelne durchaus zu einer Verschiebung jener vermeintlich unverriickbaren
Normen beitragen, die unterschiedliche Manifestationen von Gewalt ermdglichen,
als normal und gerechtfertigt erscheinen lassen und zugleich selbst gewaltformig
sind. Butler zufolge brauchen wir diese Normen erstens, um zu leben, und zwei-
tens, um zu wissen, in welche Richtung wir unsere Welt verindern wollen (Butler
2004b: 206). Zugleich jedoch konnten Normen uns einschrinken und sogar Gewalt
antun, der wir uns entgegenzustellen hitten (ebd.). Sie wiirden aber nicht nur von
auflen an uns herangetragen, sondern wir miissten uns notwendigerweise inner-
halb dieser Normen bewegen, wodurch wir sie stets wiederholen und damit natu-
ralisieren wiirden (Ludwig 2011: 189). Die bereits in der Subjektkonstitution wirk-
sam werdende normative Gewalt muss daher, wie Chambers und Carver betonen,
vor allem tiber das Diskursive gedacht werden:

»The concept of normative violence draws our attention not to the violence done
to a pre-formed subject, but to the violence done within the formation of sub-
jectivity. [...] [NJormative violence must be [..] thought through discourse. One
might call this the violence of the letter.« (Chambers/Carver 2008: 78)

Diese Konzeption ist nicht nur an Foucaults diskurstheoretische, sondern auch an
Derridas sprachtheoretische Gewaltkonzeption angelehnt, dessen »violence of the

78  Hervorhebungen im Original.

- am 12,02.2026, 21:11:08.

251


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Epistemische Gewalt

letter« (Derrida 1976) auch als »Ur-Gewalt« oder als »transzendentale und vor-ethi-
sche Gewalt« (zit.n. Schiilein 2010: 296) bezeichnet wird. Nach Chambers und Car-
ver kénne man Butlers normative als priméire Form von Gewalt im Sinne Derridas
verstehen, weil sie jene physische, nach Derrida sekundire, Gewalt erst ermdg-
liche, die wir als solche erkennen wiirden (Chambers/Carver 2008: 76). Zugleich
wiirde sie aber gewissermaflen zum Verschwinden gebracht, indem sie gar nicht
mehr als Gewalt erscheine (ebd.: 80). Die Frage danach, welche Gewalt vorher da
gewesen oder wichtiger sei, stellt sich aus dekonstruktivistischer Perspektive aber
gar nicht, weil beide Dimensionen als einander notwendigerweise bedingende ver-
standen werden.

In diesem Sinne lesen Chambers und Carver (2008) Butlers Theorien als An-
strengung, die Mechanismen normativer Gewalt zu demaskieren, um damit ers-
tens deren diskursive Ermoglichung anderer Gewaltformen zu unterbrechen, und
zweitens gerade diese gewissermaflen normalisierten Gewaltformen sichtbar zu
machen (ebd.: 80). Das gelinge immer nur im Nachhinein, denn solange die Me-
chanismen normativer Gewalt funktionierten, seien sie unsichtbar und wir kénn-
ten normative Gewalt nicht erkennen (ebd.: 81).

Als konkretes Beispiel fiir diese paradoxe Wechselwirkung zwischen Gewalt
erster und zweiter Ordnung (Paloni 2012: 143) fithren die beiden Autoren ein Er-
eignis aus den Anfingen der Schwulenbewegung in den USA an (Chambers/Carver
2008: 83). Alltiglich und normal sei etwa die (nach Derrida sekundire) Polizeige-
walt gewesen, mit der noch in den 1960er Jahren Razzien in Schwulenbars wie
dem Stonewall Inn im New Yorker Stadtteil Greenwich Village durchgefithrt worden
seien (ebd.). Erst der aktive und organisierte Widerstand von Schwulen gegen die-
se Polizeigewalt habe deren hegemoniale Selbstverstindlichkeit und damit auch
Normativitit (die nach Derrida primire Gewalt) sichtbar (ebd.) und das Verhiltnis
zwischen unterschiedlichen Formen von Gewalt neu lesbar gemacht. Nur was nicht
mehr als selbstverstindlich gelte, kénne dementsprechend analytisch als normativ
gewaltférmig identifiziert und damit auch politisch herausgefordert werden. Die-
se von Butler (20092) mehrfach angesprochenen Rahmungen, in denen Normen
wirksam werden, die aber auch verindert werden konnen, sind es, in denen das
Epistemische und Normative im Sinne Butlers gewaltformig werden.

Nach Giving an Account of Oneself (Butler 2005),” in dessen zweitem Kapitel der
Begriffsethische Gewalt< eingefithrt wird, um eine ebenso notwendige wie unmog-
liche Ethik der Gewaltlosigkeit einzufordern, auf die ich spiter zuriickkomme, und

79  Eine kirzere Version dieser zuerst als Vorlesungen existierenden Texte wurden bereits 2003
veroffentlicht. Das ist der Grund fiir den ungewohnlichen Umstand, dass die deutsche Aus-
gabe unter dem Titel Kritik der ethischen Cewalt bereits zwei Jahre vor der englischen Version
mit dem Titel Giving an Account of Oneself (Butler 2005) erschienen ist.

- am 12,02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Precarious Life (Butler 2004a), dessen fiinf politische Essays die Autorin als Reakti-
on auf die Ereignisse von und nach »9/11< verfasst hat, ist es vor allem die Auf-
satzsammlung Frames of War (Butler 2009a), in der sie ihre gewalttheoretischen
Ausfithrungen entlang des Begriffs der Rahmungen weiter verdichtet. Zum einen
analysiert und kritisiert Butler darin jene diskursiven Arrangements, in denen An-
dersheit und Entmenschlichung hergestellt wird, um physische Gewaltanwendung
zu rechtfertigen (Butler 2004a: 50ft., 2009a: 63ff.). Zum anderen verweist sie aufje-
ne schwer benennbare Gewaltformigkeit, die diesen Arrangements und damit dem
Wissen selbst innewohnt (Butler 2004a: 34) — normative Gewalt.

In beiden Fillen geht es ihr um die Herstellung von Konsens iiber Begriffe und
ihre Bedeutung und Benutzung, und in letzter Konsequenz um die Hegemonie dar-
tiber, was unter legitimer und was unter illegitimer Gewalt verstanden wird (ebd.:
4). Normen spielten dabei eine wichtige Rolle, weil sie festlegten, was als wertvol-
les und damit schiitzenswertes und auch betrauerbares Leben erachtet werde —
und was nicht (Butler 2009a: 3). Und Rahmungen seien es, die Normen wirksam
werden und bisweilen alternativlos erscheinen liefSen (ebd.: 9). Doch niemals, so
Butler, kénnten sie vollstindig determinieren, was wir sehen, denken, erkennen
und verstehen, weil in ihnen immer auch etwas existiere, das mit der hegemonia-
len Wahrnehmung nicht deckungsgleich sei, sie irritiere und iiber sie hinausge-
he (ebd.). Rahmungen wiirden schon allein deshalb briichig, weil sie sich durch
Zeit und Raum bewegen und dabei bestindig wiederholen miissten (ebd.: 10). Sie
miissten zirkulieren und sich erneuern, um hegemonial zu bleiben (ebd.: 12). Diese
notwendige, aber niemals vollstindig identische Wiederholung biete zugleich die
prinzipielle Méglichkeit ihrer Verschiebung (ebd.: 11) — und damit auch der Resi-
gnifizierung der in ihr wirksamen Normen.

Untrennbarkeit von Gewalt zweiter und erster Ordnung

Insbesondere die Debatten um das US-Gefangenenlager fiir Terrorismusverdich-
tige im auf Kuba gelegenen Militdrstiitzpunkt Guantdnamo sowie um die von Sol-
dat_innen fotografisch dokumentierten eigenen Folterpraktiken im irakischen Ge-
fingnis von Abu Ghraib dienen Butler zur Erliuterung jener sexualisierten rassisti-
schen Rahmungen, innerhalb derer auf dem Terrain (nicht nur) US-amerikanischer
Antiterror- und Kriegspolitik Intelligibilitit von menschlichem Leben hergestellt
und zunichtegemacht wurde und wird. Gerade in Zeiten des Krieges, so schluss-
folgert Butler, seien diese Rahmungen wichtige Orte der Intervention, um die sich
in ihnen entfaltende Normativitit dariiber, wessen Leben (nicht) als lebenswert
und daher (nicht) als betrauerbar gilt, wer widerrechtlich inhaftiert, gefoltert und
getotet werden darf, infrage zu stellen (ebd.: 24). Auch wenn ein Bild — etwa die
Folterfotos, iiber deren Inhalt, Kontext und Verbreitung in der Offentlichkeit kon-
trovers diskutiert wurde — oder ein Gedicht — etwa aus Guantinamo geschmuggel-

- am 12,02.2026, 21:11:08.

253


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Epistemische Gewalt

ten Zeilen von ebendort ohne rechtliche Grundlage Inhaftierten — den Verlauf eines
Krieges nicht riickgingig machen konnen, so sorgen sie doch fiir jene Bedingun-
gen, um aus der sich tiglich wiederholenden Akzeptanz des Krieges auszubrechen
und potenziell auch Widerstand gegen dessen gewaltvolle Praktiken zu mobilisie-
ren (ebd.: 11).

So verstanden ermoglicht das Konzept der Rahmungen nicht nur die Analyse
normativer Gewalt, sondern stellt eine Option bereit, um zu ihrer Reduktion bei-
zutragen — und damit potenziell auch andere, direktere, Formen von Gewalt ein-
zudimmen, weil Gewalt erster und zweiter Ordnung in diesem Verstindnis eben
nicht voneinander isoliert werden konnen, sondern stets miteinander einherge-
hen. Fiir Butler sind diese Raster des Krieges (2010), so die deutsche Ubersetzung,
weit mehr als ein abstrakter Diskursraum jenseits der konkreten Verletzungen und
Vernichtungen von Leben. Ganz im Gegenteil hilt sie die Frames of War (2009a) fitr
einen »Bestandteil dessen [...], was die Materialitit des Krieges ausmacht« (Butler
2010: 34). Gerade weil wir Leben und Subjektivitit nicht jenseits der gegebenen
Rahmungen (an-)erkennen konnten, strukturierten diese letztlich die Bedingun-
gen fiir deren Erhalt oder Verlust (ebd.: 30). Daher sei es nicht moéglich, »die ma-
terielle Realitit des Krieges von jenen Reprisentationsregimes zu trennen, durch
welche diese materielle Realitit wirksam wird und durch die diese Operation zu-
gleich rationalisiert wird« (ebd.: 35). Wenngleich die durch bestimmte Rahmungen
erzeugten Wahrnehmungen nicht geradewegs in einen Krieg fithren und umge-
kehrt Kriegspolitik nicht automatisch bestimmte Rahmungen erzeugen, legt Butler
nahe, »Wahrnehmung und Politik [...] als zwei Seiten ein und desselben Prozesses«
(ebd.) zu betrachten.

Daraus folgt, dass sowohl normative Gewalt im Sinne Butlers als auch von ihr
immer wieder im Kontext von Krieg und internationaler Politik diskutierte direkte,
personale, physische Gewalt in einem engen Zusammenhang gedacht werden kon-
nen und miissen. Es kann nicht lediglich darum gehen, unterschiedliche Gewalt-
phinomene und die sie umgebenden diskursiven Arrangements deskriptiv oder
analytisch zueinander in Beziehung zu setzen, sondern dass wir uns diesem Zu-
sammenhang auch konzeptionell-theoretisch weiter widmen miissen. Gerade fiir
diese Aufgabe einer umfassenden Gewaltanalyse und -kritik ist der Begriff episte-
mische Gewalt ein nittzliches Instrument. Butler verwendet ihn ebenso wenig wie
sie den der normativen Gewalt klar definiert. Ihre detaillierten Ausfithrungen des
Zusammenhangs zwischen Rahmungen und Normen, die ihrerseits Anerkennbar-
keit, Intelligibilitit, Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit hervorbringen und regulie-
ren, verweisen jedoch auf die epistemische Dimension multimodaler Gewaltver-
hiltnisse, die zu deren Hervorbringung, Normalisierung und Aufrechterhaltung
mafigeblich beitrigt. Als Queer-Feministin und psychoanalytisch versierte Philo-
sophin ist fiir sie selbstverstindlich, dass in dieser epistemischen Dimension auch
Affekten eine bedeutende Funktion zukommt.

- am 12,02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Affektive und moralische (De-)Stabilisierung einer Demokratie der Sinne

Als ein weiteres Element, das die Wirkungsweise normativer Gewalt zu verste-
hen hilft, kann Butlers affekttheoretische Argumentation identifiziert werden. Wie
auch andere Stringe verwebt sie diesen an unterschiedlichen Stellen in ihre fa-
cettenreiche Analyse und Kritik von Gewalt. Am ausdriicklichsten tut sie dies im
ersten Essay der Aufsatzsammlung Frames of War (2009a), dessen Titel in der be-
griffsidenten Ubersetzung Uberlebensfihigkeit, Verletzbarkeit, Affekt (2010: 39fF.) lau-
tet. Vertieft wird das darin entwickelte Argument im darauffolgenden Essay iiber
Folter und die Ethik der Fotografie (2010: 65ff.) mit Bezug auf Susan Sontag (1977, 2003)
sowie in ihrem kurzen Text Krieg und Affekt (2009b).

Den Ausgangspunkt des affekttheoretischen Strangs in der Konzeption nor-
mativer Gewalt bildet Butlers Theorie der Subjektkonstitution. Der diskurstheore-
tischen Fundierung zum Trotz wird diese nimlich, dhnlich wie das Konzept der
Verletzbarkeit, vor allem vom Kdrper beziehungsweise vom Leib aus gedacht, der
bei Butler nicht nur als Materialitit, sondern zugleich als soziales Phinomen kon-
zipiert ist. Das bedeutet, Subjektkonstitution erfolgt nie isoliert, sondern ist not-
wendigerweise von anderen Menschen abhingig und mit diesen verbunden. An
diese sozial ebenso wie materiell gedachte korperliche Dimension ist auch das Af-
fektive gebunden, das iiber artikulierbare Gefiihle ebenso hinausgeht wie tiber die
diskursive Ebene der Herstellung von Normativitit.

Persénliche und politische Affizierung

Um jene Intelligibilitit herzustellen, die uns zu unterscheiden auffordert, mit wem
man sich verbunden fithlen und wer aus diesem Kollektiv ausgeschlossen werden
soll, bedarf es Butler zufolge mehr als bewusster und rationaler Argumente in ent-
sprechenden Rahmungen. Letztere wiirden auch unbewusste Affekte beherbergen
und hervorrufen, welche ihrerseits iiber die Grenzziehungen mitentscheiden, die
Menschheit und Menschlichkeit® einteilen in jene, fiir die wir Mitleid, Trauer und
Empoérung empfinden, und jene, deren Leben und Sterben uns schlicht nicht be-
rithren oder deren Existenz uns erst gar nicht als Leben intelligibel erscheint (But-
ler 2009a: 50). Ganz entgegen ihrer vermeintlich unmittelbaren Wirksamkeit diirfe
nicht iibersehen werden, dass es sich bei Affekten nicht um spontane und daher
nicht weiter erklirungsbediirftige >natiirliche« Reaktionen handle (ebd.: 49), son-
dern deren Selbstverstindlichkeit immer auch abhingig davon sei, welche Emp-

80 Butler verwendet den im Deutschen doppeldeutigen Begriff humanity.

- am 12,02.2026, 21:11:08.

255


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Epistemische Gewalt

findungen gesellschaftlich gestiitzt wiirden und welche eben nicht (ebd.: 49f.).!
Affekte konnen bestimmte Rahmungen also stabilisieren oder destabilisieren.

Im Zusammenhang mit dieser affektiven Dimension von Rahmungen spricht
Butler von einer »Demokratie der Sinne« (Butler 2010: 56), die in Zeiten des Krie-
ges unterminiert wiirde, weil ihre Vielfalt an 6ffentlich verhandelten Gefithlen das
dominante Narrativ bedrohe. Damit legt sie nahe, dass im Krieg die Gefiihle der
Menschen auf besondere Weise beeinflusst und ihre daran gekniipften Affekte re-
guliert wiirden (Butler 2009a: 52). Sie meint damit nicht nur die direkt an Gewalt-
handlungen Beteiligten, sondern vor allem jene Menschen, deren Zustimmung es
zur Mobilisierung fiir oder gegen solche Gewalthandlungen in einer Demokratie
bedarf, insbesondere, wenn sich diese im Kriegszustand befindet.

Der nahezu poetische Begrift der sensate democracy wird von Butler nicht naher
ausgefithrt. Aus dem Kontext ihrer Gesamtargumentation gerissen konnte er na-
helegen, dass sich unter demokratischen Verhiltnissen nur positive und weniger
gewaltformige Gefithle Bahn brechen und problematische Gefiihlslagen sich ledig-
lich in Kriegszeiten durchsetzen wiirden, was Butlers sonstigen Ausfithrungen je-
doch widerspricht. Auch sind Demokratie und Krieg keine Gegensitze. Gerade un-
ter dem Aspekt normativer Gewalt wird deutlich, wie effizient in demokratischen
und somit als gewaltfrei postulierten Systemen fiir kriegerische Gewalt nach au-
f3en ebenso wie nach innen mobilisiert werden kann — und das eben nicht nur iiber
Diskurse, sondern auch tiber darin eingelagerte Affekte, wie Butler selbst erliutert.

Diskursive Diversitdt

Ich verstehe Butlers Begriff der sensate democracy daher als Hoffnung auf eine in
relativen Friedenszeiten grofieren Diversitit und Verhandelbarkeit von auch 6f-
fentlich artikulierten Emotionen oder einer Bearbeitbarkeit von Affekten. Im Ge-
gensatz dazu schrinken von Kriegsrhetorik geprigte Diskurse das Spektrum an
Gefiihls- und damit an Handlungsoptionen signifikant ein und verstirken die als
zulissig erachteten Affekte. Diese Interpretation des Begriffs ist anschlussfihig an
Butlers in Krieg und Affekt (2009b) treffend formulierte Aussage, erst im Frieden
konne sich Widerstand gegen jene schrecklichen Befriedigungen manifestieren,
die der Krieg gewihre (ebd.: 81). In Butlers Lesart wird damit der Frieden selbst,
den sie keineswegs mit defensiver Gewaltlosigkeit gleichsetzt, zu einer Form des
stets ringenden Widerstands gegen den Krieg.

81 Weder im englischen Original noch in der deutschen Ubersetzung wird prizise zwischen
Affekten, Gefiihlen, Sinnen, Emotionen, Empfindung oder Wahrnehmungen unterschieden.
Dasselbe gilt fiir viele Debatten rund um den sogenannten affective turn. Fir eine weiterfith-
rende Erorterung der affektiven Dimensionen des Politischen siehe beispielsweise Bargetz
(2015) oder Bargetz/Sauer (2015, 2010).

- am 12,02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Im Zusammenhang mit ihren Uberlegungen zur Regulierung von Affekten er-
innert Butler daran, dass Gewaltkritik mit der Frage nach der Darstellbarkeit des
Lebens zu beginnen habe (Butler 2009a: 51), die in hohem Maf3e von sozial einge-
betteten Affekten gerahmt werde. Sie stellt dementsprechend die fiir ein Verstind-
nis von normativer Gewalt zentrale Frage:

»Wie haben wir die Ordnungsmacht zu begreifen, die diese Unterschiede auf der
Ebene der affektiven und moralischen Empfanglichkeit schafft?« (Butler 2010: 54)

Zur Beantwortung widmet sich Butler insbesondere medialen Debatten in den
USA, weil sie diese als Terrain der Entfaltung einer solchen Ordnungsmacht ver-
steht, die sie jedoch nicht niher in ihrer institutionellen oder strukturellen Qualitit
beschreibt, sondern wiederum iiber das Diskursive. Neben textf6rmigen Diskurs-
fragmenten sind vor allem in den Medien kursierende Fotografien das Material,
an dem Butler die affektive Dimension ihrer Gewaltkritik veranschaulicht, indem
sie sie mit Sontags (1977, 2003) bildtheoretischen Uberlegungen anreichert. Allen
voran widmet sie sich jenen im Jahr 2004 an die Offentlichkeit geratenen Bildern,
die Soldat_innen im irakischen Gefingnis von Abu Ghraib von sich selbst mit von
ihnen gefolterten Gefangenen gemacht haben.®

In dieser Auseinandersetzung mit der visuellen Dimension diskursiver Rah-
mungen und ihrer Wirkung in Bezug auf normative Gewalt lisst sich der affekt-
theoretische Argumentationsstrang besonders gut nachvollziehen. Fotografie er-
zeugt Butler zufolge weder reine Reprisentation noch ermoglicht sie lediglich In-
terpretation (Butler 2009b: 55). Vielmehr wiirden Fotografien Affekte ibertragen
und darin eine transitive Funktion einnehmen. Sie konnten Nihe oder Distanz
zum Leiden anderer herstellen, moralische Reaktionen hervorrufen und letztlich
politische Einstellungen verindern (ebd.: 58). Butler geht der Frage nach, wie ein
solches Bild organisiert sein muss, um die Wahrnehmung und das Denken der
Betrachtenden zu strukturieren (Butler 2009a: 71) und damit auch deren Emotio-
nalitit und Affekte zu regulieren. Im Gegensatz zu Sontag, die meint, es bediirfe
einer zusitzlichen Information wie einer Bildunterschrift, um aus einer Fotografie
eine Narration zu machen, verortet Butler diese Narration im Bild selbst, das be-
reits einen wirkmaichtigen und vor allem affektiv aufgeladenen Rahmen etabliere
(ebd.: 100).

Den Rahmen sehen lernen

Mit einem Fokus auf normative Gewalt im Sinne Butlers lisst sich danach fragen,
was geschieht, sobald man nicht mehr nur das Bild und seine Inhalte, sondern die
diskursive und affektive Rahmung des Rahmens selbst zu sehen beginnt (ebd.: 74).

82  Zur Chronologie des Skandals siehe https://www.thoughtco.com/complete-guide-abu-
ghraib-photos-2353115. Zugriff: 12.6.2018.

- am 12,02.2026, 21:11:08.

257


https://www.thoughtco.com/complete-guide-abu-ghraib-photos-2353115
https://www.thoughtco.com/complete-guide-abu-ghraib-photos-2353115
https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.thoughtco.com/complete-guide-abu-ghraib-photos-2353115
https://www.thoughtco.com/complete-guide-abu-ghraib-photos-2353115

258

Epistemische Gewalt

Solche Rahmungen gilt es im Sinne einer Analyse und Kritik normativer Gewalt zu
identifizieren und zu problematisieren, und das im direkten Sinne einer Bildana-
lyse wie auch im tbertragenen Sinne fur all jene Ausschnitte und Verdichtungen
einer affektiv und moralisch aufgeladenen Wirklichkeit. Von Relevanz fiir die Wirk-
sambkeit normativer Gewalt ist fiir Butler dabei »unsere Unfihigkeit zu sehen, was
wir sehen« (Butler 2010: 97), denn es sei nicht leicht, »den Rahmen sehen zu ler-
nen, der uns blind macht gegeniiber dem, was wir sehen« (ebd.). Auch hier wird
die bereits an anderen Stellen angesprochene vermeintliche Natiirlichkeit und Un-
sichtbarkeit normativer Gewalt, die Butler zufolge mafigeblich von Affekten mit
hervorgebracht werden, zum zentralen Problem gemacht. Sie spricht von einem
»Nicht-Sehen« inmitten des Sehens, das auch Bedingung des Sehens« (ebd.) und
darin zur visuellen Norm geworden sei (ebd.).

Genau diese Norm gilt es in Butlers Sinne einer Dekonstruktion normativer
Gewalt zu resignifizieren, weshalb Rahmen zu verschieben seien, um bestimm-
te Inhalte neu lesbar oder andere Inhalte iiberhaupt erst wahrnehmbar zu ma-
chen. Im konkreten Fall der Folterfotos von Abu Ghraib wurde dies erst durch
deren mediale Zirkulation und sich verindernde Interpretation und Affizierung
moglich. Diese hat sich von der staatlichen Bekundung des Ekels angesichts einer
konstatierten Unangemessenheit der Abbildung sexualisierter Handlungen hin zu
zivilgesellschaftlicher Empoérung iiber die realen Akte der Folter und deren offen-
sichtlich unbekiimmerte fotografische Dokumentation durch Angehérige der US-
Armee verindert. Auf diesem Weg wurde es moglich, breiten zivilgesellschaftli-
chen Widerstand gegen die US-amerikanische Aufdenpolitik und ihre gewaltvollen
Praktiken zu mobilisieren. Durch die Infragestellung und damit Verschiebung der
hegemonialen Rahmung wurden die darin enthaltenen Normen hinterfragt und
schliefilich auch in diese Resignifizierung involvierte Affekte mit verindert. Butler
plddiert daher nicht fiir eine — ohnehin unmogliche — vollstindige Deregulierung
von Affekten, sondern dafiir,

»die Bedingungen der Empfindungsfihigkeit zu hinterfragen, indem Deutungs-
muster fiir ein Verstandnis des Krieges jenseits der und gegen die dominanten
Interpretationen angeboten werden, die nicht nur Wirkungen auf die Affekte er-
zeugen, sondern selbst die Form von Affekten annehmen und wirksam werden«
(ebd.: 56).

Mit dieser zweifachen Analyse von Affekten artikuliert Butler nicht nur eine theo-
retische Position, sondern stellt sich auch auf einen politischen Standpunkt, der
eingesteht, selbst von Affekten begleitet zu sein — und moglicherweise nicht nur
von solchen, zu denen man sich gern bekennt. Dieser Standpunkt kann den Beginn
sowohl der Hervorbringung noch randstindiger als auch der Verinderung domi-
nanter Affekte markieren, weil er selbst offensiv mit diesen umgeht, anstatt sich
nur von ihnen abzugrenzen.

- am 12,02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Fiir diesen Prozess der Verinderung im Sinne einer Gewaltreduktion — erster
und zweiter Ordnung - gilt es, Butler zufolge, globale Verantwortlichkeit zu entwi-
ckeln (Butler 2009b: 15, 35). Diese Verantwortlichkeit ist keine rein politische Ent-
scheidung, sondern steht ebenfalls eng mit der von ihr subtil reflektierten Dimen-
sion des Epistemischen in Verbindung. Anstatt Gewaltfreiheit als Banner vor sich
herzutragen, sensibilisiert Butler fiir die komplexe Verwobenheit zwischen Gewalt
einerseits und Gewaltfreiheit andererseits. Diese kommt erst iiber die Betrachtung
des Diskursiven und des Epistemischen in den Blick, denn dann gibt es nicht mehr
nur eindeutige Zuschreibungen von Gewalt und Nicht-Gewalt, sondern auch die
Frage danach, wie wir iiberhaupt zu deren Unterscheidung gelangen. Diese Frage
gehort fir Butler untrennbar zu einer globalen Verantwortlichkeit in einem geteil-
ten Ringen um Gewaltfreiheit, die die euro- und androzentrische Universalisierung
epistemischer und politischer Gewaltverhiltnisse nicht wiederholen, sondern ganz
im Gegenteil zu ihrer Unterbrechung beitragen soll.

Globale Verantwortlichkeit fiir das Ringen um Gewaltfreiheit

Ausgehend von Butlers Uberlegungen zu diskursiv und affektiv gerahmter Verbun-
denheit, Verletzbarkeit, Anerkennbarkeit und Betrauerbarkeit muss sich die von
ihr geforderte global gedachte Verantwortlichkeit von dhnlich lautenden Behaup-
tungen sogenannter globaler Verantwortung unterscheiden. Letztere lisst nimlich
unter dem Banner eines prinzipiell als gewaltfrei postulierten Selbstverstindnis-
ses auch fiir militdrische Interventionen, Folter oder die Todesstrafe plidieren. Ein
solches, bei Weitem nicht nur konservatives, sondern auch liberaldemokratisches
Verstindnis von Gewaltlosigkeit impliziert, dass gewisse Leben gar nicht als Leben
wahrgenommen und damit zu verzicht- und potenziell vernichtbaren erklirt wer-
den. Wihrend es zum politischen und moralischen Prinzip erhoben wird, in dessen
Namen vieles an Gewalt gerechtfertigt werden kann oder bereits selbstverstindlich
erscheint, so Butler, kommt das darin iiberhéhte Gewaltverbot tatsichlich nur sehr
selektiv zur Anwendung (ebd.: 36). Das ist nicht, was Butler unter global gedachter
Verantwortlichkeit in Zeiten des Krieges versteht.

Ebenso wenig bedeutet globale Verantwortlichkeit fiir sie, sich nur fir sich
selbst und fiir jene, die mir nahe und dhnlich erscheinen, verantwortlich zu fith-
len oder den oder die andere_n fiir ihr_sein eigenes Ungliick oder die an ihr_ihm
veriibte Gewalt verantwortlich zu machen (Butler 2009a: 36). Es heifdt vielmehr, die
von Affekten gefestigten Rahmungen infrage zu stellen, aus denen jene normati-
ve Gewalt hervorgeht, die dariiber entscheidet, wessen Leben als lebenswert und
damit als betrauerbar erachtet und welchen Leben diese grundsitzliche Anerkenn-
barkeit explizit oder implizit abgesprochen wird.

Auf diese Weise in bereits existierende normative und potenziell darauffolgen-
de andere Formen von Gewalt zu intervenieren, kann bereits eine Geste in Rich-

- am 12,02.2026, 21:11:08.

259


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Epistemische Gewalt

tung einer ebenso notwendigen wie unerreichbaren non-violence in Butlers Sinne
sein. Die Frage ist aber, ob und wie eine solche non-violence auch in Hinblick auf
eine primire »Gewalt vor der Gewalt« (Engel 2016: 59) greifen kann, sei es unmit-
telbar in Bezug auf die Konstitutierung von Subjekten oder auch hinsichtlich sich
etablierender Rahmungen. Auf diese Weise nicht nur Verantwortlichkeit zu entwi-
ckeln, sondern auch Verantwortung fiir die globale Mitgestaltung des Verhiltnisses
zwischen violence und non-violence zu iibernehmen, muss im Sinne Butlers nimlich
mit dem Eingestindnis einhergehen, dass wir gerade in Hinblick auf die norma-
tive Gewalt erster Ordnung potenzielle Kompliz_innen jener Gewaltverhiltnisse
zweiter Ordnung sind, die wir zu iiberwinden trachten.

Modalitdten von Gewalt

Butlers Gewalttheorie ist dementsprechend deutlich vor dem Hintergrund eines
analytischen und politischen Ringens mit und um non-violence zu lesen, die sie
jedoch keineswegs zum Prinzip er- oder als Mythos verklart (Butler 2007b, 2008,
2009a, 2009b, 2016). Anstatt violence und non-violence zu definieren oder nach
vermeintlich gewaltlosen Handlungsoptionen in grundsitzlich gewaltférmigen
Macht- und Herrschaftsverhiltnissen zu suchen, problematisiert die Autorin jene
affektiv aufgeladenen Rahmungen, in der uns sowohl Gewalt als auch Nicht-
Gewalt begegnen, als Teil hegemonialer Vorstellungen von dieser angenommenen
Unterscheidbarkeit. Das Eine vom Anderen klar abgrenzen zu kénnen ist also
bereits Teil des Problems der Verflechtungen zwischen Gewalt erster und zweiter
Ordnung.

Damit stellt Butler die Moglichkeiten von non-violence auf eine harte Probe,
wenn nicht itberhaupt infrage. GewissermafRen ordnet sie Gewalt ebenso wie deren
angenommenes Gegenteil einer umfassenden normativen Gewalt unter, die in allen
anderen Modalititen von Gewalt wirksam ist. Normative Gewalt erscheint damit
zwar allgegenwirtig und unvermeidbar, fiir Butler fordert gerade dieser Umstand
aber auch stindig zur Resignifizierung und damit auch zur Intervention auf, die
sie als integralen Bestandteil einer Gewaltanalyse und -kritik versteht. Die notwen-
digerweise ebenfalls potenziell gewaltférmigen Rahmenbedingungen dieses Inter-
venierens wiederum gilt es im Sinne Butlers zur Kenntnis zu nehmen und zu ana-
lysieren, bevor man sich situative Gewaltlosigkeit als eigene moralische Uberlegen-
heit auf die Fahnen schreibt oder prinzipielle Gewaltfreiheit als politische Utopie
ausruft:

»lch bezweifle stark, dass Gewaltlosigkeit ein Grundsatz sein kann, wenn wir mit
>CGrundsatz« eine starke Regel meinen, die mit der gleichen Zuversicht und in der
gleichen Weise auf alle denkbaren Situationen angewendet werden kann. Eine
andere Frage scheint zu sein, ob es einen Anspruch auf Gewaltlosigkeit gibt oder
ob Gewaltlosigkeit ein Anspruch an uns ist. In diesem Fall ist die Gewaltlosigkeit

- am 12,02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

ein Aufruf oder ein Appell an uns. Die entsprechende Frage lautet dann: Unter
welchen Bedingungen sind wir fiir diesen Anspruch offen, was ermdglicht uns,
ihn zu akzeptieren oder vielmehr, was ist die Voraussetzung dafiir, dass dieser
Anspruch iberhaupt zu uns durchdringt?« (Butler 2010: 153)

In diesem Zitat aus der deutschen Version ihres Aufsatzes Der Anspruch auf Gewalt-
losigkeit aus dem Buch Raster des Krieges (ebd.: 153ff.) wie auch in anderen ihrer Tex-
te wird non-violence mit Gewaltlosigkeit iibersetzt, was auf die individuelle Hand-
lungsebene verweist. Gerade diese ist in Antke Engels Butler-Lektiire mit dem Be-
grift des Gewaltverzichts besser beschrieben, der dann einzusetzen habe, solange
noch niemand durch ein konkretes Gewaltgeschehen verletzt worden sei, aber eine
normative Ordnung Gewalt bereits rechtfertige (Engel 2016: 49, 58).

Auch im englischen Original verwendet Butler den Begriff non-violence in die-
sen beiden Verstindnissen des individuellen Abstandnehmens von Gewalthandeln.
Dariiber hinaus nutzt sie ihn jedoch auch als Bezeichnung fiir eine gesellschaftliche
Utopie von Gewaltfreiheit, die weit iiber eine akteur_innenorientierte Mikroebene
hinausgeht. Wihrend Gewaltlosigkeit oder Gewaltverzicht auf die Dimension di-
rekter, personaler und physischer Gewalt verweisen und an die Option einer situa-
tiven Entscheidung denken lassen, umfasst der Begriff der Gewaltfreiheit auch die
Beriicksichtigung weiter Gewaltbegriffe, die hier zur Debatte stehen.® Das mit ih-
nen Bezeichnete — sei es symbolische, diskursive, visuelle, strukturelle, kulturelle,
normative, epistemische, langsame oder in verwandten Konzepten niher beschrie-
bene Gewaltformigkeit — kann nicht durch individuellen Gewaltverzicht vermieden
oder durch eine Behauptung der Gewaltlosigkeit aus der Welt geschafft werden,
gerade weil sich diese relationalen und prozesshaften Gewaltphinomene nicht auf
die Mikroebene personlicher Haltungen und Handlungen beschrinken lassen.

Zugleich macht aber das Bestehen auf einem weiten Gewaltbegriff die Forde-
rung nach Haltungen und Handlungen in Richtung Gewaltlosigkeit und Gewalt-
freiheit zu einer ambivalenten Herausforderung. Dann geht es nimlich nicht mehr
nur um einen wohlmeinenden Pazifismus von Privilegierten, deren Lebensreali-
tit eine Distanzierung von direkter, personaler, physischer Gewalt vergleichsweise
einfach macht (Brunner 2017a: 263f.). Ein dezidiert weiter Gewaltbegriff, der epis-
temische und normative Gewalt inkludiert und eine dementsprechend weit gefass-
te »Ethik des Gewaltverzichts« (Butler 2005, 2007a; Engel 2016: 60) im Sinne einer
Utopie der Gewaltfreiheit umfasst, erfordert ebenso eine kritische Einschitzung
des eigenen Anteils an bestehenden Gewaltverhiltnissen sowie der Bereitschaft

83 Inder Friedensforschung wird unter situativem Gewaltverzicht (Gewaltlosigkeit) und prinzi-
piellem Gewaltverzicht (Cewaltfreiheit) unterschieden (Beyer 2012: 97), doch die Debatte ist
vielschichtig und kann nicht auf eine eindeutige Lesart dieser Begriffe reduziert werden. Ins-
besondere in englischsprachigen Beitrigen oder deren Ubersetzungen fallen beide Begriffe
oft in dem der non-violence ineinander.

- am 12,02.2026, 21:11:08.

261


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Epistemische Gewalt

und Fihigkeit, zu deren Unterbrechung beizutragen. Dariiber hinaus ist es not-
wendig, die dazu erforderlichen Méglichkeitsbedingungen realistisch einzuschit-
zen. Unter Beriicksichtigung der Verstrickung von Gewalt erster und zweiter Ord-
nung sind diese zumindest als ambivalent einzuschitzen.

Lévinas’ Angesicht des_der Anderen

Eine erste Siule fir Butlers »Ethik des Gewaltverzichts« (Engel 2016: 60), die sich
dieser Ambivalenz bewusst ist, ohne sie beseitigen zu kénnen, bilden Lévinas’
Uberlegungen zum Angesicht des oder der Anderen, welches die von Butler zentral
gesetzte Verletzbarkeit im Kontext einer Verbundenheit mit diesem oder dieser
Anderen am sichtbarsten verkorpert (zit.n. Butler 2004a: 134; Herrmann 2010).
Verletzbarkeit ist hier in einem zweifachen Sinn an die zuvor diskutierten affekt-
theoretischen Uberlegungen anschlussfihig. Das Gesicht, mit dem wir von dem
oder der Anderen adressiert wiirden, fordere uns nach Lévinas auf ambivalente
Weise zu einer Antwort heraus (Butler 2004a: 130), bei der wir dariiber entscheiden
konnten, ob wir mit oder ohne Gewalt reagieren, so Butlers Interpretation. Das
sei deshalb der Fall, weil das Angesicht ein menschliches Leben reprisentiere, das
man nicht téten solle/diirfe, das zugleich aber potenziell genau zu dieser Gewalt
auffordere (zit.n. ebd.: 132fF.).

Warum allein das Angesicht des oder der Anderen zu Gewalttitigkeit auffor-
dern soll, wird in Butlers Lévinas-Rezeption nicht weiter diskutiert. Diese Annah-
me erscheint mir in dieser Ubernahme einer anthropologischen Konstante einer
vom Anderen ausgehenden tddlichen Bedrohung auch als problematisch. Dass je-
doch das >Gesicht zu zeigen< nicht automatisch an einen angeblich universellen
Humanismus appelliert, veranschaulicht Butler eindriicklich mit ihren bildtheo-
retischen Uberlegungen zur medialen Reprisentation von >Feind_innen der USA«
im Kontext des sogenannten war on terror. So hitten etwa die bestindigen dimo-
nisierenden Abbildungen der Gesichter von Saddam Hussein oder Osama bin La-
den ein ganz und gar nicht nach Gewaltlosigkeit rufendes Narrativ gefestigt, son-
dern ganz im Gegenteil deren absehbare gezielte Totung bereits vorweggenommen
(ebd.: 140fT.).

Butler zufolge stammt Lévinas’ Verstindnis von Gewaltlosigkeit keineswegs
von einem friedlichen Ort, sondern rithre her von der permanenten Spannung zwi-
schen der Angst, selbst Gewalt zu erleiden, und der Sorge, sie auszuiiben (ebd.:
137). Dass die Ausiibung von Gewalt aber auch mit Lust und Macht assoziiert wer-
den kann, wie dies etwa die von ihr im Kontext normativer Gewalt diskutierten,
von Soldat_innen selbst angefertigten und verbreiteten Folterfotos von Abu Ghraib
nahelegen, wird von Butler hier nicht erwihnt. In Bezug auf diese von Lévinas
angefithrte Spannung zwischen den beiden Handlungsoptionen Angst und Sor-
ge argumentiert Butler vor allem psychoanalytisch. Insofern iiberrascht es nicht,

- am 12,02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

dass sie im Kontext ihrer Ausfithrungen zum Angesicht als Konfrontation mit dem
und der Anderen ebenso wie mit der eigenen Verstrickung in Gewalt den Begriff
der Aggression einfiihrt (ebd.: 172), den sie in ihren sonstigen Uberlegungen zu
einer Gewaltkritik in Zeiten des Krieges nur dann bemitht, wenn sie von Affek-
ten spricht. Sie unterscheidet Aggression und Gewalt deutlich voneinander und
betont, eine moglicherweise verspiirte Aggression impliziere eben noch nicht au-
tomatisch Gewalt — hier in einem engen Sinne verstanden —, man kénne sich stets
gegen ein eigenes Gewalthandeln entscheiden und diese Aggression in etwas An-
deres umwandeln (ebd.).

Benjamins géttliche Gewalt

Bereits in ihren Ausfithrungen zu Lévinas deutet Butler an, nicht nur die mit ihm
diskutierte interpersonale Gewalt und der Verzicht darauf sei von Bedeutung, son-
dern auch jene bereits zuvor existierende Gewalt erster Ordnung, die ausgehend
von ihrem Werk von vielen Autor_innen normative Gewalt genannt wird. Daraus
folgt, dass auch Butlers Verstindnis von Frieden nicht frei von Gewalt in einem
umfassenden Sinne sein kann, zugleich aber weit tiber einen, insbesondere staat-
liche Gewalt legitimierenden, Realismus, etwa der Internationalen Beziehungen,
hinausgeht. Fiir Butler ist Frieden kein Begriff der philosophischen Analyse, son-
dern der politischen Imagination. Hinsichtlich der ihm zugrunde gelegten Enge
oder Weite eines Gewaltbegriffs daher auch uneindeutig bleibend schreibt sie:

»Frieden ist ein aktiver Kampf gegen die Gewalt, und es gibt keinen Frieden ohne
die Gewalt, die er in Schach zu halten sucht. Frieden bezeichnet diese Spannung,
da er in gewissem Mafde immer ein gewaltsamer Prozess ist, eine Gewalt jedoch
im Namen der Gewaltlosigkeit.« (Butler 2013: 75)

In diesem zweiten Strang der Auseinandersetzung mit violence und non-violence be-
zieht sich die Autorin insbesondere auf Benjamin (1965) und eréffnet damit ei-
ne andere Ebene ihrer Gewaltkonzeption, die leicht missverstanden werden kann.
Im Unterschied zu ihrer Lévinas-Rezeption begriindet sie ihre Ausfithrungen hier
nicht psychoanalytisch, sondern politiktheoretisch, was das Verstindnis von Benja-
mins 1921 erstmals verdffentlichter Gewalttheorie jedoch nicht unbedingt einfacher
macht. Mit ihm argumentiert sie, dass sowohl Gewalt als auch Gewaltlosigkeit/Ge-
waltverzicht/Gewaltfreiheit in einem gréferen gesellschaftspolitischen Kontext zu
verorten sind, dessen multimodale Gewaltformigkeit mit einem personlichen Ver-
zicht auf gewalttitiges Handeln allein noch nicht aus der Welt geschafft werden
kann.

Dieser Zugang erfordert eine Positionierung in der ihr selbst zufolge eigentlich
kaum moglichen Unterscheidung von Gewalt einerseits und Gewaltlosigkeit/Ge-
waltverzicht/Gewaltfreiheit andererseits. Das fithrt notwendigerweise zur heiklen
Frage der (Il-)Legitimitit von Gewalt, deren detaillierter Errterung sich die meis-

- am 12,02.2026, 21:11:08.

263


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Epistemische Gewalt

ten Gewaltkonzeptionen entziehen. Anstatt jedoch diese Frage in vermeintlich ein-
deutige Begrifflichkeiten zu verlagern, um die Sphire der eigenen Wissensproduk-
tion vom Tabu der Gewaltformigkeit freizuhalten, fragt Butler mit der Auflosung
der eindeutigen Grenze zwischen violence und non-violence nach den normativen
Implikationen, die der Aufrechterhaltung dieser Grenze innewohnen.

Auch wenn sie mit violence/non-violence ein vermeintlich eindeutiges Begriffs-
paar benutzt, das in Anlehnung an Lévinas ein direkt-personal-physisches Gewalt-
verstindnis nahelegt, geht Butler mit Benjamin davon aus, dass es nicht ganz so
einfach ist, Gewalt — und damit auch Gewaltlosigkeit/Gewaltverzicht/Gewaltfrei-
heit — zu definieren. Ausgehend von der Feststellung, deren zahllose Formen wiir-
den flief}end ineinander iibergehen und jeglicher Definition sei bereits ein Maf
an normativer Gewalt inhirent, bevorzugt Butler daher eine stetige reflexive An-
niherung an sich bestindig verindernde Erscheinungsformen und Wirkungswei-
sen von Gewalt in einem relationalen und prozesshaften Sinne (Butler 2007b). Das
macht aber auch eine eindeutige Positionierung gegeniiber sowie eine (De-)Legi-
timierung von Gewalt zu einem eigentlich unméglichen Unterfangen.

Bezugnehmend auf Benjamins Aufsatz Zur Kritik der Gewalt (1965)% hilt sie fest,
dass entsprechende Versuche der Definition und Begriffsbildung einander auf-
grund dieser perspektivischen Reflexivitit und der phinomenologischen Trans-
formation auch widersprechen kénnen. Dieser Erschwernis zum Trotz stellt Ben-
jamins Konzeption von Gewaltlosigkeit eine Voraussetzung fiir ihre auf einer glo-
balen Verbundenheit der Menschen basierende Theorie der Verantwortlichkeit dar,
»in deren Zentrum ein fortwihrendes Ringen um Gewaltlosigkeit steht« (Butler
2007b: 24). Butler verortet Benjamins Vorstellung von Gewaltlosigkeit/Gewaltver-
zicht/Gewaltfreiheit in seinem Konzept der »géttlichen Gewalt« (Benjamin 1965:
59f.), das jedoch wenig mit einem Alltagsverstindnis des Gottlichen gemein hat
und auch kein theologischer Begriff ist. Darin, so Butler, sehe Benjamin die Un-
terscheidbarkeit zwischen Gewalt und Gewaltlosigkeit aufgehoben und vermute
eine Ressource fiir gewaltfreie Konfliktbearbeitung, die in Butlers Lesart von Ben-
jamins sprachtheoretischen Uberlegungen von der Gewaltfreiheit der sprachlichen
Verstindigung ausgeht (Butler 2016).

Dem gegeniiber nennt er die rechtssetzende politische eine »mythische Gewalt«
(Benjamin 1965: 59ff.), die Butler mit folgenden Worten knapp erklirt: »Das Recht
legitimiert die Gewalt, die im Namen des Rechts ausgeiibt wird, und die Gewalt
wird zum Modus, in dem das Recht sich begriindet und selbst legitimiert« (But-
ler 2007b: 42), und das ohne jegliche Rechtfertigung im eigentlichen Sinne (Butler
2013: 90). Diese von Benjamin mythisch genannte Gewalt gelte es ihm zufolge, mit-
tels gottlich genannter Gewalt zu zerstéren (Butler 2007b: 30). Gottliche Gewalt ist
also weder Gewalt erster (im Wissen) noch zweiter (im Handeln) Ordnung, sondern

84  Erstmals erschien der Aufsatz bereits 1921.

- am 12,02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

jenseits dieser beiden Ebenen angesiedelt und daher als potenzielle Ressource zu
deren Uberwindung konzipiert.

Hier scheint auch fiir Butler nicht immer eindeutig feststellbar zu sein, bis zu
welchem Grad dieses Verstindnis gottlicher Gewalt direkte, personale, physische
Gewalt inkludiert. Sogar sie bezeichnet Benjamins Begriff als sehr schwer nachvoll-
ziehbar. Da sie selbst jedoch nicht davon ausgeht, dass non-violence trennscharf von
violence unterschieden werden kann, irritiert sie die diesbeziigliche Ambivalenz in
Benjamins Argumentation nicht grundlegend. Diese Ambivalenz zu akzeptieren
ist jedoch nicht gleichzusetzen mit einer Rechtfertigung fir Gewalthandlungen.
Benjamins Plidoyer fiir diese Art von als gewaltfrei gedachter (géttlicher) Gewalt
entlisst die Schuldigen nicht aus ihrer Schuld, so Butler, aber »aus ihrer Veranke-
rung im Recht, und hebt somit die Bindung an die Verantwortlichkeit auf, die aus
der Herrschaft des Rechts selbst hervorgeht« (ebd.: 32), also aus Benjamins mythi-
scher Gewalt, die eng verwandt ist mit Derridas Gewalt erster Ordnung, normati-
ver Gewalt im Sinne Butlers und nicht zuletzt auch mit epistemischer Gewalt.

An anderer Stelle schreibt die Autorin in Anlehnung an Benjamins Vorstellung
vom Generalstreik als Mittel zur Uberwindung jener mythischen Gewalt, dass man
»die Perspektive des positiven Rechts bereits verlassen haben [muss], um die Ge-
walt infrage stellen zu kénnen, die ihm Legitimation und Selbsterhalt garantiert«
(Butler 2013: 111). Darunter verstehe ich, dass man die normative Gewalt der herr-
schenden Rahmung bereits erkannt und Wege zu deren Resignifizierung gesucht
und gefunden hat. Dieser bewusste Bruch mit Recht und Legitimitit bedeutet je-
doch nicht, jeglicher Gewaltanwendung Tiir und Tor zu 6ffnen und zugleich selbst
gewaltlos zu handeln behaupten zu kénnen, wie dies Theoretiker_innen weiter Ge-
waltbegriffe oft vorgeworfen wird. Ganz im Gegenteil muss man mit einem solchen
Gebot von Gewaltfreiheit, das sich iiber seine Verstrickung mit Gewalt im Klaren
ist und die eigene Gewaltlosigkeit nicht als gegeben voraussetzt, bestindig ringen,
anstatt es als liberale Selbstdefinition in Anspruch zu nehmen und in selektiver
Gewaltlegitimation zugleich zu unterwandern.

Im vollen Bewusstsein der gleichzeitigen Notwendigkeit und Unméglichkeit
von Gewaltfreiheit zieht Butler Benjamins Uberlegungen heran, um zu jener Kern-
frage vorzudringen, die mit der Unterscheidung zwischen Gewalt und Gewaltlo-
sigkeit eng verwandt ist, aber ungleich seltener offensiv diskutiert wird: die Frage
nach der (II-)Legitimitit von Gewalt (Butler 2016). Damit nihert sie sich dem Herz-
stiick Politischer Theorie, nimlich der Frage nach Staat, Recht und Gewaltmono-
pol, das sie in ihren sonstigen Ausfithrungen im Zusammenhang mit normativer
Gewalt nur indirekt adressiert.

Nur in einem etablierten Rahmen, so Butler, kdnne man zwischen legitimer
und nicht legitimer Gewalt eine Unterscheidung treffen — und damit auch zwi-
schen Gewalt und Gewaltlosigkeit (ebd.). Ein solcher, mit Benjamin juristisch als
legal verstandener Rahmen stelle nimlich jene Normen und Rechtfertigungen zur

- am 12,02.2026, 21:11:08.

265


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Epistemische Gewalt

Verfiigung, auf deren Basis Urteile getroffen und gefillt wiirden, wihrend er selbst
ungerechtfertigt bleiben konne (ebd.). Das Rechtssystem selbst etabliere demzufol-
ge Schemata, die seine eigene legale — und normative — Gewaltformigkeit legiti-
miere, wihrend es seinerseits alles als gewaltférmig bezeichnen konne, was dieses
Wissens- und Machtregime bedrohe oder herausfordere, und wihrend es jene als
gewalttitig diffamiere, die die herrschende Ordnung — und sei es nur verbal oder
symbolisch — angreifen wiirden (ebd.). In Anlehnung an Benjamin schreibt Butler:

»Das Recht legitimiert die in seinem Namen begangene Gewalt und Gewalt ist es,
kraft derer sich das Recht instituiert und legitimiert. Dieser Zirkel wird durchbro-
chen, wenn das Subjekt die Ketten abwirft oder sich ihrer plétzlich ledig findet
oder wenn die Menge den Platz des Subjekts einnimmt und in Auseinanderset-
zung mit einem anderen Gebot von dezidiert nicht-despotischer Kraft die Um-
setzung der Rechtsforderungen verweigert.« (Butler 2013: 111)

Sie schlief3t daraus, dass wir iiber das Verhaltnis von Gewalt und Gewaltlosigkeit
gar nicht erst sprechen kdnnen, wenn wir nicht zuvor den relevanten Rahmen iden-
tifizieren, innerhalb dessen dieses Verhiltnis unweigerlich auf die Ebene norma-
tiver Gewalt zuriickgebunden werden muss. Debatten tiber Gewalt ebenso wie je-
ne iiber Gewaltlosigkeit/Gewaltverzicht/Gewaltfreiheit miissten dementsprechend
immer in ein Macht-Wissens-Verhiltnis gesetzt und die dabei jeweils selbstver-
stindlichen Begriffe und Perspektiven hinterfragt werden (Butler 2009a:177, 2016).
Darin liegt die zentrale epistemische Dimension von Butlers Begriff normativer
Gewalt.

In ihrer Relektiire Benjamins kommt sie zu dem wenig befriedigenden Fazit,
dass der Autor hinsichtlich der Méglichkeit und Bedeutung von non-violence, was
ich als Gewaltlosigkeit, Gewaltverzicht und Gewaltfreiheit weiter ausdifferenziert
habe, eindeutig zweideutig bleibe (Butler 2013: 92). Dennoch hilt sie fest, dass Ben-
jamins heute schwer verstindliche Gewaltkritik »nicht nur die Grundlage fiir eine
Kritik der Rechtsgewalt, sondern auch die Voraussetzung fiir eine Theorie der Ver-
antwortung bildet, in deren Zentrum die fortlaufende Bemithung um Gewaltlo-
sigkeit steht« (ebd.). In Anlehnung an seine Unterscheidung zwischen mythischer
und gottlicher, also zwischen rechtsetzender und (Un-)Recht zerstérender, Gewalt
lotet Butler die Unmdglichkeit einer trennscharfen Grenze zwischen Gewalt und
Gewaltlosigkeit aus, an der auch Gewaltfreiheit in einem gréfieren als dem indivi-
duellen Handlungskontext mit ins Spiel kommt.

Mit heute etwas leichter zuginglichen Begriffen als jenen Benjamins vor 100
Jahren sieht sie ihn dhnlich wie sich selbst auf der Suche nach einer »paradoxe[n]
Moglichkeit einer gewaltlosen Gewalt« (ebd.: 88), die die Gewaltférmigkeit macht-
voller Rahmungen aufler Kraft zu setzen vermag (Butler 2007b: 20; 2013: 88). But-
lers Uberlegungen zu normativer Gewalt, die ihr zufolge wesentlich aus sprach-
lich-diskursiven Rahmungen hervorgeht, stehen dazu durchaus in einem gewissen

- am 12,02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Spannungsverhiltnis, weil individuelle, situative Gewaltlosigkeit ebenso wie prin-
zipielle und gesellschaftliche Gewaltfreiheit umso schwieriger zu erreichen ist, je
breiter und tiefer man Gewalt am Werk sieht. Ein solches Verstindnis von Gewalt
legt nimlich nahe, eine gewissermafien gereinigte, unschuldige Gewaltlosigkeit im
liberalen Sinne sei nicht nur Mythos, sondern auch Illusion und zugleich Herr-
schaftstechnik. Dariiber, wie wir Gewaltfreiheit verstehen und in die Tat umsetzen
konnen, entscheidet die normative Gewalt der Rahmungen. In diesen Rahmungen
ist auch epistemische Gewalt zu verorten.

Angesichts der in diese Rahmungen eingelagerten, mittels Affekten leicht mo-
bilisierbaren und nur schwer verinderbaren normativen Gewalt reicht Butler zu-
folge eine blofRe politische Entscheidung >gegen Gewalt« also nicht aus, um Ge-
waltfreiheit denken, Gewaltlosigkeit zu fordern und Gewaltverzicht praktizieren
zu kénnen. Bei einem der Komplexitit ihres Gewaltbegriffs entsprechenden, um-
fassenden Verstandnis auch von non-violence handelt es sich nimlich weder um eine
individuelle noch um eine universelle Tugend. Vielmehr versteht Butler darunter
ein Ringen, bei dem man die eigene Verstrickung in Gewalt als unvermeidbare
Voraussetzung eines Strebens nach Gewaltlosigkeit/Gewaltverzicht/Gewaltfreiheit
akzeptieren miisse (Butler 2009a: 171), die zugleich in der Praxis immer auch feh-
leranfillig sei (ebd.: 177). Dieses Ringen ist notwendigerweise in einen sozialen
Kontext eingebunden und stellt daher nicht nur eine Aufgabe des und der Einzel-
nen dar, sondern eine zutiefst relationale und kollektive Herausforderung.

Zwischenfazit zu normativer und/als epistemischer Gewalt

Weder normative Gewalt noch epistemische Gewalt sind Begriffe, die Butler selbst
benutzt. Dennoch erachte ich ihr Werk als duferst lohnend fiir eine Theoretisie-
rung des Zusammenhangs von Wissen und Gewalt. Immer wieder veranschaulicht
sie theoretisch fundiert und an aktuellen Beispielen gewaltformiger internationa-
ler Politik, wie eng jene beiden Dimensionen miteinander verschrinke sind, die
nach Derrida als Gewalt erster und zweiter Ordnung oder als primire und sekun-
ddre Gewalt bezeichnet werden. Fiir die in der Tradition des franzosischen Post-
strukturalismus und der Dekonstruktion verankerte Philosophin ist es daher eine
Selbstverstandlichkeit, das Epistemische in ihre Gewalttheorie mit einzubeziehen.
Butler stellt dessen Funktion in Bezug auf die Aufrechterhaltung von Gewaltver-
hiltnissen sogar ins Zentrum dieser Theorie: eine in affektiv aufgeladenen diskur-
siven Rahmungen wirksam werdende Normativitit multimodaler Gewaltverhalt-
nisse.

Was auf den ersten Blick abstrakt und defensiv erscheint, ist in Butlers Ar-
gumentation sowohl theoretisch schliissig als auch politisch plausibel — und of-
fensiv im Sinne einer Kritik nicht nur an normativer oder epistemischer, sondern
vor allem auch an direkter physischer Gewalt im Kontext internationaler Politik.

- am 12,02.2026, 21:11:08.

267


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Epistemische Gewalt

Butler verweigert sich einer eindeutigen Gewaltdefinition, um sich deren gingi-
ger Ontologisierung entgegenzustellen und fiir ein relationales und prozesshaf-
tes Gewaltverstindnis einzutreten. Das leuchtet ein, macht ihre Argumentation
bisweilen aber schwer nachvollziehbar. Sie fordert ihre Leser_innen geradezu auf,
sich Ambivalenzen und Unauflosbarkeiten zu stellen und die dementsprechende
Verkomplizierung auszuhalten, die ich fiir ebenso herausfordernd wie produktiv
halte. Dies muss nicht notwendigerweise eine Relativierung nach sich ziehen, wie
dies abwigenden Erdrterungen von Gewaltverhiltnissen oft unterstellt wird.

Eine solche Verkomplizierung verdankt sich einer vierfachen Komplexitit von
Gewaltverhiltnissen, die im Sinne Butlers sehr direkt mit der Dimension des Epis-
temischen zu tun hat: erstens die Komplexitit des Verhiltnisses unterschiedlicher,
von Butler Modalititen genannter Formen von Gewalt erster und zweiter Ordnung
zueinander, die immer auch mit dem Wissen um diese Formen, mit ihren Defi-
nitionen und Verselbstverstindlichungen in Zusammenhang stehen; zweitens die
vermeintlich eindeutige Unterscheidbarkeit von violence und non-violence, der Butler
eine klare Absage erteilt; drittens die sich damit aufwerfende Notwendigkeit einer
Positionierung in heiklen Fragen der (Il-)Legitimitit von Gewalt in ihren mannig-
faltigen Modalititen und die Unmdglichkeit einer daraus folgenden lupenreinen
individuellen Gewaltlosigkeit, die auch mit dem Ideal eines Zustandes umfassen-
der Gewaltfreiheit korrespondiert; viertens schliellich die politische und intellek-
tuelle Orientierung hin auf eine tatsichliche Reduktion und Uberwindung von Ge-
walt in einem umfassenden Sinne bei gleichzeitiger Anerkennung der Unméglich-
keit dieses Unterfangens, das daher stets ein Ringen bleibt.

In der Auseinandersetzung mit Lévinas’ Konzept der Gewaltlosigkeit scheint
Butlers Gewaltbegriff implizit beinahe deckungsgleich mit direkter, personaler,
physischer Gewalt zu sein. Entlang von Benjamins Argumentation ist ihre Gewalt-
theorie jedoch unmissverstindlich an einem weiteren Gewaltverstindnis orien-
tiert, das strukturelle, kulturelle, diskursive, symbolische und viele andere von ihr
Modalititen genannte Dimensionen von Gewalt inkludiert, ohne diese jedoch wei-
ter zu diskutieren. Auch die Begriffe normative und epistemische Gewalt verwen-
det sie nicht explizit, doch gerade auf diese grundsitzliche Gewalt erster Ordnung
hin ist ithre Argumentation ausgerichtet.

In diesem Zusammenhang bringt sie auch ihren Begriff der globalen Verant-
wortlichkeit fiir ein Weniger an Gewalt auf den Punkt. Dieser ist nicht nur theore-
tisch komplex, sondern auch politisch herausfordernd, weil sie dabei die Anrufung
von Gewaltlosigkeit als liberalen Mythos enttarnt und argumentiert, man kénne
sich angesichts jener Gewalt erster Ordnung nicht vollstindig jenseits von Gewalt
positionieren— auch nicht von jener zweiter Ordnung, da sie diese mit der ers-
ten als eng verschrinkt beschreibt. Daraus schliefdt sie auf eine unvermeidbare
Verstrickung mit Gewalt und die Notwendigkeit eines bestindigen Ringens um
Gewaltlosigkeit, Gewaltverzicht und Gewaltfreiheit. Sich in einem liberalen Sinne

- am 12,02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

einfach fiir letztere zu entscheiden, kann auf der Basis von Butlers Konzeption des
Verhaltnisses von violence und non-violence nicht funktionieren.

Gewalt und Gewaltlosigkeit/Gewaltverzicht/Gewaltfreiheit als miteinander
verwoben zu denken, bedeutet fiir sie aber kein Scheitern an der Allgegenwart
von Gewalt, sondern vielmehr den Versuch, neue Rahmungen in Hinblick auf
eine Reduktion normativer Gewalt zu entwickeln, was schliefSlich auch andere
Formen von Gewalt weniger intelligibel zu machen verheifst. Schlieflich stellt
Butler vor dem Hintergrund ihrer impliziten Konzeption normativer Gewalt die
unbequeme und grundsitzliche Frage danach, ob, wie und mit welchen Folgen
wir Gewalt einerseits und Gewaltlosigkeit/Gewaltverzicht/Gewaltfreiheit ande-
rerseits iiberhaupt voneinander unterscheiden kénnen, weil sie bezweifelt, dass
es sinnvoll ist, deren vermeintlich klare Abgrenzung zu stabilisieren. Noch bevor
wir also iiber eine konkrete Form von Gewalt nachdenken und sprechen kénnen,
dazu Rahmungen benutzen, entwickeln oder verwerfen, miissen wir die sehr
grundsitzliche Frage nach dem Wissen selbst stellen, das daftr zur Verfiigung
steht — und damit notwendigerweise auch nach dem, was in Anlehnung an Butlers
Begrifflichkeiten als epistemische Modalitit von Gewalt zu bezeichnen ist.

Diese Grundsatzfrage liegt auch meinem eingangs formulierten Erkenntnisin-
teresse an einem transdiszipliniren Konzept epistemischer Gewalt zugrunde, das
ich im nun folgenden letzten Kapitel skizziere.

- am 12,02.2026, 21:11:08.

269


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

