
246 Epistemische Gewalt

Normativität, Krieg und Gewaltfreiheit bei Judith Butler

»Eine Kritik der Gewalt untersucht die Be-

dingungen der Gewalt und ihrer Rechtfer-

tigung, aber sie fragt auch danach, wie die

Fragen, die wir stellen, bereits im Vorhin-

ein unser Verständnis von Gewalt bestim-

men.«

(Butler 2007b: 19)

Während Judith Butler mittlerweile auch jenseits feministischer Geschlechterfor-

schung als Referenzgröße für Politische Theorie gilt (Chambers/Carver 2008; Dis-

telhorst 2016; Kuch/Herrmann 2010; Posselt/Schönwälder-Kuntze/Seitz 2018; Villa

2003), kann das für die Internationalen Beziehungen oder die Friedens- und Kon-

fliktforschung nicht gesagt werden. Gerade für Fragen rund um Gewalt im politi-

schen Kontext hält ihr Werk jedoch wichtige Impulse bereit, wie bereits die Titel

insbesondere ihrer jüngeren Bücher wie etwa Precarious Life. The Powers of Mourning

and Violence (2004a), Frames of War.When is Life Grievable? (2009a), Kritik der ethischen

Gewalt (2007a) oder Krieg und Affekt (2009b) verheißen.

Zugleich stellt Butlers hegemoniekritische Perspektive auf Gewaltverhältnisse

für die immer noch stark positivistisch, androzentrisch und eurozentrisch gepräg-

ten Debattenfelder rund um Gewalt im Kontext internationaler Politik eine intel-

lektuelle wie auch politische Herausforderung dar. Das liegt nicht zuletzt daran,

dass ihr Blick auf Zusammenhänge zwischen dem Politischen und dem Episte-

mischen abzielt und damit die Frage nach der (Il-)Legitimität von Gewalt zutage

befördert. Diese ist mit Butler alles andere als eindeutig und abschließend zu be-

trachten.Ganz imGegenteil bringen ihr zufolge die diskursiven und epistemischen

Rahmungen unterschiedlicher gewaltförmiger Ereignisse und Praktiken erst jene

Begriffe, Konzepte und Verständnisse von Gewalt hervor, die vor allem in Gestalt

sogenannter humanitärer Interventionen, Terrorismusbekämpfung oder Sicher-

heitspolitiken als rechtmäßig, notwendig und sogar kompatibel mit einer selbst-

behaupteten Gewaltlosigkeit internationaler Politik erscheinen.

In diese Prozesse der Verselbstverständlichung interveniert Butlers Auseinan-

dersetzung mit Gewalt. Sie bezieht sich stets auf konkrete politische Ereignisse

und sucht in Zeiten des Krieges nach Alternativen jenseits eines liberalen Mythos

von demokratischer Gewaltlosigkeit. Diesem Mythos setzt Butler ein differenzier-

tes Gewaltverständnis entgegen, das sich für eine Theoretisierung epistemischer

Gewalt als sehr nützlich erweist, auch wenn sie selbst diesen Begriff nicht verwen-

det. Sie wendet sich strikt gegen eine Ontologisierung vermeintlich klar vonein-

ander abgrenzbarer Formen von Gewalt, weshalb in ihrem Werk keine eindeuti-

gen Gewaltdefinitionen zu finden sind. Konsequenterweise spricht sie daher im-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 247

mer von violence, auch wenn sie damit Verschiedenes bezeichnet. Anstatt diesen

Begriff weiter auszudifferenzieren, liegt ihr daran, die keinesfalls als gleichwertig

zu verstehenden, aber dennoch »unterschiedliche[n] Modalitäten« (Butler 2010: 11)

von Gewalt zu analysieren und miteinander in Beziehung zu setzen. Wie im ein-

gangs angeführten Zitat deutlich wird, beinhalten diese Modalitäten zumindest

zwei Ebenen des Epistemischen: zum einen die Ebene der Rechtfertigung von Ge-

walt, zum anderen die Ebene der epistemischen Vorbedingungen jenes Wissens,

mit dem sich überhaupt von Gewalt sprechen und Kritik an ihr üben lässt.

Butlers Gewalttheorie ist deutlich geprägt von den vielschichtigen Gewaltver-

ständnissen von Foucault, Derrida, Lévinas, Benjamin, Austin und anderen. Sie

alle haben Gewalt in ein – für Friedens- und Konfliktforschung und Internationale

Beziehungen überwiegend allzu unkonkret, abstrakt und damit irrelevant erschei-

nendes – Verhältnis zu Wissen, Sprache, Diskurs und Epistemologie gesetzt und

damit auch Butlers Gewaltkritik inspiriert. Die Beiträge dieser Theoretiker zu dis-

kursiver, sprachlicher, normativer, ontologischer und letztlich auch epistemischer

Gewalt kann ich hier nicht eingehend diskutieren. Stattdessen nutze ich den in

Anlehnung an Butlers Werk kondensierbaren Begriff der normativen Gewalt, um

die mit diesen Namen verbundenen Denktraditionen in eineTheoretisierung epis-

temischer Gewalt mit einzubeziehen, zumal Butlers zentral auf die Dimension des

Wissens und seiner Intelligiblität abzielendes Gewaltverständnis ohne sie gar nicht

möglich wäre.

Diesem Verständnis gehe ich in drei Schritten nach. Zuerst erläutere ich, was

mit Butler unter normativer Gewalt verstanden werden kann. In diesem Zusam-

menhang ist das von ihr zentral gesetzte Konzept der Rahmungen von Interesse.

Mit ihm lässt sich verstehen, wie sich das, was andere als normative Gewalt be-

zeichnen, konkret artikuliert und weitgehend unbemerkt verselbstverständlicht.

Danach erläutere ich die affektive Aufgeladenheit dieser Rahmungen, über die be-

ständig Grenzen von Anerkennbarkeit, Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit befes-

tigt werden, innerhalb derer diese Grenzen aber auch brüchig (gemacht) werden

können. Schließlich diskutiere ich den im Begriff der globalen Verantwortlichkeit

von Butler selbst aufgeworfenen Widerspruch, inwiefern ein grundsätzlich rela-

tionales und abzielendes Verständnis von Gewalt, das die epistemische Modalität

zentral setzt, überhaupt Optionen für Gewaltlosigkeit, Gewaltverzicht und Gewalt-

freiheit bereithält. Mit diesen drei Begriffen differenziere ich unterschiedliche Di-

mensionen des von ihr verwendeten Begriffs non-violence in Hinblick auf eineTheo-

retisierung epistemischer Gewalt.

Normative Gewalt und die Macht der Rahmungen

Erörterungen zum Verhältnis zwischen Wissen und Gewalt ziehen sich durch fast

alle Werke Butlers. Doch im Gegensatz zu struktureller, kultureller und symboli-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Epistemische Gewalt

scher Gewalt bei Galtung beziehungsweise Bourdieu existieren keine klar identifi-

zierbaren Texte, in dem Butler jenes Konzept definiert, das zahlreiche Autor_innen

als grundlegend für ihr Werk bezeichnen: normative Gewalt. Eine solche Festle-

gung widerspräche auch ihrer Arbeitsweise, geht es ihr doch nicht um eine ein-

deutige Definition davon, was Gewalt (nicht) ist, sondern um das Imaginieren ei-

ner Welt, in der Gewalt – verstanden in ihren unterschiedlichen Modalitäten und

Dimensionen – auf ein Minimum beschränkt werden kann (Butler 2004a: xii).

Zahlreiche andere Autor_innen definieren normative Gewalt dennoch in enger

Anlehnung an Butler. Bezugnehmend auf deren geschlechtertheoretische Thesen

formuliert etwa Gundula Ludwig im Kontext ihrer staatstheoretischen Analysen

eine Definition normativer Gewalt als allgegenwärtigen Verhinderungs- und Ex-

klusionsprozess:

»Normative Gewalt ist die jeder Subjektkonstituierung vorangehende Verwer-

fung unartikulierbarer, undenkbarer, unlebbarer Begehrens-, Liebes-, Lebens-

und Existenzformen.« (Ludwig 2011: 178)

Gewissermaßen von der anderen Seite her, über das, was zu sein hat und Gültigkeit

beanspruchen kann, verdichten Castro Varela und Dhawan die weit über Butlers

Werk verstreuten Ausführungen zum Zusammenhang von Normativität und Ge-

walt zu einer Definition, in die sie auch das spätere und von Butler ausdrücklich

so bezeichnete Konzept der Rahmungen integrieren.

»Normative Gewalt ist die Gewalt partikularer Normen, die nicht nur bestim-

men, wer letztlich als Mensch zählt, sondern die auch regulieren, was innerhalb

eines bestimmten Rahmens lesbar, spricht, intelligibel ist.« (Castro Varela/Dha-

wan 2018: 127f.)

Samuel A. Chambers und Terrell Carver (2008) verbinden über den Begriff nor-

mative Gewalt, den Butler selbst lediglich in der Einleitung zur zweiten Auflage

zu Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity (Butler 1999) erwähnt, de-

ren früheres geschlechtertheoretisches Werk (1990, 1993, 1997, 1998, 1999) mit ihren

späteren Schriften zu politischer Gewalt im internationalen Kontext (2004a, 2005).

Vor dem Hintergrund ihrer grundlegenden Kritik des Krieges in diesen jüngeren

Schriften schlagen Chambers und Carver vor, normative Gewalt als eines von But-

lers Kernkonzepten zu verstehen:

»Normative violence points not to a type of violence that is somehow ›normative‹,

but to the violence of norms. Moreover, and more controversially, normative vi-

olence can thought of as a primary form of violence, because it both enables the

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 249

typical physical violence that we routinely recognise and simultaneously erases

such violence from our ordinary view.« (Chambers/Carver 2008: 76)76

Die beiden Autoren lesen das Konzept normative Gewalt retrospektiv in Butlers

berühmtes erstes Buch hinein, weil sie dessen These einer heteronormativen und

dabei gewaltförmigen Subjektkonstitution nicht vom internationalen politischen

Kontext getrennt verstanden wissen beziehungsweise diese für dessen Analyse in

der Gegenwart nutzbar machen wollen (ebd.: 75f.). Zu Gewalt im internationalen

politischen Kontext nimmt Butler selbst zunehmend deutlich Stellung. Sie tut dies

insbesondere seit den Anschlägen auf das Pentagon und das World Trade Center

am elften September 2001 und den darauffolgenden militärischen Interventionen

der USA in Afghanistan und im Irak, einschließlich ihren damit einhergehenden

Sicherheitspolitiken auf amerikanischem Territorium (2009a), aber auch in Bezug

auf die Rolle Israels im Nahostkonflikt (2013).77

Stets verbindet Butler dabei die von ihr kritisierte direkte personale militäri-

sche Gewalt und den staatlichen Zwang mit jenen subtileren »Modalitäten« (But-

ler 2010: 11) von Gewalt, die sie in dominanten Wissenspraktiken, Diskursen und

Epistemologien verortet. Zur Erläuterung von deren Wirkmächtigkeit entwickelt

sie das Konzept der Rahmungen und führt jene Überlegungen zu einer epistemi-

schen Modalität von Gewalt weiter, auf deren Basis neben den bereits genannten

Autor_innen auch Sara Paloni (2012) oder Catherine Mills (2007) von einem But-

ler’schen Konzept normativer Gewalt sprechen.

Verbundenheit und Verletzbarkeit

Ausgangspunkt von Butlers Theorie einer gewaltförmigen Subjektkonstitution im

Anschluss an Foucault ist die Feststellung, dass Menschen stets von anderen Men-

schen abhängig und miteinander verbunden sind (Butler 2004a: xii, 2009b: 34). Im

globalen Maßstab gilt das ihr zufolge auch für Menschen, die einander gar nicht

kennen können,weil sie auf unterschiedlicheWeise weit voneinander entfernt sind

–oder diskursiv jeweils als »ganz andere Andere« (Sarasin 2003: 49) hergestellt wer-

den.Diese Verwobenheit bildet für Butler die Grundlage für eine universell geteilte,

aber keineswegs universalistisch gleichmäßig verteilte, Verletzbarkeit des Lebens,

76 Hervorhebungen im Original.

77 Lars Distelhorst (2009: 14ff.) verweist auf den interessanten Umstand, dass diese Texte zu

Themen internationaler Politik im deutschsprachigen Raum viel schwächer rezipiert werden

als in der anglophonenDebatte,wohingegen ihr frühesWerk hier viel kontroverser diskutiert

wurde als dort. Am auffälligsten ist diese Leerstelle rund um Butlers Theorie und Kritik po-

litischer Gewalt im aktuellen politischen Kontext in Bezug auf ihre Diskussion israelischer

Besatzungspolitik (Butler 2013), deretwegen sie gegenwärtig mindestens ebenso heftigen

Anfeindungen ausgesetzt ist wie einst aufgrund ihrer geschlechtertheoretischen Interven-

tionen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Epistemische Gewalt

die bereits wirksamwerde, bevor Menschen als Subjekte konstituiert würden (But-

ler 2004a: 29, 2009b: 11).

Auch wenn bei Butlers diesbezüglichen Ausführungen – etwa entlang der Fol-

terfälle von Abu Ghraib oder der Haftbedingungen in Guantánamo (2004a, 2009a)

– an direkte physische und personale Gewalt gedacht werden kann, geht Butler

über ein juridisches Gewaltverständnis hinaus, das sich auf ein bereits existieren-

des Subjekt bezieht (Ludwig 2011: 178), welches Gewalt verübt oder erleidet. Viel-

mehr zielt sie mit der Umschreibung dessen, was andere eindeutiger als sie selbst

im Begriff normative Gewalt fassen, »auf die Grenzziehung zwischen intelligiblem

und nicht intelligiblem Leben« (ebd.), die nicht nur, aber auch diskursiv und per-

formativ etabliert und verfestigt wird. Diese Ebene des Diskursiven und Performa-

tiven steht im Zentrum Butlers indirekter Konzeption normativer Gewalt, die stets

mit anderen Dimensionen und Modalitäten von Gewalt verschränkt ist.

Anerkennbarkeit

Ausgehend von dieser Verwobenheit und der darin begründeten Verletzbarkeit

kommt bei Butler die Frage der Anerkennung ins Spiel, ohne die Menschen gar

nicht zu Subjekten werden könnten, und die das Menschsein gegenüber anderen

erst intelligibel mache (Butler 2009a: 64). Bei einem potenziellen Konzept norma-

tiver Gewalt nach Butler geht es also um nichts weniger als um das Problem von

»unreal and unrealisable lives« (Chambers/Carver 2008: 78) – eine im Deutschen

nur unzureichend ausdrückbare Doppelbedeutung von ›unwirklich‹ und ›nicht

realisierbar‹. Ob eine dafür notwendige Anerkennbarkeit hergestellt werden könne

und wie weit sie reiche, sei letztlich von den jeweils geltenden Normen abhängig,

denen Menschen – in Relation zum hegemonialen Konsens – mehr oder weniger

entsprächen. Diese Normen seien es, die intelligibel machen würden, welches

Leben (nicht) als lebenswert anerkannt werde und damit als (nicht) betrauerbar

gelte (Butler 2009a: 64).

Wenn also Menschen, die aus unterschiedlichen Gründen erst gar nicht als

Subjekte im politischen Sinne anerkannt würden,Gewalt angetan werde, erscheine

diese Gewalt mitunter gar nicht als Gewalt im engeren Sinne, und falls doch, dann

zumindest als notwendig oder gerechtfertigt. Eben diese normativen Vorausset-

zungen von Anerkennbarkeit existieren aus einer dekonstruktivistischen Perspek-

tive jedoch nicht per se, sondern werden diskursiv hervorgebracht, verhindert oder

auch zunichtegemacht. Diese Anerkennbarkeit als Voraussetzung einer tatsächli-

chen Anerkennung eines Subjektstatus ist für Butler jener Moment, in dem Nor-

men als Orientierungsmaßstab wirksam und potenziell gewaltförmig werden. Es

ist der bei Butler zentrale Ort, an dem auch epistemische Gewalt zu finden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 251

Norm und Konsens

Butler selbst definiert auch den Begriff der Norm nicht, weil sie ihm – ebenso

wenig wie dem der Gewalt – keinen ontologischen Status beimisst (Mills 2007:

138). Sie versteht Normen nicht als Regeln oder Gesetze, sondern als etwas, das

innerhalb von sozialen Praktiken als impliziter Standard einer Normierung und

Normalisierung fungiert und sich eben darin als eine Form sozialer Macht mate-

rialisiert (ebd.). Die analytische Frage ist für Butler nicht, wie mehr Menschen in

bereits existierende Normen inkludiert werden können, um Anerkennung als poli-

tische Subjekte zu erlangen und damit ihre Verletzbarkeit zu verringern. Vielmehr

analysiert sie, auf welche Weise diese Normen bestimmten diskursiven und nicht-

diskursiven Praktiken zugrunde liegen, in denen Anerkennbarkeit in unterschied-

lichem Maße zugewiesen und vorenthalten wird (Butler 2004a: 12, 20, 2009a: 6),

was mit Konsequenzen in Bezug auf mehr oder weniger Verletzbarkeit einhergeht.

In Millsʼ Lesart normativer Gewalt bei Butler geht es nicht vorrangig um die Arti-

kulation alternativer Normen, sondern zuerst einmal um die Klärung vonMöglich-

keiten, jener ontologischen Gewalt zu antworten, die der normativen Regulierung

selbst inhärent sei (Mills 2007: 150).

Butlers Ziel ist es, in den von ihr selbst so genannten Zeiten des Krieges den

hegemonialen Konsens über Begriffe, ihre Bedeutung und Benutzung herauszufor-

dern und zu unterbrechen. In diesemVerständnis normativer Gewalt kann die oder

der Einzelne durchaus zu einer Verschiebung jener vermeintlich unverrückbaren

Normen beitragen, die unterschiedliche Manifestationen von Gewalt ermöglichen,

als normal und gerechtfertigt erscheinen lassen und zugleich selbst gewaltförmig

sind. Butler zufolge brauchen wir diese Normen erstens, um zu leben, und zwei-

tens, um zu wissen, in welche Richtung wir unsere Welt verändern wollen (Butler

2004b: 206). Zugleich jedoch könnten Normen uns einschränken und sogar Gewalt

antun, der wir uns entgegenzustellen hätten (ebd.). Sie würden aber nicht nur von

außen an uns herangetragen, sondern wir müssten uns notwendigerweise inner-

halb dieser Normen bewegen, wodurch wir sie stets wiederholen und damit natu-

ralisieren würden (Ludwig 2011: 189). Die bereits in der Subjektkonstitution wirk-

sam werdende normative Gewalt muss daher, wie Chambers und Carver betonen,

vor allem über das Diskursive gedacht werden:

»The concept of normative violence draws our attention not to the violence done

to a pre-formed subject, but to the violence done within the formation of sub-

jectivity. […] [N]ormative violence must be […] thought through discourse. One

might call this the violence of the letter.« (Chambers/Carver 2008: 78)78

Diese Konzeption ist nicht nur an Foucaults diskurstheoretische, sondern auch an

Derridas sprachtheoretische Gewaltkonzeption angelehnt, dessen »violence of the

78 Hervorhebungen im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Epistemische Gewalt

letter« (Derrida 1976) auch als »Ur-Gewalt« oder als »transzendentale und vor-ethi-

sche Gewalt« (zit.n. Schülein 2010: 296) bezeichnet wird. Nach Chambers und Car-

ver könne man Butlers normative als primäre Form von Gewalt im Sinne Derridas

verstehen, weil sie jene physische, nach Derrida sekundäre, Gewalt erst ermög-

liche, die wir als solche erkennen würden (Chambers/Carver 2008: 76). Zugleich

würde sie aber gewissermaßen zum Verschwinden gebracht, indem sie gar nicht

mehr als Gewalt erscheine (ebd.: 80). Die Frage danach, welche Gewalt vorher da

gewesen oder wichtiger sei, stellt sich aus dekonstruktivistischer Perspektive aber

gar nicht, weil beide Dimensionen als einander notwendigerweise bedingende ver-

standen werden.

In diesem Sinne lesen Chambers und Carver (2008) Butlers Theorien als An-

strengung, die Mechanismen normativer Gewalt zu demaskieren, um damit ers-

tens deren diskursive Ermöglichung anderer Gewaltformen zu unterbrechen, und

zweitens gerade diese gewissermaßen normalisierten Gewaltformen sichtbar zu

machen (ebd.: 80). Das gelinge immer nur im Nachhinein, denn solange die Me-

chanismen normativer Gewalt funktionierten, seien sie unsichtbar und wir könn-

ten normative Gewalt nicht erkennen (ebd.: 81).

Als konkretes Beispiel für diese paradoxe Wechselwirkung zwischen Gewalt

erster und zweiter Ordnung (Paloni 2012: 143) führen die beiden Autoren ein Er-

eignis aus den Anfängen der Schwulenbewegung in den USA an (Chambers/Carver

2008: 83). Alltäglich und normal sei etwa die (nach Derrida sekundäre) Polizeige-

walt gewesen, mit der noch in den 1960er Jahren Razzien in Schwulenbars wie

dem Stonewall Inn im New Yorker Stadtteil Greenwich Village durchgeführt worden

seien (ebd.). Erst der aktive und organisierte Widerstand von Schwulen gegen die-

se Polizeigewalt habe deren hegemoniale Selbstverständlichkeit und damit auch

Normativität (die nach Derrida primäre Gewalt) sichtbar (ebd.) und das Verhältnis

zwischen unterschiedlichen Formen von Gewalt neu lesbar gemacht.Nur was nicht

mehr als selbstverständlich gelte, könne dementsprechend analytisch als normativ

gewaltförmig identifiziert und damit auch politisch herausgefordert werden. Die-

se von Butler (2009a) mehrfach angesprochenen Rahmungen, in denen Normen

wirksam werden, die aber auch verändert werden können, sind es, in denen das

Epistemische und Normative im Sinne Butlers gewaltförmig werden.

Nach Giving an Account of Oneself (Butler 2005),79 in dessen zweitem Kapitel der

Begriff ›ethische Gewalt‹ eingeführt wird, um eine ebenso notwendige wie unmög-

liche Ethik der Gewaltlosigkeit einzufordern, auf die ich später zurückkomme, und

79 Eine kürzere Version dieser zuerst als Vorlesungen existierenden Texte wurden bereits 2003

veröffentlicht. Das ist der Grund für den ungewöhnlichen Umstand, dass die deutsche Aus-

gabe unter dem Titel Kritik der ethischen Gewalt bereits zwei Jahre vor der englischen Version

mit dem Titel Giving an Account of Oneself (Butler 2005) erschienen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 253

Precarious Life (Butler 2004a), dessen fünf politische Essays die Autorin als Reakti-

on auf die Ereignisse von und nach ›9/11‹ verfasst hat, ist es vor allem die Auf-

satzsammlung Frames of War (Butler 2009a), in der sie ihre gewalttheoretischen

Ausführungen entlang des Begriffs der Rahmungen weiter verdichtet. Zum einen

analysiert und kritisiert Butler darin jene diskursiven Arrangements, in denen An-

dersheit und Entmenschlichung hergestellt wird, um physische Gewaltanwendung

zu rechtfertigen (Butler 2004a: 50ff., 2009a: 63ff.). Zum anderen verweist sie auf je-

ne schwer benennbare Gewaltförmigkeit, die diesen Arrangements und damit dem

Wissen selbst innewohnt (Butler 2004a: 34) – normative Gewalt.

In beiden Fällen geht es ihr um die Herstellung von Konsens über Begriffe und

ihre Bedeutung undBenutzung, und in letzter Konsequenz umdieHegemonie dar-

über, was unter legitimer und was unter illegitimer Gewalt verstanden wird (ebd.:

4). Normen spielten dabei eine wichtige Rolle, weil sie festlegten, was als wertvol-

les und damit schützenswertes und auch betrauerbares Leben erachtet werde –

und was nicht (Butler 2009a: 3). Und Rahmungen seien es, die Normen wirksam

werden und bisweilen alternativlos erscheinen ließen (ebd.: 9). Doch niemals, so

Butler, könnten sie vollständig determinieren, was wir sehen, denken, erkennen

und verstehen, weil in ihnen immer auch etwas existiere, das mit der hegemonia-

len Wahrnehmung nicht deckungsgleich sei, sie irritiere und über sie hinausge-

he (ebd.). Rahmungen würden schon allein deshalb brüchig, weil sie sich durch

Zeit und Raum bewegen und dabei beständig wiederholen müssten (ebd.: 10). Sie

müssten zirkulieren und sich erneuern, um hegemonial zu bleiben (ebd.: 12). Diese

notwendige, aber niemals vollständig identische Wiederholung biete zugleich die

prinzipielle Möglichkeit ihrer Verschiebung (ebd.: 11) – und damit auch der Resi-

gnifizierung der in ihr wirksamen Normen.

Untrennbarkeit von Gewalt zweiter und erster Ordnung

Insbesondere die Debatten um das US-Gefangenenlager für Terrorismusverdäch-

tige im auf Kuba gelegenen Militärstützpunkt Guantánamo sowie um die von Sol-

dat_innen fotografisch dokumentierten eigenen Folterpraktiken im irakischen Ge-

fängnis von Abu Ghraib dienen Butler zur Erläuterung jener sexualisierten rassisti-

schen Rahmungen, innerhalb derer auf demTerrain (nicht nur) US-amerikanischer

Antiterror- und Kriegspolitik Intelligibilität von menschlichem Leben hergestellt

und zunichtegemacht wurde und wird. Gerade in Zeiten des Krieges, so schluss-

folgert Butler, seien diese Rahmungen wichtige Orte der Intervention, um die sich

in ihnen entfaltende Normativität darüber, wessen Leben (nicht) als lebenswert

und daher (nicht) als betrauerbar gilt, wer widerrechtlich inhaftiert, gefoltert und

getötet werden darf, infrage zu stellen (ebd.: 24). Auch wenn ein Bild – etwa die

Folterfotos, über deren Inhalt, Kontext und Verbreitung in der Öffentlichkeit kon-

trovers diskutiert wurde – oder ein Gedicht – etwa aus Guantánamo geschmuggel-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Epistemische Gewalt

ten Zeilen von ebendort ohne rechtliche Grundlage Inhaftierten – den Verlauf eines

Krieges nicht rückgängig machen können, so sorgen sie doch für jene Bedingun-

gen, um aus der sich täglich wiederholenden Akzeptanz des Krieges auszubrechen

und potenziell auch Widerstand gegen dessen gewaltvolle Praktiken zu mobilisie-

ren (ebd.: 11).

So verstanden ermöglicht das Konzept der Rahmungen nicht nur die Analyse

normativer Gewalt, sondern stellt eine Option bereit, um zu ihrer Reduktion bei-

zutragen – und damit potenziell auch andere, direktere, Formen von Gewalt ein-

zudämmen, weil Gewalt erster und zweiter Ordnung in diesem Verständnis eben

nicht voneinander isoliert werden können, sondern stets miteinander einherge-

hen. Für Butler sind diese Raster des Krieges (2010), so die deutsche Übersetzung,

weit mehr als ein abstrakter Diskursraum jenseits der konkreten Verletzungen und

Vernichtungen von Leben. Ganz im Gegenteil hält sie die Frames of War (2009a) für

einen »Bestandteil dessen […], was die Materialität des Krieges ausmacht« (Butler

2010: 34). Gerade weil wir Leben und Subjektivität nicht jenseits der gegebenen

Rahmungen (an-)erkennen könnten, strukturierten diese letztlich die Bedingun-

gen für deren Erhalt oder Verlust (ebd.: 30). Daher sei es nicht möglich, »die ma-

terielle Realität des Krieges von jenen Repräsentationsregimes zu trennen, durch

welche diese materielle Realität wirksam wird und durch die diese Operation zu-

gleich rationalisiert wird« (ebd.: 35).Wenngleich die durch bestimmte Rahmungen

erzeugten Wahrnehmungen nicht geradewegs in einen Krieg führen und umge-

kehrt Kriegspolitik nicht automatisch bestimmte Rahmungen erzeugen, legt Butler

nahe, »Wahrnehmung und Politik […] als zwei Seiten ein und desselben Prozesses«

(ebd.) zu betrachten.

Daraus folgt, dass sowohl normative Gewalt im Sinne Butlers als auch von ihr

immer wieder im Kontext von Krieg und internationaler Politik diskutierte direkte,

personale, physische Gewalt in einem engen Zusammenhang gedacht werden kön-

nen und müssen. Es kann nicht lediglich darum gehen, unterschiedliche Gewalt-

phänomene und die sie umgebenden diskursiven Arrangements deskriptiv oder

analytisch zueinander in Beziehung zu setzen, sondern dass wir uns diesem Zu-

sammenhang auch konzeptionell-theoretisch weiter widmen müssen. Gerade für

diese Aufgabe einer umfassenden Gewaltanalyse und -kritik ist der Begriff episte-

mische Gewalt ein nützliches Instrument. Butler verwendet ihn ebenso wenig wie

sie den der normativen Gewalt klar definiert. Ihre detaillierten Ausführungen des

Zusammenhangs zwischen Rahmungen und Normen, die ihrerseits Anerkennbar-

keit, Intelligibilität, Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit hervorbringen und regulie-

ren, verweisen jedoch auf die epistemische Dimension multimodaler Gewaltver-

hältnisse, die zu deren Hervorbringung, Normalisierung und Aufrechterhaltung

maßgeblich beiträgt. Als Queer-Feministin und psychoanalytisch versierte Philo-

sophin ist für sie selbstverständlich, dass in dieser epistemischen Dimension auch

Affekten eine bedeutende Funktion zukommt.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 255

Affektive und moralische (De-)Stabilisierung einer Demokratie der Sinne

Als ein weiteres Element, das die Wirkungsweise normativer Gewalt zu verste-

hen hilft, kann Butlers affekttheoretische Argumentation identifiziert werden.Wie

auch andere Stränge verwebt sie diesen an unterschiedlichen Stellen in ihre fa-

cettenreiche Analyse und Kritik von Gewalt. Am ausdrücklichsten tut sie dies im

ersten Essay der Aufsatzsammlung Frames of War (2009a), dessen Titel in der be-

griffsidenten Übersetzung Überlebensfähigkeit, Verletzbarkeit, Affekt (2010: 39ff.) lau-

tet. Vertieft wird das darin entwickelte Argument im darauffolgenden Essay über

Folter und die Ethik der Fotografie (2010: 65ff.) mit Bezug auf Susan Sontag (1977, 2003)

sowie in ihrem kurzen Text Krieg und Affekt (2009b).

Den Ausgangspunkt des affekttheoretischen Strangs in der Konzeption nor-

mativer Gewalt bildet Butlers Theorie der Subjektkonstitution. Der diskurstheore-

tischen Fundierung zum Trotz wird diese nämlich, ähnlich wie das Konzept der

Verletzbarkeit, vor allem vom Körper beziehungsweise vom Leib aus gedacht, der

bei Butler nicht nur als Materialität, sondern zugleich als soziales Phänomen kon-

zipiert ist. Das bedeutet, Subjektkonstitution erfolgt nie isoliert, sondern ist not-

wendigerweise von anderen Menschen abhängig und mit diesen verbunden. An

diese sozial ebenso wie materiell gedachte körperliche Dimension ist auch das Af-

fektive gebunden, das über artikulierbare Gefühle ebenso hinausgeht wie über die

diskursive Ebene der Herstellung von Normativität.

Persönliche und politische Affizierung

Um jene Intelligibilität herzustellen, die uns zu unterscheiden auffordert,mit wem

man sich verbunden fühlen und wer aus diesem Kollektiv ausgeschlossen werden

soll, bedarf es Butler zufolge mehr als bewusster und rationaler Argumente in ent-

sprechenden Rahmungen. Letztere würden auch unbewusste Affekte beherbergen

und hervorrufen, welche ihrerseits über die Grenzziehungen mitentscheiden, die

Menschheit und Menschlichkeit80 einteilen in jene, für die wir Mitleid, Trauer und

Empörung empfinden, und jene, deren Leben und Sterben uns schlicht nicht be-

rühren oder deren Existenz uns erst gar nicht als Leben intelligibel erscheint (But-

ler 2009a: 50). Ganz entgegen ihrer vermeintlich unmittelbarenWirksamkeit dürfe

nicht übersehen werden, dass es sich bei Affekten nicht um spontane und daher

nicht weiter erklärungsbedürftige ›natürliche‹ Reaktionen handle (ebd.: 49), son-

dern deren Selbstverständlichkeit immer auch abhängig davon sei, welche Emp-

80 Butler verwendet den im Deutschen doppeldeutigen Begriff humanity.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Epistemische Gewalt

findungen gesellschaftlich gestützt würden und welche eben nicht (ebd.: 49f.).81

Affekte können bestimmte Rahmungen also stabilisieren oder destabilisieren.

Im Zusammenhang mit dieser affektiven Dimension von Rahmungen spricht

Butler von einer »Demokratie der Sinne« (Butler 2010: 56), die in Zeiten des Krie-

ges unterminiert würde, weil ihre Vielfalt an öffentlich verhandelten Gefühlen das

dominante Narrativ bedrohe. Damit legt sie nahe, dass im Krieg die Gefühle der

Menschen auf besondere Weise beeinflusst und ihre daran geknüpften Affekte re-

guliert würden (Butler 2009a: 52). Sie meint damit nicht nur die direkt an Gewalt-

handlungen Beteiligten, sondern vor allem jene Menschen, deren Zustimmung es

zur Mobilisierung für oder gegen solche Gewalthandlungen in einer Demokratie

bedarf, insbesondere, wenn sich diese im Kriegszustand befindet.

Der nahezu poetische Begriff der sensate democracy wird von Butler nicht näher

ausgeführt. Aus dem Kontext ihrer Gesamtargumentation gerissen könnte er na-

helegen, dass sich unter demokratischen Verhältnissen nur positive und weniger

gewaltförmige Gefühle Bahn brechen und problematische Gefühlslagen sich ledig-

lich in Kriegszeiten durchsetzen würden, was Butlers sonstigen Ausführungen je-

doch widerspricht. Auch sind Demokratie und Krieg keine Gegensätze. Gerade un-

ter dem Aspekt normativer Gewalt wird deutlich, wie effizient in demokratischen

und somit als gewaltfrei postulierten Systemen für kriegerische Gewalt nach au-

ßen ebenso wie nach innenmobilisiert werden kann – und das eben nicht nur über

Diskurse, sondern auch über darin eingelagerte Affekte, wie Butler selbst erläutert.

Diskursive Diversität

Ich verstehe Butlers Begriff der sensate democracy daher als Hoffnung auf eine in

relativen Friedenszeiten größeren Diversität und Verhandelbarkeit von auch öf-

fentlich artikulierten Emotionen oder einer Bearbeitbarkeit von Affekten. Im Ge-

gensatz dazu schränken von Kriegsrhetorik geprägte Diskurse das Spektrum an

Gefühls- und damit an Handlungsoptionen signifikant ein und verstärken die als

zulässig erachteten Affekte. Diese Interpretation des Begriffs ist anschlussfähig an

Butlers in Krieg und Affekt (2009b) treffend formulierte Aussage, erst im Frieden

könne sich Widerstand gegen jene schrecklichen Befriedigungen manifestieren,

die der Krieg gewähre (ebd.: 81). In Butlers Lesart wird damit der Frieden selbst,

den sie keineswegs mit defensiver Gewaltlosigkeit gleichsetzt, zu einer Form des

stets ringenden Widerstands gegen den Krieg.

81 Weder im englischen Original noch in der deutschen Übersetzung wird präzise zwischen

Affekten, Gefühlen, Sinnen, Emotionen, Empfindung oderWahrnehmungen unterschieden.

Dasselbe gilt für viele Debatten rund um den sogenannten affective turn. Für eine weiterfüh-

rende Erörterung der affektiven Dimensionen des Politischen siehe beispielsweise Bargetz

(2015) oder Bargetz/Sauer (2015, 2010).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 257

Im Zusammenhang mit ihren Überlegungen zur Regulierung von Affekten er-

innert Butler daran, dass Gewaltkritik mit der Frage nach der Darstellbarkeit des

Lebens zu beginnen habe (Butler 2009a: 51), die in hohem Maße von sozial einge-

betteten Affekten gerahmt werde. Sie stellt dementsprechend die für ein Verständ-

nis von normativer Gewalt zentrale Frage:

»Wie haben wir die Ordnungsmacht zu begreifen, die diese Unterschiede auf der

Ebene der affektiven undmoralischen Empfänglichkeit schafft?« (Butler 2010: 54)

Zur Beantwortung widmet sich Butler insbesondere medialen Debatten in den

USA, weil sie diese als Terrain der Entfaltung einer solchen Ordnungsmacht ver-

steht, die sie jedoch nicht näher in ihrer institutionellen oder strukturellen Qualität

beschreibt, sondern wiederum über das Diskursive. Neben textförmigen Diskurs-

fragmenten sind vor allem in den Medien kursierende Fotografien das Material,

an dem Butler die affektive Dimension ihrer Gewaltkritik veranschaulicht, indem

sie sie mit Sontags (1977, 2003) bildtheoretischen Überlegungen anreichert. Allen

voran widmet sie sich jenen im Jahr 2004 an die Öffentlichkeit geratenen Bildern,

die Soldat_innen im irakischen Gefängnis von Abu Ghraib von sich selbst mit von

ihnen gefolterten Gefangenen gemacht haben.82

In dieser Auseinandersetzung mit der visuellen Dimension diskursiver Rah-

mungen und ihrer Wirkung in Bezug auf normative Gewalt lässt sich der affekt-

theoretische Argumentationsstrang besonders gut nachvollziehen. Fotografie er-

zeugt Butler zufolge weder reine Repräsentation noch ermöglicht sie lediglich In-

terpretation (Butler 2009b: 55). Vielmehr würden Fotografien Affekte übertragen

und darin eine transitive Funktion einnehmen. Sie könnten Nähe oder Distanz

zum Leiden anderer herstellen, moralische Reaktionen hervorrufen und letztlich

politische Einstellungen verändern (ebd.: 58). Butler geht der Frage nach, wie ein

solches Bild organisiert sein muss, um die Wahrnehmung und das Denken der

Betrachtenden zu strukturieren (Butler 2009a: 71) und damit auch deren Emotio-

nalität und Affekte zu regulieren. Im Gegensatz zu Sontag, die meint, es bedürfe

einer zusätzlichen Information wie einer Bildunterschrift, um aus einer Fotografie

eine Narration zu machen, verortet Butler diese Narration im Bild selbst, das be-

reits einen wirkmächtigen und vor allem affektiv aufgeladenen Rahmen etabliere

(ebd.: 100).

Den Rahmen sehen lernen

Mit einem Fokus auf normative Gewalt im Sinne Butlers lässt sich danach fragen,

was geschieht, sobald man nicht mehr nur das Bild und seine Inhalte, sondern die

diskursive und affektive Rahmung des Rahmens selbst zu sehen beginnt (ebd.: 74).

82 Zur Chronologie des Skandals siehe https://www.thoughtco.com/complete-guide-abu-

ghraib-photos-2353115. Zugriff: 12.6.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.thoughtco.com/complete-guide-abu-ghraib-photos-2353115
https://www.thoughtco.com/complete-guide-abu-ghraib-photos-2353115
https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.thoughtco.com/complete-guide-abu-ghraib-photos-2353115
https://www.thoughtco.com/complete-guide-abu-ghraib-photos-2353115


258 Epistemische Gewalt

Solche Rahmungen gilt es im Sinne einer Analyse und Kritik normativer Gewalt zu

identifizieren und zu problematisieren, und das im direkten Sinne einer Bildana-

lyse wie auch im übertragenen Sinne für all jene Ausschnitte und Verdichtungen

einer affektiv undmoralisch aufgeladenenWirklichkeit. Von Relevanz für dieWirk-

samkeit normativer Gewalt ist für Butler dabei »unsere Unfähigkeit zu sehen, was

wir sehen« (Butler 2010: 97), denn es sei nicht leicht, »den Rahmen sehen zu ler-

nen, der uns blind macht gegenüber dem, was wir sehen« (ebd.). Auch hier wird

die bereits an anderen Stellen angesprochene vermeintliche Natürlichkeit und Un-

sichtbarkeit normativer Gewalt, die Butler zufolge maßgeblich von Affekten mit

hervorgebracht werden, zum zentralen Problem gemacht. Sie spricht von einem

»›Nicht-Sehen‹ inmitten des Sehens, das auch Bedingung des Sehens« (ebd.) und

darin zur visuellen Norm geworden sei (ebd.).

Genau diese Norm gilt es in Butlers Sinne einer Dekonstruktion normativer

Gewalt zu resignifizieren, weshalb Rahmen zu verschieben seien, um bestimm-

te Inhalte neu lesbar oder andere Inhalte überhaupt erst wahrnehmbar zu ma-

chen. Im konkreten Fall der Folterfotos von Abu Ghraib wurde dies erst durch

deren mediale Zirkulation und sich verändernde Interpretation und Affizierung

möglich. Diese hat sich von der staatlichen Bekundung des Ekels angesichts einer

konstatierten Unangemessenheit der Abbildung sexualisierter Handlungen hin zu

zivilgesellschaftlicher Empörung über die realen Akte der Folter und deren offen-

sichtlich unbekümmerte fotografische Dokumentation durch Angehörige der US-

Armee verändert. Auf diesem Weg wurde es möglich, breiten zivilgesellschaftli-

chen Widerstand gegen die US-amerikanische Außenpolitik und ihre gewaltvollen

Praktiken zu mobilisieren. Durch die Infragestellung und damit Verschiebung der

hegemonialen Rahmung wurden die darin enthaltenen Normen hinterfragt und

schließlich auch in diese Resignifizierung involvierte Affekte mit verändert. Butler

plädiert daher nicht für eine – ohnehin unmögliche – vollständige Deregulierung

von Affekten, sondern dafür,

»die Bedingungen der Empfindungsfähigkeit zu hinterfragen, indem Deutungs-

muster für ein Verständnis des Krieges jenseits der und gegen die dominanten

Interpretationen angeboten werden, die nicht nur Wirkungen auf die Affekte er-

zeugen, sondern selbst die Form von Affekten annehmen und wirksam werden«

(ebd.: 56).

Mit dieser zweifachen Analyse von Affekten artikuliert Butler nicht nur eine theo-

retische Position, sondern stellt sich auch auf einen politischen Standpunkt, der

eingesteht, selbst von Affekten begleitet zu sein – und möglicherweise nicht nur

von solchen, zu denenman sich gern bekennt. Dieser Standpunkt kann den Beginn

sowohl der Hervorbringung noch randständiger als auch der Veränderung domi-

nanter Affekte markieren, weil er selbst offensiv mit diesen umgeht, anstatt sich

nur von ihnen abzugrenzen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 259

Für diesen Prozess der Veränderung im Sinne einer Gewaltreduktion – erster

und zweiter Ordnung – gilt es, Butler zufolge, globale Verantwortlichkeit zu entwi-

ckeln (Butler 2009b: 15, 35). Diese Verantwortlichkeit ist keine rein politische Ent-

scheidung, sondern steht ebenfalls eng mit der von ihr subtil reflektierten Dimen-

sion des Epistemischen in Verbindung. Anstatt Gewaltfreiheit als Banner vor sich

herzutragen, sensibilisiert Butler für die komplexe Verwobenheit zwischen Gewalt

einerseits und Gewaltfreiheit andererseits. Diese kommt erst über die Betrachtung

des Diskursiven und des Epistemischen in den Blick, denn dann gibt es nicht mehr

nur eindeutige Zuschreibungen von Gewalt und Nicht-Gewalt, sondern auch die

Frage danach, wie wir überhaupt zu deren Unterscheidung gelangen. Diese Frage

gehört für Butler untrennbar zu einer globalen Verantwortlichkeit in einem geteil-

ten Ringen umGewaltfreiheit, die die euro- und androzentrischeUniversalisierung

epistemischer und politischer Gewaltverhältnisse nicht wiederholen, sondern ganz

im Gegenteil zu ihrer Unterbrechung beitragen soll.

Globale Verantwortlichkeit für das Ringen um Gewaltfreiheit

Ausgehend von Butlers Überlegungen zu diskursiv und affektiv gerahmter Verbun-

denheit, Verletzbarkeit, Anerkennbarkeit und Betrauerbarkeit muss sich die von

ihr geforderte global gedachte Verantwortlichkeit von ähnlich lautenden Behaup-

tungen sogenannter globaler Verantwortung unterscheiden. Letztere lässt nämlich

unter dem Banner eines prinzipiell als gewaltfrei postulierten Selbstverständnis-

ses auch für militärische Interventionen, Folter oder die Todesstrafe plädieren. Ein

solches, bei Weitem nicht nur konservatives, sondern auch liberaldemokratisches

Verständnis von Gewaltlosigkeit impliziert, dass gewisse Leben gar nicht als Leben

wahrgenommen und damit zu verzicht- und potenziell vernichtbaren erklärt wer-

den.Während es zumpolitischen undmoralischen Prinzip erhobenwird, in dessen

Namen vieles an Gewalt gerechtfertigt werden kann oder bereits selbstverständlich

erscheint, so Butler, kommt das darin überhöhte Gewaltverbot tatsächlich nur sehr

selektiv zur Anwendung (ebd.: 36). Das ist nicht, was Butler unter global gedachter

Verantwortlichkeit in Zeiten des Krieges versteht.

Ebenso wenig bedeutet globale Verantwortlichkeit für sie, sich nur für sich

selbst und für jene, die mir nahe und ähnlich erscheinen, verantwortlich zu füh-

len oder den oder die andere_n für ihr_sein eigenes Unglück oder die an ihr_ihm

verübte Gewalt verantwortlich zu machen (Butler 2009a: 36). Es heißt vielmehr, die

von Affekten gefestigten Rahmungen infrage zu stellen, aus denen jene normati-

ve Gewalt hervorgeht, die darüber entscheidet, wessen Leben als lebenswert und

damit als betrauerbar erachtet und welchen Leben diese grundsätzliche Anerkenn-

barkeit explizit oder implizit abgesprochen wird.

Auf diese Weise in bereits existierende normative und potenziell darauffolgen-

de andere Formen von Gewalt zu intervenieren, kann bereits eine Geste in Rich-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Epistemische Gewalt

tung einer ebenso notwendigen wie unerreichbaren non-violence in Butlers Sinne

sein. Die Frage ist aber, ob und wie eine solche non-violence auch in Hinblick auf

eine primäre »Gewalt vor der Gewalt« (Engel 2016: 59) greifen kann, sei es unmit-

telbar in Bezug auf die Konstitutierung von Subjekten oder auch hinsichtlich sich

etablierender Rahmungen. Auf diese Weise nicht nur Verantwortlichkeit zu entwi-

ckeln, sondern auch Verantwortung für die globaleMitgestaltung des Verhältnisses

zwischen violence und non-violence zu übernehmen, muss im Sinne Butlers nämlich

mit dem Eingeständnis einhergehen, dass wir gerade in Hinblick auf die norma-

tive Gewalt erster Ordnung potenzielle Kompliz_innen jener Gewaltverhältnisse

zweiter Ordnung sind, die wir zu überwinden trachten.

Modalitäten von Gewalt

Butlers Gewalttheorie ist dementsprechend deutlich vor dem Hintergrund eines

analytischen und politischen Ringens mit und um non-violence zu lesen, die sie

jedoch keineswegs zum Prinzip er- oder als Mythos verklärt (Butler 2007b, 2008,

2009a, 2009b, 2016). Anstatt violence und non-violence zu definieren oder nach

vermeintlich gewaltlosen Handlungsoptionen in grundsätzlich gewaltförmigen

Macht- und Herrschaftsverhältnissen zu suchen, problematisiert die Autorin jene

affektiv aufgeladenen Rahmungen, in der uns sowohl Gewalt als auch Nicht-

Gewalt begegnen, als Teil hegemonialer Vorstellungen von dieser angenommenen

Unterscheidbarkeit. Das Eine vom Anderen klar abgrenzen zu können ist also

bereits Teil des Problems der Verflechtungen zwischen Gewalt erster und zweiter

Ordnung.

Damit stellt Butler die Möglichkeiten von non-violence auf eine harte Probe,

wenn nicht überhaupt infrage. Gewissermaßen ordnet sie Gewalt ebenso wie deren

angenommenesGegenteil einer umfassenden normativenGewalt unter, die in allen

anderen Modalitäten von Gewalt wirksam ist. Normative Gewalt erscheint damit

zwar allgegenwärtig und unvermeidbar, für Butler fordert gerade dieser Umstand

aber auch ständig zur Resignifizierung und damit auch zur Intervention auf, die

sie als integralen Bestandteil einer Gewaltanalyse und -kritik versteht. Die notwen-

digerweise ebenfalls potenziell gewaltförmigen Rahmenbedingungen dieses Inter-

venierens wiederum gilt es im Sinne Butlers zur Kenntnis zu nehmen und zu ana-

lysieren, bevorman sich situative Gewaltlosigkeit als eigenemoralische Überlegen-

heit auf die Fahnen schreibt oder prinzipielle Gewaltfreiheit als politische Utopie

ausruft:

»Ich bezweifle stark, dass Gewaltlosigkeit ein Grundsatz sein kann, wenn wir mit

›Grundsatz‹ eine starke Regel meinen, die mit der gleichen Zuversicht und in der

gleichen Weise auf alle denkbaren Situationen angewendet werden kann. Eine

andere Frage scheint zu sein, ob es einen Anspruch auf Gewaltlosigkeit gibt oder

ob Gewaltlosigkeit ein Anspruch an uns ist. In diesem Fall ist die Gewaltlosigkeit

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 261

ein Aufruf oder ein Appell an uns. Die entsprechende Frage lautet dann: Unter

welchen Bedingungen sind wir für diesen Anspruch offen, was ermöglicht uns,

ihn zu akzeptieren oder vielmehr, was ist die Voraussetzung dafür, dass dieser

Anspruch überhaupt zu uns durchdringt?« (Butler 2010: 153)

In diesem Zitat aus der deutschen Version ihres Aufsatzes Der Anspruch auf Gewalt-

losigkeit aus dem Buch Raster des Krieges (ebd.: 153ff.) wie auch in anderen ihrer Tex-

te wird non-violence mit Gewaltlosigkeit übersetzt, was auf die individuelle Hand-

lungsebene verweist. Gerade diese ist in Antke Engels Butler-Lektüre mit dem Be-

griff des Gewaltverzichts besser beschrieben, der dann einzusetzen habe, solange

noch niemand durch ein konkretes Gewaltgeschehen verletzt worden sei, aber eine

normative Ordnung Gewalt bereits rechtfertige (Engel 2016: 49, 58).

Auch im englischen Original verwendet Butler den Begriff non-violence in die-

sen beiden Verständnissen des individuellen Abstandnehmens von Gewalthandeln.

Darüber hinaus nutzt sie ihn jedoch auch als Bezeichnung für eine gesellschaftliche

Utopie von Gewaltfreiheit, die weit über eine akteur_innenorientierte Mikroebene

hinausgeht. Während Gewaltlosigkeit oder Gewaltverzicht auf die Dimension di-

rekter, personaler und physischer Gewalt verweisen und an die Option einer situa-

tiven Entscheidung denken lassen, umfasst der Begriff der Gewaltfreiheit auch die

Berücksichtigung weiter Gewaltbegriffe, die hier zur Debatte stehen.83 Das mit ih-

nen Bezeichnete – sei es symbolische, diskursive, visuelle, strukturelle, kulturelle,

normative, epistemische, langsame oder in verwandten Konzepten näher beschrie-

bene Gewaltförmigkeit – kann nicht durch individuellen Gewaltverzicht vermieden

oder durch eine Behauptung der Gewaltlosigkeit aus der Welt geschafft werden,

gerade weil sich diese relationalen und prozesshaften Gewaltphänomene nicht auf

die Mikroebene persönlicher Haltungen und Handlungen beschränken lassen.

Zugleich macht aber das Bestehen auf einem weiten Gewaltbegriff die Forde-

rung nach Haltungen und Handlungen in Richtung Gewaltlosigkeit und Gewalt-

freiheit zu einer ambivalenten Herausforderung. Dann geht es nämlich nicht mehr

nur um einen wohlmeinenden Pazifismus von Privilegierten, deren Lebensreali-

tät eine Distanzierung von direkter, personaler, physischer Gewalt vergleichsweise

einfach macht (Brunner 2017a: 263f.). Ein dezidiert weiter Gewaltbegriff, der epis-

temische und normative Gewalt inkludiert und eine dementsprechend weit gefass-

te »Ethik des Gewaltverzichts« (Butler 2005, 2007a; Engel 2016: 60) im Sinne einer

Utopie der Gewaltfreiheit umfasst, erfordert ebenso eine kritische Einschätzung

des eigenen Anteils an bestehenden Gewaltverhältnissen sowie der Bereitschaft

83 In der Friedensforschung wird unter situativem Gewaltverzicht (Gewaltlosigkeit) und prinzi-

piellem Gewaltverzicht (Gewaltfreiheit) unterschieden (Beyer 2012: 97), doch die Debatte ist

vielschichtig und kann nicht auf eine eindeutige Lesart dieser Begriffe reduziert werden. Ins-

besondere in englischsprachigen Beiträgen oder deren Übersetzungen fallen beide Begriffe

oft in dem der non-violence ineinander.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Epistemische Gewalt

und Fähigkeit, zu deren Unterbrechung beizutragen. Darüber hinaus ist es not-

wendig, die dazu erforderlichen Möglichkeitsbedingungen realistisch einzuschät-

zen. Unter Berücksichtigung der Verstrickung von Gewalt erster und zweiter Ord-

nung sind diese zumindest als ambivalent einzuschätzen.

Lévinas’ Angesicht des_der Anderen

Eine erste Säule für Butlers »Ethik des Gewaltverzichts« (Engel 2016: 60), die sich

dieser Ambivalenz bewusst ist, ohne sie beseitigen zu können, bilden Lévinasʼ

Überlegungen zum Angesicht des oder der Anderen, welches die von Butler zentral

gesetzte Verletzbarkeit im Kontext einer Verbundenheit mit diesem oder dieser

Anderen am sichtbarsten verkörpert (zit.n. Butler 2004a: 134; Herrmann 2010).

Verletzbarkeit ist hier in einem zweifachen Sinn an die zuvor diskutierten affekt-

theoretischen Überlegungen anschlussfähig. Das Gesicht, mit dem wir von dem

oder der Anderen adressiert würden, fordere uns nach Lévinas auf ambivalente

Weise zu einer Antwort heraus (Butler 2004a: 130), bei der wir darüber entscheiden

könnten, ob wir mit oder ohne Gewalt reagieren, so Butlers Interpretation. Das

sei deshalb der Fall, weil das Angesicht ein menschliches Leben repräsentiere, das

man nicht töten solle/dürfe, das zugleich aber potenziell genau zu dieser Gewalt

auffordere (zit.n. ebd.: 132ff.).

Warum allein das Angesicht des oder der Anderen zu Gewalttätigkeit auffor-

dern soll, wird in Butlers Lévinas-Rezeption nicht weiter diskutiert. Diese Annah-

me erscheint mir in dieser Übernahme einer anthropologischen Konstante einer

vom Anderen ausgehenden tödlichen Bedrohung auch als problematisch. Dass je-

doch das ›Gesicht zu zeigen‹ nicht automatisch an einen angeblich universellen

Humanismus appelliert, veranschaulicht Butler eindrücklich mit ihren bildtheo-

retischen Überlegungen zur medialen Repräsentation von ›Feind_innen der USA‹

im Kontext des sogenannten war on terror. So hätten etwa die beständigen dämo-

nisierenden Abbildungen der Gesichter von Saddam Hussein oder Osama bin La-

den ein ganz und gar nicht nach Gewaltlosigkeit rufendes Narrativ gefestigt, son-

dern ganz im Gegenteil deren absehbare gezielte Tötung bereits vorweggenommen

(ebd.: 140ff.).

Butler zufolge stammt Lévinasʼ Verständnis von Gewaltlosigkeit keineswegs

von einem friedlichen Ort, sondern rühre her von der permanenten Spannung zwi-

schen der Angst, selbst Gewalt zu erleiden, und der Sorge, sie auszuüben (ebd.:

137). Dass die Ausübung von Gewalt aber auch mit Lust und Macht assoziiert wer-

den kann, wie dies etwa die von ihr im Kontext normativer Gewalt diskutierten,

von Soldat_innen selbst angefertigten und verbreiteten Folterfotos von Abu Ghraib

nahelegen, wird von Butler hier nicht erwähnt. In Bezug auf diese von Lévinas

angeführte Spannung zwischen den beiden Handlungsoptionen Angst und Sor-

ge argumentiert Butler vor allem psychoanalytisch. Insofern überrascht es nicht,

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 263

dass sie im Kontext ihrer Ausführungen zum Angesicht als Konfrontation mit dem

und der Anderen ebenso wie mit der eigenen Verstrickung in Gewalt den Begriff

der Aggression einführt (ebd.: 172), den sie in ihren sonstigen Überlegungen zu

einer Gewaltkritik in Zeiten des Krieges nur dann bemüht, wenn sie von Affek-

ten spricht. Sie unterscheidet Aggression und Gewalt deutlich voneinander und

betont, eine möglicherweise verspürte Aggression impliziere eben noch nicht au-

tomatisch Gewalt – hier in einem engen Sinne verstanden –, man könne sich stets

gegen ein eigenes Gewalthandeln entscheiden und diese Aggression in etwas An-

deres umwandeln (ebd.).

Benjamins göttliche Gewalt

Bereits in ihren Ausführungen zu Lévinas deutet Butler an, nicht nur die mit ihm

diskutierte interpersonale Gewalt und der Verzicht darauf sei von Bedeutung, son-

dern auch jene bereits zuvor existierende Gewalt erster Ordnung, die ausgehend

von ihrem Werk von vielen Autor_innen normative Gewalt genannt wird. Daraus

folgt, dass auch Butlers Verständnis von Frieden nicht frei von Gewalt in einem

umfassenden Sinne sein kann, zugleich aber weit über einen, insbesondere staat-

liche Gewalt legitimierenden, Realismus, etwa der Internationalen Beziehungen,

hinausgeht. Für Butler ist Frieden kein Begriff der philosophischen Analyse, son-

dern der politischen Imagination. Hinsichtlich der ihm zugrunde gelegten Enge

oder Weite eines Gewaltbegriffs daher auch uneindeutig bleibend schreibt sie:

»Frieden ist ein aktiver Kampf gegen die Gewalt, und es gibt keinen Frieden ohne

die Gewalt, die er in Schach zu halten sucht. Frieden bezeichnet diese Spannung,

da er in gewissem Maße immer ein gewaltsamer Prozess ist, eine Gewalt jedoch

im Namen der Gewaltlosigkeit.« (Butler 2013: 75)

In diesem zweiten Strang der Auseinandersetzung mit violence und non-violence be-

zieht sich die Autorin insbesondere auf Benjamin (1965) und eröffnet damit ei-

ne andere Ebene ihrer Gewaltkonzeption, die leicht missverstanden werden kann.

Im Unterschied zu ihrer Lévinas-Rezeption begründet sie ihre Ausführungen hier

nicht psychoanalytisch, sondern politiktheoretisch,was das Verständnis von Benja-

mins 1921 erstmals veröffentlichter Gewalttheorie jedoch nicht unbedingt einfacher

macht. Mit ihm argumentiert sie, dass sowohl Gewalt als auch Gewaltlosigkeit/Ge-

waltverzicht/Gewaltfreiheit in einem größeren gesellschaftspolitischen Kontext zu

verorten sind, dessen multimodale Gewaltförmigkeit mit einem persönlichen Ver-

zicht auf gewalttätiges Handeln allein noch nicht aus der Welt geschafft werden

kann.

Dieser Zugang erfordert eine Positionierung in der ihr selbst zufolge eigentlich

kaum möglichen Unterscheidung von Gewalt einerseits und Gewaltlosigkeit/Ge-

waltverzicht/Gewaltfreiheit andererseits. Das führt notwendigerweise zur heiklen

Frage der (Il-)Legitimität von Gewalt, deren detaillierter Erörterung sich die meis-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Epistemische Gewalt

ten Gewaltkonzeptionen entziehen. Anstatt jedoch diese Frage in vermeintlich ein-

deutige Begrifflichkeiten zu verlagern, um die Sphäre der eigenenWissensproduk-

tion vom Tabu der Gewaltförmigkeit freizuhalten, fragt Butler mit der Auflösung

der eindeutigen Grenze zwischen violence und non-violence nach den normativen

Implikationen, die der Aufrechterhaltung dieser Grenze innewohnen.

Auch wenn sie mit violence/non-violence ein vermeintlich eindeutiges Begriffs-

paar benutzt, das in Anlehnung an Lévinas ein direkt-personal-physisches Gewalt-

verständnis nahelegt, geht Butler mit Benjamin davon aus, dass es nicht ganz so

einfach ist, Gewalt – und damit auch Gewaltlosigkeit/Gewaltverzicht/Gewaltfrei-

heit – zu definieren. Ausgehend von der Feststellung, deren zahllose Formen wür-

den fließend ineinander übergehen und jeglicher Definition sei bereits ein Maß

an normativer Gewalt inhärent, bevorzugt Butler daher eine stetige reflexive An-

näherung an sich beständig verändernde Erscheinungsformen und Wirkungswei-

sen von Gewalt in einem relationalen und prozesshaften Sinne (Butler 2007b). Das

macht aber auch eine eindeutige Positionierung gegenüber sowie eine (De-)Legi-

timierung von Gewalt zu einem eigentlich unmöglichen Unterfangen.

Bezugnehmend auf Benjamins Aufsatz Zur Kritik der Gewalt (1965)84 hält sie fest,

dass entsprechende Versuche der Definition und Begriffsbildung einander auf-

grund dieser perspektivischen Reflexivität und der phänomenologischen Trans-

formation auch widersprechen können. Dieser Erschwernis zum Trotz stellt Ben-

jamins Konzeption von Gewaltlosigkeit eine Voraussetzung für ihre auf einer glo-

balen Verbundenheit der Menschen basierendeTheorie der Verantwortlichkeit dar,

»in deren Zentrum ein fortwährendes Ringen um Gewaltlosigkeit steht« (Butler

2007b: 24). Butler verortet Benjamins Vorstellung von Gewaltlosigkeit/Gewaltver-

zicht/Gewaltfreiheit in seinem Konzept der »göttlichen Gewalt« (Benjamin 1965:

59f.), das jedoch wenig mit einem Alltagsverständnis des Göttlichen gemein hat

und auch kein theologischer Begriff ist. Darin, so Butler, sehe Benjamin die Un-

terscheidbarkeit zwischen Gewalt und Gewaltlosigkeit aufgehoben und vermute

eine Ressource für gewaltfreie Konfliktbearbeitung, die in Butlers Lesart von Ben-

jamins sprachtheoretischen Überlegungen von der Gewaltfreiheit der sprachlichen

Verständigung ausgeht (Butler 2016).

Demgegenüber nennt er die rechtssetzende politische eine »mythischeGewalt«

(Benjamin 1965: 59ff.), die Butler mit folgenden Worten knapp erklärt: »Das Recht

legitimiert die Gewalt, die im Namen des Rechts ausgeübt wird, und die Gewalt

wird zum Modus, in dem das Recht sich begründet und selbst legitimiert« (But-

ler 2007b: 42), und das ohne jegliche Rechtfertigung im eigentlichen Sinne (Butler

2013: 90). Diese von Benjaminmythisch genannte Gewalt gelte es ihm zufolge,mit-

tels göttlich genannter Gewalt zu zerstören (Butler 2007b: 30). Göttliche Gewalt ist

also weder Gewalt erster (imWissen) noch zweiter (imHandeln) Ordnung, sondern

84 Erstmals erschien der Aufsatz bereits 1921.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 265

jenseits dieser beiden Ebenen angesiedelt und daher als potenzielle Ressource zu

deren Überwindung konzipiert.

Hier scheint auch für Butler nicht immer eindeutig feststellbar zu sein, bis zu

welchem Grad dieses Verständnis göttlicher Gewalt direkte, personale, physische

Gewalt inkludiert. Sogar sie bezeichnet Benjamins Begriff als sehr schwer nachvoll-

ziehbar. Da sie selbst jedoch nicht davon ausgeht, dass non-violence trennscharf von

violence unterschieden werden kann, irritiert sie die diesbezügliche Ambivalenz in

Benjamins Argumentation nicht grundlegend. Diese Ambivalenz zu akzeptieren

ist jedoch nicht gleichzusetzen mit einer Rechtfertigung für Gewalthandlungen.

Benjamins Plädoyer für diese Art von als gewaltfrei gedachter (göttlicher) Gewalt

entlässt die Schuldigen nicht aus ihrer Schuld, so Butler, aber »aus ihrer Veranke-

rung im Recht, und hebt somit die Bindung an die Verantwortlichkeit auf, die aus

der Herrschaft des Rechts selbst hervorgeht« (ebd.: 32), also aus Benjamins mythi-

scher Gewalt, die eng verwandt ist mit Derridas Gewalt erster Ordnung, normati-

ver Gewalt im Sinne Butlers und nicht zuletzt auch mit epistemischer Gewalt.

An anderer Stelle schreibt die Autorin in Anlehnung an Benjamins Vorstellung

vom Generalstreik als Mittel zur Überwindung jener mythischen Gewalt, dass man

»die Perspektive des positiven Rechts bereits verlassen haben [muss], um die Ge-

walt infrage stellen zu können, die ihm Legitimation und Selbsterhalt garantiert«

(Butler 2013: 111). Darunter verstehe ich, dass man die normative Gewalt der herr-

schenden Rahmung bereits erkannt und Wege zu deren Resignifizierung gesucht

und gefunden hat. Dieser bewusste Bruch mit Recht und Legitimität bedeutet je-

doch nicht, jeglicher Gewaltanwendung Tür und Tor zu öffnen und zugleich selbst

gewaltlos zu handeln behaupten zu können, wie dies Theoretiker_innen weiter Ge-

waltbegriffe oft vorgeworfenwird.Ganz imGegenteil mussmanmit einem solchen

Gebot von Gewaltfreiheit, das sich über seine Verstrickung mit Gewalt im Klaren

ist und die eigene Gewaltlosigkeit nicht als gegeben voraussetzt, beständig ringen,

anstatt es als liberale Selbstdefinition in Anspruch zu nehmen und in selektiver

Gewaltlegitimation zugleich zu unterwandern.

Im vollen Bewusstsein der gleichzeitigen Notwendigkeit und Unmöglichkeit

von Gewaltfreiheit zieht Butler Benjamins Überlegungen heran, um zu jener Kern-

frage vorzudringen, die mit der Unterscheidung zwischen Gewalt und Gewaltlo-

sigkeit eng verwandt ist, aber ungleich seltener offensiv diskutiert wird: die Frage

nach der (Il-)Legitimität von Gewalt (Butler 2016). Damit nähert sie sich demHerz-

stück Politischer Theorie, nämlich der Frage nach Staat, Recht und Gewaltmono-

pol, das sie in ihren sonstigen Ausführungen im Zusammenhang mit normativer

Gewalt nur indirekt adressiert.

Nur in einem etablierten Rahmen, so Butler, könne man zwischen legitimer

und nicht legitimer Gewalt eine Unterscheidung treffen – und damit auch zwi-

schen Gewalt und Gewaltlosigkeit (ebd.). Ein solcher, mit Benjamin juristisch als

legal verstandener Rahmen stelle nämlich jene Normen und Rechtfertigungen zur

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Epistemische Gewalt

Verfügung, auf deren Basis Urteile getroffen und gefällt würden, während er selbst

ungerechtfertigt bleiben könne (ebd.). Das Rechtssystem selbst etabliere demzufol-

ge Schemata, die seine eigene legale – und normative – Gewaltförmigkeit legiti-

miere, während es seinerseits alles als gewaltförmig bezeichnen könne, was dieses

Wissens- und Machtregime bedrohe oder herausfordere, und während es jene als

gewalttätig diffamiere, die die herrschende Ordnung – und sei es nur verbal oder

symbolisch – angreifen würden (ebd.). In Anlehnung an Benjamin schreibt Butler:

»Das Recht legitimiert die in seinemNamen begangene Gewalt und Gewalt ist es,

kraft derer sich das Recht instituiert und legitimiert. Dieser Zirkel wird durchbro-

chen, wenn das Subjekt die Ketten abwirft oder sich ihrer plötzlich ledig findet

oder wenn die Menge den Platz des Subjekts einnimmt und in Auseinanderset-

zung mit einem anderen Gebot von dezidiert nicht-despotischer Kraft die Um-

setzung der Rechtsforderungen verweigert.« (Butler 2013: 111)

Sie schließt daraus, dass wir über das Verhältnis von Gewalt und Gewaltlosigkeit

gar nicht erst sprechen können,wennwir nicht zuvor den relevanten Rahmen iden-

tifizieren, innerhalb dessen dieses Verhältnis unweigerlich auf die Ebene norma-

tiver Gewalt zurückgebunden werden muss. Debatten über Gewalt ebenso wie je-

ne über Gewaltlosigkeit/Gewaltverzicht/Gewaltfreiheit müssten dementsprechend

immer in ein Macht-Wissens-Verhältnis gesetzt und die dabei jeweils selbstver-

ständlichen Begriffe und Perspektiven hinterfragt werden (Butler 2009a: 177, 2016).

Darin liegt die zentrale epistemische Dimension von Butlers Begriff normativer

Gewalt.

In ihrer Relektüre Benjamins kommt sie zu dem wenig befriedigenden Fazit,

dass der Autor hinsichtlich der Möglichkeit und Bedeutung von non-violence, was

ich als Gewaltlosigkeit, Gewaltverzicht und Gewaltfreiheit weiter ausdifferenziert

habe, eindeutig zweideutig bleibe (Butler 2013: 92). Dennoch hält sie fest, dass Ben-

jamins heute schwer verständliche Gewaltkritik »nicht nur die Grundlage für eine

Kritik der Rechtsgewalt, sondern auch die Voraussetzung für eineTheorie der Ver-

antwortung bildet, in deren Zentrum die fortlaufende Bemühung um Gewaltlo-

sigkeit steht« (ebd.). In Anlehnung an seine Unterscheidung zwischen mythischer

und göttlicher, also zwischen rechtsetzender und (Un-)Recht zerstörender, Gewalt

lotet Butler die Unmöglichkeit einer trennscharfen Grenze zwischen Gewalt und

Gewaltlosigkeit aus, an der auch Gewaltfreiheit in einem größeren als dem indivi-

duellen Handlungskontext mit ins Spiel kommt.

Mit heute etwas leichter zugänglichen Begriffen als jenen Benjamins vor 100

Jahren sieht sie ihn ähnlich wie sich selbst auf der Suche nach einer »paradoxe[n]

Möglichkeit einer gewaltlosen Gewalt« (ebd.: 88), die die Gewaltförmigkeit macht-

voller Rahmungen außer Kraft zu setzen vermag (Butler 2007b: 20; 2013: 88). But-

lers Überlegungen zu normativer Gewalt, die ihr zufolge wesentlich aus sprach-

lich-diskursiven Rahmungen hervorgeht, stehen dazu durchaus in einem gewissen

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 267

Spannungsverhältnis, weil individuelle, situative Gewaltlosigkeit ebenso wie prin-

zipielle und gesellschaftliche Gewaltfreiheit umso schwieriger zu erreichen ist, je

breiter und tiefer man Gewalt am Werk sieht. Ein solches Verständnis von Gewalt

legt nämlich nahe, eine gewissermaßen gereinigte, unschuldige Gewaltlosigkeit im

liberalen Sinne sei nicht nur Mythos, sondern auch Illusion und zugleich Herr-

schaftstechnik. Darüber, wie wir Gewaltfreiheit verstehen und in die Tat umsetzen

können, entscheidet die normative Gewalt der Rahmungen. In diesen Rahmungen

ist auch epistemische Gewalt zu verorten.

Angesichts der in diese Rahmungen eingelagerten, mittels Affekten leicht mo-

bilisierbaren und nur schwer veränderbaren normativen Gewalt reicht Butler zu-

folge eine bloße politische Entscheidung ›gegen Gewalt‹ also nicht aus, um Ge-

waltfreiheit denken, Gewaltlosigkeit zu fordern und Gewaltverzicht praktizieren

zu können. Bei einem der Komplexität ihres Gewaltbegriffs entsprechenden, um-

fassenden Verständnis auch von non-violence handelt es sich nämlich weder um eine

individuelle noch um eine universelle Tugend. Vielmehr versteht Butler darunter

ein Ringen, bei dem man die eigene Verstrickung in Gewalt als unvermeidbare

Voraussetzung eines Strebens nach Gewaltlosigkeit/Gewaltverzicht/Gewaltfreiheit

akzeptieren müsse (Butler 2009a: 171), die zugleich in der Praxis immer auch feh-

leranfällig sei (ebd.: 177). Dieses Ringen ist notwendigerweise in einen sozialen

Kontext eingebunden und stellt daher nicht nur eine Aufgabe des und der Einzel-

nen dar, sondern eine zutiefst relationale und kollektive Herausforderung.

Zwischenfazit zu normativer und/als epistemischer Gewalt

Weder normative Gewalt noch epistemische Gewalt sind Begriffe, die Butler selbst

benutzt. Dennoch erachte ich ihr Werk als äußerst lohnend für eine Theoretisie-

rung des Zusammenhangs vonWissen und Gewalt. Immer wieder veranschaulicht

sie theoretisch fundiert und an aktuellen Beispielen gewaltförmiger internationa-

ler Politik, wie eng jene beiden Dimensionen miteinander verschränkt sind, die

nach Derrida als Gewalt erster und zweiter Ordnung oder als primäre und sekun-

däre Gewalt bezeichnet werden. Für die in der Tradition des französischen Post-

strukturalismus und der Dekonstruktion verankerte Philosophin ist es daher eine

Selbstverständlichkeit, das Epistemische in ihre Gewalttheorie mit einzubeziehen.

Butler stellt dessen Funktion in Bezug auf die Aufrechterhaltung von Gewaltver-

hältnissen sogar ins Zentrum dieser Theorie: eine in affektiv aufgeladenen diskur-

siven Rahmungen wirksam werdende Normativität multimodaler Gewaltverhält-

nisse.

Was auf den ersten Blick abstrakt und defensiv erscheint, ist in Butlers Ar-

gumentation sowohl theoretisch schlüssig als auch politisch plausibel – und of-

fensiv im Sinne einer Kritik nicht nur an normativer oder epistemischer, sondern

vor allem auch an direkter physischer Gewalt im Kontext internationaler Politik.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Epistemische Gewalt

Butler verweigert sich einer eindeutigen Gewaltdefinition, um sich deren gängi-

ger Ontologisierung entgegenzustellen und für ein relationales und prozesshaf-

tes Gewaltverständnis einzutreten. Das leuchtet ein, macht ihre Argumentation

bisweilen aber schwer nachvollziehbar. Sie fordert ihre Leser_innen geradezu auf,

sich Ambivalenzen und Unauflösbarkeiten zu stellen und die dementsprechende

Verkomplizierung auszuhalten, die ich für ebenso herausfordernd wie produktiv

halte. Dies muss nicht notwendigerweise eine Relativierung nach sich ziehen, wie

dies abwägenden Erörterungen von Gewaltverhältnissen oft unterstellt wird.

Eine solche Verkomplizierung verdankt sich einer vierfachen Komplexität von

Gewaltverhältnissen, die im Sinne Butlers sehr direkt mit der Dimension des Epis-

temischen zu tun hat: erstens die Komplexität des Verhältnisses unterschiedlicher,

von Butler Modalitäten genannter Formen von Gewalt erster und zweiter Ordnung

zueinander, die immer auch mit dem Wissen um diese Formen, mit ihren Defi-

nitionen und Verselbstverständlichungen in Zusammenhang stehen; zweitens die

vermeintlich eindeutige Unterscheidbarkeit von violence und non-violence, der Butler

eine klare Absage erteilt; drittens die sich damit aufwerfende Notwendigkeit einer

Positionierung in heiklen Fragen der (Il-)Legitimität von Gewalt in ihren mannig-

faltigen Modalitäten und die Unmöglichkeit einer daraus folgenden lupenreinen

individuellen Gewaltlosigkeit, die auch mit dem Ideal eines Zustandes umfassen-

der Gewaltfreiheit korrespondiert; viertens schließlich die politische und intellek-

tuelle Orientierung hin auf eine tatsächliche Reduktion und Überwindung von Ge-

walt in einem umfassenden Sinne bei gleichzeitiger Anerkennung der Unmöglich-

keit dieses Unterfangens, das daher stets ein Ringen bleibt.

In der Auseinandersetzung mit Lévinasʼ Konzept der Gewaltlosigkeit scheint

Butlers Gewaltbegriff implizit beinahe deckungsgleich mit direkter, personaler,

physischer Gewalt zu sein. Entlang von Benjamins Argumentation ist ihre Gewalt-

theorie jedoch unmissverständlich an einem weiteren Gewaltverständnis orien-

tiert, das strukturelle, kulturelle, diskursive, symbolische und viele andere von ihr

Modalitäten genannte Dimensionen von Gewalt inkludiert, ohne diese jedoch wei-

ter zu diskutieren. Auch die Begriffe normative und epistemische Gewalt verwen-

det sie nicht explizit, doch gerade auf diese grundsätzliche Gewalt erster Ordnung

hin ist ihre Argumentation ausgerichtet.

In diesem Zusammenhang bringt sie auch ihren Begriff der globalen Verant-

wortlichkeit für ein Weniger an Gewalt auf den Punkt. Dieser ist nicht nur theore-

tisch komplex, sondern auch politisch herausfordernd, weil sie dabei die Anrufung

von Gewaltlosigkeit als liberalen Mythos enttarnt und argumentiert, man könne

sich angesichts jener Gewalt erster Ordnung nicht vollständig jenseits von Gewalt

positionieren– auch nicht von jener zweiter Ordnung, da sie diese mit der ers-

ten als eng verschränkt beschreibt. Daraus schließt sie auf eine unvermeidbare

Verstrickung mit Gewalt und die Notwendigkeit eines beständigen Ringens um

Gewaltlosigkeit, Gewaltverzicht und Gewaltfreiheit. Sich in einem liberalen Sinne

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 269

einfach für letztere zu entscheiden, kann auf der Basis von Butlers Konzeption des

Verhältnisses von violence und non-violence nicht funktionieren.

Gewalt und Gewaltlosigkeit/Gewaltverzicht/Gewaltfreiheit als miteinander

verwoben zu denken, bedeutet für sie aber kein Scheitern an der Allgegenwart

von Gewalt, sondern vielmehr den Versuch, neue Rahmungen in Hinblick auf

eine Reduktion normativer Gewalt zu entwickeln, was schließlich auch andere

Formen von Gewalt weniger intelligibel zu machen verheißt. Schließlich stellt

Butler vor dem Hintergrund ihrer impliziten Konzeption normativer Gewalt die

unbequeme und grundsätzliche Frage danach, ob, wie und mit welchen Folgen

wir Gewalt einerseits und Gewaltlosigkeit/Gewaltverzicht/Gewaltfreiheit ande-

rerseits überhaupt voneinander unterscheiden können, weil sie bezweifelt, dass

es sinnvoll ist, deren vermeintlich klare Abgrenzung zu stabilisieren. Noch bevor

wir also über eine konkrete Form von Gewalt nachdenken und sprechen können,

dazu Rahmungen benutzen, entwickeln oder verwerfen, müssen wir die sehr

grundsätzliche Frage nach dem Wissen selbst stellen, das dafür zur Verfügung

steht – und damit notwendigerweise auch nach dem, was in Anlehnung an Butlers

Begrifflichkeiten als epistemische Modalität von Gewalt zu bezeichnen ist.

Diese Grundsatzfrage liegt auch meinem eingangs formulierten Erkenntnisin-

teresse an einem transdisziplinären Konzept epistemischer Gewalt zugrunde, das

ich im nun folgenden letzten Kapitel skizziere.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839451311-008 - am 12.02.2026, 21:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

