3) G.W.E. Hegel: Die Schrecken des Todes
und der Sinn einer Ethik der Erinnerung

Als Antwort auf die Sterblichkeit des vulnerablen und endlichen Le-
bens gelten Griindungen, die sich nicht vergessen und die damit in ge-
wisser Hinsicht auch nicht vergehen. Es sind die Errungenschaften der
franzosischen Revolution. Kant hatte diesen Diskurs eroffnet. Fichte
folgte ihm. Im Unterschied zu Kant war sich Fichte der Herrschaft der
Jakobiner in Paris ganz bewusst. Im Angesicht dessen betont er, dass
»die franzosische Revolution mir fiir die gesamte Menschheit wichtig
scheint« und zwar in Hinblick auf »Menschenrecht und Menschen-
wert« (Fichte 1989, 39) Die Ideen von 1789 gelten als Zeugnis der
Grundung von Freiheit, Gleichheit und Bruderlichkeit. Sie wirken als
solche bis heute nach, zumindest in Europa (vgl. Forum fiir Philoso-
phie Bad Homburg (Hg.) (1989)).

Bekanntlich fugte Hegel diesem Diskurs seinerseits eine eigene Note
hinzu, die die Bewertung des Jakobinismus im Verhaltnis zu den Wer-
ten der Revolution betrifft (vgl. Wildt 1971). Ist eine Vernunftgriindung
eines politischen Gemeinwesens moglich, wie es Locke und Rousseau
gedacht haben oder wird diese Grindung durch die Gewalt des Jako-
binismus vergiftet? Damit ist das Problem einer »Verletzlichkeit« von
»kollektiven Identititen« (Ricceur 1998, 99) benannt und eine Vertie-
fung der Frage nach dem Verhiltnis des Ethischen und des Politischen
erreicht.

Der Jakobinismus zeigte, was passiert, wenn der Wille zu einer poli-
tischen Griindung nicht etwas, sondern »nichts will« (Hegel 1972, §7,
Zusatz). Nur indem er etwas zerstort, hat der Wille als negativer sein
Dasein. Aus dieser Bewegung erwuchs »die Schreckenszeit der Franzo-
sischen Revolution« (ebd., §6, Zusatz). Was ist daraus zu lernen? Miis-
sen wir, wie Herbert Marcuse fordert, die revolutiondren Aspekte einer
Grundung unterstiitzen (vgl. Marcuse 1972)? Oder sollten wir genau
diesen Impuls zuriickdrangen und eine Bewahrung von schiitzenden Tra-
ditionen befiirworten, wie Joachim Ritter nahelegt (vgl. Ritter 1965)?
Hannah Arendt zog wie immer ihre eigenen Schliisse, indem sie die Fran-
zosische Revolution pauschal fallen lief§ und stattdessen zur Parteigin-
gerin der Amerikanischen Revolution und ihrer Novus ordo seclorum
geworden ist (vgl. Arendt 1963). Wir wollen an dieser Stelle die Vulne-
rabilitat der politischen Griindung ausloten und den Sinn einer Ethik der
Erinnerung diskutieren.

24

hitps://dol.org/10.5771/97837480711654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEWALTSAMKEIT
a. Der Tod

Am Beispiel der Verwirklichung des Bewusstseins der absoluten Freiheit
im Gefolge der Aufklirung zeigt Hegel, dass die revolutionire Entste-
hung von grundlegend neuen Kultur- und Zivilisationsmustern die Ge-
fahr des Terrorismus in sich birgt. Interessanterweise gilt das auch fur die
Entstehung des Neuen in den Wissenschaften. Thomas S. Kuhn bezeich-
net eine wissenschaftliche Revolution als » plotzliches und ungegliedertes
Ereignis gleich einem Gestaltwandel« (Kuhn 1976, 134). Eine Revolu-
tion legt neue Griinde, befindet sich aber selbst diesseits ihrer.

Das Neue tritt anfanglich nicht als gerechte und differenzierende
Macht auf, die unterschiedlichen und berechtigten Interessen gerecht
wird, sondern als eine Kraft, die »alle Stinde ... tilgt« (Hegel 1981, 433)
und alles niederrennt. Sie ist »kein positives Werk« (ebd., 43 5), nur »ne-
gatives Tun; sie ist nur die Furie des Verschwindens« (43 6). Die Institu-
tionalisierung der absoluten Freiheit, die auf die Revolution zuriickgeht
und die uns als Wert heute immer noch unverzichtbar ist, »vertilgt allen
Unterschied und alles Bestehen des Unterschieds in sich.« Sie verbreitet
den »Schrecken des Todes« (437).

Obwohl der Wert der Freiheit darin besteht, dass der Mensch etwas
gilt, »weil er Mensch ist« (Hegel 1972, §209), und zwar ohne weite-
re schdtzenswerte Eigenschaften aufweisen zu miissen, greift die Griin-
dung der Freiheit die individuelle Person in ihrer Vulnerabilitiat und da-
mit letztlich in ihrer Endlichkeit an. Weil die individuelle Person in dieser
Phase noch nichts gilt, ist ihr tatsichlicher Tod auch kein Verlust. Es ist
»also der kilteste, platteste Tod, ohne mehr Bedeutung als das Durch-
hauen eines Kohlkopfes« (Hegel 1981, 436) auf der Guillotine. Erst nach
der Etablierung einer positiven Ordnung beginnt das Neue selbstreflexiv,
differenziert und verantwortlich zu werden, indem es den Vorrang des
Allgemeinen vor der konkreten Person relativiert. Vulnerabilitat und Tod
zdahlen von da an etwas. Jetzt kann es auch eine Toleranz fiir postmo-
derne Gestalten wie Rameaus Neffen und ihr entregeltes Leben geben.

b. Gewaltsamkeit

Im Unterschied zu Kant bemiiht sich Hegel nicht um eine Abtrennung
der Verwirklichungsgewalt von der verwirklichten Vernunftordnung.
Genesis und Geltung sind vielmehr dialektisch vermittelt. In Abweichung
von Hegel gehen wir nicht davon aus, dass Verwirklichungsgewalt not-
wendig und damit letztlich verniinftig ist. In Anlehnung an Hegel kon-
nen wir aber davon ausgehen, dass in der Stiftung eines neuen Paradig-
mas (Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit) Gewaltsamkeit wider Willen
auftreten kann. Es gibt eine Stiftungsgewalt, die daraus resultiert, dass

25

hitps://dol.org/10.5771/97837480711654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

sich die Griindung einer Ordnung nicht auf eine RechtmafSigkeit beru-
fen kann, weil eine solche Rechtmafigkeit in der Stiftungssituation noch
gar nicht in Geltung ist. Derrida sagt, dass das »Moment der Stiftung
.... eine performative Kraft (Gewalt) impliziert, ... (die) in sich weder
gerecht noch ungerecht ist.« (Derrida 1991, 27f.) Die »Staatsgrindung
markiert das Aufkommen eines neuen Rechts, sie tut es immer unter An-
wendung von Gewalt.« (ebd., 77) Diese »gewalttitige Geburt« findet
sich, so Paul Ricceur, nicht nur bei totalitiren Staaten, sondern auch bei
»Staaten«, die »zu Rechtstaaten geworden sind.« (Ricceur 1996, 311)
Und, so konnte man ergdnzen, ebenfalls bei Transformationen von eher
totalitiren zu demokratischen Staaten.

Selbst die Revolution, an deren Ende der Fall Berliner Mauer und die
Wiedervereinigung Deutschlands gestanden hat, war nicht gewaltlos, ob-
wohl dieses immer wieder behauptet worden ist (vgl. Baule 1996). Eine
Revolution hat immer zwei Seiten. Die negative, die zur Implosion der
DDR beigetragen hat, mag friedlich gewesen sein. Aber die positive der
Neugriindung war es nicht. Thre Stiftungsgewalt liegt darin, dass unter
anderem die Praambel des Grundgesetzes in der Version bis 1989 ver-
letzt worden ist. Die Praambel und der Artikel 146 des Grundgesetzes
sahen vor, dass das Grundgesetz ein Provisorium ist, das nach der Wie-
dervereinigung beider deutscher Staaten durch eine Verfassung ersetzt
wird. Doch die inzwischen vollzogene Wiedervereinigung gestaltete sich
lediglich als Beitritt der DDR in den Staat der BRD. Daraus resultieren
mindestens drei anhaltende Konfliktfelder.

Erstens wurde ein neuer Gesellschaftsvertrag zwischen gleichberech-
tigten Partnern nie abgeschlossen. Hitte zweitens die Treuhand die Be-
triebe der DDR umsichtiger privatisiert, so dass nicht ein Verlust von
130 Millionen Euro und drei Millionen Arbeitspldtzen in einer Situa-
tion entstanden wire, in der die regierenden Parteien in den Liandern
Europas ihren Frieden mit dem Neoliberalismus gemacht hatten, dann
wire es moglich gewesen, Uberschiisse an die Bevolkerung der ehemali-
gen DDR zu verteilen. Drittens hdtte man den Burgern der ehemaligen
DDR Wohnraum zu humanen Preisen zum Kauf anbieten konnen. Hegel
zufolge schafft Eigentum eine Bindung zum Staat. Eine Folge all dieser
Verletzungen und Versaumnisse ist, dass heute Biirger im Osten Deutsch-
lands nicht politisch reprasentiert werden.

Zu beachten bleibt somit, dass Geburt und Stiftung nicht nur Gewalt
gegeniiber dem Geist einer etablierten Geltungslogik bedeuten, sondern
auch als verletzende Einschnitte gegentiber vulnerablen Identitaten wirk-
sam sind. Wenn aber diese Verletzung fast nicht zu verhindern ist, dann
stellt sich die Frage, wie darauf zu antworten ist. Wir schlagen mit Paul
Ricceur vor, eine Ethik der Erinnerung an der Wunde zu installieren.

26

hitps://dol.org/10.5771/97837480711654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

c. Ethik der Erinnerung

In seiner Auseinandersetzung mit Hegel und der klassischen Geschichts-
philosophie legt Ricceur dar, dass die »Opfer von Auschwitz« durch
»keine List der Vernunft zu rechtfertigen« sind und daher als Opfer
»nie vergessen« (Ricceur 1991, 304) werden diirfen. Die entscheiden-
de Annabme dieser Aussage besagt, dass eine UnvergefSlichkeit nicht
nur die Teilnabme an allem Guten, wie Kant sagt, betrifft, sondern
auch die am Bosen. Das Verhaltnis der Gegenwart zu ihrer Vergangen-
heit musse deshalb im Zeichen einer »Ethik ... und Politik der gerech-
ten Erinnerung« (Ricceur 1998, 113) stehen. Wir haben damit zu rech-
nen, von Anderen nach unserer Vergangenheit gefragt zu werden. Die
Zumutung, sich erinnern zu miissen, war ein Motor der Demokratisie-
rung in Deutschland.

Die Stiftungsgewalt der neu gegriindeten Demokratie in Deutschland
nach 1945 ist nicht Auschwitz gewesen, da Auschwitz vor der Griindung
lag. Die Gewaltsambkeit ist vielmehr im Schweigen tiber Auschwitz der
zum Besseren willigen Griinderviter zu sehen (vgl. Leggewie 1995, 34f).
Man denke etwa an das deutsche Militir, das zunachst bestrebt war, die
alte Tradition der Wehrmacht fortzusetzen. Eigene Militarjustiz, kor-
porative Abkapselung von der Zivilgesellschaft, keine parlamentarische
Kontrolle. Diese Bestrebungen setzten das Schweigen zunichst tiber Jah-
re fort. Ab 1950 begann die heute noch nicht ganz abgeschlossene Ge-
genbewegung, die die Mitte der joer Jahre gegriindete Bundeswehr zu
einer demokratischen Streitkraft machte.

Diese und andere Formen von Stiftungsgewalt gilt es, nicht zu ver-
gessen! Das gelingt, indem sich das Ethische gegen das Politische gel-
tend macht und in das Politische als eine Ethik der Erinnerung einwan-
dert. Diese Einwanderung muss allerdings betrieben werden. Sie kommt
nicht von selbst.

Fritz Bauer ist 1949 aus der Emigration nach Deutschland zurtickge-
kommen und hat in seiner Zeit als Generalstaatsanwalt in Braunschweig
und spater in Frankfurt gegen Widerstiande, letztlich aber erfolgreich, da-
fur gekdmpft, dass die KZ-Prozesse im Nachkriegsdeutschland stattge-
funden haben, so dass Erinnerung und Aufarbeitung der Vergangenheit
moglich wurden (vgl. Loewy/Winter 1996). Das in der Griindung Ver-
schwiegene war nicht linger ausgeschlossen, es kam zur Sprache und fin-
det bis heute einen Platz in Deutschlands Staat und Gesellschaft.

Es ist unter anderem Fritz Bauer zu verdanken, dass der neu entstan-
dene Staat als Rechtsnachfolger des Naziregimes nicht mehr schweigen
konnte, selbst wenn er es gewollt hitte. Die Anfrage Anderer, was wir
(juristisch: bestimmten Personen von uns) Dritten angetan haben, zwang
uns zur Erinnerung und zur Auseinandersetzung. Die Annahme von Un-
vergesslichkeit beinhaltet, dass wir uns im Verhaltnis zu Menschen der

27

hitps://dol.org/10.5771/97837480711654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

Vergangenheit begreifen. Damit treten zwei Dimensionen einer »ge-
schichtlichen Struktur zwischenzeitlichen Lebens« (Liebsch 1996, 9) in
den Vordergrund. Jenen Menschen der Vergangenheit gegeniiber stehen
wir (erstens) in einer Schuld. Diese noch zu spezifizierende Schuld macht
sich (zweitens) in der Zumutung der Erinnerung geltend. » Du wirst dich
erinnern! Du wirst nicht vergessen!« (Ricceur 1998, 56) An diese Zumu-
tung kniipft letztlich jede Aufforderung an, durch die Andere uns fragen,
was mit Dritten geschehen ist. In politischer Hinsicht ergeben sich aus
der ethischen Pflicht des Erinnerns drei Perspektiven.

i. Erinnerung als Fortfihrung guter Beispiele: ein ehrendes Gedacht-
nis fur diejenigen, denen wir zu Dank verpflichtet sind. Wir stehen in der
Schuld von Menschen von einst, die dazu beigetragen haben, dass wir
zu denen wurden, die wir heute sind. Wir unterhalten ein freundschaft-
liches Band zu diesen Vorfahren. Wir erinnern offentlich an ihre Taten.
Die eigene Tradition ist zu loben und lebendig zu halten!

ii. Nichtvergessen als Unterbrechung: Erinnerung an Opfer der Ge-
schichte, denen etwas durch Gewalt widerfahren ist. Wir erinnern uns
ihrer, auch wenn wir nicht selbst Titer sind, sondern nur in der Nach-
folge einer auf Gewaltsamkeit beruhenden Tradition leben. Wir gehen
auf die Schuld ein, indem wir unsere Tradition der guten Beispiele unter-
brechen und an Ungetanes der Vergangenheit ankniipfen. Es ist zu ver-
hindern, dass die eigene Tradition zu stolz und fremdenfeindlich wird!

iii. Ankntipfung an Ungetanes der Vergangenheit: vergessene Projek-
te von Menschen der Vergangenheit, die nicht zum Zuge kamen, sind
neu zu bewerten. Eine Ethik der Erinnerung erinnert damit ihrerseits an
die Bemithung um »eine]...] revolutionire[...] Chance im Kampf fiir die
unterdriickte Vergangenheit« (Walter Benjamin, 17. Geschichtsphiloso-
phische These).

Der Vergangenheit wird in gewisser Hinsicht eine Zukunft wieder-
gegeben. An dieser Stelle kann ein Diskurs des Erbittens und Gewah-
rens von Verzeihen ansetzen. Das »Verzeihen kann dem Erinnern eine
Zukunft geben.« (Ricceur 1995, 207) Wenn das erbetene Verzeihen ge-
wihrt wird, dann kommt es zur Gabe einer Zukunft im Modus der Er-
innerung. Wir greifen Projekte auf, die fiir Menschen in der Vergangen-
heit wichtig gewesen sind, die aber nicht zum Zuge kamen und die jetzt
erst durch uns Heutige eine Zukunft erhalten. Dadurch triagt das Erin-
nern zur Gerechtigkeit bei.

d. Demokratie als
Griindung-Fortfiibrung-Unterbrechung

An dieser Stelle sollte noch festgehalten werden, dass Unvergesslichkeit
im Hinblick auf Gutes und Boses mit dem Dreiklang Griindung-Fortfiih-

28

hitps://dol.org/10.5771/97837480711654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMOKRATIE ALS GRUNDUNG-FORTFUHRUNG-UNTERBRECHUNG

rung-Unterbrechung auftritt. Diese Dreiheit begiinstigt ein Verstandnis
von Demokratie, das jeden Totalitarismus ausschliefSst (Claude Lefort).
Wir werden an spaterer Stelle versuchen, diesen Gedanken ankniipfend
an Bruno Latour auch auf die Natur zu beziehen. An dieser Stelle be-
schranken wir uns auf den gesellschaftlich-historischen Bereich.

Mit der Griindung tritt eine Identitdt ins Sein, die in keiner Endgestalt
zur Ruhe kommt, weil sie fortzufithren und zu unterbrechen ist. Demo-
kratie misste positiv als Widerstreit gelebt werden konnen. Das wiirde
ohne Zweifel auch einen Abschied von rein nationalstaatlicher Identitit
implizieren. Dieser Abschied und die Beantwortung der Anfragen von
Nachgeborenen und an die Grindungen der Viter konnen zur Einigung
Europas und zum Frieden beitragen. Das europaische Projekt steht und
fallt heutzutage geradezu mit dem Gelingen oder Misslingen dieser Auf-
gaben. Priifstein dessen ist der gastfreundliche Umgang mit Migranten
und die Beachtung der Ursachen fiir Migration (vgl. Schnell 2017, 158f).

Das Verstandnis von Demokratie sollte an Bedingungen gekniipft sein.
Leibniz unterscheidet zwischen notwendigen und zureichenden Bedin-
gungen. Zureichende geben an, warum etwas genau so ist, wie es ist; not-
wendige sind hingegen bescheidener und benennen lediglich unabding-
bare Minimalbedingungen.

Die erste Bedingung fiir Demokratie ist eine innergesellschaftliche:
Macht ist Bedingung von Demokratie. Macht kontrolliert Herrschaft und
verjagt sie notfalls aus dem Amt. Das Problem der Demokratie, sei sie eher
liberal oder eher republikanisch ausgerichtet, ist eine Machtvergessenheit.
Damit stellt sich die Frage nach einer Moglichkeit der Erinnerung.

Die zweite Bedingung fiir Demokratie ist eine zwischengesellschaft-
liche. Wir werden von Anderen angesprochen, was wir Dritten angetan
haben oder was in unserem Namen Dritten widerfahren ist. Wir antwor-
ten auf die Anfrage der Anderen mit Argumenten und dabei zugleich mit
Erinnerung an die Dritten. Das ist die Grundstruktur volkerrechtlicher
Kommunikation im Zeichen der Menschenrechte. Das Angesprochen-
werden impliziert, dass man sich nicht dauerhaft gegeniiber Anderen im-
munisieren kann, es setzt weiterhin voraus, dass Andere tiberhaupt nach
dem Schicksal Dritter fragen. Niemand vermag eigenmachtig das Leben
Dritter vergessen machen, wenn Andere als Andere der Dritten das Le-
ben Dritter bezeugen. Die volkerrechtliche Kommunikation lebt gerade-
zu davon, dass jene Anderen ihre Stimme erheben, die als Zeugen fiir die
Existenz Dritter auftreten oder sich auf ein anderweitiges Zeugnis fir
diese Existenz berufen konnen. Dritte erhalten durch die 6ffentliche Er-
innerung einen Namen und ein Gesicht, moglicherweise auch ein ano-
nymes Gesicht. Ricceur spricht vom Entstehen einer »Kultur des gerech-
ten Gedichtnisses« (Ricceur 1998, 113) und benennt damit ein Problem.

Schon der kleinste Versuch, jedem das Seinige an Erinnerung zu ge-
ben, fithrt das Ubermichtige dieser Aufgabe vor Augen. Die geforderte

29

hitps://dol.org/10.5771/97837480711654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

Erinnerung kann neue Ungerechtigkeiten vermutlich nicht immer ver-
hindern und belegt damit, dass die Ethik und Politik der gerechten Erin-
nerung keine abzahlbare Schuld bedeutet, aus der Nachgeborene defini-
tiv >schuldenfrei« entlassen werden.

Es scheint, als ob Unvergesslichkeit in zwei Weisen gegeben sei. Auf
der einen Seite die Glanzlichter, auf der anderen die Schattenseiten der
Stiftungsgewalt. Zu beachten ist allerdings, dass sich das Verhaltnis von
Licht und Schatten nur im Durchgang durch Konflikte der Interpretati-
on des, wie Jiirgen Habermas sagen wiirde, 6ffentlichen Gebrauchs der
Historie bestimmen ldsst. Das offentliche Andenken des politischen Ka-
lenders kennt Heldengedenktage, Volkstrauertage, Tage der Wiederverei-
nigung oder der Befreiung. Selbst oder gerade in einer Demokratie muss
um das Verstandnis von Licht und Schatten gerungen werden. Trotz al-
ler berechtigten Skepsis ist die Forderung nach einer gerechten Ausleuch-
tung des offentlichen Raums unverzichtbar.

Der Umgang mit gesellschaftlich-historischer Stiftungsgewalt ist ne-
ben der Bedingung der Macht eine zweite und »neue Legitimationsform«
(Dubiel 1999, 292) fiir die Demokratie. Das ist aus Kants und Hegels
Analysen der franzosischen Revolution zu lernen. Die nachmetaphysi-
sche Epoche, in der wir uns im Unterschied zu Kant und Hegel heute be-
finden, kommt an einer Uberschneidung von Vernunft und Gewalt nicht
mehr vorbei. Im Spannungsfeld des Ethischen und des Politischen hat
sich Demokratie dem zu stellen.

e. Widerstreit und Politik

Der Widerstreit zwischen Fortfiihren und Unterbrechen manifestiert sich
in sehr vielen 6ffentlichen Debatten der letzten Jahrzehnte. Wir den-
ken unter anderem an den Historikerstreit, die Goldhagen-Kontroverse,
die Walserdebatte, den Streit um Griechenland, die verschiedenen Akte
des sogenannten Flichtlingsdramas. Entscheidend ist, dass Fortfithren
und Unterbrechen zusammen auftreten. BlofSe Fortfithrung miindet in
Ignoranz, blofle Unterbrechung in Orientierungslosigkeit. Das entschei-
dende Miteinander beider Krafte erscheint als Widerstreit und kiindet
davon, dass, um mit Claude Lefort zu sprechen, Demokratie eine Kon-
fliktform ist.

Als Terminus ist der Widerstreit in den Schriften von Bolzano, Kant,
Husserl zu finden und wird dort auf das Erkennen und (unwillkiirliche)
Auffassen bezogen. Bei Lyotard wird der Widerstreit auf verschiedenen
Ebenen angesiedelt und zwar als Konflikt zwischen Satzen, Opfern und
Klagern, Arbeitskraft und Kapital und zwischen anderen Elementen. Wir
kniipfen an den Gedanken eines Widerstreits als Kraft im gelebten Leben
an. Praziser gesagt, an den Gedanken, dass »sich der Widerstreit in der

30

hitps://dol.org/10.5771/97837480711654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIDERSTREIT UND POLITIK

deliberativen, der beratenden Politik, in der Politik der modernen De-
mokratien exponiert.« (Lyotard 1987, 245)

Wenn das Antworten auf die Frage nach dem guten Leben das zen-
trale Worumwillen des Lebens ist, dann gehort der Widerstreit in dieses
Zentrum hinein. Er bedeutet ein gutes Leben (auch) unter den Bedingun-
gen der Tragodie. Das Antworten, mithin das Leben, darf nicht verges-
sen werden, weil es weder eine dauerhafte Antwort auflerhalb der Zeit
noch eine letzte Antwort gibt.

All diese Uberlegungen werfen die ernsthafte Frage auf, ob ein Wider-
streit gelebt werden kann und wie ein solches Leben aussehen wiirde. Es
geht hier nicht nur um die existentielle Perspektive, die etwa im Werk
von Henrik Ibsen vorgefithrt wird, sondern um das politische Phinomen
einer widerstreitenden Demokratie. Kann man von diesem Phanomen
einen guten Gebrauch machen? In welchem Sinn kann der Widerstreit
eine positive Gestalt annehmen? Zuniachst ist anzumerken, dass an die-
ser Stelle das Verstindnis der Einheit einer Burgergesellschaft auf dem
Spiel steht, weil sie anders gestaltet werden musste.

Traditionell wird politische Einheit in drei Versionen gedacht. Fur
Kommunitaristen besteht Einheit aus gemeinsamen Traditionen und
Werten, sie wird durch deren Wirkungsgeschichte garantiert. Liberale
stiitzen sich auf formale Prozeduren, deren Einheitsfunktion durch Gel-
tung garantiert wird. Die Verfechter einer posttraditionalen Sittlichkeit
betrachten Einheitlichkeit als ein Ziel, durch alle moglichen Konflikte
hindurch. Die Mingel dieser durchaus wichtigen Positionen treten in be-
stimmten Fragen deutlich zutage. In der Sache der Integration von soge-
nannten Zuwanderern, die Europa seit Jahrzehnten immer wieder und
zunehmend stirker beschaftigt, bieten die Kommunitaristen die falschen
Traditionen, die Liberalen zu wenig substantielle Werte und die Post-
traditionalisten eine unrealistische Vision. Ein Miteinander des Hetero-
genen zu denken, ist ihnen unméglich.

Ein Grund fir diesen Mangel liegt darin, dass alle drei Richtungen
einen Widerstreit, der zum Lebensnerv einer Gesellschaft gehort, nicht
denken konnen. Der Kommunitarist situiert den Widerstreit innerhalb
eines singuldren Horizonts und partikularisiert ihn damit. Fir den Libe-
ralen betrifft ein Widerstreit lediglich den rohen Stoff der Konfliktma-
terie, welcher Prozeduren durchlauft, die wiederum dem Streit entzogen
sind. Dem Posttraditionalisten ist der Widerstreit immer nur sekundar
und vorldufig, denn fur ihn ist der Dreiklang von Einheit, Entzweiung
und Versohnung mafSgeblich. Am kanadischen Verfassungsstreit und an
den heutigen Unabhingigkeitsbewegungen in (Siid)Europa kann man er-
kennen, dass ein Widerstreit beachtet und kultiviert werden muss. Er ist
und bleibt eine prekire und damit vulnerable Figur. Thn zu kultivieren
bedeutet, das Zerbrechen eines Staates und auch die Permanenz von ho-
mogenen Parallelgesellschaften auf Dauer zu verhindern.

31

hitps://dol.org/10.5771/97837480711654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

Ein kultivierter und damit zum Nutzen einer Gesellschaft produktiv
gelebter Widerstreit hort auf die AufSenwelt und damit auf das, »was un-
serem Standpunkt und dem unserer Gemeinschaft fremd ist.« (Ricceur
1998, 122) Ein Gemeinwesen, welches von Anderen gefragt wird, was
Dritten in der Geschichte oder in der Gegenwart geschehen ist, erfahrt
sich selbst durch die Zumutung der Anfrage und die Aufforderung zur
Antwort als es selbst, als ein Wir, welches gemeint ist. Wir haben eigene
Mittel, aber sie reichen nicht aus, um all das auszumachen, was uns im
Inneren betrifft. Die Einheit einer demokratischen Biirgergesellschaft ist
der gelebte Widerstreit zwischen Fortfihrung des Eigenen und Unterbre-
chung um Anderer willen. Der Widerstreit, der als Begriff im Werk von
Lyotard keine einheitliche Operationalisierung erfahrt, bezieht sich hier
auf zwei Affektionen, die nicht zu einem groflen Gefiihl verschmelzen,
auch nicht als Enthusiasmus. Die Einheit der Burgergesellschaft ist zu-
gleich eine Nichtidentitat, die nicht Nichts ist.

All das darf jedoch nicht mit purer Lust an positiver Unbestimmtheit
verwechselt werden. Der postmoderne Asthetizismus weigert sich zu er-
kennen, dass Lebenskunst allein kein eigenstandiges Konzept ist. An-
ders der Pragmatismus, denn er kennt neben dem Umgang mit den Spiel-
raumen im Hier und Jetzt noch die Apologie der Zukunft im Licht der
Frage, wie Moglichkeiten, die in der Zukunft realisiert werden konnen,
bereits gegenwirtig als Moglichkeiten mafSgeblich sein konnen. John De-
weys experimenteller Empirismus hat den Nachteil, dass er glaubt, die
Vergangenheit sei abgeschlossen und nur die Zukunft gestaltbar. Gegen-
tiber Postmoderne und Pragmatismus bringen wir das Gewicht der Ver-
gangenheit, des Widerstreits zwischen den Glanzlichtern der Tradition
und den Schattenseiten der Stiftungsgewalt im Zeichen einer Ethik der
Erinnerung zur Geltung.

Im Hinblick auf die Dreiheit von Grundung-Fortfithrung-Unterbre-
chung ist es eine Aufgabe einer Biirgergesellschaft, den » Widerstreit [zu]
bezeugen «, wie es bei Lyotard (1987, 12) heifst. Diese Bezeugung bedeu-
tet ein aktives Nichtvergessen, eine Nachhaltigkeit und Verbindlichkeit.
Ein spezielles Beispiel dafiir ist heute die Frage nach der Provenienz von
Kunst im 6ffentlichen Raum.

f. Sammeln

Wir beginnen unsere Ausfithrungen zunichst aber mit Uberlegungen
zum Vorgang des Sammelns. Damit knipfen wir an die erste der drei
Dimensionen von Demokratie an. Sammeln bedeutet, gute und wichti-
ge Beispiele der Tradition, d.h. der Dinge und Werte, die als weiterge-
benswert eingestuft worden sind, gegenwartig und sichtbar zu halten.
Sichtbar sind sie durch die Weitergabe und auch die Ausstellung, etwa

32

hitps://dol.org/10.5771/97837480711654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAMMELN

im Museum. Die Ausstellung ist ein Modus der Gegenwirtigung, da sie
etwas prasentiert, also gegenwirtigt. Sammeln ist die Realisierung von
Prasenz.

Eine Fundierung des Sammelns in der Zeitlichkeit verdanken wir
Manfred Sommer. Das leitende Interesse an der Zeit entwickelte Som-
mer in einer Studie iiber Ernst Mach. Demnach soll es im wahrsten Sinne
moglich sein, Evidenz im Augenblick erleben und empfinden zu konnen.
Der Augenblick, das Jetzt, die Urimpression, wie Husserl sagen wiirde,
soll Ort von anschaulicher Wahrheit sein, ohne durch zeitlichen Entzug
im Hinblick auf die Zukunft und zeitlichen Verzug hinsichtlich der Ver-
gangenheit wesensmaflig getriibt zu sein.

Sammeln ist nun Ausdruck einer »Asthetik des Bewahrens« und ein
»Verlangen nach dauerhafter Gegenwart« (Sommer 1999, 12), kurz:
nach Evidenz uber den Augenblick hinaus. Dieses Verlangen ist auf
Selbsterhaltung gerichtet und daher seiner Art nach konservativ. » Alles
Sammeln ist konservativ.« (ebd., 50) Sommer unternimmt beeindruckend
weite Wege, um dieses Sammeln erfahrbar zu machen. Das Sammeln von
Kulturgegenstanden, die Museumskunde, das Archiv und die Bibliothek
sind Stationen, die dabei von ihm angesteuert werden (vgl. 428ff).

Im Licht der Tatsache, dass wir Demokratie nicht nur durch das Be-
wahren definiert haben, wollen wir daran erinnern, dass, der alten Le-
gende nach, der Mensch immer Jager und Sammler gewesen sein soll.
Sammeln bedeutet nun aber nicht nur, dass Prasenz verlangert wird,
sondern auch, dass etwas verloren, vernichtet, dem Tod anheimgegeben
wird, wie Nietzsche und Derrida hervorgehoben haben. Sommer sagt
richtigerweise, dass eine Ausstellung dasjenige zeigt, was »sehenswert«
(23 1) ist. Die Feststellung des Sehenswerten erfolgt jedoch stets durch
eine Selektion: das Wertvolle wird von dem gesondert, was als wertlos
angesehen wird. Hier kommen Macht und auch eine gewisse verletzen-
de Gewalt zur Geltung. Der Sammler ist auch ein Jager.

Der Jager steht dafiir, dass das Wertvolle auch genommen, ja geraubt
wird. Walter Benjamin spricht in seiner 7. Geschichtsphilosophischen
These davon, dass jedes Dokument der Kultur auch ein solches der Bar-
barei ist. Demgegeniiber klingt es bei Sommer recht betulich, wenn er
von »Heimholung aus der Fremde« (286) spricht. Dieser Paternalismus
ist von jeder Ethnologie, als einer Wissenschaft vom Fremden, unbelehrt.

Die Rechtfertigung von Provenienzforschung, also der Untersuchung
der Geschichte der Herkunft von Kunstwerken und Kulturgiitern, hat
mit der Tatsache zu tun, dass eine Heimholung aus der Fremde schon
deshalb ein Problem ist, weil unklar bleibt, was das Eigene und das
Heim, in die etwas geholt werden konnte, eigentlich sind. Im Augenblick
gibt es keine Evidenz. Ist sie da, ist sie fort. Wir konnen Sommer selbst zi-
tieren. »Die unmittelbare Prasenz des Augenblicks kénnen wir nicht be-
sitzen.« (Sommer 1990, 166) Und: »absolute Priasenz (ist) nichts anderes

33

hitps://dol.org/10.5771/97837480711654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

als eine Art mystischer Selbstzerstorung des BewufStseins.« (ebd., 163)
Die Urimpression ist als solche nicht erlebt, sondern nur eine Konstruk-
tion zugunsten von Selbsterhaltung. In phinomenologischer Hinsicht
hebt Levinas hervor, dass damit »das BewufStsein (im) Verzug gegen sich
selbst ist« (Levinas 1983, 171) und dass folgerichtig eine »Rezeptivitat
eines Anderen das Selbe durchdringt.« (ebd., 173) Wir sollten ergidnzend
mit Derrida erwahnen, dass eine Versammlung des Sinns als Vergegen-
wartigung eine Dispersion und eine Verstreutheit nicht annullieren kann
(vgl. Derrida 1974, 468ff). Im Unterschied zu Manfred Sommer ziehen
wir aus all dem die Konsequenz, dass Demokratie sich pluralisiert tiber
das blofSe Bewahren hinaus. Das Fremde, die Gewaltsamkeit und der
Umgang mit ihnen treten nun namlich in den Vordergrund.

g. Provenienz

In der Zeit des Kolonialismus erfihrt die Wissenschaft der Ethnologie
eine enorme Aufwertung. Das von Marcel Mauss an der Sorbonne gelei-
tete Institut wurde vom damaligen Kolonialministerium unterstiitzt. Die
Politik benotigte Beamte, die die Kulturen der Kolonien beurteilen kon-
nen. Die Wissenschaft vom Fremden hat eine problematische Herkunft.
Man lese das Tagebuch Phantom Afrika und die Untersuchung »Ethno-
graphie und Kolonialismus« vom Michel Leiris (vgl. Leiris 1985). Nach
dem zweiten Weltkrieg beginnt die Ethnologie ihre Anfinge zu reflektie-
ren; verdeutlichen kann man sich das an dem Vorgang, der dazu fithr-
te, dass die Denomination »Religionen nichtzivilisierter Volker« des ers-
ten Lehrstuhls von Claude Lévi-Strauss umbenannt werden musste (vgl.
Lévi-Strauss 1989).

Problematisch sind die Anfiange der Ethnologie, weil die Wissenschaft
vom Fremden an der Ausbeutung des Fremden nicht unschuldig ist. In
den Museen der europaischen Hauptstadte lagern noch heute 95% der
afrikanischen Kunst (s. DIE ZEIT Nr. 52, 13, Dez. 2018). Sie stammen
aus Raubziigen, die bekanntlich schon im 19. Jahrhundert unternommen
worden sind. Die deutsche Ethnologie unterstiitze den Kolonialismus
in Deutsch-Sudwest-Afrika und spater auch den Nationalsozialismus
(vgl. Penny 2019). In Frankreich wird heute an einer verantwortlichen
und raschen Riickgabe der Werke gearbeitet. Anders ist die Situation in
Deutschland.

In Berlin will das Humboldt Forum der deutschen Hauptstadt neue
Impulse geben. Man will zeigen, dass die Deutschen verantwortlich mit
eigenem und fremdem Erbe umzugehen vermogen. Das Kulturhaus zeigt
ethnologische Sammlungen, die bis dato zum Teil in Dahlem unterge-
bracht waren. Das Humboldt Forum konnte eine Geschichte der Aneig-
nung, des Gebens und Nehmens erzihlen. Obwohl die Tatsache, dass

34

hitps://dol.org/10.5771/97837480711654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROVENIENZ

Kunst ein Gegenstand des Tauschhandels ist, das Ideal der Authentizitit
eines Werkes aus ethnologischer Sicht relativiert, kann der Unterschied
zwischen gutem Erwerb und Raubkunst nicht eingeebnet werden.

Die Autoritit einer Tradition, wie sie von Gadamer betont wird, hat
ihre Grenzen in der Frage der Gewalt. In seiner 7. Geschichtsphiloso-
phischen These spricht Walter Benjamin tiber die Abkunft von Kultur-
giitern. Seine beriihmte These lautet bekanntlich, dass ein Kulturgut
»niemals ein Dokument der Kultur [ist], ohne zugleich ein solches der
Barbarei zu sein.« Maler wie Emil Nolde sind von den Benin-Bron-
zen, die das Volkerkundemuseum in Berlin ausstellte, inspiriert worden.
Ohne Raubkunst sihe die europidische Moderne anders aus! Eine heuti-
ge Demokratie kann daraus lernen, dass nicht nur die guten und golde-
nen Vorbilder zu ehren sind, sondern dass auch der Opfer, die die eigene
Tradition hervorgebracht hat, zu gedenken ist.

Das Humboldt Forum soll eine Visitenkarte der Nation sein und muss
sich daher den Fragen der Provinienzforschung stellen. Diese neue Diszi-
plin, die in Deutschland anlidsslich des Umgangs mit den von Cornelius
Gurlitt gehorteten Kunstwerken offentlich bekannt geworden ist, soll
Fragen nach der Herkunft von Kunstwerken, nach der RechtmifSigkeit
des Besitzes, nach Auswirkungen der Kolonial- und Gewaltgeschichte
und nach Moglichkeiten eines gemeinsamen Weltkulturerbes und einer
»transnationalen Geschichte Europas« (Savoy 2018, 19) fragen. Die Pro-
venienzforschung ist dariiber hinaus eine letzte Stufe der Selbstreflexi-
on der Ethnologie. In diesem Sinne legt die Kunsthistorikern Bénédicte
Savoy ein Programm fiir das Verstindnis von Provinienzforschung vor.

In ihrer Antrittsvorlesung am College de France von 2017 richtet
Savoy den Blick auf die eigene Institution. Im Hofe des Collége de Fran-
ce steht eine Statue, die Jean-Francois Champollion in einer Pose zeigt,
wie er mit einem Stiefel auf dem Kopf eines Pharaos steht. Diese »FEin-
verleibung des Anderen in das Eigene« (ebd., 47) zeugt davon, dass Kul-
tur lange und wohl zu lange als — im wortlichen Sinne — Kulturbesitz ver-
standen worden ist. Dem ist eine »die Enteigneten achtende und gerechte
Politik « (48) entgegenzustellen. Das kulturelle Erbe soll nicht die Eigentu-
mer, sondern das Erbe betonen. Denn kulturelles Erbe ist »eine sich stin-
dig erneuernde Begegnung zwischen den Sterblichen (das sind wir) und
den — vielleicht beinahe — Unsterblichen (das sind sie, die Objekte).« (17)

Die Provenienzforschung ist eine letzte Stufe der Selbstreflexion der Eth-
nologie. Die gewaltsamen Anfange des Fachs treten ebenso in den Blick
einer Ethik der Erinnerung wie die Institution des Museums. Klassischer-
weise hat das Museum vier Aufgaben, nimlich, so Walter Grasskamp,
»Sammeln, Bewahren, Erforschen und Ausstellen. « (Grasskamp 2016, 70)
Im Lichte der Provenienz wird dem eine fiinfte Aufgabe hinzugefiigt: das
Eingedenken der gewaltsamen Anfinge.

35

hitps://dol.org/10.5771/97837480711654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Der Tod
	b.  Gewaltsamkeit
	c.  Ethik der Erinnerung
	d.  Demokratie als Gründung-Fortführung-Unterbrechung
	e.  Widerstreit und Politik
	f.  Sammeln
	g.  Provenienz

