
24

3) G.W.F. Hegel: Die Schrecken des Todes 
und der Sinn einer Ethik der Erinnerung

Als Antwort auf die Sterblichkeit des vulnerablen und endlichen Le-
bens gelten Gründungen, die sich nicht vergessen und die damit in ge-
wisser Hinsicht auch nicht vergehen. Es sind die Errungenschaften der 
französischen Revolution. Kant hatte diesen Diskurs eröffnet. Fichte 
folgte ihm. Im Unterschied zu Kant war sich Fichte der Herrschaft der 
Jakobiner in Paris ganz bewusst. Im Angesicht dessen betont er, dass 
»die französische Revolution mir für die gesamte Menschheit wichtig 
scheint« und zwar in Hinblick auf »Menschenrecht und Menschen-
wert« (Fichte 1989, 39) Die Ideen von 1789 gelten als Zeugnis der 
Gründung von Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit. Sie wirken als 
solche bis heute nach, zumindest in Europa (vgl. Forum für Philoso-
phie Bad Homburg (Hg.) (1989)).

Bekanntlich fügte Hegel diesem Diskurs seinerseits eine eigene Note 
hinzu, die die Bewertung des Jakobinismus im Verhältnis zu den Wer-
ten der Revolution betrifft (vgl. Wildt 1971). Ist eine Vernunftgründung 
eines politischen Gemeinwesens möglich, wie es Locke und Rousseau 
gedacht haben oder wird diese Gründung durch die Gewalt des Jako-
binismus vergiftet? Damit ist das Problem einer »Verletzlichkeit« von 
»kollektiven Identitäten« (Ricœur 1998, 99) benannt und eine Vertie-
fung der Frage nach dem Verhältnis des Ethischen und des Politischen 
erreicht.

Der Jakobinismus zeigte, was passiert, wenn der Wille zu einer poli-
tischen Gründung nicht etwas, sondern »nichts will« (Hegel 1972, §7, 
Zusatz). Nur indem er etwas zerstört, hat der Wille als negativer sein 
Dasein. Aus dieser Bewegung erwuchs »die Schreckenszeit der Franzö-
sischen Revolution« (ebd., §6, Zusatz). Was ist daraus zu lernen? Müs-
sen wir, wie Herbert Marcuse fordert, die revolutionären Aspekte einer 
Gründung unterstützen (vgl. Marcuse 1972)? Oder sollten wir genau 
diesen Impuls zurückdrängen und eine Bewahrung von schützenden Tra-
ditionen befürworten, wie Joachim Ritter nahelegt (vgl. Ritter 1965)? 
Hannah Arendt zog wie immer ihre eigenen Schlüsse, indem sie die Fran-
zösische Revolution pauschal fallen ließ und stattdessen zur Parteigän-
gerin der Amerikanischen Revolution und ihrer Novus ordo seclorum 
geworden ist (vgl. Arendt 1963). Wir wollen an dieser Stelle die Vulne
rabilität der politischen Gründung ausloten und den Sinn einer Ethik der 
Erinnerung diskutieren.

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

a. Der Tod

Am Beispiel der Verwirklichung des Bewusstseins der absoluten Freiheit 
im Gefolge der Aufklärung zeigt Hegel, dass die revolutionäre Entste-
hung von grundlegend neuen Kultur- und Zivilisationsmustern die Ge-
fahr des Terrorismus in sich birgt. Interessanterweise gilt das auch für die 
Entstehung des Neuen in den Wissenschaften. Thomas S. Kuhn bezeich-
net eine wissenschaftliche Revolution als »plötzliches und ungegliedertes 
Ereignis gleich einem Gestaltwandel« (Kuhn 1976, 134). Eine Revolu
tion legt neue Gründe, befindet sich aber selbst diesseits ihrer.

Das Neue tritt anfänglich nicht als gerechte und differenzierende 
Macht auf, die unterschiedlichen und berechtigten Interessen gerecht 
wird, sondern als eine Kraft, die »alle Stände … tilgt« (Hegel 1981, 433) 
und alles niederrennt. Sie ist »kein positives Werk« (ebd., 435), nur »ne-
gatives Tun; sie ist nur die Furie des Verschwindens« (436). Die Institu-
tionalisierung der absoluten Freiheit, die auf die Revolution zurückgeht 
und die uns als Wert heute immer noch unverzichtbar ist, »vertilgt allen 
Unterschied und alles Bestehen des Unterschieds in sich.« Sie verbreitet 
den »Schrecken des Todes« (437).

Obwohl der Wert der Freiheit darin besteht, dass der Mensch etwas 
gilt, »weil er Mensch ist« (Hegel 1972, §209), und zwar ohne weite-
re schätzenswerte Eigenschaften aufweisen zu müssen, greift die Grün-
dung der Freiheit die individuelle Person in ihrer Vulnerabilität und da-
mit letztlich in ihrer Endlichkeit an. Weil die individuelle Person in dieser 
Phase noch nichts gilt, ist ihr tatsächlicher Tod auch kein Verlust. Es ist 
»also der kälteste, platteste Tod, ohne mehr Bedeutung als das Durch-
hauen eines Kohlkopfes« (Hegel 1981, 436) auf der Guillotine. Erst nach 
der Etablierung einer positiven Ordnung beginnt das Neue selbstreflexiv, 
differenziert und verantwortlich zu werden, indem es den Vorrang des 
Allgemeinen vor der konkreten Person relativiert. Vulnerabilität und Tod 
zählen von da an etwas. Jetzt kann es auch eine Toleranz für postmo-
derne Gestalten wie Rameaus Neffen und ihr entregeltes Leben geben. 

b. Gewaltsamkeit

Im Unterschied zu Kant bemüht sich Hegel nicht um eine Abtrennung 
der Verwirklichungsgewalt von der verwirklichten Vernunftordnung. 
Genesis und Geltung sind vielmehr dialektisch vermittelt. In Abweichung 
von Hegel gehen wir nicht davon aus, dass Verwirklichungsgewalt not-
wendig und damit letztlich vernünftig ist. In Anlehnung an Hegel kön-
nen wir aber davon ausgehen, dass in der Stiftung eines neuen Paradig-
mas (Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit) Gewaltsamkeit wider Willen 
auftreten kann. Es gibt eine Stiftungsgewalt, die daraus resultiert, dass 

GEWALTSAMKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

sich die Gründung einer Ordnung nicht auf eine Rechtmäßigkeit beru-
fen kann, weil eine solche Rechtmäßigkeit in der Stiftungssituation noch 
gar nicht in Geltung ist. Derrida sagt, dass das »Moment der Stiftung 
…. eine performative Kraft (Gewalt) impliziert, … (die) in sich weder 
gerecht noch ungerecht ist.« (Derrida 1991, 27f.) Die »Staatsgründung 
markiert das Aufkommen eines neuen Rechts, sie tut es immer unter An-
wendung von Gewalt.« (ebd., 77) Diese »gewalttätige Geburt« findet 
sich, so Paul Ricœur, nicht nur bei totalitären Staaten, sondern auch bei 
»Staaten«, die »zu Rechtstaaten geworden sind.« (Ricœur 1996, 311) 
Und, so könnte man ergänzen, ebenfalls bei Transformationen von eher 
totalitären zu demokratischen Staaten. 

Selbst die Revolution, an deren Ende der Fall Berliner Mauer und die 
Wiedervereinigung Deutschlands gestanden hat, war nicht gewaltlos, ob-
wohl dieses immer wieder behauptet worden ist (vgl. Baule 1996). Eine 
Revolution hat immer zwei Seiten. Die negative, die zur Implosion der 
DDR beigetragen hat, mag friedlich gewesen sein. Aber die positive der 
Neugründung war es nicht. Ihre Stiftungsgewalt liegt darin, dass unter 
anderem die Präambel des Grundgesetzes in der Version bis 1989 ver-
letzt worden ist. Die Präambel und der Artikel 146 des Grundgesetzes 
sahen vor, dass das Grundgesetz ein Provisorium ist, das nach der Wie-
dervereinigung beider deutscher Staaten durch eine Verfassung ersetzt 
wird. Doch die inzwischen vollzogene Wiedervereinigung gestaltete sich 
lediglich als Beitritt der DDR in den Staat der BRD. Daraus resultieren 
mindestens drei anhaltende Konfliktfelder.

Erstens wurde ein neuer Gesellschaftsvertrag zwischen gleichberech-
tigten Partnern nie abgeschlossen. Hätte zweitens die Treuhand die Be-
triebe der DDR umsichtiger privatisiert, so dass nicht ein Verlust von 
130 Millionen Euro und drei Millionen Arbeitsplätzen in einer Situa-
tion entstanden wäre, in der die regierenden Parteien in den Ländern 
Europas ihren Frieden mit dem Neoliberalismus gemacht hatten, dann 
wäre es möglich gewesen, Überschüsse an die Bevölkerung der ehemali-
gen DDR zu verteilen. Drittens hätte man den Bürgern der ehemaligen 
DDR Wohnraum zu humanen Preisen zum Kauf anbieten können. Hegel 
zufolge schafft Eigentum eine Bindung zum Staat. Eine Folge all dieser 
Verletzungen und Versäumnisse ist, dass heute Bürger im Osten Deutsch-
lands nicht politisch repräsentiert werden.

Zu beachten bleibt somit, dass Geburt und Stiftung nicht nur Gewalt 
gegenüber dem Geist einer etablierten Geltungslogik bedeuten, sondern 
auch als verletzende Einschnitte gegenüber vulnerablen Identitäten wirk-
sam sind. Wenn aber diese Verletzung fast nicht zu verhindern ist, dann 
stellt sich die Frage, wie darauf zu antworten ist. Wir schlagen mit Paul 
Ricœur vor, eine Ethik der Erinnerung an der Wunde zu installieren.

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

c. Ethik der Erinnerung

In seiner Auseinandersetzung mit Hegel und der klassischen Geschichts-
philosophie legt Ricœur dar, dass die »Opfer von Auschwitz« durch 
»keine List der Vernunft zu rechtfertigen« sind und daher als Opfer 
»nie vergessen« (Ricœur 1991, 304) werden dürfen. Die entscheiden-
de Annahme dieser Aussage besagt, dass eine Unvergeßlichkeit nicht 
nur die Teilnahme an allem Guten, wie Kant sagt, betrifft, sondern 
auch die am Bösen. Das Verhältnis der Gegenwart zu ihrer Vergangen-
heit müsse deshalb im Zeichen einer »Ethik … und Politik der gerech-
ten Erinnerung« (Ricœur 1998, 113) stehen. Wir haben damit zu rech-
nen, von Anderen nach unserer Vergangenheit gefragt zu werden. Die 
Zumutung, sich erinnern zu müssen, war ein Motor der Demokratisie-
rung in Deutschland. 

Die Stiftungsgewalt der neu gegründeten Demokratie in Deutschland 
nach 1945 ist nicht Auschwitz gewesen, da Auschwitz vor der Gründung 
lag. Die Gewaltsamkeit ist vielmehr im Schweigen über Auschwitz der 
zum Besseren willigen Gründerväter zu sehen (vgl. Leggewie 1995, 34f). 
Man denke etwa an das deutsche Militär, das zunächst bestrebt war, die 
alte Tradition der Wehrmacht fortzusetzen. Eigene Militärjustiz, kor-
porative Abkapselung von der Zivilgesellschaft, keine parlamentarische 
Kontrolle. Diese Bestrebungen setzten das Schweigen zunächst über Jah-
re fort. Ab 1950 begann die heute noch nicht ganz abgeschlossene Ge-
genbewegung, die die Mitte der 50er Jahre gegründete Bundeswehr zu 
einer demokratischen Streitkraft machte. 

Diese und andere Formen von Stiftungsgewalt gilt es, nicht zu ver-
gessen! Das gelingt, indem sich das Ethische gegen das Politische gel-
tend macht und in das Politische als eine Ethik der Erinnerung einwan-
dert. Diese Einwanderung muss allerdings betrieben werden. Sie kommt 
nicht von selbst. 

Fritz Bauer ist 1949 aus der Emigration nach Deutschland zurückge-
kommen und hat in seiner Zeit als Generalstaatsanwalt in Braunschweig 
und später in Frankfurt gegen Widerstände, letztlich aber erfolgreich, da-
für gekämpft, dass die KZ-Prozesse im Nachkriegsdeutschland stattge-
funden haben, so dass Erinnerung und Aufarbeitung der Vergangenheit 
möglich wurden (vgl. Loewy/Winter 1996). Das in der Gründung Ver-
schwiegene war nicht länger ausgeschlossen, es kam zur Sprache und fin-
det bis heute einen Platz in Deutschlands Staat und Gesellschaft.

Es ist unter anderem Fritz Bauer zu verdanken, dass der neu entstan-
dene Staat als Rechtsnachfolger des Naziregimes nicht mehr schweigen 
konnte, selbst wenn er es gewollt hätte. Die Anfrage Anderer, was wir 
(juristisch: bestimmten Personen von uns) Dritten angetan haben, zwang 
uns zur Erinnerung und zur Auseinandersetzung. Die Annahme von Un-
vergesslichkeit beinhaltet, dass wir uns im Verhältnis zu Menschen der 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Vergangenheit begreifen. Damit treten zwei Dimensionen einer »ge-
schichtlichen Struktur zwischenzeitlichen Lebens« (Liebsch 1996, 9) in 
den Vordergrund. Jenen Menschen der Vergangenheit gegenüber stehen 
wir (erstens) in einer Schuld. Diese noch zu spezifizierende Schuld macht 
sich (zweitens) in der Zumutung der Erinnerung geltend. »Du wirst dich 
erinnern! Du wirst nicht vergessen!« (Ricœur 1998, 56) An diese Zumu-
tung knüpft letztlich jede Aufforderung an, durch die Andere uns fragen, 
was mit Dritten geschehen ist. In politischer Hinsicht ergeben sich aus 
der ethischen Pflicht des Erinnerns drei Perspektiven.

i. Erinnerung als Fortführung guter Beispiele: ein ehrendes Gedächt-
nis für diejenigen, denen wir zu Dank verpflichtet sind. Wir stehen in der 
Schuld von Menschen von einst, die dazu beigetragen haben, dass wir 
zu denen wurden, die wir heute sind. Wir unterhalten ein freundschaft-
liches Band zu diesen Vorfahren. Wir erinnern öffentlich an ihre Taten. 
Die eigene Tradition ist zu loben und lebendig zu halten! 

ii. Nichtvergessen als Unterbrechung: Erinnerung an Opfer der Ge-
schichte, denen etwas durch Gewalt widerfahren ist. Wir erinnern uns 
ihrer, auch wenn wir nicht selbst Täter sind, sondern nur in der Nach-
folge einer auf Gewaltsamkeit beruhenden Tradition leben. Wir gehen 
auf die Schuld ein, indem wir unsere Tradition der guten Beispiele unter-
brechen und an Ungetanes der Vergangenheit anknüpfen. Es ist zu ver-
hindern, dass die eigene Tradition zu stolz und fremdenfeindlich wird!

iii. Anknüpfung an Ungetanes der Vergangenheit: vergessene Projek-
te von Menschen der Vergangenheit, die nicht zum Zuge kamen, sind 
neu zu bewerten. Eine Ethik der Erinnerung erinnert damit ihrerseits an 
die Bemühung um »eine[…] revolutionäre[…] Chance im Kampf für die 
unterdrückte Vergangenheit« (Walter Benjamin, 17. Geschichtsphiloso-
phische These).

Der Vergangenheit wird in gewisser Hinsicht eine Zukunft wieder-
gegeben. An dieser Stelle kann ein Diskurs des Erbittens und Gewäh-
rens von Verzeihen ansetzen. Das »Verzeihen kann dem Erinnern eine 
Zukunft geben.« (Ricœur 1995, 207) Wenn das erbetene Verzeihen ge-
währt wird, dann kommt es zur Gabe einer Zukunft im Modus der Er-
innerung. Wir greifen Projekte auf, die für Menschen in der Vergangen-
heit wichtig gewesen sind, die aber nicht zum Zuge kamen und die jetzt 
erst durch uns Heutige eine Zukunft erhalten. Dadurch trägt das Erin-
nern zur Gerechtigkeit bei.

d. Demokratie als  
Gründung-Fortführung-Unterbrechung

An dieser Stelle sollte noch festgehalten werden, dass Unvergesslichkeit 
im Hinblick auf Gutes und Böses mit dem Dreiklang Gründung-Fortfüh-

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

rung-Unterbrechung auftritt. Diese Dreiheit begünstigt ein Verständnis 
von Demokratie, das jeden Totalitarismus ausschließt (Claude Lefort). 
Wir werden an späterer Stelle versuchen, diesen Gedanken anknüpfend 
an Bruno Latour auch auf die Natur zu beziehen. An dieser Stelle be-
schränken wir uns auf den gesellschaftlich-historischen Bereich. 

Mit der Gründung tritt eine Identität ins Sein, die in keiner Endgestalt 
zur Ruhe kommt, weil sie fortzuführen und zu unterbrechen ist. Demo-
kratie müsste positiv als Widerstreit gelebt werden können. Das würde 
ohne Zweifel auch einen Abschied von rein nationalstaatlicher Identität 
implizieren. Dieser Abschied und die Beantwortung der Anfragen von 
Nachgeborenen und an die Gründungen der Väter können zur Einigung 
Europas und zum Frieden beitragen. Das europäische Projekt steht und 
fällt heutzutage geradezu mit dem Gelingen oder Misslingen dieser Auf-
gaben. Prüfstein dessen ist der gastfreundliche Umgang mit Migranten 
und die Beachtung der Ursachen für Migration (vgl. Schnell 2017, 158f).

Das Verständnis von Demokratie sollte an Bedingungen geknüpft sein. 
Leibniz unterscheidet zwischen notwendigen und zureichenden Bedin-
gungen. Zureichende geben an, warum etwas genau so ist, wie es ist; not-
wendige sind hingegen bescheidener und benennen lediglich unabding-
bare Minimalbedingungen. 

Die erste Bedingung für Demokratie ist eine innergesellschaftliche: 
Macht ist Bedingung von Demokratie. Macht kontrolliert Herrschaft und 
verjagt sie notfalls aus dem Amt. Das Problem der Demokratie, sei sie eher 
liberal oder eher republikanisch ausgerichtet, ist eine Machtvergessenheit. 
Damit stellt sich die Frage nach einer Möglichkeit der Erinnerung.

Die zweite Bedingung für Demokratie ist eine zwischengesellschaft-
liche. Wir werden von Anderen angesprochen, was wir Dritten angetan 
haben oder was in unserem Namen Dritten widerfahren ist. Wir antwor-
ten auf die Anfrage der Anderen mit Argumenten und dabei zugleich mit 
Erinnerung an die Dritten. Das ist die Grundstruktur völkerrechtlicher 
Kommunikation im Zeichen der Menschenrechte. Das Angesprochen-
werden impliziert, dass man sich nicht dauerhaft gegenüber Anderen im-
munisieren kann, es setzt weiterhin voraus, dass Andere überhaupt nach 
dem Schicksal Dritter fragen. Niemand vermag eigenmächtig das Leben 
Dritter vergessen machen, wenn Andere als Andere der Dritten das Le-
ben Dritter bezeugen. Die völkerrechtliche Kommunikation lebt gerade-
zu davon, dass jene Anderen ihre Stimme erheben, die als Zeugen für die 
Existenz Dritter auftreten oder sich auf ein anderweitiges Zeugnis für 
diese Existenz berufen können. Dritte erhalten durch die öffentliche Er-
innerung einen Namen und ein Gesicht, möglicherweise auch ein ano-
nymes Gesicht. Ricœur spricht vom Entstehen einer »Kultur des gerech-
ten Gedächtnisses« (Ricœur 1998, 113) und benennt damit ein Problem.

Schon der kleinste Versuch, jedem das Seinige an Erinnerung zu ge-
ben, führt das Übermächtige dieser Aufgabe vor Augen. Die geforderte 

DEMOKRATIE ALS GRÜNDUNG-FORTFÜHRUNG-UNTERBRECHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

Erinnerung kann neue Ungerechtigkeiten vermutlich nicht immer ver-
hindern und belegt damit, dass die Ethik und Politik der gerechten Erin-
nerung keine abzahlbare Schuld bedeutet, aus der Nachgeborene defini-
tiv ›schuldenfrei‹ entlassen werden.

Es scheint, als ob Unvergesslichkeit in zwei Weisen gegeben sei. Auf 
der einen Seite die Glanzlichter, auf der anderen die Schattenseiten der 
Stiftungsgewalt. Zu beachten ist allerdings, dass sich das Verhältnis von 
Licht und Schatten nur im Durchgang durch Konflikte der Interpretati-
on des, wie Jürgen Habermas sagen würde, öffentlichen Gebrauchs der 
Historie bestimmen lässt. Das öffentliche Andenken des politischen Ka-
lenders kennt Heldengedenktage, Volkstrauertage, Tage der Wiederverei-
nigung oder der Befreiung. Selbst oder gerade in einer Demokratie muss 
um das Verständnis von Licht und Schatten gerungen werden. Trotz al-
ler berechtigten Skepsis ist die Forderung nach einer gerechten Ausleuch-
tung des öffentlichen Raums unverzichtbar.

Der Umgang mit gesellschaftlich-historischer Stiftungsgewalt ist ne-
ben der Bedingung der Macht eine zweite und »neue Legitimationsform« 
(Dubiel 1999, 292) für die Demokratie. Das ist aus Kants und Hegels 
Analysen der französischen Revolution zu lernen. Die nachmetaphysi-
sche Epoche, in der wir uns im Unterschied zu Kant und Hegel heute be-
finden, kommt an einer Überschneidung von Vernunft und Gewalt nicht 
mehr vorbei. Im Spannungsfeld des Ethischen und des Politischen hat 
sich Demokratie dem zu stellen. 

e. Widerstreit und Politik

Der Widerstreit zwischen Fortführen und Unterbrechen manifestiert sich 
in sehr vielen öffentlichen Debatten der letzten Jahrzehnte. Wir den-
ken unter anderem an den Historikerstreit, die Goldhagen-Kontroverse, 
die Walserdebatte, den Streit um Griechenland, die verschiedenen Akte 
des sogenannten Flüchtlingsdramas. Entscheidend ist, dass Fortführen 
und Unterbrechen zusammen auftreten. Bloße Fortführung mündet in 
Ignoranz, bloße Unterbrechung in Orientierungslosigkeit. Das entschei-
dende Miteinander beider Kräfte erscheint als Widerstreit und kündet 
davon, dass, um mit Claude Lefort zu sprechen, Demokratie eine Kon-
fliktform ist.

Als Terminus ist der Widerstreit in den Schriften von Bolzano, Kant, 
Husserl zu finden und wird dort auf das Erkennen und (unwillkürliche) 
Auffassen bezogen. Bei Lyotard wird der Widerstreit auf verschiedenen 
Ebenen angesiedelt und zwar als Konflikt zwischen Sätzen, Opfern und 
Klägern, Arbeitskraft und Kapital und zwischen anderen Elementen. Wir 
knüpfen an den Gedanken eines Widerstreits als Kraft im gelebten Leben 
an. Präziser gesagt, an den Gedanken, dass »sich der Widerstreit in der 

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

deliberativen, der beratenden Politik, in der Politik der modernen De-
mokratien exponiert.« (Lyotard 1987, 245) 

Wenn das Antworten auf die Frage nach dem guten Leben das zen
trale Worumwillen des Lebens ist, dann gehört der Widerstreit in dieses 
Zentrum hinein. Er bedeutet ein gutes Leben (auch) unter den Bedingun-
gen der Tragödie. Das Antworten, mithin das Leben, darf nicht verges-
sen werden, weil es weder eine dauerhafte Antwort außerhalb der Zeit 
noch eine letzte Antwort gibt.

All diese Überlegungen werfen die ernsthafte Frage auf, ob ein Wider-
streit gelebt werden kann und wie ein solches Leben aussehen würde. Es 
geht hier nicht nur um die existentielle Perspektive, die etwa im Werk 
von Henrik Ibsen vorgeführt wird, sondern um das politische Phänomen 
einer widerstreitenden Demokratie. Kann man von diesem Phänomen 
einen guten Gebrauch machen? In welchem Sinn kann der Widerstreit 
eine positive Gestalt annehmen? Zunächst ist anzumerken, dass an die-
ser Stelle das Verständnis der Einheit einer Bürgergesellschaft auf dem 
Spiel steht, weil sie anders gestaltet werden müsste.

Traditionell wird politische Einheit in drei Versionen gedacht. Für 
Kommunitaristen besteht Einheit aus gemeinsamen Traditionen und 
Werten, sie wird durch deren Wirkungsgeschichte garantiert. Liberale 
stützen sich auf formale Prozeduren, deren Einheitsfunktion durch Gel-
tung garantiert wird. Die Verfechter einer posttraditionalen Sittlichkeit 
betrachten Einheitlichkeit als ein Ziel, durch alle möglichen Konflikte 
hindurch. Die Mängel dieser durchaus wichtigen Positionen treten in be-
stimmten Fragen deutlich zutage. In der Sache der Integration von soge-
nannten Zuwanderern, die Europa seit Jahrzehnten immer wieder und 
zunehmend stärker beschäftigt, bieten die Kommunitaristen die falschen 
Traditionen, die Liberalen zu wenig substantielle Werte und die Post
traditionalisten eine unrealistische Vision. Ein Miteinander des Hetero-
genen zu denken, ist ihnen unmöglich.

Ein Grund für diesen Mangel liegt darin, dass alle drei Richtungen 
einen Widerstreit, der zum Lebensnerv einer Gesellschaft gehört, nicht 
denken können. Der Kommunitarist situiert den Widerstreit innerhalb 
eines singulären Horizonts und partikularisiert ihn damit. Für den Libe-
ralen betrifft ein Widerstreit lediglich den rohen Stoff der Konfliktma-
terie, welcher Prozeduren durchläuft, die wiederum dem Streit entzogen 
sind. Dem Posttraditionalisten ist der Widerstreit immer nur sekundär 
und vorläufig, denn für ihn ist der Dreiklang von Einheit, Entzweiung 
und Versöhnung maßgeblich. Am kanadischen Verfassungsstreit und an 
den heutigen Unabhängigkeitsbewegungen in (Süd)Europa kann man er-
kennen, dass ein Widerstreit beachtet und kultiviert werden muss. Er ist 
und bleibt eine prekäre und damit vulnerable Figur. Ihn zu kultivieren 
bedeutet, das Zerbrechen eines Staates und auch die Permanenz von ho-
mogenen Parallelgesellschaften auf Dauer zu verhindern.

WIDERSTREIT UND POLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Ein kultivierter und damit zum Nutzen einer Gesellschaft produktiv 
gelebter Widerstreit hört auf die Außenwelt und damit auf das, »was un-
serem Standpunkt und dem unserer Gemeinschaft fremd ist.« (Ricœur 
1998, 122) Ein Gemeinwesen, welches von Anderen gefragt wird, was 
Dritten in der Geschichte oder in der Gegenwart geschehen ist, erfährt 
sich selbst durch die Zumutung der Anfrage und die Aufforderung zur 
Antwort als es selbst, als ein Wir, welches gemeint ist. Wir haben eigene 
Mittel, aber sie reichen nicht aus, um all das auszumachen, was uns im 
Inneren betrifft. Die Einheit einer demokratischen Bürgergesellschaft ist 
der gelebte Widerstreit zwischen Fortführung des Eigenen und Unterbre-
chung um Anderer willen. Der Widerstreit, der als Begriff im Werk von 
Lyotard keine einheitliche Operationalisierung erfährt, bezieht sich hier 
auf zwei Affektionen, die nicht zu einem großen Gefühl verschmelzen, 
auch nicht als Enthusiasmus. Die Einheit der Bürgergesellschaft ist zu-
gleich eine Nichtidentität, die nicht Nichts ist.

All das darf jedoch nicht mit purer Lust an positiver Unbestimmtheit 
verwechselt werden. Der postmoderne Ästhetizismus weigert sich zu er-
kennen, dass Lebenskunst allein kein eigenständiges Konzept ist. An-
ders der Pragmatismus, denn er kennt neben dem Umgang mit den Spiel-
räumen im Hier und Jetzt noch die Apologie der Zukunft im Licht der 
Frage, wie Möglichkeiten, die in der Zukunft realisiert werden können, 
bereits gegenwärtig als Möglichkeiten maßgeblich sein können. John De-
weys experimenteller Empirismus hat den Nachteil, dass er glaubt, die 
Vergangenheit sei abgeschlossen und nur die Zukunft gestaltbar. Gegen-
über Postmoderne und Pragmatismus bringen wir das Gewicht der Ver-
gangenheit, des Widerstreits zwischen den Glanzlichtern der Tradition 
und den Schattenseiten der Stiftungsgewalt im Zeichen einer Ethik der 
Erinnerung zur Geltung.

Im Hinblick auf die Dreiheit von Gründung-Fortführung-Unterbre-
chung ist es eine Aufgabe einer Bürgergesellschaft, den »Widerstreit [zu] 
bezeugen«, wie es bei Lyotard (1987, 12) heißt. Diese Bezeugung bedeu-
tet ein aktives Nichtvergessen, eine Nachhaltigkeit und Verbindlichkeit. 
Ein spezielles Beispiel dafür ist heute die Frage nach der Provenienz von 
Kunst im öffentlichen Raum.

f. Sammeln

Wir beginnen unsere Ausführungen zunächst aber mit Überlegungen 
zum Vorgang des Sammelns. Damit knüpfen wir an die erste der drei 
Dimensionen von Demokratie an. Sammeln bedeutet, gute und wichti-
ge Beispiele der Tradition, d.h. der Dinge und Werte, die als weiterge-
benswert eingestuft worden sind, gegenwärtig und sichtbar zu halten. 
Sichtbar sind sie durch die Weitergabe und auch die Ausstellung, etwa 

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

im Museum. Die Ausstellung ist ein Modus der Gegenwärtigung, da sie 
etwas präsentiert, also gegenwärtigt. Sammeln ist die Realisierung von 
Präsenz.

Eine Fundierung des Sammelns in der Zeitlichkeit verdanken wir 
Manfred Sommer. Das leitende Interesse an der Zeit entwickelte Som-
mer in einer Studie über Ernst Mach. Demnach soll es im wahrsten Sinne 
möglich sein, Evidenz im Augenblick erleben und empfinden zu können. 
Der Augenblick, das Jetzt, die Urimpression, wie Husserl sagen würde, 
soll Ort von anschaulicher Wahrheit sein, ohne durch zeitlichen Entzug 
im Hinblick auf die Zukunft und zeitlichen Verzug hinsichtlich der Ver-
gangenheit wesensmäßig getrübt zu sein.

Sammeln ist nun Ausdruck einer »Ästhetik des Bewahrens« und ein 
»Verlangen nach dauerhafter Gegenwart« (Sommer 1999, 12), kurz: 
nach Evidenz über den Augenblick hinaus. Dieses Verlangen ist auf 
Selbsterhaltung gerichtet und daher seiner Art nach konservativ. »Alles 
Sammeln ist konservativ.« (ebd., 50) Sommer unternimmt beeindruckend 
weite Wege, um dieses Sammeln erfahrbar zu machen. Das Sammeln von 
Kulturgegenständen, die Museumskunde, das Archiv und die Bibliothek 
sind Stationen, die dabei von ihm angesteuert werden (vgl. 428ff).

Im Licht der Tatsache, dass wir Demokratie nicht nur durch das Be-
wahren definiert haben, wollen wir daran erinnern, dass, der alten Le-
gende nach, der Mensch immer Jäger und Sammler gewesen sein soll. 
Sammeln bedeutet nun aber nicht nur, dass Präsenz verlängert wird, 
sondern auch, dass etwas verloren, vernichtet, dem Tod anheimgegeben 
wird, wie Nietzsche und Derrida hervorgehoben haben. Sommer sagt 
richtigerweise, dass eine Ausstellung dasjenige zeigt, was »sehenswert« 
(231) ist. Die Feststellung des Sehenswerten erfolgt jedoch stets durch 
eine Selektion: das Wertvolle wird von dem gesondert, was als wertlos 
angesehen wird. Hier kommen Macht und auch eine gewisse verletzen-
de Gewalt zur Geltung. Der Sammler ist auch ein Jäger.

Der Jäger steht dafür, dass das Wertvolle auch genommen, ja geraubt 
wird. Walter Benjamin spricht in seiner 7. Geschichtsphilosophischen 
These davon, dass jedes Dokument der Kultur auch ein solches der Bar-
barei ist. Demgegenüber klingt es bei Sommer recht betulich, wenn er 
von »Heimholung aus der Fremde« (286) spricht. Dieser Paternalismus 
ist von jeder Ethnologie, als einer Wissenschaft vom Fremden, unbelehrt.

Die Rechtfertigung von Provenienzforschung, also der Untersuchung 
der Geschichte der Herkunft von Kunstwerken und Kulturgütern, hat 
mit der Tatsache zu tun, dass eine Heimholung aus der Fremde schon 
deshalb ein Problem ist, weil unklar bleibt, was das Eigene und das 
Heim, in die etwas geholt werden könnte, eigentlich sind. Im Augenblick 
gibt es keine Evidenz. Ist sie da, ist sie fort. Wir können Sommer selbst zi-
tieren. »Die unmittelbare Präsenz des Augenblicks können wir nicht be-
sitzen.« (Sommer 1990, 166) Und: »absolute Präsenz (ist) nichts anderes 

SAMMELN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

als eine Art mystischer Selbstzerstörung des Bewußtseins.« (ebd., 163) 
Die Urimpression ist als solche nicht erlebt, sondern nur eine Konstruk-
tion zugunsten von Selbsterhaltung. In phänomenologischer Hinsicht 
hebt Levinas hervor, dass damit »das Bewußtsein (im) Verzug gegen sich 
selbst ist« (Levinas 1983, 171) und dass folgerichtig eine »Rezeptivität 
eines Anderen das Selbe durchdringt.« (ebd., 173) Wir sollten ergänzend 
mit Derrida erwähnen, dass eine Versammlung des Sinns als Vergegen-
wärtigung eine Dispersion und eine Verstreutheit nicht annullieren kann 
(vgl. Derrida 1974, 468ff). Im Unterschied zu Manfred Sommer ziehen 
wir aus all dem die Konsequenz, dass Demokratie sich pluralisiert über 
das bloße Bewahren hinaus. Das Fremde, die Gewaltsamkeit und der 
Umgang mit ihnen treten nun nämlich in den Vordergrund.

g. Provenienz

In der Zeit des Kolonialismus erfährt die Wissenschaft der Ethnologie 
eine enorme Aufwertung. Das von Marcel Mauss an der Sorbonne gelei-
tete Institut wurde vom damaligen Kolonialministerium unterstützt. Die 
Politik benötigte Beamte, die die Kulturen der Kolonien beurteilen kön-
nen. Die Wissenschaft vom Fremden hat eine problematische Herkunft. 
Man lese das Tagebuch Phantom Afrika und die Untersuchung »Ethno-
graphie und Kolonialismus« vom Michel Leiris (vgl. Leiris 1985). Nach 
dem zweiten Weltkrieg beginnt die Ethnologie ihre Anfänge zu reflektie-
ren; verdeutlichen kann man sich das an dem Vorgang, der dazu führ-
te, dass die Denomination »Religionen nichtzivilisierter Völker« des ers-
ten Lehrstuhls von Claude Lévi-Strauss umbenannt werden musste (vgl. 
Lévi-Strauss 1989).

Problematisch sind die Anfänge der Ethnologie, weil die Wissenschaft 
vom Fremden an der Ausbeutung des Fremden nicht unschuldig ist. In 
den Museen der europäischen Hauptstädte lagern noch heute 95% der 
afrikanischen Kunst (s. DIE ZEIT Nr. 52, 13, Dez. 2018). Sie stammen 
aus Raubzügen, die bekanntlich schon im 19. Jahrhundert unternommen 
worden sind. Die deutsche Ethnologie unterstütze den Kolonialismus 
in Deutsch-Südwest-Afrika und später auch den Nationalsozialismus 
(vgl. Penny 2019). In Frankreich wird heute an einer verantwortlichen 
und raschen Rückgabe der Werke gearbeitet. Anders ist die Situation in 
Deutschland.

In Berlin will das Humboldt Forum der deutschen Hauptstadt neue 
Impulse geben. Man will zeigen, dass die Deutschen verantwortlich mit 
eigenem und fremdem Erbe umzugehen vermögen. Das Kulturhaus zeigt 
ethnologische Sammlungen, die bis dato zum Teil in Dahlem unterge-
bracht waren. Das Humboldt Forum könnte eine Geschichte der Aneig-
nung, des Gebens und Nehmens erzählen. Obwohl die Tatsache, dass 

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

Kunst ein Gegenstand des Tauschhandels ist, das Ideal der Authentizität 
eines Werkes aus ethnologischer Sicht relativiert, kann der Unterschied 
zwischen gutem Erwerb und Raubkunst nicht eingeebnet werden.

Die Autorität einer Tradition, wie sie von Gadamer betont wird, hat 
ihre Grenzen in der Frage der Gewalt. In seiner 7. Geschichtsphiloso-
phischen These spricht Walter Benjamin über die Abkunft von Kultur-
gütern. Seine berühmte These lautet bekanntlich, dass ein Kulturgut  
»niemals ein Dokument der Kultur [ist], ohne zugleich ein solches der 
Barbarei zu sein.« Maler wie Emil Nolde sind von den Benin-Bron-
zen, die das Völkerkundemuseum in Berlin ausstellte, inspiriert worden. 
Ohne Raubkunst sähe die europäische Moderne anders aus! Eine heuti-
ge Demokratie kann daraus lernen, dass nicht nur die guten und golde-
nen Vorbilder zu ehren sind, sondern dass auch der Opfer, die die eigene 
Tradition hervorgebracht hat, zu gedenken ist. 

Das Humboldt Forum soll eine Visitenkarte der Nation sein und muss 
sich daher den Fragen der Provinienzforschung stellen. Diese neue Diszi-
plin, die in Deutschland anlässlich des Umgangs mit den von Cornelius 
Gurlitt gehorteten Kunstwerken öffentlich bekannt geworden ist, soll 
Fragen nach der Herkunft von Kunstwerken, nach der Rechtmäßigkeit 
des Besitzes, nach Auswirkungen der Kolonial- und Gewaltgeschichte 
und nach Möglichkeiten eines gemeinsamen Weltkulturerbes und einer 
»transnationalen Geschichte Europas« (Savoy 2018, 19) fragen. Die Pro-
venienzforschung ist darüber hinaus eine letzte Stufe der Selbstreflexi-
on der Ethnologie. In diesem Sinne legt die Kunsthistorikern Bénédicte 
Savoy ein Programm für das Verständnis von Provinienzforschung vor.

In ihrer Antrittsvorlesung am Collège de France von 2017 richtet 
Savoy den Blick auf die eigene Institution. Im Hofe des Collège de Fran-
ce steht eine Statue, die Jean-Francois Champollion in einer Pose zeigt, 
wie er mit einem Stiefel auf dem Kopf eines Pharaos steht. Diese »Ein-
verleibung des Anderen in das Eigene« (ebd., 47) zeugt davon, dass Kul-
tur lange und wohl zu lange als – im wörtlichen Sinne – Kulturbesitz ver-
standen worden ist. Dem ist eine »die Enteigneten achtende und gerechte 
Politik« (48) entgegenzustellen. Das kulturelle Erbe soll nicht die Eigentü-
mer, sondern das Erbe betonen. Denn kulturelles Erbe ist »eine sich stän-
dig erneuernde Begegnung zwischen den Sterblichen (das sind wir) und 
den – vielleicht beinahe – Unsterblichen (das sind sie, die Objekte).« (17) 

Die Provenienzforschung ist eine letzte Stufe der Selbstreflexion der Eth-
nologie. Die gewaltsamen Anfänge des Fachs treten ebenso in den Blick 
einer Ethik der Erinnerung wie die Institution des Museums. Klassischer-
weise hat das Museum vier Aufgaben, nämlich, so Walter Grasskamp, 
»Sammeln, Bewahren, Erforschen und Ausstellen.« (Grasskamp 2016, 70) 
Im Lichte der Provenienz wird dem eine fünfte Aufgabe hinzugefügt: das 
Eingedenken der gewaltsamen Anfänge.

PROVENIENZ

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Der Tod
	b.  Gewaltsamkeit
	c.  Ethik der Erinnerung
	d.  Demokratie als Gründung-Fortführung-Unterbrechung
	e.  Widerstreit und Politik
	f.  Sammeln
	g.  Provenienz

