
 171 

Ebenfalls eine Anmerkung verdient der Aristoteles zugeschriebene Brief an Alexan-

der den Großen. Wenn man diesem Brief glauben könnte, dann wäre Aristoteles 

doch eher ein Befürworter des Weltstaates, nicht der selbständigen Polis. Der Brief 

gibt Alexander den Rat, besiegte Perser in Griechenland anzusiedeln, so wie die 

Perser umgekehrt Griechen verschleppt hatten. Aber danach soll eine glückliche Zeit 

kommen, in der es nur eine Herrschaft geben wird und keine Kriege und Aufstände 

mehr. Es wird Sicherheit herrschen, die Menschen werden ihre Bedürfnisse befrie-

digen und sich mit Philosophie beschäftigen. Er hofft, daß er es noch erleben werde, 

wenigstens aber die jüngeren Leute.Dieser Brief ist nur arabisch überliefert, eine 

griechische Vorlage ist aber erkennbar. Als mögliche Verfasser wurden vorgeschla-

gen: Aristoteles selber; ein Schüler des Aristoteles, der die Nähe des Meisters zu 

Alexander übertreibt; ein hellenistischer Rhetorikschüler als Schulaufgabe; ein poli-

tischer Propagandist der frühen Kaiserzeit mit einer damals nicht untypischen Mi-

schung von griechischem Nationalismus und Weltstaatsidee. Die Araber zitieren 

diesen Brief als bloße Bildungsfrucht, nicht als politische Idee; die daran anschlie-

ßende jüdische Tradierung sieht ein heidnisches Zeugnis für das messianische Zeit-

alter. Vgl. S. M. Stern, Aristotle on the World-state. – Oxford 1968 (der sich vorstel-

len kann, daß Aristoteles im ersten Augenblick der makedonischen Siege diesen 

Brief geschrieben, aber zur Zeit der Redaktion der „Politik“ diese Hoffnungen als 

unbegründet verworfen hat); Marian Plezia, Lettre d’Aristote à Alexandre sur la 

politique envers les cités / texte arabe établit et traduit par J. Bielowski , commentai-

re de M. Plezia. – Wroclaw 1970 oder Marian Plezia: Die Geburtsurkunde des Hel-

lenismus, in: Eos 58(1969/1970) S. 51-62 oder Marian Plezia: Der arabische Aristo-

telesbrief nach fünfundzwanzig Jahren, in: Dissertatiunculae criticae : Festschrift für 

Günther Christian Hansen / hrsg. von Christian-Friedrich Collatz … – Würzburg 

1998. – S. 53-59 (der zu genau weiß, daß der Brief im Jahre 331 v. Chr. geschrieben 

wurde, und sich von Zweifeln anderer Gelehrter, die sich freilich nur auf das traditi-

onelle Aristotelesbild berufen können, nicht hat umstimmen lassen). 

4.1.5 Stoizismus 

Die Bedeutung der Stoa für das Denken über internationale Beziehungen ist unbe-

zweifelt. Sie ist der Anfang eines philosophischen Kosmopolitismus. Es ist auch 

unbezweifelt, daß es dabei nicht nur um den Wunsch ging, alle Menschen sollten 

Brüder werden, sondern um ein philosophisches Argument des notwendigen Um-

gangs zwischen vernünftigen Wesen. Die Kosmopolis ist ein Staat, der Gott und 

Menschen umfaßt. Die Bedeutung liegt natürlich nicht in der konkreten Gestaltung 

des antiken Staatensystems, sondern in der Begründung von Normen. Der Einfluß 

auf die neuzeitliche Tradition des weltbürgerlichen Denkens von Leibniz bis Kant 

ist deutlich. Die letzte explizite Anknüpfung war Gilbert Murrays schon etwas fa-

denscheiniger Versuch „the One Great City of Men and Gods“ zur Grundlage und 

zum Ziel des Völkerbundes zu machen (vgl. Jeanne Morefield, Covenants without 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-171 - am 22.01.2026, 03:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 172

Swords : Idealist Liberalism and the Spirit of Empire. – Princeton 2005. – S. 112-

124). 

 

Was die Stoiker genau gemeint haben, ist unklar. Die Quellenlage für die politische 

Theorie des griechischen Stoizismus, die ältere und mittlere Stoa, ist schlecht. Und 

wenn wir nicht unterstellen, daß Cicero den Stoikern genau folgt, dann haben wir 

nur Fragmente, die wir nur mühsam zu einem sinnvollen Bild zusammenfügen kön-

nen. Vgl. den jüngsten Versuch: Katja Maria Vogt, Law, Reason, and the Cosmic 

City : Political Philosophy in the Early Stoa. – Oxford 2008. 

 

 

Ehrhardt, Arnold A. 

Politische Metaphysik von Solon bis Augustin, Bd. 1. – Die Gottesstadt der 

Griechen und Römer. – Tübingen : Mohr (Siebeck), 1959. – S. 146-206 Der 

Kosmos als politisches und theologisches Problem in klassischer und hellenisti-

scher Zeit 

Die Griechen können sich Ordnung nur als bürgerliche Ordnung vorstellen und 

sehen deshalb den Kosmos in Analogie zur Stadt. Die Stoa versucht diese Kosmos-

Idee von der Polis auf das Römische Reich auszuweiten. Das ist der philosophische 

Ursprung des Kosmopolitismus. Ehrhardt unterscheidet zwischen dem Kosmopoli-

tismus der älteren Stoa und dem Humanitätsideal der mittleren Stoa, das gut geeig-

net war, den Gegensatz von Zivilisation des Reiches und Barbaren an seinem Rand 

zu fassen (aber auch als eine Möglichkeit war, Sklaven eine Menschenwürde zuzu-

teilen). Der stoische Kosmopolitismus ist letztlich daran gescheitert, daß er das Bür-

gertum im mystischen Kosmos aller Geistwesen und das Bürgertum im real existie-

renden Römischen Reich, in dem der Kaiser alle Attribute der Göttlichkeit monopo-

lisierte, nicht zusammendenken konnte. Philo von Alexandria konnte als Jude 

Kosmopolitismus realistischer denken, weil er sich auf das staatenlose, real über die 

Oikumene verstreute Judentum bezog. 

 

Forschner, Maximilian 

Stoa und Cicero über Krieg und Frieden. – Barsbüttel : Institut für Theologie 

und Frieden, 1988. – 23 S. (Beiträge zur Friedensethik ; 2) 

Im erste Teil versucht Forschner ein Urteil über den Kosmopolitismus der Stoa und 

entscheidet sich, daß die ältere Stoa in der Tat kosmopolitisch war; politisch faßbar 

ist das am ehesten in der späten kynisch-stoischen Popularphilosophie mit Diatriben 

gegen die Sinnlosigkeit des Krieges. Die mittlere Stoa dürfte realistischer gewesen 

sein, ist aber nur faßbar, wenn man annimmt, daß Cicero ihr direkt gefolgt ist. 

 

Schofield, Malcolm 

The Stoic Idea of the City. – Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1991. – 

164 S. 

Ein Versuch, die politische Lehre der älteren Stoa zu rekonstruieren: Der eine An-

satzpunkt war offenbar (in Zenons verlorener Schrift über die Republik) das sparta-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-171 - am 22.01.2026, 03:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 173 

nische Modell einer durch (homosexuellen) Eros zusammengehaltenen Stadt, das 

Zenon gegen Platons Nomoi mit ihren Klassen und ihrem Erziehungswesen aus-

spielt. Offenbar kommt es Zenon auf die spartanische Einfachheit an, den spartani-

schen Militarismus übernimmt er nicht. Der zweite Ausgangspunkt (v. a. bei Chry-

sippos) ist die Idee einer kosmischen Stadt. So wie einer Stadtbevölkerung alles in 

ihrem Gebiet gehört, so kann das Universum verstanden werden als die Stadt aller 

Götter und Menschen, d.h. aller Wesen, die nach Vernunft und Recht leben. Das 

Gemeinsame dieser Entwicklung vom Republikanismus zum Naturrecht ist die Idee 

einer Stadt, die von Weisen bewohnt wird. 

 

Nussbaum, Martha C. 

Kant und stoisches Weltbürgertum, in: Frieden durch Recht : Kants Friedens-

idee und das Problem einer neuen Weltordnung / hrsg. von Matthias Lutz-

Bachmann und James Boman. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1996 (Suhr-

kamp Taschenbuch Wissenschaft ; 1269) S. 45-75 

Kant hält sich in den Einzelheiten seiner Sittenlehre stark an den (wohl durch Cicero 

vermittelten) Stoizismus und behält vor allem die Privilegierung der universellen 

Vernunft als Basis einer moralischen Gemeinschaft aller Menschen bei, aber doch in 

einem ganz anderen philosophischen Rahmen. Die stoische Naturteleologie wird 

zum Postulat der praktischen Vernunft (behält aber viel Vorsehungsglauben), die 

Leidenschaften werden als Teil der menschlichen Natur rehabilitiert. Gemeinsam 

bleibt Stoikern wie Kant, daß sie dazu neigen, moralische Imperative an die Stelle 

von politischen Imperativen zu stellen, „wobei die Achtung für die Würde zuweilen 

den Platz einnimmt, der eher der Veränderung der äußeren Umstände des menschli-

chen Lebens gebührte.“ 

4.2 Rom 

Das Römische Reich hatte einst als Pax Romana eine bedeutende Rolle in den Theo-

rien des Friedens, nicht immer zum Lobe dieses Friedens. Augustinus hat seine 

Friedenstheorie gegen die heilsgeschichtliche Deutung des Reiches entworfen, Dan-

tes Reichsideologie ist nicht repräsentativ für das Mittelalter, Machiavelli nimmt 

Roms Aufstieg durch Hegemonie zum Muster, bemerkt aber die Zerstörung des 

Republikanismus, die nicht mehr rückgängig zu machende war, Hume verurteilt die 

Grenzenlosigkeit Roms, durch die ungeprüfte Ideen (Christentum und Aristotelis-

mus) grenzenlose Verbreitung fanden. Für die dialektische Geschichtsphilosophie 

von Herder über Fichte, Schelling, Schlegel bis Hegel ist Rom der zentrale Wende-

punkt der Weltgeschichte, die universalisierenden Tendenzen des Reiches werden 

gelobt, aber die Zerstörung des Reiches durch Freiheit und Nationalismus der Germa-

nenstaaten war notwendig. In der neuen Wissenschaft der Internationalen Beziehungen 

gibt es keine systematischen Deutungen des Aufstiegs und Niedergangs Roms mehr. 

Erst das Zeitalter des amerikanischen Unilateralismus hat viele Hinweise auf Rom 

hervorgebracht, aber Rom nicht wieder einen zentralen Platz in einer Weltgeschichte 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-171 - am 22.01.2026, 03:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

