Ebenfalls eine Anmerkung verdient der Aristoteles zugeschriebene Brief an Alexan-
der den GroBen. Wenn man diesem Brief glauben konnte, dann wire Aristoteles
doch eher ein Befiirworter des Weltstaates, nicht der selbstéindigen Polis. Der Brief
gibt Alexander den Rat, besiegte Perser in Griechenland anzusiedeln, so wie die
Perser umgekehrt Griechen verschleppt hatten. Aber danach soll eine gliickliche Zeit
kommen, in der es nur eine Herrschaft geben wird und keine Kriege und Aufstinde
mehr. Es wird Sicherheit herrschen, die Menschen werden ihre Bediirfnisse befrie-
digen und sich mit Philosophie beschéftigen. Er hofft, da3 er es noch erleben werde,
wenigstens aber die jiingeren Leute.Dieser Brief ist nur arabisch iiberliefert, eine
griechische Vorlage ist aber erkennbar. Als mdgliche Verfasser wurden vorgeschla-
gen: Aristoteles selber; ein Schiiler des Aristoteles, der die Nédhe des Meisters zu
Alexander iibertreibt; ein hellenistischer Rhetorikschiiler als Schulaufgabe; ein poli-
tischer Propagandist der frithen Kaiserzeit mit einer damals nicht untypischen Mi-
schung von griechischem Nationalismus und Weltstaatsidee. Die Araber zitieren
diesen Brief als bloe Bildungsfrucht, nicht als politische Idee; die daran anschlie-
Bende jlidische Tradierung sieht ein heidnisches Zeugnis fiir das messianische Zeit-
alter. Vgl. S. M. Stern, Aristotle on the World-state. — Oxford 1968 (der sich vorstel-
len kann, dall Aristoteles im ersten Augenblick der makedonischen Siege diesen
Brief geschrieben, aber zur Zeit der Redaktion der ,,Politik” diese Hoffnungen als
unbegriindet verworfen hat); Marian Plezia, Lettre d’Aristote a Alexandre sur la
politique envers les cités / texte arabe établit et traduit par J. Bielowski , commentai-
re de M. Plezia. — Wroclaw 1970 oder Marian Plezia: Die Geburtsurkunde des Hel-
lenismus, in: Eos 58(1969/1970) S. 51-62 oder Marian Plezia: Der arabische Aristo-
telesbrief nach fiinfundzwanzig Jahren, in: Dissertatiunculae criticae : Festschrift fiir
Gilinther Christian Hansen / hrsg. von Christian-Friedrich Collatz ... — Wiirzburg
1998. — S. 53-59 (der zu genau weil}, dall der Brief im Jahre 331 v. Chr. geschrieben
wurde, und sich von Zweifeln anderer Gelehrter, die sich freilich nur auf das traditi-
onelle Aristotelesbild berufen kdnnen, nicht hat umstimmen lassen).

4.1.5 Stoizismus

Die Bedeutung der Stoa fiir das Denken iiber internationale Beziehungen ist unbe-
zweifelt. Sie ist der Anfang eines philosophischen Kosmopolitismus. Es ist auch
unbezweifelt, da3 es dabei nicht nur um den Wunsch ging, alle Menschen sollten
Briider werden, sondern um ein philosophisches Argument des notwendigen Um-
gangs zwischen verniinftigen Wesen. Die Kosmopolis ist ein Staat, der Gott und
Menschen umfafit. Die Bedeutung liegt natiirlich nicht in der konkreten Gestaltung
des antiken Staatensystems, sondern in der Begriindung von Normen. Der Einflufl
auf die neuzeitliche Tradition des weltbiirgerlichen Denkens von Leibniz bis Kant
ist deutlich. Die letzte explizite Ankniipfung war Gilbert Murrays schon etwas fa-
denscheiniger Versuch ,,the One Great City of Men and Gods“ zur Grundlage und
zum Ziel des Volkerbundes zu machen (vgl. Jeanne Morefield, Covenants without

171

https://dol.org/10.5771/9783845222097-171 - am 22.01.2026, 03:43:53. /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Swords : Idealist Liberalism and the Spirit of Empire. — Princeton 2005. — S. 112-
124).

Was die Stoiker genau gemeint haben, ist unklar. Die Quellenlage fiir die politische
Theorie des griechischen Stoizismus, die dltere und mittlere Stoa, ist schlecht. Und
wenn wir nicht unterstellen, dal Cicero den Stoikern genau folgt, dann haben wir
nur Fragmente, die wir nur mithsam zu einem sinnvollen Bild zusammenfiigen kon-
nen. Vgl. den jiingsten Versuch: Katja Maria Vogt, Law, Reason, and the Cosmic
City : Political Philosophy in the Early Stoa. — Oxford 2008.

Ehrhardt, Arnold A.

Politische Metaphysik von Solon bis Augustin, Bd. 1. — Die Gottesstadt der
Griechen und Romer. — Tiibingen : Mohr (Siebeck), 1959. — S. 146-206 Der
Kosmos als politisches und theologisches Problem in klassischer und hellenisti-
scher Zeit

Die Griechen konnen sich Ordnung nur als biirgerliche Ordnung vorstellen und
sehen deshalb den Kosmos in Analogie zur Stadt. Die Stoa versucht diese Kosmos-
Idee von der Polis auf das Romische Reich auszuweiten. Das ist der philosophische
Ursprung des Kosmopolitismus. Ehrhardt unterscheidet zwischen dem Kosmopoli-
tismus der &lteren Stoa und dem Humanitétsideal der mittleren Stoa, das gut geeig-
net war, den Gegensatz von Zivilisation des Reiches und Barbaren an seinem Rand
zu fassen (aber auch als eine Moglichkeit war, Sklaven eine Menschenwiirde zuzu-
teilen). Der stoische Kosmopolitismus ist letztlich daran gescheitert, daf3 er das Biir-
gertum im mystischen Kosmos aller Geistwesen und das Biirgertum im real existie-
renden Romischen Reich, in dem der Kaiser alle Attribute der Géttlichkeit monopo-
lisierte, nicht zusammendenken konnte. Philo von Alexandria konnte als Jude
Kosmopolitismus realistischer denken, weil er sich auf das staatenlose, real iiber die
Oikumene verstreute Judentum bezog.

Forschner, Maximilian

Stoa und Cicero iiber Krieg und Frieden. — Barsbiittel : Institut fiir Theologie
und Frieden, 1988. — 23 S. (Beitrige zur Friedensethik ; 2)

Im erste Teil versucht Forschner ein Urteil iiber den Kosmopolitismus der Stoa und
entscheidet sich, daf die éltere Stoa in der Tat kosmopolitisch war; politisch falbar
ist das am ehesten in der spéten kynisch-stoischen Popularphilosophie mit Diatriben
gegen die Sinnlosigkeit des Krieges. Die mittlere Stoa diirfte realistischer gewesen
sein, ist aber nur faflbar, wenn man annimmt, daf3 Cicero ihr direkt gefolgt ist.

Schofield, Malcolm

The Stoic Idea of the City. — Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1991. —
164 S.

Ein Versuch, die politische Lehre der &lteren Stoa zu rekonstruieren: Der eine An-
satzpunkt war offenbar (in Zenons verlorener Schrift iiber die Republik) das sparta-

172

https://dol.org/10.5771/9783845222097-171 - am 22.01.2026, 03:43:53. /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nische Modell einer durch (homosexuellen) Eros zusammengehaltenen Stadt, das
Zenon gegen Platons Nomoi mit ihren Klassen und ihrem Erziehungswesen aus-
spielt. Offenbar kommt es Zenon auf die spartanische Einfachheit an, den spartani-
schen Militarismus iibernimmt er nicht. Der zweite Ausgangspunkt (v. a. bei Chry-
sippos) ist die Idee einer kosmischen Stadt. So wie einer Stadtbevilkerung alles in
ihrem Gebiet gehort, so kann das Universum verstanden werden als die Stadt aller
Gotter und Menschen, d.h. aller Wesen, die nach Vernunft und Recht leben. Das
Gemeinsame dieser Entwicklung vom Republikanismus zum Naturrecht ist die Idee
einer Stadt, die von Weisen bewohnt wird.

Nussbaum, Martha C.

Kant und stoisches Weltbiirgertum, in: Frieden durch Recht : Kants Friedens-
idee und das Problem einer neuen Weltordnung / hrsg. von Matthias Lutz-
Bachmann und James Boman. — Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1996 (Suhr-
kamp Taschenbuch Wissenschaft ; 1269) S. 45-75

Kant hélt sich in den Einzelheiten seiner Sittenlehre stark an den (wohl durch Cicero
vermittelten) Stoizismus und behilt vor allem die Privilegierung der universellen
Vernunft als Basis einer moralischen Gemeinschaft aller Menschen bei, aber doch in
einem ganz anderen philosophischen Rahmen. Die stoische Naturteleologie wird
zum Postulat der praktischen Vernunft (behilt aber viel Vorsehungsglauben), die
Leidenschaften werden als Teil der menschlichen Natur rehabilitiert. Gemeinsam
bleibt Stoikern wie Kant, dal sie dazu neigen, moralische Imperative an die Stelle
von politischen Imperativen zu stellen, ,,wobei die Achtung fiir die Wiirde zuweilen
den Platz einnimmt, der eher der Verdnderung der duBleren Umsténde des menschli-
chen Lebens gebiihrte.*

4.2 Rom

Das Romische Reich hatte einst als Pax Romana eine bedeutende Rolle in den Theo-
rien des Friedens, nicht immer zum Lobe dieses Friedens. Augustinus hat seine
Friedenstheorie gegen die heilsgeschichtliche Deutung des Reiches entworfen, Dan-
tes Reichsideologie ist nicht reprisentativ fiir das Mittelalter, Machiavelli nimmt
Roms Aufstieg durch Hegemonie zum Muster, bemerkt aber die Zerstérung des
Republikanismus, die nicht mehr riickgédngig zu machende war, Hume verurteilt die
Grenzenlosigkeit Roms, durch die ungepriifte Ideen (Christentum und Aristotelis-
mus) grenzenlose Verbreitung fanden. Fiir die dialektische Geschichtsphilosophie
von Herder iiber Fichte, Schelling, Schlegel bis Hegel ist Rom der zentrale Wende-
punkt der Weltgeschichte, die universalisierenden Tendenzen des Reiches werden
gelobt, aber die Zerstdrung des Reiches durch Freiheit und Nationalismus der Germa-
nenstaaten war notwendig. In der neuen Wissenschaft der Internationalen Bezichungen
gibt es keine systematischen Deutungen des Aufstiegs und Niedergangs Roms mehr.
Erst das Zeitalter des amerikanischen Unilateralismus hat viele Hinweise auf Rom
hervorgebracht, aber Rom nicht wieder einen zentralen Platz in einer Weltgeschichte

173

https://dol.org/10.5771/9783845222097-171 - am 22.01.2026, 03:43:53. /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

