
Warum wir bei ‚Kultur‘ nicht stehen bleiben dürfen! 
Rassismuskritische Möglichkeitsräume für systemische Beratung und 
Therapie

Jessie Mmari & Ilja Gold

Überarbeitete Wiederveröffentlichung von: Mmari, J., Gold, I., & Rohr, D. 
(2023). Warum wir bei „Kultur“ nicht stehen bleiben dürfen! Rassismuskriti­
sche Möglichkeitsräume für systemische Beratung und Therapie. Zeitschrift 
für systemische Therapie und Beratung, 41(1), 3–15.

Zusammenfassung

Der vorliegende Artikel wurde im Original im Januar 2023 in der Zeitschrift 
für systemische Therapie und Beratung erstveröffentlicht. Er nimmt sich des 
Themas Rassismus im Kontext von Beratung und Therapie an. Anliegen war 
es, die Leser:innenschaft über die Tiefe und Breite dieses gesellschaftlich 
verankerten Phänomens zu informieren und Impulse für weiterführende 
Auseinandersetzungen zu setzen – gerade dort, wo häufig unter Bezugnahme 
auf den Begriff ‚Kultur‘ Menschen als anders oder als Andere definiert werden. 
Wir haben uns dazu entschieden, den Fokus auf Macht- und Rassismuskritik 
zu legen, um die spezifischen Wirkmechanismen dieser komplexen Muster 
und Strukturen herauszuarbeiten und eine tiefergehende Analyse innerhalb 
des vorgegebenen Rahmens zu ermöglichen. Die Arbeit und die Erfahrung als 
Dozent:innen in systemischen Weiterbildungsinstituten zum Thema Macht- 
und Rassismuskritik sind immer wieder Grundlage unserer Auseinander­
setzung mit diesen vielschichtigen Thematiken. Dabei ist uns bewusst, dass 
viele  Perspektiven  und  Lebensrealitäten  im  Sinne  der  Intersektionalität 
(Crenshaw, 1989) – also der komplexen Verflechtung von Diskriminierungs­
dimensionen – hier unerwähnt bleiben. Die Entscheidung, den Fokus auf 
Rassismuskritik zu legen, bedeutet keinesfalls eine Vernachlässigung anderer 
entscheidender Aspekte, deren detaillierter Einbezug im Sinne aller Intersek­
tionen für die beraterische und therapeutische Praxis notwendig ist. In der 
Haltung  als  Autor:innen,  die  in  bestehenden  Machtverhältnissen  unter­
schiedlich  positioniert  sind,  ist  die  Vielschichtigkeit  und  Verschränkung 

73

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73


verschiedener Diskriminierungsformen mitgedacht, auch wenn diese nicht 
explizit im Artikel behandelt werden. 

Einleitung

Rassismus prägt als Machtverhältnis alle Biografien und alle Strukturen 
in unserer Gesellschaft. Deshalb muss eine macht- und rassismuskritische 
Perspektive immer Teil systemischer Beratung und Therapie – bzw. syste­
mischer Reflexion – sein (Gold et al., 2021). Rassismus zeigt sich in vielen 
Facetten: So sind es nicht nur rassistisch motivierte physische Gewalt und 
intentional diskriminierende Verhaltensweisen, die zur Lebensrealität vieler 
Menschen zählen. Auch die Auswirkungen von (un-)bewussten Grundhal­
tungen und verinnerlichten Bildern haben enormen Einfluss auf das gesell­
schaftliche und individuelle Leben. Rassistische Diskriminierung drückt 
sich durch alltägliche Handlungen, Denkweisen und Verhaltensmuster aus. 
Dies wiederum führt zu einem Aufrechterhalten und damit zur kontinuier­
lichen Reproduktion rassistischer Strukturen in unserer Gesellschaft (vgl. 
Ogette, 2019). So auch im Kontext Systemischer Beratung und Therapie – 
trotz aller Reflexion der Berater:innen und Therapeut:innen.

Neben anderen Machtstrukturen, bspw. den klassistischen oder den (hete­
ro-/cis-)sexistischen, die für sich oder auch in ihren Verschränkungen wirken, 
stellt die rassistische Machtstruktur eine wesentliche gesellschaftsordnende 
Dimension dar. Weiße1 Menschen profitieren – bewusst und unbewusst – 
davon, Bi_PoC2 sind entsprechend mit den negativen Auswirkungen3 kon­
frontiert.  Auch  bedarf  es  nicht  nur  dann  einer  Auseinandersetzung  mit 
Rassismus,  wenn es  um die  Themen Kultur  und Migration geht.  Sie  ist 
vielmehr allgemein in weißen Räumen und in der Arbeit mit Klient:innen und 
Kolleg:innen  notwendig.  Hierbei  zentral  sind  z.   B.  eine  machtkritische 

1 Weiß bzw. Weißsein ist die Benennung der im Machtverhältnis Rassismus dominanten und 
privilegierten Positioniertheit von Menschen, die gleichzeitig als Norm meist unbenannt 
und unhinterfragt  bleibt.  Es  ist  keine  Selbstbezeichnung,  weswegen wir  weiß  klein 
schreiben. Kursiv geschrieben verweist es auf ein soziales Konstrukt und nicht auf Weiß 
als reale Hautfarbe.

2 Bi_PoC (Black, indigenous People_and People of Color) ist eine politische Selbstbe­
zeichnung von Menschen, die durch Rassismus diskriminiert werden. Dabei geht es nicht 
um die Benennung von Hautfarben, sondern um gemeinsam geteilte Erfahrungen von 
Zuschreibungen und Rassifizierungen.

3 Dies bezieht sich auch auf vermeintlich positive Zuschreibungen, s. Unterkapitel Kultu­
ralisierung als Distanzierungsmuster.

Jessie Mmari & Ilja Gold

74

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73


Reflexion eigener Verstrickungen und Privilegien sowie die Übernahme von 
Verantwortung und die Veränderung von eigenem Handeln. 

Rassismus als gesellschaftliches Machtverhältnis

Durch die im Alltagsverständnis von Rassismus häufige Fokussierung auf 
die individuelle Ebene und somit auf die Intention der rassistisch handeln­
den Person(en) geraten oft grundlegende sowie weitreichende Mechanis­
men und Auswirkungen von Rassismus aus dem Blick. Sie bleiben für in 
diesem Machtverhältnis dominant Positionierte weitestgehend unsichtbar 
oder werden nicht in einem rassismusrelevanten Zusammenhang bewertet. 
Eine deutlich breitere Perspektive betrachtet Rassismus als gesamtgesell­
schaftliches Phänomen, das für negativ Betroffene eine tägliche Auseinan­
dersetzung mit Mikro- und Makroaggressionen bedeutet. Begründet in 
kolonialen Traditionen und gesellschaftlich tief verankert, dient Rassismus 
zur Etablierung und Festigung gesellschaftlicher Ordnungsverhältnisse. 
Dies gelingt über das Zusammenspiel verschiedener Ebenen:

Abbildung 1: (Info- und Bildungsstelle gegen Rechtsextremismus/Grafik: Erik 
Bremen)

Warum wir bei ‚Kultur‘ nicht stehen bleiben dürfen! 

75

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73


Auf der individuellen Ebene findet Rassismus interpersonal statt. Institu­
tionell-strukturell zeigt sich Rassismus durch das Handeln von Organisa­
tionen, aber auch in Gesetzen (s. Abbildung 1). Die Auseinandersetzung 
mit der ideologisch-diskursiven Ebene ist eng verknüpft mit gesellschaft­
lich geteilten Normalitäts- und Wertvorstellungen und damit, wie diese 
in gesellschaftlichen Diskursen (re-)produziert werden (vgl. Pates et al., 
2010). Wem wird Deutungshoheit über bestimmte Themen zugesprochen? 
Wessen Lebensrealitäten finden im Diskurs Berücksichtigung? Wer wird 
eingeordnet und wer ordnet ein? Hier werden machtvoll die Kategorien 
(re-)produziert, anhand derer Menschen von Diskriminierung überhaupt 
betroffen sein können. Aber was hat all das mit Kultur zu tun?

Kultur als Chiffre

Es ist notwendig, gesellschaftliche Diskurse kritisch zu betrachten, in deren 
Bezugsrahmen Begriffe wie Kultur oder Religion an die Stelle des biologis­
tischen Rasse-Begriffs treten. Dieser gilt zwar in Europa nach dem Ende 
des Zweiten Weltkrieges als offiziell diskreditiert (vgl. Shooman, 2012), 
dennoch hält sich die dahinterstehende Idee beständig – fragmentartig 
oder explizit. Zu betonen ist, dass Menschenrassen genetisch-biologisch 
nicht existieren (vgl. Kattmann, 2015) und es sich um eine (historisch-ko­
lonialistische) Konstruktion handelt (vgl. Biskamp, 2017). Aus machtkriti­
scher Perspektive bedeutet dies, dass „es wichtig ist, Rassen als diskursive 
Konstruktionen, nicht als gewissermaßen natürliche, vordiskursive Gege­
benheiten zu verstehen“ (Kooroshy et al., 2021, S. 17).

Auch in Bezug auf Kultur verweist Adorno (1997, S. 276) auf die do­
minanzgesellschaftliche Nutzung dieser Konstruktionen: „Das vornehme 
Wort Kultur tritt anstelle des verpönten Ausdrucks Rasse, bleibt aber 
ein bloßes Deckbild für den brutalen Herrschaftsanspruch“.4 So werden 
Zuschreibungen und Einteilungen, die auf sogenannter Kultur anstatt auf 
biologistischer Kategorisierung basieren, häufig nicht als rassistisch wahr­
genommen. Dieser Bezug auf ‚Kultur‘ wird mit verschiedenen Begriffen 
gefasst, so bspw. als neuer oder Neo-Rassismus, als kultureller Rassismus 
oder auch als Rassismus ohne Rassen (Balibar, 1990). Über ‚Kultur‘ wird 
weiterhin der Fokus auf Differenz gelegt, die zugleich immer noch häufig 

4 Vgl. den Artikel von Burgermeister et al. in diesem Band zu rassistischen Bezügen des 
Kulturbegriffs u. a. mit Verweis auf Adorno (Anm. d. Hrsg.).

Jessie Mmari & Ilja Gold

76

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73


über äußere Zuschreibungen (und somit auch weiterhin über biologistische 
Anteile) konstruiert wird (vgl. Biskamp, 2017).

Kulturalisierung als Distanzierungsmuster

Kulturalisierung dient als Abwehrstrategie, um nicht über Rassismus spre­
chen zu müssen. Als Distanzierungsmuster (Messerschmidt, 2010) dient sie 
dazu,

„durch kulturalistische Wahrnehmungsmuster […] Rassismus unsichtbar 
[…] [zu machen], während zugleich die rassistischen Identifizierungen 
beibehalten werden können, indem sie als kulturelle Unterschiedlichkeit 
dargestellt werden“ (ebd., S. 49).

Auch diese konstruierten vermeintlichen kulturellen Unterschiedlichkeiten 
gründen häufig auf kolonialen Perspektiven von Gegensätzlichkeit. Diese 
wurden im Bewusstsein europäischer/westlicher Gesellschaften jahrhun­
dertelang tradiert und stehen im Rang eines vermeintlich objektiven Wis­
sens über die rassistisch definierten Anderen (vgl. Brunner & Ivanova, 
2015). Dies betrifft auch vermeintlich positive Zuschreibungen, bspw. im 
Zusammenhang mit Exotisierung, in deren Rahmen Bi_PoC oder die von 
ihnen vermeintlich repräsentierte Kultur als Projektionsfläche für weiße 
Phantasien oder Wunschvorstellungen dienen (vgl. Velho, 2010; Mengis & 
Drücker, 2019). Nicht selten führt dies zu rassistischen ‚Komplimenten‘, die 
eigene Zuschreibungen unreflektiert reproduzieren.

Die Benennung von ‚Kultur‘ – oder ein „kultur- und religionsorientier­
te[s] Sprechen“ (Kourabas, 2019, S. 7) – ermöglicht also in mehrfacher 
Hinsicht die Legitimierung und Aufrechterhaltung rassistischer Denk- und 
Handlungsweisen bei gleichzeitigem Versuch, rassistische Machtverhältnis­
se zu verdecken. Die Verwobenheit von biologistischem und kulturellem 
Rassismus anerkennend, wird sich hier Kooroshy et al. (2021, S. 17) ange­
schlossen, die ein „natio-ethno-kulturell kodierte[s] Wir und Nicht-Wir“ 
als für rassistische Diskurse zentral beschreiben. Somit dienen eben auch 
explizit ‚kulturelle‘ Unterscheidungen als Grundlage der Konstruktionspro­
zesse, in denen Menschen im Sinne von Othering erst zu Anderen gemacht 
werden – sie werden schließlich nicht als Andere geboren. Dies zeigt sich 
gerade auch dort, wo bspw. über andere oder fremde Kulturen gesprochen 
oder immer noch mit Begriffen wie Fremdenangst oder Fremdenfeindlich­
keit operiert wird. Hier ist auf das offenkundige Fehlen der Frage hinzu­

Warum wir bei ‚Kultur‘ nicht stehen bleiben dürfen! 

77

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73


weisen, wer eigentlich wen auf welcher Basis als fremd kategorisiert und 
dadurch entsprechende Bilder von Norm und Abweichung (re-)produziert. 
Und obwohl es sich bei Bildern, Vorstellungen, Zuschreibungen und der 
Herstellung von Menschen als Andere um Konstruktionen handelt, haben 
diese reale Konsequenzen, die gerade auch im Kontext von Therapie und 
Beratung zentral zu berücksichtigen sind – auch wenn es bedeutet, ver­
meintliche Gewissheiten und die eigene Professionalität hinterfragen zu 
müssen.

Ansätze von Diversity und Interkulturalität

Vor dem Hintergrund der Lebenswelten und Realitäten in einer hetero­
genen Gesellschaft haben sich verschiedene Ansätze entwickelt, um jene 
professionsbezogen adressieren zu können. Stichworte wie Diversity und 
Interkulturalität fanden hier Einzug in Theorie und Praxis – und dabei 
immer wieder zentral: Kultur. Anschließend an das dargelegte Othering, 
ist hier umso mehr zu fragen, wie es überhaupt zur Konstruktion der 
Unterscheidungskategorien kommt. Diese werden – im Widerspruch zur 
Anerkennung von dominanzgesellschaftlichen Othering-Prozessen – häufig 
als gegeben betrachtet. Von hier aus wird dann versucht, mit Unterschieden 
und Vielfalt umzugehen und, je nach Ansatz, diese anzuerkennen, wertzu­
schätzen und bspw. für Berufspraktiken nutz- und verwertbar zu machen. 
Diese Versuche werden weitestgehend als affirmative Ansätze zusammen­
gefasst (vgl. Walgenbach, 2017). Im Gegensatz dazu wird die Herstellung 
der Kategorien von machtkritischen Ansätzen hinterfragt und dabei als 
eine „Machtpraxis, die im Sinne Foucaults als ein ‚Wahrheit‘ generierender 
Diskurs zu lesen ist, problematisiert […]“ (Cameron & Kourabas, 2013, 
S. 263). Geschieht dies in der Beschreibung und Auseinandersetzung mit 
Differenzverhältnissen nicht, laufen entsprechende Ansätze Gefahr, über 
eine rein positiv anerkennende Sicht auf Unterscheidungskategorien einer 
„unreflektierten Affirmation von Differenzen Vorschub [zu leisten]“ (Kou­
rabas & Mecheril, 2015, S. 23). Sowohl hinsichtlich Diversity als auch Inter­
kulturalität wird hier eine Kulturalisierung kritisiert. Durch den Fokus auf 
„kulturell unterscheidbare Gruppen […] und deren kollektive Identität“ 
(Walgenbach, 2017, S. 122) werden soziale Ungleichheiten kulturalisiert. 
Damit einher geht auch die „Gefahr des Relativismus“ (ebd.), da so – 
völlig unabhängig von bestehenden Machtverhältnissen – vermeintlich 
„jede Person aufgrund eines beliebigen kulturellen Merkmals diskriminiert 

Jessie Mmari & Ilja Gold

78

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73


werden [könne]“ (ebd.). Im Kontext von interkultureller Kompetenz sieht 
Kunz (2016) weiterhin die Problematik, dass sich trotz differenzierterer 
Kulturbegriffe und dynamischerer Kulturverständnisse im Forschungsdis­
kurs gerade in der Praxis ein essenzialisierendes Verständnis von Kultur be­
ständig hält, das an hegemoniale Alltagsdiskurse über natio-ethno-kulturell 
konstruierte Andere anschließt. Sequeira (2015) beschreibt die Verwendung 
des Begriffs ‚Kultur‘ bzgl. psychologischer Praxis wie folgt:

„Kultur wird oft als homogen, statisch und beständig betrachtet, wie eine 
zweite Haut, die Mitglieder zu tragen haben. Kultur wird oft als Kontext 
verstanden, dem die Menschen hilflos ausgeliefert sind oder dem gegen­
über sie sich geschützt, aber auch schutzlos fühlen“ (ebd., S. 204).

Ein weiterer Aspekt ist die häufig fehlende Thematisierung dominanter 
Positionen im Zuge der Auseinandersetzung mit Diskriminierung in Diver­
sity-Ansätzen (vgl. Walgenbach, 2017). In Bezug auf Rassismus bleibt damit 
Weißsein als Norm und Privileg weiterhin unbesprochen, was Mecheril 
(2013) in ähnlicher Weise auch für interkulturelle Ansätze beschreibt. Dies 
zeigt sich z. B. darin, dass es vor allem Angehörige der weißen Dominanz­
gesellschaft sind, die mit Angeboten zu interkultureller Kompetenz adres­
siert werden, wobei die Reproduktion von Weißen als handelnde Subjekte 
und Bi_PoC als Objektifizierte und Nicht-Handelnde verborgen bleibt (vgl. 
ebd.).

Die Relevanz von Macht- und Rassismuskritik für systemisches Arbeiten

Durch die Fokussierung auf Kultur laufen wir Gefahr, andere Perspektiven 
und Zusammenhänge aus den Augen zu verlieren und daraus folgend Zu­
schreibungen und Machtverhältnisse fortzuschreiben. Dies gilt es gerade 
auch für die Systemische Beratung und Therapie zu beachten, um Kli­
ent:innen nicht weiterhin in unreflektierten Othering-Prozessen machtvoll 
als Andere herzustellen (vgl. Oberzaucher-Tölke, 2014). Gerade bzgl. Kultur 
bedarf es eines grundsätzlichen Hinterfragens eben selbiger und einer

„kontinuierliche[n] Selbstreflexion der Berater_innen und Thera­
peut_innen hinsichtlich ihrer persönlichen und professionellen Prägun­
gen sowie ihrer gesellschaftlichen Positionierungen, welche nicht vonein­
ander zu trennen sind“ (Oberzaucher-Tölke, 2018, S. 663).

Dies ist deshalb so wichtig, weil keine Räume existieren, die frei von 
Macht- und Diskriminierungsverhältnissen sind. Wenn wir verantwor­

Warum wir bei ‚Kultur‘ nicht stehen bleiben dürfen! 

79

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73


tungsvoll in Beratung und Therapie arbeiten wollen, müssen wir uns 
und unser professionelles Handeln als Teil der komplexen Systeme und 
Dynamiken sehen, in der Macht und Differenz eine wesentliche Rolle 
einnehmen. Bin ich mir meiner gesellschaftlichen Positioniertheit und ihres 
Einflusses auf meine Arbeit bewusst? Wie prägt Rassismus meine Profes­
sionalisierung? Sind Rassismus und Diskriminierung relevante Themen 
für meine Beratungssettings? Werden sie in Intervision oder Supervision 
berücksichtigt? Welche Emotionen ruft die Benennung von Rassismus 
hervor und wie ist mein bisheriger Umgang damit? Was bedeutet es für 
Bi_PoC-Kolleg:innen, in rassistischen Verhältnissen zu arbeiten? Wie be­
gegne ich den mittlerweile häufiger formulierten Bedarfen nach Rassismus- 
und Diskriminierungskritik und den damit einhergehenden Anforderun­
gen an meine Praxis? Wie viel Energie bin ich bereit dafür einzusetzen?

Obwohl der Zusammenhang von Rassismus und Gesundheit im 
deutschsprachigen Raum immer noch keine allgemeine Anerkennung fin­
det (vgl. AlSabah, 2021), wird auch hier in den letzten Jahren dazu immer 
häufiger geforscht und geschrieben (vgl. Aikins et al., 2021; Roncolato 
Donkor, 2015; Yeboah, 2017). Neben Auswirkungen auf physischer Ebene 
verweist Roncolato Donkor (2022, S. 6 f.) unter Rückgriff auf verschiede­
ne Studien auf den Kontext psychischer Gesundheit und auf psychosoma­
tische Faktoren. Damit verbunden sind Stresssymptomatiken, durch die 
Rassismus bei kontinuierlichen Diskriminierungserfahrungen als „chroni­
scher Stressor fungieren [kann]“ (ebd., S. 6). An anderer Stelle wird von 
Rassismus als Trauma oder Trauma-ähnlichen Erfahrungen gesprochen 
(vgl. AlSabah, 2021; Gosteli, 2021; Sequeira, 2015). Ein weiterer Aspekt ist 
die Reproduktion von Rassismus in Versorgungsstrukturen. So zeigt der 
Afrozensus (2020), dass 64,6 Prozent der Teilnehmenden angaben, in den 
letzten zwei Jahren im Gesundheitssektor Diskriminierungserfahrungen 
aufgrund folgender Merkmale gemacht zu haben (der Häufigkeit nach 
aufgeführt): Hautfarbe, rassistische Gründe/ethnische Herkunft, Name, Ge­
schlecht, Haare/Bart, Sprache, sozialer Status/soziale Herkunft:

„[…] 62,0 % von 819 Befragten stimmen der Aussage ‚Bei der Psychothe­
rapie werden meine Rassismuserfahrungen nicht ernst genommen und 
in Frage gestellt‘ zu. […] Mehr als ein Drittel der Befragten (34,4 %) gibt 
an, dass diese Situation ‚oft‘ oder ‚sehr häufig‘ vorkommt“ (Aikins et al., 
2021, S. 141).

Jessie Mmari & Ilja Gold

80

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73


Ebenfalls wird betont, dass

„eine weitere Folge von Anti-Schwarzem Rassismus im Gesundheitssys­
tem ist, dass Schwarze Patient*innen wegen rassistischer Erfahrungen 
mit Professionellen wiederholt ihre Behandlung abbrechen. Professionel­
le in den Versorgungsstrukturen haben kein Bewusstsein über ihre rassis­
tischen Aggressionen, kein kritisches weißes Bewusstsein“ (ebd., S. 151).

Vor diesem Hintergrund und den damit beschriebenen Einblicken in die 
Erfahrungen von Bi_PoC im Kontext von Gesundheit, Beratung und The­
rapie ist es nicht ratsam, einer macht- und rassismuskritischen Reflexion 
aus systemischer Perspektive auszuweichen. Für eine solche Reflexion se­
hen wir die drei von Lerch (2019) beschriebenen Perspektiven als beson­
ders hilfreich an: eine differenzsensible, eine differenzkritische und eine 
dominanzkritische Perspektive.5

Systemische Aus- und Weiterbildungen

Aus- und Weiterbildungen sehen wir als sehr relevante Kontexte an, da 
sie zwar viele Leerstellen, aber auch sehr viele Chancen bereithalten. Nach 
unserer Erfahrung zeigt sich, dass eine dezidierte Auseinandersetzung mit 
Rassismus und Diskriminierung in den Ausbildungsgängen kaum stattfin­
det, obwohl sich in den Leitbildern der beiden systemischen Dachverbände 
in Deutschland, der Deutschen Gesellschaft für Systemische Therapie, Be­
ratung und Familientherapie (DGSF) und der Systemischen Gesellschaft 
(SG), durchaus Aussagen dazu finden.6 Wird also vorausgesetzt, dass Men­
schen, die Ausbildungen anbieten oder diese besuchen, bereits vorher 
macht- und diskriminierungskritische Perspektiven erworben haben? Aus 
unserer Sicht verweist eine Nicht- oder Dethematisierung eher auf die 
besondere Wirkung entsprechender Verhältnisse, ist doch das, was „am 

5 Vgl. den Artikel von Lerch in diesem Band (Anm. d. Hrsg.).
6 So fordert bspw. die DGSF in ihren Ethik-Richtlinien von ihren Mitgliedern Offen­

heit und Interesse gegenüber Beratungsnehmenden „unabhängig von deren Alter, Ge­
schlecht, ethnischer Herkunft, Kultur, Status, sexueller Orientierung, Lebensorientie­
rung und Religion. Sie machen sich die daraus resultierenden Unterschiede zwischen 
sich und ihren Klient*innen bewusst“ (DGSF, 2019, o. S.). Die SG beschreibt, dass 
entsprechende Kategorien und Dimensionen „als mögliche Themen im professionellen 
Handeln wahrgenommen und als potentieller Anlass für Benachteiligung in sozialen 
Zusammenhängen reflektiert [werden sollten]“ (SG, 2017, S. 1).

Warum wir bei ‚Kultur‘ nicht stehen bleiben dürfen! 

81

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73


wenigsten in Frage gestellt wird, oft am stärksten von Machtbeziehungen 
durchdrungen“ (Grossberg, 1999, S. 52). Auf die Thematisierung von Ras­
sismus folgt häufig ein Abwehrverhalten, das bereits an unterschiedlichen 
Stellen mit Begriffen wie white fragility oder weißer Zerbrechlichkeit be­
schrieben worden ist (z. B. Amjahid, 2021). Dies meint – kurz formuliert 
– dass ‚wir‘ als aufgeklärte, weltoffene Berater:innen und Therapeut:innen 
ja überhaupt nicht rassistisch denken, gar handeln könnten. Dass dem – 
unabhängig von der Frage nach individueller Intention – doch so sein 
könnte, widerspricht einem entsprechendem Selbstbild, schmerzt und er­
zeugt in der Regel Widerstand. Rassismuserfahrungen werden infrage ge­
stellt, relativiert oder bagatellisiert – auch innerhalb von Beratung und 
Therapie (vgl. Cuff-Schöttle, 2022).7 Die Benennung von Rassismus wird 
immer wieder skandalisiert, anstatt sich damit auseinanderzusetzen.8 Auch 
in den gemeinsam konzipierten und durchgeführten Workshops zu Macht- 
und Rassismuskritik in der systemischen Beratung und Therapie erleben 
wir diese Reaktionen in unterschiedlichen Intensitäten. Insbesondere in 
Nordrhein-Westfalen, aber auch deutschlandweit bieten wir diese Seminare 
in Weiterbildungsinstituten an. Ebenso wird regelmäßig danach gefragt, 
wie mit Rassismusvorwürfen umzugehen sei, die aus Sicht der Fragenden 
in den allermeisten Fällen keine Berechtigung hätten. Mit einer dominanz­
kritischen Perspektive verweisen wir darauf, dass sich Berater:innen und 
Therapeut:innen hier nicht als „Opfer übertriebener Rassismusvorwürfe 
begreifen“ (Roncolato Donkor, 2022, S. 7), sondern dies als wichtige Infor­
mation über die professionelle Beziehung zum jeweiligen Gegenüber sehen 
sollten. Anstatt in den Widerstand zu gehen, bietet es sich an, die eigene 
Perspektive und das eigene Handeln zu hinterfragen, in sich hineinzuhören 
und auch die damit einhergehenden Emotionen zu erkunden. Was möch­
te ich in diesem Moment bearbeiten? Geht es mir darum, mich meines 
Selbstbilds zu vergewissern? Oder erkenne ich die Rückmeldung an, arbeite 
damit am Beziehungsaufbau und daran, dass Ähnliches in Zukunft seltener 
passiert? Dies gilt natürlich auch für uns selbst in den Fort- und Weiterbil­
dungskontexten, die wir gestalten. Gerade unter differenzsensibler Perspek­
tive betonen wir deswegen hier, wie wichtig es ist, von Beginn an Ansprech­
barkeit für das Thema Diskriminierung zu signalisieren, und dass dies 
auch für das eigene Verhalten gilt. Dies kann die Hürden des Ansprechens 

7 Vgl. den Artikel von Cuff-Schöttle und Saase in diesem Band (Anm. d. Hrsg.).
8 Die Skandalisierung zählt nach Messerschmidt (2010) zu den weiteren, geläufigen 

Distanzierungsmustern.

Jessie Mmari & Ilja Gold

82

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73


senken. Gleichzeitig macht es alleine jedoch noch keine rassismuskritische 
Haltung aus und es führt auch nicht automatisiert zu Rückmeldungen.

Aber was ist mit Bi_PoC-Therapeut:innen und -Beratenden in Weiter­
bildungen und Praxis? Neben eigenen Rassismuserfahrungen während Stu­
dium und Weiterbildung kritisieren Bi_PoC-Kolleg:innen, dass sich die 
Dethematisierung von Rassismus durch die Aus- und Weiterbildungskon­
zepte zieht. In der bundesweiten und deutschsprachigen Vernetzung von 
Bi_PoC-Berater:innen und -Therapeut:innen wird deutlich, dass keine Mo­
dule zu Rassismus, seinen Wirkmechanismen und seinen Implikationen 
für die Gesundheit in den Universitäten und den Weiterbildungsinstituten 
vorgesehen sind. Dies unterstreicht die mangelnde Bedeutung für den 
Auftrag an Qualifizierung deutlich. Eine Professionalisierung hinsichtlich 
Rassismuskritik funktioniert bisher nur über eine extracurriculare Ausein­
andersetzung. Dies ist für die meisten Personen mit weiteren Kosten und 
Ressourcen verbunden.

In der Aus- und Weiterbildung und der Karriereentwicklung bedeutet 
dies für Bi_PoC, dass sie Hierarchien und Machtdynamiken unterliegen 
und aushalten müssen, die nicht besprechbar sind. Die Konfrontation 
von Kolleg:innen oder Vorgesetzten mit ihren geäußerten rassistischen 
Stereotypisierungen oder Verhaltensweisen kann durch bereits beschriebe­
ne Abwehrmechanismen zu weiteren Gewaltsituationen im Sinne einer „se­
kundären Viktimisierung“ (Louw & Schwabe, 2021, S. 58 f.) führen. Diese 
haben womöglich negative und belastende Konsequenzen für das Anstel­
lungsverhältnis, ausstehende Bewertungen oder das Arbeitsklima. Bi_PoC 
sind in beratenden und therapeutischen Rollen unterrepräsentiert und da­
durch in diesen Räumen häufig isoliert. Hierdurch bleibt ein wesentlicher 
und wichtiger Aspekt des Erfahrungsaustausches verwehrt. Diesen Aus­
tausch bekommen Bi_PoC inzwischen dann, wenn sie Mitglied bestimmter 
Kanäle, E-Mail-Verteiler, Netzwerke oder Arbeitskreise sind, die sich in 
Selbstorganisation auf verschiedenen Ebenen in den letzten Jahren aufge­
stellt haben. Es sind wichtige Orte und Räume für die eigene Professio­
nalisierung und Vernetzung mit anderen Bi_PoC oder weißen Personen, 
die sich rassismuskritisch in Bereichen von Psychologie, Beratung und 
Therapie bewegen. Die Dachverbände und Weiterbildungsinstitute sehen 
wir in zentraler Verantwortung, auf entsprechende Vernetzungsangebote 
hinzuweisen und diese strukturell zu fördern.

Aus unserer Erfahrung ist es jedoch wichtig, das eigene Erwartungsver­
halten kritisch zu reflektieren, und zwar dann, wenn ich mich als Kolleg:in, 

Warum wir bei ‚Kultur‘ nicht stehen bleiben dürfen! 

83

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73


Ausbilder:in oder Institut auf den Weg mache, Rassismus(kritik) inhaltlich 
einzubinden, und entsprechende Austauschräume eröffnen möchte. Bezo­
gen auf die beschriebene differenzkritische Perspektive, geschieht hierbei 
sowohl eine Anerkennung der Differenzkonstruktion als auch ihre gleich­
zeitige Reproduktion.9 Die Auseinandersetzung mit rassistischen Wirkme­
chanismen in der eigenen Struktur bringt zunächst Differenzlinien deutli­
cher hervor. Dies ist aber notwendig, um in kritischen Prozessen bestehen­
de institutionelle Normen und Abläufe weiterzuentwickeln. Häufig kommt 
es dann zu Enttäuschung oder Frustration, wenn Bi_PoC sich hierzu 
nicht (direkt) äußern oder diese Angebote nicht wahrnehmen. Das gilt 
es zunächst auszuhalten und dann sich und das Angebot dahingehend zu 
hinterfragen, ob der Raum, der Zeitpunkt oder die Personenkonstellation 
geeignet waren. Auch werden häufig explizit Bi_PoC ungefragt aufgefor­
dert, etwas zum Thema Rassismus zu sagen, oder es werden über verdeckte 
Aufträge die Rollen von Rassismusbeauftragten an sie verteilt. Für Bi_PoC 
kann es einen enormen Mehraufwand bedeuten, in solchen Räumen zu 
sprechen. Gleichzeitig bringt es das Leben in einer rassistischen Gesell­
schaft mit sich, dass Bi_PoC Strategien entwickeln müssen, um zu überle­
ben. Eine Strategie kann z. B. auch sein, sich entsprechend den Machtstruk­
turen anzupassen und Rassismus ignorieren zu wollen, um möglichst wenig 
Widerstand, zusätzliche Ausgrenzung und Gewalt zu erfahren. Hier gilt es 
aus unserer Sicht zu prüfen, inwiefern durch diese Instrumentalisierung 
von Bi_PoC versucht wird, die eigene Leerstelle im Wissen über Rassismus 
zu füllen und Verantwortung hinsichtlich der eigenen Auseinandersetzung 
zu externalisieren.

Für den Prozess der Selbstreflexion und einen möglichen Perspektiv­
wechsel möchten wir vor diesen Hintergründen folgende Fragen stellen: 
Wer fragt nach den Erfahrungen und Perspektiven von Bi_PoC in Studium, 
Aus- und Weiterbildung? Gibt es Räume, die für einen Austausch über 
diese Art von Selbsterfahrung zur Verfügung gestellt werden? Geben Aus­
bilder:innen, Institutsleitungen etc. Raum für rassismusrelevante Rückmel­
dungen und halten diese Einzug in etablierte curriculare Inhalte? Werden 
Lebensrealitäten von Bi_PoC in systemischen Inhalten, Methoden und 
Literatur bislang berücksichtigt und abgebildet? Spielen gesellschaftliche 
Positioniertheit und Othering-Prozesse eine Rolle innerhalb von Reflexi­

9 Boger (2017) beschreibt ein Trilemma der Inklusion zwischen Normalisierung, Em­
powerment und Dekonstruktion, in dem immer nur zwei von drei Elementen realisiert 
werden können.

Jessie Mmari & Ilja Gold

84

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73


onsprozessen bzgl. der Qualitätsentwicklung der eigenen Praxis sowie der 
Weiterbildungs- und Institutsstruktur?

Fazit

Gesellschaftliche Machtverhältnisse – und somit auch Rassismus – wirken 
in Therapie und Beratung. Rassismus hat Auswirkungen auf den Aufbau 
einer professionellen Beziehung mit Klient:innen und Kolleg:innen. Des­
wegen sollten wir als Teil von Professionalisierung rassismusreproduzieren­
de Begriffe und Konstrukte kritisch hinterfragen, um Rassismus in der eige­
nen Praxis zu dekonstruieren und seinen Mechanismen entgegenzuwirken. 
Wie gezeigt werden konnte, reicht es bei der Komplexität von gesellschaftli­
chen Macht- und Diskriminierungsverhältnissen nicht aus, sich selbst als 
weltoffen und tolerant zu beschreiben oder sich auf unterschriebene Ethik­
richtlinien zu beziehen. Wir betrachten Macht- und Diskriminierungs- im 
Allgemeinen sowie im Speziellen Rassismuskritik als Querschnittsaufgabe 
für systemisch Arbeitende. Für eine entsprechende Professionalisierung 
existiert eine Vielzahl an Literatur, Hörbüchern, Podcasts etc., um sich indi­
viduell und in Strukturen mit Rassismuskritik auseinanderzusetzen. Eben­
so gibt es Fortbildungsangebote und eine rassismuskritische Prozessbeglei­
tung, die für den eigenen institutionellen Kontext genutzt werden können. 
All das kann verwendet werden, um Rassismuskritik in die eigene Praxis 
einzubeziehen und damit Räume zu schaffen, in denen sich möglichst viele 
Menschen mit ihren Erfahrungen und Perspektiven angesprochen und re­
präsentiert fühlen. Menschen mit intersektionalen Diskriminierungserfah­
rungen sind Teil der systemischen Professionsgemeinschaft, erfahren aber 
auch hier institutionelle Diskriminierung und werden strukturell kaum 
mitgedacht. Im Kontext Rassismus wäre es wünschenswert, wenn Bi_PoC 
bei den Themen Kultur, Migration, Vielfalt und Diversity nicht vor allem 
in einer zugeschriebenen Stellvertretendenfunktion angefragt würden. Viel­
mehr müssen ihre Expertisen in davon unabhängigen Bereichen als rele­
vant anerkannt werden. Diese Forderungen sind bereits Bestandteil der 
Kritik von Bi_PoC-Netzwerken und -Arbeitskreisen an Verbände und In­
stitute und sollten als Grundlage für Partizipation und Mitbestimmung 
gelten.

Rassismus muss auch in Kontexten, in denen ausschließlich weiße Per­
sonen anwesend sind, berücksichtigt werden. Im Sinne der Verbündeten­

Warum wir bei ‚Kultur‘ nicht stehen bleiben dürfen! 

85

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73


arbeit10 können weiße Menschen selbst individuellen und strukturellen 
Rassismus kritisch benennen, an Veränderungen arbeiten und dafür ihre 
Privilegien, ihre Ressourcen und ihre Macht im Kontext Rassismus nutzen. 
All das sehen wir als stetigen Prozess an. Niemand muss „diese Ansprüche 
an professionelle Berufspraxis im Alleingang […] meistern“ (Gosteli, 2021, 
S. 27). Sprechen Sie dies in Ihrem Team, in Ihrer Organisation, in Ihrer 
Fort- oder Weiterbildung, in Ihrer Intervisions- oder Supervisionsgruppe 
an – und tragen Sie damit dazu bei, Rassismuskritik in der systemischen 
Professionskultur zu verankern.

Literatur

Adorno, T. W. (1997). Gesammelte Schriften 9/2. Suhrkamp.
Aikins, M. A., Bremberger, T., Aikins, J. K., Gyamerah, D., & Yıldırım-Caliman, D. 

(2021). Afrozensus 2020. Perspektiven, Anti-Schwarze Rassismuserfahrungen und En­
gagement Schwarzer, afrikanischer und afrodiasporischer Menschen in Deutschland. 
https://afrozensus.de/

AlSabah, S. (2021). Interview mit Souzan AlSabah. In I. Gold, E. Weinberg & D. Rohr 
(Hrsg.), Das hat ja was mit mir zu tun!? Macht- und rassismuskritische Perspektiven 
für Beratung, Therapie und Supervision (S. 89–102). Carl Auer.

Amjahid, M. (2021). Der weiße Fleck. Eine Anleitung zu antirassistischem Denken. Piper.
Balibar, É. (1990). Gibt es einen „Neo-Rassismus“? In É. Balibar & I. M. Wallerstein 

(Hrsg.), Rasse – Klasse – Nation. Ambivalente Identitäten (S. 23–38). Argument.
Biskamp, F. (2017). Rassismus, Kultur und Rationalität. Drei Rassismustheorien in der 

kritischen Praxis. Peripherie, 37(2), 271–296. https://doi.org/10.3224/peripherie.v37i2
.07

Boger, M.-A. (2017). Theorien der Inklusion – eine Übersicht. Zeitschrift für Inklusion, 
1. https://www.inklusion-online.net/index.php/inklusion-online/article/view/413

Brunner, M., & Ivanova, A. (2015). Praxishandbuch Interkulturelle LehrerInnenbildung. 
Impulse – Methoden – Übungen. debus Pädagogik.

Cameron, H., & Kourabas, V. (2013). Vielheit denken lernen – Plädoyer für eine macht­
kritischere erziehungswissenschaftliche Auseinandersetzung. Zeitschrift für Pädago­
gik, 59(2), 258–274. https://doi.org/10.25656c/01:11937

Crenshaw, K. W. (1989). Demarginalizing the intersection of race and sex: A black 
feminist critique of antidiscrimination doctrine – Feminist theory and antiracist 
politics. University of Chicago Legal Forum, 1989(1), 139–167.

Cuff-Schöttle, S. (2022). „Diskriminierungserfahrungen werden häufig bagatellisiert“. 
Deutsches Ärzteblatt PP, 5, 217. https://www.aerzteblatt.de/pdf.asp?id=225039

DGSF (2019). Ethik-Richtlinien. DGSF. https://dgsf.org/ueber-uns/ethik-richtlinien.
htm

10 Vgl. den häufig verwendeten Begriff allyship.

Jessie Mmari & Ilja Gold

86

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://afrozensus.de/
https://afrozensus.de/
https://doi.org/10.3224/peripherie.v37i2.07
https://www.inklusion-online.net/index.php/inklusion-online/article/view/413
https://doi.org/10.25656c/01:11937
https://www.aerzteblatt.de/pdf.asp?id=225039
https://dgsf.org/ueber-uns/ethik-richtlinien.htm
https://doi.org/10.5771/9783748940104-73
https://afrozensus.de/
https://afrozensus.de/
https://doi.org/10.3224/peripherie.v37i2.07
https://www.inklusion-online.net/index.php/inklusion-online/article/view/413
https://doi.org/10.25656c/01:11937
https://www.aerzteblatt.de/pdf.asp?id=225039
https://dgsf.org/ueber-uns/ethik-richtlinien.htm


Gold, I., Weinberg, E. & Rohr, D. (2021). Das hat ja was mit mir zu tun!? Macht- und 
rassismuskritische Perspektiven für Beratung, Therapie und Supervision. Carl-Auer.

Gosteli, D. A. (2021). Anerkennung von Rassismus als Trauma. Verantwortlichkeiten 
psychologischer Berufspraxis. à jour! Psychotherapie-Berufsentwicklung, 7(1), 24–27.

Grossberg, L. (1999). Was sind Cultural Studies? In K. H. Hörning & R. Winter (Hrsg.), 
Widerspenstige Kulturen. Cultural Studies als Herausforderung (S. 43–82). Suhrkamp.

Kattmann, U. (2015, 8. Dezember). Rassen? Gibt’s doch gar nicht! Bundeszentrale für 
politische Bildung. http://www.bpb.de/politik/extremismus/rechtsextremismus/2136
73/rassen-gibt-s-doch-gar-nicht

Kooroshy, S., Mecheril, P., & Shure, S. (2021). Rassismus in der Migrationsgesellschaft. 
In K. Fereidooni & S. E. Hößl (Hrsg.), Rassismuskritische Bildungsarbeit. Reflexionen 
zu Theorie und Praxis (S. 15–33). Wochenschau Verlag.

Kourabas, V., & Mecheril, P. (2015). Von differenzaffirmativer zu diversitätsreflexiver 
Sozialer Arbeit. Sozialmagazin, 10, 22–29.

Kourabas, V. (2019, Februar). Grundlegende Darstellung zur Rassismuskritik. In Denk­
anstöße für eine rassismuskritische Perspektive auf kommunale Integrationsarbeit 
in den Kommunalen Integrationszentren – Ein Querschnittsthema (S. 5–18). Stadt 
Münster. https://www.stadt-muenster.de/fileadmin//user_upload/stadt-muenster/v
_zuwanderung/pdf/Denkanstoesse_fuer_eine_rassismuskritische_Perspektive_final
e_Fassung.pdf

Kunz, T. (2016). Von Interkultureller Kompetenz zu Vielfaltskompetenz? Zur Bedeu­
tung von Interkultureller Kompetenz und möglicher Entwicklungsperspektiven. In 
P. Genkov & T. Ringeisen (Hrsg.), Handbuch Diversity Kompetenz. Bd. 2: Gegen­
standsbereiche (S. 13–31). Springer.

Lerch, L. (2019). Psychotherapie im Kontext von Differenz, (Macht-)Ungleichheit und 
globaler Verantwortung. Psychotherapie Forum, 23(3), 51–58. https://doi.org/10.1007
/s00729-019-0117-y

Louw, E., & Schwabe, K. (2021). Rassismussensible Beratung und Therapie von ge­
flüchteten Menschen. Handlungs- und Interventionsmöglichkeiten. Vandenhoeck & 
Ruprecht.

Mecheril, P. (2013). „Kompetenzlosigkeitskompetenz“. Pädagogisches Handeln unter 
Einwanderungsbedingungen. In G. Auernheimer (Hrsg.), Interkulturelle Kompetenz 
und pädagogische Professionalität (4. Aufl., S. 15–35). VS.

Mengis, E., & Drücker, A. (2019). Antidiskriminierung, Rassismuskritik und Diversität. 
105 Reflexionskarten für die Praxis. Beltz Juventa.

Messerschmidt, A. (2010). Distanzierungsmuster. Vier Praktiken im Umgang mit Ras­
sismus. In A. Broden & P. Mecheril (Hrsg.), Rassismus bildet. Bildungswissenschaft­
liche Beiträge zu Normalisierung und Subjektivierung in der Migrationsgesellschaft 
(S. 41–57). transcript.

Oberzaucher-Tölke, I. (2014). „Der andere Patient“ – die Konstruktion kultureller 
Differenz in der Psychotherapie aus rassismuskritischer Perspektive. Psychologie und 
Gesellschaftskritik, 38(2), 91–102.

Warum wir bei ‚Kultur‘ nicht stehen bleiben dürfen! 

87

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.bpb.de/politik/extremismus/rechtsextremismus/213673/rassen-gibt-s-doch-gar-nicht
https://www.stadt-muenster.de/fileadmin//user_upload/stadt-muenster/v_zuwanderung/pdf/Denkanstoesse_fuer_eine_rassismuskritische_Perspektive_finale_Fassung.pdf
http://dx.doi.org/10.1007/s00729-019-0117-y
https://doi.org/10.5771/9783748940104-73
http://www.bpb.de/politik/extremismus/rechtsextremismus/213673/rassen-gibt-s-doch-gar-nicht
https://www.stadt-muenster.de/fileadmin//user_upload/stadt-muenster/v_zuwanderung/pdf/Denkanstoesse_fuer_eine_rassismuskritische_Perspektive_finale_Fassung.pdf
http://dx.doi.org/10.1007/s00729-019-0117-y


Oberzaucher-Tölke, I. (2018). Beratung und Therapie in der Migrationsgesellschaft. 
In B. Blank, S. Gögercin, K. E. Sauer & B. Schramkoski (Hrsg.), Soziale Arbeit in 
der Migrationsgesellschaft. Grundlagen – Konzepte – Handlungsfelder (S. 657–665). 
Springer VS.

Ogette, T. (2019). exit Racism. rassismuskritisch denken lernen. Unrast.
Pates, R., Schmidt, D., & Karawanskij, S. (Hrsg.) (2010). Antidiskriminierungspädago­

gik. Konzepte und Methoden für die Bildungsarbeit mit Jugendlichen. VS.
Roncolato Donkor, T. (2015). Einfluss von Alltagsrassismus auf die Gesundheit von 

Menschen mit Migrationshintergrund. socialnet Materialien. https://www.socialnet.
de/materialien/26410.php

Roncolato Donkor, T. (2022). Über den Zusammenhang von Rassismus und Gesund­
heit. Überblick, 1, 3–8. https://www.ida-nrw.de/fileadmin/user_upload/1_2022_Uebe
rblick_Online.pdf

Sequeira, D. F. (2015). Gefangen in der Gesellschaft. Alltagsrassismus in Deutschland. 
Rassismuskritisches Denken und Handeln in der Psychologie. Tectum.

SG – Systemische Gesellschaft (2017). Ethik-Richtlinien der Systemischen Gesellschaft. 
Systemische Gesellschaft. https://systemische-gesellschaft.de/wp-content/uploads/2
021/10/Ethik-Richtlinien_der_Systemischen_Gesellschaft.pdf

Shooman, Y. (2012). Das Zusammenspiel von Kultur, Religion, Ethnizität und Ge­
schlecht im antimuslimischen Rassismus. Aus Politik und Zeitgeschichte, 62(16), 53–
57.

Velho, A. (2010). (Un-)Tiefen der Macht. Subjektivierung unter den Bedingungen von 
Rassismuserfahrungen in der Migrationsgesellschaft. In A. Broden & P. Mecheril 
(Hrsg.), Rassismus bildet. Bildungswissenschaftliche Beiträge zu Normalisierung und 
Subjektivierung in der Migrationsgesellschaft (S. 113–138). transcript.

Walgenbach, K. (2017). Heterogenität – Intersektionalität – Diversity in der Erziehungs­
wissenschaft. Barbara Budrich.

Yeboah, A. (2017). Rassismus und psychische Gesundheit in Deutschland. In K. Ferei­
dooni & M. El (Hrsg.), Rassismuskritik und Widerstandsformen (S. 143–161). Sprin­
ger.

Jessie Mmari & Ilja Gold

88

https://doi.org/10.5771/9783748940104-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.socialnet.de/materialien/26410.php
https://www.ida-nrw.de/fileadmin/user_upload/1_2022_Ueberblick_Online.pdf
https://systemische-gesellschaft.de/wp-content/uploads/2021/10/Ethik-Richtlinien_der_Systemischen_Gesellschaft.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748940104-73
https://www.socialnet.de/materialien/26410.php
https://www.ida-nrw.de/fileadmin/user_upload/1_2022_Ueberblick_Online.pdf
https://systemische-gesellschaft.de/wp-content/uploads/2021/10/Ethik-Richtlinien_der_Systemischen_Gesellschaft.pdf

