
Kirche und Kommunikation 

von Franz Kardinal König 

1 

Das Dekret des 2. Vatikanischen Konzils über die sozialen Kommunikationsmittel 
betont vor allem das Recht des Gebrauchs dieser Medien sowie die moralische 
Verantwortung derer, die in ihnen arbeiten und ihrer Empfänger; es unterstreicht 
ferner die Verantwortung der Laien auf diesem Gebiet und die Verpflichtung der 
öffentlichen Hand, das Gemeinwohl auch in dieser Hinsicht zu schützen und zu 
fördern. 
Meine eigenen Bemerkungen zu diesem Thema wollen hingegen als eine kurze Ein­
führung in jenes neue Gebiet der Wissenschaft verstanden werden, das sich mit 
Kommunikation befaßt. Sie sollen das lebhafte Interesse der katholischen Kirche 
für die betreffenden Untersuchungen dokumentieren und nicht zuletzt eine Anregung 
zur pastoralen Anwendung ihrer Ergebnisse anbieten. In dieser nachkonziliaren 
Periode setze ich meine Hoffnung auf die Theologen: sie werden es sicher nicht 
versäumen, ihre Aufmerksamkeit den Ergebnissen der Kommunikationsforschung 
zuzuwenden. 
Freilich steht gerade dieser Zweig der Wissenschaft erst mitten in seiner - aller­
dings sehr rasch fortschreitenden - Entwicklung; man kann jedoch schon heute 
feststellen, daß das Gebiet der einschlägigen Forschungen von philosophischen 
Gedankengängen bis zu den Realitäten des Alltagslebens reicht und gleicherweise 
die öffentliche wie private Sphäre betrifft. 
Die „Gute Nachricht", die uns zu verkündigen aufgetragen ist, ändert sich nicht, 
wohl aber die Art und Weise ihrer Verlautbarung; hier wird man die Anfor­
derungen unseres Zeitalters und auch der Wissenschaft nicht überhören dürfen, 
was uns im übrigen auch von der Bibel selbst nahegelegt wird: „Darum gleicht 
jeder Lehrer, der in der Schule des Himmelreiches herangebildet ist, einem Haus­
vater, der aus seiner Vorratskammer Neues und Altes hervorholt" (Matthäus 13, 52). 

[Mehr als nur Mode] 

Der Ausdruck „Kommunikation" findet sich immer häufiger in den verschiedensten 
modernen Publikationen. Man könnte versucht sein, dies als Modeerscheinung zu 
werten, spränge nicht eine andere Tatsache noch deutlicher in die Augen: die rapide 

Auf dem „Congress on the Theology of Renewal" in Toronto hielt Franz Kardinal König, 
Erzbischof von Wien, am 24. August 1967 in der Convocation Hall einen Vortrag, der 
unter dem Thema „ Theology of Communications" angekündigt war. Dessen deutsch­
sprachige Fassung wurde zunächst in Österreich, in der Wiener Zeitschrift „Neues Forum" 
(XIV. Jahr, 1967, H. 167/168, S. 813-819) veröffentlicht, und sie wird jetzt, unmittelbar 
anschließend, dem fachlich interessierten Publikum der CS vorgelegt. - Der englische 
Text enthält im Unterschied zur Fassung im „Neuen Forum" nicht die (hier in eckige 
Klammern gesetzten) Zwischenüberschriften, sondern eine Gliederung der Abschnitte durdi 
römisdie Ziffern. 

6 

Communicatio Socialis 1 (1968) 1: 6-19 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zunahme nämlich kommunikativer „Outputs" in der gegenwärtigen Gesellschaft. So 
werden - um ein Beispiel zu nennen - allein auf dem Gebiet der Psychologie 
jährlich heute etwa 14 000 wissenschaftliche Arbeiten veröffentlicht. Der Dezimal­
katalog für bibliothekarische Dokumentation benötigt gegenwärtig drei Bände, um 
lediglich die Bezeichnungen der verschiedenen wissenschaftlichen Forschungsrichtungen 
zu erfassen. Ein UNESCO-Bericht1 aus dem Jahre 1961 führt 7660 Tageszeitungen 
mit einer Gesamtauflage von 288 Millionen auf der Welt an, d. h. um 31°/o mehr 
als 1948, wozu noch 20 000 seltener als viermal wöchentlich erscheinende Zeitungen 
mit einer Gesamtauflage von 196 Millionen kommen. Die jährlich erscheinenden 
Buch-Titel haben die Zahl von 100 000 bereits überschritten. Es werden ferner 
jährlich etwa 2500 Filme produziert. Es gibt 600 Radio·- und 1000 Fernsehstationen 
mit insgesamt 520 Millionen Empfängern.2 So wird es wohl berechtigt sein, von 
einer zunehmenden Intensivierung des kommunikativen Klimas in unserer modernen 
Zivilisation zu sprechen, woraus wiederum das vermehrte Interesse auch der Wissen­
schaft verständlich wird, sich mit den Problemen der Kommunikation stärker als 
bisher zu befassen. 
Diese moderne Kommunikationsforschung ist verhältnismäßig jung. Zwar hat es 
schon seit langem die Sprachwissenschaft gegeben, wie sie etwa in der Antike vom 
grammaticus wahrgenommen wurde und heute in Philologie und Linguistik betrieben 
wird, ferner die Sprach-Philosophie und Sprach-Logik. Auch die in der Antike 
entstandene Rhetorik darf als Vorläuferin der modernen Bestrebungen gelten. Erst 
vor verhältnismäßig kurzer Zeit jedoch, nämlich seit etwa dreißig Jahren, begannen 
sich auch die empirischen Sozialwissenschaften für Probleme der Kommunikations­
forschung zu interessieren, vornehmlich (aber nicht ausschließlich) auf dem Gebiet 
der Massenkommunikation. Entscheidende Beiträge zu unserer Kenntnis über kom­
munikative Vorgänge hat aber auch die aus der Schule Lewins hervorgegangene 
Kleingruppenforschung geliefert. Ähnliches kann von der Organisationspsychologie 
gesagt werden. Dazu ist in letzter Zeit auch die Lerntheorie gestoßen. Auf dem 
Gebiet der Nachrichtentechnik gelang 1948 ein entscheidender Durchbruch mit der 
Informationstheorie von Claude E. Shannon, der für die in Frage stehenden Phä­
nomene allgemeingültige Gesetze aufstellen konnte. Auch die Biologie hat sich 
neuerdings mit der Frage tierischer Kommunikation befaßt, während die Phonetik, 
deren Gegenstand die menschliche Sprache auf der physikalischen, artikulatorischen 
und akustischen Stufe ist, für ein Problem wichtig wird, an dem man gegenwärtig 
intensiv arbeitet: die automatische Übertragung gesprochener Laute in schriftlich 
fixierte Symbole. 
All diese Entwicklungen haben zur zunehmenden Bedeutung der sogenannten For­
malwissenschaften geführt, d. h. der formalen Logik, der reinen Mathematik, der 
Statistik, der Kybernetik sowie der Wissenschaftstheorie. 
Obwohl die Mehrzahl der wichtigsten Veröffentlichungen· wissenschaftstheoretischer 
Art im angelsächsischen Raum erschienen sind, dürfen wir doch mit Stolz auf den 
Einfluß des „ Wiener Kreises" der Zwischenkriegszeit gerade als Ursprungsort dieser 
Entwicklungen hinweisen. 
Die große Bedeutung gerade der Formalwissenschaften darf an einem (berühmten) 
Beispiel gezeigt werden. Die heute beinahe schon klassische Streitfrage innerhalb 
der theoretischen Physik zwischen Einstein auf der einen und Bohr, Born, Heisenberg 
auf der anderen Seite über die Natur der strahlenden Energie wurde durch die 
Meta-Theorie der Komplementarität gelöst. Der Ausdruck „Meta-Theorie" deutet 
dabei an, daß hier zwischen verschiedenen einzelwissenschaftlichen Theorienbil-

7 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dungen erstmalig eine Form der Verbindung gesucht und gefunden wurde, die mit 
Recht inter-disziplinär genannt werden darf. Angesichts der zunehmenden Spezia­
lisierung der Wissenschaften ist die inter-disziplinäre Kommunikation zwar ein 
vielfach gehegter Wunsch, aber noch lange keine Realität. Immerhin bedeuten 
gerade die Arbeiten der Wissenschaftstheorie zur Etablierung einer theoretischen 
Sprache einen großen Fortschritt für die Einheit der Wissenschaften. 
Denker wie Braithewaite, Carnap, Ayer, Hempel, Feigl und Goodman haben dazu 
beigetragen, die wissenschaftliche Sprache der inter-disziplinären Kommunikation 
in einer künstlichen logischen Zeichensprache wiederzugeben. Dieser logisch-mathe­
matischen Kunstsprache bedient man sich heute nicht nur innerhalb der Naturwissen­
schaften, sondern auch innerhalb der Wirtschaftswissenschaften, der Soziologie, 
Psychologie und Politikwissenschaft. Dadurch überwindet man nicht nur die Gren­
zen der verschiedenen Sprachen, sondern auch zunehmend die Hindernisse, wie sie 
durch die je verschiedenen Methoden der einzelnen Wissenschaften für die inter­
disziplinäre Kommunikation hervorgerufen werden. 

[Kirche als Kommunikator] 

Diesen erstaunlichen und faszinierenden Entwicklungen mag unsere traditionelle 
Theologie nicht selten mit Verwirrung gegenüberstehen, wie z. B. Ivo Thomas OP 
in einer gelehrten Untersuchung über "Logik und Theologie"3 nachgewiesen hat. 
Eine Erneuerung unserer Kirche wird jedoch von diesen Entwicklungen der wissen­
schaftlichen und technischen Kommunikation affiziert, und zwar in dem Maße, 
in dem sich die Theologie zur Zusammenarbeit mit all diesen schöpferischen Unter­
nehmungen innerhalb der "Family of Man" bereitfindet. Es gibt nämlich genügend 
Probleme der zwischenmenschlichen Kommunikation, die nur unzulänglich oder 
überhaupt nicht gelöst sind, nicht nur innerhalb der modernen Wissenschaft, son­
dern auch - und das ist vielleicht noch bestürzender - auf dem Gebiet der 
schlichten menschlichen Verständigung zwischen Individuen und Nationen, wobei 
beides miteinander in Zusammenhang steht. 
Ich halte es für eine überaus vornehme und dringliche Aufgabe unserer Kirche, 
gerade unter diesem Betracht der Menschheit ihre guten Dienste anzubieten; unter 
diesem Gesichtspunkt werde ich daher versuchen, die verschiedenen Funktionen 
unserer Kirche als eines "Kommunikators" zu skizzieren, der seiner Umgebung eine 
Nachricht - eine "Gute Nachricht" - mitteilen will und freilich auch mannig­
faltige Reaktionen empfängt. Zwischen unserer Kirche und ihrer Umgebung gibt es 
also so etwas wie einen Austausch von Nachrichten, und unser Wissen über die 
Art dieses Austausches dürfte auch von großer Bedeutung für die Erneuerung unserer 
Kirche sein. 

[Kommunikationstheorie bei Augustinus] 

Unsere Überlegungen dürfen mit einem Text beginnen, den auch Ludwig Wittgen­
stein am Beginn seiner "Philosophischen Untersuchungen" zitiert. Aurelius Augusti­
nus beschreibt im 1. Buch der "Bekenntnisse"3 seine eigene Kindheit und erinnert 
sich dabei an die Zeit, in der er sprechen lernte: 

8 

„Ich sah, wie die Erwachsenen ein Ding nannten und wie sie in Obereinstimmung 
damit den Körper dem Ding zuwandten, und ich merkte mir, wenn sie etwas 
benannten, wie das klang, sobald sie es mir zeigen wollten. Was sie aber wollten, 
ging aus ihren Körpergesten hervor, aus jener Natursprache, die allen Völkern 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemeinsam ist und sich zusammensetzt aus Miene und Blick, Bewegung der Glieder 
und dem Ton der Stimme, womit die Gefühlsregungen des Verlangens und Haben­
wollens, des Zurückweisens und Fliehens der Dinge zum Ausdruck kommen. Auf 
diese Weise sammelte ich nach und nach die Worte in mir auf, die ich in ihren 
Bedeutungen jeweils an ihrem Platz immer wieder vernommen hatte, und begriff, 
für welche Dinge sie die Zeichen waren, und gab sodann mit dem nach diesen 
Zeichen gezähmten Munde durch sie meine Wünsche kund." 

Augustinus hat (besonders in De Magistro und De Doctrina Christiana) eine 
originelle Sprachphilosophie ausgebreitet, deren Gedankengänge auch für die Gegen­
wart nützlich sein können. Die angeführte Stelle aus den „Bekenntnissen" enthält 
diese seine Auffassungen wie im Kern. In einer etwas moderneren Terminologie 
darf die menschliche Kommunikation mit Augustin als ein Prozeß verstanden wer­
den, in welchem drei Elemente aufeinander bezogen sind: das Subjekt (ego), die 
Zeichen (signa) und Sachen (res). Interessanterweise schildert Augustinus diesen 
Prozeß an der zitierten Stelle deutlich als einen Lernvorgang, was die gegenwärtige 
Akzentsetzung der Wissenschaft ziemlich genau trifft. Es entspricht ferner der 
modernen Problemlage, wenn Augustinus sein hauptsächliches Augenmerk den Zei­
chen schenkt, was im Lateinischen vielleicht noch deutlicher zum Ausdruck kommt: 
signa communicavi. 
Das Moment des Sozialen wird in unserem Text durch die Erwachsenen vertreten, 
die mit dem Kind in Kommunikation treten; dabei verweist Augustinus auch auf 
die „Natursprache" (verba naturalia) z. B. der Gesten. Auf all diese Reize seiner 
Umgebung antwortet das Kind durch Lernvorgänge, bei denen - charakteristisch 
für Augustin - das Gedächtnis eine entscheidende Rolle spielt. Fast gewinnt man 
den Eindruck, als habe unser Kirchenvater mit einigen knappen Strichen jenen 
Vorgang skizziert, der heute Sozialisation genannt wird. Er läßt die enge Bezie­
hung zwischen Sprache und Gesellschaft ahnen und führt uns damit zum Kern 
der Sache. 
Die wichtigste Unterscheidung in der Sprachphilosophie Augustins ist die zwischen 
signa naturalia und signa data, was der heutigen Unterscheidung zwischen Zeichen­
träger und standardisiertem Zeichen ziemlich nahe kommt. Zu den Zeichen im 
weitesten Sinn des Wortes zählen nicht nur die sprachlichen Symbole, wie sie von 
der Logik, der Wissenschaftstheorie, der Philologie und Linguistik sowie der Sprach­
philosophie untersucht werden; wir müssen vielmehr auch an jene Symbole denken, 
die seit den Tagen der Frühromantik immer wieder das lebhafteste Interesse 
gefunden haben und heute nicht zuletzt von der Tiefenpsychologie erforscht werden. 
In diesem Zusammenhang mag allenfalls auch an die moderne Werbung gedacht 
werden, die dem sogenannten „Image" starke Aufmerksamkeit zuwendet. Des­
gleichen dürfen wir nicht jene Symbole vergessen, die den Gegenstand der 
Ästhetik bilden. 
Die Elemente der symbolischen Interaktion - Laute, Wörter, Gesten, Bilder -
treten in der menschlichen Kommunikation zu einem jeweils weitaus komplexeren 
Gebilde zusammen, das man mit einer bekannten wissenschaftlichen Schule Gestalt 
nennen könnte. Auch hier mag ein Hinweis auf Augustin nützlich sein, diesfalls 
auf seine Theorie über die Auslegung der Bibel; Augustin untersucht die Bedeu­
tungsproblematik nicht bloß im Hinblick auf die Elemente eines Textes, sondern 
auch an Hand größerer Einheiten ganzer Kontexte. überdies hat Augustinus mit sei­
ner Unterscheidung zwischen sensus proprius und sensus figuratus der religiösen Kom­
munikation seiner Zeit nicht nur eine hochentwickelte Technik gegeben, sondern 

9 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf diesem Gebiet auch eine beachtliche theoretische Leistung erbracht, auf die unsere 
Theologen gerade angesichts der gegenwärtigen Debatte rund um die "Entmytho­
logisierung" mit Gewinn zurückgreifen könnten. 
Ferner hat Augustinus wenigstens andeutungsweise einen Fragenkomplex ange­
schnitten, der erst vor kurzem in das Blickfeld der Wissenschaft gerückt ist. Im 
Zusammenhang mit der Schilderung seiner eigenen Taufe notierte der Kirchenvater 
in den „Bekenntnissen "5 folgende Sätze: 

„Was habe ich geweint bei Deinen Hymnen und Gesängen, wie heftig wurde ich 
erregt vom lieben Klang der Stimmen Deiner Kirche! Diese Stimmen fluteten in 
mein Ohr, und geläutert drang die Wahrheit in mein Herz, und aus ihm brach 
ein Strom von Frömmigkeit hervor. Die Tränen flossen, und mir war gut bei 
ihnen." 

In diesem Text wird Kommunikation als Einheit verstanden, die durch das Zusam­
mentreten mannigfacher Elemente zustandekommt; Sprache, Musik und Ritual bilden 
hier einen sozialen Kontext, für den der Ausdruck „Behaviorem" vorgeschlagen 
wurde. Augustinus steht im übrigen nicht an, gerade in diesem Zusammenhang 
von „ Wahrheit" zu sprechen, während wir Heutigen uns eher versucht fühlen, 
hier den Ausdruck "Gefühl" zu setzen. 
Noch ein letzter Gesichtspunkt wird uns von Augustin nahegelegt, und gerade dieser 
wird für die kirchliche Erneuerung von großer Bedeutung sein: ich meine das 
Moment der Kreativität. Der Bischof von Hippo schrieb nicht nur theoretische 
Abhandlungen über die hier angedeuteten Zusammenhänge in der menschlichen Kom­
munikation; er war auch einer von denen, die die Kunst der Mitteilung selber 
beherrschen, die ars communicandi, wie man auch sagen könnte. Augustinus war 
ein glänzender Redner, ein Meister der damals hochentwickelten Kunst der Rhetorik. 
Er hat die Sprache seiner Zeit tief beeinflußt, ja umgeformt; man muß nur seine 
frühen Schriften mit dem vergleichen, was er nach seiner intensiven Beschäftigung 
mit der Bibel geschrieben hat, um diese schöpferische Verwandlung voll würdigen 
zu können. 

II 

[Kommunikation als Kunst] 

In einem möglichen Programm kirchlicher Kommunikation im Austausch mit der 
Welt von heute geht es auch um dieses Moment der "Artistik" und der künstlerischen 
Gestaltungskraft. Die kirchliche Kommunikation geht auf allen Gebieten ihrer Ver­
wirklichung von einem Programm aus, das der Apostel Paulus in seinem 2. Brief 
an Timotheus folgendermaßen formuliert hat: "Verkünde das Wort, tritt auf, ob es 
gelegen oder ungelegen sei, weise zurecht und tadle, ermahne in jeglicher Geduld 
und Belehrung" (2 Tim 4, 2). Offenbar will Paulus in diesem Text die Notwendigkeit 
betonen, die „Gute Nachricht" zu allen Zeiten und mit allen Mitteln zu verlaut­
baren. Hierzu äußert er in seinem 1. Brief an Timotheus (3, 2) den Wunsch, daß 
ein Bischof "lehr-tüchtig" ( didaktikon) sein solle. Das aber ist bereits auch ein Mo­
ment der „Artistik", weil in der apostrophierten Lehr-Tüchtigkeit nicht nur die 
erforderliche Kenntnis der Inhalte enthalten sein soll, sondern auch die Befähigung 
zur angemessenen Präsentation des Inhalts. Wir alle wissen z. B., daß es gute und 
weniger gute Prediger oder Katecheten gibt, und wir fällen derartige Urteile sehr 
oft im kirchlichen Alltag, wenn wir uns z. B. fragen, wer eine bestimmte Festpredigt 
halten solle. Der Maßstab, den wir hier anlegen, ist offenbar nicht gleichzusetzen 

10 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Maßstab der m1ss10 canonica, welche die theologische Qualifikation attestiert. 
Vielmehr handelt es sich dabei um eine andere Dimension, weshalb wir den Aus­
druck der „Artistik" (ars communicandi) verwendet haben. 
Bei Aristoteles findet sich die Unterscheidung von Theoria, Praxis und Poiesis (Meta­
physik 1025 b). Nun ist gerade das poietische Moment für die menschliche Kommu­
nikation von hoher Bedeutung. Wir erfassen mit diesem Kriterium, das in unserem 
Ausdruck „Poesie" weiterlebt, die artistische Modalität menschlicher Kommunikation. 
Berücksichtigen wir auch die beiden anderen aristotelischen Kriterien, so gewinnen 
wir einen dreidimensionalen Raum zur Beurteilung von Kommunikationen: sie 
mögen wahr oder falsch (theoretischer Aspekt), moralisch oder unmoralisch (prak­
tischer oder ethischer Aspekt) und außerdem noch gut oder schlecht im Hinblick 
auf ihre künstlerische Qualität sein (poietischer oder artistischer Aspekt). überflüssig 
zu sagen, daß diese Kriterien auch für kirchliche Kommunikationen Anwendung 
finden können. In ihnen finden wir jedenfalls die klassische Dreiheit von Verum­
Bonum-Pulchrum wieder, und eine Theologie des Schönen verdient in diesem Zusam­
menhang erhöhte Aufmerksamkeit, zumal da gerade in jüngster Zeit durch das 
mehrbändige Werk „Herrlichkeit" von Hans Urs von Balthasar ein bedeutender 
Schritt in diese Richtung getan worden ist. 
Das poietische Moment dürfte auch im Mittelpunkt der Veröffentlichungen zweier 
ausgezeichneter Gelehrter stehen, die mit ihren Arbeiten auf dem Gebiet der Kom­
munikation im angelsächsischen Raum zu hohem Ansehen gelangt sind: Walter 
Ong S/ und Marshall McLuhan. Durch eine eingehende Analyse der sozio-kultu­
rellen Konsequenzen der Erfindung des Buchdrucks im Westen haben diese beiden 
Autoren unser Verständnis für das vertieft, was in unseren Tagen durch eine ähnlich 
umwälzende Neuerung hervorgerufen wird, nämlich die Erfindung der audiovisu­
ellen Medien, angesichts derer man geradezu von einer „elektronischen Revolution" 
sprechen könnte. Wenn etwa 1968 alle Jugendlichen in den USA, die zu diesem 
Zeitpunkt 18 Jahre alt werden, im Durchschnitt nicht weniger als zwei Jahre ihres 
Lebens vor dem Fernsehschirm verbracht haben werden, so ist dies eines von vielen 
möglichen Beispielen für den Einfluß der audio-visuellen Medien auf unseren Alltag. 
Diese Entwicklung wird durch die Erfindung der Nachrichten-Satelliten verstärkt 
werden; in absehbarer Zeit wird es einem Großteil der Menschheit möglich sein, 
Tag für Tag alle wichtigen Ereignisse auf dem Globus beinahe im selben Augenblick 
mitzuverfolgen, da sie geschehen. Aus solchen Überlegungen geht mit großer Deut· 
lichkeit hervor, welch beherrschende Rolle gerade das poietische Moment, die Kunst­
fertigkeit der Präsentation, in der Zukunft spielen wird. 
Vielleicht können diese eher philosophischen Überlegungen mit einem Hinweis auf 
einen Text aus der „Summa Theologica" 6 des Thomas von Aquin abgerundet werden, 
der bezüglich des artistischen Momentes einige Sätze formuliert hat, die noch ganz 
in der vornehmen Tradition der Antike stehen und keiner weiteren Erklärung 
bedürfen: 

„Die Gutheit eines jeden durch Maß und Richtschnur bestimmten Dinges besteht 
aber in seiner Übereinstimmung mit seiner Richtschnur, wie die Gutheit der Kunst­
werke darin besteht, daß diese dem Gesetze der Kunst folgen. Das Schlechte in 
diesem Bereich besteht infolgedessen darin, daß etwas von seiner Richtschnur oder 
seinem Maße abweicht." 

Ein Blick in die Geschichte unserer Kirche läßt den Verdacht entstehen, daß das 
künstlerische Moment während der letzten hundert Jahre eher vernachlässigt wurde; 
vielleicht war unsere Kirche während dieser Zeit mit anderen Sorgen befaßt. Jeden-

11 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falls dürften jene nicht ganz unrecht haben, die für diese Periode der neuesten 
Kirchengeschichte einen Rückgang des schöpferischen Momentes in unserer Kirche 
registrieren. Viele Kirchengebäude ahmten damals den Stil vergangener Zeiten nach, 
bedeutende literarische Produktionen wurden nicht gerade von den Frömmsten her­
vorgebracht, und auch das Mäzenatentum der Kirche im Reich der Musik erlag einer 
gewissen Erstarrung. Kirche und Kunst entwickelten sich weitgehend unabhängig 
voneinander, obwohl sie doch viele Berührungspunkte gemeinsam haben. 
Daß dies nicht immer so war, wissen wir alle. Ich erinnere nur an die franziskanische 
Bewegung im Mittelalter und die Befruchtung, die von ihr auf Kunst und Literatur 
ausgegangen ist, an die Blüte des religiösen Kirchenliedes im Reformationszeitalter, 
wie sie nicht zuletzt durch Martin Luther selbst gefördert worden ist, sowie an das 
lebhafte Interesse der Renaissance-Päpste für die Schönen Künste. Daß ein solches 
Zusammenwirken zwischen Frömmigkeit und Kunst auch in unserer Gegenwart 
möglich ist, hat der verstorbene Pater Couturier OP dokumentiert, der bald nach 
dem Krieg unter großen Schwierigkeiten die bedeutendsten französischen Künstler 
ohne Rücksicht auf deren Konfession zur Mitarbeit an Kirchenbauten gewann. 
Das künstlerische Moment ist besonders in den Massenmedien von allergrößter Be­
deutung für Gegenwart und Zukunft. Durch diese Medien ist nicht nur die Zahl 
der Empfänger eines Kunst-Werkes ins Gigantische gestiegen; es sind vielmehr 
durch diese neuen Erfindungen eine Reihe neuer Künste entstanden, wodurch die 
Zahl der klassischen Künste nicht unerheblich vermehrt worden ist. Vielleicht dürfen 
wir in diesem Zusammenhang von einer mediagerechten Präsentation sprechen, je 
nachdem, ob eine Kommunikation via Film, Fernsehen, Radio etc. erfolgt. Jedes 
Medium verlangt heute nach einer spezifischen „Artistik", und dieser Tatsache haben 
auch kirchliche Kommunikationen Rechnung zu tragen, wenn sie ihr Publikum finden 
wollen. Z. B. ist es nur in sehr eingeschränktem Maße möglid1, die herkömmliche 
Kanzel-Beredsamkeit unbesehen auf Radio und Fernsehen zu übertragen. Der Radio­
und Fernsehsprecher muß wissen, daß er sein Auditorium in einer privaten Atmo­
sphäre erreicht, in der andere Einstellungen wirksam werden als etwa in einer 
öffentlichen Versammlung. Auch die audio-visuelle Übertragung von Gottesdiensten 
bedarf zweifellos einer gründlichen und fachlichen Vorbereitung, um nicht zu einer 
bloßen Kopie herabzusinken. 

[Theologie und Massenmedien] 

Selbstverständlich kann man nicht von allen Priestern erwarten, Experten der 
Massenkommunikation zu sein; abgesehen von der Notwendigkeit, die auf diesem 
Gebiet tätigen Geistlichen sehr sorgfältig auszusuchen und ihnen eine spezielle Aus­
bildung zu geben, müßte der in den Massenmedien tätige Fachmann und Künstler 
mehr als bisher von uns ermuntert werden, sein wertvolles Wissen auch für Sen­
dungen mit religiösem Inhalt fruchtbar zu machen. Sicherlich könnte man sich vor­
stellen, daß in diesen Medien noch viele ungenutzte Möglichkeiten liegen, die Bot­
schaft der Kirche in einer vielleicht unkonventionellen, aber umso fruchtbareren 
Weise zu verlautbaren. Eine moderne kirchliche Rhetorik für die Massenmedien ist 
offenbar noch nicht geschrieben worden; deshalb werden unsere Theologen aus einem 
lebhaften Dialog mit den Experten und Künstlern innerhalb der Massenmedien nur 
lernen können und so der Gefahr entgehen, sich lediglich als Zensoren zu betrachten. 
Das Prinzip der media-gerechten Präsentation hängt mit dem der Kreativität innig 
zusammen. Jeder wahre Künstler sollte uns an den Schöpfer-Gott erinnern; gerade 

12 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vom katholischen Standpunkt kann diese Beziehung nicht genug betont werden. 
Ohne mich mit den theologischen Konsequenzen dieser Feststellung hier näher 
beschäftigen zu können, möchte ich doch auf eine unmittelbar daraus folgende 
Forderung hinweisen: nämlich jene nach einer allgemeinen Aufgeschlossenheit gegen­
über allen Manifestationen wahrer Kunst und Kreativität in unseren Tagen. 
Die Maxime der Aufgeschlossenheit führt uns in ein weiteres Gebiet der Massen­
kommunikation, nämlich jenes der Presse, wo sie einen besonderen Akzent erhält. 
Die Kunst des Journalismus hängt nämlich weitgehend von etwas ab, was ich mit 
Transparenz bezeichnen möchte. Unter Transparenz verstehe ich hier die Bereitsd1aft 
von Personen oder Gruppen, Informationen zu gewähren. Man wird sofort ver­
stehen, wie hoch eine solche Transparenz von der Presse eingeschätzt wird; jeder­
mann, der mit der Presse zusammenarbeiten will, wird sich daher die Frage stellen 
müssen, welchen Grad von Transparenz er sich erlauben darf oder will. Nun stellen 
die Fälle von völlig nicht-transparenten Personen oder Organisationen - konse­
quenterweise finden sie in der Presse wenig Beachtung - eher eine Ausnahme dar; 
jedoch kann auch eine nur teilweise Nicht-Transparenz ein schweres Hindernis für 
die Beziehungen einer Person oder Gruppe zur öffentlichket darstellen, wenn es 
auch mitunter triftige Gründe für partielle Geheimhaltung geben kann - beispiels­
weise in der Diplomatie. 
Auch in unserer Kirche mag es sich mitunter als notwendig erweisen, Informationen zu 
verweigern. Es erhebt sich jedoch die Frage, in welchen Bereichen und vor allem in 
welchem Umfang unsere Kirche nicht-transparent sein soll, oder, positiv formuliert, 
ob nicht eine Vermehrung der Transparenz der Kirche für eine Verbesserung ihrer 
Beziehungen zur Öffentlichkeit ungemein nützlich wäre. Auf zwei Gebieten inner­
kirchlicher Vorgänge scheint dies in besonderem Maß der Fall zu sein: hinsichtlich 
der Zulassung von Kritik an kirchlichen Erscheinungen und hinsichtlich des Zustande­
kommens von Entscheidungen. 
Die Kritik an all dem, was an der Kirche angreifbar ist, erscheint mir heute wün­
schenswert. Eine solche sachliche Kritik wird zwar nicht selten als unangenehm 
empfunden werden, besonders wenn sie ins Detail geht. Auf die Dauer wird sie 
aber unsere Kirche sympathischer erscheinen lassen, weil wir uns dadurch den 
demokratischen Spielregeln einordnen. 
Dies gilt auch für das Zustandekommen von Entscheidungen und die Verbesserungs­
möglichkeit unserer publizistischen Transparenz auf diesem Gebiet. Tatsächlich wer­
den die wichtigen Entscheidungen in unserer Kirche vom Klerus getroffen; nun 
belehren uns zwar die Theologie und das Lehramt über das Wesen der katholischen 
Hierarchie, jedoch bleiben in den so wichtigen Problemen der detaillierten Definition 
der Kompetenzen naturgemäß viele Fragen offen. Es ist durchaus denkbar, daß 
in unserer Kirche auf nicht wenigen Gebieten der Laie kompetenter als der Kleriker 
ist; und wenn dem so ist, folgen daraus wichtige Konsequenzen für das Zustande­
kommen von Entscheidungen innerhalb der Kirche. Dies stellt jedoch nur einen 
Aspekt des Problems dar. 
Nehmen wir ein Beispiel: In einer katholischen Organisation wird ein Sekretär 
gesucht. Ist es wirklich unvorstellbar, daß die Besetzung eines solchen Postens in 
einer demokratischen und damit auch transparenten Weise erfolgt? Wenn ja, wird 
der betreffende Kandidat beständig mit öffentlicher Kritik rechnen müssen; er ist 
dann kein Bürokrat mehr, eher ein Funktionär, dessen Erfolge oder Mißerfolge 
von einem breiten Publikum kontrolliert werden. 

13 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstverständlich wird es nach wie vor notwendig sein, kirchliche Entscheidungen 
von einem begrenzten Kreis von Experten herbeiführen zu lassen. Jedoch auch dabei 
kommt sehr viel darauf an, ob für die Mehrzahl der Mitglieder unserer Kirche 
die Möglichkeit besteht, grundsätzlich an der Vorbereitung von Entscheidungen mit­
zuwirken oder nicht, und ob zweitens eine geregelte Möglichkeit besteht, hinsichtlich 
bereits getroffener Entscheidungen Reaktionen der Offentlichkeit zu erhalten. Er­
wecken doch viele kirchliche Entscheidungen den Eindruck, durchaus einbahnige 
Kommunikationen zu sein, insofern sie nämlich auf eine nicht-transparente Weise 
zustandekommen und ohne weitere Diskussion ausgeführt werden müssen. 
Daß dies in manchen Fragen des Glaubens und der Moral ziemlich unvermeidbar 
ist, mag stimmen. In den Fragen der praktischen Organisation zumindest könnte 
jedoch eine Vermehrung der Transparenz nicht nur die Einstellung der Presse gegen­
über kirchlichen Belangen verbessern, sie könnte auch den Informationsfluß inner­
halb der Kirche beleben. Gerade an diesem Punkt sehen wir sehr deutlich die enge 
Beziehung zwischen den Maßnahmen zur kirchlichen Erneuerung und den Bezie­
hungen der Kirche zur Offentlichkeit; man könnte hier geradezu eine Art Prognose 
stellen: je mehr der Kommunikationsfluß innerhalb der Kirche verstärkt wird, desto 
besser wird die Inter-Kommunikation zwischen Kirche und Gesellschaft funktio­
meren. 
Mit den letzten Überlegungen habe ich mich scheinbar weit vom Thema des künst­
lerischen Momentes innerhalb der kirchlichen Kommunikation entfernt. Jedoch habe 
ich mit all dem etwas anzudeuten versucht, was man als "kommunikatives Klima" 
innerhalb der Kirche bezeichnen könnte. Zusammenfassend läßt sich sagen, daß erst 
ein solches Klima es der Kunst und den Künstlern ermöglichen wird, auch innerhalb 
der Kirche freier zu atmen. Erst auf diese Weise wird die Zusammenarbeit der 
Kirche mit den schöpferischen Kräften in der heutigen Gesellschaft verbessert werden 
können. 

III 

[Theologie und Positivismus} 

Ein verhältnismäßig schwieriges Feld der Kommunikationsforschung ist die theoreti­
sche Frage nach der Natur der religiösen Kommunikation an und für sich. Es ist hier 
natürlich ausgeschlossen, die Frage nach dem Verhältnis von Glaube und Wissen, 
Theologie und Wissenschaft auch nur flüchtig zu behandeln; auch ein Streifzug durch 
die_ Geschichte der theologischen und wissenschaftlichen Bewegungen muß hier unter­
b!eiben. !eh . möch_te mich vielmehr darauf beschränken, eine Kontroverse zu skiz­
ziere~, die sich s~it et~a. 30 Jahren im angelsächsischen Raum abspielt und mit der 
d_ort i~ allgemeinen_ ubhchen ~oblesse geführt wird; sie scheint mir das Interesse 
eines _Jeden zu .. v~rdienen, der sich mit religiöser Kommunikation theoretisch oder 
praktisch beschafogt. 

Der Hinterg:und .d}eser Kon~roverse philosophischer Art ist die neuere Entwicklung 
der T~eologie-Krit~k von seiten der Empiriker, die ihre schärfste und aggressivste 
Form in .. den Arbei~en der Logischen Positivisten fand und erstmals in England in 
dem beruhmten kleinen Buch von A. f. Ayer Language Truth and L · «1 ·h 

d ·· ckl"ch F 1. ' " ' ogic , i re 
aus r~ i e ormu. ieru~g. fand. Der gegenwärtige Stand der Diskussion erweckt 
den Eindruck, daß die Krmk der Empiriker weitgehend ihren aggressiven Charakter 
verloren hat. Manche der Protagonisten kommen heute aus dem Kreis der Linguisti-

14 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen (oder Philosophischen) Analytiker, die vom Denken des späten Wittgenstein 
beeinflußt sind. Der Einfluß des "Wiener Kreises" zumindest auf die frühe Phase 
der Kontroverse um die Bedeutung theologischer Sätze kann hier nicht näher disku­
tiert werden; es muß genügen, diesem Zweig der modernen Religionsphilosophie -
auf dem Kontinent bisher wenig beachtet - eine lediglich skizzenhafte Würdigung 
zuteil werden zu lassen. 
Prof. Ayer eröffnete die Debatte mit der Forderung nach Verabschiedung aller 
ethischen, metaphysischen und theologischen Sätze aus dem Bereich der Wissenschaft, 
weil sie Aussagen über Sachverhalte machen wollen, die der Sinnes-Erfahrung nicht 
zugänglich sind. Die dadurch ausgelöste Entwicklung läßt sich gut an einer Diskus­
sion ablesen, die 1950/51 in einer Oxforder Zeitschrift begonnen und 1955 in dem 
von A. Flew und A. Maclntyre herausgegebenen Band „New Essays in Philosophical 
Theology"8 fortgeführt wurde. Zur selben Zeit hatte sich, ebenfalls in Oxford, 
ein kleiner Kreis von Philosophen und Theologen gefunden, die sich „The Meta­
physicals" nannten und deren Diskussionen um das Wesen und die Berechtigung des 
christlichen Glaubens kreisten; einige Beiträge aus diesem Kreis wurden von B. Mit­
chell 1957 in dem Band „Faith and Logic"9 veröffentlicht. 
Die beiden erwähnten Bücher verkörpern in gewisser Weise den rechten und linken 
Flügel dieser philosophischen Bewegung, die inzwischen längst auf Amerika über­
gegriffen hat. Bereits 1960 veranstaltete das philosophische Institut der New Yorker 
Universität ein interessantes Symposium, dessen Referate 1962 unter dem Titel 
„Religious Experience and Truth" von S. Hook10 veröffentlicht wurden. Das Klima 
dieser Veranstaltung, auf der sich Philosophen und Theologen verschiedener Denk­
richtungen und Konfessionen trafen, wird als leidenschaftlich, aber freundlich bezeich­
net; vielleicht ist es nützlich, zur Kennzeichnung der Situation einige Sätze (in 
eigener Übersetzung) aus dem Vorwort des erwähnten Bandes zu zitieren: 

„In einem gewissen Sinn ist es Wittgenstein gewesen, der die Theologen von eben 
jenem Bannfluch befreite, der unter dem Einfluß der frühen Schriften dieses 
Philosophen über sie verhängt worden war. Anstelle der Frage nach der Verifizier­
barkeit einer Behauptung als Kriterium ihrer Bedeutung schlug Wittgenstein vor, 
nach dem Gebrauch einer Behauptung zu fragen ... Nun waren sich die Theologen 
darüber einig, daß sie Zeit ihres Lebens Ausdrücke verschiedenster Art nicht nur 
verwendet, sondern auch zwischen deren spezifischem und nicht-spezifischem Ge­
brauch in theologischen Kontexten unterschieden hatten. Der linguistischen Analyse 
können sie mithin gelassen entgegensehen, ja noch mehr: diese Analyse stellt eine 
Methode dar, die nicht nur theologische Sprachgebräuche aufhellen, sondern auch 
deren Autonomie gegen ,grobe' Anforderungen von seiten der Naturwissenschaften 
verteidigen kann." 

Es ist also das Problem der Bedeutung (meaning) theologischer Aussagen, mit dem 
sich viele moderne Philosophen beschäftigen. Es mag vielleicht überraschen, in diesem 
Zusammenhang von einem neu erwachten Interesse angelsächsischer Philosophen am 
sogenannten Ontologischen Argument des Anselm von Canterbury zu hören, das 
durch einen Artikel des Wittgensteinschülers Norman Malcolm11 stimuliert wurde 
und bis heute anhält. 
Stillschweigend oder ausdrücklich kreist das Interesse der modernen Philosophie 
(einschließlich der soeben beschriebenen angelsächsischen Denkbewegung) für religi­
öse Fragen so gut wie ausschließlich um die christliche Theologie, was natürlich in 
vieler Hinsicht eine Einschränkung darstellt, weil weder die Quellen aus dem außer­
christlichen Bereich berücksichtigt werden noch auch nicht-theologische Quellen, z. B. 
liturgische bzw. rituelle Texte. 

15 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bis jetzt habe ich noch kaum auf die Bedeutung der modernen Logik für eine 
Theorie der religiösen Kommunikation hingewiesen. Tatsächlich findet sich in der 
europäischen und indischen theologischen Literatur ein reiches logisches Schrifttum. 
Diese z. B. in der Scholastik intensiv gepflegte Tradition scheint jedoch in den 
letzten Jahrhunderten in gewissem Sinn unterbrochen, so daß sich die Entwicklung 
der modernen Logik - ihr Geburtsjahr wird meist mit dem Erscheinungsjahr von 
De Morgans "Formal Logic" 12 angegeben - in einer so gut wie vollständigen 
Trennung von der Theologie vollzog. 
I.M. Bochenski OP hat in seinem 1965 erschienenen Buch "The Logic of Religion"13 

einen ersten Versuch gewagt, die Kluft zwischen beiden Disziplinen zu überbrücken. 
Wenn Bochenski betont, daß er sich bei seinem Unternehmen in einem verhältnismä­
ßig unerforschten Gebiet bewegt, so möchten wir hinzufügen, daß gerade die Beschäf­
tigung mit diesem Gebiet angesichts der modernen wissenschaftlichen Entwicklungen 
eine nicht zu unterschätzende Voraussetzung für die Erneuerung unserer Kirche 
darstellt. 

[Religion und Logik] 

Die Erörterungen der Frage nach der Kommunizierbarkeit religiöser Inhalte darf 
vielleicht an die Bemerkung anknüpfen, die ich weiter oben gelegentlich der 1\.uße­
rung Augustins gemacht habe, beim Anhören religiöser Musik sei "die Wahrheit" in 
sein Herz gedrungen. Man wird mit der Vermutung nicht fehlgehen, daß diese 
Bemerkung Augustins den meisten Sprachanalytikern bzw. Semantikern unserer Tage 
im höchsten Maß fremdartig erscheinen wird. Sehr oft wird nämlich heute die 
Meinung vertreten, daß jedweder sprachliche Bedeutungsgehalt entweder theoretisch 
oder aber emotional sei, wobei unter theoretisch dasselbe wie propositionell verstan­
den wird. Dadurch wird allen nicht-propositionellen Bedeutungen (z. B. Impera­
tiven) ein rein emotionaler Charakter zugeschrieben. 
Man kann die Ursache für diesen "blinden Fleck" der einschlägigen Forschung gut 
verstehen: ist sie doch so gut wie ausschließlich mit naturwissenschaftlichen Aussagen 
befaßt; weil nun die Naturwissenschaften sich aus Propositionen aufbauen, scheint 
es nur konsequent zu sein, schlicht zwischen propositionellen Bedeutungen und 
"anderen" zu unterscheiden. Aber es erhebt sich eben die Frage, ob es gerechtfertigt 
ist, all diese "anderen" Bedeutungen dem Gefühl zuzuweisen. Tatsächlich gibt es 
viele Bedeutungen, die nicht-propositionell und trotzdem nicht emotional sind, wenn 
man die Wirklichkeit im Auge behält. In diesem Sinne ist die Kritik eines so 
hervorragenden Kenners der modernen Wissenschaftstheorie und Logik wie E. L. 
M ascall - derzeit am King's College in London - zu verstehen, der den meisten 
semantischen Analysen religiöser 1\.ußerungen eine gewisse Verarmung vorwirft12• 

Mit diesen Bemerkungen soll jedoch den modernen Logikern weniger ein Vorwurf 
gemacht als vielmehr eine Einladung an sie ausgesprochen werden: sie, die in so 
vielen Gebieten des Wissens zu unserer Erkenntnis beigetragen haben, mögen auch 
den Problemen der religiösen Kommunikation mit den inzwischen bewährten Mitteln 
nähertreten. Ansätze hierzu dürften auf dem Gebiet der evaluativen und der ästhe­
tischen Erkenntnis schon vorliegen. Ich würde mir jedenfalls von solchen Forschun­
gen interessante und weiterführende Entwicklungen erhoffen. 
Der gegenwärtige logische Problemstand hinsichtlich der Natur und der Kommuni­
zierbarkeit religiöser Aussagen darf mit Bochenski wie folgt umrissen werden: 

1. Religiöse Aussagen sind bedeutungslos: "Unsinn-Theorie." 
2. Die Bedeutung religiöser Aussagen ist rein emotional: "Theorie der Emotion." 

16 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Bedeutung religiöser Aussagen ist objektiv, aber nicht kommunizierbar: 
„ Theorie der Kommunikationslosigkeit." 

4. Die Bedeutung religiöser Aussagen ist objektiv und kommunizierbar, aber nicht­
propositionell: „ Theorie der nicht-propositionellen Kommunikation." 

5. Die Bedeutung religiöser Aussagen ist unvollständig: „ Theorie der unvollstän­
digen Bedeutung." 

6. Die Bedeutung religiöser Aussagen schließt zumindest einige Propositionen ein: 
„Propositionstheorie". 

Der katholische Standpunkt wird selbstverständlich dazu neigen, einige dieser 
Theorien von vornherein abzulehnen; der Zweck meiner Anführung dieser Theorien 
lag jedoch nicht darin, sie ausführlich zu diskutieren. Vielmehr lag mir daran, eine 
Orientierungsmöglichkeit zu bieten und gleichzeitig darauf hinzuweisen, wie wichtig 
methodologische Fragen heute geworden sind. Vielleicht stehen wir tatsächlich am 
Beginn einer Entwicklung, die zur Etablierung einer meta-theologischen Theorie 
führen könnte, wie Bochenski sich ausdrückt; Forschungen in dieser Richtung würden 
jedenfalls die Möglichkeit einer breitangelegten und sachlichen Zusammenarbeit 
zwischen Philosophen, Logikern, Theologen, Historikern, Soziologen und Psycholo­
gen eröffnen. Von einer solchen Zusammenarbeit sollte jedenfalls niemand auf 
Grund seiner persönlichen Glaubensüberzeugungen, welcher Art auch immer sie 
sein mögen, ausgeschlossen werden; die heute im akademischen Leben üblichen 
Qualifikationen würden als Kriterium durchaus genügen. 

IV 

[Strategie der Kommunikation] 

Zuletzt möchte ich ein Gebiet berühren, das man mit „Strategie der Kommunika­
tion" umschreiben könnte. Unter Strategien verstehe ich hier rationale Konstrukte 
hierarchisch geordneter Präferenzen mit dem Ziel sozialen Handelns. Solche Strate­
gien gab und gibt es auch innerhalb unserer Kirche in großer Zahl im Rahmen der 
allgemein anerkannten Ziele kirchlichen Handelns. Ein Beispiel hierfür mag etwa 
die theoretische und mehr noch die praktische Bedeutung sein, die dem Aufbau eines 
katholischen Schulsystems zuerkannt wird und die sich von Land zu Land als 
durchaus unterschiedlich erweist. 
Was kann uns die moderne Kommunikationsforschung für die Aufstellung möglicher 
Strategien lehren? Vielleicht beginnen wir mit dem Hinweis auf ein Gesetz, das 
durch die Erforschung der Massenmedien erarbeitet worden ist. Nach diesem Gesetz 
neigen die Empfänger von Massenkommunikationen sehr stark dazu, nur solche 
Mitteilungen im Gedächtnis zu behalten, die Einstellungen verkörpern, mit denen 
sie schon sympathisieren, und daß sie jenen Inhalten aus dem Wege gehen, die eine 
andere Färbung haben. In Wirklichkeit dürfte mithin die einstellungsverändernde 
Wirkung der Massenmedien durchaus begrenzt sein; sie besteht häufig nur darin, 
daß bereits vorhandene Überzeugungen verstärkt werden. 
Dieses Gesetz läßt sich auch auf die Empfänger religiöser Inhalte in den Massen­
medien anwenden. Es gibt zwei empirisch wohlfundierte Kriterien, die uns den 
Grad der Religiosität von Einzelpersonen oder Populationen zu messen gestatten, 
nämlich den Grad der religiösen Praxis (z. B. Gottesdienstbesuch) und den Grad 
der Bereitschaft, mit religiös Gleichgesinnten soziale Kontakte zu pflegen. Für 
unseren Zweck wird es hier genügen, Personengruppen mit durchschnittlich hoher 

17 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfüllung eines oder beider Kriterien als Jntensivsegment" jenen Personen gegen­
überzustellen, die in einem oder beiden der genannten Kriterien niedere Werte auf­
weisen: letztere seien „Reduktionssegment" genannt. Es kann kein Zweifel darüber 
bestehen, daß auch in unserer Kirche ein solches Reduktionssegment vorhanden ist, 
wobei wir gute Anhaltspunkte für die Vermutung haben, daß dieses Segment in 
religiös pluralistischen Ländern kleiner als in Ländern ist, in denen eine religiöse 
Konfession stark überwiegt. 
Innerhalb der Reduktionssegmente ist die Gefühlsbeteiligung (involvement) am 
kirchlichen Leben deutlich niedriger als innerhalb der lntensivsegmente, was sich 
naturgemäß auch auf die generelle Einstellung zur „Kirche" auswirkt. Bei der 
Erstellung einer Strategie für die Verbreitung religiöser Inhalte in den Massenmedien 
werden wir daher von der Tatsache ausgehen müssen, daß besonders innerhalb des 
Reduktionssegmentes ein emotionaler „Filter" wirksam wird, der den Grad der 
„Durchdringlichkeit" dieses Bevölkerungsanteils für religiöse Inhalte nicht unerheb­
lich verringert. 
Die religiöse Kommunikation und deren Strategie muß jedoch nicht nur mit dem 
erwähnten emotionalen Filter und der damit verbundenen geringeren Durchdring­
lichkeit rechnen; sie muß auch die Tatsache in Erwägung ziehen, daß verschiedene 
Schichten der modernen Gesellschaft in sehr unterschiedlicher Weise auf Kommuni­
kationen reagieren. Selbst im Bereich eines konstanten Grades von Religiosität 
stoßen wir auf jeweils verschiedene Einstellungskomplexe, je nachdem, ob wir unsere 
Botschaft an junge oder alte Personen, Angehörige der Ober- oder der Mittelschicht 
etc. richten. Diese Feststellung gilt nicht nur für die Massenkommunikation, sie hat 
ihre selbstverständliche Bedeutung auch in Schulen, Jugendgruppen und kirchlichen 
Organisationen. Wir werden daher nicht nur auf die früher erwähnte media-gerechte 
Präsentation achten müssen, sondern auch auf die jeweils verschiedenen sozio-psycho­
logischen Bedingungen, denen die verschiedenen Zielgruppen von Kommunikationen 
unterworfen sind. 
Die moderne Gesellschaft befindet sich in einem raschen Wandel; die Verlautbarung 
religiöser Inhalte muß also mit einer Umgebung rechnen, die sich in unausgesetzter 
Veränderung befindet. Religiöse Inhalte in der Massenkommunikation werden 
immer schärfer von Inhalten konkurrenziert, die sehr einfachen menschlichen Be­
dürfnissen - z. B. der Schaulust - entgegenkommen und erstaunlicherweise nicht 
selten archaisch-mythische Inhalte in moderner Verpackung anbieten; man hat in 
diesem Zusammenhang von der modernen Massenkultur gesprochen. Ein sehr ent­
scheidender Faktor dürfte auch die heute weitverbreitete Verbraucher- oder Kon­
summentalität sein, die einer mehr kontemplativen Lebensweise direkt entgegen­
gesetzt ist. Schließlich darf auch noch auf jenes Phänomen hingewiesen werden, das 
heute unter dem Namen der „Säkularisation" immer mehr Beachtung findet und 
für zukünftige Strategien religiöser Kommunikationen in Rechnung gestellt werden 
muß. 

Anmerkungen: 

1. Der neueste z. Z. allgemein zugängliche UNESCO-Bericht (L'information a travers 
le monde. 4. Ausgabe, Paris 1966) bietet statistisches Material, das vorwiegend zwischen 
1961 und 1964 gewonnen wurde. Vgl. dort die Übersichtstabellen auf den Seiten 13 
(Presse), 30 (Hörfunk), 39 (Fernsehen) und 47 (Film). Anm. der Redaktion. 

2. Dieser Passus ist im englischen Vortragsmanuskript durch folgenden, neuere Zahlen 
enthaltenden, ersetzt: „According to a recent survey, the world's 8000 daily news-

18 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


papers have a combined circulation of 350 million readers [sie; gemeint sind wohl 
,copies']. 2500 new films a year are seen by 376 million people each week. There 
are 121/2thousand radio transmitters in the world and our 2400 television trans­
mitters reach more than 500 million viewers. Each year nearly 1/2 million books are 
published totalling hundreds of millions (if not billions) of copies." 

3. in "Dominican Studies", Oxford, 1: 1948, p. 291-312. 

4. Aurelius Augustinus: Bekenntnisse, übertr. von Carl J. Perl, Paderborn G1963, 
s. 17 f. = 1,8,13. 

5. Ebenda 9,6,14 (S. 218) 

6. S. th. I-II, qu. 64, a. 1, nach: Deutsche Thomas Ausgabe, Bd. 11, übers. von Hein­
rich M. Christmann OP und Fridolin Utz OP, Salzburg-Leipzig 1940, S. 270 f. 

7. Alfred J. Ayer: Language, Truth and Logic, London 1936, Neudruck 1956. 

8. Antony G. Flew und Alexander C. Maclntyre: New Essays in Philosophical Theology, 
London 1955. 

9. Bernhard Mitchell: Faith and Logic: Oxford Essays in Philosophy Theological, 
London 1957. 

10. Sidney Hook (Hrsg.): Religious Experience and Truth, Edinburgh 1962. 

11. in "The Philosophical Review", New York, 69:1960, p. 41 ff. 
12. Augustus de Morgan: Formal Logic (1847), neu hrsgg. von A. E. Taylor, London 1926. 

13. Joseph M. Bochenski: The Logic of Religion, New York 1965. 
14. Eric L. Mascall: Words and Images: a Study in Theological Discourse, London 1957. 

RESUMEN 

EI decreto de! segundo concilio del Vaticano sobre los medios sociales de comunicaci6n 
acentua el derecho de utilizar estos medios y Ja responsabilidad moral de aquellos que 
trabajan con ellos o que los reciben. 
Aqul solamente podemos dar una breve introducci6n de este nuevo cientlfico. 
EI campo de investigaci6n de la comunicaci6n social es relativamente joven. Los ramos 
mas importantes de las investigaciones de comunicaci6n social y polltica son: la comuni­
caci6n de masas, la observaci6n de grupos pequeiios y la sicologla de organizaci6n. 
EI futuro desarollo de la iglesia va a ser seguramente influenciado por los nuevos medios 
cientlficos y asi mismo atraves de la comunicaci6n popular en Ja que ella tiene que 
reflejarse. Para nuestra iglesia es una tarea muy urgente y noble el ofrecer sus servicios 
a toda la humanidad. 
En la teoria de San Agustin se puede distinguir dos puntos para un posible programa de 
comunicaci6n en la iglesia: primero la importancia de una comunicaci6n artlstica y 
segundo la necesidad de un alto nivel te6rico respecto a los problemas de comunicaci6n. 
En la renovaci6n de la iglesia es muy importante prestar mas atenci6n a la presen­
taci6n de medios. Por una parte se observa un aumento de comunicaci6n dentro de la 
iglesia por otra parte crecera con seguridad la comunicaci6n entre la iglesia y Ja sociedad. 
La investigaci6n de estos fen6menos pone de manifiesto la posibilidad de cooperaci6n 
fil6sofos, 16gicos, te6logos, e historiadores con soci6logos y sic6logos. Niguno podra ser 
excluido de esta cooperaci6n. 
Lo siguiente tendra que tenerse en cuenta: No solamente prestar atenci6n a los medios 
de comunicaci6n sino tambien a las diferentes condiciones sociales y po!fticas que afectan 
a los grupos de receptores, es decir a la investigacion de efectos. 

19 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6 - am 01.02.2026, 10:44:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

