Communicatio Socialis 1 (1968) 1: 6-19
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Kirche und Kommunikation

von Franz Kardinal Kénig

I

Das Dekret des 2. Vatikanischen Konzils iiber die sozialen Kommunikationsmittel
betont vor allem das Recht des Gebrauchs dieser Medien sowie die moralische
Verantwortung derer, die in ihnen arbeiten und ihrer Empfinger; es unterstreicht
ferner die Verantwortung der Laien auf diesem Gebiet und die Verpflichtung der
offentlichen Hand, das Gemeinwohl auch in dieser Hinsicht zu schiitzen und zu
fordern.

Meine eigenen Bemerkungen zu diesem Thema wollen hingegen als eine kurze Ein-
filhrung in jenes neue Gebiet der Wissenschaft verstanden werden, das sich mit
Kommunikation befafit. Sie sollen das lebhafte Interesse der katholischen Kirche
fiir die betreffenden Untersuchungen dokumentieren und nicht zuletzt eine Anregung
zur pastoralen Anwendung ihrer Ergebnisse anbieten. In dieser nachkonziliaren
Periode setze ich meine Hoffnung auf die Theologen: sie werden es sicher nicht
versiumen, ihre Aufmerksamkeit den Ergebnissen der Kommunikationsforschung
zuzuwenden.

Freilich steht gerade dieser Zweig der Wissenschaft erst mitten in seiner — aller-
dings sehr rasch fortschreitenden — Entwicklung; man kann jedoch schon heute
feststellen, dafl das Gebiet der einschligigen Forschungen von philosophischen
Gedankengingen bis zu den Realititen des Alltagslebens reicht und gleicherweise
die 6ffentliche wie private Sphire betrifft.

Die ,,Gute Nachricht“, die uns zu verkiindigen aufgetragen ist, indert sich nicht,
wohl aber die Art und Weise ihrer Verlautbarung; hier wird man die Anfor-
derungen unseres Zeitalters und auch der Wissenschaft nicht {iberhdren diirfen,
was uns im iibrigen auch von der Bibel selbst nahegelegt wird: ,Darum gleicht
jeder Lehrer, der in der Schule des Himmelreiches herangebildet ist, einem Haus-
vater, der aus seiner Vorratskammer Neues und Altes hervorholt (Matthius 13, 52).

[Mebr als nur Mode]

Der Ausdruck ,Kommunikation® findet sich immer hiufiger in den verschiedensten
modernen Publikationen. Man kénnte versucht sein, dies als Modeerscheinung zu
werten, springe nicht eine andere Tatsache noch deutlicher in die Augen: die rapide

Auf dem ,Congress on the Theology of Renewal“ in Toronto hielt Franz Kardinal Kénig,
Erzbischof von Wien, am 24. August 1967 in der Convocation Hall einen Vortrag, der
unter dem Thema ,Theology of Communications® angekiindigt war. Dessen deutsch-
sprachige Fassung wurde zunichst in Usterreich, in der Wiener Zeitschrift ,Neues Forum®
(XIV. Jahr, 1967, H. 167/168, S. 813—819) verdffentlicht, und sie wird jetzt, unmittelbar
anschliefend, dem fachlich interessierten Publikum der CS vorgelegt. — Der englische
Text enthilt im Unterschied zur Fassung im ,Neuen Forum® nicht die (hier in edkige
Klammern gesetzten) Zwischeniiberschriften, sondern eine Gliederung der Abschnitte durch
romische Ziffern.

102.2026, 10:44:55. C—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zunahme nimlich kommunikativer ,,Outputs in der gegenwiirtigen Gesellschaft. So
werden — um ein Beispiel zu nennen — allein auf dem Gebiet der Psychologie
jahrlich heute etwa 14 000 wissenschaftliche Arbeiten verdffentlicht. Der Dezimal-
katalog fiir bibliothekarische Dokumentation bendtigt gegenwirtig drei Binde, um
lediglich die Bezeichnungen der verschiedenen wissenschaftlichen Forschungsrichtungen
zu erfassen. Ein UNESCO-Bericht! aus dem Jahre 1961 fithrt 7660 Tageszeitungen
mit einer Gesamtauflage von 288 Millionen auf der Welt an, d. h. um 319 mehr
als 1948, wozu noch 20 000 seltener als viermal wdchentlich erscheinende Zeitungen
mit einer Gesamtauflage von 196 Millionen kommen. Die jihrlich erscheinenden
Buch-Titel haben die Zahl von 100000 bereits iiberschritten. Es werden ferner
jahrlich etwa 2500 Filme produziert. Es gibt 600 Radio- und 1000 Fernsehstationen
mit insgesamt 520 Millionen Empfingern.2 So wird es wohl berechtigt sein, von
einer zunehmenden Intensivierung des kommunikativen Klimas in unserer modernen
Zivilisation zu sprechen, woraus wiederum das vermehrte Interesse auch der Wissen-
schaft verstindlich wird, sich mit den Problemen der Kommunikation stirker als
bisher zu befassen.

Diese moderne Kommunikationsforschung ist verhiltnismiflig jung. Zwar hat es
schon seit langem die Sprachwissenschaft gegeben, wie sie etwa in der Antike vom
grammaticus wahrgenommen wurde und heute in Philologie und Linguistik betrieben
wird, ferner die Sprach-Philosophie und Sprach-Logik. Auch die in der Antike
entstandene Rhetorik darf als Vorliuferin der modernen Bestrebungen gelten. Erst
vor verhdltnismiflig kurzer Zeit jedoch, nimlich seit etwa dreiflig Jahren, begannen
sich auch die empirischen Sozialwissenschaften fiir Probleme der Kommunikations-
forschung zu interessieren, vornehmlich (aber nicht ausschlieflich) auf dem Gebiet
der Massenkommunikation. Entscheidende Beitrige zu unserer Kenntnis iiber kom-
munikative Vorginge hat aber auch die aus der Schule Lewins hervorgegangene
Kleingruppenforschung geliefert. Ahnliches kann von der Organisationspsychologie
gesagt werden. Dazu ist in letzter Zeit auch die Lerntheorie gestoflen. Auf dem
Gebiet der Nachrichtentechnik gelang 1948 ein entscheidender Durchbruch mit der
Informationstheorie von Claude E. Shannon, der fiir die in Frage stehenden Phi-
nomene allgemeingiiltige Gesetze aufstellen konnte, Auch die Biologie hat sich
neuerdings mit der Frage tierischer Kommunikation befaflt, wihrend die Phonetik,
deren Gegenstand die menschliche Sprache auf der physikalischen, artikulatorischen
und akustischen Stufe ist, fiir ein Problem wichtig wird, an dem man gegenwirtig
intensiv arbeitet: die automatische Ubertragung gesprochener Laute in schriftlich
fixierte Symbole.

All diese Entwicklungen haben zur zunehmenden Bedeutung der sogenannten For-
malwissenschaften gefithrt, d. h. der formalen Logik, der reinen Mathematik, der
Statistik, der Kybernetik sowie der Wissenschaftstheorie.

Obwohl die Mehrzahl der wichtigsten Verdffentlichungen: wissenschaftstheoretischer
Art im angelsichsischen Raum erschienen sind, diirfen wir doch mit Stolz auf den
Einfluf des ,Wiener Kreises® der Zwischenkriegszeit gerade als Ursprungsort dieser
Entwicklungen hinweisen.

Die grofle Bedeutung gerade der Formalwissenschaften datf an einem (berithmten)
Beispiel gezeigt werden. Die heute beinahe schon klassische Streitfrage innerhalb
der theoretischen Physik zwischen Einstein auf der einen und Bobr, Born, Heisenberg
auf der anderen Seite iiber die Natur der strahlenden Energie wurde durch die
Meta-Theorie der Komplementaritit gelost. Der Ausdruck ,Meta-Theorie“ deutet
dabei an, daff hier zwischen verschiedenen einzelwissenschaftlichen Theorienbil-

7

1.02.2026, 10:44:55. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dungen erstmalig eine Form der Verbindung gesucht und gefunden wurde, die mit
Recht inter-disziplinir genannt werden darf. Angesichts der zunehmenden Spezia-
lisierung der Wissenschaften ist die inter-disziplinire Kommunikation zwar ein
vielfach gehegter Wunsch, aber noch lange keine Realitit. Immerhin bedeuten
gerade die Arbeiten der Wissenschaftstheorie zur Etablierung einer theoretischen
Sprache einen groflen Fortschritt fiir die Einheit der Wissenschaften.

Denker wie Braithewaite, Carnap, Ayer, Hempel, Feigl und Goodman haben dazu
beigetragen, die wissenschaftliche Sprache der inter-diszipliniren Kommunikation
in einer kiinstlichen logischen Zeichensprache wiederzugeben. Dieser logisch-mathe-
matischen Kunstsprache bedient man sich heute nicht nur innerhalb der Naturwissen-
schaften, sondern auch innerhalb der Wirtschaftswissenschaften, der Soziologie,
Psychologie und Politikwissenschaft. Dadurch {iberwindet man nicht nur die Gren-
zen der verschiedenen Sprachen, sondern auch zunehmend die Hindernisse, wie sie
durch die je verschiedenen Methoden der einzelnen Wissenschaften fiir die inter-
disziplinire Kommunikation hervorgerufen werden.

[Kirche als Kommunikator]

Diesen erstaunlichen und faszinierenden Entwicklungen mag unsere traditionelle
Theologie nicht selten mit Verwirrung gegeniiberstehen, wie z. B. Ivo Thomas OP
in einer gelehrten Untersuchung iiber ,Logik und Theologie“® nachgewiesen hat.
Eine Erneuerung unserer Kirche wird jedoch von diesen Entwicklungen der wissen-
schaftlichen und technischen Kommunikation affiziert, und zwar in dem Mafle,
in dem sich die Theologie zur Zusammenarbeit mit all diesen schopferischen Unter-
nehmungen innerhalb der ,Family of Man“ bereitfindet. Es gibt nimlich geniigend
Probleme der zwischenmenschlichen Kommunikation, die nur unzulinglich oder
{iberhaupt nicht geldst sind, nicht nur innerhalb der modernen Wissenschaft, son-
dern auch — und das ist vielleicht noch bestiirzender — auf dem Gebiet der
schlichten menschlichen Verstindigung zwischen Individuen und Nationen, wobei
beides miteinander in Zusammenhang steht.

Ich halte es fiir eine {iberaus vornehme und dringliche Aufgabe unserer Kirche,
gerade unter diesem Betracht der Menschheit ihre guten Dienste anzubieten; unter
diesem Gesichtspunkt werde ich daher versuchen, die verschiedenen Funktionen
unserer Kirche als eines ,Kommunikators* zu skizzieren, der seiner Umgebung eine
Nachricht — eine ,Gute Nachricht® — mitteilen will und freilich auch mannig-
faltige Reaktionen empfingt. Zwischen unserer Kirche und ihrer Umgebung gibt es
also so etwas wie einen Austausch von Nachrichten, und unser Wissen iiber die
Art dieses Austausches diirfte auch von grofler Bedeutung fiir die Erneuerung unserer
Kirche sein.

[Kommunikationstheorie bei Augustinus]

Unsere Uberlegungen diirfen mit einem Text beginnen, den auch Ludwig Wittgen-
stein am Beginn seiner ,Philosophischen Untersuchungen® zitiert. Aurelius Augusti-
nus beschreibt im 1, Buch der ,Bekenntnisse“d seine eigene Kindheit und erinnert
sich dabei an die Zeit, in der er sprechen lernte:
»lch sah, wie die Erwachsenen ein Ding nannten und wie sie in Ubereinstimmung
damit den K&rper dem Ding zuwandten, und ich merkte mir, wenn sie etwas
benannten, wie das klang, sobald sie es mir zeigen wollten. Was sie aber wollten,
ging aus ihren K&rpergesten hervor, aus jener Natursprache, die allen Vélkern

102.2026, 10:44:55. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gemeinsam ist und sich zusammensetzt aus Miene und Blick, Bewegung der Glieder
und dem Ton der Stimme, womit die Gefiihlsregungen des Verlangens und Haben-
wollens, des Zuriickweisens und Fliehens der Dinge zum Ausdruck kommen. Auf
diese Weise sammelte ich nach und nach die Worte in mir auf, die ich in ihren
Bedeutungen jeweils an ihrem Platz immer wieder vernommen hatte, und begriff,
fiir welche Dinge sie die Zeichen waren, und gab sodann mit dem nach diesen
Zeichen gezihmten Munde durch sie meine Wiinsche kund.“

Augustinus hat (besonders in De Magistro und De Doctrina Christiana) eine
originelle Sprachphilosophie ausgebreitet, deren Gedankenginge auch fiir die Gegen-
wart niitzlich sein kdnnen. Die angefiihrte Stelle aus den ,Bekenntnissen® enthilt
diese seine Auffassungen wie im Kern. In einer etwas moderneren Terminologie
darf die menschliche Kommunikation mit Augustin als ein Prozef verstanden wer-
den, in welchem drei Elemente aufeinander bezogen sind: das Subjekt (ego), die
Zeichen (signa) und Sachen (res). Interessanterweise schildert Augustinus diesen
Prozef an der zitierten Stelle deutlich als einen Lernvorgang, was die gegenwirtige
Akzentsetzung der Wissenschaft ziemlich genau trifft. Es entspricht ferner der
modernen Problemlage, wenn Augustinus sein hauptsichliches Augenmerk den Zei-
chen schenkt, was im Lateinischen vielleicht noch deutlicher zum Ausdruck kommt:
signa communicavi.

Das Moment des Sozialen wird in unserem Text durch die Erwachsenen vertreten,
die mit dem Kind in Kommunikation treten; dabei verweist Augustinus auch auf
die ,Natursprache® (verba naturalia) z. B. der Gesten. Auf all diese Reize seiner
Umgebung antwortet das Kind durch Lernvorginge, bei denen — charakteristisch
fir Augustin — das Gedichtnis eine entscheidende Rolle spielt. Fast gewinnt man
den Eindruck, als habe unser Kirchenvater mit einigen knappen Strichen jenen
Vorgang skizziert, der heute Sozialisation genannt wird. Er 1df8t die enge Bezie-
hung zwischen Sprache und Gesellschaft ahnen und fiihrt uns damit zum Kern
der Sache.

Die wichtigste Unterscheidung in der Sprachphilosophie Augustins ist die zwischen
signa natwralia und signa data, was der heutigen Unterscheidung zwischen Zeichen-
triger und standardisiertem Zeichen ziemlich nahe kommt. Zu den Zeichen im
weitesten Sinn des Wortes zihlen nicht nur die sprachlichen Symbole, wie sie von
der Logik, der Wissenschaftstheorie, der Philologie und Linguistik sowie der Sprach-
philosophie untersucht werden; wir miissen vielmehr auch an jene Symbole denken,
die seit den Tagen der Frithromantik immer wieder das lebhafteste Interesse
gefunden haben und heute nicht zuletzt von der Tiefenpsychologie erforscht werden.
In diesem Zusammenhang mag allenfalls auch an die moderne Werbung gedacht
werden, die dem sogenannten ,Image“ starke Aufmerksamkeit zuwendet. Des-
gleichen diirfen wir nicht jene Symbole vergessen, die den Gegenstand der
Asthetik bilden.

Die Elemente der symbolischen Interaktion — Laute, Worter, Gesten, Bilder —
treten in der menschlichen Kommunikation zu einem jeweils weitaus komplexeren
Gebilde zusammen, das man mit einer bekannten wissenschaftlichen Schule Gestalt
nennen kdnnte. Auch hier mag ein Hinweis auf Augustin niitzlich sein, diesfalls
auf seine Theorie iiber die Auslegung der Bibel; Augustin untersucht die Bedeu-
tungsproblematik nicht blo im Hinblid auf die Elemente eines Textes, sondern
auch an Hand gréflerer Einheiten ganzer Kontexte. Uberdies hat Augustinus mit sei-
ner Unterscheidung zwischen sensus proprius und sensus figuratus der religidsen Kom-
munikation seiner Zeit nicht nur eine hochentwickelte Technik gegeben, sondern

9

102.2026, 10:44:55. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf diesem Gebiet auch eine beachtliche theoretische Leistung erbracht, auf die unsere
Theologen gerade angesichts der gegenwirtigen Debatte rund um die ,Entmytho-
logisierung“ mit Gewinn zuriickgreifen kdnnten.
Ferner hat Augustinus wenigstens andeutungsweise einen Fragenkomplex ange-
schnitten, der erst vor kurzem in das Blickfeld der Wissenschaft geriickt ist. Im
Zusammenhang mit der Schilderung seiner eigenen Taufe notierte der Kirchenvater
in den ,Bekenntnissen“s folgende Sitze:
»Was habe ich geweint bei Deinen Hymnen und Gesingen, wie heftig wurde ich
erregt vom lieben Klang der Stimmen Deiner Kirche! Diese Stimmen fluteten in
mein Ohr, und geliutert drang die Wahrheit in mein Herz, und aus ihm brach

ein Strom von Frommigkeit hervor. Die Trinen flossen, und mir war gut bei
ihnen.“

In diesem Text wird Kommunikation als Einbeit verstanden, die durch das Zusam-
mentreten mannigfacher Elemente zustandekommt; Sprache, Musik und Ritual bilden
hier einen sozialen Kontext, fiir den der Ausdruck ,Behaviorem® vorgeschlagen
wurde. Augustinus steht im iibrigen nicht an, gerade in diesem Zusammenhang
von ,Wahbrheit® zu sprechen, wihrend wir Heutigen uns eher versucht fiihlen,
hier den Ausdruck ,Gefiihl® zu setzen.

Noch ein letzter Gesichtspunkt wird uns von Augustin nahegelegt, und gerade dieser
wird fiir die kirchliche Erneuerung von grofler Bedeutung sein: ich meine das
Moment der Kreativitit. Der Bischof von Hippo schrieb nicht nur theoretische
Abhandlungen iiber die hier angedeuteten Zusammenhinge in der menschlichen Kom-
munikation; er war auch einer von denen, die die Kunst der Mitteilung selber
beherrschen, die ars communicandi, wie man auch sagen kénnte. Augustinus war
ein glinzender Redner, ein Meister der damals hochentwidkelten Kunst der Rhetorik.
Er hat die Sprache seiner Zeit tief beeinflufit, ja umgeformt; man mufl nur seine
frithen Schriften mit dem vergleichen, was er nach seiner intensiven Beschiftigung
mit der Bibel geschrieben hat, um diese schdpferische Verwandlung voll wiirdigen
zu konnen.

11

[Kommunikation als Kunst]

In einem moglichen Programm kirchlicher Kommunikation im Austausch mit der
Welt von heute geht es auch um dieses Moment der ,Artistik“ und der kiinstlerischen
Gestaltungskraft. Die kirchliche Kommunikation geht auf allen Gebieten ihrer Ver-
wirklichung von einem Programm aus, das der Apostel Paulus in seinem 2. Brief
an Timotheus folgendermaflen formuliert hat: ,Verkiinde das Wort, tritt auf, ob es
gelegen oder ungelegen sei, weise zurecht und tadle, ermahne in jeglicher Geduld
und Belehrung® (2 Tim 4,2). Offenbar will Paulus in diesem Text die Notwendigkeit
betonen, die ,Gute Nachricht® zu allen Zeiten und mit allen Mitteln zu verlaut-
baren. Hierzu duflert er in seinem 1. Brief an Timotheus (3, 2) den Wunsch, daf}
ein Bischof ,lehr-tiichtig“ (didaktikon) sein solle. Das aber ist bereits auch ein Mo-
ment der ,Artistik, weil in der apostrophierten Lehr-Tiichtigkeit nicht nur die
erforderliche Kenntnis der Inhalte enthalten sein soll, sondern auch die Befihigung
zur angemessenen Prisentation des Inhalts. Wir alle wissen z. B., dafl es gute und
weniger gute Prediger oder Katecheten gibt, und wir fillen derartige Urteile sehr
oft im kirchlichen Alltag, wenn wir uns z. B. fragen, wer eine bestimmte Festpredigt
halten solle. Der Mafistab, den wir hier anlegen, ist offenbar nicht gleichzusetzen

10

102.2028, 10:44:55. ir [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Mafistab der missio canonica, welche die theologische Qualifikation attestiert.
Vielmehr handelt es sich dabei um eine andere Dimension, weshalb wir den Aus-
druck der ,Artistik® (ars communicandi) verwendet haben.

Bei Aristoteles findet sich die Unterscheidung von Theoria, Praxis und Poiesis (Meta-
physik 1025 b). Nun ist gerade das poietische Moment fiir die menschliche Kommu-
nikation von hoher Bedeutung. Wir erfassen mit diesem Kriterium, das in unserem
Ausdruck ,Poesie* weiterlebt, die artistische Modalitit menschlicher Kommunikation.
Beriicksichtigen wir auch die beiden anderen aristotelischen Kriterien, so gewinnen
wir einen dreidimensionalen Raum zur Beurteilung von Kommunikationen: sie
mogen wahr oder falsch (theoretischer Aspekt), moralisch oder unmoralisch (prak-
tischer oder ethischer Aspekt) und auflerdem noch gut oder schlecht im Hinblick
auf ihre kiinstlerische Qualitit sein (poietischer oder artistischer Aspekt). Uberfliissig
zu sagen, dafl diese Kriterien auch fiir kirchliche Kommunikationen Anwendung
finden kdnnen. In ihnen finden wir jedenfalls die klassische Dreiheit von Verum-
Bonum-Pulchrum wieder, und eine Theologie des Schénen verdient in diesem Zusam-
menhang erhdhte Aufmerksamkeit, zumal da gerade in jiingster Zeit durch das
mehrbindige Werk ,Herrlichkeit“ von Hans Urs von Balthasar ein bedeutender
Schritt in diese Richtung getan worden ist.

Das poietische Moment diirfte auch im Mittelpunkt der Verdffentlichungen zweier
ausgezeichneter Gelehrter stehen, die mit ihren Arbeiten auf dem Gebiet der Kom-
munikation im angelsichsischen Raum zu hohem Ansehen gelangt sind: Walter
Ong SJ] und Marshall McLuban. Durch eine eingehende Analyse der sozio-kultu-
rellen Konsequenzen der Erfindung des Buchdrucks im Westen haben diese beiden
Autoren unser Verstindnis fiir das vertieft, was in unseren Tagen durch eine dhnlich
umwilzende Neuerung hervorgerufen wird, nimlich die Erfindung der audiovisu-
ellen Medien, angesichts derer man geradezu von einer ,elektronischen Revolution®
sprechen konnte. Wenn etwa 1968 alle Jugendlichen in den USA, die zu diesem
Zeitpunkt 18 Jahre alt werden, im Durchschnitt nicht weniger als zwei Jahre ihres
Lebens vor dem Fernsehschirm verbracht haben werden, so ist dies eines von vielen
mdglichen Beispielen fiir den Einfluf der audio-visuellen Medien auf unseren Alltag.
Diese Entwicklung wird durch die Erfindung der Nachrichten-Satelliten verstirkt
werden; in absehbarer Zeit wird es einem Grofiteil der Menschheit moglich sein,
Tag fiir Tag alle wichtigen Ereignisse auf dem Globus beinahe im selben Augenblick
mitzuverfolgen, da sie geschehen. Aus solchen Uberlegungen geht mit grofler Deut-
lichkeit hervor, welch beherrschende Rolle gerade das poietische Moment, die Kunst-
fertigkeit der Prisentation, in der Zukunft spielen wird.

Vielleicht kdnnen diese eher philosophischen Uberlegungen mit einem Hinweis auf
einen Text aus der ,Summa Theologica“® des Thomas von Aquin abgerundet werden,
der beziiglich des artistischen Momentes einige Sitze formuliert hat, die noch ganz
in der vornehmen Tradition der Antike stehen und keiner weiteren Erklirung
bediirfen:

,Die Gutheit eines jeden durch Maf und Richtschnur bestimmten Dinges besteht
aber in seiner Ubereinstimmung mit seiner Richtschnur, wie die Gutheit der Kunst-
werke darin besteht, dal diese dem Gesetze der Kunst folgen. Das Schlechte in
diesem Bereich besteht infolgedessen darin, dafi etwas von seiner Richtschnur oder
seinem Mafle abweicht.“
Ein Blik in die Geschichte unserer Kirche liflit den Verdacht entstehen, dafl das
kiinstlerische Moment wihrend der letzten hundert Jahre eher wernachlissigt wurde;
vielleicht war unsere Kirche wihrend dieser Zeit mit anderen Sorgen befafit. Jeden-

11

102.2026, 10:44:55. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

falls diirften jene nicht ganz unrecht haben, die fiir diese Periode der neuesten
Kirchengeschichte einen Riickgang des schopferischen Momentes in unserer Kirche
registrieren. Viele Kirchengebiude ahmten damals den Stil vergangener Zeiten nach,
bedeutende literarische Produktionen wurden nicht gerade von den Frommsten her-
vorgebracht, und auch das Mizenatentum der Kirche im Reich der Musik erlag einer
gewissen Erstarrung. Kirche und Kunst entwickelten sich weitgehend unabhingig
voneinander, obwohl sie doch viele Beriihrungspunkte gemeinsam haben.

Daf dies nicht immer so war, wissen wir alle. Ich erinnere nur an die franziskanische
Bewegung im Mittelalter und die Befruchtung, die von ihr auf Kunst und Literatur
ausgegangen ist, an die Bliite des religitsen Kirchenliedes im Reformationszeitalter,
wie sie nicht zuletzt durch Martin Luther selbst geférdert worden ist, sowie an das
lebhafte Interesse der Renaissance-Pipste fiir die Schonen Kiinste. Dafl ein solches
Zusammenwirken zwischen Frommigkeit und Kunst auch in unserer Gegenwart
moglich ist, hat der verstorbene Pater Couturier OP dokumentiert, der bald nach
dem Krieg unter groflen Schwierigkeiten die bedeutendsten franzdsischen Kiinstler
ohne Riicksicht auf deren Konfession zur Mitarbeit an Kirchenbauten gewann.
Das kiinstlerische Moment ist besonders in den Massenmedien von allergrofiter Be-
deutung fiir Gegenwart und Zukunft. Durch diese Medien ist nicht nur die Zahl
der Empfinger eines Kunst-Werkes ins Gigantische gestiegen; es sind vielmehr
durch diese neuen Erfindungen eine Reihe neuer Kiinste entstanden, wodurch die
Zah! der klassischen Kiinste nicht unerheblich vermehrt worden ist, Vielleicht diirfen
wir in diesem Zusammenhang von einer mediagerechten Prisentation sprechen, je
nachdem, ob eine Kommunikation via Film, Fernsehen, Radio etc. erfolgt. Jedes
Medium verlangt heute nach einer spezifischen ,Artistik“, und dieser Tatsache haben
auch kirchliche Kommunikationen Rechnung zu tragen, wenn sie ihr Publikum finden
wollen. Z. B. ist es nur in sehr eingeschrinktem Mafle moglich, die herkémmliche
Kanzel-Beredsamkeit unbeseben auf Radio und Fernseben zu iibertragen. Der Radio-
und Fernsehsprecher mufl wissen, dafl er sein Auditorium in einer privaten Atmo-
sphire erreicht, in der andere Einstellungen wirksam werden als etwa in einer
offentlichen Versammlung. Auch die audio-visuelle Ubertragung von Gottesdiensten
bedarf zweifellos einer griindlichen und fachlichen Vorbereitung, um nicht zu einer
bloflen Kopie herabzusinken.

[Theologie und Massenmedien]

Selbstverstindlich kann man nicht von allen Priestern erwarten, Experten der
Massenkommunikation zu sein; abgesehen von der Notwendigkeit, die auf diesem
Gebiet titigen Geistlichen sehr sorgfiltig auszusuchen und ihnen eine spezielle Aus-
bildung zu geben, miifite der in den Massenmedien titige Fachmann und Kiinstler
mehr als bisher von uns ermuntert werden, sein wertvolles Wissen auch fiir Sen-
dungen mit religidsem Inhalt fruchtbar zu machen. Sicherlich kénnte man sich vor-
stellen, daf in diesen Medien noch viele ungenutzte Mdglichkeiten liegen, die Bot-
schaft der Kirche in einer vielleicht unkonventionellen, aber umso fruchtbareren
Weise zu verlautbaren. Eine moderne kirchliche Rhetorik fiir die Massenmedien ist
offenbar noch nicht geschrieben worden; deshalb werden unsere Theologen aus einem
lebhaften Dialog mit den Experten und Kiinstlern innerhalb der Massenmedien nur
lernen konnen und so der Gefahr entgehen, sich lediglich als Zensoren zu betrachten.
Das Prinzip der media-gerechten Prisentation hingt mit dem der Kreativitit innig
zusammen, Jeder wahre Kiinstler sollte uns an den Schdpfer-Gott erinnern; gerade

12

102.2028, 10:44:55. i [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vom katholischen Standpunkt kann diese Beziehung nicht genug betont werden.
Ohne mich mit den theclogischen Konsequenzen dieser Feststellung hier niher
beschiftigen zu konnen, mochte ich doch auf eine unmittelbar daraus folgende
Forderung hinweisen: nimlich jene nach einer allgemeinen Aufgeschlossenbeit gegen-
iber allen Manifestationen wahrer Kunst und Kreativitit in unseren Tagen.

Die Maxime der Aufgeschlossenheit fiihrt uns in ein weiteres Gebiet der Massen-
kommunikation, nimlich jenes der Presse, wo sie einen besonderen Akzent erhilt.
Die Kunst des Journalismus hingt ndmlich weitgehend von etwas ab, was ich mit
Transparenz bezeichnen méchte. Unter Transparenz verstehe ich hier die Bereitschaft
von Personen oder Gruppen, Informationen zu gewibren. Man wird sofort ver-
stehen, wie hoch eine solche Transparenz von der Presse eingeschitzt wird; jeder-
mann, der mit der Presse zusammenarbeiten will, wird sich daher die Frage stellen
miissen, welchen Grad von Transparenz er sich erlauben darf oder will. Nun stellen
die Fille von véllig nicht-transparenten Personen oder Organisationen — konse-
quenterweise finden sie in der Presse wenig Beachtung — eher eine Ausnahme dar;
jedoch kann auch eine nur teilweise Nicht-Transparenz ein schweres Hindernis fiir
die Beziehungen einer Person oder Gruppe zur Offentlichket darstellen, wenn es
auch mitunter triftige Griinde fiir partielle Geheimhaltung geben kann — beispiels-
weise in der Diplomatie.

Auch in unserer Kirche mag es sich mitunter als notwendig erweisen, Informationen zu
verweigern. Es erhebt sich jedoch die Frage, in welchen Bereichen und vor allem in
welchem Umfang unsere Kirche nicht-transparent sein soll, oder, positiv formuliert,
ob nicht eine Vermebrung der Transparenz der Kirche fiir eine Verbesserung ihrer
Bezichungen zur Offentlichkeit ungemein niitzlich wire. Auf zwei Gebieten inner-
kirchlicher Vorginge scheint dies in besonderem Mafl der Fall zu sein: hinsichtlich
der Zulassung von Kritik an kirchlichen Erscheinungen und hinsichtlich des Zustande-
kommens von Entscheidungen.

Die Kritik an all dem, was an der Kirche angreifbar ist, erscheint mir heute wiin-
schenswert. Eine solche sachliche Kritik wird zwar nicht selten als unangenehm
empfunden werden, besonders wenn sie ins Detail geht. Auf die Dauer wird sie
aber unsere Kirche sympathischer erscheinen lassen, weil wir uns dadurch den
demokratischen Spielregeln einordnen.

Dies gilt auch fiir das Zustandekommen von Entscheidungen und die Verbesserungs-
moglichkeit unserer publizistischen Transparenz auf diesem Gebiet. Tatsichlich wer-
den die wichtigen Entscheidungen in unserer Kirche vom Klerus getroffen; nun
belehren uns zwar die Theologie und das Lehramt iiber das Wesen der katholischen
Hierarchie, jedoch bleiben in den so wichtigen Problemen der detaillierten Definition
der Kompetenzen naturgemiff viele Fragen offen. Es ist durchaus denkbar, dafl
in unserer Kirche auf nicht wenigen Gebieten der Laie kompetenter als der Kleriker
ist; und wenn dem so ist, folgen daraus wichtige Konsequenzen fiir das Zustande-
kommen von Entscheidungen innerhalb der Kirche, Dies stellt jedoch nur einen
Aspekt des Problems dar.

Nehmen wir ein Beispiel: In einer katholischen Organisation wird ein Sekretir
gesucht. Ist es wirklich unvorstellbar, dafl die Besetzung eines solchen Postens in
einer demokratischen und damit auch transparenten Weise erfolgt? Wenn ja, wird
der betreffende Kandidat bestindig mit &ffentlicher Kritik rechnen miissen; er ist
dann kein Birokrat mehr, eher ein Funktionir, dessen Erfolge oder Miflerfolge
von einem breiten Publikum kontrolliert werden.

13

102.2026, 10:44:55. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbstverstindlich wird es nach wie vor notwendig sein, kirchliche Entscheidungen
von einem begrenzten Kreis von Experten herbeifiihren zu lassen. Jedoch auch dabei
kommt sehr viel darauf an, ob fiir die Mehrzahl der Mitglieder unserer Kirche
die Méglichkeit besteht, grundsitzlich an der Vorbereitung von Entscheidungen mit-
zuwirken oder nicht, und ob zweitens eine geregelte Mdglichkeit besteht, hinsichtlich
bereits getroffener Entscheidungen Reaktionen der Uffentlichkeit zu erhalten. Er-
wecken doch viele kirchliche Entscheidungen den Eindruck, durchaus einbabnige
Kommunikationen zu sein, insofern sie nimlich auf eine nicht-transparente Weise
zustandekommen und ohne weitere Diskussion ausgefithrt werden miissen.

Dafl dies in manchen Fragen des Glaubens und der Moral ziemlich unvermeidbar
ist, mag stimmen. In den Fragen der praktischen Organisation zumindest kdnnte
jedoch eine Vermehrung der Transparenz nicht nur die Einstellung der Presse gegen-
iiber kirchlichen Belangen verbessern, sie kénnte auch den Informationsflufl inner-
halb der Kirche beleben. Gerade an diesem Punkt sehen wir sehr deutlich die enge
Beziehung zwischen den Mafinahmen zur kirchlichen Erneuerung und den Bezie-
hungen der Kirche zur Offentlichkeit; man konnte hier geradezu eine Art Prognose
stellen: je mehr der Kommunikationsflufl innerhalb der Kirche verstirkt wird, desto
besser wird die Inter-Kommunikation zwischen Kirche und Gesellschaft funktio-
nieren.

Mit den letzten Uberlegungen habe ich mich scheinbar weit vom Thema des kiinst-
lerischen Momentes innerhalb der kirchlichen Kommunikation entfernt. Jedoch habe
ich mit all dem etwas anzudeuten versucht, was man als ,kommunikatives Klima“
innerhalb der Kirche bezeichnen konnte. Zusammenfassend 1iflt sich sagen, dafl erst
ein solches Klima es der Kunst und den Kiinstlern ermdglichen wird, auch innerhalb
der Kirche freier zu atmen. Erst auf diese Weise wird die Zusammenarbeit der
Kirche mit den schSpferischen Kriften in der heutigen Gesellschaft verbessert werden
konnen.

II1
[Theologie und Positivismus]

Ein verhiltnismiflig schwieriges Feld der Kommunikationsforschung ist die theoreti-
sche Frage nach der Natur der religiosen Kommunikation an und fiir sich. Es ist hier
natiirlich ausgeschlossen, die Frage nach dem Verhiltnis von Glaube und Wissen,
Theologie und Wissenschaft auch nur fliichtig zu behandeln; auch ein Streifzug durch
die Geschichte der theologischen und wissenschaftlichen Bewegungen mufl hier unter-
b‘lexben. .Ich_miichte mich vielmehr darauf beschrinken, eine Kontroverse zu skiz-
Zieren, die sich seit etwa 30 Jahren im angelsichsischen Raum abspielt und mit der
dort lfnd allgemeinen. iiblichen Noblesse gefilhrt wird; sie scheint mir das Interesse
;ﬁel:ti';; erbxeszctﬁ;fr;g:.lenen, der sich mit religisser Kommunikation theoretisch oder
Der Hmterg.rund dieser Kontroverse philosophischer Art ist die neuere Entwidklung
der T}}eologle-Krltik von seiten der Empiriker, die ihre schirfste und aggressivste
Form 1n“den ArbeiFen der Logischen Positivisten fand und erstmals in England in
dem éeru.hmten kleinen Buch von A. J. Ayer, »Language, Truth and Logic*?, ihre
ausdrqckhche Formulierung fand. Der gegenwirtige Stand der Diskussion er';veckt
den Eindruck, daf die Kritik der Empiriker weitgehend ihren aggressiven Charakter
verloren hat. Manche der Protagonisten kommen heute aus dem Kreis der Linguisti-

14

102.2028, 10:44:55. ir


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen (oder Philosophischen) Analytiker, die vom Denken des spiten Wittgenstein
beeinfluflt sind. Der Einfluf des ,Wiener Kreises* zumindest auf die frithe Phase
der Kontroverse um die Bedeutung theologischer Sitze kann hier nicht niher disku-
tiert werden; es mufl geniigen, diesem Zweig der modernen Religionsphilosophie ~—
auf dem Kontinent bisher wenig beachtet — eine lediglich skizzenhafte Wiirdigung
zuteil werden zu lassen. '
Prof. Ayer erdffnete die Debatte mit der Forderung nach Verabschiedung aller
ethischen, metaphysischen und theologischen Sitze aus dem Bereich der Wissenschaft,
weil sie Aussagen liber Sachverhalte machen wollen, die der Sinnes-Erfahrung nicht
zuginglich sind. Die dadurch ausgeldste Entwicklung lifit sich gut an einer Diskus-
sion ablesen, die 1950/51 in einer Oxforder Zeitschrift begonnen und 1955 in dem
von A. Flew und A. MaclIntyre herausgegebenen Band ,New Essays in Philosophical
Theology“8 fortgefiihrt wurde. Zur selben Zeit hatte sich, ebenfalls in Oxford,
ein kleiner Kreis von Philosophen und Theologen gefunden, die sich ,The Meta-
physicals“ nannten und deren Diskussionen um das Wesen und die Berechtigung des
christlichen Glaubens kreisten; einige Beitrige aus diesem Kreis wurden von B. Mit-
chell 1957 in dem Band ,Faith and Logic“? verdffentlicht.
Die beiden erwihnten Biicher verkdrpern in gewisser Weise den rechten und linken
Fliigel dieser philosophischen Bewegung, die inzwischen lingst auf Amerika iiber-
gegriffen hat. Bereits 1960 veranstaltete das philosophische Institut der New Yorker
Universitit ein interessantes Symposium, dessen Referate 1962 unter dem Titel
»Religious Experience and Truth® von §. Hook!® verdffentlicht wurden. Das Klima
dieser Veranstaltung, auf der sich Philosophen und Theologen verschiedener Denk-
richtungen und Konfessionen trafen, wird als leidenschaftlich, aber freundlich bezeich-
net; vielleicht ist es niitzlich, zur Kennzeichnung der Situation einige Sitze (in
eigener Ubersetzung) aus dem Vorwort des erwidhnten Bandes zu zitieren:
,In einem gewissen Sinn ist es Wittgenstein gewesen, der die Theologen von eben
jenem Bannfluch befreite, der unter dem Einflufl der frithen Schriften dieses
Philosophen iiber sie verhingt worden war. Anstelle der Frage nach der Verifizier-
barkeit einer Behauptung als Kriterium ihrer Bedeutung schlug Wittgenstein vor,
nach dem Gebrauch eciner Behauptung zu fragen... Nun waren sich die Theologen
dariiber einig, dafl sie Zeit ihres Lebens Ausdriicke verschiedenster Art nicht nur
verwendet, sondern auch zwischen deren spezifischem und nicht-spezifischem Ge-
brauch in theologischen Kontexten unterschieden hatten. Der linguistischen Analyse
konnen sie mithin gelassen entgegensehen, ja noch mehr: diese Analyse stellt eine
Methode dar, die nicht nur theologische Sprachgebriuche aufhellen, sondern auch
deren Autonomie gegen ,grobe‘ Anforderungen von seiten der Naturwissenschaften
verteidigen kann.®
Es ist also das Problem der Bedeutung (meaning) theologischer Aussagen, mit dem
sich viele moderne Philosophen beschiftigen. Es mag vielleicht iiberraschen, in diesem
Zusammenhang von einem neu erwachten Interesse angelsichsischer Philosophen am
sogenannten Ontologischen Argument des Anselm won Canterbury zu héren, das
durch einen Artikel des Wittgensteinschiilers Norman Malcolm!! stimuliert wurde
und bis heute anhilt.
Stillschweigend oder ausdriicklich kreist das Interesse der modernen Philosophie
(einschliefflich der soeben beschriebenen angelsichsischen Denkbewegung) fiir religi-
ose Fragen so gut wie ausschliefilich um die christliche Theologie, was natiirlich in
vieler Hinsicht eine Einschrinkung darstellt, weil weder die Quellen aus dem aufier-
christlichen Bereich beriicksichtigt werden noch auch nicht-theologische Quellen, z. B.
liturgische bzw. rituelle Texte.

15

102.2028, 10:44:55. i [rr—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bis jetzt habe ich noch kaum auf die Bedeutung der modernen Logik fiir eine
Theorie der religiosen Kommunikation hingewiesen. Tatsichlich findet sich in der
europiischen und indischen theologischen Literatur ein reiches logisches Schrifttum.
Diese z. B. in der Scholastik intensiv gepflegte Tradition scheint jedoch in den
letzten Jahrhunderten in gewissem Sinn unterbrochen, so daf sich die Entwicklung
der modernen Logik — ihr Geburtsjahr wird meist mit dem Erscheinungsjahr von
De Morgans ,Formal Logic“i2 angegeben — in einer so gut wie vollstindigen
Trennung von der Theologie vollzog.

I. M. Bochenski OP hat in seinem 1965 erschienenen Buch , The Logic of Religion“t?
einen ersten Versuch gewagt, die Kluft zwischen beiden Disziplinen zu iiberbriicken.
Wenn Bochenski betont, dafl er sich bei seinem Unternehmen in einem verhiltnismi-
Rig unerforschten Gebiet bewegt, so m&chten wir hinzufiigen, dafl gerade die Beschif-
tigung mit diesem Gebiet angesichts der modernen wissenschaftlichen Entwicklungen
eine nicht zu unterschitzende Voraussetzung fiir die Erneuerung unserer Kirche
darstellt.

[Religion und Logik]

Die Erérterungen der Frage nach der Kommunizierbarkeit religidser Inhalte darf
vielleicht an die Bemerkung ankniipfen, die ich weiter oben gelegentlich der Aufle-
rung Augustins gemacht habe, beim Anhoren religiSser Musik sei ,die Wahrheit® in
sein Herz gedrungen. Man wird mit der Vermutung nicht fehlgehen, dafl diese
Bemerkung Augustins den meisten Sprachanalytikern bzw. Semantikern unserer Tage
im hdchsten Mafl fremdartig erscheinen wird. Sehr oft wird nimlich heute die
Meinung vertreten, dall jedweder sprachliche Bedeutungsgehalt entweder theoretisch
oder aber emotional sei, wobei unter theoretisch dasselbe wie propositionell verstan-
den wird. Dadurch wird allen nicht-propositionellen Bedeutungen (z. B. Impera-
tiven) ein rein emotionaler Charakter zugeschrieben.

Man kann die Ursache fiir diesen ,blinden Fleck® der einschligigen Forschung gut
verstehen: ist sie doch so gut wie ausschliefflich mit naturwissenschaftlichen Aussagen
befafit; weil nun die Naturwissenschaften sich aus Propositionen aufbauen, scheint
es nur konsequent zu sein, schlicht zwischen propositionellen Bedeutungen und
»anderen® zu unterscheiden. Aber es erhebt sich eben die Frage, ob es gerechtfertigt
ist, all diese ,anderen® Bedeutungen dem Gefiithl zuzuweisen. Tatsichlich gibt es
viele Bedeutungen, die nicht-propositionell und trotzdem nicht emotional sind, wenn
man die Wirklichkeit im Auge behilt. In diesem Sinne ist die Kritik eines so
hervorragenden Kenners der modernen Wissenschaftstheorie und Logik wie E. L.
Mascall — derzeit am King‘s College in London — zu verstehen, der den meisten
semantischen Analysen religioser Auflerungen eine gewisse Verarmung vorwirft!2,
Mit diesen Bemerkungen soll jedoch den modernen Logikern weniger ein Vorwurf
gemacht als vielmehr eine Einladung an sie ausgesprochen werden: sie, die in so
vielen Gebieten des Wissens zu unserer Erkenntnis beigetragen haben, mogen auch
den Problemen der religiosen Kommunikation mit den inzwischen bewihrten Mitteln
nihertreten. Ansitze hierzu diirften auf dem Gebiet der evaluativen und der dsthe-
tischen Erkenntnis schon vorliegen. Ich wiirde mir jedenfalls von solchen Forschun-
gen interessante und weiterfithrende Entwicklungen erhoffen.

Der gegenwirtige logische Problemstand hinsichtlich der Natur und der Kommuni-
zierbarkeit religidser Aussagen darf mit Bochenski wie folgt umrissen werden:

1. Religidse Aussagen sind bedeutungslos: ,Unsinn-Theorie.”
2. Die Bedeutung religitser Aussagen ist rein emotional: ,Theorie der Emotion.

16

102.2026, 10:44:55. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Bedeutung religidser Aussagen ist objektiv, aber nicht kommunizierbar:
»Theorie der Kommunikationslosigkeit.*

4. Die Bedeutung religicser Aussagen ist objektiv und kommunizierbar, aber nicht-
propositionell: , Theorie der nicht-propositionellen Kommunikation.“

5. Die Bedeutung religidser Aussagen ist unvollstindig: ,Theorie der unvollstin-
digen Bedeutung.”

6. Die Bedeutung religidser Aussagen schlieft zumindest einige Propositionen ein:
»Propositionstheorie®.

Der katholische Standpunkt wird selbstverstindlich dazu neigen, einige dieser
Theorien von vornherein abzulehnen; der Zweck meiner Anfiihrung dieser Theorien
lag jedoch nicht darin, sie ausfiihrlich zu diskutieren. Vielmehr lag mir daran, eine
Orientierungsmdglichkeit zu bieten und gleichzeitig darauf hinzuweisen, wie wichtig
methodologische Fragen heute geworden sind. Vielleicht stehen wir tatsichlich am
Beginn einer Entwicklung, die zur Etablierung einer meta-theologischen Theorie
fithren konnte, wie Bodsenski sich ausdriickt; Forschungen in dieser Richtung wiirden
jedenfalls die Moglichkeit einer breitangelegten und sachlichen Zusammenarbeit
zwischen Philosophen, Logikern, Theologen, Historikern, Soziologen und Psycholo-
gen eroffnen. Von einer solchen Zusammenarbeit sollte jedenfalls niemand auf
Grund seiner persdnlichen Glaubensiiberzeugungen, welcher Art auch immer sie
sein mdgen, ausgeschlossen werden; die heute im akademischen Leben iiblichen
Qualifikationen wiirden als Kriterium durchaus geniigen.

v
[Strategie der Kommunikation]

Zuletzt mdchte ich ein Gebiet berithren, das man mit ,Strategie der Kommunika-
tion“ umschreiben konnte. Unter Strategien verstehe ich hier rationale Konstrukte
hierarchisch geordneter Priferenzen mit dem Ziel sozialen Handelns. Solche Strate-
gien gab und gibt es auch innerhalb unserer Kirche in grofler Zahl im Rahmen der
allgemein anerkannten Ziele kirchlichen Handelns. Ein Beispiel hierfiir mag etwa
die theoretische und mehr noch die praktische Bedeutung sein, die dem Aufbau eines
katholischen Schulsystems zuerkannt wird und die sich von Land zu Land als
durchaus unterschiedlich erweist.

Was kann uns die moderne Kommunikationsforschung fiir die Aufstellung méglicher
Strategien lehren? Vielleicht beginnen wir mit dem Hinweis auf ein Gesetz, das
durch die Erforschung der Massenmedien erarbeitet worden ist. Nach diesem Gesetz
neigen die Empfinger von Massenkommunikationen sehr stark dazu, nur solche
Mitteilungen im Gedichtnis zu behalten, die Einstellungen verkdrpern, mit denen
sie schon sympathisieren, und daf} sie jenen Inhalten aus dem Wege gehen, die eine
andere Firbung haben. In Wirklichkeit diirfte mithin die einstellungsverindernde
Wirkung der Massenmedien durchaus begrenzt sein; sie besteht hiufig nur darin,
daf} bereits vorhandene Uberzeugungen verstirkt werden.

Dieses Gesetz liflt sich auch auf die Empfinger religioser Inhalte in den Massen-
medien anwenden. Es gibt zwei empirisch wohlfundierte Kriterien, die uns den
Grad der Religiositit von Einzelpersonen oder Populationen zu messen gestatten,
nimlich den Grad der religidsen Praxis (z. B. Gottesdienstbesuch) und den Grad
der Bereitschaft, mit religiss Gleichgesinnten soziale Kontakte zu pflegen. Fiir
unseren Zweck wird es hier geniigen, Personengruppen mit durchschnittlich hoher

17

102.2028, 10:44:55. ir [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erfiillung eines oder beider Kriterien als ,Intensivsegment™ jenen Personen gegen-
{iberzustellen, die in einem oder beiden der genannten Kriterien niedere Werte auf-
weisen: letztere seien ,Reduktionssegment® genannt. Es kann kein Zweifel dariiber
bestehen, daf auch in unserer Kirche ein solches Reduktionssegment vorhanden ist,
wobei wir gute Anhaltspunkte fiir die Vermutung haben, daf dieses Segment in
religiés pluralistischen Lindern kleiner als in Lindern ist, in denen eine religitse
Konfession stark iberwiegt.

Innerhalb der Reduktionssegmente ist die Gefiihlsbeteiligung (involvement) am
kirchlichen Leben deutlich niedriger als innerhalb der Intensivsegmente, was sich
naturgemifl auch auf die generelle Einstellung zur ,Kirche® auswirkt. Bei der
Erstellung einer Strategie fiir die Verbreitung religidser Inhalte in den Massenmedien
werden wir daher von der Tatsache ausgehen miissen, daff besonders innerhalb des
Reduktionssegmentes ein emotionaler ,Filter® wirksam wird, der den Grad der
»Durchdringlichkeit* dieses Bevolkerungsanteils fiir religiose Inhalte nicht unerheb-
lich verringert.

Die religidse Kommunikation und deren Strategie muf} jedoch nicht nur mit dem
erwihnten emotionalen Filter und der damit verbundenen geringeren Durchdring-
lichkeit rechnen; sie muff auch die Tatsache in Erwigung ziehen, dafl verschiedene
Schichten der modernen Gesellschaft in sehr unterschiedlicher Weise auf Kommuni-
kationen reagieren. Selbst im Bereich eines konstanten Grades von Religiositit
stoflen wir auf jeweils verschiedene Einstellungskomplexe, je nachdem, ob wir unsere
Botschaft an junge oder alte Personen, Angehorige der Ober- oder der Mittelschicht
etc. richten. Diese Feststellung gilt nicht nur fiir die Massenkommunikation, sie hat
ihre selbstverstindliche Bedeutung auch in Schulen, Jugendgruppen und kirchlichen
Organisationen. Wir werden daher nicht nur auf die friiher erwihnte media-gerechte
Prisentation achten miissen, sondern auch auf die jeweils verschiedenen sozio-psycho-
logischen Bedingungen, denen die verschiedenen Zielgruppen von Kommunikationen
unterworfen sind.

Die moderne Gesellschaft befindet sich in einem raschen Wandel; die Verlautbarung
religiser Inhalte muf also mit einer Umgebung rechnen, die sich in unausgesetzter
Verinderung befindet. Religiose Inhalte in der Massenkommunikation werden
immer schirfer von Inhalten konkurrenziert, die sehr einfachen menschlichen Be-
diirfnissen — z. B. der Schaulust — entgegenkommen und erstaunlicherweise nicht
selten archaisch-mythische Inhalte in moderner Verpackung anbieten; man hat in
diesem Zusammenhang von der modernen Massenkultur gesprochen. Ein sehr ent-
scheidender Faktor diirfte auch die heute weitverbreitete Verbraucher- oder Kon-
summentalitit sein, die einer mehr kontemplativen Lebensweise direkt entgegen-
gesetzt ist. Schlieflich darf auch noch auf jenes Phinomen hingewiesen werden, das
heute unter dem Namen der ,Sikularisation” immer mehr Beachtung findet und
fiir zukiinftige Strategien religidser Kommunikationen in Rechnung gestellt werden
muf,

Anmerkungen:

1. Der neueste z. Z. allgemein zugingliche UNESCO-Bericht (L‘information 3 travers
le monde. 4. Ausgabe, Paris 1966) bietet statistisches Material, das vorwiegend zwischen
1961 und 1964 gewonnen wurde. Vgl. dort die Ubersichtstabellen auf den Seiten 13
(Presse), 30 (Hdrfunk), 39 (Fernsehen) und 47 (Film). Anm. der Redaktion.

2. Dieser Passus ist im englischen Vortragsmanuskript durch folgenden, neuere Zahlen
enthaltenden, ersetzt: ,According to a recent survey, the world‘s 8000 daily news-

18

102.2028, 10:44:55. i [rr—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

papers have a combined circulation of 350 million readers [sic; gemeint sind wohl
,copies]. 2500 new films a year are seen by 376 million people each week. There
are 12Y/sthousand radio transmitters in the world and our 2400 television trans-
mitters reach more than 500 million viewers. Each year nearly /2 million books are
published totalling hundreds of millions (if not billions) of copies.”

3. in ,Dominican Studies®, Oxford, 1:1948, p. 291—312.

4. Aurelius Augustinus: Bekenntnisse, fibertr. von Carl J. Perl, Paderborn 51963,
S. 17 f. = 1,8,13.

5. Ebenda 9,6,14 (S. 218)

6. S. th. III, qu. 64, a. 1, nach: Deutsche Thomas Ausgabe, Bd. 11, {ibers. von Hein-
rich M. Christmann OP und Fridolin Utz OP, Salzburg-Leipzig 1940, S. 270 f.

7. Alfred J. Ayer: Language, Truth and Logic, London 1936, Neudruck 1956.

8. Antony G. Flew und Alexander C. Maclntyre: New Essays in Philosophical Theology,
London 1955.

9. Bernhard Mitchell: Faith and Logic: Oxford Essays in Philosophy Theological,
London 1957.

10. Sidney Hook (Hrsg.): Religious Experience and Truth, Edinburgh 1962.

11. in ,The Philosophical Review®, New York, 69:1960, p. 41 ff.

12. Augustus de Morgan: Formal Logic (1847), neu hrsgg. von A. E. Taylor, London 1926.

13. Joseph M. Bochenski: The Logic of Religion, New York 1965.

14. Eric L. Mascall: Words and Images: a Study in Theological Discourse, London 1957.

RESUMEN

El decreto del segundo concilio del Vaticano sobre los medios sociales de comunicacién
acentla el derecho de utilizar estos medios y la responsabilidad moral de aquellos que
trabajan con ellos o que los reciben.

Aqui solamente podemos dar una breve introduccién de este nuevo cientifico.

El campo de investigacién de la comunicacién social es relativamente joven. Los ramos
mas importantes de las investigaciones de comunicacidn social y politica son: la comuni-
cacién de masas, la observacibn de grupos pequefios y la sicologla de organizacién.
El futuro desarollo de la iglesia va a ser seguramente influenciado por los nuevos medios
cientificos y asi mismo através de la comunicacién popular en la que ella tiene que
reflejarse. Para nuestra iglesia es una tarea muy urgente y noble el ofrecer sus servicios
a toda la humanidad.

En la teoria de San Agustin se puede distinguir dos puntos para un posible programa de
comunicacién en la iglesia: primero la importancia de una comunicacién artistica y,
segundo la necesidad de un alto nivel teérico respecto a los problemas de comunicacién.
En la renovacién de la iglesia es muy importante prestar mas atencién a la presen-
tacién de medios. Por una parte se observa un aumento de comunicacién dentro de la
iglesia por otra parte crecerd con seguridad la comunicacién entre la iglesia y la sociedad.
La investigacién de estos fenémenos pone de manifiesto la posibilidad de cooperacién
filésofos, légicos, teblogos, e historiadores con socidlogos y sicblogos. Niguno podra ser
excluido de esta cooperaci6n.

Lo siguiente tendrid que tenerse en cuenta: No solamente prestar atencién a los medios
de comunicacién sino también a las diferentes condiciones sociales y politicas que afectan
a los grupos de receptores, es decir a la investigacion de efectos.

19

102.2028, 10:44:55. i [rr—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1968-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

