
Antonius Liedhegener

Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft.
Mehr als politische Gewalt im Namen Gottes

Einleitung: Religion und Politik in globalen Öffentlichkeiten

Der 11. August 2010 war politisch ein normaler, ganz und gar unauffälliger Tag. Eine
führende deutsche Tageszeitung informierte ihre Leser darüber, dass die Koalitionsver-
handlungen zwischen Liberalen, Christdemokraten und dem »kämpferischen Islamkri-
tiker Wilders« in den Niederlanden auch daran scheitern, dass die ersten beiden Parteien
»den Islam als Religion [bezeichnen/ A.L.], Wilders hingegen sieht in ihm nur eine po-
litische Ideologie«. In Italien teile Umberto Bossi, Chef der italienischen Lega Nord,
Wilders Ressentiments »gegen Ausländer, insbesondere muslimische.«1 Im Libanon stei-
ge die Gefahr eines neuerlichen bewaffneten Konflikts mit weitreichenden regionalen
Erschütterungen, weil die »Hizbullah, Iran, Syrien und die Hamas ihre Zusammenarbeit
verstärkt haben.«2 In Afghanistan stehe die Frage im Raum, ob sich Frieden nur dann
herstellen lasse, wenn die Regierung in Kabul die Macht mit »den Oberislamisten Omar
und Hekmatyar, an deren Händen das Blut Hunderttausender klebt«3, teile. Aus dem
Iran wird berichtet, dass sieben führende Bahai, fünf Männer und zwei Frauen, in einem
politischen Gerichtsverfahren aufgrund ihres Glaubens zu 20 Jahren Haft verurteilt
worden sind.4 Und in Polen wühlt der Streit um den Verbleib des vor dem Präsidenten-
palast errichteten, vier Meter hohen Gedenkkreuzes für den tödlich verunglückten Prä-
sidenten Kaczynski die Öffentlichkeit auf. Mehrere tausend Menschen forderten in
Sprechchören »die Beachtung des Prinzips der Trennung von Staat und Kirche. Anhän-
ger und Gegner des Kreuzes beschimpften sich gegenseitig.«5

Dieser 11. August 2010 macht schlaglichtartig deutlich, wie nachhaltig und tief Reli-
gion in den politischen Alltag der Gegenwart eingedrungen ist. Die Zeichen mehren sich,
dass die Zeiten vorbei sind, in denen man in der Politikwissenschaft erst welthistorische
Vorgänge in Erinnerung rufen musste, um Aufmerksamkeit für den Zusammenhang für
Politik und Religion in der Gegenwart zu finden. In der Tat sind die vielen global wahr-
genommenen Ereignisse wie die Terroranschläge des 11. September, der Irakkrieg, reli-

1 Michael Stabenow, »Belgisch-niederländisches Menetekel« in: Frankfurter Allgemeine Zeitung
(FAZ) vom 11.8.2010, 1.

2 Hans-Christian Rößler, »Gespannte Ruhe im Libanon« in: FAZ vom 11.8.2010, 2.
3 K. F., »Über Leichen« in: FAZ vom 11.8.2010, 8.
4 »Führende Bahai in Iran verurteilt« in: FAZ vom 11.8.2010, 5.
5 Hans-Christian Rößler, »Gespannte Ruhe im Libanon« in: FAZ vom 11.8.2010, 2.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


giös motivierte Selbstmordattentate in London und Madrid oder die politischen Ent-
scheidungen zu Kopftuch, Burka, Moschee- und Minarettbau quer durch Europa Spit-
zenphänomene einer zunehmenden politischen Bedeutung von Religion im 21. Jahr-
hundert.

Die angeführten Beispiele zeigen zugleich, wie vielgestaltig das Thema Politik und
Religion ist. Bereits auf der Ebene der Phänomene ist das hier zu behandelnde Thema so
zerklüftet, dass es schwer fällt, die Orientierung zu behalten. Und diese Orientierung
wird nicht gerade gefördert, wenn man den Blick hoffnungsvoll auf die Forschungen der
Politikwissenschaft richtet. Und das aus doppeltem Grund.

Erstens hat die Politikwissenschaft in Deutschland, aber auch in anderen Ländern Re-
ligion lange Zeit bestenfalls als randständiges Thema ihres Faches angesehen.6 Und zwei-
tens ist dieses alte Desinteresse gleichsam über Nacht verschwunden. Seit Mitte der
1990er Jahre ist die wissenschaftliche Literatur zum Thema »Politik und Religion« eben-
so sprunghaft wie unsystematisch angewachsen.

Im Folgenden wird der Versuch unternommen, Schneisen durch diese jüngere poli-
tikwissenschaftliche Forschung zu legen, wobei der Fokus auf der deutsch- und eng-
lischsprachigen Forschung liegt. Dabei ist Vollständigkeit weder zu erreichen, noch er-
strebt.7 Vielmehr möchte der vorliegende Beitrag eine Strukturierung, eine problemori-
entierte Systematik des breiten Forschungsfelds »Politik und Religion« vorschlagen. Ziel
ist es, jene grundlegenden Problemzusammenhänge herauszuarbeiten, in denen das The-
ma »Religion« im Rahmen der konzeptionellen Grundlagen der Politikwissenschaft zu
verorten ist. Aus meiner Sicht drängen sich dazu vier zentrale Problemkreise auf, die in
der gebotenen gedanklichen Verdichtung im Folgenden vorgestellt werden sollen.

Diese Problemkreise sind:
§ Religion und politische Gewalt: »Fundamentalismus«? (Abschnitt 2)
§ Religion und politische Herrschaft: Staat-Kirche, Religionspolitik, Religionsfreiheit

(Abschnitt 3)

6 Vgl. Ted Gerard Jelen / Clyde Wilcox, (Hg.), Religion and Politics in Comparative Perspective.
The One, the Few, and the Many, Cambridge 2002; Kenneth D. Wald / Clyde Wilcox, »Getting
Religion: Has Political Science Rediscovered the Faith Factor?« in: American Journal of Political
Science 100 (2006) 523-529; Antonius Liedhegener, »Religion in der vergleichenden Politikwis-
senschaft. Begriffe – Konzepte – Forschungsfelder« in: Mathias Hildebrandt / Manfred Brocker
(Hg.), Der Begriff der Religion (= Politik und Religion) Wiesbaden 2008, 179-196. Zu Recht hat
man in der deutschen Politikwissenschaft lange Zeit von Religion als einer »terra incognita«
sprechen können. Vgl. Dieter Oberndörfer / Karl Schmitt, »Vorwort« in: dies. (Hg.), Kirche und
Demokratie (= Sammlung Schöningh zur Geschichte und Gegenwart), Paderborn 1983, 7-9.

7 Eine erste Orientierung zur angelsächsischen Forschung liefert Jeffrey Haynes (Hg.), Routledge
Handbook of Religion and Politics (= Routledge International International Handbooks) New
York, NY 2009. Zahlreiche ältere englischsprachige Aufsätze versammelt John T. S. Madeley
(Hg.), Religion and Politics (= The International Library of Politics and Comparative Govern-
ment) Burlington, VT 2003; Aktuelle Forschungsüberblicke für die wichtigsten Teildisziplinen
der Politikwissenschaft finden sich in Antonius Liedhegener / Andreas Tunger-Zanetti / Stephan
Wirz (Hg.), Religion – Wirtschaft – Politik. Forschungszugänge zu einem aktuellen transdiszi-
plinären Feld (= Religion – Wirtschaft – Politik, Bd. 1), Baden-Baden – Zürich 2011.

189 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 189

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


§ Religion und politische Entscheidungsprozesse: Macht und Einfluss kollektiver Ak-
teure (Abschnitt 4), und

§ Religion und Zivilgesellschaft: die Integration pluraler Gesellschaften (Abschnitt 5).
Vorausgeschickt werden Überlegungen zur politikwissenschaftlichen Relevanz einiger
grundlegender Begriffe und Konzepte, die die wissenschaftlichen Debatten zum Ver-
hältnis von Religion und Moderne prägen (Abschnitt 1). Am Schluss des Beitrags stehen
Überlegungen zu möglichen Konsequenzen der vorgestellten politikwissenschaftlichen
Forschungen für eine politisch-praktische Gestaltung des Verhältnisses von Politik und
Religion im Rahmen demokratischer Verfassungsstaaten.

1. Religion in der Moderne: grundlegende Begriffe und Konzepte

Am Anfang einer jeden wissenschaftlichen Beschäftigung mit dem Problemzusammen-
hang von Religion und Politik steht die Frage nach einem adäquaten Religionsbegriff.8

Dazu ist zunächst und einmal mehr auf die zentrale Bedeutung des Säkularisierungspa-
radigmas für die Wahrnehmung von Religion in den Geistes- und Sozialwissenschaften
hinzuweisen. Die Annahme des mit der funktionalen Differenzierung moderner Gesell-
schaften und der Verbreitung rationaler Deutungs- und Handlungsmuster notwendig
einhergehenden Niedergangs von Religion und Religiosität gehörte bis vor Kurzem
weithin zum festen, nicht ernsthaft zu bezweifelnden Wissenskanon. Das trifft mehr
noch für die angelsächsische als für die deutsche Forschung zu.9

Zwar erschloss Thomas Luckmann mit der These der »unsichtbaren Religion«10 der
Religionssoziologie schon Ende der 1960er-Jahre einen neuen Deutungshorizont. Luck-
mann definiert Religion nicht mehr wie üblich als einen auf einen transzendenten Sinn-
oder Seinsgrund bezogenen gesellschaftlichen Teilbereich, sondern als ein individuelles
Grundbedürfnis nach Sinn auch und gerade in der Moderne. Dieses Sinnbedürfnis kann
nach Luckmann in mannigfaltigsten Formen erfüllt werden: in der Kunst, der Musik oder
in Konsum und Popularkultur – die Moderne eröffne ein schier unbegrenztes »Waren-
lager 'letzter' Bedeutungen«.11 Seit Luckmann stehen sich in der Literatur substantielle

8 Vgl. Mathias Hildebrandt / Manfred Brocker (Hg.), Der Begriff der Religion (= Politik und
Religion) Wiesbaden 2006; Karsten Lehmann, »Interdependenzen zwischen Religionsgemein-
schaften und internationaler Politik. Religionswissenschaftliche Anmerkungen zu politikwis-
senschaftlichen Religionskonzeptionen« in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen 17
(2010), 75-99.

9 Vgl. zu den Grundproblemen immer noch Karel Dobbelaere, »Secularization: A Multidimen-
sional Concept« in: Current Sociology 29(1981), 1-216. Zusammenfassend Gert Pickel, Reli-
gionssoziologie: Eine Einführung in zentrale Themenbereiche, Wiesbaden 2011. Für die Rezep-
tion des Paradigmas in der Politikwissenschaft vgl. derzeit vor allem Steve Bruce, Politics and
Religion, Cambridge 2003; Steve Bruce, »Secularisation and Politics« in: Jeffrey Haynes (Hg.),
Routledge Handbook of Religion and Politics (= Routledge International Handbooks) New
York, NY 2009, 145-158.

10 Vgl. Thomas Luckmann, Die unsichtbare Religion. Mit einem Vorwort von Hubert Knoblauch,
Frankfurt/M. 1991.

11 Ebd., 145.

190 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 190

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


und formale Religionsdefinitionen unversöhnlich gegenüber. Die Einführung des for-
malen Luckmann'schen Religionsbegriffs steigerte die Attraktivität des Gegenstandes
»Religion« für die Politikwissenschaft nicht. Welche relevanten Wirkungen sollten auch
von einer unsichtbaren, diffusen Religion auf politische Willensbildungs- und Entschei-
dungsprozesse ausgehen?

Jenseits der politikwissenschaftlichen Teildisziplin »Ideengeschichte/ politische Theo-
rie«12 erwachte das politikwissenschaftliche Interesse an Religion erst wieder, als vor
allem in den USA die »Rückkehr der Religionen« ausgerufen wurde. Faktisch spielte der
weltweit erstarkende Islam dabei eine zentrale Rolle. Für die theoretische Debatte war
dies aber zunächst von eher untergeordneter Bedeutung. Geradezu furiose Angriffe auf
die liebgewonnene Säkularisierungsthese kamen von überraschender Seite, nämlich von
der rational-choice-Theorie. Nach den Vertretern der sog. »Markttheorie der Religion«
sind für die tatsächliche Vitalität von Religion kein imaginärer Geschichtstrend, sondern
die Art und der Umfang des religiösen Angebotes entscheidend. Je mehr religiöse An-
bieter und je kompetitiver der religiöse Markt, desto besser werde die Nachfrage nach
Religion bedient. Das erkläre die enorme religiöse Vitalität der USA. »After nearly three
centuries of utterly failed prophesies […], it seems time to carry the secularization doc-
trine to the graveyard of failed theories, and there to whisper 'requiescat in pace'.«13 –
Bekanntlich leben Totgesagte länger; die Empirie spricht gegen dieses Begräbnis erster
Klasse.14

Aus sozialwissenschaftlicher und vor allem politikwissenschaftlicher Sicht einen wirk-
lichen Schritt nach vorn lieferte 1994 das Buch von José Casanova »Public Religi-
ons«.15 Anhand von fünf Fallstudien konnte Casanova die Annahme des umfassenden
Bedeutungsverlusts von Religion in modernen Gesellschaften empirisch zurückweisen.
Dabei legte er einen substantiellen Religionsbegriff zugrunde. Konzeptionell verabschie-
dete er das Säkularisierungsschema damals aber nicht, sondern führte eine dreifache Un-
terscheidung ein, die sich bewährt und vielfach durchgesetzt hat. Säkularisierung betrifft
danach erstens die Trennung von Staat und Religion, zweitens die Rolle der Religion in

12 Vgl. Hans Maier (Hg.), »Totalitarismus« und »Politische Religionen«. Konzepte des Diktatur-
vergleichs (= Politik- und Kommunikationswissenschaftliche Veröffentlichungen der Görres-
Gesellschaft, Bd.16) Paderborn u.a. 1996; Manfred Walther (Hg.), Religion und Politik. Zu
Theorie und Praxis des theologisch-politischen Komplexes (= Schriftenreihe der Sektion Politi-
sche Theorien und Ideengeschichte in der DVPW, Bd.5), Baden-Baden 2004; Aktueller For-
schungsüberblick in Armin Pfahl-Traughber, »›Politische Religion‹ und ›Zivilreligion‹ – Poli-
tische Theorie« in: Antonius Liedhegener / Andreas Tunger-Zanetti/ Stephan Wirz (Hg.),
Religion – Wirtschaft – Politik. Forschungszugänge zu einem aktuellen transdisziplinären
Feld (= Religion – Wirtschaft – Politik, Bd.1) Baden-Baden – Zürich 2011, 223-240.

13 Rodney Stark / Roger Finke, Acts of Faith, Berkely, CA 2000, 79. Vgl. auch Rodney
Stark, »Secularization, R.I.P.« in: Sociology of Religion 60 (1999), H.3, 249-265.

14 Vgl. die Befunde in Pippa Norris / Ronald Inglehart, Sacred and Secular: Religion and Politics
Worldwide (= Cambridge Studies in Social Theory, Religion, and Politics), Cambridge 2004;
Detlef Pollack, Säkularisierung – ein moderner Mythos?, Tübingen 2003; Detlef Pollack, Rück-
kehr des Religiösen? (= Studien zum religiösen Wandel in Deutschland und Europa, Bd.2)
Tübingen 2009.

15 Vgl. José Casanova, Public Religions in the Modern World, Chicago – London 1994.

191 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 191

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


der Zivilgesellschaft und drittens ihre Verflechtung mit bzw. ihren Einfluss auf das po-
litische Entscheidungszentrum. Casanova wendete diese Unterscheidung auch normativ:
Die Trennung sei unhintergehbar, der Ausschluss von Religion aus politischen Ent-
scheidungsprozessen für moderne Demokratien eine Grundvoraussetzung. Nicht zwin-
gend seien jedoch der Niedergang von Religion allgemein und – das war die besondere
Pointe – der Ausschluss religiöser Akteure von der politischen Debatte demokratischer
Öffentlichkeiten. Nach Casanovas ursprünglichem Konzept der 'public religion' ist da-
her die Zivilgesellschaft der (einzig) legitime Ort der Religion.16

Casanovas Buch wies so einen Weg aus den theorieorientierten religionssoziologi-
schen Debatten in die empirische Politikforschung. Im Vergleich zur Soziologie, aber
auch zur jüngeren Religionswissenschaft, wo die Dinge strittig sind, dominiert in der
Politikwissenschaft dementsprechend heute ganz überwiegend ein substantielles Religi-
onsverständnis.17 Speziell in der Vergleichenden Politikwissenschaft deckt sich Religion
de facto meist mit den großen Weltreligionen, ihren Varianten und kollektiven Vertre-
tern.18 Anders gesagt gilt für die politische Wissenschaft: Religion im Singular gibt es
empirisch nicht.

Angesichts dessen kann die Politikwissenschaft die jüngeren religionssoziologischen
Aufgeregtheiten um das Für und Wider von alter Wiederkehr und neuer Säkularisierung
m.E. mit einer gewissen Gelassenheit verfolgen.19 Unbedingt hinhören sollte die Poli-

16 Vgl. ebd., 211-234; ders., »What Is a Public Religion?« in: Hugh Heclo / Wilfried M. McClay
(Hg.), Religion Returns to the Public Square. Faith and Policy in America, Washington DC
2003, 111-139. – In seinen neueren, m. E. politiktheoretisch weniger überzeugenden Arbeiten
rückt Casanova von seinem ursprünglichen Konzept der ›public religion‹ deutlich ab. José
Casanova, »Public Religions Revisited« in: Hermann-Josef Grosse Kracht / Christian Spiess
(Hg.), Christentum und Solidarität. Bestandsaufnahmen zu Sozialethik und Religionssoziolo-
gie, Festschrift für Karl Gabriel, Paderborn 2008, 313-338; José Casanova, Europas Angst vor
der Religion, Berlin 2009. Das legitime und vernünftige Anliegen, die Hürden zwischen De-
mokratie und den Traditionen der verschiedensten Religionen dieser Welt nicht zu hoch zu
setzen, hat ihn bewogen, vom Gedanken der Trennung von Staat und Religion und dessen
Fundierung in der Religionsfreiheit abzurücken. An die Stelle universaler, globaler und daher
staatlich zu wahrender und zu schützender Menschenrechte tritt in seinen jüngsten Arbeiten
ein Kulturalismus der »Anerkennung der unabänderlichen Pluralität der Universalismen«, so
Casanova, ebd., 114. Casanova plädiert dafür, der Religionsfreiheit als einem historisch kon-
tingenten Ergebnis der europäisch-westlichen Moderne die »Anerkennung der kollektiven
Rechte von Völkern« (ebd., 112) und ihrer kulturellen und religiösen Traditionen entgegen-
zusetzen und folgert daraus ein »allgemeines Prinzip der reziproken Rechte und Pflichten aller
Völker der Welt [...], gegenseitig die Traditionen und Kulturen des Anderen zu respektieren«;
ebd., 113.

17 In der Disziplin »zeigt sich insgesamt eine gewisse Konvergenz [des Religionsbegriffs]: Tran-
szendenzbezug, kollektive Sinnstiftung und Institutionalisierung sind die zentralen Charak-
teristika«, Liedhegener, Religion, 5.

18 Wobei gleich hinzuzufügen ist, dass die große Varianz innerhalb der religiösen Traditionen je
nach Zeit, Region und spezifischer Ausprägung stets mitzudenken ist; Jelen / Wilcox (Hg.),
Religion, 4 und 7.

19 Vgl. zur Unübersichtlichkeit der Lage etwa Thomas M. Schmidt, »Die Wiederkehr der Säku-
larisierung. Postsäkulare Gesellschaft im postreligiösen Zeitalter« in: Fuge. Journal für Religion
& Moderne 1 (2007), 109-122.

192 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 192

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


tikwissenschaft aber, wenn Jürgen Habermas und Joseph Ratzinger über die Zuordnung
von Vernunft und Religion in der Moderne diskutieren.20 Habermas, von den jüngeren
Entwicklungen etwa der Gen-Technik zutiefst beunruhigt, stellt die Frage nach der Be-
deutung von Religion für die vorpolitischen Grundlagen demokratischer Ordnung in
drängender Weise neu und spricht von der rettenden Wirkung der Religion. Ratzinger
interpretiert die Gewaltgeschichte Europas und die Gefahren der technologischen Ent-
wicklung als Brüchigkeit sowohl der Religion als auch der praktischen Vernunft.21 Im
Hinblick auf die Gegenwart wirft er die Frage auf: »Wenn Terrorismus auch durch re-
ligiösen Fanatismus gespeist wird – und er wird es –, ist dann Religion eine heilende und
rettende, oder nicht eher eine archaische und gefährliche Macht, die falsche Universalis-
men aufbaut und dadurch zu Intoleranz und Terror verleitet«?22

2. Religion und politische Gewalt: »Fundamentalismus«?

Die jüngere Debatte um den Zusammenhang von Religion und Gewalt ist unzweifelhaft
durch die Arbeiten Samuel Huntingtons geprägt worden. Sowohl der berühmte Aufsatz
»Clash of Civilizations?« – mit Fragezeichen – als auch das nachgeschobene gleichnamige
Buch – nun ohne Fragezeichen – haben breite Aufmerksamkeit in der Öffentlichkeit und
ebenso breite Ablehnung in der Fachwissenschaft gefunden.23 Huntingtons Thesen tru-
gen »maßgeblich zur Wahrnehmung der Religion als eines zentralen Konflikt auslösen-
den Momentes der aktuellen Weltpolitik – und damit zur exponentiell wachsenden Zahl
von Publikationen zur 'Gefährlichkeit der Religionen' – bei.«24 Insbesondere der Islam
gilt Huntington, weil prinzipiell nicht demokratisierbar, als Herd kriegerischer Kon-
flikte.

Ob und in welchem Umfang Religionen tatsächlich für politische Gewalt im Sinne
von Terror und kriegerischen Auseinandersetzungen ursächlich sind, ist in der Politik-
wissenschaft heftig umstritten. Insbesondere unter Vertretern der Teildisziplin der In-
ternationalen Beziehungen herrscht die Ansicht vor, dass »religiöse Elemente [zwar viel-
fach...] mehr oder weniger ausgeprägt vorhanden sind, dass sie aber gegenüber den
machtpolitischen und wirtschaftlichen Aspekten in der Regel eine eher sekundäre Be-

20 Vgl. Jürgen Habermas / Joseph Ratzinger, Dialektik der Säkularisierung. Über Vernunft und
Religion, mit einem Vorwort von Florian Schuller, Freiburg – Basel – Wien ²2005.

21 Christentum und Aufklärung seien daher wechselseitig aufeinander verwiesen. Vgl. ebd., 48
und 57-58.

22 Ebd., 46-47 (Hervorhebung im Original).
23 Samuel P. Huntington, »The Clash of Civilizations?« in: Foreign Affairs 72 (1993), H. 3, 22-49;

ders., Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. Jahrhundert, aus dem
Amerikanischen von Holger Fliessbach, München – Wien 1996 (am. 1996: The Clash of Civi-
lizations).

24 Manfred Brocker, »Einleitung: Friedensstiftende Religionen? Religion und die Deeskalation
politischer Konflikte« in: Manfred Brocker / Mathias Hildebrandt (Hg.), Friedensstiftende
Religionen? Religion und die Deeskalation politischer Konflikte (= Politik und Religion), Wies-
baden 2007, 9-25, hier 9.

193 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 193

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


deutung einnehmen.«25 Religiösen Vorstellungen wird im Einzelfall eine konfliktver-
schärfende Wirkung zugeschrieben. Die Lösung des Zusammenhangs von Religion und
Gewalt besteht aus der Perspektive des Realismus dann »kurz gesagt, in einer gewissen
Übertragung von Grundprinzipien des ›Westfälischen Friedens‹ [...]: Koexistenz auf der
Grundlage der Anerkennung der – politisch wie religiös fundierten – Unterschiede.« 26

Es erscheint aber voreilig, Religionen jegliche Akteursqualität in kriegerischen Kon-
flikten abzusprechen. In der deutschsprachigen Literatur wird diese These vor allem von
Andreas Hasenclever und Volker Rittberger vertreten.27 Religionsgemeinschaften und
religiöse Vorstellungen sind danach allein instrumentelle Ressourcen, die mehr oder we-
niger skrupellose politische Eliten in gewaltsamen Konflikten gezielt und kalkuliert ein-
setzen; d.h. Religion wird ausschließlich als abhängige Variable der Machtpolitik gese-
hen.

Den wohl wichtigsten empirischen Beitrag zum Zusammenhang von Religion und
Gewalt hat das von mehreren amerikanischen Universitäten getragene Fundamentalis-
mus-Projekt geliefert.28 Dieses von der renommierten American Academy of Arts and
Science geförderte Großvorhaben ist auch in methodischer Hinsicht beachtenswert.
Entgegen dem Trend einer theoriegeleiteten, auf quantifizierbare Kausalitäten gerichte-
ten empirischen Forschung hat man sich hier für ein induktives, hermeneutisches Vor-
gehen entschieden. Der gemeinsame Ausgangspunkt bestand darin, dass der Begriff Fun-
damentalismus aus seinem amerikanischen Entstehungskontext gelöst und als Oberbe-
griff für eine spezifische Ausprägung von Religionen im Gegenüber zur Moderne ver-
wandt wurde. »›Fundamentalism‹ […] refers to a discernible pattern of religious militance
by which self-styled ›true beliefers‹ attempt to arrest the erosion of religious identity, fortify
the borders of the religious community, and create viable alternatives to secular institu-
tions and behaviors.«29

Die Schwierigkeit dieses Ansatzes liegt in der Formulierung »religiöse Militanz«.
Warum? Diese Formulierung überwölbt oder verdeckt die nach der Definition offene

25 Helmut Hubel, »Wie viel Religion ist in den Konflikten des Vorderen Orients?« in: Mathias
Hildebrandt / Manfred Brocker (Hg.), Unfriedliche Religionen? Das politische Gewalt- und
Konfliktpotential von Religionen (= Politik und Religion), Wiesbaden 2005, 179-190, hier 190.

26 Ebd.
27 Vgl. Andreas Hasenclever / Volker Rittberger, The Impact of Faith: Does Religion Make a

Difference in Political Conflict? (= Tübinger Arbeitspapiere zur internationalen Politik und
Friedensforschung, Nr. 35), Tübingen 1999; Andreas Hasenclever, »Merkmale gewaltresisten-
ter Glaubensgemeinschaften – Überlegungen zum Schutz religiöser Überlieferung vor politi-
scher Vereinnahmung« in: Mathias Hildebrandt / Manfred Brocker (Hg.), Unfriedliche Reli-
gionen? Das politische Gewalt- und Konfliktpotential von Religionen (= Politik und Religion)
Wiesbaden 2005, 179-201; Andreas Hasenclever, Andreas / Alexander de Juan, »Religionen in
Konflikten. Eine Herausforderung für die Friedenspolitik« in: APuZ (2007) B6, 10-16.

28 Vgl. dazu vor allem Scott Appleby / Martin E. Marty (Hg.), Fundamentalism Observed (= The
Fundamentalism Project, Bd.1), Chicago 1991; Scott Appleby / Martin E. Marty (Hg.), Fun-
damentalism and the State: Remaking Polities, Economies, and Militance (= The Fundamen-
talism Project, Bd.3), Chicago 1993; Gabriel A. Almond / R. Scott Appleby, / Emmanuel Sivan,
Strong Religion. The Rise of Fundamentalism around the World, Chicago – London 2003.

29 Ebd., 17.

194 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 194

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


Frage, ob Fundamentalismus notwendig Gewalt mit einschließt. Die Autoren des Ab-
schlussberichts verneinen dies, sprechen aber von einer »strong tendency«30 zur Ge-
walt.31 Die Ursache dafür sehen sie in dem von fundamentalistischen Gruppierungen
ausgehenden Machtanspruch nicht nur gegenüber ihren Mitgliedern, sondern auch ge-
genüber dem als feindlich angesehenen Staat.

Zwei besondere Leistungen bzw. Ergebnisse dieses Forschungsprojekts seien hervor-
gehoben: Erstens die Tatsache, dass der deskriptive Zugang die religiösen Inhalte und
gedanklichen Konstrukte fundamentalistischer Gruppen offenlegt, d.h. Religion selbst
wird Gegenstand der Untersuchung. Es zeigt sich, dass fundamentalistische Gruppen ein
sehr voluntaristisches Verhältnis zu den religiösen Überlieferungen der eigenen Her-
kunftsreligion haben: Als gültig werden von fundamentalistischen Gruppen nur jene re-
ligiösen Aussagen vorgestellt, die dem Ziel der eigenen Behauptung und Durchsetzung
in einer als feindlich aufgefassten Umwelt dienen.32

Und zweitens tritt die instrumentelle Rolle von Gewalt als Teil übergeordneter poli-
tischer Strategien religiös-fundamentalistischer Bewegungen hervor.33 Sie setzen Ge-
walttaten meist gezielt als operative oder strategische Gewalt zum Systemwechsel oder
als expressive Gewalt ein, die Handlungsfähigkeit demonstrieren soll.34

Unbeschadet der Bedeutung der vorgelegten Ergebnisse erscheint die mit dem Stich-
wort »Fundamentalismus« automatisch verbundene Perspektive, Religion allein mit
konfliktiven und gewalttätigen Situationen zu verknüpfen, fraglich. Diese Verkürzung
mag sich angesichts der zeitgenössischen Erfahrungen und ihrer medialen Aufbereitung
aufdrängen. Sie entspricht aber weder der Breite der politisch relevanten Phänomene, die
mit Religionen in Zusammenhang stehen, noch dem Stand der Forschung, die nicht nur

30 Ebd.
31 Vgl. als Überblick zur Entwicklung in den verschiedenen Weltreligionen und -regionen jetzt

Mark Juergensmeyer, Die Globalisierung religiöser Gewalt. Von christlichen Milizen bis al
Quida, aus dem Englischen von Helmut Dierlamm und Thomas Pfeiffer, Hamburg 2009.

32 Vgl. Almond/ Appleby/ Sivan, Strong Religion (FN 28), 18-21.
33 Vgl. ebd., 234-237.
34 Erstere wird bewusst eingesetzt, um politische Ziele durch Gewalt zu erreichen. Prominen-

testes Beispiel war und ist die Revolution Khomeinis im Iran im Jahr 1979. Expressive, meist
besonders grausame Gewalttaten richten sich gegen Einzelne oder kleinere Gruppen. Das Ziel
expressiver Gewalt ist es, Handlungsfähigkeit zu demonstrieren und die Bereitschaft der An-
hänger zum Kampf für die vermeintlich göttliche Sache öffentlich unter Beweis zu stellen.
Fundamentalismus kann darüber hinaus fanatisierte Anhänger hervorbringen, die dann als
Einzeltäter Anschläge oder politische Morde verüben. Die Ermordung des israelischen Minis-
terpräsidenten Rabin war beispielsweise das Werk eines jüdisch-orthodoxen Einzelgängers.
Diese Art von begrenzter, im Einzelfall gleichwohl verheerender Gewalt lässt sich nicht un-
mittelbar organisierten fundamentalistischen Bewegungen zuschreiben. Ähnlich wird die
spontane kollektive Gewalt von Menschenmassen eingeordnet, die sich etwa nach kleineren
Zusammenstößen im Alltag entlädt oder an Begräbnisfeiern ermordeter Familienmitglieder
entzündet. Fundamentalisten stacheln solche spontanen Gewaltorgien sehr wohl oftmals zu-
sätzlich an, aber »riots and mob action would likely continue apace in the absence of funda-
mentalist manipulators.« Ebd., 235.

195 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 195

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


immer öfter die friedensfördernden Potentiale von Religionen hervorhebt,35 sondern –
wie die folgenden drei Problemkreise zeigen – auch erheblich breitere Fragestellungen
und entsprechende Forschungsergebnisse aufzuweisen hat.

3. Religion und Herrschaft: Staat-Kirche, Religionspolitik, Religionsfreiheit

Im Rahmen der Teildisziplin »Regierungslehre/Politische Systemlehre« ist das Verhält-
nis von Staat und Kirchen bzw. Religionsgemeinschaften das klassische Thema. Diese
Sicht teilt die Politikwissenschaft vor allem mit der Rechtswissenschaft. Tatsächlich neh-
men Forschungen zum Staat-Religion-Verhältnis in der gegenwärtigen Politikwissen-
schaft einen überraschend breiten Raum ein. Einen neuen Dreh hat diese Forschungs-
richtung nämlich durch die Vergleichende Politikwissenschaft erhalten. Deren jüngste
Beschäftigung mit dem Verhältnis von Staat und Religionen beruht nämlich auf der An-
nahme, dass unterschiedliche religionsrechtliche Arrangements Auskunft über die tat-
sächliche politische Bedeutung einzelner Religionen und Konfessionen in unterschied-
lichen politischen Systemen und in deren verschiedenen Policy-Feldern geben könnten.
Ziel ist es, das in einer abstrakten Betrachtung durchaus plausible Kontinuum zwischen
einer theokratischen Herrschaft einerseits und einer cäsero-papistischen Herrschafts-
form andererseits anhand weniger Kriterien so zu zergliedern, dass eine aussagekräftige
Typologie der Zuordnung von Staat und Religionsgemeinschaften entsteht. Wichtige
Vorschläge dazu stammen etwa von Marc Chaves und David Cann, Michael Minkenberg
sowie Ronald Inglehart und Pippa Norris.36 Faktisch haben sich aber schon die historisch
gewachsenen, unterschiedlichen Realisierungen der Trennung von Staat und Kirche in
Europa, deren rechtliche Gestalt vor allem Gerhard Robbers untersucht hat, als äußerst

35 Vgl. mit weiterer Literatur dazu Ines-Jacqueline Werkner, »Krieg, politische Gewalt und Frie-
den – Religion und ihre Bedeutung in den Internationalen Beziehungen« in: Antonius Lied-
hegener / Andreas Tunger-Zanetti / Stephan Wirz (Hg.), Religion – Wirtschaft – Politik. For-
schungszugänge zu einem aktuellen transdisziplinären Feld (= Religion – Wirtschaft – Politik,
Bd.1) Baden-Baden – Zürich 2011, 305-324.

36 Vgl. Mark Chaves / David E. Cann, »Regulation, Pluralism, and Religious Market Structure.
Explaining Religion's Vitality« in: Rationality and Society 4 (1992), 272-290; Michael Minken-
berg, »Abtreibungsregime im Vergleich: Religiöse Einflüsse auf ›Public Policy‹ in westlichen
Demokratien« in: Manfred Brocker / Hartmut Behr / Mathias Hildebrandt (Hg.), Religion –
Staat – Politik. Zur Rolle der Religion in der nationalen und internationalen Politik (= Religion
und Politik) Wiesbaden 2003, 127-147;
Michael Minkenberg, »Staat und Kirche in westlichen Demokratien« in: Michael Minkenberg /
Ulrich Willems (Hg.), Politik und Religion (= PVS-Sonderheft, Bd.33), Wiesbaden 2003,
115-138; Pippa Norris / Ronald Inglehart, Sacred and Secular: Religion and Politics Worldwi-
de (= Cambridge Studies in Social Theory, Religion, and Politics), Cambridge 2004.

196 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 196

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


sperrig gegen solche Systematisierungsversuche erwiesen.37 Für alle Staaten dieser Welt
scheint die Aufgabe denn auch kaum lösbar. Zwei Beispiele mögen das illustrieren.

Robert Barro und Rachel McCleary, in Harvard lehrende Vertreter der rational-
choice-Theorie, haben aus der genannten Not eine Tugend gemacht. Sie haben die auf
den ersten Blick denkbar einfachste Frage gestellt: »Which Countries Have State Reli-
gions?« Anhand religionswissenschaftlicher Nachschlagewerke haben sie das Vorhan-
densein einer Staatsreligion Land für Land für die Stichjahre 1900, 1970 und 2000 geprüft
und binär kodiert. Für die USA ergab die Prüfung »nein, nein, nein«, für Afghanistan
»ja, ja, ja«, für Australien »nein, nein, nein«, und für Deutschland – »nein, nein, nein«.
Jeder historisch Informierte dürfte spätestens jetzt verstört aufschrecken. Das Staat-Kir-
chen-Verhältnis im Kaiserreich und das der Bundesrepublik Deutschland unterscheiden
sich fundamental. Einer solchen binären Kodierung kann angesichts der Komplexität des
Gegenstandes m.E. keine inhaltliche Aussagekraft beigemessen werden.

Dem in Israel lehrenden, amerikanischen Politikwissenschaftler Jonathan Fox kommt
das Verdienst zu, die Aufgabe einer differenzierten Typologisierung des Verhältnisses
von Staat und Religionen für die Staaten der Welt empirisch in der bislang umfassendsten
Art und Weise in Angriff genommen zu haben. Im Rahmen seines »Religion and State«-
Projekts hat Fox für 175 Länder jeweils über 60 Variablen insbesondere zu Religions-
freiheit, zum Religionsrecht und zur staatlichen Praxis gegenüber Religionen zusam-
mengetragen.38 Der von ihm auf dieser Datenbasis gebildete Index, der »Government in
Religion Involvement«-Index, kann Werte zwischen 0 und 100 annehmen. Null steht
dabei für eine rechtlich strikte Trennung bei gleichzeitiger strikter Nichteinmischung in
die religiöse Praxis der Bevölkerung.39 Eine vollständige Trennung kennt danach nur die
USA. Weltweit greifen die allermeisten Regierungen mehr oder weniger stark in religiöse
Belange ein. Bezogen auf die Rechtsbeziehungen in den untersuchten Ländern sind zwar

37 Vgl. Gerhard Robbers, »Status und Stellung von Religionsgemeinschaften in der Europäischen
Union« in: Michael Minkenberg / Ulrich Willems (Hg.), Politik und Religion (= PVS-Sonder-
heft, Bd.33) Wiesbaden 2003, 139-163; Gerhard Robbers (Hg.), Staat und Kirche in der Europä-
ischen Union, herausgegeben in Zusammenarbeit mit dem European Consortium for State and
Church Research, 2. Aufl., Baden-Baden 2005; Karl Graf Ballestrem / Sergio Belardinelli /
Thomas Cornides (Hg.), Kirche und Erziehung in Europa (= Politik und Religion) Wiesbaden
2005.

38 Vgl. Jonathan Fox, »World Separation of Religion and State Into the 21st Century« in: Com-
parative Political Studies 39 (2006), 537-569; ders., »Do Democracies Have Separation of Re-
ligion and State?« in: Canadian Journal for Political Science 40 (2007) H.1, 1-25; ders., A World
Survey of Religion and the State (= Cambridge Studies in Social Theory, Religion and Politics)
Cambridge 2008. – Überblick zur vergleichenden Politikwissenschaft jetzt in Gert Pick-
el, »Demokratie, Staat und Religionen. Vergleichende Politikwissenschaft« in: Antonius Lied-
hegener / Andreas Tunger-Zanetti / Stephan Wirz (Hg.), Religion - Wirtschaft - Politik. For-
schungszugänge zu einem aktuellen transdisziplinären Feld (= Religion - Wirtschaft - Politik,
Bd.1) Baden-Baden – Zürich 2011, 275-303.

39 Die grundlegende Definition von Trennung nach Fox lautet: »no government support for re-
ligion and no government interference in the religious practices of both the majority and the
minority religions in the state«; Fox, World Separation (FN 38), 538. Zur Rezeption der Ergeb-
nisse vgl. John Madeley, Religion and the State in: Jeffrey Haynes (Hg.), Routledge Handbook
of Religion and Politics (= Routledge International Handbooks) New York, NY 2009, 174-191.

197 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 197

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


nur ganz wenige Staaten, nämlich 0,7 Prozent der erfassten Länder dezidiert religions-
feindlich (darunter aber das große China). In 21,7 Prozent der erfassten Staaten existiert
dagegen offiziell eine Staatsreligion, in weiteren 21,1 Prozent der Fälle findet Fox eine
inoffizielle Staatsreligion.40 Kritisch anzumerken ist, dass die verschiedenen von Fox
entwickelten Skalen meist keine Trennschärfe zwischen kooperativen Trennungsmodel-
len in Demokratien und privilegierten Religionen in nichtdemokratischen Systemen her-
stellen.41

Vermutlich stößt die makro-quantitative komparative Forschung beim Thema Staat
und Religionen aber auch an die Grenzen ihrer Erkenntnisleistung. Weitaus ergiebiger
und politisch relevanter dürfte es auf Dauer sein, sich mit den Veränderungen des Ver-
hältnisses von Staat und Religion in vergleichenden Fallstudien beschreibend und ana-
lysierend auseinanderzusetzen. Auf diesem methodischen Weg der qualitativ-kompara-
tiven Forschung hat vor allem Stephen Monsma herausgearbeitet, dass es unterhalb der
immer noch weit verbreiteten, aber immer fragwürdiger werdenden typologischen Ein-
ordnung der verschiedenen Staaten in staatskirchliche Systeme, Trennungssysteme oder
kooperative Systeme42 in den vergangenen Jahrzehnten zu einer erheblichen Anglei-
chung der tatsächlichen rechtlichen Regelungen gekommen ist. Diesen Befund hat Mons-
ma zu der generalisierenden These verdichtet, dass sich die Demokratien der Gegenwart
in der Frage der rechtlichen und praktischen Ausgestaltung des Verhältnisses von Staat
und Religionen auf einem Konvergenzkurs befinden.43 Vieles spricht dafür, dass sich
dieser Zug zur Konvergenz der religionsrechtlichen Arrangements auch auf der Ebene
der Europäischen Union, deren Verhältnis zur Religion erst jüngst zum Gegenstand po-
litikwissenschaftlicher Forschung geworden ist, durchsetzen wird.44 Jedenfalls sind mit
dem Vertrag von Lissabon unbeschadet der vorausgehenden Konflikte um den Bezug
der Präambel auf die christliche Tradition Europas wesentliche Änderungen in Kraft
getreten, die nicht nur die bestehenden kooperativen nationalstaatlichen Arrangements
schützen (Art. 17 Abs. 1 des »Vertrags über die Arbeitsweise der Europäischen Union«),

40 Vgl. Fox, World Separation (FN 38), 552.
41 Pointiert zur Bedeutung dieses gewichtigen normativen Unterschieds auf der Basis von Daten

zur Religionsfreiheit vgl. Wolfgang Merkel, »Religion, Fundamentalismus und Demokratie«
in: Wolfgang Schluchter (Hg.), Fundamentalismus, Terrorismus, Krieg, Weilerswist 2003,
61-86.

42 Vgl. zu dieser kritischen Einschätzung auch Robbers, Status, 141: »Diese herkömmlichen Ka-
tegorien verlieren [...] zunehmend an juristischer Ordnungskraft, sie taugen eher als emotionale
Erinnerungstopoi und verstellen den Blick auf faktische Entwicklungen und Problemlagen.«.

43 Vgl. Stephen V. Monsma / J. Christopher Soper, The Challenge of Pluralism. Church and State
in Five Democracies (= Religious Forces in the Modern Political World), Lanham u.a. 1997;
Stephen V. Monsma, »Staat und Kirche in den USA und der Bundesrepublik Deutschland: auf
dem Weg zur Konvergenz?« in: Heinz-Dieter Meyer / Michael Minkenberg / Ilona Ostner
(Red.), Religion und Politik. Zwischen Universalismus und Partikularismus (= Jahrbuch für
Europa- und Nordamerika-Studien, Bd.2), Opladen 2000, 81-107. Vgl. gleichlautend auch
Robbers, Status, 147-148.

44 Vgl. mit weiterer Literatur zum aktuellen Forschungsstand Antonius Liedhegener, »Mehr als
Binnenmarkt und Laizismus? Die neue Religionspolitik der Europäischen Union« in: Martin
Baumann / Frank Neubert (Hg.), Religionspolitik – Öffentlichkeit – Wissenschaft: Studien zur
Neuformierung von Religion in der Gegenwart, Zürich 2011, 59-80.

198 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 198

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


sondern zugleich für einen Übergang zu einem kooperativen Verhältnis der EU mit den
Religionsgemeinschaften stehen. Dies kommt etwa im strukturierten Dialog der EU mit
den Kirchen, Religionsgemeinschaften und weltanschaulichen Gemeinschaften zum
Ausdruck (Art. 17 Abs. 3 AEU-Vertrag). Der Zugang der politikwissenschaftlichen For-
schung über vergleichende Fallstudien macht zudem auch sichtbar, dass mit der Frage
nach dem Staat-Religionen-Verhältnis im Recht und in der politischen Praxis immer auch
normative Grundfragen des jeweiligen politischen Systems berührt werden. Das gilt auch
für die Bundesrepublik Deutschland.

In der deutschen Politikwissenschaft gibt es in der Frage der Zukunftsfähigkeit der
überkommenen kooperativen Trennung gegenwärtig einen Dissens. Kritiker wie Claus
Leggewie, Volker von Prittwitz oder Ulrich Willems haben eine Totalrevision gefor-
dert.45 Es gelte, die »religiös-christlich-großkirchliche Schlagseite«46 der derzeitigen re-
ligionspolitischen Verfassung der Bundesrepublik zu überwinden und die prekäre Lage
des Islam im bundesdeutschen »Kirchenkartell«47 durch eine striktere Trennung von
Staat und Kirche zu beenden. Sie fordern eine neue Religionspolitik, d.h. Staat und Politik
sollen durch politische Entscheidungen notfalls einseitig die bestehenden Regelungen
verändern.

Solche politischen Entscheidungen im Rahmen des deutschen Parlamentarismus sind
aber de facto Mehrheitsentscheidungen. Meine Politikfeldanalyse zu den sogenannten
Kopftuch-Verboten verschiedener Bundesländer zeigt, dass diese »neue Religionspoli-
tik« in der Realität keineswegs für eine politische Integration des Islam steht.48 Vielmehr
hat die neue Religionspolitik teils gewollt, meist aber ungewollt laizistischen und unge-
wollt wohl auch islamistischen Kräften Aufwind verliehen. Vor allem aber hat sie auf

45 Vgl. Claus Leggewie, »Kirche oder Sekte? Muslime in Deutschland und den USA« in: Michael
Minkenberg / Ulrich Willems (Hg.), Politik und Religion (= PVS- Sonderheft, Bd.33) Wies-
baden 2003, 164-183; Volker von Prittwitz, »Zivile oder herrschaftliche Religion? Fundamen-
talismus, Religionsfreiheit und Verantwortung des zivilen Staates« in: APuZ (2002) B18, 33-38;
Ulrich Willems, »Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländische Kultur und Lai-
zismus. Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religionspolitischer Konflikte in der Bun-
desrepublik« in: Manfred Walther (Hg.), Religion und Politik. Zu Theorie und Praxis des theo-
logisch-politischen Komplexes (= Schriftenreihe der Sektion Politische Theorien und Ideenge-
schichte in der DVPW, Bd.5) Baden-Baden 2004, 303-328; ders., »Reformbedarf und Reform-
fähigkeit der Religionspolitik in Deutschland« in: Zeitschrift für Politik 55 (2008), 64-83.

46 Willems, Staat, 304 u.ö.
47 Leggewie, Kirche, 174 (im Original als Überschrift hervorgehoben).
48 Vgl. Antonius Liedhegener, »Streit um das Kopftuch. Staat, Religion und Religionspolitik in

der Bundesrepublik Deutschland« in: ZPol 15 (2005) H.4, 1181-1202; ders., »Religionsfreiheit
und die neue Religionspolitik. Mehrheitsentscheide und ihre Grenzen in der bundesdeutschen
Demokratie« in: Zeitschrift für Politik 55 (2008) 84-107. – Die in der Perspektive der
Governance-Forschung geschriebene Studie von Julia von Blumenthal reflektiert bei aller
Kenntnis im Detail kaum auf den religionspolitischen Kerngehalt des Problems der »Kopf-
tuchverbote«, die bei ihr m.E. fälschlicherweise nur als auswechselbares Fallbeispiel von Ge-
setzgebung im bundesdeutschen Föderalismus vorgestellt werden. Vgl. Julia von Blumenthal,
Das Kopftuch in der Landesgesetzgebung. Governance im Bundesstaat zwischen Unitarisierung
und Föderalisierung (= Schriften zum Föderalismus, Bd.1), Baden-Baden 2009.

199 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 199

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


Länderebene unterschiedliche Rechtsräume hervorgebracht, die de facto das Recht auf
Religionsfreiheit vor allem für muslimische Frauen empfindlich einschränken.

Von diesen faktisch zu den Intentionen einer geforderten neuen Religionspolitik kon-
trären Politikergebnissen einmal abgesehen, verkennt die These von der Notwendigkeit
einer neuen staatlichen Religionspolitik die Bedeutung der friedensstiftenden Wirkung,
die mit der wechselseitigen Verrechtlichung des Verhältnisses von Staat und Religionen
auch in Deutschland eingetreten ist. In gewisser Weise endete das Zeitalter der so belas-
tenden konfessionellen Spaltung in Deutschland erst mit dem Bonner Grundgesetz und
der Etablierung der Bundesrepublik Deutschland als funktionierender Demokratie.
Ganz ähnlich wie aus staatsrechtlicher Sicht sprechen somit auch politikwissenschaftli-
che Überlegungen dafür, das Erfolgsmodell der kooperativen Trennung behutsam fort-
zuschreiben.49

Dass sich diese Strategie im Blick auf den vielschichtigen, nicht kirchenförmig orga-
nisierten Islam schwieriger gestaltet, ist bekannt. Der Weg einer Einbeziehung in das
kooperative Trennungsmodell kann aber zugleich als ein Weg zur sozialen und politi-
schen Anerkennung der zahlreichen islamischen Verbände und Gruppen in die politische
Gemeinschaft aufgefasst werden. In diese Richtung weist etwa die Deutsche Islamkon-
ferenz. Aus Sicht des demokratischen Staates kann dies eine Einbindung in den demo-
kratischen Grundkonsens und damit eine wünschenswerte Hegung bzw. Pazifizierung
von »Religion« bedeuten. Die Alternative dazu ist die parteipolitische Politisierung von
Religion im Ringen um Mehrheiten in Volksabstimmungen, Wahlen und Parlamenten.
Europaweit hat dies zu einem anti-islamischen Populismus und zum Teil zur Bildung
rechter Protestparteien geführt, was das gesellschaftliche und politische Klima einer frei-
heitlichen Demokratie vergiftet. Erinnert sei an das für den gegenwärtigen anti-islami-

49 Vgl. so schon Mathias Rohe, »Islam und deutsche Rechtsordnung. Möglichkeiten und Grenzen
der Bildung islamischer Religionsgemeinschaften in Deutschland« in: Der Bürger im Staat 51
(2001), 233-240; ders., Der Islam – Alltagskonflikte und Lösungen. Rechtliche Perspektiven
(= Herder Spektrum) Freiburg i. Br. u.a. 2001; Janbernd Oebbecke, »Tua Res Agitur. Die
Rechte der Minderheitsreligionen und die Stellung der christlichen Kirchen. Warum die Dis-
kussion über den Islam für die Kirchen wichtig ist« in: Wilhelm Geerlings / Thomas Sternberg
(Hg.), Kirche in der Minderheit. Sozialgeschichtliche Untersuchungen – pastorale Aspekte,
Münster 2004, 105-135; ders., »Der Islam und die Zukunft des Verhältnisses zwischen Religi-
onsgemeinschaften und Staat in Deutschland« in: Thorsten Schneiders / Lamya Kaddor (Hg.),
Muslime im Rechtsstaat (= Veröffentlichungen des Centrums für Religiöse Studien Münster,
Bd.3) Münster 2005, 131-144; ders., »Der Islam und die Reform des Religionsverfassungs-
rechts« in: Zeitschrift für Politik 55 (2008) 49-63. Allgemein zur Debatte Christian Walter,
Religionsverfassungsrecht: in vergleichender und internationaler Perspektive (= Ius publicum,
Bd.150) Tübingen 2006; Hans Michael Heinig / Christian Walter (Hg.), Staatskirchenrecht oder
Religionsverfassungsrecht? Ein begriffspolitischer Grundsatzstreit, Tübingen 2006, und jüngst
die Verhandlungen auf dem 68. Deutsche Juristentag in Berlin der Sektion Öffentliches Recht
zum Thema »Öffentliches Recht. Neue Religionskonflikte und staatliche Neutralität – Erfor-
dern weltanschauliche und religiöse Entwicklungen Antworten des Staates?«.

200 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 200

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


schen Populismus vielfach stilbildende Plakat der Anti-Minarett-Kampagne 2009 in der
Schweiz.50

Im Kern einer anzustrebenden gesellschaftlichen Einbeziehung, Hegung bzw. Pazifi-
zierung von Religion steht die wechselseitige Anerkennung der Religionsfreiheit durch
Staat und Religionsgemeinschaften. Vor allem Heiner Bielefeldt hat überzeugend argu-
mentiert, dass das Grundrecht auf Religionsfreiheit in verfassungsstaatlichen Demokra-
tien für Religionsgemeinschaften in einem spezifischen Sinne Bindung und Freiheit, Zu-
mutung und Chance zugleich bedeutet.51 Die Zumutung des säkularen Staates an jede
Religionsgemeinschaft oder organisierte Weltanschauung besteht darin, dass der Staat im
Interesse der Würde eines jeden Menschen davon absieht, religiöse oder weltanschauliche
Wahrheitsfragen zur Entscheidung anzunehmen, zugleich aber einen unbedingten prak-
tischen Geltungsvorrang des staatlichen Rechts einfordert und einfordern muss.52 Das
Versprechen und die Leistung des säkularen Rechtsstaates ist im Gegenzug die Religions-
und Bekenntnisfreiheit als Freiheit der freien Religionsausübung in individueller, kol-
lektiver und korporativer Form.

4. Religion und politische Entscheidungsprozesse: Macht und Einfluss kollektiver Akteure

Macht ist eine der Grundkategorien der politischen Wissenschaft. So plausibel ihre De-
finition vor allem in der Tradition der Weber'schen Begrifflichkeit ist, so schwierig ge-
staltet sich weithin der empirische Nachweis von Macht und Einfluss in politischen Ent-
scheidungsprozessen. Es überrascht daher nicht, in der bundesdeutschen Politikwissen-
schaft die Kategorie »Religion« traditionell vor allem in der Wahlforschung anzutreffen.
Hier lassen sich anhand von Repräsentativumfragen religiöse Einflussfaktoren relativ
exakt auf die Wahlentscheidung und damit auf die Machtverteilung in den Parlamenten
beziehen.53 Religion und Wahlen sind und bleiben ein Dauerthema der politikwissen-

50 Das Plakat suchte beim Betrachter ein Bedrohungsszenario hervorzurufen, indem es eine in
eine schwarze Burka gehüllte Frau vor einer Batterie raketenförmiger Minarette zeigte, welche
eine Schweizer Fahne durchbohren.

51 Vgl. Heriner Bielefeldt, Muslime im säkularen Rechtsstaat. Integrationschancen durch Religi-
onsfreiheit (= Global, local Islam), Bielefeld 2003.

52 »Dieser Vorrang besteht auch [...] gegenüber etwaigen Vorstellungen eines göttlichen Rechts.«
Bielefeldt, Muslime, 33 und 124.

53 Mit Variationen gilt für bundesdeutsche Wahlen immer noch Franz Urban Pappis Diktum:
»Wenn sich der Faktor Religion bei einer Bundestagswahl wieder als wichtig herausgestellt hat,
tröstet sich mancher damit, daß dies demnächst ja anders werden müsse. Nur anders wird es
nun schon seit 30 Jahren nicht.« Vgl. Franz Urban Pappi, »Konstanz und Wandel der Haupt-
spannungslinien in der Bundesrepublik« in: Joachim Matthes (Hg.), Sozialer Wandel in West-
europa, Verhandlungen des 19. Deutschen Soziologentages 17.-20. April 1979 im Internatio-
nalen Congress Centrum (ICC) in Berlin, Frankfurt a.M/ New York 1979, 465-479, hier 472;
Karl Schmitt, Konfession und Wahlverhalten in der Bundesrepublik Deutschland (= Ordo Po-
liticus, Bd.27), Berlin 1989; mit weiterer Literatur Harald Schoen, »Soziologische Ansätze in
der empirischen Wahlforschung« in: Jürgen W. Falter / Harald Schoen (Hg.), Handbuch
Wahlforschung, Wiesbaden 2005, 135-185.

201 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 201

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


schaftlichen Forschung.54 Ähnlich, aber schon etwas komplizierter verhält es sich mit
der Parteienforschung. Deren Interesse an Religion ist erst jüngst wieder erwacht.55 Ge-
fragt wird, wie Parteien Religion benutzen, was religiöse Parteien ausmacht und ob die
christdemokratischen Parteien zu den religiösen Parteien zu zählen sind. Letzteres hat
Timotheos Frey in seiner vergleichenden Studie zur Christdemokratie in Westeuropa
mit guten Gründen verneint.56

Weitaus schwieriger gestaltet sich die Erforschung des politischen Einflusses von Re-
ligionsgemeinschaften und ihren Organisationen auf parlamentarisch-politische Ent-
scheidungen. Hier teilt die politische Soziologie von Religion und Kirchen die Schwie-
rigkeiten der Verbände- und Interessenforschung.57 Fest steht, dass die von Casanova so
vehement geforderte Abstinenz religiöser Akteure in der Machtpolitik mit den Realitäten
etwa in den USA oder der Bundesrepublik Deutschland nicht zur Deckung zu bringen
ist.58 Zahlreich sind die Studien zur Politikfähigkeit von Religion in politischen Syste-
men. Das Zwischenfazit der bisherigen Forschung lautet: Religiöse Akteure beteiligen
sich in Demokratien an Politik oftmals in einem ganz handfestem Sinn. Sie formulieren
Interessen und machen Politik für sich, stellvertretend für andere, meist Schwächere der
Gesellschaft, sowie für das Gemeinwohl der politischen Gemeinschaft insgesamt.

Die theoretisch zentrale Frage lautet, ob es ein Modell gibt, das wenn auch nicht als
kausale Erklärung, so doch als Heuristik in der Lage ist, die Voraussetzung und Erfolgs-
bindungen für religiöse Akteure in einem gegebenen politischen System zu erklären.
Dazu gibt es zumindest einige Vorschläge. Ausgehend von dem bekannten strukturell-
funktionalen Politikmodell in der Tradition von David Easton und Gabriel Almond kann
man einen beliebigen kollektiven Akteur zunächst selbst als ein politisches Subsystem

54 Heute bedarf dies mehr denn je auch der transnationalen Perspektive. Vgl. David Broughton /
Hans Martien ten Napel (Hg.), Religion and Mass Electoral Behaviour in Europe (= Routledge/
ECPR Studies in European Political Science, Bd.19) London – New York 2000; Karsten
Grabow / Pattrick Köllner (Hg.), Parteien und ihre Wähler. Gesellschaftliche Konfliktlinien
und Wählermobilisierung im internationalen Vergleich, St. Augustin / Berlin 2008.

55 Vgl. als Überblick Payam Mohseni / Clyde Wilcox, »Religion and Political Parties« in: Jeffrey
Haynes (Hg.), Routledge Handbook of Religion and Politics (= Routledge International Hand-
books), New York, NY 2009, 211-230; Stathis N. Kalyvas / Kees van Kersbergen, »Christian
Democracy« in: Annual Review of Political Science (2010) 183-209.

56 Vgl. Timotheos Frey, Die Christdemokratie in Westeuropa. Der schmale Grat zum Erfolg,
Baden-Baden 2009, bes. 47-56. Vgl. auch Udo Zolleis, Die CDU. Das politische Leitbild im
Wandel der Zeit, Wiesbaden 2008, 13-24 und 89-96.

57 Vgl. mit weiterer Literatur zum Problemkontext Antonius Liedhegener, Macht, Moral und
Mehrheiten. Der politische Katholizismus in der Bundesrepublik Deutschland und den USA
seit 1960 (= Jenaer Beiträge zur Politikwissenschaft, Bd.11) Baden-Baden 2006, 24-19; Ulrich
Willems, »Kirchen« in: Thomas von Winter / Ulrich Willems (Hg.), Interessenverbände in
Deutschland, Wiesbaden 2007, 316-340.

58 Vgl. explizit zu Casanovas Ansatz Antonius Liedhegener, » Plural und politisch. Der Katho-
lizismus in der Bundesrepublik Deutschland seit 1989/90« in: Jahrbuch für Christliche Sozi-
alwissenschaften 44 (2003), 53-72; Karl Gabriel / Hans-Joachim Höhn (Hg.), Religion heute –
öffentlich und politisch. Provokationen, Kontroversen, Perspektiven, Paderborn 2007; Corwin
Smidt / Lyman A. Kellstedt / James L. Guth (Hg.), The Oxford Handbook of Religion and
American Politics, Oxford – New York 2009.

202 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 202

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


auffassen, wenn er Politik mitzugestalten sucht. Das bedeutet, dass Prozesse erfolgreicher
interner politischer Willensbildung die wesentliche Voraussetzung dafür sind, damit ein
solcher kollektiver Akteur überhaupt mit Aussicht auf Erfolg an jenem übergeordneten
politischen Entscheidungsprozess teilnehmen kann, der auf die Herstellung gesamtge-
sellschaftlich verbindlicher Entscheidungen zielt.

Gibt es aber Spezifika religiöser Akteure, die in die Modellbildung für den hier inter-
essierenden Fall Religion unbedingt mit einfließen müssen? Diese Frage hat Robert
Fowler in seinem Konzept ausdrücklich bejaht.59 Politischer Einfluss von Religionen
entsteht nach ihm in einem mehrstufigen Prozess. An dessen Basis steht ein religiöses
bzw. theologisches Programm des jeweiligen Akteurs. Glaubensaussagen und Theolo-
gien sind danach also konstitutiv. Über den politischen Erfolg insgesamt entscheiden
aber auch und vor allem externe Faktoren, d.h. Rahmenbedingungen, die der jeweilige
Akteur nur bedingt zu gestalten vermag. Darüber hinaus macht Fowler deutlich, dass
sich die politischen Positionen, Interessen und Forderungen einer Religion nicht allein
und auch nicht vorrangig durch den Rückgriff auf heilige Texte oder dogmatische Lehr-
aussagen ermitteln lassen. Im Zentrum des politikwissenschaftlichen Interesses muss
vielmehr die je zeitgebundene 'Theologie des Politischen', d.h. die konkrete Anwendung
religiöser Überzeugungen und Vorstellungen in einer gegebenen politischen Konstella-
tion stehen. Ob etwa der Islam demokratiefähig ist oder nicht, lässt sich also nicht am
Koran und der Scharia allein entscheiden. Und die Geschichte der Katholischen Kirche
zwischen der Französischen Revolution und dem Zweiten Vatikanischen Konzil unter-
streicht die Wandlungsfähigkeit religiöser Traditionen auch und gerade in politischer
Hinsicht.60

Entwickelt anhand der Erfahrungen mit dem präsidentiellen Regierungssystem der USA
stellt Fowlers Modell insbesondere die Funktionsunterschiede zwischen verschiedenen
Typen von Demokratien zu wenig in Rechnung. Für ländervergleichende Studien kommt
es aber darauf an, sowohl die externen Bedingungen für politischen Erfolg systematisch
zu berücksichtigen, die das Regierungssystem durch seine strukturellen Handlungsim-
perative und die jeweils herrschenden (partei-)politischen Machtverhältnisse setzt, als
auch die langfristigen (zeit-)historischen Rahmenbedingungen sowie die internen Hand-
lungsbedingungen von Religionsgemeinschaften in die Analyse explizit einzubeziehen.
Fowlers fruchtbares Modell sollte daher um die genannten Faktorenbündel erweitert

59 Vgl. Robert Booth Fowler, Religion and Politics in America, Metuchen, NY 1985, 167-175;
ders. (u.a.), Religion and Politics in America. Faith, Culture, and Strategic Choices, 3. Aufl.,
Boulder, CO – Oxford 2004, 61-64.

60 Vgl. dazu zuletzt Karl Gabriel / Christian Spieß / Katja Winkler (Hg.), Religionsfreiheit und
religiöser Pluralismus. Entwicklungslinien eines katholischen Lernprozesses (= Katholizismus
zwischen Religionsfreiheit und Gewalt, Bd.1) Paderborn u.a. 2010.

203 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 203

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


Abb. 1: Modell mit vier Faktorenbündeln zur Erklärung politischen Erfolgs von religiösen
Gruppierungen in Demokratien

Abb. 1 

Modell mit vier Faktorenbündeln zur Erklärung politischen Erfolgs  
von religiösen Gruppierungen in Demokratien 

 1) Externe Handlungsbedingungen                

Internationales 
Umfeld 

'Weltkirchliche' 
Vorgaben 

Verfassung/ Staat-
Kirchen-Recht 

Sozio-ökonomi-
scher und religiös-
kultureller Wandel 

Innergesell-
schaftliche 

Konfliktlinien 

                         

 2) Interne Handlungsbedingungen    

   Historische Vorerfahrungen der Religionsgemeinschaft    

   Position in der Bevölkerungs- und Sozialstruktur    

   Stärke der Bindung der Mitglieder an die eigene Religionsgemeinschaft    

   Organisationsstrukturen und Binnendifferenzierungen    

   Interner Konsens in religiösen bzw. innerkirchlichen Fragen    

                         

 3) Interne Erfolgsbedingungen                 

   
Politische  

Einstellungen  
der Mitglieder 

  
Theologie des 
Politischen der 
Religionsgem. 

  
Politische Inter-

essen innerhalb der 
Religionsgem. 

   

                         

      Interne Interessenartikulation       

                         

      Erfolgreiche interne Interessenaggregation       

                         

      Ressourcen politischer Interessenvertretung       

                         

 4) Externe Erfolgsbedingungen                 

   Akzeptanz in der 
öffentlichen  

Meinung 

  Relative Position 
zum/ im 

Parteiensystem 

  Position anderer 
organisierter 
Interessen 

   

          

                         

     
Mehrheits- und Machtverhältnisse 

     

          

          Struktur des      Regierungssystems    

        
Politischer Erfolg ('Output') 

        

                

                         

 
Quelle:  Inhalt und Darstellung A.L. 

Entwickelt anhand der Erfahrungen mit dem präsidentiellen Regierungssystem der USA 

stellt dieses Modell aber insbesondere die Funktionsunterschiede verschiedener Typen 

Quelle: Inhalt und Darstellung A.L.

204 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 204

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


werden (Abb. 1).61 Ohne einen solchen theoretisch-konzeptionellen Rahmen wird es
nämlich nicht gelingen, den Zusammenhang von Religion und politischem Einfluss in
politischen Systemen vergleichend zu erforschen und zu erfassen. Dies wird insbeson-
dere dann wichtig, wenn es gilt, die Rolle von Religion und religiösen Akteuren in zen-
tralen Politikfeldern wie der Lebensschutzpolitik, der Sozialpolitik, der Familienpolitik,
der Gentechnik, der Europapolitik oder der Außen- und Sicherheitspolitik für die Ge-
genwart empirisch zu bestimmen.62

4. Religion und Zivilgesellschaft: die Integration pluraler Gesellschaften

»Der Katholizismus dringt in Norddeutschland vor: Kirchenbauten wohin man sieht,
auch in Gegenden mit kaum nennenswerter katholischer Bevölkerung«.63 – »Shortly af-
ter the war, labor unions [the Knights of the Southern Cross] were formed to protect the
interests of Catholics […]: those were the days when job advertisments frequently carried
the advice ›Catholics need not apply‹.«64 Diese beiden für uns heute befremdlichen Zitate
– das erste von 1963 aus Niedersachen, das zweite aus Australien nach 1918 – weisen
darauf hin, dass die Erfahrung religiös konnotierter Überfremdungsängste und die Er-
fahrung sozialer Diskriminierung auf der Grundlage religiöser Zugehörigkeiten zeit- und
kulturübergreifende Phänomene sind. Es wäre nicht schwer, ähnliche Aussagen für den
Bau von Moscheen oder die beruflichen Chancen islamischer Jugendlicher in Deutsch-
land heute beizubringen. Religionszugehörigkeit kann in hohem Maße über die gesell-
schaftliche Position Einzelner wie sozialer Gruppen mitentscheiden. Die gut erforschte
Geschichte der konfessionellen und sozialen Großmilieus in der deutschen Geschichte

61 Vgl. zu diesem erweiterten Modellvorschlag, der das Ergebnis induktiver Theoriebildung an
den Fallbeispielen des Katholizismus in der Bundesrepublik Deutschland und den USA ist,
Liedhegener, Macht, Moral und Mehrheiten (FN57), 29-39 und 442-446 und ders., »Macht und
Einfluss von Religionen. Theoretische Grundlagen und empirische Befunde der politischen
Systemlehre und politischen Kulturforschung « in: Antonius Liedhegener / Andreas Tunger-
Zanetti / Stephan Wirz (Hg.), Religion – Wirtschaft–- Politik. Forschungszugänge zu einem
aktuellen transdisziplinären Feld (= Religion – Wirtschaft – Politik) Baden-Baden – Zürich
2011, 241-273.

62 Das Interesse an solcherart Zusammenhängen ist in den letzten Jahren erkennbar gewachsen.
Vor allem die vergleichende Wohlfahrtsstaatforschung hat hierzu einen wichtigen Beitrag ge-
liefert. Vgl. Francis G. Castles (Hg.), Families of Nations, Patterns of Public Policy in Western
Democracies, Aldershot 1993; ders., »On Religion and Public Policy: Does Catholicism Make
a Difference?« in: European Journal of Political Research 25 (1994) 19-40; Philip Manow,
Religion und Sozialstaat. Die konfessionellen Grundlagen europäischer Wohlfahrtsstaatsre-
gime (= Theorie und Gesellschaft, Bd.68), Frankfurt a. M. 2009; Kees van Kersbergen / Philip
Manow (Hg.), Religion, Class Coalition and the Welfare States (= Cambridge Studies in Social
Theory, Religion, and Politics), Cambridge 2009.

63 Qualitative EMNID-Untersuchung »Motive und Einstellungen der niedersächsischen Bevöl-
kerung. Eine Untersuchung zur bevorstehenden Landtagswahl 1963«, 25, zit. nach Frank
Bösch, Die Adenauer-CDU. Gründung, Aufstieg und Krise einer Erfolgspartei 1945-1969,
Stuttgart – München 2001, 339.

64 Robert E. Dixon, The Catholic Community in Australia (= Australia's Religious Communities)
Adelaide 2005, 5.

205 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 205

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


zeigt dies exemplarisch.65 Umstritten ist nach wie vor, ob die Ausbildung religiöser oder
sozialer Großmilieus – die Öffentlichkeit spricht derzeit gerne von Parallelgesellschaften
– im Blick auf die Integration und Stabilität von Gesellschaften und politischen Systemen
Fluch oder Segen ist. Es handelt sich offenkundig um ein zutiefst ambivalentes Phäno-
men.

Eine trennschärfere Klärung kann eine etwas andere theoretische Einordung von Re-
ligionsgemeinschaften und ihren zahlreichen Organisationen liefern. Die jüngere sozi-
alwissenschaftliche Forschung plädiert vielfach dafür, Religion als möglichen Teil der
Bürger- bzw. Zivilgesellschaft aufzufassen. Für die USA ist diese Zuordnung eine un-
umstrittene, tief in der demokratischen Tradition des Landes verankerte Tatsache. Hier
sind Vereine, Freiwilligenarbeit und bürgerschaftliches Engagement beinahe von Anfang
an zentraler Bestandteil der Selbstorganisation und des Selbstverständnisses der ameri-
kanischen Gesellschaft. Man ist stolz, eine »nation of joiners« zu sein. Religion und re-
ligiöse Organisationen sind integraler und wesentlicher Bestandteil der Zivilgesellschaft.
Schon Tocqueville hat dies beschrieben. In Deutschland mit seinen staatskirchlichen
Traditionen vor allem im Protestantismus stößt die Zuordnung von Kirchen und Reli-
gionsgemeinschaften zur Zivilgesellschaft verschiedentlich noch auf Vorbehalte. Jüngst
hat daher Paul Nolte, der sich bewusst in die Tradition evangelischen Glaubens in
Deutschland stellt, nachdrücklich dafür plädiert, Religion und Kirchen auch hier als zi-
vilgesellschaftliche Ressource zu betrachten.66

In den USA reagiert die Öffentlichkeit vor dem Hintergrund des hohen Stellenwerts
von Freiwilligenarbeit und bürgerschaftlichem Engagement auf Alarmrufe eines angeb-
lichen Verfalls der Zivilgesellschaft schnell und besonders besorgt. Der Aufsatz »Bowling
alone« war 1995 ein solcher Alarmruf.67 Robert Putnam führte darin eindrückliche Zah-
lenreihen zum Niedergang des bürgerschaftlichen Engagements in den USA seit den
1960er Jahren vor. Sein Beitrag löste eine breite, bald über die Grenzen der eigenen Na-
tion hinausreichende Debatte aus. Zwar galten die Sorgen Putnams für die USA rasch als
überzogen.68 Bleibende Bedeutung gewann Putnam aber nicht zuletzt dadurch, den Be-
griff des »Sozialkapitals« und die zentrale Rolle der Religion für die Bildung von Sozi-

65 Vgl. bilanzierend Christoph Kösters / Antonius Liedhegener, »Historische Milieus als For-
schungsaufgabe. Zwischenbilanz und Perspektiven« in: Westfälische Forschungen 48 (1998)
593-601; Peter Lösche / Franz Walter, »Katholiken, Konservative und Liberale: Milieus und
Lebenswelten bürgerlicher Parteien in Deutschland während des 20. Jahrhunderts« in: Ge-
schichte und Gesellschaft 26(2000) 471-492; Christoph Kösters / Antonius Liedhegener /
Wolfgang Tischner / Claudio Kullmann, »Was kommt nach dem katholischen Milieu? For-
schungsbericht zur Geschichte des Katholizismus in Deutschland in der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts« in: AfS 49(2009) 485-526.

66 Vgl. Paul Nolte, Religion und Bürgergesellschaft. Brauchen wir einen religionsfreundlichen
Staat? (= Berliner Reden zur Religionspolitik) Berlin 2009.

67 Robert D. Putnam, »Bowling Alone: America's Declining Social Capital« in: Journal of De-
mocracy 6 (1995), 64-78; ders., Bowling Alone. The Collapse and Revival of American Com-
munity, New York u. a. 2000.

68 Vgl. Alan Wolfe, »Is Civil Society Obsolete? Revisiting Predictions of the Decline of Civil
Society in Whose Keeper?« in: E. J. Dionne Jr., (Hg.), Community Works. The Revival of Civil
Society in America, Washington, DC 1998, 17-23, hier 21.

206 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 206

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


alkapital in der Forschung etabliert zu haben.69 Zu Recht ist in der deutschen Forschung
darauf hingewiesen worden, dass die Faszination des Begriffs darauf beruht, dass das
Sozialkapital Putnam'scher Prägung konzeptionell eine Brücke vom autonomen Indivi-
duum zum potentiell gemeinwohlorientierten kollektiven Denken und Handeln
schlägt.70 In der aktuellen amerikanischen Forschung zum Sozialkapital haben sich ge-
rade die Kirchengemeinden als ein zentraler Ort zivilgesellschaftlichen Engagements er-
wiesen. Die Literatur dazu ist mittlerweile zahlreich.71 Nun könnte man geneigt sein,
diese Tatsache der großen Bedeutung von Religion für die Zivilgesellschaft in den USA
einmal mehr als singulär, als Ausdruck des bekannten American Exceptionalism auch in
religiöser Hinsicht deuten.

Eine solche Deutung ginge aber fehl. Zu äußerst interessanten Ergebnissen sind näm-
lich Pippa Norris und Ronald Inglehart gekommen. Sie haben anhand der Daten des
World Value Surveys auch nach dem Zusammenhang von Religion und bürgerschaftli-
chem Engagement gefragt. Berücksichtigt wurden rund 80 Länder. Ausgewertet wurden
die Antworten von zehntausenden von Befragten aus allen Kulturkreisen dieser Erde auf
die Frage, ob sie sich in einem Verein oder Ähnlichem engagieren. Ihre Antworten wur-
den dann differenziert nach der Häufigkeit der Teilnahme an Gottesdiensten. In dieser
Auswertung zeigen sich klare, signifikante Differenzen in zahlreichen Kategorien zivil-
gesellschaftlichen Engagements wie Frauengruppen, Jugendarbeit, local community ac-
tion, Sozialarbeit und Kultur. Je höher der Gottesdienstbesuch, desto höher das zivilge-
sellschaftliche Engagement. »The pattern confirms social capital theory's claim that the
social networks and personal communications derived from regular churchgoing play an
important role«.72

69 Nach einer Definition Putnams bedeutet Sozialkapital »connections among individuals – social
networks and the norms of reciprocity and trustworthiness that arises from them.« Putnam,
Collapse (FN 67), 19.

70 Vgl. Annette Zimmer, Vereine – Zivilgesellschaft konkret, unter Mitarbeit von Thorsten Hall-
mann und Lilian Schwab (= Grundwissen Politik, Bd.16), 2. Aufl., Wiesbaden 2007, 198-199;
Bettina Westle, Oscar W. Gabriel, (Hg.), Sozialkapital. Eine Einführung (= Studienkurs Poli-
tikwissenschaft), Baden-Baden 2008, 11-50.

71 Vgl. mit zahlreichen weiteren Nachweisen etwa Corwin Smidt (Hg.), Religion as Social Capital.
Producing the Common Good, Waco, TX 2003; Mark Chaves, Congregations in America,
Cambridge – London 2004;Antonius Liedhegener / Werner Kremp (Hg.), Civil Society, Civic
Engagement and Catholicism in the U.S. (= Atlantische Texte, Bd.27) Trier 2007; Robert
Wuthnow, »Religious Involvement and Status-Bridging Social Capital« in: Journal for the Sci-
entific Study of Religion 41 (2002), 669-684; Nancy Tatom Ammerman, Pillars of Faith. Ame-
rican Congregations and Their Partners, Berkeley/Los Angeles/London 2005; Antonius Lied-
hegener, Art. »Churches and Denominations«, in: Helmut K. Anheier / Stefan Toepler / Regina
List, (Hg.), International Encyclopedia of Civil Society, New York 2010, 133-138.

72 Norris/ Inglehart, Religion, 191.

207 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 207

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


Abb. 2: Kirchenbindung und zivilgesellschaftliches Engagement (Zusammensetzung der
Bevölkerung bzw. Engagementgruppen nach Kirchenbindung in Prozent)

40 

30 

39 

50 53 53 

25 

28 

25 

23 18 21 

34,5 
42,7 

35,4 
26,6 28,6 25,2 

0 

10 

20 

30 

40 

50 

60 

70 

80 

90 

100 

alle Inaktive Aktive Engagierte Politik Partei 

stark/mittel      wenig      keine  

Bemerkung: Alle = Zusammensetzung der Bevölkerung; Inaktive = keinerlei aktive Einbindung in
zivilgesellschaftliche Organisationen bzw. Initiativen; Aktive = aktives Mittun in Vereinen etc.;
Engagierte = bürgerschaftlich, aber nicht politisch Engagierte; Politik = politisch außerhalb von
Parteien Engagierte; Partei = parteipolitisch Engagierte. – Lesehilfe: Befragte mit einer starken oder
mittleren Kirchenbindung stellen 53 % aller parteipolitisch Engagierten.

Quelle: Eigene Berechnungen A.L. nach Primärdatensatz Freiwilligensurvey 2004 (ZA4331)

Lässt sich ein solcher Zusammenhang generell auch in anderen hochmodernen Gesell-
schaften ausmachen? In dieser Frage gehen die Befunde der internationalen empirischen
Forschung derzeit auseinander.73 Bei den aktuellen Forschungsergebnissen zur Bundes-
republik Deutschland zeigt sich allerdings eine Konvergenz der Befunde. Die vorliegen-
den Daten zeigen im Grundzug exakt den gleichen Zusammenhang wie die weltweiten
Daten. Mit steigender Bindung an eine Religionsgemeinschaft nimmt die Häufigkeit der

73 Vgl. Antonius Liedhegener / Ines-Jacqueline Werkner, »Religion, Zivilgesellschaft und poli-
tisches System – ein offenes Forschungsfeld« in: Antonius Liedhegener / Ines-Jacqueline
Werkner (Hg.), Religion zwischen Zivilgesellschaft und politischem System. Befunde – Positio-
nen – Perspektiven (= Politik und Religion) Wiesbaden 2011, 9-36, hier 19-24.

208 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 208

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


aktiven Mitgliedschaft in zivilgesellschaftlichen Organisationen deutlich zu.74 Religi-
onszugehörigkeit bzw. Religiosität und die Dichte der Netzwerke bürgerschaftlichen
Engagements hängen also auch in Deutschland eng zusammen. Das gilt auch und gerade
für das politische und parteipolitische Engagement in Deutschland (Abb. 2).

Fazit: Befunde und Politikempfehlungen einer verstehenden politischen Soziologie von
Religion und Kirchen

Angesichts des drastischen Bedeutungsgewinns des Zusammenhangs von Politik und
Religion in der Gegenwart und einer zunehmend unübersichtlichen Forschungslage war
es das Ziel des vorliegenden Beitrags, einen Problemaufriss anzubieten, der die Schwer-
punkte der derzeitigen Forschung sichtbar macht und diese konzeptionell bündelt. Dazu
wurden hier vier Problemkreise definiert und einschlägige Forschungen dazu vorgestellt.

Der erste Problemkreis steht für den von der Öffentlichkeit besonders stark wahrge-
nommenen Zusammenhang von Religion und politischer Gewalt. Die bisherigen For-
schungen zum »Fundamentalismus«, die am Anfang des neuen Interesses am Wechsel-
verhältnis von Politik und Religion gestanden haben, konvergieren darin, dass es sich bei
fundamentalistischen Kreisen und Bewegungen um eine Aneignung religiöser Traditio-
nen mit dem Ziel handelt, einer als verdorben wahrgenommenen Moderne eine reine
Lehre entgegenzustellen, die Alltag und Politik der Anhänger und ggfs. der Herrschafts-
unterworfenen bestimmen soll. Die religiöse Militanz von Fundamentalismen bedeutet
nicht immer und nicht automatisch eine Bereitschaft, physische politische Gewalt und
terroristische Mittel einzusetzen; ein innerer Zusammenhang ist gleichwohl unverkenn-
bar. Rechtsstaatliche Demokratien sollten und müssen hier ihr Gewaltmonopol in die
Waagschale werfen und innen- wie außenpolitisch eine klare Grenze zur physischen
Gewalt und verbalen Radikalisierung ziehen. Hier kann es keine kulturalistische Aner-
kennung geben. In den gleichen Problemkreis gehört die Einsicht, dass Religionen in
kriegerischen Konflikten der Gegenwart eine eigenständige Rolle spielen können, in vie-
len Fällen ihnen aber weniger die Rolle einer Erstursache als die einer Verstärkerfunktion
etwa in ethnischen Konflikten zukommt. Handlungspraktisch empfehlen jene, die diesen

74 So übereinstimmend Thomas Gensicke / Sibylle Picot / Sabine Geiss, Freiwilliges Engagement
in Deutschland 1999-2004. Ergebnisse der repräsentativen Trenderhebung zu Ehrenamt, Frei-
willigenarbeit und bürgerschaftlichem Engagement, in Auftrag gegeben und hg. vom Bundes-
ministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend, vorgelegt von TNS Infratest Sozial-
forschung, Wiesbaden 2006, 88-91; Volkhard Krech, »Exklusivität, Bricolage und Dialogbe-
reitschaft. Wie die Deutschen mit religiöser Vielfalt umgehen« in: BertelsmannStiftung (Hg.),
Religionsmonitor 2008, Gütersloh 2007, 33-43, hier 42; Antonius Liedhegener, »›Linkage‹ im
Wandel. Parteien, Religion und Zivilgesellschaft in der Bundesrepublik Deutschland« in: An-
tonius Liedhegener / Ines- Jacqueline Werkner (Hg.), Religion zwischen Zivilgesellschaft und
politischem System. Befunde – Positionen – Perspektiven (= Politik und Religion) Wiesbaden
2011, 232-257; Sigrid Roßteutscher, Religion, Zivilgesellschaft, Demokratie. Eine international
vergleichende Studie zur Natur religiöser Märkte und der demokratischen Rolle religiöser Zi-
vilgesellschaften (= Studien zur Wahl- und Einstellungsforschung, Bd.12), Baden-Baden 2009;
Richard Traunmüller, »Religion und Sozialintegration. Eine empirische Analyse der religiösen
Grundlagen sozialen Kapitals« in: Berliner Journal für Soziologie 19 (2009) H. 3, 435-468.

209 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 209

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


Zusammenhang untersucht haben, daher vor allem, die friedensförderlichen Potentiale
von Religion in der religiösen wie staatlichen Unterweisung zu stärken und zu fördern,
um Religionen und ihre Anhänger »gewaltresistent« zu machen.

Der zweite Problemkreis »Religion und politische Herrschaft« fokussiert die poli-
tisch-rechtlichen Beziehungen zwischen staatlicher Herrschaft und Religionsgemein-
schaften. In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts sind viele mögliche Konfliktpunkte
zwischen Staat und Kirchen bzw. Religionsgemeinschaft zunächst verrechtlicht worden,
was durchaus zu einer deutlichen Befriedung älterer religionspolitischer Konflikte bei-
getragen hat. Eine Trennung von Staat und Kirche in freundlicher oder kooperativer
Form war Voraussetzung und Resultat zugleich. Dieses klassische Staat-Kirche-Ver-
hältnis ist heute erkennbar in Bewegung geraten. Sichtbarster Ausdruck sind Forderun-
gen von Politikwissenschaftlern nach einer neuen Religionspolitik, die sich in Deutsch-
land im Namen der Integration des Islam gegen die bestehenden Strukturen wenden. Die
tatsächlichen Ergebnisse der neuen Religionspolitik durch Parlamentsbeschlüsse und
Volksentscheide sind – wie gesehen – allerdings ernüchternd: Kopftuch- und Minarett-
verbote beschränken und verringern als solche nicht nur die Freiheitsräume individueller
Religionsausübung, sondern tendieren überdies dazu, eine neue parteipolitische Kon-
fliktlinie zu schaffen, deren Beherrschbarkeit im Rahmen politisch verhandelbarer, die
verfassungsmäßige Ordnung nicht destabilisierender Konflikte bezweifelt werden muss.
Religionspolitik per Mehrheitsentscheidung wirkt sich also in mehrfacher Hinsicht pro-
blemverschärfend aus.

Im dritten Problemkreis »Religion und politische Entscheidungsprozesse« wurde an-
hand der vorliegenden jüngeren Studien sichtbar, dass religiöse Organisationen als 'pu-
blic religions' keineswegs auf den Raum der zivilgesellschaftlichen Öffentlichkeit bzw.
Debatte beschränkt sind. In organisierter Form sind und waren Kirchen, kirchliche Ver-
eine, Verbände und Einrichtungen und andere große und kleinere religiöse Gemein-
schaften stets Teil demokratischer Willensbildungs- und Entscheidungsprozesse. Ob,
wie und wofür sie sich politisch engagieren, ist nicht unwesentlich von ihrem theologi-
schen Profil und Selbstverständnis abhängig. Handlungsleitend sind aber nicht heilige
Texte oder abstrakte Glaubensnormen, sondern die in konkreten Zeitumständen ver-
tretene Aktualisierung und Kontextualisierung von Glaubensvorstellungen, die hier als
›Theologie des Politischen‹ bezeichnet wurde. Darüber hinaus teilt die politische Sozio-
logie von Religion und Kirchen hier die Schwierigkeiten der Verbände- und Interessen-
forschung: Politische Macht und politischer Einfluss sind theoretisch nur schwer zu mo-
dellieren und empirisch schwierig zu erforschen. Modellangebot und empirische Studien
dazu gibt es aber. Danach ist eine solche politische Rolle von religiösen Akteuren im
Rahmen allgemeiner demokratischer Willensbildungs- und Entscheidungsprozesse in
der Regel ebenso unspektakulär wie für die Gemeinwohlfindung förderlich und eventuell
sogar unverzichtbar. Politisch-praktisch bedarf es dazu eines strukturierten Dialogs, wie
die jüngsten Entwicklungen in der EU belegen.

Und schließlich ist Religion zentral für das Thema der Integration moderner Gesell-
schaften. Dabei ist zunächst weniger an die so oft geforderte Integration Einzelner oder
spezieller Gruppen in eine gegebene Gesellschaft gedacht; hier kann und wird es in plu-

210 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 210

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


ralen Gesellschaften im Rahmen der demokratischen Grundordnung Spannungen zwi-
schen verschiedenen Vorstellungen und Lebensweisen geben. Vielmehr geht es um die
Frage der Integration auf einer systemischen, gesamtgesellschaftlichen Ebene. Stärker als
noch vor 15 oder 20 Jahren wird dafür heute neben dem staatlich-politischen Handeln
die Bedeutung der Zivilgesellschaft gesehen. Empirisch scheint derzeit in vielen Gesell-
schaften zu gelten: Religionen und deren Zusammenschlüsse stärken in der Summe die
Zivilgesellschaft. Dieser Zusammenhang ist aber kein theoretisch zwingender, sondern
ein kontingenter. Wenn Religionsgemeinschaften und ihre Aktivitäten faktisch einen
Beitrag zur Integration moderner Gesellschaften liefern, ist es Aufgabe von Forschung
und Politik darüber nachzudenken, unter welchen Bedingungen dies geschieht. Ein an-
haltender Kirchenschwund könnte dann durchaus auch gesellschaftlich bedrohliche Zü-
ge haben, wäre also nicht nur eine Angelegenheit der Kirchen und Glaubensgemein-
schaften selbst.

In der Zusammenschau der Befunde zu den vier grundlegenden Problemkreisen des
Verhältnisses von Politik und Religion wird erkennbar, dass die praktische Politik im
Blick auf die neue religiöse Vielfalt gegenwärtig in ein sehr schwierig zu gestaltendes Feld
gestellt ist. Das Gewaltpotential von Religionen im Allgemeinen wie gegenwärtig von
Teilen des Islam im Besonderen erfordert in verfassungsstaatlichen Demokratien ohne
Zweifel staatliche Wachsamkeit und Gefahrenabwehr. Gleichzeitig muss das politische
System in der Lage sein, auf die berechtigten Interessen religiöser Minderheiten auch
gegen den öffentlichen Druck durch mediale Berichterstattung, säkularistische Grup-
pierungen und populistische Mehrheiten einzugehen und diese Interessen gegebenenfalls
zu schützen und zu fördern. Das erfordert einen behutsamen religionspolitischen Um-
gang mit Verfassung und Recht, eine wechselseitige Bereitschaft, auf der Basis der Reli-
gionsfreiheit und der grundsätzlichen Trennung von Staat und Religionen Formen der
institutionellen Kooperation zu schaffen, sowie generell die zivilgesellschaftlichen Po-
tentiale von Kirchen und Religionsgemeinschaften politisch ernst zu nehmen und zu-
mindest nicht zu untergraben. Politikwissenschaftliche Forschung kann dabei helfen,
religionspolitische Handlungsbedingungen und deren Entscheidungskorridore zu er-
hellen. Darüber hinaus sind aber der politische Wille der Bürgerinnen und Bürger, für
eine freiheitliche Demokratie einzustehen, und die Klugheit und Kunst der Politikerin-
nen und Politiker, gerade in der gegenwärtig komplexen religionspolitischen Lage um-
sichtig zu entscheiden, gefordert. Das Verhältnis von Politik und Religion ist und bleibt
für Politik und politische Wissenschaft eine wichtige Querschnittsaufgabe.

Zusammenfassung

Weltweit nimmt der Einfluss der Religionen auf Politik und Gesellschaft zu. Selbst im
vermeintlich säkularen Europa hat das Spannungsfeld von Politik und Religion erheblich
an Bedeutung gewonnen. Im Zentrum des öffentlichen Interesses steht dabei meist das
Konflikt- und Gewaltpotential von Religion. Das Wechselverhältnis von Politik und
Religion ist aber weitaus vielschichtiger, als es das vorherrschende Medienbild der reli-

211 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 211

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188


giös motivierten Gewalt und des islamistischen Terrors vermittelt. In den aktuellen Be-
funden der politischen Wissenschaft, die sich nach längerer Zeit der Abstinenz dem Ver-
hältnis von Politik und Religion wieder vermehrt widmet, spiegelt sich diese Vielschich-
tigkeit. Zugleich ist hier aber auch eine gewisse Unsicherheit zu erkennen, wie mit dem
Phänomen Religion analytisch umzugehen ist. Der Beitrag unternimmt den Versuch, die
neu entstandene, unübersichtliche Forschungslandschaft zu systematisieren und so Re-
ligion in ihren vielfältigen Bezügen zur Politik in einen stimmigen Analyserahmen der
politischen Wissenschaft zu bringen. Insgesamt erweist sich das Verhältnis von Politik
und Religion als eines der großen Querschnittsthemen einer politischen Wissenschaft,
deren Befunde die Handlungsmöglichkeiten demokratischer Politik erhellen können.

Summary

The influence of religions on politics and society is growing globally. Even in the pre-
sumed secular Europe, the area of conflict between politics and religion has gained in
importance substantially. Public interest usually focuses on the potential of conflict and
violence of religion. However, the reciprocal relationship of politics and religion is much
more complex than the prevailing media image of religiously motivated violence and
Islamic terror conveys. Having neglected religion for quite a while, recent political sci-
ence research demonstrates that there are many more facets to this topic. But at the same
time there is also a substantial degree of uncertainty within the discipline how to deal
analytically with the phenomenon of religion. This article intends to systemize the new
and unclear state of research and thus to bring religion and its many intersections with
politics into an analytical framework of political science. On the whole, the relationship
of politics and religion proves to be one of the great overarching topics of a political
science which intends to enlighten the options of democratic politics.

 
Antonius Liedhegener Politics and Religion in Today’s Political Science. More than Po-
litical Violence in the Name of God

212 Antonius Liedhegener · Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 212

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

