Antonins Liedbegener

Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft.
Mehr als politische Gewalt im Namen Gottes

Einleitung: Religion und Politik in globalen Offentlichkeiten

Der 11. August 2010 war politisch ein normaler, ganz und gar unauffilliger Tag. Eine
fihrende deutsche Tageszeitung informierte ihre Leser dartiber, dass die Koalitionsver-
handlungen zwischen Liberalen, Christdemokraten und dem »kimpferischen Islamkri-
tiker Wilders« in den Niederlanden auch daran scheitern, dass die ersten beiden Parteien
»den Islam als Religion [bezeichnen/ A.L.], Wilders hingegen sieht in ihm nur eine po-
litische Ideologie«. In Italien teile Umberto Bossi, Chef der italienischen Lega Nord,
Wilders Ressentiments »gegen Auslinder, insbesondere muslimische.«! Im Libanon stei-
ge die Gefahr eines neuerlichen bewaffneten Konflikts mit weitreichenden regionalen
Erschiitterungen, weil die »Hizbullah, Iran, Syrien und die Hamas ihre Zusammenarbeit
verstirkt haben.«? In Afghanistan stehe die Frage im Raum, ob sich Frieden nur dann
herstellen lasse, wenn die Regierung in Kabul die Macht mit »den Oberislamisten Omar
und Hekmatyar, an deren Hinden das Blut Hunderttausender klebt<?, teile. Aus dem
Iran wird berichtet, dass sieben fithrende Bahai, fiinf Minner und zwei Frauen, in einem
politischen Gerichtsverfahren aufgrund ihres Glaubens zu 20 Jahren Haft verurteilt
worden sind.* Und in Polen wiihlt der Streit um den Verbleib des vor dem Prisidenten-
palast errichteten, vier Meter hohen Gedenkkreuzes fir den todlich verungliickten Pra-
sidenten Kaczynski die Offentlichkeit auf. Mehrere tausend Menschen forderten in
Sprechchoren »die Beachtung des Prinzips der Trennung von Staat und Kirche. Anhin-
ger und Gegner des Kreuzes beschimpften sich gegenseitig.«

Dieser 11. August 2010 macht schlaglichtartig deutlich, wie nachhaltig und tief Reli-
gion in den politischen Alltag der Gegenwart eingedrungen ist. Die Zeichen mehren sich,
dass die Zeiten vorbei sind, in denen man in der Politikwissenschaft erst welthistorische
Vorginge in Erinnerung rufen musste, um Aufmerksamkeit fiir den Zusammenhang fur
Politik und Religion in der Gegenwart zu finden. In der Tat sind die vielen global wahr-
genommenen Ereignisse wie die Terroranschlige des 11. September, der Irakkrieg, reli-

1 Michael Stabenow, »Belgisch-niederlindisches Menetekel« in: Frankfurter Allgemeine Zeitung
(FAZ) vom 11.8.2010, 1.

Hans-Christian Rofiler, »Gespannte Ruhe im Libanon« in: FAZ vom 11.8.2010, 2.

K. F., »Uber Leichen« in: FAZ vom 11.8.2010, 8.

»Fithrende Bahai in Iran verurteilt« in: FAZ vom 11.8.2010, 5.

Hans-Christian Rofller, »Gespannte Ruhe im Libanon« in: FAZ vom 11.8.2010, 2.

G~ W

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir it, fiir oder ir ),

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 189

gios motivierte Selbstmordattentate in London und Madrid oder die politischen Ent-
scheidungen zu Kopftuch, Burka, Moschee- und Minarettbau quer durch Europa Spit-
zenphinomene einer zunehmenden politischen Bedeutung von Religion im 21. Jahr-
hundert.

Die angefiihrten Beispiele zeigen zugleich, wie vielgestaltig das Thema Politik und
Religion ist. Bereits auf der Ebene der Phinomene ist das hier zu behandelnde Thema so
zerkliftet, dass es schwer fillt, die Orientierung zu behalten. Und diese Orientierung
wird nicht gerade gefordert, wenn man den Blick hoffnungsvoll auf die Forschungen der
Politikwissenschaft richtet. Und das aus doppeltem Grund.

Erstens hat die Politikwissenschaft in Deutschland, aber auch in anderen Lindern Re-
ligion lange Zeit bestenfalls als randstindiges Thema ihres Faches angesehen.® Und zwei-
tens ist dieses alte Desinteresse gleichsam iiber Nacht verschwunden. Seit Mitte der
1990er Jahre ist die wissenschaftliche Literatur zum Thema »Politik und Religion« eben-
so sprunghaft wie unsystematisch angewachsen.

Im Folgenden wird der Versuch unternommen, Schneisen durch diese jlingere poli-
tikwissenschaftliche Forschung zu legen, wobei der Fokus auf der deutsch- und eng-
lischsprachigen Forschung liegt. Dabei ist Vollstandigkeit weder zu erreichen, noch er-
strebt.” Vielmehr mochte der vorliegende Beitrag eine Strukturierung, eine problemori-
entierte Systematik des breiten Forschungsfelds »Politik und Religion« vorschlagen. Ziel
ist es, jene grundlegenden Problemzusammenhange herauszuarbeiten, in denen das The-
ma »Religion« im Rahmen der konzeptionellen Grundlagen der Politikwissenschaft zu
verorten ist. Aus meiner Sicht dringen sich dazu vier zentrale Problemkreise auf, die in
der gebotenen gedanklichen Verdichtung im Folgenden vorgestellt werden sollen.

Diese Problemkreise sind:

» Religion und politische Gewalt: »Fundamentalismus«? (Abschnitt 2)
» Religion und politische Herrschaft: Staat-Kirche, Religionspolitik, Religionsfreiheit

(Abschnitt 3)

6 Vgl. Ted Gerard Jelen / Clyde Wilcox, (Hg.), Religion and Politics in Comparative Perspective.
The One, the Few, and the Many, Cambridge 2002; Kenneth D. Wald / Clyde Wilcox, »Getting
Religion: Has Political Science Rediscovered the Faith Factor?« in: American Journal of Political
Science 100 (2006) 523-529; Antonius Liedhegener, »Religion in der vergleichenden Politikwis-
senschaft. Begriffe — Konzepte — Forschungsfelder« in: Mathias Hildebrandt / Manfred Brocker
(Hg.), Der Begriff der Religion (= Politik und Religion) Wiesbaden 2008, 179-196. Zu Recht hat
man in der deutschen Politikwissenschaft lange Zeit von Religion als einer »terra incognita«
sprechen konnen. Vgl. Dieter Oberndorfer / Karl Schmitt, » Vorwort« in: dies. (Hg.), Kirche und
Demokratie (= Sammlung Schoningh zur Geschichte und Gegenwart), Paderborn 1983, 7-9.

7 Eine erste Orientierung zur angelsichsischen Forschung liefert Jeffrey Haynes (Hg.), Routledge
Handbook of Religion and Politics (= Routledge International International Handbooks) New
York, NY 2009. Zahlreiche iltere englischsprachige Aufsitze versammelt John T. S. Madeley
(Hg.), Religion and Politics (= The International Library of Politics and Comparative Govern-
ment) Burlington, VT 2003; Aktuelle Forschungsiiberblicke fiir die wichtigsten Teildisziplinen
der Politikwissenschaft finden sich in Antonius Liedhegener / Andreas Tunger-Zanetti / Stephan
Wirz (Hg.), Religion — Wirtschaft — Politik. Forschungszuginge zu einem aktuellen transdiszi-
pliniiren Feld (= Religion — Wirtschaft — Politik, Bd. 1), Baden-Baden — Ziirich 2011.

ZiP 58. Jg. 2/2011

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

190 Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft

» Religion und politische Entscheidungsprozesse: Macht und Einfluss kollektiver Ak-
teure (Abschnitt 4), und

» Religion und Zivilgesellschaft: die Integration pluraler Gesellschaften (Abschnitt 5).
Vorausgeschickt werden Uberlegungen zur politikwissenschaftlichen Relevanz einiger
grundlegender Begriffe und Konzepte, die die wissenschaftlichen Debatten zum Ver-
haltnis von Religion und Moderne pragen (Abschnitt 1). Am Schluss des Beitrags stehen
Uberlegungen zu moglichen Konsequenzen der vorgestellten politikwissenschaftlichen
Forschungen fiir eine politisch-praktische Gestaltung des Verhiltnisses von Politik und
Religion im Rahmen demokratischer Verfassungsstaaten.

1. Religion in der Moderne: grundlegende Begriffe und Konzepte

Am Anfang einer jeden wissenschaftlichen Beschiftigung mit dem Problemzusammen-
hang von Religion und Politik steht die Frage nach einem adiquaten Religionsbegriff.?
Dazu ist zunichst und einmal mehr auf die zentrale Bedeutung des Sikularisierungspa-
radigmas fiir die Wahrnehmung von Religion in den Geistes- und Sozialwissenschaften
hinzuweisen. Die Annahme des mit der funktionalen Differenzierung moderner Gesell-
schaften und der Verbreitung rationaler Deutungs- und Handlungsmuster notwendig
einhergehenden Niedergangs von Religion und Religiositit gehorte bis vor Kurzem
weithin zum festen, nicht ernsthaft zu bezweifelnden Wissenskanon. Das trifft mehr
noch fiir die angelsichsische als fiir die deutsche Forschung zu.?

Zwar erschloss Thomas Luckmann mit der These der »unsichtbaren Religion«!® der
Religionssoziologie schon Ende der 1960er-Jahre einen neuen Deutungshorizont. Luck-
mann definiert Religion nicht mehr wie {iblich als einen auf einen transzendenten Sinn-
oder Seinsgrund bezogenen gesellschaftlichen Teilbereich, sondern als ein individuelles
Grundbedurfnis nach Sinn auch und gerade in der Moderne. Dieses Sinnbediirfnis kann
nach Luckmann in mannigfaltigsten Formen erfillt werden: in der Kunst, der Musik oder
in Konsum und Popularkultur — die Moderne erdffne ein schier unbegrenztes »Waren-
lager 'letzter' Bedeutungen«.!! Seit Luckmann stehen sich in der Literatur substantielle

8 Vgl. Mathias Hildebrandt / Manfred Brocker (Hg.), Der Begriff der Religion (= Politik und
Religion) Wiesbaden 2006; Karsten Lehmann, »Interdependenzen zwischen Religionsgemein-
schaften und internationaler Politik. Religionswissenschaftliche Anmerkungen zu politikwis-
senschaftlichen Religionskonzeptionen« in: Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 17
(2010), 75-99.

9 Vgl. zu den Grundproblemen immer noch Karel Dobbelaere, »Secularization: A Multidimen-
sional Concept« in: Current Sociology 29(1981), 1-216. Zusammenfassend Gert Pickel, Reli-
gionssoziologie: Eine Einfiibrung in zentrale Themenbereiche, Wiesbaden 2011. Fiir die Rezep-
tion des Paradigmas in der Politikwissenschaft vgl. derzeit vor allem Steve Bruce, Politics and
Religion, Cambridge 2003; Steve Bruce, »Secularisation and Politics« in: Jeffrey Haynes (Hg.),
Routledge Handbook of Religion and Politics (= Routledge International Handbooks) New
York, NY 2009, 145-158.

10 Vgl. Thomas Luckmann, Die unsichtbare Religion. Mit einem Vorwort von Hubert Knoblauch,
Frankfurt/M. 1991.
11 Ebd., 145.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 191

und formale Religionsdefinitionen unversohnlich gegentiber. Die Einftihrung des for-
malen Luckmann'schen Religionsbegriffs steigerte die Attraktivitit des Gegenstandes
»Religion« fir die Politikwissenschaft nicht. Welche relevanten Wirkungen sollten auch
von einer unsichtbaren, diffusen Religion auf politische Willensbildungs- und Entschei-
dungsprozesse ausgehen?

Jenseits der politikwissenschaftlichen Teildisziplin »Ideengeschichte/ politische Theo-
12 erwachte das politikwissenschaftliche Interesse an Religion erst wieder, als vor
allem in den USA die »Riickkehr der Religionen« ausgerufen wurde. Faktisch spielte der
weltweit erstarkende Islam dabei eine zentrale Rolle. Fiir die theoretische Debatte war
dies aber zunichst von eher untergeordneter Bedeutung. Geradezu furiose Angriffe auf
die liebgewonnene Sikularisierungsthese kamen von iberraschender Seite, nimlich von
der rational-choice-Theorie. Nach den Vertretern der sog. »Markttheorie der Religion«
sind fiir die tatsichliche Vitalitit von Religion kein imaginirer Geschichtstrend, sondern
die Art und der Umfang des religiosen Angebotes entscheidend. Je mehr religiose An-
bieter und je kompetitiver der religidse Markt, desto besser werde die Nachfrage nach
Religion bedient. Das erklire die enorme religiose Vitalitit der USA. » After nearly three
centuries of utterly failed prophesies [...], it seems time to carry the secularization doc-
trine to the graveyard of failed theories, and there to whisper 'requiescat in pace'.«!? —
Bekanntlich leben Totgesagte linger; die Empirie spricht gegen dieses Begribnis erster
Klasse.!

Aus sozialwissenschaftlicher und vor allem politikwissenschaftlicher Sicht einen wirk-
lichen Schritt nach vorn lieferte 1994 das Buch von José Casanova »Public Religi-
ons«.!> Anhand von fiinf Fallstudien konnte Casanova die Annahme des umfassenden
Bedeutungsverlusts von Religion in modernen Gesellschaften empirisch zuriickweisen.
Dabei legte er einen substantiellen Religionsbegriff zugrunde. Konzeptionell verabschie-
dete er das Sikularisierungsschema damals aber nicht, sondern fihrte eine dreifache Un-
terscheidung ein, die sich bewahrt und vielfach durchgesetzt hat. Sikularisierung betrifft
danach erstens die Trennung von Staat und Religion, zweitens die Rolle der Religion in

rie«

12 Vgl. Hans Maier (Hg.), » Totalitarismus« und » Politische Religionen«. Konzepte des Diktatur-
vergleichs (= Politik- und Kommunikationswissenschaftliche Veroffentlichungen der Gorres-
Gesellschaft, Bd.16) Paderborn u.a. 1996; Manfred Walther (Hg.), Religion und Politik. Zu
Theorie und Praxis des theologisch-politischen Komplexes (= Schriftenreihe der Sektion Politi-
sche Theorien und Ideengeschichte in der DVPW, Bd.5), Baden-Baden 2004; Aktueller For-
schungstuberblick in Armin Pfahl-Traughber, »Politische Religion< und >Zivilreligion< — Poli-
tische Theorie« in: Antonius Liedhegener / Andreas Tunger-Zanetti/ Stephan Wirz (Hg.),
Religion — Wirtschaft — Politik. Forschungszuginge zu einem aktuellen transdiszipliniren
Feld (= Religion — Wirtschaft — Politik, Bd.1) Baden-Baden — Ziirich 2011, 223-240.

13 Rodney Stark / Roger Finke, Acts of Faith, Berkely, CA 2000, 79. Vgl. auch Rodney
Stark, »Secularization, R.L.P.« in: Sociology of Religion 60 (1999), H.3, 249-265.

14 Vgl. die Befunde in Pippa Norris / Ronald Inglehart, Sacred and Secular: Religion and Politics
Worldwide (= Cambridge Studies in Social Theory, Religion, and Politics), Cambridge 2004;
Detlef Pollack, Sakularisierung — ein moderner Mythos?, Tubingen 2003; Detlef Pollack, Riick-
kehr des Religiosen? (= Studien zum religiosen Wandel in Deutschland und Europa, Bd.2)
Tubingen 2009.

15 Vgl. José Casanova, Public Religions in the Modern World, Chicago — London 1994.

ZiP 58. Jg. 2/2011

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

192  Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft

der Zivilgesellschaft und drittens ihre Verflechtung mit bzw. ihren Einfluss auf das po-
litische Entscheidungszentrum. Casanova wendete diese Unterscheidung auch normativ:
Die Trennung sei unhintergehbar, der Ausschluss von Religion aus politischen Ent-
scheidungsprozessen fiir moderne Demokratien eine Grundvoraussetzung. Nicht zwin-
gend seien jedoch der Niedergang von Religion allgemein und — das war die besondere
Pointe — der Ausschluss religioser Akteure von der politischen Debatte demokratischer
Offentlichkeiten. Nach Casanovas urspriinglichem Konzept der 'public religion' ist da-
her die Zivilgesellschaft der (einzig) legitime Ort der Religion.!¢

Casanovas Buch wies so einen Weg aus den theorieorientierten religionssoziologi-
schen Debatten in die empirische Politikforschung. Im Vergleich zur Soziologie, aber
auch zur jiingeren Religionswissenschaft, wo die Dinge strittig sind, dominiert in der
Politikwissenschaft dementsprechend heute ganz tiberwiegend ein substantielles Religi-
onsverstindnis.!” Speziell in der Vergleichenden Politikwissenschaft deckt sich Religion
de facto meist mit den groflen Weltreligionen, thren Varianten und kollektiven Vertre-
tern.!'® Anders gesagt gilt fiir die politische Wissenschaft: Religion im Singular gibt es
empirisch nicht.

Angesichts dessen kann die Politikwissenschaft die jlingeren religionssoziologischen
Aufgeregtheiten um das Fur und Wider von alter Wiederkehr und neuer Sikularisierung
m.E. mit einer gewissen Gelassenheit verfolgen.!” Unbedingt hinhéren sollte die Poli-

16 Vgl. ebd., 211-234; ders., »What Is a Public Religion?« in: Hugh Heclo / Wilfried M. McClay
(Hg.), Religion Returns to the Public Square. Faith and Policy in America, Washington DC
2003, 111-139. — In seinen neueren, m. E. politiktheoretisch weniger iiberzeugenden Arbeiten
riickt Casanova von seinem urspriinglichen Konzept der >public religion< deutlich ab. José
Casanova, »Public Religions Revisited« in: Hermann-Josef Grosse Kracht / Christian Spiess
(Hg.), Christentum und Solidaritir. Bestandsanfnabmen zu Sozialethik und Religionssoziolo-
gie, Festschrift fiir Karl Gabriel, Paderborn 2008, 313-338; José Casanova, Europas Angst vor
der Religion, Berlin 2009. Das legitime und verninftige Anliegen, die Hiirden zwischen De-
mokratie und den Traditionen der verschiedensten Religionen dieser Welt nicht zu hoch zu
setzen, hat ithn bewogen, vom Gedanken der Trennung von Staat und Religion und dessen
Fundierung in der Religionsfreiheit abzuriicken. An die Stelle universaler, globaler und daher
staatlich zu wahrender und zu schiitzender Menschenrechte tritt in seinen jiingsten Arbeiten
ein Kulturalismus der » Anerkennung der unabinderlichen Pluralitit der Universalismenc, so
Casanova, ebd., 114. Casanova plidiert dafiir, der Religionsfreiheit als einem historisch kon-
tingenten Ergebnis der europiisch-westlichen Moderne die »Anerkennung der kollektiven
Rechte von Voélkern« (ebd., 112) und ihrer kulturellen und religiosen Traditionen entgegen-
zusetzen und folgert daraus ein »allgemeines Prinzip der reziproken Rechte und Pflichten aller
Volker der Welt [...], gegenseitig die Traditionen und Kulturen des Anderen zu respektierenc;
ebd., 113.

17 In der Disziplin »zeigt sich insgesamt eine gewisse Konvergenz [des Religionsbegriffs]: Tran-
szendenzbezug, kollektive Sinnstiftung und Institutionalisierung sind die zentralen Charak-
teristika«, Liedhegener, Religion, 5.

18 Wobei gleich hinzuzufiigen ist, dass die grofle Varianz innerhalb der religiésen Traditionen je
nach Zeit, Region und spezifischer Ausprigung stets mitzudenken ist; Jelen / Wilcox (Hg.),
Religion, 4 und 7.

19 Vgl. zur Uniibersichtlichkeit der Lage etwa Thomas M. Schmidt, »Die Wiederkehr der Siku-
larisierung. Postsikulare Gesellschaft im postreligiosen Zeitalter« in: Fuge. Journal fiir Religion
& Moderne 1 (2007), 109-122.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 193

tikwissenschaft aber, wenn Jiirgen Habermas und Joseph Ratzinger tiber die Zuordnung
von Vernunft und Religion in der Moderne diskutieren.?® Habermas, von den jiingeren
Entwicklungen etwa der Gen-Technik zutiefst beunruhigt, stellt die Frage nach der Be-
deutung von Religion fiir die vorpolitischen Grundlagen demokratischer Ordnung in
dringender Weise neu und spricht von der rettenden Wirkung der Religion. Ratzinger
interpretiert die Gewaltgeschichte Europas und die Gefahren der technologischen Ent-
wicklung als Briichigkeit sowohl der Religion als auch der praktischen Vernunft.?! Im
Hinblick auf die Gegenwart wirft er die Frage auf: »Wenn Terrorismus auch durch re-
ligiosen Fanatismus gespeist wird — und er wird es —, ist dann Religion eine heilende und
rettende, oder nicht eher eine archaische und gefibrliche Macht, die falsche Universalis-
men aufbaut und dadurch zu Intoleranz und Terror verleitet«???

2. Religion und politische Gewalt: » Fundamentalismus«<?

Die jiingere Debatte um den Zusammenhang von Religion und Gewalt ist unzweifelhaft
durch die Arbeiten Samuel Huntingtons gepriagt worden. Sowohl der berithmte Aufsatz
»Clash of Civilizations?« —mit Fragezeichen —als auch das nachgeschobene gleichnamige
Buch - nun ohne Fragezeichen — haben breite Aufmerksamkeit in der Offentlichkeit und
ebenso breite Ablehnung in der Fachwissenschaft gefunden.?’ Huntingtons Thesen tru-
gen »mafigeblich zur Wahrnehmung der Religion als eines zentralen Konflikt auslosen-
den Momentes der aktuellen Weltpolitik — und damit zur exponentiell wachsenden Zahl
von Publikationen zur 'Gefihrlichkeit der Religionen' — bei.«?* Insbesondere der Islam
gilt Huntington, weil prinzipiell nicht demokratisierbar, als Herd kriegerischer Kon-
flikte.

Ob und in welchem Umfang Religionen tatsichlich fiir politische Gewalt im Sinne
von Terror und kriegerischen Auseinandersetzungen ursichlich sind, ist in der Politik-
wissenschaft heftig umstritten. Insbesondere unter Vertretern der Teildisziplin der In-
ternationalen Beziehungen herrscht die Ansicht vor, dass »religiése Elemente [zwar viel-
fach...] mehr oder weniger ausgeprigt vorhanden sind, dass sie aber gegeniiber den
machtpolitischen und wirtschaftlichen Aspekten in der Regel eine eher sekundire Be-

20 Vgl. Jiirgen Habermas / Joseph Ratzinger, Dialektik der Sikularisierung. Uber Vernunft und
Religion, mit einem Vorwort von Florian Schuller, Freiburg — Basel — Wien 22005.

21 Christentum und Aufklirung seien daher wechselseitig aufeinander verwiesen. Vgl. ebd., 48
und 57-58.

22 Ebd., 46-47 (Hervorhebung im Original).

23 Samuel P. Huntington, »The Clash of Civilizations?« in: Foreign Affairs 72 (1993), H. 3, 22-49;
ders., Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. Jahrhundert, aus dem
Amerikanischen von Holger Fliessbach, Miinchen — Wien 1996 (am. 1996: The Clash of Civi-
lizations).

24 Manfred Brocker, »Einleitung: Friedensstiftende Religionen? Religion und die Deeskalation
politischer Konflikte« in: Manfred Brocker / Mathias Hildebrandt (Hg.), Friedensstiftende
Religionen? Religion und die Deeskalation politischer Konflikte (= Politik und Religion), Wies-
baden 2007, 9-25, hier 9.

ZiP 58. Jg. 2/2011

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

194 Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft

deutung einnehmen.«? Religiésen Vorstellungen wird im Einzelfall eine konfliktver-
schirfende Wirkung zugeschrieben. Die Losung des Zusammenhangs von Religion und
Gewalt besteht aus der Perspektive des Realismus dann »kurz gesagt, in einer gewissen
Ubertragung von Grundprinzipien des »Westfilischen Friedens« [...]: Koexistenz auf der
Grundlage der Anerkennung der — politisch wie religiés fundierten — Unterschiede.« 26

Es erscheint aber voreilig, Religionen jegliche Akteursqualitit in kriegerischen Kon-
flikten abzusprechen. In der deutschsprachigen Literatur wird diese These vor allem von
Andreas Hasenclever und Volker Rittberger vertreten.?” Religionsgemeinschaften und
religiose Vorstellungen sind danach allein instrumentelle Ressourcen, die mehr oder we-
niger skrupellose politische Eliten in gewaltsamen Konflikten gezielt und kalkuliert ein-
setzen; d.h. Religion wird ausschliefilich als abhingige Variable der Machtpolitik gese-
hen.

Den wohl wichtigsten empirischen Beitrag zum Zusammenhang von Religion und
Gewalt hat das von mehreren amerikanischen Universititen getragene Fundamentalis-
mus-Projekt geliefert.?$ Dieses von der renommierten American Academy of Arts and
Science geforderte Grofivorhaben ist auch in methodischer Hinsicht beachtenswert.
Entgegen dem Trend einer theoriegeleiteten, auf quantifizierbare Kausalititen gerichte-
ten empirischen Forschung hat man sich hier fiir ein induktives, hermeneutisches Vor-
gehen entschieden. Der gemeinsame Ausgangspunkt bestand darin, dass der Begriff Fun-
damentalismus aus seinem amerikanischen Entstehungskontext gelost und als Oberbe-
griff fir eine spezifische Ausprigung von Religionen im Gegentiber zur Moderne ver-
wandt wurde. » Fundamentalismc [... ] refers to a discernible pattern of religious militance
by which self-styled true beliefersc attemptto arrest the erosion of religious identity, fortify
the borders of the religious community, and create viable alternatives to secular institu-
tions and behaviors.«*

Die Schwierigkeit dieses Ansatzes liegt in der Formulierung »religiose Militanz«.
Warum? Diese Formulierung tiberwolbt oder verdeckt die nach der Definition offene

25 Helmut Hubel, »Wie viel Religion ist in den Konflikten des Vorderen Orients?« in: Mathias
Hildebrandt / Manfred Brocker (Hg.), Unfriedliche Religionen? Das politische Gewalt- und
Konfliktpotential von Religionen (= Politik und Religion), Wiesbaden 2005, 179-190, hier 190.

26 Ebd.

27 Vgl. Andreas Hasenclever / Volker Rittberger, The Impact of Faith: Does Religion Make a
Difference in Political Conflict? (= Tiibinger Arbeitspapiere zur internationalen Politik und
Friedensforschung, Nr. 35), Tiibingen 1999; Andreas Hasenclever, »Merkmale gewaltresisten-
ter Glaubensgemeinschaften - Uberlegungen zum Schutz religioser Uberlieferung vor politi-
scher Vereinnahmung« in: Mathias Hildebrandt / Manfred Brocker (Hg.), Unfriedliche Reli-
gionen? Das politische Gewalt- und Konfliktpotential von Religionen (= Politik und Religion)
Wiesbaden 2005, 179-201; Andreas Hasenclever, Andreas / Alexander de Juan, »Religionen in
Konflikten. Eine Herausforderung fiir die Friedenspolitik« in: APuZ (2007) B6, 10-16.

28 Vgl. dazu vor allem Scott Appleby / Martin E. Marty (Hg.), Fundamentalism Observed (= The
Fundamentalism Project, Bd.1), Chicago 1991; Scott Appleby / Martin E. Marty (Hg.), Fun-
damentalism and the State: Remaking Polities, Economies, and Militance (= The Fundamen-
talism Project, Bd.3), Chicago 1993; Gabriel A. Almond / R. Scott Appleby, / Emmanuel Sivan,
Strong Religion. The Rise of Fundamentalism around the World, Chicago — London 2003.

29 Ebd., 17.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 195

Frage, ob Fundamentalismus notwendig Gewalt mit einschliefit. Die Autoren des Ab-
schlussberichts verneinen dies, sprechen aber von einer »strong tendency«*® zur Ge-
walt.>! Die Ursache dafiir sehen sie in dem von fundamentalistischen Gruppierungen
ausgehenden Machtanspruch nicht nur gegeniiber thren Mitgliedern, sondern auch ge-
geniiber dem als feindlich angesehenen Staat.

Zwei besondere Leistungen bzw. Ergebnisse dieses Forschungsprojekts seien hervor-
gehoben: Erstens die Tatsache, dass der deskriptive Zugang die religiosen Inhalte und
gedanklichen Konstrukte fundamentalistischer Gruppen offenlegt, d.h. Religion selbst
wird Gegenstand der Untersuchung. Es zeigt sich, dass fundamentalistische Gruppen ein
sehr voluntaristisches Verhiltnis zu den religiosen Uberlieferungen der eigenen Her-
kunftsreligion haben: Als giiltig werden von fundamentalistischen Gruppen nur jene re-
ligidsen Aussagen vorgestellt, die dem Ziel der eigenen Behauptung und Durchsetzung
in einer als feindlich aufgefassten Umwelt dienen.*?

Und zweitens tritt die instrumentelle Rolle von Gewalt als Teil ibergeordneter poli-
tischer Strategien religids-fundamentalistischer Bewegungen hervor.?® Sie setzen Ge-
walttaten meist gezielt als operative oder strategische Gewalt zum Systemwechsel oder
als expressive Gewalt ein, die Handlungsfihigkeit demonstrieren soll.>*

Unbeschadet der Bedeutung der vorgelegten Ergebnisse erscheint die mit dem Stich-
wort »Fundamentalismus« automatisch verbundene Perspektive, Religion allein mit
konfliktiven und gewalttitigen Situationen zu verkniipfen, fraglich. Diese Verkiirzung
mag sich angesichts der zeitgenossischen Erfahrungen und ihrer medialen Aufbereitung
aufdringen. Sie entspricht aber weder der Breite der politisch relevanten Phinomene, die
mit Religionen in Zusammenhang stehen, noch dem Stand der Forschung, die nicht nur

30 Ebd.

31 Vgl. als Uberblick zur Entwicklung in den verschiedenen Weltreligionen und -regionen jetzt
Mark Juergensmeyer, Die Globalisierung religiéser Gewalt. Von christlichen Milizen bis al
Quida, aus dem Englischen von Helmut Dierlamm und Thomas Pfeiffer, Hamburg 2009.

32 Vgl. Almond/ Appleby/ Sivan, Strong Religion (FN 28), 18-21.

33 Vgl cbd., 234-237.

34 Erstere wird bewusst eingesetzt, um politische Ziele durch Gewalt zu erreichen. Prominen-
testes Beispiel war und ist die Revolution Khomeinis im Iran im Jahr 1979. Expressive, meist
besonders grausame Gewalttaten richten sich gegen Einzelne oder kleinere Gruppen. Das Ziel
expressiver Gewalt ist es, Handlungsfahigkeit zu demonstrieren und die Bereitschaft der An-
hinger zum Kampf fiir die vermeintlich gottliche Sache 6ffentlich unter Beweis zu stellen.
Fundamentalismus kann dartiber hinaus fanatisierte Anhinger hervorbringen, die dann als
Einzeltiter Anschlige oder politische Morde vertiben. Die Ermordung des israelischen Minis-
terprasidenten Rabin war beispielsweise das Werk eines jiidisch-orthodoxen Einzelgingers.
Diese Art von begrenzter, im Einzelfall gleichwohl verheerender Gewalt lisst sich nicht un-
mittelbar organisierten fundamentalistischen Bewegungen zuschreiben. Ahnlich wird die
spontane kollektive Gewalt von Menschenmassen eingeordnet, die sich etwa nach kleineren
Zusammenstoflen im Alltag entlidt oder an Begribnisfeiern ermordeter Familienmitglieder
entzlindet. Fundamentalisten stacheln solche spontanen Gewaltorgien sehr wohl oftmals zu-
satzlich an, aber »riots and mob action would likely continue apace in the absence of funda-
mentalist manipulators.« Ebd., 235.

ZiP 58. Jg. 2/2011

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

196 Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft

immer 6fter die friedensfordernden Potentiale von Religionen hervorhebt,* sondern —
wie die folgenden drei Problemkreise zeigen — auch erheblich breitere Fragestellungen
und entsprechende Forschungsergebnisse aufzuweisen hat.

3. Religion und Herrschaft: Staat-Kirche, Religionspolitik, Religionsfreiheit

Im Rahmen der Teildisziplin »Regierungslehre/Politische Systemlehre« ist das Verhilt-
nis von Staat und Kirchen bzw. Religionsgemeinschaften das klassische Thema. Diese
Sicht teilt die Politikwissenschaft vor allem mit der Rechtswissenschaft. Tatsichlich neh-
men Forschungen zum Staat-Religion-Verhiltnis in der gegenwirtigen Politikwissen-
schaft einen Giberraschend breiten Raum ein. Einen neuen Dreh hat diese Forschungs-
richtung nidmlich durch die Vergleichende Politikwissenschaft erhalten. Deren jlingste
Beschiftigung mit dem Verhiltnis von Staat und Religionen beruht namlich auf der An-
nahme, dass unterschiedliche religionsrechtliche Arrangements Auskunft tiber die tat-
sichliche politische Bedeutung einzelner Religionen und Konfessionen in unterschied-
lichen politischen Systemen und in deren verschiedenen Policy-Feldern geben konnten.
Ziel ist es, das in einer abstrakten Betrachtung durchaus plausible Kontinuum zwischen
einer theokratischen Herrschaft einerseits und einer cisero-papistischen Herrschafts-
form andererseits anhand weniger Kriterien so zu zergliedern, dass eine aussagekraftige
Typologie der Zuordnung von Staat und Religionsgemeinschaften entsteht. Wichtige
Vorschlige dazu stammen etwa von Marc Chaves und David Cann, Michael Minkenberg
sowie Ronald Inglehart und Pippa Norris.>¢ Faktisch haben sich aber schon die historisch
gewachsenen, unterschiedlichen Realisierungen der Trennung von Staat und Kirche in
Europa, deren rechtliche Gestalt vor allem Gerhard Robbers untersucht hat, als duf8erst

35 Vgl. mit weiterer Literatur dazu Ines-Jacqueline Werkner, »Krieg, politische Gewalt und Frie-
den — Religion und ihre Bedeutung in den Internationalen Beziehungen« in: Antonius Lied-
hegener / Andreas Tunger-Zanetti / Stephan Wirz (Hg.), Religion — Wirtschaft — Politik. For-
schungszuginge zu einem aktuellen transdisziplindren Feld (= Religion — Wirtschaft — Politik,
Bd.1) Baden-Baden — Ziirich 2011, 305-324.

36 Vgl. Mark Chaves / David E. Cann, »Regulation, Pluralism, and Religious Market Structure.

Explaining Religion's Vitality« in: Rationality and Society 4 (1992), 272-290; Michael Minken-
berg, » Abtreibungsregime im Vergleich: Religiose Einfliisse auf >Public Policy« in westlichen
Demokratien« in: Manfred Brocker / Hartmut Behr / Mathias Hildebrandt (Hg.), Religion —
Staat - Politik. Zur Rolle der Religion in der nationalen und internationalen Politik (= Religion
und Politik) Wiesbaden 2003, 127-147;
Michael Minkenberg, »Staat und Kirche in westlichen Demokratien«in: Michael Minkenberg /
Ulrich Willems (Hg.), Politik und Religion (= PVS-Sonderheft, Bd.33), Wiesbaden 2003,
115-138; Pippa Norris / Ronald Inglehart, Sacred and Secular: Religion and Politics Worldwi-
de (= Cambridge Studies in Social Theory, Religion, and Politics), Cambridge 2004.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 197

sperrig gegen solche Systematisierungsversuche erwiesen.’” Fiir alle Staaten dieser Welt
scheint die Aufgabe denn auch kaum losbar. Zwei Beispiele mogen das illustrieren.

Robert Barro und Rachel McCleary, in Harvard lehrende Vertreter der rational-
choice-Theorie, haben aus der genannten Not eine Tugend gemacht. Sie haben die auf
den ersten Blick denkbar einfachste Frage gestellt: »Which Countries Have State Reli-
gions?« Anhand religionswissenschaftlicher Nachschlagewerke haben sie das Vorhan-
densein einer Staatsreligion Land fiir Land fiir die Stichjahre 1900, 1970 und 2000 gepruft
und binir kodiert. Fiir die USA ergab die Priifung »nein, nein, nein«, fiir Afghanistan
»ja, ja, ja<, fiir Australien »nein, nein, nein«, und fiir Deutschland — »nein, nein, nein«.
Jeder historisch Informierte durfte spitestens jetzt verstort aufschrecken. Das Staat-Kir-
chen-Verhiltnis im Kaiserreich und das der Bundesrepublik Deutschland unterscheiden
sich fundamental. Einer solchen biniren Kodierung kann angesichts der Komplexitit des
Gegenstandes m.E. keine inhaltliche Aussagekraft beigemessen werden.

Dem in Israel lehrenden, amerikanischen Politikwissenschaftler Jonathan Fox kommt
das Verdienst zu, die Aufgabe einer differenzierten Typologisierung des Verhiltnisses
von Staat und Religionen fiir die Staaten der Welt empirisch in der bislang umfassendsten
Artund Weise in Angriff genommen zu haben. Im Rahmen seines »Religion and State«-
Projekts hat Fox fiir 175 Linder jeweils tiber 60 Variablen insbesondere zu Religions-
freiheit, zum Religionsrecht und zur staatlichen Praxis gegeniiber Religionen zusam-
mengetragen.®® Der von ihm auf dieser Datenbasis gebildete Index, der »Government in
Religion Involvement«-Index, kann Werte zwischen 0 und 100 annehmen. Null steht
dabei fir eine rechtlich strikte Trennung bei gleichzeitiger strikter Nichteinmischung in
die religiose Praxis der Bevolkerung.?® Eine vollstindige Trennung kennt danach nur die
USA. Weltweit greifen die allermeisten Regierungen mehr oder weniger stark in religiose
Belange ein. Bezogen auf die Rechtsbeziehungen in den untersuchten Lindern sind zwar

37 Vgl. Gerhard Robbers, »Status und Stellung von Religionsgemeinschaften in der Europaischen
Union« in: Michael Minkenberg / Ulrich Willems (Hg.), Politik und Religion (= PVS-Sonder-
heft, Bd.33) Wiesbaden 2003, 139-163; Gerhard Robbers (Hg.), Staat und Kirche in der Europi-
ischen Union, herausgegeben in Zusammenarbeit mit dem European Consortium for State and
Church Research, 2. Aufl., Baden-Baden 2005; Karl Graf Ballestrem / Sergio Belardinelli /
Thomas Cornides (Hg.), Kirche und Erziehung in Europa (= Politik und Religion) Wiesbaden
2005.

38 Vgl. Jonathan Fox, »World Separation of Religion and State Into the 21st Century« in: Com-
parative Political Studies 39 (2006), 537-569; ders., »Do Democracies Have Separation of Re-
ligion and State?« in: Canadian Journal for Political Science 40 (2007) H.1, 1-25; ders., A World
Survey of Religion and the State (= Cambridge Studies in Social Theory, Religion and Politics)
Cambridge 2008. — Uberblick zur vergleichenden Politikwissenschaft jetzt in Gert Pick-
el, »Demokratie, Staat und Religionen. Vergleichende Politikwissenschaft« in: Antonius Lied-
hegener / Andreas Tunger-Zanetti / Stephan Wirz (Hg.), Religion - Wirtschaft - Politik. For-
schungszuginge zu einem aktuellen transdiszipliniren Feld (= Religion - Wirtschaft - Politik,
Bd.1) Baden-Baden - Ziirich 2011, 275-303.

39 Die grundlegende Definition von Trennung nach Fox lautet: »no government support for re-
ligion and no government interference in the religious practices of both the majority and the
minority religions in the state«; Fox, World Separation (FN 38), 538. Zur Rezeption der Ergeb-
nisse vgl. John Madeley, Religion and the State in: Jeffrey Haynes (Hg.), Routledge Handbook
of Religion and Politics (= Routledge International Handbooks) New York, NY 2009, 174-191.

ZiP 58. Jg. 2/2011

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

198 Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft

nur ganz wenige Staaten, namlich 0,7 Prozent der erfassten Linder dezidiert religions-
feindlich (darunter aber das groffe China). In 21,7 Prozent der erfassten Staaten existiert
dagegen offiziell eine Staatsreligion, in weiteren 21,1 Prozent der Fille findet Fox eine
inoffizielle Staatsreligion.*® Kritisch anzumerken ist, dass die verschiedenen von Fox
entwickelten Skalen meist keine Trennschirfe zwischen kooperativen Trennungsmodel-
len in Demokratien und privilegierten Religionen in nichtdemokratischen Systemen her-
stellen.*!

Vermutlich stofft die makro-quantitative komparative Forschung beim Thema Staat
und Religionen aber auch an die Grenzen ihrer Erkenntnisleistung. Weitaus ergiebiger
und politisch relevanter diirfte es auf Dauer sein, sich mit den Verinderungen des Ver-
hiltnisses von Staat und Religion in vergleichenden Fallstudien beschreibend und ana-
lysierend auseinanderzusetzen. Auf diesem methodischen Weg der qualitativ-kompara-
tiven Forschung hat vor allem Stephen Monsma herausgearbeitet, dass es unterhalb der
immer noch weit verbreiteten, aber immer fragwiirdiger werdenden typologischen Ein-
ordnung der verschiedenen Staaten in staatskirchliche Systeme, Trennungssysteme oder
kooperative Systeme*? in den vergangenen Jahrzehnten zu einer erheblichen Anglei-
chung der tatsichlichen rechtlichen Regelungen gekommen ist. Diesen Befund hat Mons-
ma zu der generalisierenden These verdichtet, dass sich die Demokratien der Gegenwart
in der Frage der rechtlichen und praktischen Ausgestaltung des Verhaltnisses von Staat
und Religionen auf einem Konvergenzkurs befinden.®* Vieles spricht dafiir, dass sich
dieser Zug zur Konvergenz der religionsrechtlichen Arrangements auch auf der Ebene
der Europiischen Union, deren Verhiltnis zur Religion erst jiingst zum Gegenstand po-
litikwissenschaftlicher Forschung geworden ist, durchsetzen wird.* Jedenfalls sind mit
dem Vertrag von Lissabon unbeschadet der vorausgehenden Konflikte um den Bezug
der Priambel auf die christliche Tradition Europas wesentliche Anderungen in Kraft
getreten, die nicht nur die bestehenden kooperativen nationalstaatlichen Arrangements
schiitzen (Art. 17 Abs. 1 des »Vertrags tiber die Arbeitsweise der Europiischen Union«),

40 Vgl. Fox, World Separation (FN 38), 552.

41 Pointiert zur Bedeutung dieses gewichtigen normativen Unterschieds auf der Basis von Daten
zur Religionsfreiheit vgl. Wolfgang Merkel, »Religion, Fundamentalismus und Demokratie«
in: Wolfgang Schluchter (Hg.), Fundamentalismus, Terrorismus, Krieg, Weilerswist 2003,
61-86.

42 Vgl. zu dieser kritischen Einschitzung auch Robbers, Status, 141: »Diese herkommlichen Ka-
tegorien verlieren [...] zunehmend an juristischer Ordnungskraft, sie taugen eher als emotionale
Erinnerungstopoi und verstellen den Blick auf faktische Entwicklungen und Problemlagen.«.

43 Vgl. Stephen V. Monsma / J. Christopher Soper, The Challenge of Pluralism. Church and State
in Five Democracies (= Religious Forces in the Modern Political World), Lanham u.a. 1997;
Stephen V. Monsma, »Staat und Kirche in den USA und der Bundesrepublik Deutschland: auf
dem Weg zur Konvergenz?« in: Heinz-Dieter Meyer / Michael Minkenberg / Ilona Ostner
(Red.), Religion und Politik. Zwischen Universalismus und Partikularismus (= Jahrbuch fir
Europa- und Nordamerika-Studien, Bd.2), Opladen 2000, 81-107. Vgl. gleichlautend auch
Robbers, Status, 147-148.

44 Vgl. mit weiterer Literatur zum aktuellen Forschungsstand Antonius Liedhegener, »Mehr als
Binnenmarkt und Laizismus? Die neue Religionspolitik der Europdischen Union« in: Martin
Baumann / Frank Neubert (Hg.), Religionspolitik — Offentlichkeit — Wissenschaft: Studien zur
Neuformierung von Religion in der Gegenwart, Ziirich 2011, 59-80.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 199

sondern zugleich fiir einen Ubergang zu einem kooperativen Verhiltnis der EU mit den
Religionsgemeinschaften stehen. Dies kommt etwa im strukturierten Dialog der EU mit
den Kirchen, Religionsgemeinschaften und weltanschaulichen Gemeinschaften zum
Ausdruck (Art. 17 Abs. 3 AEU-Vertrag). Der Zugang der politikwissenschaftlichen For-
schung tiber vergleichende Fallstudien macht zudem auch sichtbar, dass mit der Frage
nach dem Staat-Religionen-Verhiltnis im Recht und in der politischen Praxis immer auch
normative Grundfragen des jeweiligen politischen Systems bertihrt werden. Das giltauch
fir die Bundesrepublik Deutschland.

In der deutschen Politikwissenschaft gibt es in der Frage der Zukunftsfahigkeit der
tiberkommenen kooperativen Trennung gegenwirtig einen Dissens. Kritiker wie Claus
Leggewie, Volker von Prittwitz oder Ulrich Willems haben eine Totalrevision gefor-
dert.* Es gelte, die »religios-christlich-grofikirchliche Schlagseite«*¢ der derzeitigen re-
ligionspolitischen Verfassung der Bundesrepublik zu tiberwinden und die prekare Lage
des Islam im bundesdeutschen »Kirchenkartell«*” durch eine striktere Trennung von
Staat und Kirche zu beenden. Sie fordern eine neue Religionspolitik, d.h. Staat und Politik
sollen durch politische Entscheidungen notfalls einseitig die bestehenden Regelungen
verandern.

Solche politischen Entscheidungen im Rahmen des deutschen Parlamentarismus sind
aber de facto Mehrheitsentscheidungen. Meine Politikfeldanalyse zu den sogenannten
Kopftuch-Verboten verschiedener Bundeslinder zeigt, dass diese »neue Religionspoli-
tik« in der Realitit keineswegs fiir eine politische Integration des Islam steht.*® Vielmehr
hat die neue Religionspolitik teils gewollt, meist aber ungewollt laizistischen und unge-
wollt wohl auch islamistischen Kriften Aufwind verliehen. Vor allem aber hat sie auf

45 Vgl. Claus Leggewie, »Kirche oder Sekte? Muslime in Deutschland und den USA « in: Michael
Minkenberg / Ulrich Willems (Hg.), Politik und Religion (= PVS- Sonderheft, Bd.33) Wies-
baden 2003, 164-183; Volker von Prittwitz, »Zivile oder herrschaftliche Religion? Fundamen-
talismus, Religionsfreiheit und Verantwortung des zivilen Staates« in: APuZ (2002) B18, 33-38;
Ulrich Willems, »Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlindische Kultur und Lai-
zismus. Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religionspolitischer Konflikte in der Bun-
desrepublik« in: Manfred Walther (Hg.), Religion und Politik. Zu Theorie und Praxis des theo-
logisch-politischen Komplexes (= Schriftenreihe der Sektion Politische Theorien und Ideenge-
schichte in der DVPW, Bd.5) Baden-Baden 2004, 303-328; ders., »Reformbedarf und Reform-
fahigkeit der Religionspolitik in Deutschland« in: Zeitschrift fiir Politik 55 (2008), 64-83.

46 Willems, Staat, 304 u.0.

47 Leggewie, Kirche, 174 (im Original als Uberschrift hervorgehoben).

48 Vgl. Antonius Liedhegener, »Streit um das Kopftuch. Staat, Religion und Religionspolitik in
der Bundesrepublik Deutschland« in: ZPol 15 (2005) H.4, 1181-1202; ders., »Religionsfreiheit
und die neue Religionspolitik. Mehrheitsentscheide und ihre Grenzen in der bundesdeutschen
Demokratie« in: Zeitschrift fiir Politik 55 (2008) 84-107. — Die in der Perspektive der
Governance-Forschung geschriebene Studie von Julia von Blumenthal reflektiert bei aller
Kenntnis im Detail kaum auf den religionspolitischen Kerngehalt des Problems der »Kopf-
tuchverbote«, die bei ithr m.E. falschlicherweise nur als auswechselbares Fallbeispiel von Ge-
setzgebung im bundesdeutschen Foderalismus vorgestellt werden. Vgl. Julia von Blumenthal,
Das Kopftuch in der Landesgesetzgebung. Governance im Bundesstaat zwischen Unitarisierung
und Féoderalisierung (= Schriften zum Foderalismus, Bd.1), Baden-Baden 2009.

ZiP 58. Jg. 2/2011

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

200 Antonius Liedbegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft

Linderebene unterschiedliche Rechtsriume hervorgebracht, die de facto das Recht auf
Religionsfreiheit vor allem fiir muslimische Frauen empfindlich einschrinken.

Von diesen faktisch zu den Intentionen einer geforderten neuen Religionspolitik kon-
triren Politikergebnissen einmal abgesehen, verkennt die These von der Notwendigkeit
einer neuen staatlichen Religionspolitik die Bedeutung der friedensstiftenden Wirkung,
die mit der wechselseitigen Verrechtlichung des Verhiltnisses von Staat und Religionen
auch in Deutschland eingetreten ist. In gewisser Weise endete das Zeitalter der so belas-
tenden konfessionellen Spaltung in Deutschland erst mit dem Bonner Grundgesetz und
der Etablierung der Bundesrepublik Deutschland als funktionierender Demokratie.
Ganz dhnlich wie aus staatsrechtlicher Sicht sprechen somit auch politikwissenschaftli-
che Uberlegungen dafiir, das Erfolgsmodell der kooperativen Trennung behutsam fort-
zuschreiben.*’

Dass sich diese Strategie im Blick auf den vielschichtigen, nicht kirchenférmig orga-
nisierten Islam schwieriger gestaltet, ist bekannt. Der Weg einer Einbeziehung in das
kooperative Trennungsmodell kann aber zugleich als ein Weg zur sozialen und politi-
schen Anerkennung der zahlreichen islamischen Verbinde und Gruppen in die politische
Gemeinschaft aufgefasst werden. In diese Richtung weist etwa die Deutsche Islamkon-
ferenz. Aus Sicht des demokratischen Staates kann dies eine Einbindung in den demo-
kratischen Grundkonsens und damit eine wiinschenswerte Hegung bzw. Pazifizierung
von »Religion« bedeuten. Die Alternative dazu ist die parteipolitische Politisierung von
Religion im Ringen um Mehrheiten in Volksabstimmungen, Wahlen und Parlamenten.
Europaweit hat dies zu einem anti-islamischen Populismus und zum Teil zur Bildung
rechter Protestparteien gefiihrt, was das gesellschaftliche und politische Klima einer frei-
heitlichen Demokratie vergiftet. Erinnert sei an das fiir den gegenwirtigen anti-islami-

49 Vgl. so schon Mathias Rohe, »Islam und deutsche Rechtsordnung. Méglichkeiten und Grenzen
der Bildung islamischer Religionsgemeinschaften in Deutschland« in: Der Biirger im Staat 51
(2001), 233-240; ders., Der Islam — Alltagskonflikte und Liosungen. Rechtliche Perspektiven
(= Herder Spektrum) Freiburg i. Br. u.a. 2001; Janbernd Oebbecke, »Tua Res Agitur. Die
Rechte der Minderheitsreligionen und die Stellung der christlichen Kirchen. Warum die Dis-
kussion iiber den Islam fiir die Kirchen wichtig ist« in: Wilhelm Geerlings / Thomas Sternberg
(Hg.), Kirche in der Minderbeit. Sozialgeschichtliche Untersuchungen — pastorale Aspekte,
Miinster 2004, 105-135; ders., »Der Islam und die Zukunft des Verhaltnisses zwischen Religi-
onsgemeinschaften und Staat in Deutschland« in: Thorsten Schneiders / Lamya Kaddor (Hg.),
Muslime im Rechtsstaat (= Veroffentlichungen des Centrums fiir Religiose Studien Minster,
Bd.3) Miinster 2005, 131-144; ders., »Der Islam und die Reform des Religionsverfassungs-
rechts« in: Zeitschrift fiir Politik 55 (2008) 49-63. Allgemein zur Debatte Christian Walter,
Religionsverfassungsrecht: in vergleichender und internationaler Perspektive (= Ius publicum,
Bd.150) Tiibingen 2006; Hans Michael Heinig / Christian Walter (Hg.), Staatskirchenrecht oder
Religionsverfassungsrecht? Ein begriffspolitischer Grundsatzstreit, Tubingen 2006, und jlingst
die Verhandlungen auf dem 68. Deutsche Juristentag in Berlin der Sektion Offentliches Recht
zum Thema »Offentliches Recht. Neue Religionskonflikte und staatliche Neutralitit — Erfor-
dern weltanschauliche und religiése Entwicklungen Antworten des Staates?«.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 201

schen Populismus vielfach stilbildende Plakat der Anti-Minarett-Kampagne 2009 in der
Schweiz.*

Im Kern einer anzustrebenden gesellschaftlichen Einbeziehung, Hegung bzw. Pazifi-
zierung von Religion steht die wechselseitige Anerkennung der Religionsfreiheit durch
Staat und Religionsgemeinschaften. Vor allem Heiner Bielefeldt hat tiberzeugend argu-
mentiert, dass das Grundrecht auf Religionsfreiheit in verfassungsstaatlichen Demokra-
tien fiir Religionsgemeinschaften in einem spezifischen Sinne Bindung und Freiheit, Zu-
mutung und Chance zugleich bedeutet.”! Die Zumutung des sikularen Staates an jede
Religionsgemeinschaft oder organisierte Weltanschauung besteht darin, dass der Staatim
Interesse der Wiirde eines jeden Menschen davon absieht, religiose oder weltanschauliche
Wabhrheitsfragen zur Entscheidung anzunehmen, zugleich aber einen unbedingten prak-
tischen Geltungsvorrang des staatlichen Rechts einfordert und einfordern muss.>? Das
Versprechen und die Leistung des sikularen Rechtsstaates istim Gegenzug die Religions-
und Bekenntnisfreiheit als Freiheit der freien Religionsausiibung in individueller, kol-
lektiver und korporativer Form.

4. Religion und politische Entscheidungsprozesse: Macht und Einfluss kollektiver Akteure

Macht ist eine der Grundkategorien der politischen Wissenschaft. So plausibel ihre De-
finition vor allem in der Tradition der Weber'schen Begrifflichkeit ist, so schwierig ge-
staltet sich weithin der empirische Nachweis von Macht und Einfluss in politischen Ent-
scheidungsprozessen. Es tiberrascht daher nicht, in der bundesdeutschen Politikwissen-
schaft die Kategorie »Religion« traditionell vor allem in der Wahlforschung anzutreffen.
Hier lassen sich anhand von Reprisentativumfragen religiose Einflussfaktoren relativ
exakt auf die Wahlentscheidung und damit auf die Machtverteilung in den Parlamenten
beziehen.?3 Religion und Wahlen sind und bleiben ein Dauerthema der politikwissen-

50 Das Plakat suchte beim Betrachter ein Bedrohungsszenario hervorzurufen, indem es eine in
eine schwarze Burka gehiillte Frau vor einer Batterie raketenformiger Minarette zeigte, welche
eine Schweizer Fahne durchbohren.

51 Vgl. Heriner Bielefeldt, Muslime im sikularen Rechtsstaat. Integrationschancen durch Religi-
onsfreiheit (= Global, local Islam), Bielefeld 2003.

52 »Dieser Vorrang besteht auch [...] gegeniiber etwaigen Vorstellungen eines gottlichen Rechts.«
Bielefeldt, Muslime, 33 und 124.

53 Mit Variationen gilt fiir bundesdeutsche Wahlen immer noch Franz Urban Pappis Diktum:
»Wenn sich der Faktor Religion bei einer Bundestagswahl wieder als wichtig herausgestellt hat,
trostet sich mancher damit, dafl dies demnichst ja anders werden misse. Nur anders wird es
nun schon seit 30 Jahren nicht.« Vgl. Franz Urban Pappi, »Konstanz und Wandel der Haupt-
spannungslinien in der Bundesrepublik« in: Joachim Matthes (Hg.), Sozialer Wandel in West-
europa, Verbandlungen des 19. Deutschen Soziologentages 17.-20. April 1979 im Internatio-
nalen Congress Centrum (ICC) in Berlin, Frankfurt a.M/ New York 1979, 465-479, hier 472;
Karl Schmitt, Konfession und Wahlverhalten in der Bundesrepublik Dentschland (= Ordo Po-
liticus, Bd.27), Berlin 1989; mit weiterer Literatur Harald Schoen, »Soziologische Ansitze in
der empirischen Wahlforschung« in: Jurgen W. Falter / Harald Schoen (Hg.), Handbuch
Wahlforschung, Wiesbaden 2005, 135-185.

ZiP 58. Jg. 2/2011

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

202 Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft

schaftlichen Forschung.>* Ahnlich, aber schon etwas komplizierter verhilt es sich mit
der Parteienforschung. Deren Interesse an Religion ist erst jiingst wieder erwacht.>> Ge-
fragt wird, wie Parteien Religion benutzen, was religiose Parteien ausmacht und ob die
christdemokratischen Parteien zu den religiosen Parteien zu zihlen sind. Letzteres hat
Timotheos Frey in seiner vergleichenden Studie zur Christdemokratie in Westeuropa
mit guten Grinden verneint.>

Weitaus schwieriger gestaltet sich die Erforschung des politischen Einflusses von Re-
ligionsgemeinschaften und ihren Organisationen auf parlamentarisch-politische Ent-
scheidungen. Hier teilt die politische Soziologie von Religion und Kirchen die Schwie-
rigkeiten der Verbinde- und Interessenforschung.’” Fest steht, dass die von Casanova so
vehement geforderte Abstinenz religioser Akteure in der Machtpolitik mit den Realititen
etwa in den USA oder der Bundesrepublik Deutschland nicht zur Deckung zu bringen
ist.”® Zahlreich sind die Studien zur Politikfihigkeit von Religion in politischen Syste-
men. Das Zwischenfazit der bisherigen Forschung lautet: Religiose Akteure beteiligen
sich in Demokratien an Politik oftmals in einem ganz handfestem Sinn. Sie formulieren
Interessen und machen Politik fiir sich, stellvertretend fiir andere, meist Schwichere der
Gesellschaft, sowie fiir das Gemeinwohl der politischen Gemeinschaft insgesamt.

Die theoretisch zentrale Frage lautet, ob es ein Modell gibt, das wenn auch nicht als
kausale Erklirung, so doch als Heuristik in der Lage ist, die Voraussetzung und Erfolgs-
bindungen fiir religiose Akteure in einem gegebenen politischen System zu erkliren.
Dazu gibt es zumindest einige Vorschlige. Ausgehend von dem bekannten strukturell-
funktionalen Politikmodell in der Tradition von David Easton und Gabriel Almond kann
man einen beliebigen kollektiven Akteur zunichst selbst als ein politisches Subsystem

54 Heute bedarf dies mehr denn je auch der transnationalen Perspektive. Vgl. David Broughton /
Hans Martien ten Napel (Hg.), Religion and Mass Electoral Behaviour in Europe (= Routledge/
ECPR Studies in European Political Science, Bd.19) London — New York 2000; Karsten
Grabow / Pattrick Kollner (Hg.), Parteien und ibre Wibler. Gesellschaftliche Konfliktlinien
und Wihlermobilisierung im internationalen Vergleich, St. Augustin / Berlin 2008.

55 Vgl. als Uberblick Payam Mohseni / Clyde Wilcox, »Religion and Political Parties« in: Jeffrey
Haynes (Hg.), Routledge Handbook of Religion and Politics (= Routledge International Hand-
books), New York, NY 2009, 211-230; Stathis N. Kalyvas / Kees van Kersbergen, »Christian
Democracy« in: Annual Review of Political Science (2010) 183-209.

56 Vgl. Timotheos Frey, Die Christdemokratie in Westeuropa. Der schmale Grat zum Erfolg,
Baden-Baden 2009, bes. 47-56. Vgl. auch Udo Zolleis, Die CDU. Das politische Leitbild im
Wandel der Zeit, Wiesbaden 2008, 13-24 und 89-96.

57 Vgl. mit weiterer Literatur zum Problemkontext Antonius Liedhegener, Macht, Moral und
Mebrbeiten. Der politische Katholizismus in der Bundesrepublik Deutschland und den USA
seit 1960 (= Jenaer Beitrage zur Politikwissenschaft, Bd.11) Baden-Baden 2006, 24-19; Ulrich
Willems, »Kirchen« in: Thomas von Winter / Ulrich Willems (Hg.), Interessenverbinde in
Deutschland, Wiesbaden 2007, 316-340.

58 Vgl. explizit zu Casanovas Ansatz Antonius Liedhegener, » Plural und politisch. Der Katho-
lizismus in der Bundesrepublik Deutschland seit 1989/90« in: Jahrbuch fiir Christliche Sozi-
alwissenschaften 44 (2003), 53-72; Karl Gabriel / Hans-Joachim Hohn (Hg.), Religion heute —
offentlich und politisch. Provokationen, Kontroversen, Perspektiven, Paderborn 2007; Corwin
Smidt / Lyman A. Kellstedt / James L. Guth (Hg.), The Oxford Handbook of Religion and
American Politics, Oxford — New York 2009.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 203

auffassen, wenn er Politik mitzugestalten sucht. Das bedeutet, dass Prozesse erfolgreicher
interner politischer Willensbildung die wesentliche Voraussetzung dafiir sind, damit ein
solcher kollektiver Akteur iberhaupt mit Aussicht auf Erfolg an jenem iibergeordneten
politischen Entscheidungsprozess teilnehmen kann, der auf die Herstellung gesamtge-
sellschaftlich verbindlicher Entscheidungen zielt.

Gibt es aber Spezifika religioser Akteure, die in die Modellbildung fiir den hier inter-
essierenden Fall Religion unbedingt mit einflielen miissen? Diese Frage hat Robert
Fowler in seinem Konzept ausdriicklich bejaht.>® Politischer Einfluss von Religionen
entsteht nach ithm in einem mehrstufigen Prozess. An dessen Basis steht ein religioses
bzw. theologisches Programm des jeweiligen Akteurs. Glaubensaussagen und Theolo-
gien sind danach also konstitutiv. Uber den politischen Erfolg insgesamt entscheiden
aber auch und vor allem externe Faktoren, d.h. Rahmenbedingungen, die der jeweilige
Akteur nur bedingt zu gestalten vermag. Dariiber hinaus macht Fowler deutlich, dass
sich die politischen Positionen, Interessen und Forderungen einer Religion nicht allein
und auch nicht vorrangig durch den Ruckgriff auf heilige Texte oder dogmatische Lehr-
aussagen ermitteln lassen. Im Zentrum des politikwissenschaftlichen Interesses muss
vielmehr die je zeitgebundene 'Theologie des Politischen', d.h. die konkrete Anwendung
religioser Uberzeugungen und Vorstellungen in einer gegebenen politischen Konstella-
tion stehen. Ob etwa der Islam demokratiefihig ist oder nichg, lasst sich also nicht am
Koran und der Scharia allein entscheiden. Und die Geschichte der Katholischen Kirche
zwischen der Franzésischen Revolution und dem Zweiten Vatikanischen Konzil unter-
streicht die Wandlungsfihigkeit religioser Traditionen auch und gerade in politischer
Hinsicht.®
Entwickelt anhand der Erfahrungen mit dem prisidentiellen Regierungssystem der USA
stellt Fowlers Modell insbesondere die Funktionsunterschiede zwischen verschiedenen
Typenvon Demokratien zu wenig in Rechnung. Fiir lindervergleichende Studien kommt
es aber darauf an, sowohl die externen Bedingungen fiir politischen Erfolg systematisch
zu berticksichtigen, die das Regierungssystem durch seine strukturellen Handlungsim-
perative und die jeweils herrschenden (partei-)politischen Machtverhiltnisse setzt, als
auch die langfristigen (zeit-)historischen Rahmenbedingungen sowie die internen Hand-
lungsbedingungen von Religionsgemeinschaften in die Analyse explizit einzubeziehen.
Fowlers fruchtbares Modell sollte daher um die genannten Faktorenbiindel erweitert

59 Vgl. Robert Booth Fowler, Religion and Politics in America, Metuchen, NY 1985, 167-175;
ders. (u.a.), Religion and Politics in America. Faith, Culture, and Strategic Choices, 3. Aufl.,
Boulder, CO - Oxford 2004, 61-64.

60 Vgl. dazu zuletzt Karl Gabriel / Christian Spief / Katja Winkler (Hg,), Religionsfreibeit und
religioser Pluralismus. Entwicklungslinien eines katholischen Lernprozesses (= Katholizismus
zwischen Religionsfreiheit und Gewalt, Bd.1) Paderborn u.a. 2010.

ZiP 58. Jg. 2/2011

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

204 Antonius Liedbegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft

Abb. 1: Modell mit vier Faktorenbiindeln zur Evklirung politischen Erfolgs von religiosen
Gruppierungen in Demokratien

1) Externe Handlungsbedingungen

Internationales "Weltkirchliche' : Verfassung/ Staat- Sh02|o-o(lj<onlq me Innr? r?t?sgll-
Umfeld Vorgaben " Kirchen-Recht : SCMeruncreigios- . schattiche
. kultureller Wandel @ Konfliktlinien

2) Interne Handlungsbedingungen

Historische Vorerfahrungen der Religionsgemeinschaft

Position in der Bevélkerungs- und Sozialstruktur

Stéarke der Bindung der Mitglieder an die eigene Religionsgemeinschaft

Organisationsstrukturen und Binnendifferenzierungen

Interner Konsens in religidsen bzw. innerkirchlichen Fragen

N2 N2 N2

3) Interne Erfolgsbedingungen

Politische
Einstellungen
der Mitglieder

Theologie des
Politischen der
Religionsgem.

Politische Inter-
essen innerhalb der
Religionsgem.

N

v

‘ Interne Interessenartikulation

14
|

N

Vv 14

‘ Erfolgreiche interne Interessenaggregation ‘

v

‘ Ressourcen politischer Interessenvertretung ‘

©

4) Externe Erfolgsbedingungen

v
Vv

N

Akzeptanz in der

Relative Position

Position anderer

Politischer Erfolg (‘Output’)

r offentlichen |- zum/im [T organisierter N

} Meinung Parteiensystem Interessen }

3 3 7 (74 3

1 Mehrheits- und Machtverhaltnisse :
Struktur des * Regierungssystems

Quelle: Inhalt und Darstellung A.L.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27.
Inhatts i it, fiir-

geschiltzter Inhalt.

Erlaubnis ist j

fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 205

werden (Abb. 1).61 Ohne einen solchen theoretisch-konzeptionellen Rahmen wird es
namlich nicht gelingen, den Zusammenhang von Religion und politischem Einfluss in
politischen Systemen vergleichend zu erforschen und zu erfassen. Dies wird insbeson-
dere dann wichtig, wenn es gilt, die Rolle von Religion und religiosen Akteuren in zen-
tralen Politikfeldern wie der Lebensschutzpolitik, der Sozialpolitik, der Familienpolitik,
der Gentechnik, der Europapolitik oder der Auflen- und Sicherheitspolitik fiir die Ge-
genwart empirisch zu bestimmen.®?

4. Religion und Zivilgesellschaft: die Integration pluraler Gesellschaften

»Der Katholizismus dringt in Norddeutschland vor: Kirchenbauten wohin man sieht,
auch in Gegenden mit kaum nennenswerter katholischer Bevolkerung«.®> — »Shortly af-
ter the war, labor unions [the Knights of the Southern Cross] were formed to protect the
interests of Catholics [...]: those were the days when job advertisments frequently carried
the advice >Catholics need not apply«.«®* Diese beiden fiir uns heute befremdlichen Zitate
— das erste von 1963 aus Niedersachen, das zweite aus Australien nach 1918 — weisen
darauf hin, dass die Erfahrung religiés konnotierter Uberfremdungsingste und die Er-
fahrung sozialer Diskriminierung auf der Grundlage religioser Zugehorigkeiten zeit- und
kulturiibergreifende Phinomene sind. Es wire nicht schwer, dhnliche Aussagen fiir den
Bau von Moscheen oder die beruflichen Chancen islamischer Jugendlicher in Deutsch-
land heute beizubringen. Religionszugehorigkeit kann in hohem Mafle tiber die gesell-
schaftliche Position Einzelner wie sozialer Gruppen mitentscheiden. Die gut erforschte
Geschichte der konfessionellen und sozialen Grofimilieus in der deutschen Geschichte

61 Vgl. zu diesem erweiterten Modellvorschlag, der das Ergebnis induktiver Theoriebildung an
den Fallbeispielen des Katholizismus in der Bundesrepublik Deutschland und den USA ist,
Liedhegener, Macht, Moral und Mebrheiten (FN57),29-39 und 442-446 und ders., »Macht und
Einfluss von Religionen. Theoretische Grundlagen und empirische Befunde der politischen
Systemlehre und politischen Kulturforschung « in: Antonius Liedhegener / Andreas Tunger-
Zanetti / Stephan Wirz (Hg.), Religion — Wirtschaft— Politik. Forschungszuginge zu einem
aktuellen transdisziplindren Feld (= Religion — Wirtschaft — Politik) Baden-Baden — Zirich
2011, 241-273.

62 Das Interesse an solcherart Zusammenhingen ist in den letzten Jahren erkennbar gewachsen.
Vor allem die vergleichende Wohlfahrtsstaatforschung hat hierzu einen wichtigen Beitrag ge-
liefert. Vgl. Francis G. Castles (Hg.), Families of Nations, Patterns of Public Policy in Western
Democracies, Aldershot 1993; ders., »On Religion and Public Policy: Does Catholicism Make
a Difference?« in: European Journal of Political Research 25 (1994) 19-40; Philip Manow,
Religion und Sozialstaat. Die konfessionellen Grundlagen européischer Woblfabrtsstaatsre-
gime (= Theorie und Gesellschaft, Bd.68), Frankfurt a. M. 2009; Kees van Kersbergen / Philip
Manow (Hg.), Religion, Class Coalition and the Welfare States (= Cambridge Studies in Social
Theory, Religion, and Politics), Cambridge 2009.

63 Qualitative EMNID-Untersuchung »Motive und Einstellungen der niedersichsischen Bevol-
kerung. Eine Untersuchung zur bevorstehenden Landtagswahl 1963«, 25, zit. nach Frank
Bosch, Die Adenaner-CDU. Griindung, Aufstieg und Krise einer Erfolgspartei 1945-1969,
Stuttgart — Miinchen 2001, 339.

64 Robert E. Dixon, The Catholic Community in Australia (= Australia's Religious Communities)
Adelaide 2005, 5.

ZiP 58. Jg. 2/2011

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir it, fiir oder ir ),

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

206 Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft

zeigt dies exemplarisch.®®> Umstritten ist nach wie vor, ob die Ausbildung religioser oder
sozialer Grofimilieus — die Offentlichkeit spricht derzeit gerne von Parallelgesellschaften
—1im Blick auf die Integration und Stabilitit von Gesellschaften und politischen Systemen
Fluch oder Segen ist. Es handelt sich offenkundig um ein zutiefst ambivalentes Phino-
men.

Eine trennschirfere Klirung kann eine etwas andere theoretische Einordung von Re-
ligionsgemeinschaften und ihren zahlreichen Organisationen liefern. Die jiingere sozi-
alwissenschaftliche Forschung pladiert vielfach dafiir, Religion als moglichen Teil der
Biirger- bzw. Zivilgesellschaft aufzufassen. Fir die USA ist diese Zuordnung eine un-
umstrittene, tief in der demokratischen Tradition des Landes verankerte Tatsache. Hier
sind Vereine, Freiwilligenarbeit und biirgerschaftliches Engagement beinahe von Anfang
an zentraler Bestandteil der Selbstorganisation und des Selbstverstindnisses der ameri-
kanischen Gesellschaft. Man ist stolz, eine »nation of joiners« zu sein. Religion und re-
ligidse Organisationen sind integraler und wesentlicher Bestandteil der Zivilgesellschaft.
Schon Tocqueville hat dies beschrieben. In Deutschland mit seinen staatskirchlichen
Traditionen vor allem im Protestantismus stofit die Zuordnung von Kirchen und Reli-
gionsgemeinschaften zur Zivilgesellschaft verschiedentlich noch auf Vorbehalte. Jiingst
hat daher Paul Nolte, der sich bewusst in die Tradition evangelischen Glaubens in
Deutschland stellt, nachdriicklich dafiir pladiert, Religion und Kirchen auch hier als zi-
vilgesellschaftliche Ressource zu betrachten.%

In den USA reagiert die Offentlichkeit vor dem Hintergrund des hohen Stellenwerts
von Freiwilligenarbeit und biirgerschaftlichem Engagement auf Alarmrufe eines angeb-
lichen Verfalls der Zivilgesellschaft schnell und besonders besorgt. Der Aufsatz »Bowling
alone« war 1995 ein solcher Alarmruf.%” Robert Putnam fithrte darin eindriickliche Zah-
lenreihen zum Niedergang des biirgerschaftlichen Engagements in den USA seit den
1960er Jahren vor. Sein Beitrag 16ste eine breite, bald iiber die Grenzen der eigenen Na-
tion hinausreichende Debatte aus. Zwar galten die Sorgen Putnams fir die USA rasch als
iberzogen.®8 Bleibende Bedeutung gewann Putnam aber nicht zuletzt dadurch, den Be-
griff des »Sozialkapitals« und die zentrale Rolle der Religion fiir die Bildung von Sozi-

65 Vgl. bilanzierend Christoph Kosters / Antonius Liedhegener, »Historische Milieus als For-
schungsaufgabe. Zwischenbilanz und Perspektiven« in: Westfilische Forschungen 48 (1998)
593-601; Peter Losche / Franz Walter, »Katholiken, Konservative und Liberale: Milieus und
Lebenswelten biirgerlicher Parteien in Deutschland wihrend des 20. Jahrhunderts« in: Ge-
schichte und Gesellschaft 26(2000) 471-492; Christoph Kosters / Antonius Liedhegener /
Wolfgang Tischner / Claudio Kullmann, »Was kommt nach dem katholischen Milieu? For-
schungsbericht zur Geschichte des Katholizismus in Deutschland in der zweiten Hilfte des 20.
Jahrhunderts« in: AfS 49(2009) 485-526.

66 Vgl. Paul Nolte, Religion und Biirgergesellschaft. Brauchen wir einen religionsfreundlichen
Staat? (= Berliner Reden zur Religionspolitik) Berlin 2009.

67 Robert D. Putnam, »Bowling Alone: America's Declining Social Capital« in: Journal of De-
mocracy 6 (1995), 64-78; ders., Bowling Alone. The Collapse and Revival of American Com-
munity, New York u. a. 2000.

68 Vgl. Alan Wolfe, »Is Civil Society Obsolete? Revisiting Predictions of the Decline of Civil
Society in Whose Keeper?« in: E. ]. Dionne Jr., (Hg.), Community Works. The Revival of Civil
Society in America, Washington, DC 1998, 17-23, hier 21.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 207

alkapital in der Forschung etabliert zu haben.®® Zu Recht ist in der deutschen Forschung
darauf hingewiesen worden, dass die Faszination des Begriffs darauf beruht, dass das
Sozialkapital Putnam'scher Prigung konzeptionell eine Briicke vom autonomen Indivi-
duum zum potentiell gemeinwohlorientierten kollektiven Denken und Handeln
schligt.”® In der aktuellen amerikanischen Forschung zum Sozialkapital haben sich ge-
rade die Kirchengemeinden als ein zentraler Ort zivilgesellschaftlichen Engagements er-
wiesen. Die Literatur dazu ist mittlerweile zahlreich.”! Nun konnte man geneigt sein,
diese Tatsache der groffen Bedeutung von Religion fur die Zivilgesellschaft in den USA
einmal mehr als singulir, als Ausdruck des bekannten American Exceptionalism auch in
religioser Hinsicht deuten.

Eine solche Deutung ginge aber fehl. Zu duflerst interessanten Ergebnissen sind nim-
lich Pippa Norris und Ronald Inglehart gekommen. Sie haben anhand der Daten des
World Value Surveys auch nach dem Zusammenhang von Religion und biirgerschaftli-
chem Engagement gefragt. Berticksichtigt wurden rund 80 Linder. Ausgewertet wurden
die Antworten von zehntausenden von Befragten aus allen Kulturkreisen dieser Erde auf
die Frage, ob sie sich in einem Verein oder Ahnlichem engagieren. Thre Antworten wur-
den dann differenziert nach der Haufigkeit der Teilnahme an Gottesdiensten. In dieser
Auswertung zeigen sich klare, signifikante Differenzen in zahlreichen Kategorien zivil-
gesellschaftlichen Engagements wie Frauengruppen, Jugendarbeit, local community ac-
tion, Sozialarbeit und Kultur. Je hoher der Gottesdienstbesuch, desto hoher das zivilge-
sellschaftliche Engagement. »The pattern confirms social capital theory's claim that the
social networks and personal communications derived from regular churchgoing play an
important role«.”?

69 Nach einer Definition Putnams bedeutet Sozialkapital »connections among individuals — social
networks and the norms of reciprocity and trustworthiness that arises from them.« Putnam,
Collapse (FN 67), 19.

70 Vgl. Annette Zimmer, Vereine — Zivilgesellschaft konkret, unter Mitarbeit von Thorsten Hall-
mann und Lilian Schwab (= Grundwissen Politik, Bd.16), 2. Aufl., Wiesbaden 2007, 198-199;
Bettina Westle, Oscar W. Gabriel, (Hg.), Sozialkapital. Eine Einfiibrung (= Studienkurs Poli-
tikwissenschaft), Baden-Baden 2008, 11-50.

71 Vgl. mit zahlreichen weiteren Nachweisen etwa Corwin Smidt (Hg.), Religion as Social Capital.
Producing the Common Good, Waco, TX 2003; Mark Chaves, Congregations in America,
Cambridge — London 2004;Antonius Liedhegener / Werner Kremp (Hg.), Civil Society, Civic
Engagement and Catholicism in the U.S. (= Atlantische Texte, Bd.27) Trier 2007; Robert
Wuthnow, »Religious Involvement and Status-Bridging Social Capital« in: Journal for the Sci-
entific Study of Religion 41 (2002), 669-684; Nancy Tatom Ammerman, Pillars of Faith. Ame-
rican Congregations and Their Partners, Berkeley/Los Angeles/London 2005; Antonius Lied-
hegener, Art. »Churches and Denominations«, in: Helmut K. Anheier / Stefan Toepler / Regina
List, (Hg.), International Encyclopedia of Civil Society, New York 2010, 133-138.

72 Norris/ Inglehart, Religion, 191.

ZiP 58. Jg. 2/2011

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

208 Antonius Liedbegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft

Abb. 2: Kirchenbindung und zivilgesellschaftliches Engagement (Zusammensetzung der
Bevolkerung bzw. Engagementgruppen nach Kirchenbindung in Prozent)

B stark/mittel Bwenig Okeine |
100
90 1
26,6 286 25,2
34,5 354 '
80 1 427

alle Inaktive Aktive Engagierte Politik Partei

Bemerkung: Alle = Zusammensetzung der Bevolkerung; Inaktive = keinerlei aktive Einbindung in
zivilgesellschaftliche Organisationen bzw. Initiativen; Aktive = aktives Mittun in Vereinen etc.;
Engagierte = buirgerschaftlich, aber nicht politisch Engagierte; Politik = politisch auflerhalb von
Parteien Engagierte; Partei = parteipolitisch Engagierte. — Lesehilfe: Befragte mit einer starken oder
mittleren Kirchenbindung stellen 53 % aller parteipolitisch Engagierten.

Quelle: Eigene Berechnungen A.L. nach Primirdatensatz Freiwilligensurvey 2004 (ZA4331)

Lisst sich ein solcher Zusammenhang generell auch in anderen hochmodernen Gesell-
schaften ausmachen? In dieser Frage gehen die Befunde der internationalen empirischen
Forschung derzeit auseinander.”? Bei den aktuellen Forschungsergebnissen zur Bundes-
republik Deutschland zeigt sich allerdings eine Konvergenz der Befunde. Die vorliegen-
den Daten zeigen im Grundzug exakt den gleichen Zusammenhang wie die weltweiten
Daten. Mit steigender Bindung an eine Religionsgemeinschaft nimmt die Haufigkeit der

73 Vgl. Antonius Liedhegener / Ines-Jacqueline Werkner, »Religion, Zivilgesellschaft und poli-
tisches System — ein offenes Forschungsfeld« in: Antonius Liedhegener / Ines-Jacqueline
Werkner (Hg.), Religion zwischen Zivilgesellschaft und politischem System. Befunde — Positio-
nen — Perspektiven (= Politik und Religion) Wiesbaden 2011, 9-36, hier 19-24.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 209

aktiven Mitgliedschaft in zivilgesellschaftlichen Organisationen deutlich zu.”* Religi-
onszugehorigkeit bzw. Religiositit und die Dichte der Netzwerke biirgerschaftlichen
Engagements hingen also auch in Deutschland eng zusammen. Das gilt auch und gerade
fir das politische und parteipolitische Engagement in Deutschland (Abb. 2).

Fazit: Befunde und Politikempfeblungen einer verstehenden politischen Soziologie von
Religion und Kirchen

Angesichts des drastischen Bedeutungsgewinns des Zusammenhangs von Politik und
Religion in der Gegenwart und einer zunehmend uniibersichtlichen Forschungslage war
es das Ziel des vorliegenden Beitrags, einen Problemaufriss anzubieten, der die Schwer-
punkte der derzeitigen Forschung sichtbar macht und diese konzeptionell biindelt. Dazu
wurden hier vier Problemkreise definiert und einschligige Forschungen dazu vorgestellt.

Der erste Problemkereis steht fiir den von der Offentlichkeit besonders stark wahrge-
nommenen Zusammenhang von Religion und politischer Gewalt. Die bisherigen For-
schungen zum »Fundamentalismus«, die am Anfang des neuen Interesses am Wechsel-
verhiltnis von Politik und Religion gestanden haben, konvergieren darin, dass es sich bei
fundamentalistischen Kreisen und Bewegungen um eine Aneignung religidser Traditio-
nen mit dem Ziel handelt, einer als verdorben wahrgenommenen Moderne eine reine
Lehre entgegenzustellen, die Alltag und Politik der Anhinger und ggfs. der Herrschafts-
unterworfenen bestimmen soll. Die religiose Militanz von Fundamentalismen bedeutet
nicht immer und nicht automatisch eine Bereitschaft, physische politische Gewalt und
terroristische Mittel einzusetzen; ein innerer Zusammenhang ist gleichwohl unverkenn-
bar. Rechtsstaatliche Demokratien sollten und miissen hier ihr Gewaltmonopol in die
Waagschale werfen und innen- wie auflenpolitisch eine klare Grenze zur physischen
Gewalt und verbalen Radikalisierung ziehen. Hier kann es keine kulturalistische Aner-
kennung geben. In den gleichen Problemkreis gehort die Einsicht, dass Religionen in
kriegerischen Konflikten der Gegenwart eine eigenstindige Rolle spielen konnen, in vie-
len Fillen ihnen aber weniger die Rolle einer Erstursache als die einer Verstirkerfunktion
etwain ethnischen Konflikten zukommt. Handlungspraktisch empfehlen jene, die diesen

74 So uibereinstimmend Thomas Gensicke / Sibylle Picot / Sabine Geiss, Freiwilliges Engagement
in Deutschland 1999-2004. Ergebnisse der repréisentativen Trenderbebung zu Ebrenamt, Frei-
willigenarbeit und biirgerschaftlichem Engagement, in Auftrag gegeben und hg. vom Bundes-
ministerium fir Familie, Senioren, Frauen und Jugend, vorgelegt von TNS Infratest Sozial-
forschung, Wiesbaden 2006, 88-91; Volkhard Krech, »Exklusivitit, Bricolage und Dialogbe-
reitschaft. Wie die Deutschen mit religioser Vielfalt umgehen« in: BertelsmannStiftung (Hg.),
Religionsmonitor 2008, Gitersloh 2007, 33-43, hier 42; Antonius Liedhegener, »Linkage< im
Wandel. Parteien, Religion und Zivilgesellschaft in der Bundesrepublik Deutschland« in: An-
tonius Liedhegener / Ines- Jacqueline Werkner (Hg.), Religion zwischen Zivilgesellschaft und
politischem System. Befunde — Positionen — Perspektiven (= Politik und Religion) Wiesbaden
2011, 232-257; Sigrid Rof8teutscher, Religion, Zivilgesellschaft, Demokratie. Eine international
vergleichende Studie zur Natur religioser Mirkte und der demokratischen Rolle religivser Zi-
vilgesellschaften (= Studien zur Wahl- und Einstellungsforschung, Bd.12), Baden-Baden 2009;
Richard Traunmiiller, »Religion und Sozialintegration. Eine empirische Analyse der religiosen
Grundlagen sozialen Kapitals« in: Berliner Journal fiir Soziologie 19 (2009) H. 3, 435-468.

ZiP 58. Jg. 2/2011

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

210 Antonius Liedbegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft

Zusammenhang untersucht haben, daher vor allem, die friedensférderlichen Potentiale
von Religion in der religidsen wie staatlichen Unterweisung zu stirken und zu fordern,
um Religionen und ihre Anhinger »gewaltresistent« zu machen.

Der zweite Problemkreis »Religion und politische Herrschaft« fokussiert die poli-
tisch-rechtlichen Beziehungen zwischen staatlicher Herrschaft und Religionsgemein-
schaften. In der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts sind viele mogliche Konfliktpunkte
zwischen Staat und Kirchen bzw. Religionsgemeinschaft zunichst verrechtlicht worden,
was durchaus zu einer deutlichen Befriedung alterer religionspolitischer Konflikte bei-
getragen hat. Fine Trennung von Staat und Kirche in freundlicher oder kooperativer
Form war Voraussetzung und Resultat zugleich. Dieses klassische Staat-Kirche-Ver-
hiltnis ist heute erkennbar in Bewegung geraten. Sichtbarster Ausdruck sind Forderun-
gen von Politikwissenschaftlern nach einer neuen Religionspolitik, die sich in Deutsch-
land im Namen der Integration des Islam gegen die bestehenden Strukturen wenden. Die
tatsichlichen Ergebnisse der neuen Religionspolitik durch Parlamentsbeschliisse und
Volksentscheide sind — wie gesehen — allerdings erniichternd: Kopftuch- und Minarett-
verbote beschrinken und verringern als solche nicht nur die Freiheitsraume individueller
Religionsausiibung, sondern tendieren iiberdies dazu, eine neue parteipolitische Kon-
flikelinie zu schaffen, deren Beherrschbarkeit im Rahmen politisch verhandelbarer, die
verfassungsmiflige Ordnung nicht destabilisierender Konflikte bezweifelt werden muss.
Religionspolitik per Mehrheitsentscheidung wirkt sich also in mehrfacher Hinsicht pro-
blemverschirfend aus.

Im dritten Problemkreis »Religion und politische Entscheidungsprozesse« wurde an-
hand der vorliegenden jiingeren Studien sichtbar, dass religiose Organisationen als 'pu-
blic religions' keineswegs auf den Raum der zivilgesellschaftlichen Offentlichkeit bzw.
Debatte beschrinkt sind. In organisierter Form sind und waren Kirchen, kirchliche Ver-
eine, Verbinde und Einrichtungen und andere grofle und kleinere religiose Gemein-
schaften stets Teil demokratischer Willensbildungs- und Entscheidungsprozesse. Ob,
wie und woflr sie sich politisch engagieren, ist nicht unwesentlich von ihrem theologi-
schen Profil und Selbstverstindnis abhingig. Handlungsleitend sind aber nicht heilige
Texte oder abstrakte Glaubensnormen, sondern die in konkreten Zeitumstinden ver-
tretene Aktualisierung und Kontextualisierung von Glaubensvorstellungen, die hier als
>Theologie des Politischen< bezeichnet wurde. Dariiber hinaus teilt die politische Sozio-
logie von Religion und Kirchen hier die Schwierigkeiten der Verbinde- und Interessen-
forschung: Politische Macht und politischer Einfluss sind theoretisch nur schwer zu mo-
dellieren und empirisch schwierig zu erforschen. Modellangebot und empirische Studien
dazu gibt es aber. Danach ist eine solche politische Rolle von religidsen Akteuren im
Rahmen allgemeiner demokratischer Willensbildungs- und Entscheidungsprozesse in
der Regel ebenso unspektakular wie fiir die Gemeinwohlfindung forderlich und eventuell
sogar unverzichtbar. Politisch-praktisch bedarf es dazu eines strukturierten Dialogs, wie
die jiingsten Entwicklungen in der EU belegen.

Und schlief8lich ist Religion zentral fiir das Thema der Integration moderner Gesell-
schaften. Dabei ist zunichst weniger an die so oft geforderte Integration Einzelner oder
spezieller Gruppen in eine gegebene Gesellschaft gedacht; hier kann und wird es in plu-

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

Antonius Liedhegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft 211

ralen Gesellschaften im Rahmen der demokratischen Grundordnung Spannungen zwi-
schen verschiedenen Vorstellungen und Lebensweisen geben. Vielmehr geht es um die
Frage der Integration auf einer systemischen, gesamtgesellschaftlichen Ebene. Stirker als
noch vor 15 oder 20 Jahren wird dafiir heute neben dem staatlich-politischen Handeln
die Bedeutung der Zivilgesellschaft gesehen. Empirisch scheint derzeit in vielen Gesell-
schaften zu gelten: Religionen und deren Zusammenschliisse stirken in der Summe die
Zivilgesellschaft. Dieser Zusammenhang ist aber kein theoretisch zwingender, sondern
ein kontingenter. Wenn Religionsgemeinschaften und ihre Aktivititen faktisch einen
Beitrag zur Integration moderner Gesellschaften liefern, ist es Aufgabe von Forschung
und Politik dartiber nachzudenken, unter welchen Bedingungen dies geschieht. Ein an-
haltender Kirchenschwund konnte dann durchaus auch gesellschaftlich bedrohliche Zii-
ge haben, wire also nicht nur eine Angelegenheit der Kirchen und Glaubensgemein-
schaften selbst.

In der Zusammenschau der Befunde zu den vier grundlegenden Problemkreisen des
Verhiltnisses von Politik und Religion wird erkennbar, dass die praktische Politik im
Blick auf die neue religiose Vielfalt gegenwirtig in ein sehr schwierig zu gestaltendes Feld
gestellt ist. Das Gewaltpotential von Religionen im Allgemeinen wie gegenwirtig von
Teilen des Islam im Besonderen erfordert in verfassungsstaatlichen Demokratien ohne
Zweifel staatliche Wachsamkeit und Gefahrenabwehr. Gleichzeitig muss das politische
System in der Lage sein, auf die berechtigten Interessen religioser Minderheiten auch
gegen den offentlichen Druck durch mediale Berichterstattung, sikularistische Grup-
pierungen und populistische Mehrheiten einzugehen und diese Interessen gegebenenfalls
zu schiitzen und zu fordern. Das erfordert einen behutsamen religionspolitischen Um-
gang mit Verfassung und Recht, eine wechselseitige Bereitschaft, auf der Basis der Reli-
gionsfreiheit und der grundsitzlichen Trennung von Staat und Religionen Formen der
institutionellen Kooperation zu schaffen, sowie generell die zivilgesellschaftlichen Po-
tentiale von Kirchen und Religionsgemeinschaften politisch ernst zu nehmen und zu-
mindest nicht zu untergraben. Politikwissenschaftliche Forschung kann dabei helfen,
religionspolitische Handlungsbedingungen und deren Entscheidungskorridore zu er-
hellen. Dariiber hinaus sind aber der politische Wille der Biirgerinnen und Birger, fur
eine freiheitliche Demokratie einzustehen, und die Klugheit und Kunst der Politikerin-
nen und Politiker, gerade in der gegenwirtig komplexen religionspolitischen Lage um-
sichtig zu entscheiden, gefordert. Das Verhaltnis von Politik und Religion ist und bleibt
fir Politik und politische Wissenschaft eine wichtige Querschnittsaufgabe.

Zusammenfassung

Weltweit nimmt der Einfluss der Religionen auf Politik und Gesellschaft zu. Selbst im
vermeintlich sikularen Europa hat das Spannungsfeld von Politik und Religion erheblich
an Bedeutung gewonnen. Im Zentrum des dffentlichen Interesses steht dabei meist das
Konflikt- und Gewaltpotential von Religion. Das Wechselverhiltnis von Politik und
Religion ist aber weitaus vielschichtiger, als es das vorherrschende Medienbild der reli-

ZiP 58. Jg. 2/2011

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27. geschiltzter Inhalt.
Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

212  Antonius Liedbegener - Politik und Religion in der aktuellen politischen Wissenschaft

gios motivierten Gewalt und des islamistischen Terrors vermittelt. In den aktuellen Be-
funden der politischen Wissenschaft, die sich nach lingerer Zeit der Abstinenz dem Ver-
hiltnis von Politik und Religion wieder vermehrt widmet, spiegelt sich diese Vielschich-
tigkeit. Zugleich ist hier aber auch eine gewisse Unsicherheit zu erkennen, wie mit dem
Phinomen Religion analytisch umzugehen ist. Der Beitrag unternimmt den Versuch, die
neu entstandene, unibersichtliche Forschungslandschaft zu systematisieren und so Re-
ligion in ihren vielfiltigen Bezligen zur Politik in einen stimmigen Analyserahmen der
politischen Wissenschaft zu bringen. Insgesamt erweist sich das Verhiltnis von Politik
und Religion als eines der groflen Querschnittsthemen einer politischen Wissenschaft,
deren Befunde die Handlungsmoglichkeiten demokratischer Politik erhellen konnen.

Summary

The influence of religions on politics and society is growing globally. Even in the pre-
sumed secular Europe, the area of conflict between politics and religion has gained in
importance substantially. Public interest usually focuses on the potential of conflict and
violence of religion. However, the reciprocal relationship of politics and religion is much
more complex than the prevailing media image of religiously motivated violence and
Islamic terror conveys. Having neglected religion for quite a while, recent political sci-
ence research demonstrates that there are many more facets to this topic. But at the same
time there is also a substantial degree of uncertainty within the discipline how to deal
analytically with the phenomenon of religion. This article intends to systemize the new
and unclear state of research and thus to bring religion and its many intersections with
politics into an analytical framework of political science. On the whole, the relationship
of politics and religion proves to be one of the great overarching topics of a political
science which intends to enlighten the options of democratic politics.

Antonius Liedhegener Politics and Religion in Today’s Political Science. More than Po-
litical Violence in the Name of God

216.73.216.36, am 18.01.2026, 09:33:27.
Inhatts i it, fiir oder ir

geschiitzter Inhalt,
Erlaubnis ist j \



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-188

