Kollektive Identitdaten als Netzwerke.

Der Fall Europa

KrLAUS EDER

Identitdt — ein umstrittenes Konzept
Die Debatte um eine europdische ldentitat

Kollektive Identitdt steht im Zentrum der Aufmerksamkeit bei der Analyse
jener Gesellschaften, die sich im Zuge der Nationalstaatsbildung geformt
haben. Die Nation ist allerdings nicht der exklusive Fokus dieses Kon-
zepts. Kollektive Identitdt kann sich gleichermaf3en auf Stéddte, Regionen,
oder Gruppen wie politische Parteien oder soziale Bewegungen beziehen.
Seit einigen Jahren gilt das auch fiir Europa, wo dieses Phédnomen in
zweierlei Hinsicht debattiert wurde: als Fall transnationaler kollektiver
Identitét und zugleich als MaB3stab fiir das Fehlen einer kollektiven Identi-
tit. Was die Debatte um eine europdische kollektive Identitdt kennzeich-
net, ist zunéchst eine Vermischung normativer wie analytischer Fragen.

Will man die Theoriediskussion in der Debatte um eine européische
Identitét voranbringen, muss man zuallererst diesen Normativismus unter-
laufen. Das ldsst sich bewerkstelligen, indem man die Frage stellt, warum
eigentlich alle diese sozialen Formen (inklusive der EU) eine Identitit
»brauchen«. Das scheint eine Selbstverstandlichkeit im Hinblick auf Perso-
nen zu sein: Identitdt erlaubt es einer Person, als etwas Besonderes im
Hinblick auf andere erscheinen zu kénnen. Aber warum glauben Gruppen
bis hin zu Nationen oder gar supranationalen Gebilden wie die EU, dass
sie eine Identitét »brauchen«<?

Ein Argument im Folgenden ist, dass die Unterscheidung einer Identi-
tdt von Individuen und einer Identitdt von Gesellschaften analytisch unsin-
nig ist. Individuen und Gesellschaften sind Félle von Identitit. Wenn wir
als Individuen iiber unsere Identitéit reden, dann positionieren wir uns rela-

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

434 | KLAUS EDER

tiv zu anderen Personen und geben diesen Beziehungen eine Bedeutung,
die tiber eine gewisse Zeit stabil ist. Das Gleiche gilt fiir Gruppen, Organi-
sationen, und politische Gemeinschaften. Identitét garantiert Stabilitdt im
Fluss der Zeit. Sie verbindet vergangene soziale Beziehungen mit gegen-
wirtigen Beziehungen. Manchmal werden auch zukiinftige Beziehungen
eingeschlossen; in diesem Fall wird Identitdt mit Ideen der Erlésung oder
Verdammung verbunden, die zukiinftige soziale Beziehungen mit der Ge-
genwart verbinden. All diese »Konstruktionen< emergieren innerhalb eines
spezifischen Feldes sozialer Beziehungen. Sie ermdglichen die Unterbre-
chung des permanenten Wandels sozialer Beziechungen und damit eine
Identitét, in der sich Personen, Gruppen oder Gesellschaften als etwas se-
hen konnen, das identisch iiber Zeit ist. Der Alltagsverstand legt nahe, sol-
che Identitdt nur Personen zuzuschreiben. Der »soziologische Blick« be-
handelt diese Form der Identitit eines >Individuums« als einen Spezialfall,
der dann besonders virulent wird, wenn es soziale Felder gibt, in denen
Personen als >Individuen< gedacht werden. In solchen sozialen Bezie-
hungsnetzen erhilt individuelle Identitdt dann eine besondere Bedeutung.
Die moderne Gesellschaft ist definiert als jene soziale Form, in der diese
Form von Identitit Bedeutung fiir die Konstruktion kollektiver Identitét er-
langt. Gesellschaften, die auf nationale kollektive Identitdten gebaut sind,
wiren dann allerdings noch ein ganzes Stiick weit von solchen modernen
Gesellschaften entfernt.

Je mehr Gruppen oder gar Gesellschaften aus solchen Individuen be-
stehen, umso mehr ist die Idee einer Identitét, die Kollektiven wie Grup-
pen, Bewegungen oder Gesellschaften attribuiert werden kann, problema-
tisiert worden. Nur Individuen, nicht Kollektive hitten Identitit. Gegen
diese individualistische Engfithrung soll die theoretische Idee verteidigt
werden, dass in sozialen Beziehungen nicht nur Individuen, sondern auch
Gruppen und Gesellschaften Teil einer kollektiven Identitdt werden kon-
nen. Das ist der Ausgangspunkt fiir ein Verstehen der Rolle von Identitit
in der Strukturierung sozialer Beziehungen. Diese Annahme wird weiter
bestimmt durch die Annahme, dass solche Identitdten umso stirker wer-
den, je komplexer soziale Beziehungen werden. Individuen komplizieren
also die Form kollektiver Identitit, da man auch mit Individuen rechnen
muss; kollektive Identititen lassen sich aber nicht auf individuelle Identiti-
ten »zurlickfithren< oder >reduzierenc.

Um eine theoretisch robuste Konzeption von kollektiver Identitdt zu
formulieren, muss man sie von den individualistischen Dekonstruktionen
befreit werden, die sie in jlingerer Zeit erfahren hat. Dieses Ziel wird im
Rahmen einer Kritik der Kritik des Konzepts kollektiver Identitdt verfolgt.
Die rekonstruktive Arbeit am Begriff besteht einmal in dem Versuch, ein
evolutionstheoretisches Modell der Erkldrung kollektiver Identitdtskons-
truktionen zu liefern. Diese Strategie griindet auf der Beobachtung, dass
kollektive Identitét ein Prozess ist, also eine temporale Dimension hat. Die

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 435

Evolutionstheorie liefert ein Modell fiir Mechanismen, die Kontext (die
Welt der Dinge) mit Identititen (der symbolischen Welt) iiber Zeit verbin-
den. Diese rekonstruktive Arbeit besteht weiterhin darin, die evolutions-
theoretischen Uberlegungen mit narrationstheoretischen Uberlegungen zur
Struktur kollektiver Identitétskonstruktionen zu verbinden.

Diese beiden theoretischen Zugriffe dienen dazu, die aktuelle Debatte
um europdische Identitét selbst zum Thema kollektiver Identititskonstruk-
tion zu machen. Anstatt die Frage nach der Moglichkeit oder Unmoglich-
keit einer europdischen Identitdt normativ zu beantworten, soll eine Erkla-
rungsstrategie prasentiert werden, die das Besondere kollektiver Identi-
titskonstruktion in Europa im Unterschied zu nationalen Identitétskon-
struktionen herausarbeitet und deren Dynamik zu fassen erlaubt.

Identitat — zur Rekonstruktion eines umstrittenen Begriffs

Das Zentralproblem der Weiterentwicklung einer Theorie kollektiver Iden-
titét ist die Kldarung des Verhéltnisses der Identitdt von Individuen und der
Identitét von Gruppen bzw. Gemeinschaften. Dieses Verhiltnis wurde in
kritischen Auseinandersetzungen zugunsten von Individuen aufgelost mit
dem Argument, dass jede Konzeption von Identitdt, die die psychische
Ebene verlisst, eine unzulissige Reifizierung dieses Begriffs beinhaltet. In
einem hdufig zitierten Aufsatz aus dem Jahre 2000 haben Brubaker und
Cooper (2000) eine starke Attacke in diesem Sinne geritten. Sie machen
dabei drei starke Argumente.

Ihr erstes Argument ist, dass viele Autoren, die dariiber reden, das
Konzept Identitét eigentlich gar nicht brauchen. Denn sie redeten ohnehin
nur tiber Identifikationen. Identitit sei also nichts anderes als ein Indikator
fur Intentionen, die Individuen zuzurechnen sind. Das zweite Argument
ist, dass der Begriff Identitdt immer eine Idee von Primordialismus voraus-
setzt. Denn wenn Identitit mehr ist als Normen, denen man folgt, dann
muss es etwas Substantielleres als diese Normen geben; es muss die An-
nahme von etwas Essentiellem hinter den fiir das soziale Leben konstituti-
ven normativen Regeln gemacht werden. Das dritte Argument verweist auf
den Prokrustes-Effekt dieses Begriffs: soziale Phdnomene werden unter-
schiedslos auf der Latte einer Gruppenontologie aufgereiht, so dass die
Diversitédt von nicht-gruppen-bestimmten sozialen Formen aus dem Blick-
feld gerit.

Diese drei Argumente benennen in der Tat Probleme und auch Holz-
wege einer Theorie kollektiver Identitdt. Doch fithren die Losungen, die
Brubaker/Cooper anbieten, nur auf weitere Holzwege. Der erste wire der,
das Konzept ganz aufzugeben und durch das Konzept der Identifikation zu
ersetzen. Der zweite fiihrt dazu, jede Form der Objektivierung als Essentia-
lisierung zu deuten, was soziologischer Analyse letztlich den Boden entzie-

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

436 | KLAUS EDER

hen wiirde. Mit der Kritik am >Primordialismus< wird unterstellt, dass die
soziale Welt von Individuen ohne kollektive Identitdt zu denken sei.

Dagegen liefe sich einwenden, dass die einzige Gesellschaft, die vor-
stellbar ohne kollektive Identitit existieren konnte, eine nichtmenschliche
Gesellschaft sei, etwa eine Primatengesellschaft. Primaten brauchen keine
kollektive Identitdt — in ihnen reicht die biologische Ausstattung mit So-
zialitit, die diese Gesellschaft mdglich macht. Menschliche Gesellschaften
dagegen, die Gesellschaft jenseits dieser biologischen Grundausstattung
herstellen, bediirfen gerade solcher symbolischer Konstruktionen wie die
einer kollektiven Identitdt (und mag sie noch so primordial gedacht wer-
den). Es ist kollektive Identitit, die jenseits der konkreten Anwesenheit
von Akteuren Beziehungen jenseits der Faktizitit von Interaktionen her-
stellen kann. Primaten brauchen im Gegensatz zu menschlichen Gesell-
schaften keine kollektive Identitdt, weil es keine gemeinsame Welt jenseits
der Faktizitit von Interaktionen gibt. Daraus folgt eine erste Annahme: je
komplexer eine Gesellschaft wird und Gesellschaft jenseits bloBer Prasenz
hergestellt wird, umso mehr braucht Gesellschaft eine kollektive Identitat.

Das dritte Argument gegen die »Ontologisierung« der Gruppe verweist
auf die Frage nach den Mechanismen, mit denen soziale Bezichungen her-
gestellt werden. Kollektive Identitdten sind in der Tat »groupist ontolo-
gies«, wie Brubaker/Cooper (ebd.) sagen. Sie sind der Spiegel, in dem sich
eine Gesellschaft selbst sieht. In Konstruktionen kollektiver Identitét er-
zeugt eine Gesellschaft ein System sozialer Beziehungen, die unabhingig
von realen Interaktionen existieren. Als solche sind sie »wirkungsméchtigy,
also sreal<. Je mehr Menschen in indirekten sozialen Beziehungen leben,
umso mehr brauchen sie eine soziale Rationalisierung, eine Ontologie, die
das Soziale, das sie bindet, benennt. Kollektive Identitidten sind Abstrak-
tionen von Interaktionssequenzen, die eine Realitdt erzeugen, ohne dass
solche Interaktionssequenzen dauernd stattfinden miissen.

Aus dieser Kritik der Kritik von Brubaker/Cooper folgt ein zentrales
theoretisches Argument: Je mehr menschliche Gesellschaften sich diffe-
renzieren, umso mehr brauchen sie Konstruktionen kollektiver Identitét. In
evolutionstheoretischer Perspektive ldsst sich dann formulieren, dass kol-
lektive Identitdten mit der Evolution indirekter sozialer Beziehungen va-
riieren. Kollektive Identitéten sind dann auch keine geschlossenen, unve-
randerlichen Tatsachen. Im Gegenteil: Sie sind hoch variabel, oft unklar in
ihren Grenzziehungen, variieren aber nicht zufillig. Sie variieren mit der
Struktur der Netzwerke sozialer Beziehungen. Kollektive Identitdten sind
in diesem Sinne Bausteine sozialer Beziehungen. Deshalb sollte man, im
Gegensatz zum Vorschlag von Brubaker/Cooper, das Konzept kollektive
Identitét nicht aufgeben, sondern gerade stark machen.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 437

Ein evolutiondres Modell der Enkodierung
sozialer Beziehungen

Das theoretische Modell

Symbolische Konstruktionen sozialer Beziehungen evolvieren in allen
menschlichen Gesellschaften als eine Kompensation fiir den Verlust der
natiirlichen Grenzen sozialer Beziehungen. Die symbolische Enkodierung
sozialer Bezichungen beginnt dort, wo soziale Beziehungen nicht mehr
»natiirlich< funktionieren, also iiber natiirliche soziale Bande hinausgehen,
die durch Merkmale wie Alter, Geschlecht oder Kraft bestimmt sind.

Soziale Beziechungen jenseits natiirlicher Beziechungen kénnen dadurch
erzeugt werden, dass Natur repliziert wird, sei es durch deren Einbettung
in eine Vergangenheit, sei es durch deren Projektion in eine Zukunft, als
Fortsetzung einer Geschichte, die {iber die Gegenwart hinausweist. Das
Enkodieren sozialer Beziehungen erlaubt eine soziale Evolution sozialer
Beziehungen, die tiber die Beschrédnkung auf die blofe Prisenz des Ande-
ren hinausgeht. Dieses Enkodieren, fiir das man die Unterscheidung >pri-
mordial¢, >traditional< und >kulturell< (Giesen 1999) gut verwenden kann,
ist die Voraussetzung fiir das, was dann kollektive Identitdtskonstruktionen
leisten: diesen enkodierten Formen sozialer Beziehungen Grenzen zu ge-
ben, Netzwerke sozialer Bezichungen in Systeme sozialer Bezichungen zu
transformieren. Kollektive Identititen sind Versuche, solche Netzwerke
gegen deren dauernden Wandel festzuschreiben, ein Identisches im Fluss
der Zeit festzuhalten. In diesem Sinne sind kollektive Identitédtskonstrukte
Kontrollprojekte symbolisch enkodierter sozialer Beziehungen (White
1992). Das theoretische Modell beginnt also mit zwei Annahmen: der An-
nahme einer Evolution symbolisch vermittelter (enkodierter) sozialer
Netzwerke und der Annahme der Konstruktion kollektiver Identitdten als
Kontrollprojekte sozialer Beziechungsnetzwerke.

Dieser theoretische Vorschlag modifiziert eine zentrale Annahme der
Theorie kollektiver Identitit, wie sie von Giesen/Eisenstadt (1995)] vorge-
schlagen wurde, die den Variationsmechanismus der Evolution sozialer
Beziehungen eher in der Variation der Codes sehen, die in unterschiedli-
chen Situationen emergieren. Das Argument ist, dass Codes Modi der Or-
ganisation sozialer Bezichungen sind, die im Zuge der Evolution dieser
Beziehungen sich dndern. Diese Evolution bringt Beziehungsnetzwerke
hervor, die zunehmend von indirekten sozialen Beziehungen, von >tech-
nisch« vermittelten sozialen Bezichungen geprigt sind. Identitdten emer-

1 Brubaker und Cooper (2000: 4) erwihnen Eisenstadt/Giesen als auBerhalb
der relevanten Debatte und damit auBerhalb ihrer Kritik liegend. Sie bevor-
zugen den »social identity approach« (Jenkins 1996) zur Weiterentwicklung
der Theorie. Im Folgenden wird eher die Theoriestrategie, wie sie Eisen-
stadt/Giesen vorgeschlagen haben, weiterverfolgt.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

438 | KLAUS EDER

gieren als Nebenprodukt dieser Evolution; sie dienen der reproduktiven
Stabilisierung von Evolution, wirken also wie ein >Interrupt«< sozialer Evo-
lution. Man kann das auch den Versuch des Blockierens der Zukunft nen-
nen, die Evolution ebenso vorantreibt wie die Variation von Codierungen
sozialer Beziehungen.

Daraus ergibt sich eine theoretische Proposition: Je abstrakter soziale
Beziehungen enkodiert werden, umso stéirker ist der Zwang zur Herstel-
lung kollektiver Identititen als einem Mechanismus der Herstellung von
Stabilitdt im Wandel sozialer Beziehungen.

Die Enkodierung sozialer Beziehungen

Das evolutionstheoretische Argument nimmt an, dass zentripetale Prozesse
in sozialen Beziehungsnetzen iiber kollektive Identitétskonstruktionen
kontrolliert werden. In weniger komplexen Gesellschaften besteht das
»Wir< aus einander personal erreichbaren Handlungen, das auch die Hand-
lungen schon Verstorbener mit einschlieBen mag. In den komplexeren Ge-
sellschaften wird dieses »Wir< im Riickgriff auf Vergangenes, das in der
Gegenwart iiber Objekte prasent gehalten wird (etwa Tempel, Schriftrollen
usw.), hergestellt. Das »Wir< ist konstituiert durch die Interaktion mit einer
Welt objektivierter Interaktionen. Der wirklich komplexe Fall von Gesell-
schaften, die an Diskurse und Mirkte glauben, unterstellt die Fiktion eines
universalen Kommunikationszusammenhangs, der als unsichtbare Hand
auch die miteinander verbindet, die gar nicht miteinander reden oder inter-
agieren.

Fir die Erkldarung kollektiver Identitdtsbildung in den individuali-
stisch-egalitdren Netzwerken sozialer Beziehungen ist der Fall der »Polis¢
ein Schliissel. Sie liefert das Modell fiir die Stadtstaaten in Europa und fiir
die Nationalstaaten seit dem 19. Jahrhundert. Die Lésung der Polis war: so
viele als moglich ausschlieBen und den Rest als die Représentation des
Ganzen ausgeben. Damit konnte man so tun, als ob alle mit allen interagie-
ren wiirden. Die auf der »Agora< handelten fiir die anderen, die sie als un-
fahig betrachteten, den »Job« auf der Agora angemessen zu tun. Der Stadt-
staat entwickelte eine starke kollektive Identitéit als die einer republika-
nisch gedachten Gemeinschaft, also als Mitglied der Polis. Diese Vorstel-
lung einer Gemeinschaft bildete die »Story«< flir eine robuste kollektive
Identitét.

Die Losung des Nationalstaats war, das Bild eines Volkes mit einer
gemeinsamen Sprache zur Basis ihrer Gemeinsamkeit zu machen. Das ge-
schieht mit Hilfe einer Referenz auf Vergangenheit, die dann in der Zu-
kunft realisiert wird. Gemeinsamkeit ist also ein Projekt, das iiber be-
stimmte Mechanismen realisiert werden konnte. Die gemeinsame Sprache
sollte Barbarei verringern, sollte inkludieren und exkludieren. Die nationa-
le Sprachgemeinschaft lieferte zugleich das Medium fiir die Realisierung:

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 439

die Erziehungsidee zur Perfektion des Menschen. In dieser Gemeinschaft
konnten sich dann gleichermaBen Markt und Diskurs entfalten und jene
Gesellschaft hervorbringen, die wir als »moderne< Gesellschaft beschrei-
ben. In dieser Gemeinschaft konnte dann Reichtum vermehrt und Demo-
kratie realisiert werden. Der Markt leistete ersteres, der Diskurs letzteres.’
Es handelt sich also um Gesellschaften, die soziale Bezichungen um einen
Typus von Beziehungen erweitern, der in Mérkten und in Diskursen er-
zeugt wird. In beiden Fillen handelt es sich um Mechanismen, die soziale
Beziehungen jenseits der Ko-prisenz der Anderen erzeugen.3
Gesellschaften, wie sie in der Moderne entstanden sind, sind in diesem
Sinne am weitesten von der Horde der Ko-prédsenten entfernt. Markte sind
Techniken indirekter Kommunikation, die Menschen miteinander verbin-
den, die sonst nichts miteinander zu tun haben. Analoges gilt fiir Diskurse.
Beides sind Techniken, die Kommunikation jenseits personaler Interaktion
moglich machen.* Sie sind tendenziell allumfassend. Dass der Markt von
einer unsichtbaren Hand und der Diskurs von der Kraft der Argumente be-
stimmt werden, sind >Stories¢, die soziale Bezichungen jenseits von kon-
kreten Interaktionen konstituieren. Sie emergieren im Zuge alltdglichen
Handelns und liefern eine Technik des Weiterhandelns. Es gibt keinen
»unnatiirlicheren< und keinen >kiinstlicheren< Modus sozialer Bezichungen
als diese beiden.” Sie involvieren Menschen nur mehr in ihrem Vollzug —

2 In diesem Sinne fiihrt die prinzipielle Unterscheidung von Mirkten als »Sy-
stemen< und Diskursen als >Lebenswelt< in die Irre. Sie sind funktional dqui-
valent, funktionieren aber unterschiedlich. Wie weit sie »Netzwerke« oder
»Systemex sind, ist ein besonderes Problem, das die Variation moderner Ge-
sellschaften erkldren mag.

3 Es gehort zu den systematischen Missverstindnissen der Habermas’schen
Diskurstheorie oder der Markttheorie, dass sie nach dem Modell personlicher
Beziehungsnetzwerke gedacht werden. Beide leisten aber das Gegenteil:
Diskurse funktionieren, ohne dass alle miteinander reden, und bei Mérkten
gilt Analoges. Deshalb gibt es nichts »Symbolischeres< als Diskurse und
Mirkte. Sie sind Formen indirekter sozialer Beziehungen par excellence.

4 Hier sind auch die Vorteile und Grenzen des Foucaultschen Diskursbegriffs
zu suchen. »Diskurs« ist eine Abstraktion des Austausches von Argumenten,
wihrend Mérkte eine Abstraktion des Austausches von Giitern sind. Insofern
sind sie dquivalent. Inwieweit hier Macht oder Aufklarung zum Zuge kom-
men, ist ein Problem der mit diesen Techniken hergestellten Beziehungen.
Es kann aber nicht den Techniken angelastet werden.

5 Beide Mechanismen konkurrieren auf der Ebene der Theoriebildung als
Grundlagenproblem der Erklirung moderner Gesellschaften. Sie haben
konkrete Referenzen, den Kapitalismus und die Offentlichkeit, beides Phi-
nomene zwischen Netzwerk und System, mit Macht und Freiheit als glei-
chermafBlen moglichen Effekten. Die erste Theorie argumentierte, dass die
Entbindung von Wettbewerb zu kollektiven Vorteilen fiihrt (North/Thomas
1971). Die zweite argumentiert, dass die Offentlichkeit Rationalitit erhoht
(Habermas 1962). Beide Theorien konvergieren in der Idee, dass soziale Be-
zichungen aus dem Fluss markt- und diskursvermittelter Kommunikation
emergieren.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

440 | KLAUS EDER

sie tragen zum Markt und zum Diskurs bei, und zugleich erwéchst ihnen
damit eine objektive Welt, die sie zusammenbringt oder auseinander treibt.
Die Akteure dieser Welt sind frei in dem Mal3e, wie ihre sozialen Bezie-
hungen unabhéngig von ihren Alltagsintentionen strukturiert werden.

Solche Gesellschaften bediirfen einer besonders anspruchsvollen Form
der Grenzdefinition, eines Kontrollprojekts der Grenzen solcher Netzwer-
ke. Kommunikation tiber Markte und Diskurse erfordert eine kollektive
Identitét besonderer Art. Die evolutionér erfolgreiche Formel war die Er-
findung der >Nationg, die die Grenzen dieser Netzwerke zu fixieren erlaub-
te, obwohl Mirkte und Diskurse eine Dynamik entfalten, die jede Grenz-
ziehung problematisch macht. So entstanden »>Volkswirtschaften< (»natio-
nal economies«) und »>nationale Offentlichkeiten<. Die Nation als der Con-
tainer fiir Menschen, die als freie und gleiche in Markt- und Diskursbezie-
hungen stehen, erzeugt eine Realitdt neben der der alltdglichen Erfahrung.
Diese wird beliebig angesichts der Objektivierung sozialer Beziehungen,
die in Mirkten und Diskursen geleistet wird. Die Nation konnte auf die
durch Markt und Diskurs verfiigbar gewordenen Techniken zuriickgreifen.
Es ist kein Zufall, dass die Nation zu Beginn zumindest die Idee einer ge-
meinsamen Sprache verfolgte, um diese emergenten Netzwerke abzugren-
zen und zu Systemen mit eindeutigen Grenzen, zu Systemen mit Identitét
zu machen.’

Diese Systeme sozialer Beziehungen werden mal als universalistische,
mal als individualistische beschrieben. Angemessener wire es, von kom-
munitidren Netzwerken zu sprechen, die relativ beliebige Grenzen in das
Netzwerk sozialer Beziehungen schneiden und »Gemeinschaft« als »Gesell-
schaft« hervorbringen. Sie inszenieren eine Gemeinschaft freier und glei-
cher Menschen, die tiglich im Akt des Kaufens und Verkaufens besttigt
und in Medien immer wieder gespiegelt wird, wobei sie die Illusion des di-
rekten Gesprichs (das »Guten Abend« des Tagesschausprechers oder das
Werbeversprechen von Produktanbietern) reproduzieren.7 Damit diese
Form des Kontrollprojekts funktioniert, werden professionelle Kommuni-
kationsarbeiter gebraucht: Intellektuelle, Geisteswissenschaftler und Sozi-
alwissenschaftler, jene Arbeiter an der Abstraktion, die die moderne Ge-
sellschaft kennzeichnet.”

Der interessanteste Fall fiir diese abstrakte Gesellschaft von Freien und
Gleichen auBlerhalb dieses nationalen Containers ist »Europa<. Europa ist

6  Der Nationalstaat macht Sprache zu einem ganz besonderen Element seiner
selbst. Damit verbunden ist die Einschrinkung auf Unilingualismus, der erst
im Zuge der »Globalisierung<« wieder aufgebrochen wurde, mit noch unbe-
kannten Folgen fiir den Nationalstaat.

7 Diese Illusion wurde sehr schon am Beispiel der »Tagesschau« von Oever-
mann (1983) und allgemeiner Soeffner (1989, 1992) beschrieben.

8 Eine noch recht unsichere Form dieses theoretischen Gedankens findet sich
bei Sohn-Rethel (1978, 1985)

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 441

ein hochkomplexes System von Beziehungen, dessen Grenze nicht mehr
iiber eine einheitliche Kommunikationsformel gefunden werden kann. Eu-
ropa griindet auf nichts anderem mehr als auf Markt und Diskurs, und die
Frage ist, wie man das noch abgrenzen kann. Die Debatte um europdische
Identitét hat bislang diesen Zusammenhang von kollektiver Identitdtskons-
truktion und den Netzwerken sozialer Bezichungen, die in Europa evolvie-
ren, nicht kldren konnen und damit ihren theoretischen Boden verloren.
Dieser Verlust wurde auf zwei Weisen kompensiert: durch eine diinne
theoretische Strategie, die kollektive Identititskonstruktionen auf das
AusmaB der individuellen Identifikation mit Europa reduzierte, oder durch
die Strategie, das Modell der Nationenbildung als Folie européischer Iden-
titdtskonstruktion heranzuziehen. Identifikationen sind zwar Teil von Iden-
titdtskonstruktion, aber nicht damit identisch. Variationen in Stolz oder
Identifikation mit Europa wie sie in Umfragen erhoben werden, deuten die
Resonanz einer Bevolkerung auf eine >Story«, die sich fiir Identitétskon-
struktionen eignet, an. Und diese Identifikation ist iiber lange Zeit, wie wir
wissen, niedrig geblieben. Eine kollektive Identitét ist aber mehr als Kon-
sens in Identifikationen. Sie ist eine Realitét sui generis.

Kollektive Identitatskonstruktionen
als Kontrollprojekte

Von evolutionaren Prozessen zu Narrativen

Die evolutionstheoretische Perspektive erlaubt, die Rolle kollektiver Iden-
titdtskonstruktion in den Prozessen der Relationierung von Personen zu si-
tuieren. Die Evolution sozialer Beziehungen erzeugt Netzwerke, die ihre
Grenzen kontrollieren miissen. Nachdem solche Grenzen nicht auf natiirli-
che Grenzen der konkreten Erreichbarkeit (wie bei den Schimpansen) ge-
griindet werden konnen, werden artifizielle, symbolisch vermittelte Gren-
zen konstruiert. Kollektive Identitéten tun genau das: kiinstliche Grenzen
von Netzwerken sozialer Beziehungen zu bestimmen. Kollektive Identité-
ten liefern Kontrollprojekte fiir evolvierende Netzwerke.

Da Evolution kein Prozess mit klaren Phasen, sondern ein Prozess der
permanenten Reorganisation bestehender sozialer Bezichungen ist, kann
man strukturelle Transformationen nur dann ausmachen, wenn man Ver-
anderungen im Modus der Enkodierung dieser Beziehungen identifizieren
kann.” Diese Modi der Enkodierung liefern aber noch keinen Hinweis da-
rauf, wie es gelingt, die Grenzen dieser Netzwerke zu kontrollieren. Hier
kommt das zweite theoretische Element, das eingangs genannt wurde, zum

9 Die oben angedeuteten Typisierungen wie die Unterscheidung von >primor-
dialen, »traditionalen< und »kommunitdren< Enkodierungen tun genau dies.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

442 | KLAUS EDER

Zuge: die narrative Organisation (das >narrative Format<) der Grenzen von
Netzwerken sozialer Beziehungen.

Die Funktion kollektiver Identitat

Das in evolutionstheoretischen Argumenten implizite funktionalistische
Argument behauptet nur, dass soziale Bindungen erzeugt werden miissen,
die Akteure dazu bringen, Dinge zu tun, die sie als rationale Akteure nicht
tun wiirden, etwa Steuern zu zahlen, ihre Kinder zur Schule zu schicken
oder fiir das Vaterland zu sterben. In abstrakterer Formulierung heif3t das,
dass ich all dies nur tue, wenn ich zu den Anderen eine besondere soziale
Beziehung habe, wenn es eine besondere Gemeinsamkeit gibt, die diese
Verpflichtung begriindet.

Diese besondere Gemeinsamkeit ist nicht der Effekt psychischer Be-
diirfnisse. Das konnte nicht die Varietdt von Gemeinschaftsfiktionen erkla-
ren, die sich in der Geschichte menschlicher Gesellschaften finden lassen.
Sie verweist vielmehr auf den nicht-psychologischen Charakter kollektiver
Identitéten. Die psychischen Motive sind eher selbst ein Effekt kollektiver
Identitéten als deren Ursache. Sie variieren mit den Identitdten. Motive
sind das Medium der Wirksamkeit kollektiver Identitdten. In diesem Sinne
existieren Identititen auBerhalb ihrer psychischen Tréger. Dies hat bereits
Pierre Nora gesehen, als er argumentierte: »Moins la mémoire est vécu de
l'intérieur, plus elle a besoin de supports extérieurs et de repéres tangibles
d"une existence qui ne vit plus qu’a travers eux« (Nora 1984: XXV).

Kollektive Identititen sind nicht Antworten auf Fragen wie »Wem ge-
hore ich zu?«, noch »Wem gehoren wir zu?« Sie existieren bereits und
werden dadurch wirkungsmaichtig, dass sich Akteure diese Frage bisweilen
stellen. Das erklért aber nicht die Form und Dynamik kollektiver Identita-
ten. Diese existieren als soziale Fakten, besser, als soziale Gegenstinde,
die sich in Interaktionssequenzen eingegraben haben mogen, aber auch
unabhingig davon als Zeichen in der Welt existieren, die nicht auf Per-
sonen verweisen. Kollektive Identitdten sind weniger abhingig von der
dauerhaften Identifikation von Personen (das ist eine sehr unsichere
Grundlage), sondern viel mehr von Texten, etwa Liedern, oder Bildern, in
denen kollektive Identititen aufbewahrt werden. Man kann sie dann singen
oder betrachten, sie in sozialen Interaktionen bekréftigen.

Emotionen spielen in diesem Zusammenhang eine wichtige Rolle. Sie
sind ein besonders guter Mechanismus der individuellen Reproduktion von
kollektiven Identitdten. Stolz oder Scham involvieren Akteure in kollekti-
ve Identitdtskonstruktionen mehr und stérker als kognitive Einsichten oder
gar rationale Interessen. Objektivierte Emotionen sind besonders in Texten
oder Bildern fixiert, in ihrer narrativen Struktur. Narrationen steuern die
Konstruktion kollektiver Identititen, indem sie einen Text herstellen, in
dem Interessen, Kognitionen und Emotionen eine Transformation in eine

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 443

Figur erfahren, die wir dann wiedererzdhlen konnen, die narrative Ver-
trautheit erzeugt. Narrative sind das, was Personen in besonderer Weise
miteinander verbindet. Nicht ihre Gefiihle, sondern Bilder, Texte, narrativ
aufbereitete Wirklichkeit liegen den sozialen Beziehungen zugrunde, die
sich in permanenter Bewegung befinden und durch narrative Strukturen
eine provisorische oder artifizielle Stabilitéit erlangen. Kollektive Identité-
ten sind Erzdhlungen, die im Fluss der permanenten Reorganisation sozia-
ler Beziehungen Stabilitét herzustellen suchen, den Fluss der Zeit zu un-
terbrechen und zu blockieren suchen. Kollektive Identitdten sind narrative
Netzwerke (Eder 20062, 2007b)."’

Eine relationale Theorie kollektiver Identitat

Kollektive Identititen sind narrative Netzwerke, die in evolutionidren Pro-
zessen emergieren. Mogen Netzwerke dank der Zunahme indirekter sozia-
ler Beziehungen an Komplexitdt wachsen, so bestimmt das zwar den evo-
lutionédren Entwicklungspfad; doch die Strukturierung dieser, durch indi-
rekte Interaktionstechniken immer komplexer werdender Netzwerke sozia-
ler Beziehungen wird von einer anderen Logik bestimmt: der Logik narra-
tiver Verkniipfung von Handlungsereignissen. Narrative bleiben der ele-
mentare Baustein sozialer Netzwerkbildung. Es ist allerdings zu erwarten,
dass mit der zunehmenden Komplexitit sozialer Beziehungen sich auch
die narrative Organisation dieser Beziechungen veréndert. Diese Narrative
multiplizieren sich und werden dann selbst noch einmal miteinander ge-
koppelt, also wieder narrativ miteinander verkniipft. Es entstehen >Meta-
narrative<, »GroBerzdhlungen«, die partielle Geschichten verkniipfen und
so komplexe Netzwerkbeziehungen unterscheidbar machen. Das reicht
von den groflen imperialen Geschichten, die dieses Metanarrativ selbst
wieder als eine interaktionsnahe Geschichte von Dynastien konstruieren,
iiber die Polis, die dieses Metanarrativ interaktionsnah als Geschichte einer
demokratischen Versammlung von freien Ménnern konstruiert, bis hin zur
Nation, die dieses Metanarrativ als die Geschichte eines wieder interakti-
onsnah gedachten Volkes konstruiert. Zugleich konkurrierten diese Narra-
tive, die die Identitét politischer Gemeinschaften herstellten, mit kulturel-
len Identititen, insbesondere religiosen Narrativen — eine Konkurrenz, die
erst in der Nation aufgeldst wurde, die das Verhiltnis religioser Identititen
(oder Narrative) und politischer Narrative neu einregulierte.

Nationale Identitatskonstruktionen sind ein Versuch gewesen, solche
narrativen Geschichten zu biindeln und partikulare Einheiten in einer sich
globalisierenden Welt zu schaffen. Sie sind »Supernarratives, die eine Serie

10 In Eder (2000a) wird Identitdtskonstruktion in Protestgruppen beschrieben.
Solche Gruppen sind ein quasi-natiirliches Laboratorium fiir die Herstellung
von Gruppen aus Grenzen.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

444 | KLAUS EDER

von Ereignissen in Texten, Liedern und Bildern kombinieren, die dann als
Teil einer besonderen Einheit, als objektivierte Instanzen kollektiver Iden-
titdt gelten konnen. Diese Identitdtskonstrukte wurden in Konkurrenz mit
lokalen und regionalen Narrativen formuliert und oft mit Gewalt gegen
diese durchgesetzt. Nationen sind auf Stories gegriindet, die eine politische
Gemeinschaft in Abgrenzung zu anderen definiert, die diese Story nicht
teilen. Deshalb muss diese Story iiber Generationen vermittelt werden, in
Ritualen immer wieder eingeiibt und in symbolische Objekte, die unab-
héngig von konkreten Akteuren existieren, transformiert werden."'

Im Unterschied zur straditionalen< Welt lebt die moderne Welt nicht
mehr nur mit einer oder wenigen Geschichten, sondern mit einer zuneh-
menden Zahl von Geschichten. Jede Nation erzeugt ihr eigenes Narrativ,
und Versuche, diesen partikularen Narrativen umfassendere Narrative ent-
gegenzusetzen (etwa Sozialismus, Christentum oder Faschismus), sind er-
folglos geblieben. Sie wurden temporir in nationale Identitdtskonstruktio-
nen eingebaut und dort mehr oder weniger assimiliert. Erst die Emergenz
einer postnationalen Welt verindert die Bedingungen der Konstruktion
narrativer Netzwerke grundlegend.

Postnationale Identitdtskonstruktionen unterscheiden sich von nationa-
len Identititskonstruktionen insofern, als deren Problem die Koexistenz
von mehreren hegemonischen Stories impliziert. Das produziert nicht nur
praktische Probleme in der Welt, sondern auch ein neues theoretisches
Problem: Wie kann man sich ein narratives Netzwerk vorstellen, in dem
viele Narrative frei flottieren und sich zugleich aufeinander beziehen? Dies
ist das Problem, das Europa hat: die Koexistenz von hegemonischen Nar-
rativen, die sich nicht mehr in eine neue hegemonische Narration einbin-
den lassen. Auf diese Problemlage hat Timothy Gordon Ash reagiert mit
dem Vorschlag, dass Europa eine Serie von Geschichten »kombinieren
solle«, und dass es das »Kombinieren« sei, was Europa (genauer die EU)
von Nationalstaaten unterscheide (Ash 2007). Dies ist eine alltagssprachli-
che Umschreibung dessen, was hier zum Problem wird: die Kombination
von Geschichten, die sich nicht mehr eine einheitliche »Supergeschichtes
transformieren lassen.

Auffallend ist in diesem Zusammenhang der Aufstieg einer narrativen
Konstruktion von kollektiver Identitit, die die klassische Theorie der na-
tionalen Moderne eher auf dem Abstellgleis von Moderne vermuteten:
namlich der Aufstieg narrativer Konstruktion ethnischer Identitdt. Ethni-
sche Narrative durchziehen die Moderne, und hier ist vermutlich der
Schliissel der Konstruktionsprobleme einer européischen Identitét zu fin-
den.

11 Das schlieit nicht aus, dass es zu Gegennarrativen kommt, zu politischen
Gegenidentititen, die von anderen Netzwerken als den in nationalen Narrati-
ven hergestellten politischen Gemeinschaften getragen wurden, insbesondere
von sozialen Bewegungen.

14.02.2026, 19:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 445

Das Problem einer reuropdischen« Identitat

Von der Identifikation mit Europa
zu europdischen Identitatskonstruktionen

Ein Durchgang durch die Forschung zu europédischer Identitdt zeigt, dass
sie zum grofiten Teil von Varianten des >social identity paradigm« be-
stimmt ist. Das »social identity paradigm< nimmt an, dass Identifikationen
gruppenspezifische Effekte im Hinblick auf Ndhe und Ferne haben. Dieses
Paradigma erlaubt es, Umfragedaten zu nutzen, die messen, inwieweit Per-
sonen »stolz« auf »ihre« Institutionen sind (oder ihnen zumindest vertrau-
en) und sich mit Europa »identifizieren« (Kohli 2000). Eine andere, eher
minoritdre Forschungstradition betont die Rolle von Symbolen wie Flagge,
Hymnen, représentative Gebaude oder die ritualisierte Erinnerung an einen
Griindungsakt und unterstellt deren identifikatorische Kraft, was wiederum
den Anschluss an das »social identity paradigm« erlaubt. Wenn man diese
Phinomene (also Einstellungen wie Identifizierungsobjekte) als Indikato-
ren fiir das »Ausmal« kollektiver Identitdt nimmt, dann unterstellt man,
dass starke Identifikationen cine starke kollektive Identitét indizieren.'
Doch von Identifikationen zu Identitéten ist ein langer und in seiner Rich-
tung noch zu klarender Weg. Statt nun auf die Annahme zu setzen, dass
Identifikationen Identitédten erzeugen, soll im Folgenden umgekehrt argu-
mentiert werden: dass der Weg in die entgegengesetzte Richtung, von
Identitéten zu Identifikationen, geht. Daraus ergibt sich eine andere Lesart
der Ergebnisse der dem »social identity paradigm« folgenden Forschung:
Identifikationen sind >Feedback-Effekte« kollektiver Identitdt in den emo-
tionalen (manchmal auch kognitiven) Strukturen (»Identifikationen«) von
Individuen.

Das empirische Ergebnis bisheriger Forschung deutet auf eine schwach
ausgepragte Identifikation mit Europa. Die EU als politische Gemeinschaft
ist kein relevantes Identifikationsobjekt, was die Suche nach den kulturel-
len Grundlagen dieser Form politischer Gemeinschaft in Gang setzte:
wenn schon nicht die politische Verfassung]3, dann sollte doch die kultu-
relle Gemeinschaft der Europder genauer bestimmt werden, um die Identi-
fikationsstdrke mit Europa zu erhéhen. Diese Debatte spaltete sich in die
klassischen Positionen auf, die wir bereits aus der Nationalstaatsdebatte

12 Die Europidische Gemeinschaft hat ihre Datenerhebung auf diese theoreti-
schen Annahmen gegriindet (European Commission 2001). Bruter (2005) hat
mit solchen Daten eine interessante Analyse von kollektiver Identitit in Eu-
ropa »von unten« vorgelegt.

13 Die Idee eines konstitutionellen Patriotismus ist ein Versuch, einem Rechts-
raum eine identititsgenerierende Bedeutung zu geben. Allerdings ist das bis-
lang nicht erfolgreich gewesen, wie die euroskeptischen Ereignisse der letz-
ten Jahre zeigen.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

446 | KLAUS EDER

kennen: in solche, die eher eine >republikanische< Idee von Europa, und
andere, die eine >kulturelle« Idee von Europa verfolgten (Brubaker 1992,
Giesen 2001)."

Unabhéngig von dieser Debatte um Identifikation (ob republikanisch
oder traditionell) erweitert sich der Kommunikationsraum Europa (Eder
2006b) auf der Ebene sozialer Netzwerkbildung. Dies wird bislang in Um-
fragen nicht gespiegelt. Dieser expandierende Raum produziert Ereignisse,
die Bedeutungen erzeugen. Allerdings sind diese Bedeutungen nicht not-
wendig auf Europa als einen politischen Raum oder als eine alte kulturelle
Tradition bezogen. Diese Bedeutungen definieren die Grenzen eines
Raums, der nicht notwendig mit dem zusammenfillt, der von politischen
und kulturellen Eliten definiert wird. Es entsteht ein Kommunikations-
raum, in dem soziale Beziehungen evolvieren, die eine Dynamik jenseits
politisch gewollter Beziehungen erzeugen. Euroskeptizismus ist ein As-
pekt eines solchen Europas jenseits des offiziellen Europa.

Um einer entstehenden kollektiven Identitdt in Europa auf die Spur zu
kommen, muss man also zunéchst die vorfabrizierten Identifikationsobjek-
te zur Disposition stellen. Sie konnen relevante Objekte sein, miissen es
aber nicht. Das Fehlen einer Identifikation mit diesen Objekten heifit noch
lange nicht, dass es keine kollektive Identitdt gidbe, die Grenzen von in Eu-
ropa entstehenden sozialen Beziehungsstrukturen, Grenzen einer europi-
ischen Kommunikationsgemeinschaft indizieren wiirde. Deshalb ist nicht
das Identifikationsobjekt der Ausgangspunkt, sondern der Prozess der Her-
stellung von bedeutsamen Objekten, die narrative Konstruktion von be-
deutsamen Dingen in Europa. Solche narrativen Konstruktionen emergie-
ren in der Dynamik von Netzwerken von sozialen Beziehungen in Europa.

Es lassen sich bislang mindestens drei solcher narrativer Konstruktio-
nen, die Objekte jenseits nationaler Identitdtsobjekte herstellen, ausma-
chen. Die erste ist die Konstruktion der morderischen Vergangenheit Eu-
ropas. Dieser narrative Kommunikationsraum eines geteilten Gedachtnis-
ses ist die Quelle oft sehr starker Gefiihle. Geschichten, die eine gemein-
same Vergangenheit erzéhlen, erzeugen Grenzen mit hoher emotionaler
Besetzung. Eine andere narrative Konstruktion ist die Story eines erfolg-
reichen europdischen Integrationsprozesses, die Story vom friedlichen
Nachkriegseuropa, das von einem ¢konomisch zu einem politisch integ-
rierten Europa reicht. Diese Story begriindet ein besonderes jcitizenship
narrative<, wenn es die Mitglieder dieses friedlichen Europas als Triger
dieser Story auszeichnet. Eine dritte narrative Konstruktion ist die eines
iiber Solidaritdt zusammengehaltenen Sozialverbands, ein wohlfahrtsstaat-
liches Narrativ, das diverse Traditionen von Gewerkschaften bis hin zu

14 Diese Reproduktion der alten Debatten um nationale Identitét weist zugleich
auf ein weiteres Problem dieser Forschung hin: in dem gefangen zu sein, was
als »methodologischer Nationalismus« kritisiert worden ist.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 447

Kirchen umfasst. Ob diese drei Narrative Effekte in den Kopfen der Men-
schen generieren, die dann auch gemessen werden konnen, bleibt abzuwar-
ten. Bislang ist dieser Effekt eher gering. Um aber solche Effekte zu ha-
ben, braucht man Stories, die diese Effekte erzeugen. Eine erkldrende
Theorie der Entstehung einer kollektiven Identitit in Europa darf also
nicht bei den Identifikationen mit Objekten, sondern muss an der sozialen
Konstruktion dieser Objekte in sozialen Beziehungsnetzwerken ansetzen.

Diese kollektive Identitét, die Européer in ein Netzwerk sozialer Be-
ziehungen einbindet, wird in der etablierten Forschung nicht sichtbar. Die-
se beschreibt nur einige entfernte Effekte in Individuen, individuelle Re-
sonanzen auf das, was in Fragebogen an diese Individuen herangetragen
wird. Kollektive Identitit bleibt so eine >black box«, die Summe von star-
ken Identifikationen. Was aber diese Summe zu einer »sozialen Tatsache«
macht, bleibt im Dunkeln."”

Es bleibt aber noch eine theoretische Moglichkeit, die es erlaubt, Iden-
tifikationen mit kollektiven Identitdten kurzzuschlieBen: nimlich die An-
nahme, dass die Objekte, in denen sich kollektive Identitédten artikulieren,
Individuen sind. Diese Moglichkeit wurde eingangs angedeutet, als es um
die Frage nach der Differenz individueller und kollektiver Identitit ging.
Diese Differenz ist keine »ontologische«, die zwischen einer Welt des Indi-
viduellen und einer Welt des Kollektiven unterscheidet. Die Differenz ist
einer der Triager der Welt des Kollektiven. Anstatt Gruppen oder Gemein-
schaften zu Tragern von kollektiver Identitit zu machen, kann man das
auch mit Individuen tun. Dann fallen individuelle Identitéiten mit kollekti-
ven Identitdten zusammen. Im Idealfall wire dieser Zustand in modernen
Gesellschaften erreicht: Das Metanarrativ, das alle anderen Narrative in
sich vereint, wire das der sich selbst konstituierenden und konstruierenden
Subjektivitit des Individuums. Das Individuum projiziert sich in soziale
Objekte, die dann als kollektive Identitdten in die Projektion (oder Identi-
fikation) zuriickkehren.

Diese Uberlegung setzt allerdings an einer idealisierenden Unterstel-
lung an: dass Subjektivitdt die einzige Referenz fiir die Objektivitéit des
Sozialen ist. Dies ist empirisch nicht zu erwarten. Es geht eher darum, sich
die Frage zu stellen, wie der »Hiatus< zwischen weiter bestehender sozialer
»Objektivitdt« und individueller >Subjektivitit« vermittelt wird. Die Ver-
mutung ist stark, dass dies nicht mehr die »Nation« leistet, auch nicht die
lokale Zugehorigkeit (eine mit der Formel »glokal« benannte und haufig zi-
tierte Vermutung in der Globalisierungsliteratur). Dagegen spricht die evo-
lutionstheoretische Uberlegung, dass wir es mit zunehmend indirekten so-
zialen Beziehungsnetzwerken zu tun haben, die solche narrativen Netz-

15 Angesichts solcher Holzwege liegt es nahe, auf normative Theorien auszu-
weichen, die davon ausgehen, dass eine kollektive Identitdt notwendig sei,
um den europdischen Integrationsprozess voranzutreiben.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

448 | KLAUS EDER

werke nur mehr subsididr in Anspruch nimmt. Was zwischen Individuum
und Nation als dem letzten groBen Metanarrativ tritt, sind Konstruktionen
ethnischer Identitit, die noch artifizieller sind als die Konstruktionen der
Nation. Ethnische Narrative unterlaufen nationale Narrative und produzie-
ren Sinn flir Netzwerkstrukturen, die mit der Evolution sozialer Beziehun-
gen entstehen: Nationale Majorititen werden zu ethnischen Gruppen, die
sich gegen andere Ethnien wehren, die selbst von nationalen zu ethnischen
Minorititen umdefiniert werden.'®

Europa liefert hierfiir einen besonders aufschlussreichen Fall. Man
konnte Europa als eine Gemeinschaft von Individuen konstruieren, die
Tréger kollektiver Identitéiten sind (das leistet die Erzahlung des kosmopo-
litischen Europa). Sicherlich ist Europa ein Fall der Kombination von di-
versen nationalen Narrativen untereinander und mit ethnischen Narrativen
quer zu den nationalen, also ein Fall emergenter Rekombination. Q.e.d.

Das Referenzobjekt einer europdischen kollektiven Identitéat

Die Debatte um eine europdische Identitit bedarf also einer reflexiven
Brechung (einer Beobachtung 2. Ordnung im systemtheoretischen Sprach-
spiel). Eine genuin soziologische Theorie europdischer Identitdt zielt dar-
auf ab, ob, wie und in welchem Ausmalf in rdumlich und zeitlich bestimm-
ten sozialen Prozessen Identitdtsmarkierungen emergieren. Normative An-
sdtze hingegen sind Teile jenes Prozesses, in dem solche Identitdtsmarkie-
rer hergestellt werden. Sie beschreiben die Rechtfertigungen der Grenzen
von Netzwerken sozialer Bezichungen, die als semantische Objektivierun-
gen solcher Grenzdefinitionen zu einem Teil des Konstruktionsprozesses
selber werden. Dies gilt auch fiir psychologische Ansitze, die uns dariiber
berichten, welche Gefiihle wie viele Menschen gegeniiber einem >Ding¢
wie Europa haben. Wenn sie denn Gefiihle haben und diese als Statements
iiber etwa >Identifikationsgrade mit Europa« existieren, werden sie selbst
Teil jenes Prozesses, in dem kollektive Identititen emergieren.

Das Zentralproblem der Erkldrung des Prozesses europédischer Identi-
titskonstruktion ist die Bestimmung des Objekts einer européischen Iden-
titdt. Europa selbst ist ein leerer Bedeutungstréger. Es kann alles Mogliche
bedeuten, etwas, das durch territoriale Grenzen identifizierbar wird, das als
Rechtsraum bestimmt wird oder als die Summe der Léinder, die dem Euro-
parat zugehoren. Wir konnten solche »Vorstellungen< von Europa als An-
ndherungen oder stellvertretende Bedeutungstrager fiir ein bereits existie-
rendes Objekt »Europa< heranziehen. Dann sprechen wir etwa von einem

16 Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass nationale Gruppen wie Tiir-
ken oder Chinesen oder Marokkaner im Kontext der Migration in fremde na-
tionale Kontexte zu ethnischen Gruppen werden, also narrativ rekonstruiert
werden.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 449

kulturellen, einem geographischen Europa, also von einem durch Adjekti-
ve bestimmten >Ding« Europa (Eder 2006a).

Kollektive Identitdten beziehen sich auf einen Kommunikationsraum,
dessen Grenzen mit dem, was in ihm kommuniziert wird, variiert. Das ist
eine Voraussetzung fiir die Annahme, dass kollektive Identitdten iiber »Ge-
schichteng, iiber Stories hergestellt werden. Geschichten, die Menschen
verbinden, variieren mit dem kommunikativen Netzwerk, das sie konsti-
tuieren. Deshalb ist der Gegenstand kollektiver Identititen ein Netzwerk
kommunikativer Bezichungen mit Grenzen, die von einer Identitdt identi-
fiziert und kontrolliert werden. Kommunikative Netzwerke generieren
Identitéten als ein Projekt der Kontrolle ihrer Grenzen (White 1992).

Dass der >Gemeinsame Markt< ein solches Referenzobjekt bilden
konnte, ist eine Annahme, die haufig heftig bestritten wird. Der »Markt«
konne in dieser Lesart kein Objekt kollektiver Identitdtskonstruktion sein.
Dabei wird iibersehen, dass der Markt jenem Zusammenfallen von Indivi-
duum und Gesellschaft als Objekten kollektiver Identititskonstruktion am
weitestgehenden nahe kommt. Allerdings ist auch der >Gemeinsame
Markt< in Europa mehr die Identitdt besonderer individueller Subjektiviti-
ten in Europa.17 Der »>Gemeinsame Markt« liefert eine Reihe von Objekten,
die in wohl funktionierende Narrative eingebaut werden konnen, insbe-
sondere in das Narrativ von dem sich in seinen Produkten und Konsumob-
jekten konstituierenden Europa. Dieses Narrativ europdischer Besonder-
heit bedarf kaum mehr der intellektuellen Verstirkung; es funktioniert
unmittelbar in den technischen Kommunikationsmedien, die Personen in
Europa in virtuelle Interaktionszusammenhénge einbinden.

Wenn wir den Fall eines rechtlich definierten Europas nehmen, dann
werden Beziehungen iiber Erzéhlungen rechtlicher Zugehorigkeit, iiber
»citizenship narratives< hergestellt. Rechtliche Beziechungen werden wegen
der Zunahme rechtlicher Regelungen dichter, und generieren Grenzen die-
ses Systems der Mitgliedschaft iiber besondere Definitionen dessen, was
dazugehort, insbesondere iiber eine politische Definition von Mitglied-
schaft. Dieses politische Kontrollprojekt, objektiviert in Semantiken und
realen Objekten wie Reisepdssen, definiert die Grenzen eines europdischen
Kommunikationsraums, einer >politischen Gemeinschaft« von Europdern.
Dieses »>citizenship narrative« setzt ein altes Narrativ fort und wird benutzt,
um eine europdische Identitéit zu definieren.”” Um die Differenz zum na-
tionalen Staatsbiirgernarrativ herzustellen, werden Adjektive bemiiht, die
den Biirger der nationalen Gemeinschaft vom Biirger der europiischen

17 Diese poststrukturalistische Formel ist zwar modisch, geht aber empirisch
doch noch ein Stiick an der europdischen Realitét vorbei.

18 Vgl. dazu die Beitrige zu Eder/Giesen (2001), die diese Ambivalenz heraus-
arbeiten. Das Interesse der EU (DG XII) an »citizenship research< im letzten
Jahrzehnt ist ein Ausdruck des Versuchs, europdische Staatsbiirgerschaft als
eine geteilte Story in Europa zu etablieren.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

450 | KLAUS EDER

Gemeinschaft unterscheiden. Ein in jiingerer Zeit modisch gewordenes
Adjektiv ist kosmopolitisch«. Europdische Identitit definiert Grenzen ei-
ner Gemeinschaft von kosmopolitischen Biirgern. Andere »Staatsbiirgerre-
ferenzen« sind soziale Staatsbiirgerschaft in Europa, mit der Idee, die iden-
titdren Grenzen als die eines Soldaritidtsraums zu bestimmen. Eine andere
»citizenship story< ist die eines Europas friedliebender Biirger, eines Euro-
pas, das alte Feinde in Freunde und Krieg in Wohlstand transformiert hat.

Ein anderes Narrativ ist die Erzdhlung einer besonderen europdischen
Kultur, eines europdischen >kulturellen Erbes<. Es findet seine Werte in
Abgrenzung zu Werten anderer Kulturen (Joas/Wiegand 2005). Diese an-
deren, nicht-europdischen Werte sind allerdings ein nur schwer fixierbares
Objekt. Es hiangt von der besonderen Projektion auf einen Anderen ab, der
mal als »Osten<, mal als >Orient, bisweilen auch als »Amerika< oder was
auch immer zu fixieren versucht wird. Die schwankenden Referenzen zei-
gen, dass Europa nicht in einer kulturellen Substanz zu suchen ist, sondern
selbst ein Moment eines Prozesses der Relationierung von dem, was in
Bezug auf das Andere als europdisch identifiziert wird, ist. Dies wird an
zwei fiir Europa kritischen kulturellen Referenzen deutlich: der Referenz
zur jidischen und der Referenz zur arabischen Kultur (die griechische
wurde erfolgreich >eingemeindet< und assimiliert). Die Suche nach einer
europdischen Kultur als einem Bezugspunkt europdischer Identitit ist also
tautologisch: Die Konstruktion von kollektiver Identitdt besteht gerade in
der Konstruktion eines Gemeinsamen, einer auf kulturelle oder politische
Objekte bezogenen Story, die sich in der Zeit fortspinnt.

Welche Story gilt also fiir Europa? Es ist eine Story der dauernden Be-
gegnung mit anderen Kulturen, die nicht vergessen worden sind, sondern
in den Objektivierungen dieser Ereignisse in das Fortspinnen einer europé-
ischen Story eingebaut werden. Dann kommen hier nicht nur Juden und
Araber, sondern auch Mongolen und Gypsies, Tiirken und Kelten hinein,
die ihre Spuren in Siideuropa, in Osterreich und Frankreich, in Ruménien
und Deutschland hinterlassen haben. Die Ereignisse, aus denen diese Story
besteht, sind oft furchterregende und entsetzliche Ereignisse, was aber
nicht heiflt, dass sie in der Holle enden — im Gegenteil: Europa prisentiert
sich heute als das Gegenteil dieser Holle, also ein anderes »Ende« dieser
Story. Wie in den meisten dieser Stories kann die Geschichte weitergehen
und neue Ereignisse kulturellen Konflikts kénnen diese Story weitertrei-
ben.

Mit den drei angedeuteten Stories, der »Marktstory«, >Staatsbiirger-
schaftsstory< und der Story der »kulturellen Besonderheit, lassen sich drei
unterschiedliche Grenzen und damit unterschiedliche Projekte der Kontrol-
le dieser Grenzen, d.h. >Identititen<, bestimmen. Europédische Identitét ent-
steht damit aus konkurrierenden Geschichten, die mit Hilfe des Objektbe-
zugs >Europa< zusammengefiigt und zu einer neuen Geschichte ver-
schmolzen werden. Ob sich diese Stories am Ende empirisch in eine euro-

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 451

pdische Story zusammenfiigen lassen, mag hier offen bleiben. Dies héngt
seinerseits wieder von der Evolution der Netzwerke sozialer Beziehungen
in Europa ab.

Im Gegensatz zum nationalen Modell, in dem sich 6konomische, poli-
tische und kulturelle Grenzen i'1berlappen,19 fallen im européischen Modell
diese Grenzen nicht zusammen. Es gibt kein Narrativ, das diese drei Ba-
sisnarrative in Europa homogenisieren kann.”’ Die Nicht-Koinzidenz der
moglichen Grenzen mag gar das sein, was Europas kollektive Identitét
ausmacht. Es kommt nur darauf an, ein Kontrollprojekt zu konstruieren,
das mit vielfiltigen Grenzen hantieren kann. Aber ohne Kontrollprojekt,
d.h. ohne kollektive Identitdt sind auch Vergesellschaftungsprozesse auf
europdischer Ebene nicht denkbar. Die oben gemachten evolutionstheore-
tischen Annahmen legen dies zumindest nahe.

Diese theoretische Idee wird dann plausibel, wenn man die Implikation
mitdenkt, dass die Komplexitit von Netzwerkbeziehungen im Kontext des
sozialen Wandels in Europa es moglich macht, dass mehrere Geschichten
gleichzeitig durch dieses Netzwerk flieBen. Die narrative Verkniipfung
von parallelen oder sich tiberschneidenden oder sich widersprechenden
Narrativen wird so zum Zentralproblem dieses Netzwerks sozialer Bezie-
hungen. Das ldsst sich nicht mehr mit einer hegemonischen Story wie im
Nationalstaat bewerkstelligen. Dazu bedarf es eines anderen Konstruk-
tionsmodus.

Europdische Identitat als narrative Ordnung
emergenter Interobjektivitat

In der evolutionstheoretischen Perspektive sind Netzwerke sozialer Bezie-
hungen in Europa mehr als in nationalen Kontexten bestimmt durch Tech-
niken der Herstellung indirekter sozialer Beziehungen. Europa wird in die-
ser Perspektive vor allem durch Radio, TV, Film, Zeitungen, Internet kon-
stituiert. Es sind gerade nicht die personlichen Beziehungen (zwischen Eli-
ten oder ein paar Erasmusstudenten), die Europa als Kommunikationsraum
hervorbringen.21 Solche indirekten Beziehungsnetzwerke erzeugen viele
Orte indirekter Kommunikationsnetze, eine »Interobjektivitit« (um einen

19 Die Reihenfolge der Koordination, also die temporale Abfolge variiert und
hat zu Unterscheidungen wie dem eines >franzdsischen< und >deutschen¢
Modells gefiihrt. Diese sind aber keine substantiell differenten Formen, son-
dern zeitlich unterschiedlich arrangierte >Stories< der Konstruktion einer
»Einheitsstory«.

20 Das ist das Modell der Integration verschiedener Staaten in eine nationale
»Story<. Dort wurde dies allerdings mit der Durchsetzung einer dominanten
Sprache erleichtert. Wenn Europa das mit seinen vielen Sprachen wollte, wé-
re schon eine erste erschwerende Bedingung gegeben.

21 Das heif3it nicht, dass diese Phianomene irrelevant wiren. Doch relativ zu den
indirekten sozialen Beziehungen nehmen sie an Bedeutung ab.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

452 | KLAUS EDER

Begriff von Latour (2001, 2007) aufzunehmen). Diese Interobjektivitdt
zeigt sich etwa in Forschungen zu einer europiischen Offentlichkeit, in der
nicht mehr die gemeinsame Sprache oder das gemeinsame Medium, son-
dern die Kommunikation von Themen zur gleichen Zeit zum Kriterium fiir
curopaische Offentlichkeit werden.”

Diese Interobjektivitidt unterstellt besondere Beziehungen zwischen
»Orten« der Konstruktion kollektiver Identitdt. Drei solcher Orte lassen
sich in Europa ausmachen. Der erste ist der »Marktc, der von der Story be-
stimmt wird, dass es in ihm um die Maximierung des Reichtums aller gehe
und dass am Ende alle reich sind (wenn sie rational handeln). Ein anderer
Ort ist die »Offentlichkeit¢, die von der Story zusammengehalten wird,
dass Biirger Rechte und Pflichten haben, die sie aus Einsicht in ihre Ver-
niinftigkeit bzw. Begriindbarkeit ibernehmen. Ein dritter Ort sind >Erinne-
rungsorte<, wo die Erinnerung an Europa eingeiibt und auf Dauer gestellt
wird (Kriegerdenkmale, Heldendenkmaler, Opfermahnmale).

Diese Orte sollten nun nicht, wie es viele Analysen gemifl dem natio-
nalen Modell tun, hierarchisiert werden, als ob es ein Kontinuum von wei-
chen (6konomischen) zu harten (kulturellen) Orten gidbe, wo sich dann die
narrative Ordnung eindeutig ausmachen lésst, die Narration ein »Ende< hat.
Orte produzieren funktional dquivalente Stories. Welche strukturelle Posi-
tion sie in einem Netzwerk sozialer Beziehungen besetzen, ist abhingig
davon, welche Position ihnen in der narrativen Konstruktion von Grenzen
dieser Netzwerke zugewiesen wird. Die europdische Story ist ein Versuch,
die in nationalen Stories stattfindende Hierarchisierung durch Temporali-
sierung zu ersetzen, unterschiedliche Orte in den Fortgang der Narration
einzubauen und Kohirenz iiber das Fortlaufen der Story zu erzeugen. Es
kommt zu Kombinationen und Rekombinationen, die iiber narrative Se-
quenzialisierung Identitét {iber Zeit sicherstellen.

Eine narrative Konzeption europdischer ldentitat

Zur narrativen Ordnung der europaischen Gesellschaft

Europiische Identitit ist also immer >in the making< und das analytische
Beobachtungsarsenal muss im Fall européischer Identitdtskonstruktion auf

22 Die Debatte um die Frage, ob es nun eine solche gébe oder nicht, ldsst sich
leicht auflosen als eine Debatte iiber unterschiedliche Modelle der Konstruk-
tion von Offentlichkeit. Nationale Offentlichkeiten funktionieren anders als
transnationale Offentlichkeiten. Die Forschung zu einer europaischen Of-
fentlichkeit (fiir eine exzellente Diskussion siche Trenz (2005)) konnte als
Analyse der Emergenz von Interobjektiven in Europa gelesen werden, in
dem kollektive Identitét in anderer Weise als in den auf die Illusion von Ko-
Prisenz gegriindeten nationalen Offentlichkeiten hergestellt wird.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 453

diese temporale Struktur ausgerichtet werden. Europdische Identitit muss
deshalb als Prozess verstanden werden, der an verschiedenen Orten zu be-
stimmten Zeitpunkten beobachtbar wird.” Diese analytische Perspektive
erlaubt es, iiber die aktuelle Debatte iiber »weiche<« und »>harte« Identitéten,
iiber Konzeptionen von Identitét als Identifikation oder als Reprisentation
hinauszugehen. Argumente wie die, dass Europa nur eine weiche Identitit
haben konne, weil Identifikationen fehlen wiirden oder weil es keine ge-
meinsame Sprache gébe, eriibrigen sich dann. Die oben entwickelte Kon-
zeption weist darauf hin, dass Europa eine starke Konzeption von Identitt
entwickeln muss, weil komplexe Gesellschaften besonders viel Identitit
brauchen. Dieser Idee wurde die Idee hinzugefiigt, dass diese europdische
Identitét nicht mehr in einer dominanten Story fixiert werden kann, son-
dern von einer Multiplizitit von Stories bestimmt ist, die ihrerseits in eine
narrative Sequenz gebracht werden und damit kollektive Identitdt erzeu-
gen.

Diese Multiplizitit von Stories in Europa ist oft angemerkt worden.
Eine Liste solcher Stories wiirde einmal die christliche Story von den
Grenzen des Abendlandes enthalten, das einen besonderen Kommunikati-
onsraum von Europédern abgrenzt. Eine andere Story ist die des tiirkischen
Anderen, bisweilen gemischt mit dem islamischen Anderen, bisweilen re-
duziert auf eine blofle Differenz in Wertvorstellungen, die dann als Projekt
der symbolischen Grenzkontrolle dient. Dem kann noch die sékularistische
Story von Europa hinzugefiigt werden, ein besonders starkes Kontrollpro-
jekt der EU, das mehr oder weniger stark von den Mitgliedsstaaten ge-
stiitzt wird. Territoriale Bilder erzeugen eine Story von einem Europa, das
vom Atlantik zum Ural reicht. Hinzu kommen Identititsprojekte von Im-
migranten in Europa, die soziale Beziehungen wieder tiber andere Ge-
schichten herstellen und absichern. Diese Liste liefe sich beliebig verldn-
gern. Sie ist wie ein Werkzeugkasten, aus dem Europa konstruiert wird.

Eine Theorie europdischer Identitit kann sich dieses Werkzeugkastens
bedienen. Anstatt diese Liste einfach zu erweitern, sucht sie deren Ver-
kntipfung in Raum und Zeit zu fassen. Das Set von Geschichten, die iiber
Europa erzihlen, erzeugt eine Dynamik, die européische Identititsbildung
bestimmt. Die Idee der Aggregation von Geschichten wird ersetzt von der
Idee der kommunikativen Zirkulation dieser Geschichten, deren Zusam-
menspiel ein Kontrollprojekt der variablen Grenzen dieses Kommunikati-
onsraums, also eine europdische Identitit, hervorbring‘[.24

23 Das methodologische Problem, den zeitlichen Punkt der Beobachtung mit-
zubestimmen, mag hier aulen vor gelassen werden. Zur theoretischen wie
methodischen Diskussion siche Abbott (1995).

24 Die Idee von Europa als einem Kommunikationsraum liefert das Briicken-
konzept zwischen Netzwerken sozialer Beziehungen und der Storyprodukti-
on. Zur Explikation dieses Konzepts siche Eder (2007a).

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

454 | KLAUS EDER

Kollektive Identitét als ein Kontrollprojekt von Netzwerken
sozialer Beziehungen

Kollektive Identititen sind keine kulturellen Substanzen, sondern Dinge,
die in der sozialen Welt als Teil dieser Welt erzeugt werden. Kollektive
Identitéten sind weder Anfang noch Ende von sozialen Bezichungen. Sie
emergieren mit den sozialen Beziehungen und liefern Momente von Stabi-
litdt im Fluss sich dauernd verdndernder sozialer Beziechungen. Aber auch
Identitidten sind nicht stabil, auch sie dndern sich, und oft auch recht ab-
rupt. Das Besondere europdischer Identitét ist nun, dass die Stabilitit, die
eine narrative Ordnung hervorbringt, eine permanente Fortsetzung des Er-
zdhlens notwendig macht. Kollektive Identitit sind Momente relativer Sta-
bilitdt in der Verkniipfung existierender Geschichten in ein Narrativ, das
diese Geschichten in eine narrative Sequenz bringt.

Doch wie lassen sich die Geschichten, die in Europa benutzt werden,
um ein Netzwerk sozialer Beziehungen zu kontrollieren, in einen narrativ
plausiblen Zusammenhang bringen? Sequenzialisierung heift zunichst
nichts anderes als eine methodologische Perspektive zu bezeichnen, die
Ordnung in der Verschiedenheit der laufenden Geschichten in der narrati-
ven Sequenz ihrer Verkniipfung zu suchen. Ein erster Schritt zur theoreti-
schen Bestimmung ist, relevante Elemente in der Konstruktion dieser Ge-
schichten zu identifizieren. Wie in jede Geschichte gehen auch in die eu-
ropdische Story Interessen, normative Prinzipien und kollektive Erinne-
rungen ein, die dann narrativ dadurch geordnet werden, dass die Aktanden
dieser Geschichten in narrativ plausible Sequenzen eingebaut werden. Sie
werden analytisch als Ereignisse behandelt, die zeitlich geordnet werden
und damit Strukturen bilden. Offen ist bislang, wie diese Struktur der Nar-
ration theoretisch genauer bestimmt werden kann.

Es gibt drei theoretische Vorschldge, diese Struktur zu bestimmen. Ra-
tionalistische Ansdtze argumentieren spieltheoretisch, insbesondere im
Sinne iterativer Spiele. Auf Europa bezogen hiefle das, dass der durch eu-
ropéische Institutionen erzeugte Vorteil zusammenbindet, dass also die
Herstellung des groftmoglichen Gliicks der Européer identitétsgenerierend
im Sinne von zunehmender Identifikation mit EU-Institutionen sei. Nor-
mative Ansidtze argumentieren, dass das ethische Selbstverstindnis dieje-
nigen, die miteinander interagieren, zur Kooperation zwingt. Bezogen auf
die EU heif3t das, dass ethische Selbstbindungen der Europder diese zur
Zusammenarbeit zwingen und identititserzeugende Effekte haben (vgl.
Kantner 2006).25 Davon lasst sich ein dritter, phdnomenologisch ansetzen-
der Vorschlag unterscheiden, der auf gemeinsam geteilte Hintergrund-

25 Dieser Ansatz kennt mehrere Varianten. Der sichtbarste unter ihnen ist die
Idee eines deliberativen Europa als der Grundlage einer européischen kollek-
tiven Identitdt. Siehe dazu Eriksen (2005a) und die Beitrdge in Eriksen
(2005b).

14.02.2026, 19:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 455

iberzeugungen verweist, die das soziale Band zwischen Akteuren herstel-
len. Bezogen auf Europa heifit das, dass ein gemeinsames Verstindnis von
Werten oder Wissenselementen (auch religiosen) identitdtsgenerierend im
Sinne eines kollektiv geteilten Grundeinverstdndnisses sei. Bezogen auf
Europa verweist diese Theorie auf die aktuelle Debatte um ein in einem
vagen Sinne als »kulturell« bezeichnetes Selbstverstindnis Europas.

Alle drei Ansitze liefern Erklarungen fiir Abschnitte in der narrativen
Sequenz einer europdischen Story. Dies ist zu erwarten, weil in allen Ge-
schichten rationale Akteure, moralische Pflichten sowie lebensweltliche
Selbstverstindlichkeiten, die in Traditionen eingebettet sind, eine Rolle
spielen. Was eine narrative Erkldrung leistet, ist, die Verkniipfung dieser
Elemente selbst als narrative Netzwerke zu deuten, in denen die Position
im Netzwerk die Rolle von Rationalitit, Moral und Lebenswelt regelt.
Diese sstrukturtheoretische« Grundlage einer narrativen Erkldrung ver-
kniipft Helden, Bosewichte, Retter und Opfer in einer Sequenz, deren Fort-
laufen Sinn macht und narrative Plausibilitét besitzt. Sie gibt rationalen,
moralischen und traditionalen Akteuren eine bestimmte Rolle und betrach-
tet deren rationale, moralische oder traditionale Motive nur als Ereignisse
in einer Geschichte.

Diese strukturtheoretischen Annahmen einer narrativen Theorie erlau-
ben einen produktiven theoretischen Blick gerade auf den europiischen
Fall. Denn sie machen die differentia specifica europiischer Identitts-
konstruktion und nationaler Identititskonstruktion deutlich. Sie zeigen,
dass die fiir die nationale Identitdtskonstruktion leitende Annahme der
Durchsetzung einer hegemonischen Story, die darauf abzielt, dass eine
Story alle anderen miterzihlt, das Spezifikum nationaler Identitétskons-
truktion ist. Sie erlauben zugleich, das Phanomen, dass Europa mit einer
Diversitit von Stories zu rechnen hat, die nicht ineinander {ibersetzt und in
eine hegemonische Story transformiert werden konnen, begrifflich fassen
zu konnen, ohne auf Thesen wie das Ende kollektiver Identitdtskonstruk-
tionen oder gar deren Unmoglichkeit auszuweichen. Dass komplexe Ge-
sellschaften wie die in EU-Europa entstehende Gesellschaft auch eine kol-
lektive Identitdt ausbilden, wird also nicht bereits theoretisch ausgeschlos-
sen, sondern als Moglichkeit denkbar und damit empirisch falsifizierbar.

Europa als ein Fall multipler Stories —
eine evolutionare Perspektive auf die Konstruktion
einer >Europdischen Identitét«

Europa ist ein Fall multipler Stories, die vernetzt werden miissen und in
diesem Prozess narrativ neu geordnet werden. Einer der empirischen
Griinde dafiir liegt auf der Hand, ndmlich die EU als ein Zusammenschluss
von Nationalstaaten, die auf nationalen Gesellschaften mit einer je eigenen
Tradition grinden. Der Zusammenschluss modifiziert bereits die in der

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

456 | KLAUS EDER

Idee der »Nation< implizierte Autonomie, die sich politisch als Souveréani-
titsanspruch artikuliert. Nationale Gesellschaften werden in ein Netzwerk
von Beziehungen zwischen Nationalstaaten eingebunden und veranlasst,
die narrative Identitdt in eine iibergeordnete Narration einzubauen.

Noch folgenreicher (und den durch Europiisierung ausgelosten Trans-
formationsprozess der Nation beschleunigend) ist die Verdnderung der na-
tionalen Gesellschaften selbst, nimlich die zunehmende Heterogenitit der
nationalen Gesellschaften, in der nationale Identitit nur mehr gegen die
Evidenz ethnischer Differenzierung inszeniert werden kann. Man kann
zwar weiterhin die Assimilation der Fremden (Migranten) an nationale
Kulturen fordern, doch ldsst sich dieses Ansinnen nicht mehr durchset-
zen.” Die Fremden werden zu Ethnien in der und quer zur Nation. Die
Nation ist nicht nur mit ethnischen Gruppen konfrontiert, die sich der As-
similation verweigern. Auch die Einheimischen werden in ethnische
Gruppen transformiert, so dass postnationale Gesellschaften nicht mehr
nur Einwanderungsgesellschaften, sondern letztlich multiethnische Gesell-
schaften sind, in der auch Majoritéiten >ethnisiert« werden. Alle diese Eth-
nien klagen gleichermaflen Narrative ihrer Besonderheit ein. Deshalb geht
es jetzt darum, ein Netzwerk ethnischer Geschichten herzustellen, das
selbst narrative Plausibilitét hat.”’

Nationale Geschichten hatten noch klare Helden: Sie waren der Inbeg-
riff der Reinheit, nationale Helden, die das kollektive Idealsubjekt repra-
sentierten. Die narrative Schliefung nationaler Gesellschaften baute die
zentralen Ereignisse der Selbstkonstitution als Nation als Helden in die
Geschichte ein und beendete damit zugleich die Geschichte. Die Nachfah-
ren konnten nur mehr Heldenverehrung betreiben, auller es kam, wie in
vielen Lindern, etwa in Deutschland, zu Diskontinuititen in der nationalen
Story, die nur mithsam tberbriickt werden konnten. In der Realitit aller-
dings setzte sich bereits die multiethnische Realitét durch: sichtbar glei-
chermaflen in FuBiballteams wie in der populdren Musik, noch kaum sich-
tbar in der politischen Form der Gesellschaft, wo ethnische Vertreter im-
mer noch die bemerkenswerte Ausnahme sind.

Das verdndert die Besetzung der Positionen in der narrativen Struktur
des Netzwerks postnationaler Vergesellschaftung: An die Stelle eindeuti-

26 Das ist vermutlich auch das Problem mit den Assimilationstheorien, die im-
mer noch, trotz multikultureller Realititen, verteidigt werden.

27 Das gelang hervorragend in den USA. Allerdings waren die Zuwanderer in
diesem Fall nicht nur herrschende Schicht im Einwandererland, sondern
auch Migranten, deren nationale Identitdt noch nicht jene narrative Stabilitét
erreicht hatte, die in Europa erst im Laufe des 19. Jahrhunderts {iberhaupt
sich durchsetzen konnte. Erst die spéteren Einwanderer werden nicht mehr
problemlos Amerikaner, sondern werden ethnisch kategorisiert und fithren
zu jenem ethnischen Amerika, das mit der Nation konkurriert. Das >posteth-
nische Amerika< (Hollinger 1995) ist ein Versuch, die >Story« der Nation auf
die multiethnische Realitét zuriick zu projizieren.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 457

ger nationaler Helden treten die kleinen hybriden Helden der Fufiballclubs
oder der Popszene, oft Akteure, die in mehreren Kulturen zuhause und zu-
gleich nicht zuhause sind. Es kommt zu hybriden Helden in den emergen-
ten Narrativen, nicht nur lokal oder national, sondern vor allem dann im
Kontext Europas. Hier tritt der Faktor hinzu, dass die Nationen fiireinander
innerhalb der Europdischen Union zu konkurrierenden Gruppen werden,
die die Einmaligkeit der Nation und der sie tragenden Erzdhlung untermi-
nieren.

In den emergenten narrativen Netzwerken Europas miissen also viele
Teilnetzwerke und ihre narrativen Teilgeschichten miteinander gekoppelt
werden, ohne dass sie die Struktur eines Netzwerks mit einem eindeutigen
Zentrum haben. Sie sind miteinander verbundene Teilnetzwerke, und sie
brauchen zunehmend >Broker<, um diese Verkniipfung herstellen zu kon-
nen. Solche Broker sind vor allem diejenigen, die mehr als einer Ethnie
zugehoren, sei es biologisch durch Mischehen, sei es kulturell durch dop-
pelte Sozialisation. Diese Broker wiederum sind nicht mehr Représentan-
ten eines kollektiven Individuums wie im Fall der Nation. Sie sind viel-
mehr besondere Subjekte, eben Individuen, die besondere Varianten kol-
lektiver Identitét représentieren. So werden Individuen zu Knotenpunkten
in narrativen Netzwerken, in denen sich eine europdische Gesellschaft zu
ordnen beginnt. Europdische Identitét entsteht in einem Prozess narrativer
Strukturierung, in dem hybride Subjekte zu Brokern zwischen Netzwerk-
teilen werden, die ansonsten unverbunden wiren. Sie werden zu den >Hel-
den< eines Netzwerks, das nationale Grenzzichungen tiberschreitet und ei-
ne postnationale Gesellschaft erzeugt.28

Europa hat also mehr als eine Story. Zugleich erzahlt Europa von sich
selbst, dass es viele solcher Stories hat, die es zusammenhalten. Es erzihlt
von sich eine Geschichte, die aus dem Zusammenfiigen vieler unterschied-
licher Geschichten besteht. Europa ist ein idealer Fall fiir die Analyse einer
Gesellschaft, die mit einer Pluralitdt von Geschichten lebt, ohne diese Plu-
ralitdt in eine hegemonische Story transformieren zu kénnen. Geschichten
werden relationiert, die ihrerseits partikulare Geschichten erzahlen, die in
partikulare soziale Beziehungsnetzwerke, die in einem emphatischen Sin-
ne ethnische Netzwerke sind, eingelassen sind.”’ Dieser dynamische Pro-

28 Diese Uberlegungen kniipfen nicht direkt an parallele Uberlegungen im
Poststrukturalismus an. Sie nehmen diese Anregungen auf und sind zugleich
ein Versuch, diese Anregungen analytisch und methodisch auf formal iiber-
zeugendere Beine zu stellen. Zu interessanten Uberlegungen in diesem Zu-
sammenhang siche die Beitrige in Cheah/Robbins (1998), insbesondere An-
derson (1998). Eine wichtige Referenz in dieser Debatte ist auch Bhabha
(1990). Zur Aufwertung des >hybriden Subjekts< als dem Kennzeichen der
Moderne siehe jetzt auch Reckwitz (2006).

29 Um Missverstdndnisse zu vermeiden: Der Begriff >ethnisch< wird hier als ein
analytischer Begriff verstanden, der die Artifizialitdt der Konstruktion einer
Gemeinschaft betont: Ethnien sind in noch stirkerem Mafle Erfindungen als

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

458 | KLAUS EDER

zess kann nicht mehr auf eine dominante Geschichte bezogen werden, die
alle anderen Geschichten assimiliert und sich einverleibt. Die Véter der eu-
ropdischen Einigung produzierten eine solche Story, die bis heute immer
wieder zitiert wird: die Story der Volker Europas, die in Frieden miteinan-
der leben sollen und wollen. Europa féngt also bereits von Anfang an mit
der Verkniipfung unterschiedlicher nationaler Geschichten an, die in eine
emergente neue Story iiberfiihrt werden (hier das Narrativ des sich bilden-
den friedlichen Europa).

Aus diesem Friedensnarrativ haben sich aber nur unzureichende Hin-
weise auf die Grenzen des »>Storyraums< ergeben. Mit der politischen In-
tegration hat sie eine erneute Wendung erhalten, in der 6konomische, poli-
tische und kulturelle Momente neu miteinander gemischt werden. Aller-
dings bleibt in diesem steten Wandel und Weiterschreiben der europé-
ischen Story das Problem der Identitdt im Wandel besonders prekér. Euro-
pa muss die Zukunft im Weiterspinnen der Story blockieren, muss die Ge-
genwart gegen die offene Zukunft festhalten, um eine Identitdt im Wandel
zu behaupten. Allerdings ist dieses Blockieren problematisch, da die Ein-
heit der Nation oder eines funktionalen Aquivalents als Blockieren der
Modernisierung und ihres Festschreibens im Nationalstaat nicht mehr zur
Verfiigung steht.”’ Hinzu kommt, dass die Kosten des nationalen Blockie-
rens der Zukunft, ndmlich die Bestimmung der Einheit und Reinheit der
Gegenwart, zu traumatischen Ereignissen gefiihrt hat, die Europa in identi-
tire Konflikte und am Ende in Biirgerkriege gefiihrt hat.

Wenn wir das Experiment des Blockierens der Zukunft in Europa un-
ternehmen, dann kommen Semantiken zum Zuge, die sich nicht mehr auf
einfache Begriffe wie »Nation« (oder >Imperiumg, ein in jiingerer Zeit mo-
disch gewordener Vorschlag) bringen lassen. Wie oben angedeutet, eignet
sich dafiir eher der Begriff der »Hybriditdt(, der dieses Feste im Fluss des
dauernden Wandels zu bestimmen erlaubt.

Europa ist ein narrativer Mix aus vielen Geschichten, und aus deren
Mixtur soll sich, so die intuitive These der 6ffentlichen Inszenierung der
EU, die Identitit Europas ergeben. Damit lédsst sich auch, zumindest fiir
eine gewisse Zeit, die Idee eines Europa mit beweglichen Grenzen durch-
halten; denn es geht nur um variierende Mixturen dieser Stories. Keine
Story vermag sich durchzusetzen und die anderen zu dominieren, und da-
mit auch keine Grenze als endgiiltige benannt werden.”' Diese Intuition ist

es Nationen sind. Entstanden als koloniale Konstruktionen, verweist dieser
Begriff auf die Kontingenz der Referenz, die zum Definiens einer Gemein-
schaft gemacht wird.

30 Ahnliches versuchte Hegel, als er im preuBischen Staat das Zusichkommen
des objektiven Geistes angelegt sah.

31 Eine Nation ohne genaue Grenzen ist unvorstellbar — das ist ein Punkt, an
dem das Neue Europas besonders deutlich wird. Das gilt auch wenn die
Grenzen Europas oft mit den Grenzen einer Festung verglichen werden.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 459

nicht ganz unsinnig, bleibt aber analytisch ungeniigend. Denn worum es
geht, ist ein Kontrollprojekt fiir das >Mixen< von narrativen Teilnetzwer-
ken in Europa zu finden. Dieses Kontrollprojekt findet sich in einer Ge-
schichte, die die Verkniipfung von Geschichten weitererzéhlt und damit
Anschlussfihigkeit an nationale Geschichten herstellt. Zugleich sind es
aber die >hybriden Broker¢, die in variabler Weise immer wieder die Ein-
heit dieses narrativen Netzwerks herstellen. Das Blockieren der Zukunft ist
also selber ein Prozess, der die Zeit des Wandels zu begrenzen sucht. Man
kann Europa nicht auf eine neo-liberale oder kosmopolitische oder soziale
Geschichte festnageln. Sie existieren parallel miteinander. Identitéten, die
in einer solchen Situation entstehen, sind multidimensional und geschach-
telt. Stories koexistieren nicht einfach nebeneinander, sie beeinflussen sich
gegenseitig und produzieren emergente Effekte durch ihre immer wieder
stattfindenden Rekombinationen, die in laufende Narrative eingebaut wer-
den. Allerdings sind Struktur und Muster dieser Rekombinationen unbe-
kannt. Wir wissen nur, dass sie stattfinden. Und wir wissen, dass wir des-
halb Identititen nicht mehr als fixe Entititen, sondern als evolutionir va-
rilerende Rekombinationen fassen miissen. In der narrativen Struktur eu-
ropdischer Identitdt sind es am Ende dann die hybriden Broker, die das
Identische im Fluss der Zeit zu fixieren erlauben. Was als Gegenstand eu-
ropéischer Identitdtskonstruktion dann herauskommt, ist eine Story konfli-
gierender Stories, in der hybride Subjekte zu Brokern zwischen diesen Ge-
schichten und zu den neuen Helden des emergenten europdischen Narrati-
ves, das die Identitit Europas bestimmt, werden.

Eine synthetische Theorie
transnationaler ldentitatskonstruktion

Das theoretische Ziel dieser Uberlegungen war, Prozesse kollektiver Iden-
titdtskonstruktion in Netzwerke sozialer Beziehungen einzubetten. Zwei
Sets theoretischer Annahmen wurden herangezogen, um dieses Ziel zu er-
reichen: das erste Set aus der Evolutionstheorie, das zweite Set aus der
narrativen Theorie. Die evolutionstheoretische Dimension des Modells
nimmt den prozessualen Charakter von Identitdtskonstruktion ernst; die
narrative Dimension nimmt an, dass soziale Beziehungen iiber Stories
vermittelt werden, mit denen Akteure miteinander kommunizieren. Beide
Theoriesets zusammen fithren zur Annahme, dass die Evolution sozialer
Beziehungen kollektive Identitét als einen Modus der Kontrolle der Gren-
zen dieser Beziehungsnetzwerke hervorbringt.

Doch die Art der Befestigung der Grenzen und die Verschiebbarkeit von
Grenzen sind unabhingig voneinander.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

460 | KLAUS EDER

Solche Identititen emergieren in allen Formen sozialer Beziehungen.
Sie finden sich in segmentiren Gesellschaften ebenso wie in hierarchisch
organisierten oder modernen regalitiren< Gesellschaften. Da die Grenzen
solcher Beziehungsnetzwerke offen auf die Zukunft hin sind und deswe-
gen in permanenter Bewegung, bedarf es partikularer Identitéten, die als
Projekte der Kontrolle der Grenzen solcher Netzwerke interpretiert werden
konnen. Solche Identitidten konnen auf der Basis von Stories konstruiert
werden, in denen die Gesellschaft als ein System von patrilinearen oder
matrilinearen Beziehungsnetzwerken gedacht wird. Sie konnen als hierar-
chisch geordnete Beziehungsnetze gedacht werden, in denen soziale Be-
ziehungen tber schriftliche und andere objektivierte symbolische Formen
hergestellt werden. >Abstammung« erméglicht eine Story vom Anfang
(Vater oder Mutter) bis heute und weiter. Hierarchie« ermoglicht eine Sto-
ry vom Anfang bis heute, an die kleine Geschichten von Einzelgruppen
per Unterordnung angekoppelt werden. Dies sind die Stories von Herr-
scherhdusern, die iiber Abstammung sich selbst konstituieren, aber iiber
Unterordnung andere Gruppen in variierender Form integrieren kénnen.
Eine neue Story ist die Story vom >Individuumg, das sich mit anderen zu-
sammentut und gemeinsam eine soziale Welt erzeugt, die soziale Welt als
intentionales Ergebnis individuellen Handelns betrachtet. Diese ymoderne«
Story erfindet dazu den Markt und den Diskurs als die geheimnisvolle
Kraft, die diese am Ende der Geschichte hervorbringt (nicht mehr das »so
lebten sie bis ans Ende ihrer Tage«, was nicht-moderne Gesellschaften
kennzeichnet). Alle diese Netzwerke sozialer Beziehungen entwickeln im
Zuge der Entfaltung dieser Story starke Identitéten, die die Grenzen dieser
Netzwerke bestimmen.””

Europa ist ein idealer Fall zur Analyse sich gegenseitig beeinflussen-
der und zugleich abgrenzender Geschichten und ein Fall evolutionér va-
riierender Rekombinationen von Stories. Solche Prozesse konnen immer
wieder von Teilidentititen abgebrochen werden (etwa der Unterstellung
von gemeinsamen politischen oder kulturellen Identitéten). Der Vorschlag
in diesem Aufsatz war, kollektive Identitdtskonstruktion in Europa an un-
terschiedlichen sozialen Orten (»sites«) zu beobachten: im Markt, in der
Offentlichkeit und in den Erinnerungsorten. Die Debatte zu europiischer
Identitét hat sich bislang auf die politisch-6ffentliche Dimension wie etwa
die Diskussion um einen konstitutionellen Patriotismus in Europa oder auf
die kulturelle Dimension wie in der Diskussion um ein sdkulares Europa
bezogen. Die Stories, da dafiir erfunden werden, erzdhlen die Geschichte
von einem politisch sich einigenden Europa oder die Geschichte von
einem sich seiner Geschichte vergewissernden Europa. Solche Projekte

32 Wenn die Grenzen stark und fest sind, dann kann man auch von »Systemenc¢
sozialer Beziehungen sprechen, dem Ausgangspunkt systemtheoretischer
Erklarungsmodelle des Sozialen.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 461

konnen an gegebene institutionelle Arrangements anschliefen, die erstere
an die Kommission und den Européischen Rat, die zweite eher an den Eu-
roparat. Die Story vom seinen Reichtum fordernden Europa lduft dazu pa-
rallel, und in ihr spielt die Kommission eine ambivalente Rolle, vom Hel-
den bis hin zum Narren. Es gibt also viele Stories, die miteinander in Eu-
ropa konkurrieren. Deren soziale Basis ist in einer Gesellschaft zu suchen,
die sich zunehmend in sich iiberschneidenden sozialen Netzwerken orga-
nisiert. Jedes dieser Netzwerke hat seine eigene Story, die es als Modell
fiir Europa anbietet. Die damit ausgeldste Dynamik zu fassen, erfordert ein
Erklarungsmodell, das die komplexe Interaktion vieler Stories, die in die-
sen Netzwerken zirkulieren, zu fassen vermag. Daraus ergibt sich die em-
pirische Suchstrategie: zu zeigen, wo, wann und wie diese Stories mitei-
nander in Berithrung kommen, und die dabei wirksamen Restriktionen und
Opportunititen fiir die Konnektivitdt dieser Stories benennen. Europa ist
eine Gesellschaft mit tiberlappenden Netzwerken, und an diesen Beriih-
rungspunkten finden auch Kreuzungen von Geschichten statt.

Es mag gar sein, dass die Frage nach einer europdischen Identitét falsch
gestellt ist, weil es um ein Netzwerk von gekoppelten Identititen geht, die ei-
ne besondere zeitliche Dynamik erzeugen, in der Europa sich selbst themati-
siert und damit als Identisches wahrgenommen wird. Diese Diversitdt von
Geschichten ist von Vorteil fiir offene Netzwerke: Anstatt nach einer beson-
deren Story fiir Europa zu fahnden, miissen wir nach den Knotenpunkten su-
chen, die das Andocken von Geschichten an andere Geschichten erlauben.
Die europdische Story ist ein offener Prozess, der viele andere Geschichten
aufnehmen kann ohne sie assimilieren zu miissen. Das einzige Kriterium, das
bleibt, um eine Identitidt ausmachen zu kénnen, ist: in der Lage zu sein, eine
Story im Geflecht vieler Stories weiterspinnen zu kdnnen.

Identitit ist ein umstrittenes Konzept — dies war die Ausgangsbeobach-
tung. Das Ende der theoretischen Erzidhlung ist die Beobachtung, dass Eu-
ropa ein Raum mit konkurrierenden Stories ist und dass es deren Konfron-
tation ist, die bindende Wirkungen hat. So konnen in Europa viele Ge-
schichten hinzukommen, die vor kurzer Zeit kaum denkbar waren. Das
Besondere kollektiver Identititskonstruktion in Europa ist, dass wir es mit
einem permanenten Prozess des Koppelns von Geschichten zu tun haben,
ohne erwarten zu diirfen, dass sich aus diesen eine einzige dominante Er-
zdhlung herausbildet, wie dies im Prozess der Nationalstaatsbildung ver-
sucht wurde und was auch immer wieder, wenn auch mit Kosten, gelang.
Europa kann nicht mehr diesen Mechanismus der narrativen Hegemonisie-
rung bemiihen. Europa besteht aus zeitlich und rdumlich zu spezifizieren-
den Konstellation von Geschichten, die immer weitergehen, und jeweils
fur den Augenblick das sichtbar machen, was Europa ist. Morgen ist es
schon wieder ein bisschen anders. Und es sind die Broker, Tréger hybrider
Identitétskonstruktionen, die die Teilgeschichten miteinander verkniipfen

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

462 | KLAUS EDER

und dabei ein neues Narrativ erzeugen: ein Narrativ, in dem Europa seine
kollektive Identitit finden kann.

Literatur

Abbott, Andrew (2001). Time Matters. Chicago, IL: University of Chicago
Press.

Anderson, Benedict (1998). »Nationalism, Identity, and the World-in-Motion«. In:
Cheah, Peng/Robbins Bruce (Hg.): Cosmopolitics. Thinking and Feeling Be-
yond the Nation. Minneapolis, MI: University of Minnesota Press. S. 117-133.

Ash, Timothy Garton (2007). »Europe’s True Stories«. In: Prospect Magazine
131. Jg. http://www.prospect-magazine.co.uk/article details.php?id=8214.
(16.2.2008).

Bhabha, Homi K. (Hg.) (1990). Nation and Narration. London: Routledge.

Brubaker, William Rogers (1992). Citizenship and Nationhood in France and
Germany. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Brubaker, William Rogers/Cooper, Fredrick (2000). »Beyond >Identity««. In:
Theory and Society 29. Jg. S. 1-47.

Bruter, Michael (2005). Citizens of Europe? The Emergence of a Mass European
Identity. Houndmills: Macmillan/Palgrave.

Cheah, Peng/Robbins, Bruce (Hg.) (1998). Cosmopolitics. Thinking and Feeling
Beyond the Nation. Minneapolis, MI: University of Minnesota Press.

Eder, Klaus (2000). Kulturelle Identititen zwischen Utopie und Tradition. Soziale
Bewegungen als Ort gesellschaftlicher Lernprozesse. Frankfurt/Main: Campus.

Eder, Klaus (2006a). »Europe’s Borders. The Narrative Construction of the
Boundaries of Europe«. In: European Journal of Social Theory 9. Jg. S. 255-
271.

Eder, Klaus (2006b). »Transnationale Kommunikationsrdume und die Entste-
hung einer europdischen Gesellschaft«. In Hettlage, Robert/Miiller, Hans-
Peter (Hg.): Die europdische Gesellschaft. Konstanz: Universititsverlag
Konstanz. S. 155-173.

Eder, Klaus (2007a). »Europa als besonderer Kommunikationsraum«. In: Berl/i-
ner Journal fiir Soziologie 17. Jg. S. 33-50.

Eder, Klaus (2007b). Europe as a Narrative Network. Taking Serious the Social
Embeddedness of Identity Constructions. (Unverdffentlichtes Manuskript).

Eder, Klaus/Giesen, Bernhard (2001). »Citizenship and the Making of a Euro-
pean Society. From the Political to the Social Integration of Europe«. In:
Dies (Hg.): European Citizenship. National Legacies and Postnational Pro-
jects. Oxford: Oxford University Press. S. 245-269.

Eisenstadt, Shmuel N./Giesen, Bernhard (1995). » The Construction of Collective
Identity«. In: Archives Européennes de Sociologie 36. Jg. S. 72-102.

Eriksen, Erik O. (2005a). »An Emerging European Public Sphere«. In: European
Journal of Social Theory 8.Jg. S. 341-363.

14.02.2026, 19:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVE IDENTITATEN ALS NETZWERKE | 463

Eriksen, Erik O. (Hg.) (2005b). Making the European Polity. Reflexive integra-
tion in the EU. London: Routledge.

Giesen, Bernhard (1999). Kollektive Identitit. Die Intellektuellen und die Nation
2. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Giesen, Bernhard (2001). »National Identity and Citizenship. The Cases of Ger-
many and France«. In: Eder, Klaus/Giesen, Bernhard (Hg.): European Citi-
zenship. National Legacies and Postnational Projects. Oxford: Oxford Uni-
versity Press. S. 36-58.

Habermas, Jiirgen (1962). Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu
einer Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft. Neuwied: Luchterhand.

Hollinger, David A. (1995). Post-Ethnic America. Beyond Multiculturalism.
New York: Basic Books.

Jenkins, Richard (1996). Social Identity. London: Routledge.

Joas, Hans/Wiegandt, Klaus (Hg.) (2005). Die kulturellen Werte Europas. Frank-
furt/Main: Fischer.

Kantner, Cathleen (2006). What is a European Identity? The Emergence of a
Shared Ethical Self-understanding in the European Union (EUI Working Pa-
pers RSCAS No. 2006/28). Florence: EUIL

Kohli, Martin (2000). »The Battlegrounds of European Identity«. In: European
Societies 2. Jg. S. 113-137.

Latour, Bruno (2001). »Eine Soziologie ohne Objekt? Anmerkungen zur Interob-
jektivitit«. In: Berliner Journal fiir Soziologie 11. Jg. S. 237-252.

Latour, Bruno (2007). Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiih-
rung in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Nora, Pierre (Hg.) (1984). Les lieux de mémoire. Paris: Gallimard.

North, Douglass C./Thomas, Robert (1971). The Rise of the Western World. A
New Economic History. Cambridge: Cambridge University Press.

Oevermann, Ulrich (1983). »Zur Sache. Die Bedeutung von Adornos methodo-
logischem Selbstverstandnis fiir die Begriindung einer materialen soziologi-
schen Strukturanalyse«. In Friedeburg, Ludwig von/Habermas, Jirgen (Hg.):
Adorno-Konferenz. Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 234-289.

Reckwitz, Andreas (2006). Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkultu-
ren von der biirgerlichen Moderne zur Postmoderne. Weilerswist: Velbriick.

Soeffner, Hans-Georg (1989). Auslegung des Alltags — Alltag der Auslegung.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Soeftner, Hans-Georg (1992). Die Ordnung der Rituale. Die Auslegung des All-
tags 2. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Sohn-Rethel, Alfred (1978). Warenform und Denkform (mit 2 Anhéngen).
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Sohn-Rethel, Alfred (1985). Soziologische Theorie der Erkenntnis. Frankfurt/
Main: Suhrkamp.

White, Harrison C. (1992). Identity and Control. A Structural Theory of Action.
Princeton, NJ: Princeton University Press.

14,02.2026, 18:17:02. - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 18:17:02.



https://doi.org/10.14361/9783839408292-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

