
Susanne Boshammer

Moralische Verletzungen und die normative 
Kraft des Verzeihens

In seinen 1851 erstmalig erschienenen Aphorismen zur Lebensweis­
heit erzählt der Philosoph Arthur Schopenhauer die kurze Geschich­
te von den Stachelschweinen im Winterwald.1 Es ist bitterkalt und 
die Tiere rücken nah aneinander, „um sich durch die gegenseitige 
Wärme vor dem Erfrieren zu schützen.“ Doch die Nähe hat einen 
Preis, denn „bald empfanden sie die gegenseitigen Stacheln, welches 
sie dann wieder voneinander entfernte“, bis „das Bedürfnis der Er­
wärmung sie wieder näher zusammenbrachte“ usw. Schopenhauers 
Parabel bietet ein anschauliches Bild für einen Lebensumstand, der 
in den letzten Jahrzehnten zunehmend philosophische Aufmerksam­
keit erfährt. Gemeint ist die menschliche Vulnerabilität, eine Verletz­
barkeit, die mit unserem Dasein naturgemäß einhergeht und uns 
vom Moment unserer Geburt bis zum Tag unseres Todes begleitet. 
Die Kälte des Waldes, die existentielle Angewiesenheit auf die Nähe 
anderer, die fremden und eigenen Stacheln – sie symbolisieren die 
Kulisse der Widrigkeiten, vor der sich unser Leben abspielt und die 
uns anfällig für Verletzungen machen. Kein Mensch ist unverwund­
bar.

Für das Gelingen unseres Zusammenlebens ist es daher entschei­
dend, dass wir Wege finden, angemessen mit den Verletzungen 
umzugehen, die wir einander unweigerlich zufügen, und das gilt 
insbesondere für die Art von Verletzungen, um die es im Folgenden 
gehen soll. Der Philosoph Jeffrie Murphy bezeichnet sie als „moral 
injuries“2 und meint damit Situationen, in denen Menschen die 

1 Schopenhauer, Arthur, Die Stachelschweine, in: ders., Parerga und Paralipome­
na. Kleine philosophische Schriften, Sämtliche Werke, Bd. 5, hg. von Wolfgang 
Frhr. von Löhneysen, Stuttgart 1965, 765.

2 Murphy, Jeffrey, Forgiveness and Resentment, in: ders./Jean Hampton (Hg.), 
Forgiveness and Mercy, Cambridge 1988, 14–34, 25.

215

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralischen Rechte anderer bewusst missachten, ihnen also nicht 
nur weh, sondern schuldhaft Unrecht tun. In den Leidtragenden 
kann diese Erfahrung neben Enttäuschung und Schmerz spezifische 
Gefühle von Groll und Empörung hervorrufen und das aus gutem 
Grund:

One reason we so deeply resent moral injuries done to us is not simply 
that they hurt us in some tangible or sensible way; it is because such 
injuries are also messages – symbolic communications. They are ways a 
wrong-doer has of saying to us ‚I count but you don’t‘ […]. Intentional 
wrong-doing […] involves a kind of injury that is not merely tangible 
and sensible. It is moral injury and we care about such injuries.3

Tatsächlich bedeutet die Erfahrung von Unrecht eine ganz eigene 
Herausforderung für unseren Umgang miteinander und sie kann 
Menschen nachhaltig prägen. Manche moralischen Verletzungen 
hinterlassen Narben, die dauerhaft spürbar und oft auch für die­
jenigen erkennbar sind, die den Betroffenen nahestehen. Das gilt 
interessanterweise für beide Seiten: Menschen, die anderen Unrecht 
getan haben, tragen mitunter lange an ihrer Schuld, denn längst 
nicht jeder Schaden lässt sich wieder gut machen und niemand 
kann die Zeit zurückdrehen. Wie also sollen wir mit moralischen 
Verletzungen umgehen – denen, die wir selbst erleiden und denen, 
die wir anderen zufügen?

Eine traditionsreiche Antwort auf diese Frage verweist auf die 
menschliche Fähigkeit zu verzeihen. Die Philosophin Hannah 
Arendt hat sie als ein „Heilmittel gegen die Unwiderruflichkeit“ 
bezeichnet, „dagegen, dass man Getanes nicht rückgängig machen 
kann“. Verzeihen könne „von den Folgen der Vergangenheit sowohl 
denjenigen befreien, der verzeiht, wie den, dem verziehen wird“. Auf 
diese Weise verhindere Vergebung4, dass die Folgen unseres Tuns 
„uns bis an unser Lebensende im wahrsten Sinne des Wortes verfol­

3 Ebd.
4 Ich benutze im Folgenden die Begriffe verzeihen und vergeben bzw. Verzeihen 

und Vergebung austauschbar und in ihrer säkularen Bedeutung. Die mit dem Be­
griff der Vergebung häufig verbundene religiöse Konnotation, wonach Vergebung 
– im Unterschied zum Verzeihen – Gott vorbehalten ist, bleibt hier unberück­
sichtigt.

Susanne Boshammer

216

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen [...], im Guten wie im Bösen.“5 Hannah Arendt steht mit dieser 
Auffassung nicht allein. Viele betrachten das Verzeihen als eine Art 
Therapeutikum für „Wunden, die die Zeit nicht heilt“6. Doch was 
verbirgt sich hinter der befreienden Kraft des Verzeihens? Was tun 
wir, wenn wir jemandem verzeihen, und was ändert sich, wenn uns 
verziehen wird? Diesen Fragen gehe ich im Folgenden nach.

Dazu werde ich zunächst erläutern, worin sich das Verzeihen von 
anderen Formen des entlastenden Umgangs mit Unrecht unterschei­
det. Dazu gehören das Vergessen, die Nachsicht und das Entschuldi­
gen. In der Betrachtung dessen, was Verzeihen nicht ist, zeichnen 
sich erste Konturen dieser Praxis ab (1). Im zweiten Teil des Textes 
geht es dann darum, diese Konturen mit Inhalt zu füllen, um die 
Frage zu beantworten, was den Vorgang des Verzeihens als solchen 
auszeichnet. Dabei will ich deutlich machen, inwiefern es beim Ver­
zeihen um mehr geht als einen emotionalen Sinneswandel: Wenn 
wir verzeihen, beschließen wir nicht nur, Wut und Groll hinter uns 
zu lassen, sondern machen Gebrauch von einer uns eigenen norma­
tiven Autorität.7 Wer verzeiht, so meine These, entbindet die andere 
Person von der Verpflichtung, sich ihr Fehlverhalten ihm gegenüber 
zum Vorwurf zu machen, und erlaubt ihr, mit sich selbst ins Reine 
zu kommen (2).

1 Was Verzeihen nicht ist: Erste Konturen

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts erforschte der Physiologe Walter 
Cannon, wie Menschen sich in Situationen verhalten, die sie als 
bedrohlich empfinden, und er prägte in diesem Zusammenhang den 
Begriff der „Kampf-oder-Flucht“-Reaktion: Werden wir angegriffen 
oder verletzt, setzt unser Organismus bestimmte Stoffe frei, die uns 
physiologisch in die Lage versetzen sollen, entweder zurückzuschla­

5 Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 
152015, 301.307.302 (in der Reihenfolge der zitierten Passagen).

6 Schimmel, Solomon, Wounds not Healed by Time. The Power of Repentance 
and Forgiveness, Oxford 2004.

7 Siehe dazu auch: Bennett, Christopher, The Alteration Thesis. Forgiveness as a 
Normative Power, in: Philosophy and Public Affairs 46 (2018), 207–233.

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

217

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen oder das Weite zu suchen.8 Gleichzeitig richtet sich die Wahr­
nehmung neu aus: Der sprichwörtliche Tunnelblick sorgt dafür, dass 
wir nahezu ausschließlich auf die Gefahr fokussiert sind, die von 
unserem Gegenüber ausgeht.

Im Fall von moralischen Verletzungen zeigt sich etwas ganz Ähn­
liches. Werden wir getäuscht, hintergangen, betrogen oder herabge­
setzt, sehen wir in der Person, die uns beispielsweise bestohlen hat, 
fortan vor allem die Diebin und erleben die Missachtung unserer 
Rechte wie einen Angriff. Das kann den Wunsch nach Vergeltung 
in uns wecken, aber auch den Impuls, auf Distanz zu gehen, um 
uns vor weiteren Wunden zu schützen. Allerdings sind beide Strate­
gien nur bedingt hilfreich: Häufig können wir Menschen, die uns 
verletzt haben, nicht dauerhaft aus dem Weg gehen, und auch die 
Möglichkeit, andere für ihr Fehlverhalten büßen zu lassen, steht uns 
– selbst wenn wir das wollten – nicht immer offen. Sowohl Abstand 
als auch Gegenwehr erweisen sich zudem nicht selten als kontrapro­
duktiv: Statt Entlastung zu bringen, führen sie oft eher dazu, dass 
sich Spannungen und Konflikte verstetigen, zumal wir im Zorn oft 
überreagieren und uns dann selbst ins Unrecht setzen.

Die Bereitschaft zu verzeihen, bildet einen deutlichen Kontrast zu 
solchen „Kampf- oder Flucht“-Reaktionen. Verzeihen setzt voraus, 
dass wir unser Gegenüber nicht ausschließlich als Angreifer wahr­
nehmen, und es beinhaltet den Entschluss, weder zurückzuschlagen 
noch Abstand zu suchen. Im Gegenteil: Wer verzeiht, kommt der 
Person, die ihn verletzt hat, entgegen und statt sie mit Kälte oder 
Verachtung zu strafen, trägt er zu ihrer Entlastung bei. Um genauer 
zu verstehen, worin diese Entlastung besteht und worauf sie beruht, 
ist es hilfreich, das Verzeihen von anderen Umgangsweisen mit 
moralischen Verletzungen zu unterscheiden, die ähnlich befreiende 
Effekte haben können. Dazu zählt neben dem bewussten Vergessen 
und der Nachsicht auch das Entschuldigen.9

8 Siehe dazu und zum Folgenden: Boshammer, Susanne, Vergelten – Verstehen – 
Verzeihen? Begriffliche Klärungen des Umgangs mit Unrecht aus philosophischer 
Sicht, in: Konfliktdynamik 12 (2023), 180–186.

9 Die Liste ist nicht abschließend. Zum Unterschied zwischen Verzeihen und 
weiteren damit verwandten Phänomenen wie Rechtfertigung, Billigung, Gnade 
und Versöhnung siehe mit jeweils weiterführender Literatur Hughes, Paul M./
Warmke, Brandon, Forgiveness, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy 

Susanne Boshammer

218

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.1 Vergessen statt Vergeben

Auf die Frage nach dem richtigen Umgang mit moralischen Verlet­
zungen gibt es keine allgemeingültige Antwort. Welche Reaktion 
im konkreten Einzelfall angemessen ist, hängt immer auch von 
den jeweiligen Umständen ab, etwa davon, wie schwerwiegend der 
entstandene Schaden ist, oder davon, ob unser Gegenüber aus Un­
achtsamkeit, aus Gleichgültigkeit oder aus Niedertracht gehandelt 
hat. Wenn es sich um eine Person handelt, die wir kennen, spielt 
zudem meist eine Rolle, ob wir früher schon ähnliche Erfahrungen 
mit ihr gemacht haben oder ob ihr Fehlverhalten eher untypisch 
für sie ist. Unrecht ist ein weites Feld und auch hier gibt es Ba­
gatelldelikte, moralische Blessuren, die kaum der Erwähnung und 
weniger noch der Erinnerung wert sind. Dass meine Kollegin bei 
meiner Abschiedsfeier nicht aufgetaucht ist, obwohl sie mir schon 
vor Wochen versprochen hatte, früh genug zu kommen, um das 
Buffet mit aufzubauen, war nicht in Ordnung. Aber schnell fanden 
sich genug andere helfende Hände und das Fest war auch ohne sie 
rundum gelungen. In Fällen wie diesem entscheiden sich Menschen 
mitunter, den Vorfall einfach zu vergessen und ihn getreu der Ma­
xime „Schwamm drüber!“ aus dem Gedächtnis zu streichen. Dem 
chinesischen Philosophen Konfuzius wird der Satz zugeschrieben 
„To be wronged is nothing unless you continue to remember it“, 
und die Chancen stehen gut, dass unerfreuliche Erlebnisse, die kei­
nen bleibenden Schaden verursacht haben, früher oder später in 
Vergessenheit geraten, wenn wir die Erinnerung daran nicht bewusst 
wachhalten. Im Erfolgsfall hat solch gezielte Vergesslichkeit etwas 
Befreiendes: Was wir nicht erinnern, ist wie nie passiert und kann 
uns selbst und unsere Beziehung zu anderen nicht weiter belasten.

Die Kunst des bewussten Vergessens besteht dabei vor allem da­
rin, sich so zu verhalten, als sei nichts weiter geschehen. Wir richten 
unsere Aufmerksamkeit auf andere Dinge und schenken dem uner­
freulichen Ereignis keinerlei Beachtung. Darin besteht ein erster Un­
terschied zwischen dem Vergessen und dem Verzeihen, denn Verzei­
hen beinhaltet, dass wir uns klar vor Augen führen, was vorgefallen 

(Fall 2024 Edition), Edward N. Zalta/Uri Nodelman (Hg.), URL: https://plato.st
anford.edu/archives/fall2024/entries/forgiveness/ (Zugriff: 12.05.2025).

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

219

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/forgiveness
https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/forgiveness


ist, und dass wir es als Unrecht benennen.10 Wer verzeiht, richtet den 
Blick gezielt auf die moralische Verletzung und macht sie ausdrück­
lich zum Thema. Anders als das Vergessen ist Verzeihen zweitens 
ein Vorgang, der eine bestimmte Person oder Gruppe adressiert: 
Wir vergessen etwas, aber wir verzeihen immer jemandem.11 Das ist 
insofern bedeutsam, als es in Sachen Vergebungsbereitschaft mitun­
ter eine gewichtige Rolle spielen kann, wer uns verletzt, i.e. wem 
wir etwas zu verzeihen haben. So machen viele Menschen ihre Ver­
gebungsbereitschaft etwa davon abhängig, wie sich die betreffende 
Person zu dem Vorfall verhält, ob sie ihr Fehlverhalten eingesteht, 
aufrichtige Reue zeigt oder versucht, den Schaden wieder gut zu 
machen. All das kann entscheidend dafür sein, ob wir uns dazu 
entschließen, vergebungsbereit zu sein, und darin liegt ein dritter 
Unterschied: Vergebung ist ein bewusst initiierter Vorgang – nicht 
selten denken Betroffene lange darüber nach und mitunter müssen 
sie sich dazu erst überwinden –, während sich Vergessen auch ganz 
ohne unser Zutun und völlig unbeabsichtigt einstellen kann. Das ist 
beim Verzeihen anders: „Forgiveness rests on a decision to forgive. 
One cannot forgive without intending to forgive or without knowing 
that one has done so.“12 Zwar kommt es vor, dass wir rückblickend 
feststellen, dass unser Zorn auf eine Person, die uns Unrecht getan 
hat, mit der Zeit von selbst verraucht und der Groll mittlerweile 
verflogen ist, doch dieser Gefühlswandel bedeutet nicht, dass wir ihr 
verziehen hätten, ohne es zu wissen.13

Es gibt also eine ganze Reihe von Unterschieden zwischen dem 
Verzeihen und dem Vergessen. Gleichwohl besteht zwischen beidem 
eine sprichwörtliche Nähe. Jeder kennt die Formulierung „Vergeben 

10 „Im Verzeihen finden wir eine klare negative Stellungnahme, eine Ablehnung 
des sittlichen Unwerts der Zufügung eines Übels.“ (Crespo, Mariano, Das Ver­
zeihen. Eine philosophische Untersuchung, Heidelberg 2002, 21).

11 „Vergebung findet normalerweise zwischen zwei Menschen statt, von denen sich 
der eine in der Position des Opfers befindet und der andere in der des Täters.“ 
(Brachtendorf, Johannes, Vergebung – eine Begriffsanalyse, in: ders./Stephan 
Herzberg (Hg.), Vergebung. Philosophische Perspektiven auf ein Problemfeld 
der Ethik, Münster 2014, 15–34, 15).

12 Horsbrugh, H. J.N., Forgiveness, in: Canadian Journal of Philosophy 6 (1974), 
269–282.

13 So auch Crespo (s. Anm. 7), 33: „Die Tatsache, dass gewisse Emotionen nach 
einer langen Zeit nicht mehr bestehen, heißt noch nicht, dass ich dem mir 
Unrecht Tuenden verziehen habe.“

Susanne Boshammer

220

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Vergessen!“ auch als Redewendung, mit der wir einen Schluss­
strich unter unerfreuliche Erfahrungen der Vergangenheit ziehen 
und den Neuanfang besiegeln. Im Fall der Unversöhnlichkeit ist 
der Zusammenhang fast noch deutlicher: Wer auf eine Verletzung 
mit der Ankündigung reagiert „Das vergesse ich dir nie!“, macht 
deutlich, dass sein Gegenüber nicht auf Vergebung hoffen kann. 
Das legt den Gedanken nahe, dass die Bereitschaft zu vergeben 
nur dann aufrichtig ist, wenn sie mit dem Vorsatz einhergeht, das 
Vorgefallene aus dem Gedächtnis zu streichen, und diese Auffassung 
ist weit verbreitet: „Ob jemand schließlich tatsächlich vollständig 
vergessen wird, was ihm angetan wurde, mag dahingestellt bleiben. 
Aber der Wille es zu vergessen, ist doch Ausdruck der Vergebungs­
bereitschaft.“14 Dafür scheint auch zu sprechen, wie wir üblicherwei­
se reagieren, wenn jemand unsere Bitte um Verzeihung akzeptiert, 
aber offenbar nicht willens ist, das Geschehene auf sich beruhen 
zu lassen. Es ist mindestens befremdlich, wenn mein Partner mich 
immer mal wieder daran erinnert, dass ich ihn damals betrogen 
habe, obwohl er mir ausdrücklich versichert hat, er habe mir meinen 
Fehltritt längst verziehen.

Dass wir in solchen Fällen zu Recht irritiert sind, deutet meines 
Erachtens jedoch nicht darauf hin, dass Vergebung an die Bereit­
schaft gebunden ist, erlittenes Unrecht zu vergessen. Was uns stutzig 
macht, ist vielmehr, dass der andere uns nach wie vor nachträgt, 
was wir ihm angetan haben. Es ist die Vorwurfshaltung, die befrem­
det und die tatsächlich nicht zum Verzeihen passt. Vergebung hat, 
wie wir noch sehen werden, ganz wesentlich mit dem Verzicht auf 
Vorwürfe zu tun. Ein Versprechen, nach Möglichkeit zu vergessen, 
was geschehen ist, ist damit nicht verbunden. Wir können jeman­
dem auch dann verzeihen, wenn wir sicher sind, dass wir niemals 
vergessen werden, was die Person uns angetan hat, und mitunter 
kann Vergebungsbereitschaft sogar hilfreich sein, wenn uns etwa 

14 Kodalle, Klaus-Michael, Verzeihung denken, München 2013, 213. Auch der 
französische Philosoph Vladimir Jankélévitch hat sein prominentes Plädoyer 
gegen das Verzeihen wesentlich auf die Auffassung gestützt, dass Vergeben und 
Vergessen zwangsläufig miteinander verbunden sind: Die Grausamkeiten des 
Holocaust sind für ihn auch darum unverzeihlich, weil es „ein neues Verbrechen 
gegen die menschliche Gattung“ wäre, dieses „gewaltige Verbrechen gegen die 
Menschlichkeit zu vergessen.“ (Jankélévitch, Vladimir, Das Verzeihen. Essays 
zur Moral- und Kulturphilosophie, Frankfurt a.M. 2004, 250).

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

221

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daran liegt, aus schmerzhaften Erfahrungen zu lernen. Verzeihen 
ermöglicht, dass die Beteiligten ohne Groll und ohne Scham zurück­
blicken können und der Erinnerung an das, was geschehen ist, nicht 
ausweichen müssen. Auch aus moralischen Fehlern kann man klug 
werden, wenn man sie nicht vergisst. Verzeihen und Erinnern sind 
also durchaus miteinander vereinbar, denn Vergebung zielt nicht auf 
das Auslöschen der Vergangenheit, sondern auf deren Bereinigung. 
Es geht beim Verzeihen nicht darum, die Last der Erinnerung ab­
zuwerfen, sondern die Erinnerung von dem zu lösen, was an ihr 
belastend ist.

1.2 Nachsichtig sein

Eine weitere, beidseitig entlastende Form des Umgangs mit morali­
schen Verletzungen ist die Nachsicht. Anders als beim Bemühen 
um Vergessen blenden Menschen, die sich nachsichtig zeigen, nicht 
gänzlich aus, was geschehen ist. Aber sie betrachten den Vorfall mit 
einer gewissen Milde. Wer Nachsicht übt, drückt gleichsam ein Auge 
zu und sieht bewusst darüber hinweg, dass der andere ihm mit 
seinem Verhalten Unrecht getan hat. Wenn wir eine Angelegenheit 
mit Nachsicht betrachten, verliert sie an Gewicht. Zwar tun wir nicht 
so, als sei nichts passiert, doch wir verhalten uns, als sei das, was 
passiert ist, nicht weiter gravierend.

Wie die Vergebungsbereitschaft ist auch Nachsicht eine Haltung, 
die Menschen bewusst einnehmen. Wir drücken nicht zufällig oder 
versehentlich ein Auge zu, sondern wir üben Nachsicht und wie beim 
Verzeihen gibt es auch hier in der Regel ein konkretes Gegenüber. 
Gleichwohl besteht zwischen Vergebung und Nachsicht ein wichti­
ger Unterschied und der betrifft unsere Einstellung gegenüber der 
moralischen Verletzung, die uns zugefügt wurde. Vergebung setzt 
voraus, dass wir das Verhalten einer anderen Person als Unrecht 
wahrnehmen und benennen, als eine schuldhafte Missachtung un­
serer Rechte. Wer sich nachsichtig zeigt, schenkt diesem Umstand 
hingegen keine Beachtung. Er lässt ‚Fünfe grade sein‘ und blickt über 
den Unrechtscharakter des Geschehenen bewusst hinweg. Während 
Vergebung darauf abzielt zu verhindern, dass die Folgen unseres 
Tuns uns endlos verfolgen, sorgen wir im Fall der Nachsicht dafür, 
dass das Fehlverhalten anderer folgenlos bleibt. Für den Philosophen 

Susanne Boshammer

222

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mariano Crespo hat die nachsichtige Person Ähnlichkeit mit dem 
stoischen Weisen:

Die Verletzungen, die ein Unrechttuender dem Weisen verursachen 
kann, gelten ihm als Schrammen. Die Nachsicht gegenüber dem zuge­
fügten Übel macht das Verzeihen überflüssig. [...] Der Unerschütterliche 
ist in einer Verfassung, in der er die Zufügung von objektiven Übeln 
nicht als solche „wahrnimmt“.15

In dieser Haltung kommt eine Form von Gelassenheit zum Aus­
druck, die wir üblicherweise an Menschen schätzen. Wir alle sind 
gelegentlich auf die Bereitschaft unserer Umgebung angewiesen, uns 
den ein oder anderen Fehler nachzusehen, und in schwachen Mo­
menten bei unserem Gegenüber auf Nachsicht zu stoßen, kann sehr 
erleichternd sein. Das Wissen um die eigene Fehlbarkeit ist denn 
auch ein erster möglicher Grund, sich im Ernstfall selbst nachsichtig 
zu zeigen. Ein zweiter hat etwas mit Verständnis zu tun. Nehmen 
wir das Beispiel der Kollegin, die mich bei meiner Abschiedsfeier 
im Stich lässt. Sie hat nicht Wort gehalten und im ersten Moment 
bin ich wirklich empört, dass sie mich einfach so hängen lässt. 
Aber dann fällt mir ein, dass sie derzeit mit der Vorbereitung ihres 
Umzugs beschäftigt ist und viel um die Ohren hat. Möglicherwei­
se hat sie in all dem Trubel das Wochenende verwechselt oder 
schlicht vergessen, dass sie versprochen hatte, mir zu helfen. So 
etwas kann passieren. Verständnis für die Lage des anderen zu ent­
wickeln, macht es leichter, moralische Verletzungen nicht persönlich 
zu nehmen. Bisweilen zeigen Menschen sich aber auch nachsichtig, 
weil sie vermuten, dass sie am Zustandekommen der Situation nicht 
ganz unbeteiligt sind. Vielleicht hätte ich die Kollegin ja nochmals 
an den Termin erinnern sollen, schließlich ist es schon eine ganze 
Weile her, dass wir darüber sprachen. All das sind gute Gründe, 
den moralischen Verletzungen, die wir durch andere erleiden, erst 
gar keine spezifische Bedeutung beizumessen. Wenn wir in diesem 
Sinne nachsichtig sind, heißt das allerdings nicht, dass wir billigen, 
was die andere Person getan hat. Es bedeutet lediglich, ihr nicht 
vorzuwerfen, dass sie es getan hat, und dasselbe gilt im Fall der Ver­
gebungsbereitschaft. Die jeweiligen Umstände mögen erklären, wie 
es zu einem Vorfall gekommen ist, doch dass etwas verständlich ist, 

15 Crespo (s. Anm. 10), 46.

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

223

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht es nicht unbedingt besser und schon gar nicht weniger falsch. 
Auch wenn wir bereit sind, der Person zu verzeihen, die uns Unrecht 
getan hat, ändert das nichts an unserem moralischen Urteil über ihr 
Verhalten. Verzeihen heißt weder Gutheißen noch Rechtfertigen.16

Im Umgang miteinander ist der Unterschied allerdings oft nicht 
klar erkennbar. Sowohl Nachsicht als auch Verzeihen beinhalten, 
dass wir gegenüber der Person, die uns schuldhaft verletzt hat, auf 
Vorwürfe verzichten, und diese Zurückhaltung kann durchaus miss­
verstanden werden. Insbesondere im Fall der Nachsicht besteht die 
Gefahr, dass unser Gegenüber den falschen Eindruck gewinnt, wir 
seien nicht sonderlich empfindlich oder hätten nichts dagegen, in 
dieser Weise behandelt zu werden. Beim Verzeihen ist diese Gefahr 
weniger groß, da Vergebung zwar nicht immer aber doch häufig 
explizit erfolgt.17 Wenn wir jemandem ausdrücklich zu verstehen 
geben, dass wir bereit sind, ihm zu verzeihen, kommt darin zugleich 
unsere moralische Kritik an seinem Verhalten zum Ausdruck. Zu­
dem geht dem Verzeihen häufig eine entsprechende Bitte um Verzei­
hung voraus, die schon als solche mit dem Eingeständnis von Schuld 
verbunden ist. Nachsicht hingegen erfolgt in der Regel stillschwei­
gend und lädt insofern eher zu Missverständnissen ein. Der Bürger­
rechtler Martin Luther King hat davor gewarnt und er hat darauf 
hingewiesen, dass allzu nachsichtige Personen sich schlimmstenfalls 
den Vorwurf der Komplizenschaft gefallen lassen müssen: „He who 
passively accepts evil is as much involved in it as he who helps to 
perpetrate it. He who accepts evil without protesting against it is re­
ally cooperating with it.“18 Auch wenn sich diese Mahnung vorzugs­
weise an diejenigen richtet, die nachsichtig auf Unrecht reagieren, 
das anderen widerfährt, lässt sie sich auch als Warnung vor zu viel 
Nachsicht mit denen verstehen, unter deren Fehlverhalten wir selbst 

16 „To regard conduct as justified […] is to claim that the conduct, though normally 
wrongful, was – in the given circumstances and all things considered – the 
right thing to do.” (Murphy, s. Anm. 9, 13) Im vorliegenden Fall würde das 
Fernbleiben der Kollegin etwa dann als gerechtfertigt gelten, wenn sie auf dem 
Weg zum Fest auf eine schwerverletzte Person gestoßen wäre, die dringend ihre 
Hilfe brauchte.

17 S. dazu: Hallich, Oliver, Verzeihen, laut und leise, in: Allgemeine Zeitschrift für 
Philosophie 48 (2023), 355–376.

18 King Jr, Martin Luther, Stride Toward Freedom, San Francisco 1958, 91.

Susanne Boshammer

224

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu leiden haben. Zu protestieren, wenn jemand uns Unrecht tut, 
kann durchaus gefordert sein.

1.3 Entschuldigen

Es gibt jedoch auch Situationen, in denen andere unsere Rechte ver­
letzen und sich dennoch jeder Vorwurf ihnen gegenüber verbietet. 
Das ist immer dann der Fall, wenn sich zeigt, dass die betreffende 
Person keine Schuld an dem Ereignis trägt, weil sie für das Gesche­
hene nicht im eigentlichen Sinne verantwortlich ist. Unter solchen 
Umständen ist eine andere Form des entlastenden Umgangs mit 
Unrecht angebracht, die wiederum vom Verzeihen zu unterscheiden 
ist. Gemeint ist das Entschuldigen.

Um deutlich zu machen, worin der Unterschied zwischen Ent­
schuldigen und Verzeihen besteht, kehre ich ein letztes Mal zum 
Beispiel der Kollegin zurück, die mich bei meiner Abschiedsfeier 
versetzt. Nehmen wir an, sie hat ihr Versprechen keineswegs verges­
sen. Tatsächlich ist sie frühzeitig aufgebrochen, um mich bei den 
Vorbereitungen für das Fest zu unterstützen. Doch auf dem Weg zu 
mir wird sie in einen Unfall verwickelt, bricht sich den Arm und 
muss im Krankenhaus behandelt werden. Sie kommt also nicht. Ich 
habe von dem Vorfall keine Ahnung und ärgere mich sehr über 
ihre Unzuverlässigkeit. Doch dann ruft sie an und informiert mich 
über das Missgeschick und mein Groll verfliegt. Ganz offensichtlich 
konnte sie nichts dazu, dass sie ihr Versprechen nicht gehalten hat. 
Zwar ist sie wortbrüchig geworden, aber die Verantwortung dafür 
liegt nicht bei ihr. In Situationen wie dieser wäre es völlig unange­
messen, Verständnis zu zeigen und nachsichtig darüber hinwegzuse­
hen, dass die Kollegin meine berechtigten Erwartungen enttäuscht 
hat. Doch ebenso wenig ist hier Vergebungsbereitschaft gefragt, 
und das hat nichts damit zu tun, dass der Vorfall vergleichsweise 
harmlos und der entstandene Schaden überschaubar ist. Es liegt 
schlicht daran, dass es unter solchen Umständen nichts zu verzeihen 
gibt. Niemand trägt die Schuld an dem, was geschehen ist, denn 
Schuld setzt Verantwortung voraus und die gibt es hier nicht. Die 
einzig angemessene Reaktion besteht in solchen Fällen darin, die 
Person beziehungweise die Tatsache, dass sie uns verletzt hat, zu 
entschuldigen: „To excuse is to say this: what was done was morally 

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

225

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wrong, but because of certain factors [...] it would be unfair to hold 
the wrongdoer responsible or blame him for the wrong action.“19

In der Frage von Schuld und Verantwortung liegt der wesentliche 
Unterschied zwischen dem Verzeihen und dem Entschuldigen. Um 
jemandem verzeihen zu können, muss es etwas geben, das wir der 
Person zu Recht verübeln und ihr berechtigterweise zum Vorwurf 
machen. Das aber setzt voraus, dass sie tatsächlich Verantwortung 
für das Geschehene trägt: „[I]f a person was not responsible for 
what he did, there is nothing to resent (though perhaps much to 
be sad about). Resentment – and thus forgiveness – is directed 
toward responsible wrongdoing“.20 Verzeihen und Entschuldigen sind 
also nicht nur voneinander zu unterscheiden, sondern schließen 
sich wechselseitig aus. Jemandes Verhalten zu entschuldigen, bedeu­
tet anzuerkennen, dass die Person für das Geschehene nicht verant­
wortlich und in diesem Sinne unschuldig ist. Verzeihen hingegen 
setzt Schuld voraus und ist nur möglich, wenn das, was die betref­
fende Person getan hat, eben nicht zu entschuldigen ist. Meine 
Kollegin kann also auf meine Vergebungsbereitschaft verzichten. Sie 
hat eine gute Entschuldigung dafür, dass sie nicht Wort gehalten 
hat, und Vergebung braucht nur, wer keine Entschuldigung geltend 
machen kann.

Dieses Verständnis von Entschuldigen deckt sich ganz offensicht­
lich nicht mit dem umgangssprachlichen Gebrauch des Wortes. Im 
Alltag machen wir für gewöhnlich zwischen Entschuldigen und 
Verzeihen keinen Unterschied und wenn wir jemanden verletzt ha­
ben, bitten wir meist eher um Entschuldigung als um Verzeihung. 
Beim Wort genommen macht die Bitte um Entschuldigung jedoch 
wenig Sinn. Denn wenn wir tatsächlich keine Verantwortung für den 
Vorfall tragen, sind wir entschuldigt und müssen nicht erst darum 
bitten. Haben wir uns hingegen wirklich etwas zuschulden kommen 
lassen, wäre es, wenn überhaupt, eher angebracht, um Verzeihung zu 
bitten. Unter bestimmten Umständen kann die Bitte um Entschuldi­
gung allerdings auch wörtlich gemeint sein, nämlich dann, wenn 
wir zwar anerkennen, etwas falsch gemacht zu haben, aber die Ver­
antwortung dafür von uns weisen. So bitten wir beispielsweise um 
Entschuldigung, wenn wir verspätet zu einem Termin erscheinen, 

19 Murphy (s. Anm. 2), 20.
20 Ebd.

Susanne Boshammer

226

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weil die Bahn gestreikt hat. Unsere Bitte ist dann im wörtlichen Sin­
ne zu verstehen, also als Hinweis darauf, dass wir für die Unpünkt­
lichkeit nicht verantwortlich sind und keine Rüge verdienen. Um in 
Zweifelsfällen eine Auseinandersetzung mit der oft strittigen Frage 
zu ermöglichen, welche Umstände tatsächlich als entschuldigende 
Faktoren anzuerkennen sind und welche nicht, kann es durchaus 
hilfreich sein, den Unterschied zwischen dem Entschuldigen und 
dem Verzeihen begrifflich klar zu markieren.

2 Verzeihen als normative Fähigkeit

Wir haben nun gesehen, worin sich Vergebung von anderen Formen 
des Umgangs mit moralischen Verletzungen unterscheidet. Dabei 
ist deutlich geworden, dass es beim Verzeihen nicht darum geht, 
belastende Erinnerungen hinter sich zu lassen, die Situation zu ent­
spannen oder andere von Schuld freizusprechen. Zugleich hat sich 
gezeigt, dass Verzeihen ein Vorgang ist, den wir bewusst vollziehen, 
und zwar in Reaktion auf Verletzungen, die wir als Unrecht wahr­
nehmen und für die wir unser Gegenüber verantwortlich machen. 
Doch was heißt es nun konkret, Menschen zu verzeihen, die uns 
schuldhaft verletzt haben?

Auf diese Frage gibt es nicht nur eine Antwort. Verzeihen ist eine 
kulturübergreifende soziale Praxis, die ganz unterschiedliche Varian­
ten kennt, denen jeweils eigene Auffassungen davon zugrunde lie­
gen, was der Prozess der Vergebung beinhaltet, was er erfordert und 
was er bewirkt. Die Vorstellung, darunter ließe sich die eine, einzig 
richtige Form des Verzeihens oder das eine, für alle verbindliche 
Konzept von Vergebung ausmachen, ist verfehlt, wie nicht nur die 
Philosophin Margaret Urban Walker deutlich gemacht hat: „I have 
come to find it odd to there being a single correct idea of forgiveness, 
in the way that there is a correct theory of the structure of the 
DNA. Forgiveness is a variable human process and a practice with 
culturally distinctive versions.“21 Inmitten dieses Variantenreichtums 
sind gleichwohl Grundzüge des Verzeihens erkennbar, auf die auch 
Walker Bezug nimmt. Dazu gehört die verbreitete Annahme, dass 

21 Walker, Margaret Urban, Moral Repair. Reconstructing Moral Relations after 
Wrongdoing, Cambridge 2006, 152.

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

227

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verzeihen in wesentlicher Hinsicht mit unseren Gefühlen zu tun 
hat. Es ist diese Annahme, die das sogenannte sentimentalistische 
Verständnis von Vergebung kennzeichnet.22

2.1 Vergebung als emotionaler Haltungswechsel

Nicht nur in philosophischen Kontexten wird Verzeihen häufig 
als ein emotionaler Haltungswechsel verstanden, als ein „change 
of heart“23, der im Kern darin besteht, dass wir uns entschließen, 
bestimmte negative Gefühle gegenüber einer Person, die uns verletzt 
hat, zu überwinden. Die entsprechenden Empfindungen werden als 
retributive Emotionen bezeichnet und sie sind insofern unrechtsspe­
zifisch, als sie eine emotionale Reaktion auf das schuldhafte Fehlver­
halten anderer darstellen. Neben Wut und Groll gehören dazu auch 
Gefühle von Rache oder der Drang, es dem anderen heimzuzahlen. 
Verzeihen, so der Gedanke, bedeutet, solche Empfindungen bewusst 
hinter sich zu lassen:

[F]orgiveness is best understood as fundamentally a change in emotion. 
According to such views, were you to be wronged, your forgiving 
the wrongdoer fundamentally involves your overcoming (or abating, 
or eliminating, or forswearing) some relevant negative emotion (e.g., 
resentment, hatred, rancor) that you experience because you were 
wronged.24

Diese Vorstellung prägt auch das Alltagsverständnis von Vergebung. 
Menschen, die bereit sind, erlittenes Unrecht zu verzeihen, beschlie­
ßen demnach, ihre Vorwurfshaltung aufzugeben und den gerechten 
Zorn hinter sich zu lassen, und dieser Gefühlswandel spielt sich 
zunächst im eigenen Innern ab. Vergebung ist damit etwas eher 
Privates und Höchstpersönliches. Doch Verzeihen hat zugleich eine 
soziale Dimension, denn Groll und Empörung sind Empfindungen, 
die sich gegen jemanden, i.e. in der Regel eine andere Person, rich­

22 Zur Bezeichnung: Kutz, Christopher, Forgiveness, Forgetting, and Resentment, 
in: California Law Review 103 (2015), 1647–1656. Die entsprechenden Ansät­
ze werden auch als „emotion accounts“ bezeichnet, siehe Hughes/Warmke (s. 
Anm. 9).

23 Calhoun, Cheshire, Changing One’s Heart, in: Ethics 103 (1992), 76–96.
24 Hughes/Warmke (s. Anm. 9).

Susanne Boshammer

228

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten.25 Indem wir sie bewusst verabschieden, verändern wir also nicht 
unsere Einstellung zu uns selbst oder zu dem, was uns widerfahren 
ist. Stattdessen vollziehen wir einen emotionalen Sinneswandel ge­
genüber der Person, die uns verletzt hat. Verzeihen hat insofern 
viel mit Affektkontrolle zu tun, und wenn wir Menschen für ihre 
Vergebungsbereitschaft bewundern, dann oft auch dafür, dass sie 
sich ihren Emotionen nicht ausliefern. Dabei wird das Verzeihen 
häufig als ein Prozess beschrieben, also als ein Vorgang, der Zeit 
braucht und sich schrittweise vollzieht.26 Die vielfältigen feindseli­
gen Gefühle, die die Erfahrung von Unrecht in den Betroffenen 
auslösen kann, lassen sich nicht ohne Weiteres abschütteln27, zumal 
wir im Bemühen darum neben psychologischen Hürden oft auch 
moralische Bedenken überwinden müssen: Unter bestimmten Um­
ständen kann es durchaus als ein Gebot der Gerechtigkeit erschei­
nen, Menschen, die uns bewusst verletzt haben, für ihr Fehlverhalten 
büßen zu lassen oder sie jedenfalls mit unserem Zorn und unseren 
Vorwürfen zu konfrontieren. Mitunter halten wir auch an unserem 
Groll fest, um auf diese Weise unsere Rechte zu markieren und 
unser Gegenüber davon abzuhalten, uns erneut zu verletzen. Aus 
gutem Grund machen Menschen ihre Vergebungsbereitschaft daher 
oft davon abhängig, dass die betreffende Person sich zu ihrer Schuld 
bekennt, Reue zeigt und Besserung gelobt. Eine aufrichtige Bitte 
um Verzeihung ist geeignet, entsprechende moralische Vorbehalte zu 
zerstreuen.

Sollten wir uns dann tatsächlich dazu entschließen, der anderen 
Person zu verzeihen, kann diese Entscheidung durchaus etwas Be­
freiendes haben. Verzeihen gilt gemeinhin als eine beidseitig entlas­
tende Form des Umgangs mit Unrecht und dafür liefert das senti­

25 Davon zu unterscheiden sind Selbstvorwürfe, die wir durchaus gegen die eigene 
Person richten können (s.u. 2.3). Ob wir uns selbst verzeihen können, wird 
philosophisch kontrovers diskutiert. Siehe dazu etwa: Dillon, Robin S., Self-For­
giveness and Self-Respect, in: Ethics 112 (2001), 53–83.

26 „Forgiving should be understood as a process that continues, often over a 
considerable period of time. To forgive is not something one can simply do in 
a moment. Although a person may say to another, ‚I forgive you‘ – and may say 
this on Tuesday afternoon at three o’clock — forgiving is not just something that 
can simply happen at three o’clock. Saying ‚I forgive you‘ does not amount to 
forgiveness.“ (Govier, Trudy/Verwoerd, Wilhelm, The Victim’s Prerogative, in: 
South African Journal of Philosophy 21 [2002], 97–111, 98).

27 Siehe dazu Garrard, Eve/McNaughton, David, Forgiveness, Durham 2010, 96.

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

229

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mentalistische Verständnis von Vergebung eine einfache psycholo­
gische Erklärung: Die feindlichen Gefühle, die wir im Zuge des 
Verzeihens überwinden, sind erfahrungsgemäß für alle Beteiligten 
bedrückend. Die meisten Menschen leiden darunter, wenn ihre Mit­
menschen ihnen grollen. Selbst wenn wir uns nicht vor Vergeltungs­
maßnahmen fürchten, vermeiden wir es nach Möglichkeit, unsere 
Umgebung gegen uns aufzubringen. Wie die Stachelschweine im 
Winterwald sind wir existentiell darauf angewiesen, dass andere un­
sere Nähe nicht meiden. Groll, Zorn und Empörung sind aber nicht 
nur für diejenigen von Nachteil, gegen die sie sich richten, sondern 
belasten auf Dauer auch denjenigen, der sie hegt. Oft heißt es, dass 
entsprechende Empfindungen die Erinnerung an das Geschehene in 
uns wachhalten und uns an die Person binden, auf die sie zielen. 
Solange wir dem Übeltäter grollen, bleibe er in unserem Fühlen 
und Denken präsent. Zudem kann es durchaus kraftraubend sein, 
die entsprechenden Empfindungen über die Zeit hinweg aufrecht 
zu erhalten – retributive Emotionen sind keine Ausnahme von der 
Regel, dass Gefühle versiegen, wenn wir sie nicht mit Nahrung ver­
sorgen – und es ist zusätzlich herausfordernd, dem damit oft verbun­
denen Vergeltungsdrang nicht nachzugeben. Dass die Überwindung 
solcher Empfindungen für alle Beteiligten Erleichterung bringt, ist 
insofern gut nachvollziehbar.

Das sentimentalistische Verständnis von Verzeihen ist innerhalb 
der philosophischen Debatte vielfach präzisiert worden. So vertreten 
manche die Auffassung, dass der entsprechende emotionale Sinnes­
wandel auf eine bestimmte Weise gestaltet oder zustande gekommen 
sein muss, um ihn als Ausdruck von Vergebung bezeichnen zu kön­
nen: Die Frau, die den Groll auf ihren gewalttätigen Vater loswird, 
indem sie Tabletten schluckt, die ihre Gefühle beruhigen, verzeiht 
nicht, auch wenn sie bewusst dafür sorgt, dass ihr Zorn verraucht.28 

Andere haben betont, dass Menschen nur dann im eigentlichen 
Sinne verzeihen, wenn sie die feindseligen Gefühle aus moralischen 

28 „Ridding oneself of resentment by taking a specially-designed pill, for exam­
ple, would not count as forgiveness. Genuine forgiveness must involve some 
revision in judgment or change in view.” (Hieronymi, Pamela, Articulating an 
Uncompromising Forgiveness, in: Philosophy and Phenomenological Research 
62 [2001], 529–555, 530).

Susanne Boshammer

230

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gründen oder um des anderen willen überwinden.29 Demnach hat 
es nichts mit Vergebung zu tun, wenn ich der Person, die mich 
verletzt hat, nicht mehr grolle, um sie mit meiner Großzügigkeit 
zu beschämen oder um von anderen dafür bewundert zu werden. 
Die Philosophin Joanna North ist darüber hinaus der Ansicht, dass 
der bewusste emotionale Sinneswandel beim Verzeihen nicht nur 
beinhaltet, negative Gefühle loszuwerden, sondern zugleich erfor­
dert, dass wir sie durch positive Gefühle ersetzen: „Forgiveness is a 
matter of a willed change of heart, the successful result of an active 
endeavor to replace bad thoughts with good, bitterness and anger 
with compassion and affection.“30

Auch wenn sich die Ansätze im Detail unterscheiden: Sie alle 
betrachten Vergebung als einen Vorgang, der vor allem unser Emp­
finden betrifft. Dieses Verständnis von Verzeihen ist aus meiner Sicht 
mindestens ergänzungsbedürftig. Auch wenn es sicher zutrifft, dass 
Vergebung etwas mit unserem Empfinden zu tun hat, geht es beim 
Verzeihen letztlich um mehr als einen „change of heart“.

2.2 Verzeihen als Privileg

Die Auffassung, dass Vergebung im Kern in der bewussten Überwin­
dung negativer Emotionen besteht, ist auch jenseits akademischer 
Debatten weit verbreitet, und sie ist zweifellos einer der Gründe 
dafür, warum Vergebungsbereitschaft kulturübergreifend als eine 
soziale Tugend gilt. Groll, Zorn und Empörung können im Zusam­
menleben der Menschen viel Schaden anrichten, wohingegen die 
Bereitschaft, diese Gefühle hinter sich zu lassen, einem gedeihlichen 

29 So beispielsweise Murphy (s. Anm. 2), 23f: „I suggest, my ceasing to resent will 
not constitute forgiveness unless it is done for a moral reason. Forgiveness is not 
the overcoming of resentment simpliciter; it is rather this: forswearing resent­
ment on moral grounds.“ (Hervorhebungen im Original) Zur Kritik an diesem 
Vorschlag siehe Nelkin, Dana Kay, Freedom and Forgiveness, in: Ishtiyaque 
Haji/Justin Caouette (Hg.), Free Will and Moral Responsibility, Cambridge 
2013, 165–188.

30 North, Joanna, Wrongdoing and Forgiveness, in: Philosophy 62 (1987), 499–
508, 506. So auch Garrard, Eve/McNaughton, David, In Defense of Uncondi­
tional Forgiveness, in: Proceedings of the Aristotelian Society 103 (2003), 39–60, 
44: „[F]orgiveness requires something more positive – an attitude of good will 
(or even love) towards the wrongdoer.“

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

231

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Miteinander förderlich scheint. Daneben gibt es jedoch eine weitere 
Annahme in Sachen Verzeihen, die von vielen Menschen geteilt wird 
und die, wie ich deutlich machen möchte, ein anderes Licht auf die 
Praxis des Verzeihens wirft. Es ist der Gedanke, dass Verzeihen ein 
Vorrecht derjenigen ist, denen das Unrecht jeweils zugefügt wurde.

Tatsächlich gehen wir üblicherweise davon aus, dass wir unsere 
Bitte um Verzeihung an die Person adressieren müssen, die unter 
unserem Fehlverhalten zu leiden hatten. Das lernen wir meist schon 
im Sandkasten, wenn wir unseren Spielkameraden beiseite schubsen 
und umgehend aufgefordert werden, uns beim ihm dafür zu ent­
schuldigen. Die Lektion ist nachhaltig und prägt unser Verständnis 
von Verzeihen. Wenn ich meinen Mann betrogen habe und auf Ver­
gebung hoffe, muss ich mich mit diesem Anliegen wohl oder übel an 
ihn wenden, denn er ist der Einzige, der mir gegebenenfalls verzei­
hen kann. Auch wenn es sicher angenehmer wäre, meiner toleranten 
Schwägerin zu ‚beichten‘, dass ich mein Treueversprechen gebrochen 
habe: Solange ich nicht nur auf Verständnis, sondern auf Vergebung 
aus bin, wird mir ein Gespräch mit ihr nicht weiterhelfen. Sie kann 
mir nicht im eigentlichen Sinne verzeihen, was ich ihrem Bruder 
angetan habe, weil ihr dazu die Berechtigung fehlt.

Die Philosophin Trudy Govier und ihr Kollege Wilhelm Ver­
woerd haben diese Überlegung im Prinzip des „victim’s preroga­
tive“ verdichtet: „Other things being equal, it is the victim of a wrong 
who is entitled to offer or refuse forgiveness to the perpetrator who 
committed that wrong.”31 Den Opfern von Unrecht kommt demnach 
in Sachen Verzeihen eine besondere Rolle zu, was jedoch nicht 
heißt, dass es immer nur eine Person gibt, die vergebungsberech­
tigt ist. Mitunter fügen wir mit ein und derselben Handlung gleich 
mehreren Menschen Unrecht zu. Dann haben wir Grund, jede und 
jeden Einzelnen von ihnen um Verzeihung zu bitten. Entscheidend 
ist lediglich, dass sich unsere Bitte an diejenigen adressiert, deren 
Rechte wir verletzt haben.32 Sie, so die verbreitete Überzeugung, 
haben als einzige das „standing to forgive“33.

31 Govier, Trudy/Verwoerd, Wilhelm (s. Anm. 28), 97. Hervorhebung im Original.
32 Siehe dazu auch Pettigrove, Glenn, The Standing to Forgive, in: The Monist 92 

(2009), 583–603. Pettigrove selbst ist einer der wenigen, der die These vom Opfer-
Privileg in Sachen Verzeihen nicht für überzeugend hält.

33 Siehe zur Debatte um das „Standing to Forgive“ auch: Hughes/Warmke (Anm. 9).

Susanne Boshammer

232

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus meiner Sicht liegt darin ein wichtiger Hinweis darauf, dass 
es beim Verzeihen nicht allein um einen „change of heart“ geht. 
Vergebung kann sich schon deswegen nicht in einem emotionalen 
Sinneswandel erschöpfen, weil sowohl die Empfindung als auch die 
Überwindung von retributiven Emotionen gerade kein Vorrecht der 
Unrechtsopfer sind. Wir brauchen kein spezifisches „standing“, um 
Menschen zu grollen, die die Rechte anderer verletzt haben. Dazu 
sind alle Mitglieder der moralischen Gemeinschaft berechtigt und 
gegebenenfalls sind sie dazu sogar aufgefordert. Denn Groll und 
Empörung sind, wie die Philosophin Pamela Hieronymi deutlich 
gemacht hat, Formen des Protests und des Widerstands gegen Un­
recht: „Resentment, I believe, should be understood as protest. In 
resentment the victim protests the trespass, affirming both its wrong­
fulness and the moral significance of both herself and the offend­
er.“34 Es gibt keinen Grund, anzunehmen, dass sich dieser Protest 
auf die Opfer selbst beschränken muss. Menschen, deren Rechte 
verletzt werden, dürfen erwarten, dass Dritte nicht ignorieren, was 
ihnen widerfährt, sondern Solidarität zeigen und sich ihrem Protest 
anschließen. Es kann sogar sein, dass die Empörung der Zeugen 
von Unrecht deutlich lautstärker ausfällt als die der unmittelbar 
Betroffenen. Wenn Menschen, die uns besonders nahestehen, von 
anderen mutwillig verletzt werden, reagieren wir oft empfindlicher 
als wenn es um uns selbst geht und zeigen deutlich mehr Mut 
in Sachen Protest. Das ist mitunter von Vorteil, etwa dann, wenn 
die Betroffenen selbst scheinbar unberührt erdulden, dass ihnen 
Unrecht widerfährt. Manche Opfer von Gewalt haben sich längst 
daran gewöhnt, verlacht, erniedrigt oder geschlagen zu werden. Sie 
sind emotional verstummt oder sogar der Ansicht, sie hätten keine 
bessere Behandlung verdient. Dann ist es umso wichtiger, dass auch 
andere ihre Stimme gegen das Unrecht erheben und die Betreffen­
den ermutigen, sich ihrer Empörung anzuschließen und für sich 
einzustehen. Groll und Empörung sind insofern kein Monopol der 
Opfer. Und dasselbe gilt für die Entscheidung, die entsprechenden 
Gefühle zu überwinden, wenn die Zeit dafür gekommen ist und es 
angemessen erscheint, Entgegenkommen zu zeigen. Wenn es also 
tatsächlich zutrifft, dass nur die Opfer das Recht haben, zu verzei­

34 Hieronymi (s. Anm. 28), 530.

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

233

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen, muss es beim Verzeihen um mehr gehen als diesen emotionalen 
Sinneswandel.

2.3 Mit sich ins Reine kommen dürfen – Die normative Kraft von 
Vergebung

Das Opfer-Privileg in Sachen Verzeihen weckt Zweifel daran, dass 
es beim Vergeben vor allem um einen emotionalen Haltungswechsel 
geht, und es gibt weitere Gründe, diesbezüglich skeptisch zu sein.35 

Tatsächlich erscheinen einige Phänomene, die mit der Praxis des 
Verzeihens verbunden sind, eher rätselhaft, wenn man das sentimen­
talistische Verständnis von Vergebung zugrunde legt. Manche davon 
sind bereits zur Sprache gekommen. So gehört zum Verzeihen nicht 
nur, dass wir im Umgang mit der Person, die uns Unrecht getan 
hat, faktisch auf Vorwürfe verzichten. Es scheint vielmehr so zu sein, 
dass Vergebungsbereitschaft entsprechenden Vorwürfen die Berech­
tigung entzieht. Haben wir jemandem verziehen, ist es nicht mehr 
angemessen, uns darüber zu beklagen, was die Person uns angetan 
hat. Der andere erwartet zu Recht, dass wir ihm sein Fehlverhalten 
nicht mehr nachtragen, und zwar weil wir ihm verziehen haben.36 

Viele sind zudem der Ansicht, dass der Entschluss, jemandem zu 
verzeihen, Konsequenzen für Fragen der Entschädigung hat. Dem­
nach wären wir nicht länger berechtigt, von einer Person Wiedergut­
machung zu fordern, der wir bereits verziehen haben.37 Ähnliches 
gilt für die Bitte um Verzeihung. Wenn jemand uns schuldhaft Un­
recht getan hat, ist es nicht unangemessen, zu erwarten, dass er uns 
für sein Verhalten um Verzeihung bittet. Das ändert sich, sobald wir 

35 Vgl. dazu: Nelkin, Dana Kay, Forgiveness and Letting Go. Ways of Changing the 
Normative Landscape, in: Revista de Estudios Sociales 86 (2023), 29–43.

36 So beispielsweise Bennett (s. Anm. 7) und Pettigrove, Glenn, Forgiveness and 
Love, Oxford 2012. Ähnlich Pereboom, Derk, Forgiveness as Renunciation of 
Moral Protest, in: Brandon Warmke (Hg.), Forgiveness and Its Moral Dimen­
sions, Oxford 2021, 83–100.

37 So etwa Warmke, Brandon, The Normative Significance of Forgiveness, in: 
Australasian Journal of Philosophy 94 (2016), 687–703.

Susanne Boshammer

234

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verzeihen, und zwar auch dann, wenn es eine solche Bitte bisher 
nicht gegeben hat.38

Der Akt der Vergebung hat insofern eine ganze Reihe von nor­
mativen Konsequenzen und es scheint eher fraglich, dass ein bloß 
emotionaler Sinneswandel diese Art von Folgen hervorrufen kann:

How could my giving up resentment towards someone else have an 
effect not only on how I am morally permitted to treat that someone, 
but also on how that person is morally obliged to treat me? I see no way 
of linking my overcoming of resentment to the inappropriateness of, say, 
asking for apologies or engaging in other forms of overt blame. Nor can 
I see how my overcoming resentment would release you from certain 
personal obligations to, say, apologize to me […].39

Diese Hinweise legen es nahe, Verzeihen nicht im sentimentalisti­
schen Sinne zu verstehen, sondern es stattdessen als eine normative 
Fähigkeit zu betrachten, also eine Form des Umgangs mit Unrecht, 
mit der wir bewusst Einfluss darauf nehmen, was wir einander 
schulden.40 Für ein solches Verständnis von Vergebung spricht nun 
auch das Opfer-Privileg. Es bringt zum Ausdruck, dass wir eine 
spezifische Form von normativer Autorität ausüben, wenn wir ver­
zeihen, und zwar eine Autorität, die uns nur dann zukommt, wenn 
wir zu den direkten Leidtragenden gehören. Für diese privilegierte 
Stellung gibt es eine naheliegende Erklärung. Denn was die Opfer 
des Unrechts faktisch von allen anderen unterscheidet und was sie 
zugleich normativ auszeichnet, ist, dass es ihre Rechte sind, die 
verletzt wurden, und dieser Umstand spielt meines Erachtens eine 
wichtige Rolle mit Blick auf die Frage, was wir tun, wenn wir jeman­
dem verzeihen.

Die Überlegung ist die Folgende: Wenn Menschen andere schuld­
haft verletzen, hat das neben allen anderen Folgen immer auch 
normative Konsequenzen.41 Unrecht generiert moralische Pflichten, 

38 Dana Kay Nelkin fasst die unterschiedlichen Positionen, die jeweils entsprechende 
normative Veränderungen als zentral für das Verzeihen betrachten, unter der 
Bezeichnung „the normative landscape changing camp“ zusammen: „What unites 
all members of this camp is that they see as central the alteration of the obligations 
and rights of various parties.“ Nelkin (s. Anm. 35), 31.

39 Warmke (s. Anm. 37).
40 Siehe Owens, David, Shaping the Normative Landscape, Oxford 2012.
41 „When one person harms or transgresses another, this action effectively creates 

an interpersonal debt. Forgiveness involves the cancellation of the debt by 

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

235

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und diese Pflichten sind – mindestens teilweise – den jeweiligen 
Opfern geschuldet.42 Dabei steht aus meiner Sicht eine Verpflichtung 
im Zentrum, und diese Pflicht besteht darin, das eigene Fehlverhal­
ten nicht auf die leichte Schulter zu nehmen, sondern es sich zum 
Vorwurf zu machen, und zwar um der anderen Person willen.43 Wir 
schulden Menschen, denen wir Unrecht getan haben, salopp gesagt, 
ein schlechtes Gewissen. Mit Blick auf diese Schuldigkeit befinden 
sich die Opfer von Unrecht in der Rolle der Gläubiger und als solche 
haben sie ein Privileg: Es sind die Gläubiger, die die Schuldner von 
ihren Verpflichtungen entbinden und sie von ihren Schulden entlas­
ten können.44 Eben das ist es, was wir aus meiner Sicht tun, wenn 
wir jemandem verzeihen: Wir befreien die andere Person von der 
Verpflichtung, sich um unseretwillen ihr Fehlverhalten zum Vorwurf 
zu machen. Soweit es uns betrifft, kann sie ihr Gewissen entlasten. 
Sie schuldet uns keine weiteren Selbstvorwürfe und darf mit sich 
ins Reine kommen.45 Was sie getan hat, war falsch, und sie war 
dafür verantwortlich. Wir sind nicht bereit, darüber hinwegzusehen 

the person who has been hurt or wronged.“ (Exline, Julie/Baumeister, Roy, Ex­
pressing Forgiveness and Repentance. Benefits and Barriers, in: Michael McCul­
lough/Kenneth Pargament/Carl Thoresen (Hg.), Forgiveness. Theory, Research, 
and Practice, New York 2000, 133–155, 133.

42 Es gibt unterschiedliche Auffassungen darüber, was genau der Gegenstand 
dieser Pflichten ist. Dana Kay Nelkin nennt insbesondere zwei: „[W]hen we 
wrongfully and culpably harm others, we incur at least two sorts of obligations: 
the obligation to make restitution for the loss or harm suffered [...], and the 
obligation to somehow make up for or in some way address the wrong itself.“ 
(Nelkin [s. Anm. 35], 34).

43 Diese Pflicht ist also nicht schon dann erfüllt, wenn wir uns das eigene Verhal­
ten zum Vorwurf machen, weil die Tatsache, dass wir aufgeflogen sind, für uns 
selbst von Nachteil war (uns Sympathien gekostet hat, Sanktionen zur Folge 
hatte etc.).

44 Zu einem, wenn auch inhaltlich anders gefüllten „Debt-Release Model of For­
giveness“ siehe Nelkin (s. Anm. 35), 35f. Zur Analogie zwischen „moral forgive­
ness and economic debt-cancellation“ siehe Warmke, Brandon, The Economic 
Model of Forgiveness, in: Pacific Philosophical Quarterly, 97 (2016), 570–589.

45 Das heißt nicht, dass es keinerlei Grund für Selbstvorwürfe mehr gibt, nachdem 
uns verziehen wurde. Vergebung macht Selbstvorwürfe nicht irrational, sondern 
bestenfalls überflüssig. Wenn ich meine Kollegin vor allen anderen bloßgestellt 
habe und sie mir verzeiht, dann erlaubt sie mir, ihr gegenüber deswegen kein 
schlechtes Gewissen mehr zu haben. Ich mag dennoch auch weiterhin Grund 
haben, mir selbst für mein Verhalten Vorwürfe zu machen. Doch ihr bin ich 
diese Selbstvorwürfe nicht mehr schuldig.

Susanne Boshammer

236

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und vielleicht werden wir beide nicht vergessen, was geschehen ist. 
Von der Last der Verantwortung und der Erinnerung können wir 
niemanden befreien. Aber wir verfügen über die normative Fähig­
keit, dazu beizutragen, dass Menschen, die schwere Schuld auf sich 
geladen haben, sich selbst eine zweite Chance geben. Wenn wir 
verzeihen, machen wir von dieser Fähigkeit Gebrauch.

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

237

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166-215 - am 21.01.2026, 00:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

