Susanne Boshammer

Moralische Verletzungen und die normative
Kraft des Verzeihens

In seinen 1851 erstmalig erschienenen Aphorismen zur Lebensweis-
heit erzdhlt der Philosoph Arthur Schopenhauer die kurze Geschich-
te von den Stachelschweinen im Winterwald.! Es ist bitterkalt und
die Tiere riicken nah aneinander, ,um sich durch die gegenseitige
Wiérme vor dem Erfrieren zu schiitzen.” Doch die Nihe hat einen
Preis, denn ,,bald empfanden sie die gegenseitigen Stacheln, welches
sie dann wieder voneinander entfernte, bis ,das Bediirfnis der Er-
warmung sie wieder naher zusammenbrachte” usw. Schopenhauers
Parabel bietet ein anschauliches Bild fiir einen Lebensumstand, der
in den letzten Jahrzehnten zunehmend philosophische Aufmerksam-
keit erfahrt. Gemeint ist die menschliche Vulnerabilitat, eine Verletz-
barkeit, die mit unserem Dasein naturgemifl einhergeht und uns
vom Moment unserer Geburt bis zum Tag unseres Todes begleitet.
Die Kilte des Waldes, die existentielle Angewiesenheit auf die Nahe
anderer, die fremden und eigenen Stacheln - sie symbolisieren die
Kulisse der Widrigkeiten, vor der sich unser Leben abspielt und die
uns anfallig fiir Verletzungen machen. Kein Mensch ist unverwund-
bar.

Fiir das Gelingen unseres Zusammenlebens ist es daher entschei-
dend, dass wir Wege finden, angemessen mit den Verletzungen
umzugehen, die wir einander unweigerlich zufiigen, und das gilt
insbesondere fiir die Art von Verletzungen, um die es im Folgenden
gehen soll. Der Philosoph Jeffrie Murphy bezeichnet sie als ,,moral
injuries> und meint damit Situationen, in denen Menschen die

1 Schopenhauer, Arthur, Die Stachelschweine, in: ders., Parerga und Paralipome-
na. Kleine philosophische Schriften, Sdmtliche Werke, Bd. 5, hg. von Wolfgang
Frhr. von Lohneysen, Stuttgart 1965, 765.

2 Murphy, Jeffrey, Forgiveness and Resentment, in: ders./Jean Hampton (Hg.),
Forgiveness and Mercy, Cambridge 1988, 14-34, 25.

215

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

moralischen Rechte anderer bewusst missachten, ihnen also nicht
nur weh, sondern schuldhaft Unrecht tun. In den Leidtragenden
kann diese Erfahrung neben Enttduschung und Schmerz spezifische
Gefiihle von Groll und Empoérung hervorrufen und das aus gutem
Grund:

One reason we so deeply resent moral injuries done to us is not simply
that they hurt us in some tangible or sensible way; it is because such
injuries are also messages — symbolic communications. They are ways a
wrong-doer has of saying to us ,I count but you don’t’ [...]. Intentional
wrong-doing [...] involves a kind of injury that is not merely tangible
and sensible. It is moral injury and we care about such injuries.>

Tatsdchlich bedeutet die Erfahrung von Unrecht eine ganz eigene
Herausforderung fiir unseren Umgang miteinander und sie kann
Menschen nachhaltig prigen. Manche moralischen Verletzungen
hinterlassen Narben, die dauerhaft spirbar und oft auch fiir die-
jenigen erkennbar sind, die den Betroffenen nahestehen. Das gilt
interessanterweise fiir beide Seiten: Menschen, die anderen Unrecht
getan haben, tragen mitunter lange an ihrer Schuld, denn ldngst
nicht jeder Schaden lasst sich wieder gut machen und niemand
kann die Zeit zuriickdrehen. Wie also sollen wir mit moralischen
Verletzungen umgehen - denen, die wir selbst erleiden und denen,
die wir anderen zufiigen?

Eine traditionsreiche Antwort auf diese Frage verweist auf die
menschliche Fahigkeit zu verzeihen. Die Philosophin Hannah
Arendt hat sie als ein ,Heilmittel gegen die Unwiderruflichkeit®
bezeichnet, ,dagegen, dass man Getanes nicht riickgdngig machen
kann® Verzeihen konne ,von den Folgen der Vergangenheit sowohl
denjenigen befreien, der verzeiht, wie den, dem verziehen wird® Auf
diese Weise verhindere Vergebung?, dass die Folgen unseres Tuns
»uns bis an unser Lebensende im wahrsten Sinne des Wortes verfol-

3 Ebd.

4 Ich benutze im Folgenden die Begriffe verzeihen und vergeben bzw. Verzeihen
und Vergebung austauschbar und in ihrer sdkularen Bedeutung. Die mit dem Be-
griff der Vergebung héufig verbundene religiose Konnotation, wonach Vergebung
- im Unterschied zum Verzeihen — Gott vorbehalten ist, bleibt hier unberiick-
sichtigt.

216

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

gen [...], im Guten wie im Bosen.”> Hannah Arendt steht mit dieser
Auffassung nicht allein. Viele betrachten das Verzeihen als eine Art
Therapeutikum fiir ,\Wunden, die die Zeit nicht heilt*®. Doch was
verbirgt sich hinter der befreienden Kraft des Verzeihens? Was tun
wir, wenn wir jemandem verzeihen, und was dndert sich, wenn uns
verziehen wird? Diesen Fragen gehe ich im Folgenden nach.

Dazu werde ich zunéchst erlautern, worin sich das Verzeihen von
anderen Formen des entlastenden Umgangs mit Unrecht unterschei-
det. Dazu gehoren das Vergessen, die Nachsicht und das Entschuldi-
gen. In der Betrachtung dessen, was Verzeihen nicht ist, zeichnen
sich erste Konturen dieser Praxis ab (1). Im zweiten Teil des Textes
geht es dann darum, diese Konturen mit Inhalt zu fiillen, um die
Frage zu beantworten, was den Vorgang des Verzeihens als solchen
auszeichnet. Dabei will ich deutlich machen, inwiefern es beim Ver-
zeihen um mehr geht als einen emotionalen Sinneswandel: Wenn
wir verzeihen, beschlieffen wir nicht nur, Wut und Groll hinter uns
zu lassen, sondern machen Gebrauch von einer uns eigenen norma-
tiven Autoritat.” Wer verzeiht, so meine These, entbindet die andere
Person von der Verpflichtung, sich ihr Fehlverhalten ihm gegeniiber
zum Vorwurf zu machen, und erlaubt ihr, mit sich selbst ins Reine
zu kommen (2).

1 Was Verzeihen nicht ist: Erste Konturen

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts erforschte der Physiologe Walter
Cannon, wie Menschen sich in Situationen verhalten, die sie als
bedrohlich empfinden, und er prigte in diesem Zusammenhang den
Begriff der ,Kampf-oder-Flucht“-Reaktion: Werden wir angegriffen
oder verletzt, setzt unser Organismus bestimmte Stofte frei, die uns
physiologisch in die Lage versetzen sollen, entweder zuriickzuschla-

5 Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen
152015, 301.307.302 (in der Reihenfolge der zitierten Passagen).

6 Schimmel, Solomon, Wounds not Healed by Time. The Power of Repentance
and Forgiveness, Oxford 2004.

7 Siehe dazu auch: Bennett, Christopher, The Alteration Thesis. Forgiveness as a
Normative Power, in: Philosophy and Public Affairs 46 (2018), 207-233.

217

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

gen oder das Weite zu suchen.® Gleichzeitig richtet sich die Wahr-
nehmung neu aus: Der sprichwértliche Tunnelblick sorgt dafiir, dass
wir nahezu ausschliefSlich auf die Gefahr fokussiert sind, die von
unserem Gegeniiber ausgeht.

Im Fall von moralischen Verletzungen zeigt sich etwas ganz Ahn-
liches. Werden wir getduscht, hintergangen, betrogen oder herabge-
setzt, sehen wir in der Person, die uns beispielsweise bestohlen hat,
fortan vor allem die Diebin und erleben die Missachtung unserer
Rechte wie einen Angriff. Das kann den Wunsch nach Vergeltung
in uns wecken, aber auch den Impuls, auf Distanz zu gehen, um
uns vor weiteren Wunden zu schiitzen. Allerdings sind beide Strate-
gien nur bedingt hilfreich: Haufig konnen wir Menschen, die uns
verletzt haben, nicht dauerhaft aus dem Weg gehen, und auch die
Méglichkeit, andere fiir ihr Fehlverhalten biifSen zu lassen, steht uns
— selbst wenn wir das wollten — nicht immer offen. Sowohl Abstand
als auch Gegenwehr erweisen sich zudem nicht selten als kontrapro-
duktiv: Statt Entlastung zu bringen, fiihren sie oft eher dazu, dass
sich Spannungen und Konflikte verstetigen, zumal wir im Zorn oft
iiberreagieren und uns dann selbst ins Unrecht setzen.

Die Bereitschaft zu verzeihen, bildet einen deutlichen Kontrast zu
solchen ,Kampf- oder Flucht“-Reaktionen. Verzeihen setzt voraus,
dass wir unser Gegeniiber nicht ausschliellich als Angreifer wahr-
nehmen, und es beinhaltet den Entschluss, weder zuriickzuschlagen
noch Abstand zu suchen. Im Gegenteil: Wer verzeiht, kommt der
Person, die ihn verletzt hat, entgegen und statt sie mit Kélte oder
Verachtung zu strafen, trigt er zu ihrer Entlastung bei. Um genauer
zu verstehen, worin diese Entlastung besteht und worauf sie beruht,
ist es hilfreich, das Verzeihen von anderen Umgangsweisen mit
moralischen Verletzungen zu unterscheiden, die ahnlich befreiende
Effekte haben konnen. Dazu z&hlt neben dem bewussten Vergessen
und der Nachsicht auch das Entschuldigen.’

8 Siehe dazu und zum Folgenden: Boshammer, Susanne, Vergelten — Verstehen -
Verzeihen? Begriffliche Klarungen des Umgangs mit Unrecht aus philosophischer
Sicht, in: Konfliktdynamik 12 (2023), 180-186.

9 Die Liste ist nicht abschliefend. Zum Unterschied zwischen Verzeihen und
weiteren damit verwandten Phanomenen wie Rechtfertigung, Billigung, Gnade
und Versdhnung siehe mit jeweils weiterfithrender Literatur Hughes, Paul M./
Warmke, Brandon, Forgiveness, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy

218

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

1.1 Vergessen statt Vergeben

Auf die Frage nach dem richtigen Umgang mit moralischen Verlet-
zungen gibt es keine allgemeingiiltige Antwort. Welche Reaktion
im konkreten FEinzelfall angemessen ist, hingt immer auch von
den jeweiligen Umstdnden ab, etwa davon, wie schwerwiegend der
entstandene Schaden ist, oder davon, ob unser Gegeniiber aus Un-
achtsamkeit, aus Gleichgiiltigkeit oder aus Niedertracht gehandelt
hat. Wenn es sich um eine Person handelt, die wir kennen, spielt
zudem meist eine Rolle, ob wir frither schon dhnliche Erfahrungen
mit ihr gemacht haben oder ob ihr Fehlverhalten eher untypisch
fir sie ist. Unrecht ist ein weites Feld und auch hier gibt es Ba-
gatelldelikte, moralische Blessuren, die kaum der Erwdhnung und
weniger noch der Erinnerung wert sind. Dass meine Kollegin bei
meiner Abschiedsfeier nicht aufgetaucht ist, obwohl sie mir schon
vor Wochen versprochen hatte, frith genug zu kommen, um das
Buffet mit aufzubauen, war nicht in Ordnung. Aber schnell fanden
sich genug andere helfende Hande und das Fest war auch ohne sie
rundum gelungen. In Fillen wie diesem entscheiden sich Menschen
mitunter, den Vorfall einfach zu vergessen und ihn getreu der Ma-
xime ,Schwamm driiber!“ aus dem Gedichtnis zu streichen. Dem
chinesischen Philosophen Konfuzius wird der Satz zugeschrieben
»To be wronged is nothing unless you continue to remember it
und die Chancen stehen gut, dass unerfreuliche Erlebnisse, die kei-
nen bleibenden Schaden verursacht haben, frither oder spiter in
Vergessenheit geraten, wenn wir die Erinnerung daran nicht bewusst
wachhalten. Im Erfolgsfall hat solch gezielte Vergesslichkeit etwas
Befreiendes: Was wir nicht erinnern, ist wie nie passiert und kann
uns selbst und unsere Beziehung zu anderen nicht weiter belasten.
Die Kunst des bewussten Vergessens besteht dabei vor allem da-
rin, sich so zu verhalten, als sei nichts weiter geschehen. Wir richten
unsere Aufmerksamkeit auf andere Dinge und schenken dem uner-
freulichen Ereignis keinerlei Beachtung. Darin besteht ein erster Un-
terschied zwischen dem Vergessen und dem Verzeihen, denn Verzei-
hen beinhaltet, dass wir uns klar vor Augen fiithren, was vorgefallen

(Fall 2024 Edition), Edward N. Zalta/Uri Nodelman (Hg.), URL: https://plato.st
anford.edu/archives/fall2024/entries/forgiveness/ (Zugriff: 12.05.2025).

219

1.01.2028, 00:08:07.



https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/forgiveness
https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/forgiveness

Susanne Boshammer

ist, und dass wir es als Unrecht benennen.!” Wer verzeiht, richtet den
Blick gezielt auf die moralische Verletzung und macht sie ausdriick-
lich zum Thema. Anders als das Vergessen ist Verzeihen zweitens
ein Vorgang, der eine bestimmte Person oder Gruppe adressiert:
Wir vergessen etwas, aber wir verzeihen immer jemandem.! Das ist
insofern bedeutsam, als es in Sachen Vergebungsbereitschaft mitun-
ter eine gewichtige Rolle spielen kann, wer uns verletzt, i.e. wem
wir etwas zu verzeihen haben. So machen viele Menschen ihre Ver-
gebungsbereitschaft etwa davon abhéngig, wie sich die betreffende
Person zu dem Vorfall verhilt, ob sie ihr Fehlverhalten eingesteht,
aufrichtige Reue zeigt oder versucht, den Schaden wieder gut zu
machen. All das kann entscheidend dafiir sein, ob wir uns dazu
entschlieflen, vergebungsbereit zu sein, und darin liegt ein dritter
Unterschied: Vergebung ist ein bewusst initiierter Vorgang — nicht
selten denken Betroffene lange dariiber nach und mitunter miissen
sie sich dazu erst iberwinden -, wahrend sich Vergessen auch ganz
ohne unser Zutun und véllig unbeabsichtigt einstellen kann. Das ist
beim Verzeihen anders: ,Forgiveness rests on a decision to forgive.
One cannot forgive without intending to forgive or without knowing
that one has done so.1? Zwar kommt es vor, dass wir riickblickend
feststellen, dass unser Zorn auf eine Person, die uns Unrecht getan
hat, mit der Zeit von selbst verraucht und der Groll mittlerweile
verflogen ist, doch dieser Gefithlswandel bedeutet nicht, dass wir ihr
verziehen hiatten, ohne es zu wissen.!

Es gibt also eine ganze Reihe von Unterschieden zwischen dem
Verzeihen und dem Vergessen. Gleichwohl besteht zwischen beidem
eine sprichwortliche Nahe. Jeder kennt die Formulierung ,Vergeben

10 ,Im Verzeihen finden wir eine klare negative Stellungnahme, eine Ablehnung
des sittlichen Unwerts der Zufiigung eines Ubels:“ (Crespo, Mariano, Das Ver-
zeihen. Eine philosophische Untersuchung, Heidelberg 2002, 21).

11 ,Vergebung findet normalerweise zwischen zwei Menschen statt, von denen sich
der eine in der Position des Opfers befindet und der andere in der des Taters.
(Brachtendorf, Johannes, Vergebung - eine Begriffsanalyse, in: ders./Stephan
Herzberg (Hg.), Vergebung. Philosophische Perspektiven auf ein Problemfeld
der Ethik, Miinster 2014, 15-34, 15).

12 Horsbrugh, H. J.N., Forgiveness, in: Canadian Journal of Philosophy 6 (1974),
269-282.

13 So auch Crespo (s. Anm.7), 33: ,Die Tatsache, dass gewisse Emotionen nach
einer langen Zeit nicht mehr bestehen, heifit noch nicht, dass ich dem mir
Unrecht Tuenden verziehen habe.

220

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

und Vergessen!“ auch als Redewendung, mit der wir einen Schluss-
strich unter unerfreuliche Erfahrungen der Vergangenheit ziehen
und den Neuanfang besiegeln. Im Fall der Unverséhnlichkeit ist
der Zusammenhang fast noch deutlicher: Wer auf eine Verletzung
mit der Ankiindigung reagiert ,Das vergesse ich dir nie!*, macht
deutlich, dass sein Gegeniiber nicht auf Vergebung hoffen kann.
Das legt den Gedanken nahe, dass die Bereitschaft zu vergeben
nur dann aufrichtig ist, wenn sie mit dem Vorsatz einhergeht, das
Vorgefallene aus dem Gedéchtnis zu streichen, und diese Auffassung
ist weit verbreitet: ,Ob jemand schliefilich tatsichlich vollstindig
vergessen wird, was ihm angetan wurde, mag dahingestellt bleiben.
Aber der Wille es zu vergessen, ist doch Ausdruck der Vergebungs-
bereitschaft:™ Dafiir scheint auch zu sprechen, wie wir tiblicherwei-
se reagieren, wenn jemand unsere Bitte um Verzeihung akzeptiert,
aber offenbar nicht willens ist, das Geschehene auf sich beruhen
zu lassen. Es ist mindestens befremdlich, wenn mein Partner mich
immer mal wieder daran erinnert, dass ich ihn damals betrogen
habe, obwohl er mir ausdriicklich versichert hat, er habe mir meinen
Fehltritt langst verziehen.

Dass wir in solchen Fillen zu Recht irritiert sind, deutet meines
Erachtens jedoch nicht darauf hin, dass Vergebung an die Bereit-
schaft gebunden ist, erlittenes Unrecht zu vergessen. Was uns stutzig
macht, ist vielmehr, dass der andere uns nach wie vor nachtrégt,
was wir ihm angetan haben. Es ist die Vorwurfshaltung, die befrem-
det und die tatsdchlich nicht zum Verzeihen passt. Vergebung hat,
wie wir noch sehen werden, ganz wesentlich mit dem Verzicht auf
Vorwiirfe zu tun. Ein Versprechen, nach Maglichkeit zu vergessen,
was geschehen ist, ist damit nicht verbunden. Wir kénnen jeman-
dem auch dann verzeihen, wenn wir sicher sind, dass wir niemals
vergessen werden, was die Person uns angetan hat, und mitunter
kann Vergebungsbereitschaft sogar hilfreich sein, wenn uns etwa

14 Kodalle, Klaus-Michael, Verzeihung denken, Miinchen 2013, 213. Auch der
franzosische Philosoph Vladimir Jankélévitch hat sein prominentes Pladoyer
gegen das Verzeihen wesentlich auf die Auffassung gestiitzt, dass Vergeben und
Vergessen zwangsldufig miteinander verbunden sind: Die Grausambkeiten des
Holocaust sind fiir ihn auch darum unverzeihlich, weil es ,,ein neues Verbrechen
gegen die menschliche Gattung® wire, dieses ,gewaltige Verbrechen gegen die
Menschlichkeit zu vergessen.” (Jankélévitch, Vladimir, Das Verzeihen. Essays
zur Moral- und Kulturphilosophie, Frankfurt a.M. 2004, 250).

221

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

daran liegt, aus schmerzhaften Erfahrungen zu lernen. Verzeihen
ermoglicht, dass die Beteiligten ohne Groll und ohne Scham zurtick-
blicken konnen und der Erinnerung an das, was geschehen ist, nicht
ausweichen miissen. Auch aus moralischen Fehlern kann man klug
werden, wenn man sie nicht vergisst. Verzeihen und Erinnern sind
also durchaus miteinander vereinbar, denn Vergebung zielt nicht auf
das Ausldschen der Vergangenheit, sondern auf deren Bereinigung.
Es geht beim Verzeihen nicht darum, die Last der Erinnerung ab-
zuwerfen, sondern die Erinnerung von dem zu l6sen, was an ihr
belastend ist.

1.2 Nachsichtig sein

Eine weitere, beidseitig entlastende Form des Umgangs mit morali-
schen Verletzungen ist die Nachsicht. Anders als beim Bemiihen
um Vergessen blenden Menschen, die sich nachsichtig zeigen, nicht
ganzlich aus, was geschehen ist. Aber sie betrachten den Vorfall mit
einer gewissen Milde. Wer Nachsicht iibt, driickt gleichsam ein Auge
zu und sieht bewusst dariiber hinweg, dass der andere ihm mit
seinem Verhalten Unrecht getan hat. Wenn wir eine Angelegenheit
mit Nachsicht betrachten, verliert sie an Gewicht. Zwar tun wir nicht
so, als sei nichts passiert, doch wir verhalten uns, als sei das, was
passiert ist, nicht weiter gravierend.

Wie die Vergebungsbereitschaft ist auch Nachsicht eine Haltung,
die Menschen bewusst einnehmen. Wir driicken nicht zufillig oder
versehentlich ein Auge zu, sondern wir éiben Nachsicht und wie beim
Verzeihen gibt es auch hier in der Regel ein konkretes Gegeniiber.
Gleichwohl besteht zwischen Vergebung und Nachsicht ein wichti-
ger Unterschied und der betriftt unsere Einstellung gegeniiber der
moralischen Verletzung, die uns zugefiigt wurde. Vergebung setzt
voraus, dass wir das Verhalten einer anderen Person als Unrecht
wahrnehmen und benennen, als eine schuldhafte Missachtung un-
serer Rechte. Wer sich nachsichtig zeigt, schenkt diesem Umstand
hingegen keine Beachtung. Er ldsst ,Fiinfe grade sein‘ und blickt iber
den Unrechtscharakter des Geschehenen bewusst hinweg. Wéhrend
Vergebung darauf abzielt zu verhindern, dass die Folgen unseres
Tuns uns endlos verfolgen, sorgen wir im Fall der Nachsicht dafiir,
dass das Fehlverhalten anderer folgenlos bleibt. Fiir den Philosophen

222

- am 21.01.2026, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

Mariano Crespo hat die nachsichtige Person Ahnlichkeit mit dem
stoischen Weisen:

Die Verletzungen, die ein Unrechttuender dem Weisen verursachen
kann, gelten ihm als Schrammen. Die Nachsicht gegeniiber dem zuge-
fiigten Ubel macht das Verzeihen iiberfliissig. [...] Der Unerschiitterliche
ist in einer Verfassung, in der er die Zufligung von objektiven Ubeln
nicht als solche ,wahrnimmt“

In dieser Haltung kommt eine Form von Gelassenheit zum Aus-
druck, die wir {iblicherweise an Menschen schitzen. Wir alle sind
gelegentlich auf die Bereitschaft unserer Umgebung angewiesen, uns
den ein oder anderen Fehler nachzusehen, und in schwachen Mo-
menten bei unserem Gegeniiber auf Nachsicht zu stofien, kann sehr
erleichternd sein. Das Wissen um die eigene Fehlbarkeit ist denn
auch ein erster moglicher Grund, sich im Ernstfall selbst nachsichtig
zu zeigen. Ein zweiter hat etwas mit Verstdndnis zu tun. Nehmen
wir das Beispiel der Kollegin, die mich bei meiner Abschiedsfeier
im Stich lasst. Sie hat nicht Wort gehalten und im ersten Moment
bin ich wirklich empdrt, dass sie mich einfach so hidngen ldsst.
Aber dann fillt mir ein, dass sie derzeit mit der Vorbereitung ihres
Umzugs beschiftigt ist und viel um die Ohren hat. Mdéglicherwei-
se hat sie in all dem Trubel das Wochenende verwechselt oder
schlicht vergessen, dass sie versprochen hatte, mir zu helfen. So
etwas kann passieren. Verstandnis fiir die Lage des anderen zu ent-
wickeln, macht es leichter, moralische Verletzungen nicht persénlich
zu nehmen. Bisweilen zeigen Menschen sich aber auch nachsichtig,
weil sie vermuten, dass sie am Zustandekommen der Situation nicht
ganz unbeteiligt sind. Vielleicht hitte ich die Kollegin ja nochmals
an den Termin erinnern sollen, schlieSlich ist es schon eine ganze
Weile her, dass wir dariiber sprachen. All das sind gute Griinde,
den moralischen Verletzungen, die wir durch andere erleiden, erst
gar keine spezifische Bedeutung beizumessen. Wenn wir in diesem
Sinne nachsichtig sind, heif$t das allerdings nicht, dass wir billigen,
was die andere Person getan hat. Es bedeutet lediglich, ihr nicht
vorzuwerfen, dass sie es getan hat, und dasselbe gilt im Fall der Ver-
gebungsbereitschaft. Die jeweiligen Umstinde mogen erkldren, wie
es zu einem Vorfall gekommen ist, doch dass etwas verstandlich ist,

15 Crespo (s. Anm. 10), 46.

223

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

macht es nicht unbedingt besser und schon gar nicht weniger falsch.
Auch wenn wir bereit sind, der Person zu verzeihen, die uns Unrecht
getan hat, dndert das nichts an unserem moralischen Urteil @iber ihr
Verhalten. Verzeihen heifit weder Gutheiflen noch Rechtfertigen.!
Im Umgang miteinander ist der Unterschied allerdings oft nicht
klar erkennbar. Sowohl Nachsicht als auch Verzeihen beinhalten,
dass wir gegeniiber der Person, die uns schuldhaft verletzt hat, auf
Vorwiirfe verzichten, und diese Zuriickhaltung kann durchaus miss-
verstanden werden. Insbesondere im Fall der Nachsicht besteht die
Gefahr, dass unser Gegeniiber den falschen Eindruck gewinnt, wir
seien nicht sonderlich empfindlich oder hitten nichts dagegen, in
dieser Weise behandelt zu werden. Beim Verzeihen ist diese Gefahr
weniger grof3, da Vergebung zwar nicht immer aber doch hiufig
explizit erfolgt.” Wenn wir jemandem ausdriicklich zu verstehen
geben, dass wir bereit sind, ihm zu verzeihen, kommt darin zugleich
unsere moralische Kritik an seinem Verhalten zum Ausdruck. Zu-
dem geht dem Verzeihen hiufig eine entsprechende Bitte um Verzei-
hung voraus, die schon als solche mit dem Eingestandnis von Schuld
verbunden ist. Nachsicht hingegen erfolgt in der Regel stillschwei-
gend und ladt insofern eher zu Missverstindnissen ein. Der Biirger-
rechtler Martin Luther King hat davor gewarnt und er hat darauf
hingewiesen, dass allzu nachsichtige Personen sich schlimmstenfalls
den Vorwurf der Komplizenschaft gefallen lassen miissen: ,He who
passively accepts evil is as much involved in it as he who helps to
perpetrate it. He who accepts evil without protesting against it is re-
ally cooperating with it1® Auch wenn sich diese Mahnung vorzugs-
weise an diejenigen richtet, die nachsichtig auf Unrecht reagieren,
das anderen widerféhrt, ldsst sie sich auch als Warnung vor zu viel
Nachsicht mit denen verstehen, unter deren Fehlverhalten wir selbst

16 ,To regard conduct as justified [...] is to claim that the conduct, though normally
wrongful, was - in the given circumstances and all things considered - the
right thing to do” (Murphy, s. Anm. 9, 13) Im vorliegenden Fall wiirde das
Fernbleiben der Kollegin etwa dann als gerechtfertigt gelten, wenn sie auf dem
Weg zum Fest auf eine schwerverletzte Person gestoflen wire, die dringend ihre
Hilfe brauchte.

17 S. dazu: Hallich, Oliver, Verzeihen, laut und leise, in: Allgemeine Zeitschrift fiir
Philosophie 48 (2023), 355-376.

18 King Jr, Martin Luther, Stride Toward Freedom, San Francisco 1958, 91.

224

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

zu leiden haben. Zu protestieren, wenn jemand uns Unrecht tut,
kann durchaus gefordert sein.

1.3 Entschuldigen

Es gibt jedoch auch Situationen, in denen andere unsere Rechte ver-
letzen und sich dennoch jeder Vorwurf ihnen gegeniiber verbietet.
Das ist immer dann der Fall, wenn sich zeigt, dass die betreffende
Person keine Schuld an dem Ereignis trigt, weil sie fiir das Gesche-
hene nicht im eigentlichen Sinne verantwortlich ist. Unter solchen
Umstdnden ist eine andere Form des entlastenden Umgangs mit
Unrecht angebracht, die wiederum vom Verzeihen zu unterscheiden
ist. Gemeint ist das Entschuldigen.

Um deutlich zu machen, worin der Unterschied zwischen Ent-
schuldigen und Verzeihen besteht, kehre ich ein letztes Mal zum
Beispiel der Kollegin zuriick, die mich bei meiner Abschiedsfeier
versetzt. Nehmen wir an, sie hat ihr Versprechen keineswegs verges-
sen. Tatsdchlich ist sie frithzeitig aufgebrochen, um mich bei den
Vorbereitungen fiir das Fest zu unterstiitzen. Doch auf dem Weg zu
mir wird sie in einen Unfall verwickelt, bricht sich den Arm und
muss im Krankenhaus behandelt werden. Sie kommt also nicht. Ich
habe von dem Vorfall keine Ahnung und édrgere mich sehr {iber
ihre Unzuverldssigkeit. Doch dann ruft sie an und informiert mich
tiber das Missgeschick und mein Groll verfliegt. Ganz offensichtlich
konnte sie nichts dazu, dass sie ihr Versprechen nicht gehalten hat.
Zwar ist sie wortbriichig geworden, aber die Verantwortung dafiir
liegt nicht bei ihr. In Situationen wie dieser wire es vollig unange-
messen, Verstandnis zu zeigen und nachsichtig dariiber hinwegzuse-
hen, dass die Kollegin meine berechtigten Erwartungen enttduscht
hat. Doch ebenso wenig ist hier Vergebungsbereitschaft gefragt,
und das hat nichts damit zu tun, dass der Vorfall vergleichsweise
harmlos und der entstandene Schaden iiberschaubar ist. Es liegt
schlicht daran, dass es unter solchen Umstanden nichts zu verzeihen
gibt. Niemand tragt die Schuld an dem, was geschehen ist, denn
Schuld setzt Verantwortung voraus und die gibt es hier nicht. Die
einzig angemessene Reaktion besteht in solchen Fillen darin, die
Person beziehungweise die Tatsache, dass sie uns verletzt hat, zu
entschuldigen: ,To excuse is to say this: what was done was morally

225

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

wrong, but because of certain factors [...] it would be unfair to hold
the wrongdoer responsible or blame him for the wrong action.!?

In der Frage von Schuld und Verantwortung liegt der wesentliche
Unterschied zwischen dem Verzeihen und dem Entschuldigen. Um
jemandem verzeihen zu konnen, muss es etwas geben, das wir der
Person zu Recht veriibeln und ihr berechtigterweise zum Vorwurf
machen. Das aber setzt voraus, dass sie tatsdchlich Verantwortung
fiir das Geschehene trigt: ,[I]f a person was not responsible for
what he did, there is nothing to resent (though perhaps much to
be sad about). Resentment - and thus forgiveness - is directed
toward responsible wrongdoing“?® Verzeihen und Entschuldigen sind
also nicht nur voneinander zu unterscheiden, sondern schliefien
sich wechselseitig aus. Jemandes Verhalten zu entschuldigen, bedeu-
tet anzuerkennen, dass die Person fur das Geschehene nicht verant-
wortlich und in diesem Sinne unschuldig ist. Verzeihen hingegen
setzt Schuld voraus und ist nur méglich, wenn das, was die betref-
fende Person getan hat, eben nicht zu entschuldigen ist. Meine
Kollegin kann also auf meine Vergebungsbereitschaft verzichten. Sie
hat eine gute Entschuldigung dafiir, dass sie nicht Wort gehalten
hat, und Vergebung braucht nur, wer keine Entschuldigung geltend
machen kann.

Dieses Verstindnis von Entschuldigen deckt sich ganz offensicht-
lich nicht mit dem umgangssprachlichen Gebrauch des Wortes. Im
Alltag machen wir fiir gewohnlich zwischen Entschuldigen und
Verzeihen keinen Unterschied und wenn wir jemanden verletzt ha-
ben, bitten wir meist eher um Entschuldigung als um Verzeihung.
Beim Wort genommen macht die Bitte um Entschuldigung jedoch
wenig Sinn. Denn wenn wir tatsdchlich keine Verantwortung fiir den
Vorfall tragen, sind wir entschuldigt und miissen nicht erst darum
bitten. Haben wir uns hingegen wirklich etwas zuschulden kommen
lassen, wiére es, wenn iiberhaupt, eher angebracht, um Verzeihung zu
bitten. Unter bestimmten Umstdanden kann die Bitte um Entschuldi-
gung allerdings auch wortlich gemeint sein, ndmlich dann, wenn
wir zwar anerkennen, etwas falsch gemacht zu haben, aber die Ver-
antwortung dafiir von uns weisen. So bitten wir beispielsweise um
Entschuldigung, wenn wir verspétet zu einem Termin erscheinen,

19 Murphy (s. Anm. 2), 20.
20 Ebd.

226

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

weil die Bahn gestreikt hat. Unsere Bitte ist dann im wortlichen Sin-
ne zu verstehen, also als Hinweis darauf, dass wir fir die Unptinkt-
lichkeit nicht verantwortlich sind und keine Riige verdienen. Um in
Zweifelsfillen eine Auseinandersetzung mit der oft strittigen Frage
zu ermoglichen, welche Umstdnde tatsichlich als entschuldigende
Faktoren anzuerkennen sind und welche nicht, kann es durchaus
hilfreich sein, den Unterschied zwischen dem Entschuldigen und
dem Verzeihen begrifflich klar zu markieren.

2 Verzeihen als normative Fahigkeit

Wir haben nun gesehen, worin sich Vergebung von anderen Formen
des Umgangs mit moralischen Verletzungen unterscheidet. Dabei
ist deutlich geworden, dass es beim Verzeihen nicht darum geht,
belastende Erinnerungen hinter sich zu lassen, die Situation zu ent-
spannen oder andere von Schuld freizusprechen. Zugleich hat sich
gezeigt, dass Verzeihen ein Vorgang ist, den wir bewusst vollziehen,
und zwar in Reaktion auf Verletzungen, die wir als Unrecht wahr-
nehmen und fiir die wir unser Gegeniiber verantwortlich machen.
Doch was heift es nun konkret, Menschen zu verzeihen, die uns
schuldhaft verletzt haben?

Auf diese Frage gibt es nicht nur eine Antwort. Verzeihen ist eine
kulturiibergreifende soziale Praxis, die ganz unterschiedliche Varian-
ten kennt, denen jeweils eigene Auffassungen davon zugrunde lie-
gen, was der Prozess der Vergebung beinhaltet, was er erfordert und
was er bewirkt. Die Vorstellung, darunter liele sich die eine, einzig
richtige Form des Verzeihens oder das eine, fiir alle verbindliche
Konzept von Vergebung ausmachen, ist verfehlt, wie nicht nur die
Philosophin Margaret Urban Walker deutlich gemacht hat: ,,I have
come to find it odd to there being a single correct idea of forgiveness,
in the way that there is a correct theory of the structure of the
DNA. Forgiveness is a variable human process and a practice with
culturally distinctive versions.?! Inmitten dieses Variantenreichtums
sind gleichwohl Grundziige des Verzeihens erkennbar, auf die auch
Walker Bezug nimmt. Dazu gehort die verbreitete Annahme, dass

21 Walker, Margaret Urban, Moral Repair. Reconstructing Moral Relations after
Wrongdoing, Cambridge 2006, 152.

227

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

Verzeihen in wesentlicher Hinsicht mit unseren Gefiihlen zu tun
hat. Es ist diese Annahme, die das sogenannte sentimentalistische
Verstiandnis von Vergebung kennzeichnet.??

2.1 Vergebung als emotionaler Haltungswechsel

Nicht nur in philosophischen Kontexten wird Verzeihen héufig
als ein emotionaler Haltungswechsel verstanden, als ein ,change
of heart?, der im Kern darin besteht, dass wir uns entschlie3en,
bestimmte negative Gefiihle gegeniiber einer Person, die uns verletzt
hat, zu iiberwinden. Die entsprechenden Empfindungen werden als
retributive Emotionen bezeichnet und sie sind insofern unrechtsspe-
zifisch, als sie eine emotionale Reaktion auf das schuldhafte Fehlver-
halten anderer darstellen. Neben Wut und Groll gehdren dazu auch
Gefiihle von Rache oder der Drang, es dem anderen heimzuzahlen.
Verzeihen, so der Gedanke, bedeutet, solche Empfindungen bewusst
hinter sich zu lassen:

[Florgiveness is best understood as fundamentally a change in emotion.
According to such views, were you to be wronged, your forgiving
the wrongdoer fundamentally involves your overcoming (or abating,
or eliminating, or forswearing) some relevant negative emotion (e.g.,
resentment, hatred, rancor) that you experience because you were
wronged.?*

Diese Vorstellung pragt auch das Alltagsverstindnis von Vergebung.
Menschen, die bereit sind, erlittenes Unrecht zu verzeihen, beschlie-
8en demnach, ihre Vorwurfshaltung aufzugeben und den gerechten
Zorn hinter sich zu lassen, und dieser Gefithlswandel spielt sich
zundchst im eigenen Innern ab. Vergebung ist damit etwas eher
Privates und Hochstpersonliches. Doch Verzeihen hat zugleich eine
soziale Dimension, denn Groll und Empérung sind Empfindungen,
die sich gegen jemanden, i.e. in der Regel eine andere Person, rich-

22 Zur Bezeichnung: Kutz, Christopher, Forgiveness, Forgetting, and Resentment,
in: California Law Review 103 (2015), 1647-1656. Die entsprechenden Ansit-
ze werden auch als ,emotion accounts® bezeichnet, siche Hughes/Warmke (s.
Anm.9).

23 Calhoun, Cheshire, Changing One’s Heart, in: Ethics 103 (1992), 76-96.

24 Hughes/Warmke (s. Anm. 9).

228

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

ten.2® Indem wir sie bewusst verabschieden, verdndern wir also nicht
unsere Einstellung zu uns selbst oder zu dem, was uns widerfahren
ist. Stattdessen vollziehen wir einen emotionalen Sinneswandel ge-
geniiber der Person, die uns verletzt hat. Verzeihen hat insofern
viel mit Affektkontrolle zu tun, und wenn wir Menschen fiir ihre
Vergebungsbereitschaft bewundern, dann oft auch dafiir, dass sie
sich ihren Emotionen nicht ausliefern. Dabei wird das Verzeihen
héufig als ein Prozess beschrieben, also als ein Vorgang, der Zeit
braucht und sich schrittweise vollzieht.26 Die vielféltigen feindseli-
gen Gefiihle, die die Erfahrung von Unrecht in den Betroffenen
auslosen kann, lassen sich nicht ohne Weiteres abschiitteln?’, zumal
wir im Bemiihen darum neben psychologischen Hiirden oft auch
moralische Bedenken {iberwinden miissen: Unter bestimmten Um-
stainden kann es durchaus als ein Gebot der Gerechtigkeit erschei-
nen, Menschen, die uns bewusst verletzt haben, fiir ihr Fehlverhalten
biiflen zu lassen oder sie jedenfalls mit unserem Zorn und unseren
Vorwiirfen zu konfrontieren. Mitunter halten wir auch an unserem
Groll fest, um auf diese Weise unsere Rechte zu markieren und
unser Gegeniiber davon abzuhalten, uns erneut zu verletzen. Aus
gutem Grund machen Menschen ihre Vergebungsbereitschaft daher
oft davon abhingig, dass die betreffende Person sich zu ihrer Schuld
bekennt, Reue zeigt und Besserung gelobt. Eine aufrichtige Bitte
um Verzeihung ist geeignet, entsprechende moralische Vorbehalte zu
zerstreuen.

Sollten wir uns dann tatsachlich dazu entschlieflen, der anderen
Person zu verzeihen, kann diese Entscheidung durchaus etwas Be-
freiendes haben. Verzeihen gilt gemeinhin als eine beidseitig entlas-
tende Form des Umgangs mit Unrecht und dafiir liefert das senti-

25 Davon zu unterscheiden sind Selbstvorwiirfe, die wir durchaus gegen die eigene
Person richten konnen (s.u. 2.3). Ob wir uns selbst verzeihen konnen, wird
philosophisch kontrovers diskutiert. Siehe dazu etwa: Dillon, Robin S., Self-For-
giveness and Self-Respect, in: Ethics 112 (2001), 53-83.

26 ,Forgiving should be understood as a process that continues, often over a
considerable period of time. To forgive is not something one can simply do in
a moment. Although a person may say to another, ,I forgive you' - and may say
this on Tuesday afternoon at three o’clock — forgiving is not just something that
can simply happen at three o’clock. Saying ,I forgive you' does not amount to
forgiveness. (Govier, Trudy/Verwoerd, Wilhelm, The Victim’s Prerogative, in:
South African Journal of Philosophy 21 [2002], 97-111, 98).

27 Siehe dazu Garrard, Eve/McNaughton, David, Forgiveness, Durham 2010, 96.

229

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

mentalistische Verstdndnis von Vergebung eine einfache psycholo-
gische Erklarung: Die feindlichen Gefiihle, die wir im Zuge des
Verzeihens tiberwinden, sind erfahrungsgemaf} fiir alle Beteiligten
bedriickend. Die meisten Menschen leiden darunter, wenn ihre Mit-
menschen ihnen grollen. Selbst wenn wir uns nicht vor Vergeltungs-
mafinahmen fiirchten, vermeiden wir es nach Moglichkeit, unsere
Umgebung gegen uns aufzubringen. Wie die Stachelschweine im
Winterwald sind wir existentiell darauf angewiesen, dass andere un-
sere Nahe nicht meiden. Groll, Zorn und Empdrung sind aber nicht
nur fiir diejenigen von Nachteil, gegen die sie sich richten, sondern
belasten auf Dauer auch denjenigen, der sie hegt. Oft heifit es, dass
entsprechende Empfindungen die Erinnerung an das Geschehene in
uns wachhalten und uns an die Person binden, auf die sie zielen.
Solange wir dem Ubeltiter grollen, bleibe er in unserem Fiihlen
und Denken prisent. Zudem kann es durchaus kraftraubend sein,
die entsprechenden Empfindungen tber die Zeit hinweg aufrecht
zu erhalten - retributive Emotionen sind keine Ausnahme von der
Regel, dass Gefiihle versiegen, wenn wir sie nicht mit Nahrung ver-
sorgen — und es ist zusatzlich herausfordernd, dem damit oft verbun-
denen Vergeltungsdrang nicht nachzugeben. Dass die Uberwindung
solcher Empfindungen fiir alle Beteiligten Erleichterung bringt, ist
insofern gut nachvollziehbar.

Das sentimentalistische Verstindnis von Verzeihen ist innerhalb
der philosophischen Debatte vielfach prézisiert worden. So vertreten
manche die Auffassung, dass der entsprechende emotionale Sinnes-
wandel auf eine bestimmte Weise gestaltet oder zustande gekommen
sein muss, um ihn als Ausdruck von Vergebung bezeichnen zu kon-
nen: Die Frau, die den Groll auf ihren gewalttatigen Vater loswird,
indem sie Tabletten schluckt, die ihre Gefiihle beruhigen, verzeiht
nicht, auch wenn sie bewusst dafiir sorgt, dass ihr Zorn verraucht.?8
Andere haben betont, dass Menschen nur dann im eigentlichen
Sinne verzeihen, wenn sie die feindseligen Gefiihle aus moralischen

28 ,Ridding oneself of resentment by taking a specially-designed pill, for exam-
ple, would not count as forgiveness. Genuine forgiveness must involve some
revision in judgment or change in view. (Hieronymi, Pamela, Articulating an
Uncompromising Forgiveness, in: Philosophy and Phenomenological Research
62 [2001], 529-555, 530).

230

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

Griinden oder um des anderen willen iberwinden.?” Demnach hat
es nichts mit Vergebung zu tun, wenn ich der Person, die mich
verletzt hat, nicht mehr grolle, um sie mit meiner Grofiziigigkeit
zu beschdmen oder um von anderen dafiir bewundert zu werden.
Die Philosophin Joanna North ist dariiber hinaus der Ansicht, dass
der bewusste emotionale Sinneswandel beim Verzeihen nicht nur
beinhaltet, negative Gefiihle loszuwerden, sondern zugleich erfor-
dert, dass wir sie durch positive Gefiihle ersetzen: ,Forgiveness is a
matter of a willed change of heart, the successful result of an active
endeavor to replace bad thoughts with good, bitterness and anger
with compassion and affection.30

Auch wenn sich die Ansitze im Detail unterscheiden: Sie alle
betrachten Vergebung als einen Vorgang, der vor allem unser Emp-
finden betrifft. Dieses Verstindnis von Verzeihen ist aus meiner Sicht
mindestens ergdnzungsbediirftig. Auch wenn es sicher zutrifft, dass
Vergebung etwas mit unserem Empfinden zu tun hat, geht es beim
Verzeihen letztlich um mehr als einen ,,change of heart".

2.2 Verzeihen als Privileg

Die Auffassung, dass Vergebung im Kern in der bewussten Uberwin-
dung negativer Emotionen besteht, ist auch jenseits akademischer
Debatten weit verbreitet, und sie ist zweifellos einer der Griinde
dafiir, warum Vergebungsbereitschaft kulturiibergreifend als eine
soziale Tugend gilt. Groll, Zorn und Emp6rung kénnen im Zusam-
menleben der Menschen viel Schaden anrichten, wohingegen die
Bereitschaft, diese Gefiihle hinter sich zu lassen, einem gedeihlichen

29 So beispielsweise Murphy (s. Anm. 2), 23f: ,I suggest, my ceasing to resent will
not constitute forgiveness unless it is done for a moral reason. Forgiveness is not
the overcoming of resentment simpliciter; it is rather this: forswearing resent-
ment on moral grounds. (Hervorhebungen im Original) Zur Kritik an diesem
Vorschlag siche Nelkin, Dana Kay, Freedom and Forgiveness, in: Ishtiyaque
Haji/Justin Caouette (Hg.), Free Will and Moral Responsibility, Cambridge
2013, 165-188.

30 North, Joanna, Wrongdoing and Forgiveness, in: Philosophy 62 (1987), 499-
508, 506. So auch Garrard, Eve/McNaughton, David, In Defense of Uncondi-
tional Forgiveness, in: Proceedings of the Aristotelian Society 103 (2003), 39-60,
44: ,[F]orgiveness requires something more positive — an attitude of good will
(or even love) towards the wrongdoer.

231

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

Miteinander forderlich scheint. Daneben gibt es jedoch eine weitere
Annahme in Sachen Verzeihen, die von vielen Menschen geteilt wird
und die, wie ich deutlich machen mochte, ein anderes Licht auf die
Praxis des Verzeihens wirft. Es ist der Gedanke, dass Verzeihen ein
Vorrecht derjenigen ist, denen das Unrecht jeweils zugefiigt wurde.

Tatsichlich gehen wir tiblicherweise davon aus, dass wir unsere
Bitte um Verzeihung an die Person adressieren miissen, die unter
unserem Fehlverhalten zu leiden hatten. Das lernen wir meist schon
im Sandkasten, wenn wir unseren Spielkameraden beiseite schubsen
und umgehend aufgefordert werden, uns beim ihm dafiir zu ent-
schuldigen. Die Lektion ist nachhaltig und préigt unser Verstindnis
von Verzeihen. Wenn ich meinen Mann betrogen habe und auf Ver-
gebung hoffe, muss ich mich mit diesem Anliegen wohl oder iibel an
ihn wenden, denn er ist der Einzige, der mir gegebenenfalls verzei-
hen kann. Auch wenn es sicher angenehmer wire, meiner toleranten
Schwigerin zu ,beichten; dass ich mein Treueversprechen gebrochen
habe: Solange ich nicht nur auf Verstindnis, sondern auf Vergebung
aus bin, wird mir ein Gesprach mit ihr nicht weiterhelfen. Sie kann
mir nicht im eigentlichen Sinne verzeihen, was ich ihrem Bruder
angetan habe, weil ihr dazu die Berechtigung fehlt.

Die Philosophin Trudy Govier und ihr Kollege Wilhelm Ver-
woerd haben diese Uberlegung im Prinzip des ,victim’s preroga-
tive® verdichtet: ,Other things being equal, it is the victim of a wrong
who is entitled to offer or refuse forgiveness to the perpetrator who
committed that wrong”3! Den Opfern von Unrecht kommt demnach
in Sachen Verzeihen eine besondere Rolle zu, was jedoch nicht
heifdt, dass es immer nur eine Person gibt, die vergebungsberech-
tigt ist. Mitunter fiigen wir mit ein und derselben Handlung gleich
mehreren Menschen Unrecht zu. Dann haben wir Grund, jede und
jeden Einzelnen von ihnen um Verzeihung zu bitten. Entscheidend
ist lediglich, dass sich unsere Bitte an diejenigen adressiert, deren
Rechte wir verletzt haben.’? Sie, so die verbreitete Uberzeugung,
haben als einzige das ,standing to forgive .

31 Govier, Trudy/Verwoerd, Wilhelm (s. Anm. 28), 97. Hervorhebung im Original.

32 Siehe dazu auch Pettigrove, Glenn, The Standing to Forgive, in: The Monist 92
(2009), 583-603. Pettigrove selbst ist einer der wenigen, der die These vom Opfer-
Privileg in Sachen Verzeihen nicht fiir tiberzeugend hilt.

33 Siehe zur Debatte um das ,,Standing to Forgive“ auch: Hughes/Warmke (Anm. 9).

232

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

Aus meiner Sicht liegt darin ein wichtiger Hinweis darauf, dass
es beim Verzeihen nicht allein um einen ,change of heart® geht.
Vergebung kann sich schon deswegen nicht in einem emotionalen
Sinneswandel erschépfen, weil sowohl die Empfindung als auch die
Uberwindung von retributiven Emotionen gerade kein Vorrecht der
Unrechtsopfer sind. Wir brauchen kein spezifisches ,standing®, um
Menschen zu grollen, die die Rechte anderer verletzt haben. Dazu
sind alle Mitglieder der moralischen Gemeinschaft berechtigt und
gegebenenfalls sind sie dazu sogar aufgefordert. Denn Groll und
Emporung sind, wie die Philosophin Pamela Hieronymi deutlich
gemacht hat, Formen des Protests und des Widerstands gegen Un-
recht: ,Resentment, I believe, should be understood as protest. In
resentment the victim protests the trespass, affirming both its wrong-
fulness and the moral significance of both herself and the offend-
er3* Es gibt keinen Grund, anzunehmen, dass sich dieser Protest
auf die Opfer selbst beschranken muss. Menschen, deren Rechte
verletzt werden, diirfen erwarten, dass Dritte nicht ignorieren, was
ihnen widerfédhrt, sondern Solidaritét zeigen und sich ihrem Protest
anschliefSen. Es kann sogar sein, dass die Empérung der Zeugen
von Unrecht deutlich lautstirker ausfillt als die der unmittelbar
Betroffenen. Wenn Menschen, die uns besonders nahestehen, von
anderen mutwillig verletzt werden, reagieren wir oft empfindlicher
als wenn es um uns selbst geht und zeigen deutlich mehr Mut
in Sachen Protest. Das ist mitunter von Vorteil, etwa dann, wenn
die Betroffenen selbst scheinbar unberiihrt erdulden, dass ihnen
Unrecht widerfahrt. Manche Opfer von Gewalt haben sich langst
daran gewéhnt, verlacht, erniedrigt oder geschlagen zu werden. Sie
sind emotional verstummt oder sogar der Ansicht, sie hitten keine
bessere Behandlung verdient. Dann ist es umso wichtiger, dass auch
andere ihre Stimme gegen das Unrecht erheben und die Betreffen-
den ermutigen, sich ihrer Empérung anzuschlieflen und fiir sich
einzustehen. Groll und Emporung sind insofern kein Monopol der
Opfer. Und dasselbe gilt fiir die Entscheidung, die entsprechenden
Gefiihle zu tiberwinden, wenn die Zeit dafiir gegkommen ist und es
angemessen erscheint, Entgegenkommen zu zeigen. Wenn es also
tatsdchlich zutrifft, dass nur die Opfer das Recht haben, zu verzei-

34 Hieronymi (s. Anm. 28), 530.

233

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

hen, muss es beim Verzeihen um mehr gehen als diesen emotionalen
Sinneswandel.

2.3 Mit sich ins Reine kommen diirfen — Die normative Kraft von
Vergebung

Das Opfer-Privileg in Sachen Verzeihen weckt Zweifel daran, dass
es beim Vergeben vor allem um einen emotionalen Haltungswechsel
geht, und es gibt weitere Griinde, diesbeziiglich skeptisch zu sein.?
Tatsdchlich erscheinen einige Phdnomene, die mit der Praxis des
Verzeihens verbunden sind, eher ratselhaft, wenn man das sentimen-
talistische Verstdndnis von Vergebung zugrunde legt. Manche davon
sind bereits zur Sprache gekommen. So gehort zum Verzeihen nicht
nur, dass wir im Umgang mit der Person, die uns Unrecht getan
hat, faktisch auf Vorwiirfe verzichten. Es scheint vielmehr so zu sein,
dass Vergebungsbereitschaft entsprechenden Vorwiirfen die Berech-
tigung entzieht. Haben wir jemandem verziehen, ist es nicht mehr
angemessen, uns dariiber zu beklagen, was die Person uns angetan
hat. Der andere erwartet zu Recht, dass wir ihm sein Fehlverhalten
nicht mehr nachtragen, und zwar weil wir ihm verziehen haben.
Viele sind zudem der Ansicht, dass der Entschluss, jemandem zu
verzeihen, Konsequenzen fiir Fragen der Entschadigung hat. Dem-
nach wiren wir nicht langer berechtigt, von einer Person Wiedergut-
machung zu fordern, der wir bereits verziehen haben.? Ahnliches
gilt fiir die Bitte um Verzeihung. Wenn jemand uns schuldhaft Un-
recht getan hat, ist es nicht unangemessen, zu erwarten, dass er uns
fiir sein Verhalten um Verzeihung bittet. Das dndert sich, sobald wir

35 Vgl. dazu: Nelkin, Dana Kay, Forgiveness and Letting Go. Ways of Changing the
Normative Landscape, in: Revista de Estudios Sociales 86 (2023), 29-43.

36 So beispielsweise Bennett (s. Anm.7) und Pettigrove, Glenn, Forgiveness and
Love, Oxford 2012. Ahnlich Pereboom, Derk, Forgiveness as Renunciation of
Moral Protest, in: Brandon Warmke (Hg.), Forgiveness and Its Moral Dimen-
sions, Oxford 2021, 83-100.

37 So etwa Warmke, Brandon, The Normative Significance of Forgiveness, in:
Australasian Journal of Philosophy 94 (2016), 687-703.

234

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

verzeihen, und zwar auch dann, wenn es eine solche Bitte bisher
nicht gegeben hat.3

Der Akt der Vergebung hat insofern eine ganze Reihe von nor-
mativen Konsequenzen und es scheint eher fraglich, dass ein blof3
emotionaler Sinneswandel diese Art von Folgen hervorrufen kann:

How could my giving up resentment towards someone else have an
effect not only on how I am morally permitted to treat that someone,
but also on how that person is morally obliged to treat me? I see no way
of linking my overcoming of resentment to the inappropriateness of, say,
asking for apologies or engaging in other forms of overt blame. Nor can
I see how my overcoming resentment would release you from certain
personal obligations to, say, apologize to me [...].%

Diese Hinweise legen es nahe, Verzeihen nicht im sentimentalisti-
schen Sinne zu verstehen, sondern es stattdessen als eine normative
Fahigkeit zu betrachten, also eine Form des Umgangs mit Unrecht,
mit der wir bewusst FEinfluss darauf nehmen, was wir einander
schulden.®® Fiir ein solches Verstindnis von Vergebung spricht nun
auch das Opfer-Privileg. Es bringt zum Ausdruck, dass wir eine
spezifische Form von normativer Autoritt ausiiben, wenn wir ver-
zeihen, und zwar eine Autoritdt, die uns nur dann zukommt, wenn
wir zu den direkten Leidtragenden gehoren. Fiir diese privilegierte
Stellung gibt es eine naheliegende Erklirung. Denn was die Opfer
des Unrechts faktisch von allen anderen unterscheidet und was sie
zugleich normativ auszeichnet, ist, dass es ihre Rechte sind, die
verletzt wurden, und dieser Umstand spielt meines Erachtens eine
wichtige Rolle mit Blick auf die Frage, was wir tun, wenn wir jeman-
dem verzeihen.

Die Uberlegung ist die Folgende: Wenn Menschen andere schuld-
haft verletzen, hat das neben allen anderen Folgen immer auch
normative Konsequenzen.*! Unrecht generiert moralische Pflichten,

38 DanaKay Nelkin fasst die unterschiedlichen Positionen, die jeweils entsprechende
normative Verdnderungen als zentral fiir das Verzeihen betrachten, unter der
Bezeichnung ,the normative landscape changing camp“ zusammen: ,What unites
all members of this camp is that they see as central the alteration of the obligations
and rights of various parties.‘ Nelkin (s. Anm. 35), 31.

39 Warmke (s. Anm. 37).

40 Siehe Owens, David, Shaping the Normative Landscape, Oxford 2012.

41 ,When one person harms or transgresses another, this action effectively creates
an interpersonal debt. Forgiveness involves the cancellation of the debt by

235

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

und diese Pflichten sind - mindestens teilweise — den jeweiligen
Opfern geschuldet.*? Dabei steht aus meiner Sicht eine Verpflichtung
im Zentrum, und diese Pflicht besteht darin, das eigene Fehlverhal-
ten nicht auf die leichte Schulter zu nehmen, sondern es sich zum
Vorwurf zu machen, und zwar um der anderen Person willen.** Wir
schulden Menschen, denen wir Unrecht getan haben, salopp gesagt,
ein schlechtes Gewissen. Mit Blick auf diese Schuldigkeit befinden
sich die Opfer von Unrecht in der Rolle der Glaubiger und als solche
haben sie ein Privileg: Es sind die Glaubiger, die die Schuldner von
ihren Verpflichtungen entbinden und sie von ihren Schulden entlas-
ten konnen.** Eben das ist es, was wir aus meiner Sicht tun, wenn
wir jemandem verzeihen: Wir befreien die andere Person von der
Verpflichtung, sich um unseretwillen ihr Fehlverhalten zum Vorwurf
zu machen. Soweit es uns betriftt, kann sie ihr Gewissen entlasten.
Sie schuldet uns keine weiteren Selbstvorwiirfe und darf mit sich
ins Reine kommen.*> Was sie getan hat, war falsch, und sie war
dafiir verantwortlich. Wir sind nicht bereit, dariiber hinwegzusehen

the person who has been hurt or wronged.” (Exline, Julie/Baumeister, Roy, Ex-
pressing Forgiveness and Repentance. Benefits and Barriers, in: Michael McCul-
lough/Kenneth Pargament/Carl Thoresen (Hg.), Forgiveness. Theory, Research,
and Practice, New York 2000, 133-155, 133.

42 Es gibt unterschiedliche Auffassungen dariiber, was genau der Gegenstand
dieser Pflichten ist. Dana Kay Nelkin nennt insbesondere zwei: ,[W]hen we
wrongfully and culpably harm others, we incur at least two sorts of obligations:
the obligation to make restitution for the loss or harm suffered [...], and the
obligation to somehow make up for or in some way address the wrong itself:
(Nelkin [s. Anm. 35], 34).

43 Diese Pflicht ist also nicht schon dann erfiillt, wenn wir uns das eigene Verhal-
ten zum Vorwurf machen, weil die Tatsache, dass wir aufgeflogen sind, fiir uns
selbst von Nachteil war (uns Sympathien gekostet hat, Sanktionen zur Folge
hatte etc.).

44 Zu einem, wenn auch inhaltlich anders gefiillten ,Debt-Release Model of For-
giveness” siche Nelkin (s. Anm. 35), 35f. Zur Analogie zwischen ,moral forgive-
ness and economic debt-cancellation” siche Warmke, Brandon, The Economic
Model of Forgiveness, in: Pacific Philosophical Quarterly, 97 (2016), 570-589.

45 Das heif3t nicht, dass es keinerlei Grund fiir Selbstvorwiirfe mehr gibt, nachdem
uns verziehen wurde. Vergebung macht Selbstvorwiirfe nicht irrational, sondern
bestenfalls tiberfliissig. Wenn ich meine Kollegin vor allen anderen blof3gestellt
habe und sie mir verzeiht, dann erlaubt sie mir, ihr gegeniiber deswegen kein
schlechtes Gewissen mehr zu haben. Ich mag dennoch auch weiterhin Grund
haben, mir selbst fiir mein Verhalten Vorwiirfe zu machen. Doch ihr bin ich
diese Selbstvorwiirfe nicht mehr schuldig.

236

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

und vielleicht werden wir beide nicht vergessen, was geschehen ist.
Von der Last der Verantwortung und der Erinnerung kénnen wir
niemanden befreien. Aber wir verfiigen tiber die normative Fahig-
keit, dazu beizutragen, dass Menschen, die schwere Schuld auf sich
geladen haben, sich selbst eine zweite Chance geben. Wenn wir
verzeihen, machen wir von dieser Fahigkeit Gebrauch.

237

1.01.2028, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 21.01:2026, 00:08:07.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

