
Oliver Simons 
Schuld und Scham. Kafkas episches Theater 

I. 

Auf dem Asphaltpflaster sind die Automobile leichter zu dirigieren aber auch schwerer 

einzuhalten. Besonders wenn ein einzelner Privatmann am Steuer sitzt, der die Größe 

der Straßen, den schönen Tag, sein leichtes Automobil, seine Chauffeurkenntnisse für 

eine kleine Geschäftsfahrt ausnützt und dabei an Kreuzungsstellen sich mit dem Wagen 

so winden soll, wie die Fußgänger auf dem Trottoir. Darum fährt ein solches Automobil 

knapp vor der Einfahrt in eine kleine Gasse hoch auf dem Platz in ein Tricykle hinein, 

hält aber elegant, tut ihm nicht viel, tritt ihm förmlich nur auf den Fuß, aber während 

ein Fußgänger mit einem solchen Fußtritt desto rascher weiter eilt, bleibt das Tricykle 

stehn und hat das Vorderrad verkrümmt. (T 1012) 

Franz Kafka ist im dritten Jahr bei der Arbeiter-Unfall-Versicherung (AUVA) 
beschäftigt, als er diesen Fehltritt eines Automobils in sein Tagebuch notiert. 
Unfälle, so ist im Versicherungslexikon von 1909 zu lesen, werden meist 

durch menschliche Unachtsamkeit verursacht, vorsätzliche Handlungen jeden­
falls erkennt die Versicherung nicht an. 1 Auch Kafkas Unfallbeschreibung 
beginnt mit einem Ausfall des Subjekts: Während der erste Satz noch einen 
handlungsfähigen Fahrer impliziert, der ein Automobil »dirigieren« kann, 
beschreibt der zweite Satz einen zerstreuten und unaufmerksamen »Privat­
mann« am Steuer, der »sich mit dem Wagen so winden soll, wie die Fußgän­
ger auf dem Trottoir«. Die Nachahmung der Passanten führt zu einem Zusam­
menschluss von Mensch und Maschine, das Selbst des Fahrers scheint voll­
ständig im »Automobil« aufzugehen. Folgerichtig ist der im dritten Satz 
beschriebene Zusammenstoß schon keinem menschlichen Subjekt mehr zuzu­
rechnen, vielmehr tritt das Automobil syntaktisch an dessen Stelle: Das Auto­
mobil »fährt«, »hält elegant«, »tut ihm nicht viel«, »tritt ihm förmlich nur auf 

den Fuß«. Am auffälligsten ist jedoch jenes »darum«, das die Sätze verknüpft 
und zum Ereignis macht, denn keineswegs wird deutlich, aus welchem Gesetz 
sich der Unfall herleitet. Das »darum« markiert eine Leerstelle in Kafkas Text 
und ist gerade deshalb signifikant; es fügt zwei Sätze aneinander, um eine 
Kollision zu schildern, es impliziert einen kausalen Zusammenhang, vollzieht 
aber dennoch einen Sprung. Kafkas Beschreibung inszeniert einen Unfall, ge­
rade weil sie nicht preisgibt, warum er sich ereignet. 
Die zitierten drei Sätze, mit denen Kafka den Zusammenstoß von Automobil 
und Tricycle herbeiführt, sind nur der Auftakt einer noch ausführlicheren Be-

269 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Simons 

270 

schreibung, die sich als Poetik von Kafkas literarischem V erfahren bestimmen 
lässt. Während der Unfall ungeklärt und grundlos bleibt, beobachtet der Er­
zähler die darauf folgenden Szenen umso genauer: Das Streitgespräch zwi­
schen dem Bäckergehilfen aus dem Tricycle und dem Automobilisten, in das 
sich alsbald auch Fußgänger und Passanten einschalten: »Es handelt sich nun 
zuerst darum zu erklären, wie es zu dem Unfall gekommen.« (T 1013) Das 
»darum« dieses Satzes verweist nun auf den Hergang der Ereignisse, der in 
jenem »darum« zu Beginn des Textes verborgen war. Statt aber die Ereignisse 
zu »erklären«, werden nachfolgend Erklärungen selber zum Ereignis einer 
szenischen Nachstellung dessen, was mit dem Ausfall des Subjekts begonnen 

hatte: 

Der Automobilbesitzer stellt mit semen erhobenen Handflächen das heranfahrende 

Automobil dar, da sieht er das Tricykle das ihm in die Quere kommt, die rechte Hand 

löst sich ab und warnt durch Hin- und Herfuchteln das Tricykle, das Gesicht ist besorgt, 

denn welches Automobil kann auf diese Entfernung bremsen. Wird es das Tricykle 

einsehen und dem Automobil den Vortritt lassen? Nein, es ist zu spät, die Linke läßt 

vom Warnen ab, beide Hände vereinigen sich zum Unglücksstoß, die Knie knicken ein, 

um den letzten Augenblick zu beobachten. Es ist geschehen und das still dastehende 

verkrümmte Tricykle kann schon bei der weiteren Beschreibung mithelfen. (T 1013) 

Interessant ist der Unfall offenkundig nur, weil er unterschiedliche Interpreta­

tionen und Auslegungen veranlasst, sich daher aber ebenso wenig »erklären« 
lässt wie Kafkas literarische Texte: »Das Urteil ist nicht zu erklären« 
(BF 396), so Kafka apodiktisch über seine Erzählung im Brief an Felice, 
gleichwohl es eine »Zweifellosigkeit« (T 463) und »innere Wahrheit« habe, 
die man zugeben oder leugnen könne. (BF 156) Wie seine Erzählung ist auch 
der Unfall Anstoß einer Auslegungsgeschichte: Gestische Nachstellungen er­
setzen, was nicht erklärt werden kann. Gerade darum handelt es sich bei dieser 
Unfallbeschreibung um eine poetologische Begründung der Literatur Kafkas: 
Aus dem Unfallgeschehen wird eine Theaterszene mit Zuschauern. Während 
sich eingangs die Verkehrsmittel an den Fußgängern orientieren, sie nachah­
men und sich ganz menschlich verhalten, stellen nun die Passanten Automobil 
und Tricykle nach, um jenen Fehltritt zu rekonstruieren, der die Ursache des 

Unfalls enthalten soll. Um eine harmatia im Sinne des aristotelischen Dramas 
handelt es sich bei dem ursächlichen Fehler indes nicht. Zwar scheinen auch 
die Beteiligten dieser Straßenszene auf unschuldige Weise schuldig, sind sie 
doch von Beginn an ihrer Handlungsfähigkeit beraubt, das Drama Kafkas 
jedoch verunmöglicht jegliche Entscheidbarkeit von Schuld und Unschuld: 

Einigemale müssen einige Zuschauer zusammen lachen, beruhigen sich aber immer mit 

neuen sachl. Einfällen. Nun besteht eigentlich keine große Meinungsversch. zwischen 

Aut. u. Bäck., der Aut. sieht sich von einer kleinen freundlichen Menschenmenge um-

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schuld und Scham 

geben, die er überzeugt hat, der Bäckerjunge läßt von seinem einförmigen Armeaus­

strecken und Vorwürfemachen langsam ab, der Aut. leugnet ja nicht daß er einen klei­

nen Schaden angerichtet hat, gibt auch durchaus dem Bäck. nicht alle Schuld, beide 

haben Schuld, also keiner, solche Dinge kommen eben vor u.s.w. (T 1014f.) 

Solche Dinge können eben vorkommen, sie sind wahrscheinlich, ganz unab­

hängig von den beteiligten Subjekten und deren Intentionen. Während Kafka 

als Vertreter der Unfallversicherung unter anderem mit der statistischen 

Berechnung von Unfall-Wahrscheinlichkeiten beauftragt war, handelt sein 

Tagebucheintrag von einer anderen Darstellungsstrategie. Wie die Statistik der 

Unfallversicherungen wird auch sie notwendig, weil ein schuldiges Subjekt 

mit absichtsvollen Handlungen nicht verfügbar ist. Als Theaterszene aber er­

zeugt sie kleine Handlungsfolgen, die ihrerseits die Ereignisse zu verknüpfen 

suchen, also beständig jenes »darum« inszenieren, das von Beginn an so frag­

würdig war. Von ihrer Darstellung wird die Entscheidung über Schuld und 

Unschuld abhängen. Die Wiederholungen des Unfalls dienen somit nicht nur 

seiner Auslegung und Interpretation, sondern auch seiner Begründung. Im 

Proceß-Roman wird es nicht anders sein: Die schuldhaften Ereignisse sind 

nicht verfügbar, darum aber setzt der Roman mit einer theatralischen Dar­

stellung ein, die bis zuletzt wiederholt werden muss. 

Im Proceß wird noch von einer zweiten Darstellungsstrategie die Rede sein, 

die sich ebenfalls bereits in der Unfallbeschreibung Kafkas findet: Während 

die Beteiligten ihre szenische Darstellung wiederholen, das Ereignis selbst 
indes immer weiter in die Feme rückt- »Neu Ankommende müssen schon er­

raten, was eigentlich geschehen ist.« (T 1016)- soll schließlich ein Polizist 

Ordnung herstellen und ein Protokoll aufnehmen. Aus dem Unfall wird eine 

Theaterszene wird eine Aufschreibeszene. Alle drei Abschnitte haben ihre 

eigenen Darstellungsregeln und sind in vergleichbarer Form auch in anderen 
Texten Kafkas wieder zu finden - mit der Besonderheit freilich, dass die im 

Tagebuch ohnehin knappe Beschreibung des Unfalls, die unerhörte Begeben­

heit in der Prosa Kafkas meist entfällt. Seine Texte setzen vornehmlich dort 

ein, wo es um die theatralische Rekonstruktion nicht verfügbarer Ereignisse 

und ihre Niederschrift geht, um Verfahren der Darstellung; weil jenes 

»darum« der Handlungen nicht erzählt wird, schildern seine Texte Reprä­

sentationsversuche dieser ausbleibenden Anfänge und problematisieren deren 

Aufzeichnung. Im Fall der Unfallbeschreibung aus dem Tagebuch beginnt die 

Protokollaufnahme des Polizisten zwar ordnungsgemäß und wie ein Theater­

stück mit der Notierung des beteiligten Personals, bei der Rekonstruktion der 

eigentlichen Handlung jedoch gerät er alsbald ins Stocken. Der Protokollant 

beherrscht sein Medium keineswegs gekonnter als der Privatmann sein 

Automobil im Straßenmanöver. Auch er kann nicht »dirigieren«, wenngleich 

der Akt des Schreibens einem gestischen Geschehen gleicht. Der Beobachter 

des Polizisten wiederum verfasst eine Art Gebärdenprotokoll der Schreibsze-

271 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Simons 

272 

ne, sieht, wie der Beamte sein Papier umständlich dreht und wendet, offenbar 
eher seiner Vorstellungskraft folgend als einem amtlichen Formblatt, so dass 
die Eigendynamik des entstehenden Textes der Kontingenz des Unfallher­
gangs kaum nachstehen dürfte. Folglich ist das Protokoll nicht weniger 
performativ als die gestische Aufführung der Zeugen, auch der Polizist muss 
Fakten herstellen, weil die ursächlichen Ereignisse nicht verfügbar sind2 

Die unbewußte unverständige Hoffnung aller Anwesenden auf eine sofortige sachliche 

Beendigung der ganzen Angel. durch den Pol. geht in eine Freude an den Einzelheiten 

der Prot.auf. über. Diese Pr. stockt bisweilen. Der Pol. hat sein Prot. etwas in Unord. 

gebracht und in der Anstrengung es wieder herzustellen, hört und sieht er weilchenwei­

se nichts anderes. Er hat nämlich den Bogen an einer Stelle zu beschreiben angefangen, 

wo er aus irgend einem Grunde nicht hätte anfangen dürfen. Nun ist es aber doch ge­

schehn und sein Staunen darüber erneuert sich öfters. Er muß den Bogen immerfort 

wieder umdrehn, um den schlechten Protaufang zu glauben. Da er aber von diesem 

schlechten Anfang bald abgelassen und auch anderswo zu schreiben angefangen hat, 

kann er, wenn eine Spalte zu Ende ist, ohne großes Auseinanderfalten und Untersuchen 

unmöglich wissen, wo er richtigerweise fortzusetzen hat. (T 10 16f.) 

Von einem »schlechten Anfang« handelt der Tagebucheintrag in mehrfacher 
Hinsicht; der Unfall als auslösendes Ereignis verweist an sich schon auf ein 
Moment der Unterbrechung, den Einschnitt, die Abweichung vom Zeitverlauf 

In den nachfolgenden Episoden der Straßenszene setzt sich das Diskontinuum 
aber noch fort: Die Gesten können nicht zeigen, was sich ereignet hat, ihre 
protokollarische Aufnahme wiederum vermag die Gesten nicht festzuhalten. 3 

Als Schreibakt betrachtet ist auch die Protokollaufnahme eine Theaterauffüh­
rung, denn das Schreiben wird als Geste aufgefasst, die dabei entstehende 
Schrift zeigt ihre szenische Entstehung, insofern sie in Fragmente zerfällt. 
»Unord.« meint hier konkret den fehlenden Zusammenhang zwischen den Ab­
sätzen, die der Polizist willkürlich zu Papier bringt, die Verlaufsform seines 
Protokolls lässt auf keine Kohärenz schließen. Bereits 1910 beschreibt Kafka 
eine andere »Unordnung« in seinem Tagebuch, die ihn am Schreiben hindere: 
die »Unordnung« seines Schreibtisches, auf dem »nichts Gutes gemacht 
werden kann. [ ... ] Broschüren, alte Zeitungen, Kataloge, Ansichtskarten, 

Briefe, alle zum Teil zerrissen, zum Teil geöffnet«, kommen ihm wie eine 
»Freitreppe« vor, die Schreibplatte wie das Parterre eines Theaters, weitere 
Schubladen wie Theaterbalkone mit Zuschauern. (T 137f.) Kafkas Schreiben 
zieht sich auf sich selbst zurück, beobachtet die eigene Grundlage - die 
Schreibtischplatte -, um aus deren Beschreibung performativ eine Szene 

entstehen zu lassen. Einerseits handelt der Tagebuch-Eintrag davon, dass Kaf­
ka nicht schreiben kann, andererseits entwirft er ein Schreibtisch-Theater, in 
dem die Erfindung der Szene durchaus einen Schreibakt reflektiert. 4 Theater 
meint hier jedoch nicht eine spezifische Textform, kein Drama wird imagi-

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schuld und Scham 

niert, sondern die Szene als solche mitsamt ihrer Kulisse und Requisiten. 

Kafkas Aufmerksamkeit ist sensibilisiert für prägnante Augenblicke und 

szenische Anordnungen, die immer auch vom Verlust eines Zusammenhangs 

handeln5 So zeigt auch die Beobachtung der Straßenszene, dass eine Unfall­

folge der Zerfall des Ganzen in einzelne Episoden ist, die sich offenbar kaum 

zu einem Ganzen fügen lassen: »Es kommen daher immer nur abreißende An­

fänge zu Tage, abreißende Anfänge z.B. die ganze Automobilgeschichte 
durch.« (T 227)6 Kafkas Proceß-Roman ist auf ähnliche Weise zusammenge­

setzt, auch er ist nicht in einem Kontinuum geschrieben, der schlechte Anfang, 

den sein Held Josef K. erlebt, entstand fast zeitgleich mit seinem Ende, seiner 

Hinrichtung im Steinbruch. (Vgl. P' 83, 111) Und wie die Unfallbeschreibung 

handelt auch er von einem theatralen Textmodell, einem epischen Theater, das 

insbesondere die zuerst geschriebenen Kapitel des Romans bestimmt, sowie 

von glücklosen Aufschreibeszenen. Auf sie wird im letzten Teil dieser Über­

legungen zurückzukommen sein. 

II. 

Statistisch gesehen häufen sich Unfälle in der literarischen Modeme, wenn 

auch nicht bei Kafka. 7 Sie stehen oftmals am Anfang poetologischer und pro­

grammatischer Texte, Marinettis futuristischem Manifest etwa, in Jakob van 
Hoddis' Gedicht Weltende ereignen sich ebenso Unfälle wie in Alfred Döblins 

Berlin Alexanderplatz oder Robert Musils Mann ohne Eigenschaften; Thomas 

Mann schreibt seine Novelle Das Eisenbahnunglück, Ödön von Horvaths in­

szeniert in Der jüngste Tag das Unglück eines Eilzugs, Sigmund Freud ana­

lysiert die Nachwirkungen traumatischer Unfallerfahrungen, und auch Kafka 

zitiert den Topos einer verunglückten Eisenbahn: 

Wir sind [ ... ] in der Situation von Eisenbahnreisenden, die in einem langen Tunnel 

verunglückt sind undzwar an einer Stelle wo man das Licht des Anfangs nicht mehr 

sieht, das Licht des Endes aber nur so winzig, daß der Blick es immerfort verliert wobei 

Anfang und Ende nicht einmal sicher sind. Rings um uns aber haben wir in der 

Verwirrung der Sinne oder in der Höchstempfindlichkeit der Sinne lauter Ungeheuer 

und ein je nach der Laune und Verwundung des Einzelnen entzückendes oder ermü­

dendes kaleidoskopisches Spiel. (N II 33) 

Der Anfang verloren, das Ende nicht in Sicht, auch dieses Unglück handelt 

vom Verlust eines Zusammenhangs; die Verunglückten befinden sich im 

höhlengleichen Tunnel in einer Art Kinodispositiv, einer Welt trügerischer 

Erscheinungen also, auch sie bekommen nur einen Ausschnitt zu sehen. 

Diese literarischen Beispiele mögen dazu beigetragen haben, dass Bertolt 

Brecht die Aufgabe des epischen Theaters 1940 anhand einer » Strassenszene« 

veranschaulicht, einem, so Brecht, »natürlichen« Vorgang: 

273 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Simons 

274 

der Augenzeuge eines Verkehrsunfalls demonstriert einer Menschenansammlung, wie 

das Unglück passierte. Die Umstehenden können den Vorgang nicht gesehen haben 

oder nur nicht seiner Meinung sein, ihn »anders sehen« - die Hauptsache ist, daß der 

Demonstrierende das Verhalten des Fahrers oder des Überfahrenen oder beider in einer 

solchen Weise vormacht, daß die Umstehenden sich über den Unfall ein Urteil bilden 

können 8 

Der Schauspieler brauche kein Künstler zu sein, wie Brecht weiter ausführt, es 
gehe einzig um eine demonstrierende Wiederholung,9 die Illusion müsse ver­
mieden werden, das Ereignis ist auf Distanz zu halten, um den Zuschauer 

nicht zum Miterleben zu verführen. 
Kafkas Unfallbeschreibung aus dem Tagebuch ist im Vergleich mit dieser 
Regieanweisung gründlich misslungen. Zur Urteilsfindung trägt seine Auf­
führung gerade nicht bei. Doch obgleich Kafka das von Brecht erhoffte Ende 
nicht in Aussicht stellt, ist sein Schauspiel durchaus mit dem epischen Theater 
verwandt: Kafkas Betonung der Gesten, die Auflösung des Ganzen in einzelne 
Szenen, die Aufmerksamkeit für Verhaltensweisen und auch die fehlende 
Identifikation der Schauspieler mit ihrer Rolle; eine »Vermenschlichung« 
(T 204) des Theaters muss man verhindern, wie er im Tagebuch notiert. All 
dies wird in der nachfolgenden Lektüre des Proceß-Romans immer wieder zu 
beobachten sein. Kafkas Prosa ist episches Theater. In diesem Sinne kommen­
tierte bekanntlich bereits Walter Benjamin Kafkas »Auflösung des Gesche­

hens ins Gestische«, 10 sein gesamtes Werk sei ein »Kodex von Gesten«, die 
keine sichere Bedeutung haben, sondern einer » Versuchsanordnung« glei­
chend in immer neuen Konstellationen eben jene Bedeutung der Gesten auf 
die Probe stellen. Deutlich würde indes, dass es sich in diesen » Versuchsan­
ordnungen« stets »um die Frage der Organisation des Lebens und der Arbeit 
in der menschlichen Gemeinschaft« handelt. 11 Während Kafkas theatralische 
Formen häufig im literaturhistorischen Kontext gelesen werden- der Einfluss 

des jüdischen Theaters auf sein Werk, der Proceß als Zitat und Parodie 
dramatischer Gemes- oder aber diskursgeschichtlich, wie in Wolf Kittlers 

grundlegender Studie über Kafka und das Österreichische Strafprozessrecht, 12 

beginnen die nachfolgenden Überlegungen mit der Beobachtung, dass in den 
gestenreichen Theaterszenen Fragen der »menschlichen Gemeinschaft« ver­

handelt werden; Kafkas episches Theater bringt Gesten zur Darstellung, die 
als soziale Praktiken und Verhaltensweisen zu deuten sind, deren physiogno­
mische Zeichensprache also weniger Ausdruck innerer Empfindungen oder 
psychologischer Affekte ist als vielmehr auf institutionelle Zusammenhänge 
verweist. Die von Benjamin beschriebene Frage der »Organisation des Lebens 
und der Arbeit« lässt sich näher bestimmen als eine Frage der Institutionen, 13 

deren Verbindung mit Kafkas gestischem Geschehen hier auf zweifache 
Weise konkretisiert werden soll. Zu fragen ist einerseits, inwiefern sich Insti­
tutionen selber in theatralischen Formen zeigen, inwiefern sich Staat, Recht 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schuld und Scham 

und Familie beispielsweise ihres institutionellen Charakters in Theaterszenen 
versichern, oder mehr noch: ein Theater inszenieren, um sich selbst zu begrün­
den und zu definieren. 14 Andererseits stellt sich die Frage, in welcher Be­
ziehung die Gesten der einzelnen Subjekte zu diesen Institutionen stehen. Wie 
in Kafkas Unfallbeschreibung deutlich wurde, noch bevor der Polizist als 
Vertreter einer Institution auftritt, beginnen Zeugen und die Schaulustigen am 
Unfallort ein Theaterspiel, das die institutionelle Frage nach der Schuld gewis­
sermaßen vorwegnimmt. Bevor die Institution selber auftritt, benehmen sich 
die Figuren erwartungsgemäß als institutionalisierte Subjekte, ihre Verhaltens­
weisen deuten darauf hin, dass sie die Fragen der Institution bereits verinner­

licht haben. Wer Kafka nachvollziehen möchte, so Theodor W. Adorno in 
seinen Aufzeichnungen, »muß einmal in einer großen Stadt einen Unfall er­
litten haben: ungezählte Zeugen melden sich und erklären sich als Bekannte, 
als hätte das ganze Gemeinwesen sich versammelt, um dem Augenblick bei­
zuwohnen, da der mächtige Autobus in die schwache Autodroschke hinein­
fuhr. Das permanente deja vu ist das deja vu aller.« 15 Wie also formiert sich 
dieses Gemeinwesen bei Kafka, welche Stellung hat der Einzelne, und wie 
sind seine Gesten der Nachahmung zu lesen? 

III. 
Auch der Proceß-Roman beginnt mit einem »darum«, das nicht verfügbar ist­

»Jemand mußte Josef K. verleumdet haben, denn ohne daß er etwas Böses 
getan hätte, wurde er eines Morgens verhaftet.« (P 7)- und dem Auftakt einer 

Theaterszene: K.s Verhaftung gleicht einem Bühnengeschehen, und weil es 
weder zur Klärung seiner Schuld oder Unschuld beiträgt noch den Grund 
seiner Verhaftung enthält, wird K. dieses Schaustück in den nachfolgenden 
Kapiteln mehrfach wiederholen und nachspielen. Das Auffällige daran ist zu­
nächst, dass K. seine Bühnenfertigkeit nicht erst erlernen muss. Als er erwacht 
und nach dem Frühstück läutet, hat das Stück bereits begonnen, denn noch 
vom Bett aus kann er seine ersten Zuschauer in einem Fenster auf der anderen 
Straßenseite sehen. Bei allem Unverständnis gegenüber der Verhaftung, er­
kennt sich K. als Bühnenfigur und nimmt ein Spiel auf, das ihm durch sein 
Publikum, nicht zuletzt aber durch die Wächter zugewiesen wird: »war es eine 

Komödie, so wollte er mitspielen.« (P 12) Während die beiden Wächter in 
ihrer äußeren Erscheinung etwas Komödiantisches haben- der eine »schlank« 
(P 7), der andere »dick« (P 11)- scheint K.s Rolle zunächst der eines 

schuldlos Schuldigen und damit einer tragischen Figur zu entsprechen. 
Wichtiger aber als die Frage, ob Kafka mit seinem Romanauftakt oder in den 
späteren Kapiteln ein bestimmtes Genre zitiert oder auf literarische Vorschrif­
ten anspielt, 16 ist das Schauspiel als Handlungsstrategie und mimetische Ver­
haltensweise. 

275 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Simons 

276 

Mit K.s Verhaftung wird aus seinem Schlafzimmer ein öffentlicher Raum, in 
dem er nicht mehr als Privatmann oder Bankangestellter erwacht, sondern in 
einer Rolle, die ihm angetragen wird. Gegen welches Gesetz er verstoßen 
haben könnte, weiß er nicht, es bestehe wohl »nur in den Köpfen« der beiden 
Wächter. Gerrau dies aber ist der Ort, an dem Gesetze wirksam sind und das 
Gewissen prägen: Karrt beschreibt den »inneren Gerichtshof« des Gewis­
sens, 17 Freud die Internalisierung des Schuldgefühls18 K. versucht sich mit 
seinem Schauspiel folglich »irgendwie in die Gedanken« der Wächter einzu­
schleichen, um »sie zu seinen Gunsten wenden oder sich dort einbürgern« zu 
können. (P 14f.) Und eben diese Einbürgerung und Steuerung der Gedanken 

unternimmt K. mit den Mitteln eines Schauspielers. Auch wenn er zwischen­
zeitlich die »Schaustellung« seiner Verhaftung beenden möchte (P 15), erwägt 
K. »als einfachste Lösung des Ganzen«, das Spiel seiner Verhaftung »auf die 
Spitze« zu treiben. (P 16) Die Verhaftung und der »natürliche Verlauf« (P 16) 
des Geschehens, heißt das, gleichen einer Theateraufführung, so aber auch K. s 
wehrhafte Strategie der Verteidigung, sein »minoritäres Theater«, wie Klaus 
Mladek treffend formuliert. 19 Kafkas Literatur ist demnach durchaus struktur­
verwandt mit jenen Institutionen, als deren Kritiker er so häufig gedeutet wird, 
denn die Wächter treten ebenso als Schauspieler in Erscheinung wie der erwa­
chende K. 

Im Tagebuch imaginiert Kafka den »teatralischen Triumpfwagen« Gottes 
(T 816), im Verschollenen die Präsidenten der Vereinigten Staaten in einer 
Loge des Theaters von Oklahoma (V 412) - die Imperative der Institutionen 

teilen sich ihren untergebenen Subjekten folglich als Aufforderungen zum 
Schauspielen mit; dieses Schauspiel aber ist für Kafkas Figuren zugleich eine 
subversive Strategie. In Josef K.s Umgang mit den Wächtern zeigt sich dies 
darin, dass er in >Vorstellungen< die Gedanken der Wächter imaginiert, sich 
beispielsweise wundert, dass sie ihn in seinem Zimmer alleine lassen, wo er 
doch immerhin »zehnfache Möglichkeit hatte sich umzubringen«. (P 17) Doch 
ist dieser Gedanke kein Schuldbekenntnis, kein Einblick ins Innere der Figur, 
eher verhält es sich umgekehrt: Die Passage schildert eine Vorstellung K. s, 
Selbstmord erwägt er nur aus dem »Gedankengang der Wächter«. Als 
wichtigste Eigenschaft von K.s Schauspiel zeigt sich bereits hier, dass er die 
Rolle wechseln kann, er folglich auch von sich selbst zu abstrahieren vermag; 

K. identifiziert sich nicht, vor allem nicht mit sich selbst, er sieht sich mit den 
Augen Anderer, aber auch dies, ohne eines der Spiegelbilder und Projektionen 
anzunehmen. Das Eigentümliche seines Theaterspiels ist, dass sich die unei­
gentliche Rede seiner Gesten und Zeichen nicht in eine Reinschrift übertragen 
lässt, in der K.s innere Empfindungen zum Ausdruck kämen. K. ist persona 

im Sinne des römischen Rechts, Maske und Rolle. Als solche findet er sich 
aber im »Stellenplan« einer Gesellschaft wieder, die ihre Institutionen, 
Gericht, Staat und Familie, ihrerseits über die Vergabe von Rollen sichert20 

Sein Rollenspiel wird also einerseits an einer institutionellen Norm auf seine 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schuld und Scham 

Allgemessenheit hin geprüft, andererseits hat er eben auch die Möglichkeit, 

sein Spiel freier zu interpretieren21 

In seinen anthropologischen Schriften hat Helmuth Plessner der Rolle des 

Schauspielers besondere Aufmerksamkeit geschenkt, weil er die »Abständig­

keit des Menschen zu sich« zeige, die Möglichkeit zur Distanz; jegliches Spiel 

beruhe auf der Abspaltung des Selbst, und dies sei eine »menschliche Kon­
figuration«22 Der Schauspieler liefert somit aber auch das Grundmodell einer 

Gesellschaft, die sich in den »gewissen Rollen« des Gerichts, der Priester und 

Herrscher »repräsentiert« und institutionalisiert, um dem Individuum wiede­

rum Rollen vorzugeben, mit denen es sich zu identifizieren hat: 23 

In diesem Sich-selber-präsent-Sein liegt der Bruch, die >Stelle< möglichen Sich-von­

sich-Unterscheidens, die dem Menschen im Zwang zur Wahl und als Macht des 

Könnens seine besondere Weise des Daseins[ ... ] anweist. Sie ist ein Vorzug und eine 

Schwäche in einem. Sie exponiert ihn und setzt ihn damit besonderer Gefährdung aus, 

der er in den Korrekturen und Kompensationen der Gesellschaft zu begegnen sucht. 

Auf einem dieser Wege macht er sich diese Situation selber durchsichtig, stellt sie vor 

und löst sich von ihr, im Bilde freilich nur und imaginativ: auf dem Wege des Schau­

spiels24 

Der Schauspieler reflektiert demnach den Möglichkeitsgrund von Gemein­

schaft. Dass der Mensch Abstand zu sich selbst hat, ist Zeichen eines Instinkt­

mangels, der in Institutionen kompensiert werden muss. Ähnlich beschreibt 

Arnold Gehlen die menschliche Fähigkeit, von zweckrationalen Handlungs­

zielen zu abstrahieren, um sich einem rituell-darstellenden Verhaltenstypus 

hinzugeben, der schließlich auch die Voraussetzung von Institutionen ist. 25 

Institutionen gründen demnach auf der menschlichen Schauspielkunst, der 

Fähigkeit zur Substitution; um ihre Wirksamkeit zu sichern, versuchen sie 

allerdings auch, ihre Theatralität zu verbergen. Der Schauspieler kann somit 

auch ein Widersacher der Institutionen sein. 26 

Von Josef K. heißt es, dass er »mit ihnen«, den Wächtern und Stellvertretern 

der Institution, »spielte«. (P 26) Die Eingangsszenen des Romans handeln von 

der Begegnung eines institutionellen Theaters mit einem Schauspieler, sie 

zeigen aber auch, dass sich in Kafkas Roman-Welt das Prinzip der Stellvertre­

tung verselbständigt; die Wächter, so Josef K., führen »das Sinnloseste« auf, 

»was es gibt«. (P 23) Während das Theater der Institution seine Rollen 

vergeben möchte, denn dies ist die Ausführung des Gesetzes, versucht K. 

seinen Eintritt in diesen Rollenplan spielerisch zu verhindern. Ist jede Auf­

führung an sich schon Wiederholung eines Originals, so handelt Kafkas 

Roman weniger von der Wiederholung einer Szene als von der Inszenierung 

einer Wiederholung und damit desjenigen Strukturmerkmals, das Institutionen 

so wirksam macht. Ihre Rollenpläne müssen sich nachstellen und aktualisieren 

lassen, um ihre Gesetzmäßigkeit zu wahren. Anders gewendet heißt das aber: 

277 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Simons 

278 

Seine Verhaltensstrategien lassen sich von denen der Institution nur unter­
scheiden, weil sie deren Verfahren ins Ästhetische wenden und damit jenen 
Aspekt staatlicher Institutionen auf die Bühne bringen, den diese gemeinhin 
zu verschleiern suchen: Das Institutionentheater will sich so wirksam insze­
nieren, dass es seine eigene Theatralität vergessen lässt; episches Theater hin­
gegen macht sich als Schauspiel sichtbar und durchbricht die Illusion. Oder in 
Kafkas Worten: Die» Vermenschlichung« (T 204) des Theaters muss verhin­
dert werden. 
Dass K. ein doppeltes Spiel betreibt und das Schauspiel als solches reflektiert, 
könnte nicht deutlicher werden als in den gierigen Küssen, mit denen er 

schließlich am Ende des ersten Abends über Mund und Gesicht Fräulein 
Bürstners »hinjagd«; gerade hat er ihr in einer gut halbstündigen Nachstellung 
(P 47) vorgeführt, was ihm am Morgen widerfahren war. Zwar hat es den 
Anschein, als wolle er damit der Zimmernachbarin seine Unschuld beweisen, 
die Küsse aber, mit denen er die Aufführung beschließt, offenbaren ein durch­
aus doppeldeutiges Spiel27 K.s Motive lassen sich indes auf keine bestimmte 
Absicht vereinfachen. Vielmehr zeigt sich in deren Wandelbarkeit vor allem, 
dass K. der Wandlung fähig ist und sein Spiel in unterschiedliche Richtungen 
treiben kann, weil er auf Situationen gestisch zu reagieren scheint. Wenn er 
am Ende dieses Abends schließlich zufrieden in sein Bett zurückkehrt, dort 
»noch ein Weilchen über sein Verhalten« nachdenkt, sich also noch einmal 
selbst betrachtet, dann zeigt sich K. wiederum als Spieler, der mit seiner Rolle 

keineswegs identisch ist. (P 48) K.s Handeln ist so zweckfrei, dass sich seine 
Ziele vertauschen lassen. 
Die Nachstellung seiner Verhaftung für Fräulein Bürstner verdient aber auch 
aus formalen Gründen eine ausführliche Beschreibung. Erst kurz nach halb 
zwölf kehrt Fräulein Bürstner aus dem Theater zurück, K. hat bereits den 
ganzen Abend wartend zugebracht, um ihr schließlich zu später Stunde noch 
die Ereignisse des Morgens vorzuführen. Tatsächlich wird die Vorführung 
auch in narratologischer Hinsicht dramatisch, denn die Erzählzeit dieses 
Abschnitts unterläuft die erzählte Zeit kaum. Bereits am Morgen fuhr K. nach 
seiner unerwarteten Verhaftung mit einer gut halbstündigen Verspätung (P 28) 
zu seinem Arbeitsplatz in die Bank, und auch die erneute Aufführung dieser 
halben Stunde nimmt in etwa die gleiche Zeit in Anspruch. Kafkas Roman 

vergegenwärtigt das Geschehen ohne narratologische Distanz, K.s Schauspiel 
ist eine Präsenzerfahrung, die auf eine Dehnung der Gegenwart abzielt, 
Vergangenheit und Zukunft, die nur narrativ einzuholen wären, weitestgehend 
ausblendet. 28 

Zu beobachten ist jedoch auch, dass die abendliche Wiederholung der Auf­
führung keineswegs originalgetreu verläuft. Im Zuge des Theaterspiels wird 
die Semantik des Textes fragwürdig. Ist bereits am Morgen nicht deutlich, mit 
welchem Gesetzesverstoß K.s Verhaftung zu begründen ist, gerät die Wieder­
holung der Szene zu einem Sprachspiel mit der Frage der Schuld und ihren 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schuld und Scham 

semantischen Konnotationen. Es ist schon zuvor charakteristisch für K. s 
Redeweise, dass er die »Schuld« semantisch zu variieren versteht: sein Fehlen 
in der Bank würde aufgrundseiner hohen Stellung sicher »leicht entschuldigt« 
(P 1 7); er fragt sich, wie die Vermieterirr Frau Grubach die Ereignisse ihm 
gegenüber »verantworten« würde (P 8); und schließlich war auch Fräulein 
Bürstner »schuld daran, daß er heute nicht zu abendgegessen und daß er den 
für heute beabsichtigten Besuch bei Elsa unterlassen hatte.« (P 38) Die Frage 
nach K. s Schuld lässt sich zwar nicht stellen, aber um so häufiger variiert der 
Roman ein ganzes Paradigma syntaktischer und semantischer Schuldformulie­
rungen, die moralische oder juristische Vergehen zu parodieren scheinen. Am 

Abend sind es kleine Szenen der Schuld und Entschuldigung, die K. mit Fräu­
lein Bürstner veranstaltet. Gesteht er ihr zunächst, dass die Unordnung in 
ihrem Zimmer durch seine Schuld entstanden sei - »>es geschah durch fremde 

Leute gegen meinen Willen und doch wie gesagt durch meine Schuld; dafür 
wollte ich um Entschuldigung bitten.<« (P 40) -,nimmt Fräulein Bürstner die 
»Entschuldigung« zwar gerne an, doch gleich darauf sucht sie nach dem 
Schuldigen, der ihre Photographien verrückt hat. Wenn K. nach diesem 
Wechselspiel fragt: »glauben Sie denn daß ich schuldlos bin?« (P 42), dann ist 
zunächst kaum zu entscheiden, auf was sich seine Frage bezieht: auf seine 
grundsätzliche Schuld oder auf die Unordnung in ihrem Zimmer. Die Frage 
nach der Schuld wird wiederholt, damit aber auch verunsichert und parodiert, 
zumal sich im selben Kapitel noch herausstellt, dass Frau Grubach bei K. 

Schulden hat29 (P 46) Einer Bemerkung Adomos zufolge gehen die Wieder­
holungen in Kafkas Prosa oftmals auf Kosten der »Anschaulichkeit« 30 

Zumindest diese Wiederholungen und semantischen Variationen der Schuld in 
den ersten Kapiteln des Proceß-Romans zeigen hingegen, wie unterschiedli­
che Konnotationen von Schuld in einer szenischen Aufführung anschaulich 
werden. »Sie müssen sich die Verteilung der Personen richtig vorstellen, es ist 
sehr interessant« (P 44), sagt K. zu Fräulein Bürstner. Vorstellungen sollen 
Vorstellungen erzeugen, mit dem Schauspiel schaltet er sich in die Gedanken 
der Figuren ein. 
Wie in Kafkas Unfallbeschreibung führt die Nachahmung eines unverfügbaren 
Ereignisses auch im Proceß zu spielerischen Ersatzhandlungen, in denen das 
Subjekt wieder »dirigieren« kann. Zumal wenn es seine eigene Rolle so 

flexibel handhabt wie Josef K. In seiner Vorführung für Fräulein Bürstner 
inszeniert er sich zunächst als Aufseher (P 44), seine eigene Rolle als Josef K. 
vergisst er hingegen so lange, bis er in Funktion des Wächters seinen Namen 
ruft: »Josef K.!« (P 45) Seinen Namen spricht K. im Namen eines Anderen, 
gerrau dies aber ist das Zeichen einer Identität, die im Prinzip von Nicht­
Identität besteht. Bezeichnend ist allerdings auch, dass seine demonstrierende 
Wiederholung der morgendlichen Verhaftung wiederum nicht originalgetreu 
ist, denn der Aufseher, den K. mimt, hatte ihn fragend angesprochen: »Josef 
K.?« 

279 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Simons 

280 

Josef K. ist ein Spieler, wie sich schließlich auch in seiner zweiten Wiederho­
lung der morgendlichen Verhaftung zeigt. K. kennt den Ort seiner Verneh­
mung nicht, aber da das Gericht von der »Schuld angezogen« wird, wie ihm 
anfangs erklärt wurde, »folgte« daraus für ihn, »daß das Untersuchungszim­
mer an der Treppe liegen mußte, die K. zufällig wählte«. (P 55) Das Prinzip 
des Zufalls ist hier entscheidend. K.s Weg zur ersten Untersuchung führt ihn 
durch eine Gruppe spielender Kinder, er muss einer »Spielkugel« ausweichen 
(P 55), bis er schließlich selbst ein Spiel der Wahrscheinlichkeit beginnt, um 
das Gericht zu finden: K. fragt nach dem von ihm frei erfundenen »Tischler 
Lanz«, wird daraufhin so lange von Tür zu Tür durch das Gebäude geführt, bis 

er das Ziel seiner Bestimmung erreicht. K. weiß nicht nur seine Rolle als 
Schauspieler zu beherrschen und den semantischen Einsatz in Wortspielen zu 
kalkulieren, in dieser Szene stellt er auch auf die Probe, dass kein Name für 
sich oder jeder Name für einen anderen steht, und zwar derart, dass man von 
jedem beliebigen Namen letztlich zu sich selber geführt wird. Sein Wahr­
scheinlichkeitsspiel führt den Nachweis, dass er sich in einem Staat der Stell­
vertreter befindet. Die Wiederholung der Wiederholung der Verhaftungsszene 
wird damit aber auch einem Ort zugeführt, an dem die Bühnenhaftigkeit und 
Theatralität des Geschehens sich in Reinform zu finden scheint, nun ist auch 
das Publikum nicht mehr auf Distanz gehalten wie in der Verhaftungsszene zu 
Beginn des Romans, der Gerichtssaal ist mit so vielen Zuschauern gefüllt wie 
der Theater-Schreibtisch aus seinem Tagebuch: 

»Was mir geschehen ist«, fuhr K. fort etwas leiser als früher und suchte immer wieder 

die Gesichter der ersten Reihe ab, was seiner Rede einen etwas fahrigen Ausdruck gab, 

»was mir geschehen ist, ist ja nur ein einzelner Fall und als solcher nicht sehr wichtig, 

da ich es nicht sehr schwer nehme, aber es ist das Zeichen eines Verfahrens wie es 

gegen viele geübt wird. Für diese stehe ich hier ein, nicht für mich.« (P 64 )
31 

Vor dem stellvertretenden Gericht stellt sich K. als Stellvertreter vor. Die 
Paradoxie seines Unterfangens besteht nun darin, dass er seiner Identität als 
Angeklagter auf diese Weise freilich nicht entkommen kann. Denn als Stell­
vertreter, der nur Andere vertritt, entspricht er eben jener Fassung des Staats­
bürgers, die ihn letzthin anklagbar macht. Indem K. nicht für sich, sondern für 

Andere steht, steht er auch und vor allem für den Bürger Josef K32 Weil K.s 
Strategie des Schauspiels strukturverwandt ist mit dem Institutionentheater, 
kann er dessen Logik schließlich nicht entkommen. Bei der Aufführung seiner 
Verteidigung sieht er nicht nur die Bühnenhaftigkeit der theatralen Gerichts­
verhandlung, er wird schließlich auch der eigenen Rollenhaftigkeit gewahr; 
statt nur zu spielen, erkennt er sein Spiel im Spiel. Die Ereignisse im Meta­
Theater des Gerichts haben somit auch zur Folge, dass K.s rein performatives 
Auftreten durch eine Selbstbeobachtung gebrochen wird - als würde er jene 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schuld und Scham 

Selbsterkenntnis erleben, die Aristoteles als Wendepunkt des tragischen Ge­

schehens beschreibt. 

IV. 
Zur letzten Aufführung im Proceß-Roman wird Josef K. am Vorabend seines 

einunddreißigsten Geburtstages von zwei Herren mit »Cylinderhüten« (P 306) 

abgeholt, die ihm wie zwei »alte untergeordnete Schauspieler« eines Theaters 

erscheinen; im obersten Stockwerk eines Gebäudes neben dem Steinbruch 
sieht er noch einen letzten Zuschauer seines Schauprozesses - »War es ein 

einzelner? Waren es alle?« (P 312) -,bevor ihm das Messer ins Herz gestoßen 

wird, er mit letztem Blick die Gesichter der Herren sieht, wie sie ihrerseits 

»Wange an Wange aneinandergelehnt die Entscheidung beobachteten. [ ... ] 

>Wie ein Hund!< sagte er, es war, als sollte die Scham ihn überleben.« (P 312) 

Zwar wurden Romananfang und das letzte Kapitel fast zeitgleich geschrieben, 

der Vergleich mit dem Beginn zeigt jedoch, dass sich die Theaterszenerie 

gewandelt hat und K.s Verhaltensstrategie nicht mehr dieselbe ist: Man wird 

Zeuge einer rituellen Hinrichtung, K. spielt nicht mehr, scheint sich stattdes­

sen seiner Rolle zu fügen, er wird zum Augenzeugen einer Szene, die von ihm 

selber handelt, K. wird zum beobachteten Beobachter und damit zum Objekt 

eines Spiels, das er anfangs noch dirigieren konnte. Diese V erkehrungen sind 

programmatisch im Schlusskapitel, zumal für den letzten Satz des Romans: 

Aus K.s Tod wird ein Überleben, und während der Roman mit einer uner­

gründlichen Frage nach der Schuld beginnt, ist am Ende von »Scham« die 

Rede. 33 

Die Scham, so schrieb Benjamin in seinen Aufzeichnungen, ist Kafkas »stär­

kste« Gebärde, und auch sie ist »gesellschaftlich anspruchsvoll«, »nicht 

persönlicher als das Leben und Denken, das sie regiert.«34 Auch die Scham ist 

kein Signal eines psychischen Innenlebens, sondern soziale Verhaltenspra­
xis35 Mit Plessner gesprochen, ist die Scham Ausdruck einer »Haltung«, 

deren Ausdruck keineswegs auf Psychisches schließen lässt, sondern auf 

gesellschaftliche Situationen. 36 Doch bevor hier auf weitere Theorien der 

Scham eingegangen wird, sei zunächst erwähnt, dass Kafkas Figuren gar nicht 

so schamvoll sind, wie man nach Benjamins Äußerung annehmen möchte. 

Wohl haben Kafkas Figuren einen Blick für schamvolle Situationen, das 

demütige Verhalten Anderer wird stets gerrau beobachtet, als seien sie Proto­

kollanten schamvoller Gebärden. 37 Dennoch ist der gleiche Affekt Kafkas 

Hauptfiguren nicht ohne weiteres nachzuweisen: auch nicht Josef K., den am 
Ende die Scham überleben sollte. Bei seiner Verhaftung »erinnerte er sich -

ohne daß es sonst seine Gewohnheit gewesen wäre, aus Erfahrungen zu lernen 
- an einige an sich unbedeutende Fälle, in denen er zum Unterschied von 

seinen Freunden mit Bewußtsein, ohne das geringste Gefühl für die möglichen 

Folgen sich unvorsichtig benommen hatte«. (P 12) Darin zeigt sich ebenso ein 

281 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Simons 

282 

schamloser Charakter wie in den Küssen, mit denen er über Fräulein Bürstners 
Gesicht »hinjagd«, den Szenen mit der Gespielin des Advokaten Leni, oder 
aber seiner Phantasie, die Frau des Richters zu verführen. Schamlos ist sein 
Biss in den symbolischen Apfel am Morgen seiner Verhaftung (P 16), auch 
die drei Schnäpse, die er daraufhin trinkt. Schamlosigkeit scheint nachgerade 
die Bedingung dafür zu sein, dass Josef K. sich selbst zum Spieler macht und 
seine Rolle mit Chuzpe38 einzusetzen weiß. »Wenn ich mich aufmein Endziel 
hin prüfe«, so Kafka 1917 im Tagebuch, strebe er eigentlich nicht danach, 

ein guter Mensch zu werden und einem höchsten Gericht zu entsprechen, sondern, sehr 

gegensätzlich, die ganze Menschen- und Tiergemeinschaft zu überblicken, ihre grund­

legenden Vorlieben, Wünsche, sittlichen Ideale zu erkennen, die auf einfache Vor­

schriften zurückzuführen und mich in ihrer Richtung möglichst bald dahin zu ent­

wickeln, daß ich durchaus allen wohlgefallig würde und zwar (hier kommt der Sprung) 

so wohlgefällig, daß ich, ohne die allgemeine Liebe zu verlieren, schließlich, als der 

einzige Sünder, der nicht gebraten wird, die mir innewohnenden Gemeinheiten offen, 

vor aller Augen, ausführen dürfte. (T 839f.) 

Das Endziel als schamloses Leben jenseits der Sünde, das sich zur Schau 
stellt, zumindest die Blicke der Anderen nicht meiden muss und damit die 
Scham per se unterläuft, sich zugleich aber die Position eines Beobachters 
sichert, der die Gemeinschaft der Anderen überblicken kann - gerrau so 

versucht sich Josef K. bei seiner ersten Anhörung im Gerichtssaal zu präsen­
tieren. 
Diese Beschreibungen der Schamlosigkeit sind die Kehrseite seiner Aufmerk­
samkeit für demütigende Situationen, auch die Kehrseite jener Schlüsselsze­
nen seiner Kindheit, die er im Brief an den Vater beschreibt: schuldlos schul­
dig seien sie beide gewesen, so die bekannte Formulierung, aber die Momente 
der Scham waren prägnante und prägende Augenblicke, Urszerren der fami­
liären Rollenvergabe: Das gemeinsame Umkleiden in der Kabine einer Bade­
anstalt, der väterliche Rat ein Bordell aufzusuchen. 39 

Zwischen den Weltkriegen, so Helmut Lethen, gehörte die Scham zu den 
wichtigsten » Verhaltenslehren«, um in der verunsicherten Gewissenskultur 
einer vaterlosen Gesellschaft auch jenseits des ödipalen Schemas funktionsge­

rechte Praktiken vermitteln zu können40 Die Scham, heißt das aber, ist nie auf 
Einzelwesen ausgerichtet, sie ist nicht der reine Ausdruck eines Individuums, 
sondern das Zeichen einer Gemeinschaft, sie hat eine entlastende Funktion 
und somit institutionellen Charakter. 41 Dass Kafka einerseits schamlose 
Figuren entwirft, damit andererseits aber stets auf ein Verhaltensmodell ver­
weist, das er an Anderen beobachtet, dem er aber selbst zu erliegen droht wie 
im Schlusssatz des Proceß-Romans, soll auch hier keine Psychologie provo­
zieren. Interessant ist die Scham als Verhaltensmodell und Strukturmuster. 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schuld und Scham 

Die zahlreichen Schamtheorien stimmen darin überein, dass eine ihrer Voraus­
setzungen das Gesehen-Werden ist; der sich Schämende wird einer Beobach­
tung gewahr oder nimmt sie antizipierend vorweg; »vor Augen liegt die 
Scham«, so ist bereits bei Aristoteles zu lesen42 Diese Blick-Konstellation ist 
das Grundschema bei Charles Darwirr 43 und Sigmund Freud, der in der Scham 
die Hemmung einer ursprünglicheren Schaulust erkennt, 44 aber auch W alter 
Benjamin, Georg Simmel und Max Scheler folgen diesem Modell45 Eine 
zweite Differenz, die sich in den Schamtheorien wiederfindet, ist temporaler 
Natur; die Scham ist meist eingebettet in ein Narrativ, das nach einem 
zivilisationsgeschichtlichen Schema verläuft,46 dabei nicht nur die Wandlun­

gen der Scham thematisiert, sondern mit der Scham selbst einen Anfang setzt. 
Als Hemmung verstanden ist die Entwicklung der Scham eine Geschichte der 
Verneinung, die immer auch einen vorzeitigen Zustand impliziert47 In diesem 
Sinne fungiert die Scham oftmals als Scharnier zwischen zwei Zeitaltern: 
Einer kreatürlichen Vorgeschichte, von der sich spätere Kulturschichten 
trennen. Kulturarbeit beginnt Freud zufolge mit der Scham; 48 Tiere und 
Kinder schämen sich nicht, so Darwin; der altgriechischen Schamkultur wurde 
ein Zeitalter der Schuld, wie es sich in der griechischen Tragödie dokumen­
tiert, gegenübergestellt;49 Nietzsche polemisiert gegen die Schuldkultur des 
christlichen Abendlandes; 50 und schon vor ihm beschwört Karl Marx die 
Scham als revolutionäre Geste, als Zeichen einer Zeitenwende: Die Scham als 
»Revolution«, als »eine Art Zorn, der in sich gekehrte. Und wenn eine ganze 

Nation sich wirklich schämte, so wäre sie der Löwe, der sich zum Sprunge in 
sich zurückzieht.« 51 

Von theatralen Blick-Konstellationen und einer temporalen Differenz handeln 
auch Kafkas Szenen der Scham, wobei zu beobachten ist, dass der Schwellen­
charakter der Scham bei Kafka in mehrerlei Hinsicht prekär ist. In seiner 
eigenen Mythologie findet sich für die Urszerre der Scham eine kurze Parabel; 
die Vertreibung aus dem Paradies, 52 so notiert Kafka, 

ist in ihrem Hauptteil ein außerzeitlicher ewiger Vorgang. Es ist also zwar die Vertrei­

bung aus dem Paradies endgiltig, das Leben in der Welt unausweichlich, die Ewigkeit 

des Vorgangs aber oder zeitlich augesehn die ewige Wiederholung des Vorgangs macht 

es trotzdem möglich, daß wir nicht nur dauernd im Paradiese bleiben könnten, sondern 

tatsächlich dort dauernd sind, gleichgültig ob wir es hier wissen oder nicht. (N II 62)
53 

Zum Sündenfall aus der paradiesischen Vorzeitigkeit kommt es nach dieser 
Version gerade nicht. Weil sie nicht in der Zeit stattfindet und sich niemals 
vollendet, ist die Vertreibung aus dem Paradies allzeit gegenwärtig. Die Fi­
guren Kafkas sind somit stets an einer Schwelle, die letztlich den Übergang 
zum irdischen Dasein und zur Zeitlichkeit selbst markiert. Sie sind daher aber 
auch einer Schamlosigkeit fähig, die sich bei Kafka entweder in der Chuzpe 
und Verwegenheit zeigt, mit der sie listig Grenzen missachten, oder aber in 

283 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Simons 

284 

den Bildern kruder Körperlichkeit, die von der Präsenz emer noch nicht 
schamvoll bereinigten Kreatürlichkeit zeugen. In den Forschungen eines Hun­

des, auch dies ein Text über die Schwelle und ihre unsicheren Übergänge, 
beobachtet der erzählende Hund schamvoll, wie sieben seiner Artgenossen 
nicht nur laut musizierend, sondern auch aufrecht auf ihren Hinterbeinen 
durch die Gassen ziehen: 

Diese Hunde hier vergingen sich gegen das Gesetz. Mochten es noch so große Zauberer 

sein, das Gesetz galt auch für sie, das verstand ich als Kind schon ganz genau. Und ich 

merkte von da aus noch mehr. Sie hatten wirklich Grund zu schweigen, vorausgesetzt 

daß sie aus Schuldgefühl schwiegen. Denn wie führten sie sich auf, vor lauter Musik 

hatte ich es vorher nicht bemerkt, sie hatten ja alle Scham von sich geworfen, die 

Elenden taten das gleichzeitig Lächerlichste und Unanständigste, sie gingen aufrecht 

auf den Hinterbeinen. Pfui Teufel! [ ... ] War die Welt verkehrt? Wo war ich? 

(N II 43lf.) 

Das Verkehrte dieser Szene ist, dass die Hunde einerseits dem Menschen 
ähnlicher werden, sie gehen auf ihren Hinterbeinen und musizieren, anderer­
seits aber schamlos animalisch sind. Als Schwellenphänomen ist die Scham 
bei Kafka weniger Indiz psychischen Empfindens als vielmehr dialektischer 
Natur: Die Scham zeigt sich, sie ist zumeist ein optisches Zeichen, das sich 
nicht diskursiv ergründen lässt wie das Schuldgefühl, sondern vielmehr auf 

seiner Bildhaftigkeit und einem prägnanten Augenblick beharrt. In Kafkas 
Urteil beispielsweise erzeugt die Scham ein eigenes Schauspiel plötzlicher 
Wendungen: Nachdem Georg das Todesurteil seines Vaters empfängt, der 
»Vater hinter ihm auf das Bett stürzte«, eilt er an seiner »Bedienerin« vorbei 
der Brücke entgegen. Nicht nur ihre Bezeichnung als »Bedienerin« ist 
doppeldeutig, auch die Geste ist es, mit der sie »Jesus!« ruft: sie »verdeckte 
mit der Schürze das Gesicht«. (D 60f.) Doppeldeutig ist diese Geste der 
Scham, weil sie einerseits den Blick verbirgt, damit andererseits aber die 
Scham aufdeckt: Indem sie ihre Schürze vors Gesicht schlägt, erinnert sie an 
Georgs Verlobte, die, so will es der Vater, Georg verführt hat: >»Weil sie die 
Röcke gehoben hat [ ... ] weil sie die Röcke so gehoben hat, die widerliche 
Gans<, und er hob, um das darzustellen, sein Hemd so hoch, daß man auf 

seinem Oberschenkel die Narbe aus seinen Kriegsjahren sah«. (D 57) 
Die Dialektik der Scham ist nicht still zu stellen: Die Bedienstete verbirgt ihr 
Gesicht, indem sie die Schürze hebt; hebt der Vater seinen Rock, zeigt dies 
wiederum eine Stelle, die etwas anderes verdeckt, eine Narbe aus seinen 
Kriegsjahren54 Schaulust schlägt um in Verbergen, Versteck und Offenbarung 
bedingen sich gegenseitig. Die Scham zeigt sich plötzlich und schlagartig in 
Bildern des Umschiagens und der Inversion, sie ist somit Erfahrung und Sinn­
bild einer Schwelle, die sie allerdings selbst erst konstituiert. Kafkas Figurati­
onen der Scham sind durchaus vergleichbar mit jenen Theorien, die schon 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schuld und Scham 

angesprochen wurden: Auch in Kafkas Texten konstituiert die Scham eine 

Vorzeitigkeit, für deren Verlust sie zugleich steht. Aber Kafka ruft dieses 

Zeitmodell auf, um es zu suspendieren. In seiner Parabel vom ewigen Austritt 

aus dem Paradies wird der Sündenfall gewissermaßen nie zum Fall, er ereignet 

sich nicht, sondern dehnt sich unendlich aus. Der Moment der Scham käme 

der plötzlichen Unterbrechung dieser Vorgeschichte des Menschen gleich, 

damit aber dem Eintritt in eine Zeitlichkeit überhaupt55 

V. 

Bilder der Zeitlichkeit haben bei Kafka eme e1gene Mythologie. Auffällig 

wird dies vornehmlich in Momenten der persönlichen Krise, die Kafka fast 

schon leitmotivisch mit Zeiterfahrungen veranschaulicht. Seine ihm aussichts­

los erscheinende Beziehung zu Felice Bauer vergleicht er mit zwei Uhren, die 

nicht synchron laufen: sie will »Schlaf von elf Uhr abends an, geheiztes 

Zimmer, stellt meine Uhr, die seit einem viertel Jahr um eineinhalb Stunden 

vorausgeht, auf die wirkliche Minute ein«. (T 722) An anderer Stelle notiert 

Kafka: 

Die Uhren stimmen nicht überein, die innere jagt in einer teuflischen oder dämonischen 

oder jedenfalls unmenschlichen Art, die äußere geht stockend ihren gewöhnlichen 

Gang. [ ... ] Die Wildheit des inneren Ganges mag verschiedene Gründe haben, der 

sichtbarste ist die Selbstbeobachtung, die keine Vorstellung zur Ruhe kommen läßt, 

jede emporjagt um dann selbst wieder als Vorstellung von neuer Selbstbeobachtung 

weiter gejagt zu werden. (T 877) 

Hier wird die »Selbstbeobachtung« zum Grund dafür, dass sich die persönli­

che Uhr nicht mehr gleichschalten lässt mit der Zeit der Anderen. Nicht zu 

vergessen freilich, dass Kafka das beglückende Erlebnis der Niederschrift des 

Urteils in peniblen Zeitangaben formulierte: »von 10 Uhr abends bis 6 Uhr 

früh in einem Zug geschrieben. [ ... ] Um 2 Uhr schaute ich zum letztenmal auf 
die Uhr.« (T 460f.) Ein Schreibvorgang, der sich über die Zeit hinwegsetzt­

während Kafka für seine Krisenerfahrungen insbesondere Bilder des Un­

gleichzeitigen, der Differenz zu wählen scheint. 

Im Proceß war das Theater der ersten Kapitel gerade im Hinblick auf das 

narratologische Zeitspiel bemerkenswert: Indem der Roman kleine Schauspie­

le inszeniert, gleicht sich die Erzählzeit der erzählten Zeit immer weiter an, als 

würden die Dialoge im dramatischen Modus einer unmittelbaren Gegenwart 

abgehalten, und dies, obwohl im Hintergrund des Geschehens immer die Zeit 

des Arbeitstages in der Bank verläuft. Mit seinem szenischen Verhalten 

vermag Josef K. eingangs zunächst noch die Erfahrung von Differenz 

aufzuschieben, aber bereits in seiner ersten Untersuchung vor Gericht kommt 

es zum Bruch in seinem Rollenspiel: K. hinterfragt die Allgemessenheit seiner 

285 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Simons 

286 

Aufführung und macht sich damit eine Frage der Institution zu eigen. Kurz 

darauf schildert der Roman, wie K. ein Schwindel überfällt, eine »Seekrank­

heit«, mit der er erstmals buchstäblich aus der Rolle fällt und eine Ungleich­

zeitigkeit mit sich selbst erlebt. In den Kanzleien erfährt K., dass Schriften 

über ihn verfasst werden (P 81 ), von einem Gerichtsdiener wird er durch die 

Räumlichkeiten des Gerichts geführt, diesmal ohne Publikum und Gegenspie­

ler. Zum ersten Mal ist im Text die Rede davon, dass K. sich schämt; seine 

Ohren, vom Rauschen betäubt, können kaum noch die Stimmen der Anderen 

hören: »Wollte etwa sein Körper revolutionieren und ihm einen neuen Proceß 

bereiten da er den alten so mühelos ertrug?« (P 1 07) 

Es ist die Darstellung einer Schwellenerfahrung in mehrfacher Hinsicht. Zum 

einen ist K. seines Spiels beraubt, er beherrscht die Rolle nicht mehr, sondern 

scheint erstmals identisch zu werden mit demjenigen, der angeklagt ist, weil 
sein Körper, der »dunkel mitgegebene Leib«, 56 sich ihm aufdrängt, gewisser­

maßen als verbliebener Zeuge der schamlosen Vorzeit; der Prozess rückt ihm 

»förmlich im Geheimen, immer näher an den Leib« (P 254), wird es gegen 

Ende des Romans heißen. War im Schauspiel K.s der Körper Zeichenträger, 

eingesetzt, um uneigentliche Bedeutungen zu inszenieren, kehrt sich hier das 

Verhältnis um: Der Körper wird vom Bezeichnenden zum Bezeichneten. Zwar 

ist sich K. schon zu Beginn des Romans der Blicke bewusst, die ihn treffen. In 

einer gestrichenen Passage aus der Verhaftungsszene beispielsweise fragt er 
sich, ob das ganze Verhör mit Blicken erfolgen soll. (V gl. P' 167) Im zweiten 

Teil des Romans aber werden die Blicke eindringlicher, K. beginnt sich so zu 

verhalten, wie es die Anderen von ihm zu erwarten scheinen: Im Gespräch mit 

dem Gefängnisgeistlichen etwa sieht er, dass er gesehen wird und gibt prompt 

sein »kindliches Versteckspiel« auf. (P 287) 

Zum andern aber benennt die zitierte Passage über seine Seekrankheit ein 

Medium, das dem des performativen Schauspiels K.s entgegensteht: K. wird 

mit seinen Schriften konfrontiert, wobei es zu diesem Zeitpunkt freilich nicht 

seine eigenen sind, es handelt sich um Schriften über ihn. Wenn er schließlich 

eine Autobiographie verfassen möchte, also eine Schrift über ihn und von ihm 

geschrieben, versucht er diese Abständigkeit zu überwinden. Die eingangs 

skizzierte Unterscheidung des poetischen Verfahrens als episches Theaterspiel 

einerseits und als Aufschreibeszenen andererseits wird nunmehr relevant. 

Zwischen Theater und Schrift entfaltet sich gerade im zweiten Teil des 

Romans ein Widerspiel, wobei die Schreibszene gewissermaßen eine Art 

Zwischenform findet. Denn als Szene, dies hat Rüdiger Campe gezeigt, ist der 

Akt des Schreibens noch immer ans Gestische und Theatrale geknüpft, zumal 

die Vorstellung einer Niederschrift in actu noch immer die Gegenwart 

bewahrt. 57 Schreiben heißt demnach, noch nicht geschrieben, noch nicht 

Schrift sein. Die Schreibszenen vermitteln zwischen den Schriften, von denen 

K. in den Kanzleien hört, und seiner eigenen Schauspielstrategie. Damit sind 

s1e aber ihrerseits eine paradoxe Schwellensituation, vergegenwärtigen sie 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schuld und Scham 

doch auch den Übergang in eine andere Zeit, die nicht mehr dem dramatischen 
Modus unterliegt. Die Schreibszenen führenjene Form der Vergangenheit ein, 
vor der Kafkas Subjekte sich so fürchten, und zugleich dehnen sie als 
gestischer Akt die Gegenwart, oder anders: verschieben die Erfahrung der 
Vergangenheit in die Zukunft. Als Schwellenerfahrung sind die Schreibszenen 
immer auch Erfahrungen der Scham - einer Scham, die den Übergang in eine 

andere Zeit und einen Blickwechsel markiert. An einem Wintermorgen ist K. 
schon früh im Büro mit »einer größeren Arbeit beschäftigt«, der er allerdings 
kaum nachkommen kann: 

Der Gedanke an den Proceß verließ ihn nicht mehr. Öfter schon hatte er überlegt, ob es 

nicht gut wäre, eine Verteidigungsschrift auszuarbeiten und bei Gericht einzureichen. 

Er wollte darin eine kurze Lebensbeschreibung vorlegen und bei jedem irgendwie 

wichtigem Ereignis erklären, aus welchen Gründen er so gehandelt hatte, ob diese 

Handlungsweise nach seinem gegenwärtigen Urteil zu verwerfen oder zu billigen war 

und welche Gründe er für dieses oder jenes anführen konnte. (P 149) 

Diese Lebensbeschreibung als Begründung seiner Handlungen folgt einer 
anderen Poetik als das sich selbst repräsentierende Theaterspiel58 Sie will 
»erklären«, sich demnach einer Grammatik des Kausalen andienen, die Ereig­
nisse verketten. In Begründungen kommen absichtsvolle Subjekte zum Tra­
gen, die ganz anderer Natur sind als das freie Rollenspiel des Schauspielers. 

Entscheidend am Medium des Autobiographischen ist somit auch die zeitliche 
Distanz, aus der sie erfolgt: Als Autobiograph würde Josef K. nicht nur 
beschreiben, was sich ereignet hat, die Beschreibung selbst würde zur Konsti­
tution seines Lebenslaufs und damit eine Selbstermächtigung des Subjekts im 
Modus der Schrift59 Auch in Goethes Wilhelm Meister findet sich bekanntlich 
eine solche Selbstbiographie, bezeichnenderweise eine pietistische Lebensbe­
schreibung, deren Lebensweg vor allem dann mustergültig ist, wenn sie von 
einem sündigen Vorleben über eine Läuterung zur gläubigen Gegenwart führt. 
Anders gewendet heißt das aber: Das Medium der Selbstbiographie ist 
zumindest in dieser Tradition zumeist am Modell eines schamvollen Lebens 
ausgerichtet. Im Proceß freilich kommt es erst gar nicht zur Niederschrift, 
auch wird nicht ersichtlich, welches spezifische Genre K. für seine Selbstbe­

schreibung wählen würde. Wohl aber zeigt sich, dass die ersehnte Autobio­
graphie ein Gegenmodell zum schamlosen Theaterspiel wäre; als nachträgli­
che Verschriftung deutlich durch eine Differenz von dem erlebten Geschehen 
abgesetzt, würde sie nicht nur aufschreiben, sondern buchstäblich jene 
Biographie verfassen, deren Zeugnis sie zugleich wäre. Die Performativität 
des Schauspiels wird gebrochen, ein performatives Schreiben soll an seine 
Stelle treten. Das Vorhaben Josef K.s ist also vor allem deshalb bemerkens­
wert, weil seine Begründungsschrift einer gänzlich anderen Poetik zu folgen 
hätte als seine theatralen Selbstinszenierungen zu Beginn des Romans. War er 

287 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Simons 

288 

dort gleichsam performativ er selbst, indem er von sich unterschieden war, 

zielt die Autobiographie auf die Identität von Darstellendem und Dargestell­

tem, die Rechtfertigung des eigenen Lebens beruft sich gerade auf die Identi­
tät60 In seinen Tagebüchern notiert Kafka das »Verlangen eine Selbstbiogra­

phie zu schreiben«, das ein »großes, mich für immer beeinflussendes Ergebnis 

hätte, das auch dem Verständnis und Gefühl eines jeden anderen zugänglich 

wäre.« (T 298) Das autobiographische Subjekt ist sein eigener Stellvertreter. 

Diese eigentümliche Logik der Selbstrepräsentation verfolgt auch Josef K., 

denn Anlass seiner »Eingabe« und Lebensbeschreibung ist, dass er sich in 

seinem Prozess nicht mehr nur vom Advokaten vertreten lassen möchte, 

sondern auch für sich selbst sprechen will. (Vgl. P 176) Wie Rüdiger Campe 

analysiert hat, »macht der Plan der Autobiogaphie als Verteidigungsschrift K. 

zum Vertreter seiner Vertreter, zum Für-Sprecher der Fürsprecher, die ihn das 

System des Gerichts und der Institution als Verfahren verstricken.«61 

Theaterspiele sind als Wiederholungen eines Originals definiert. In Kafkas 

Roman fehlt zwar ein Ereignis, das wiederholt werden könnte, in der Wieder­

holung der stellvertretenden Schauspiele jedoch verfestigt sich der Rollenplan 

der Institution. Der Roman motiviert von sich aus das Bedürfnis nach einem 

anderen poetischen V erfahren. K. will sich nicht mehr als Schauspieler insze­

nieren, sondern als Schriftsteller in eigener Sache, hat folglich aber auch die 

daraus resultierenden formalen Konsequenzen zu tragen: K. bricht mit seinen 

Gewohnheiten, er wird vergesslicher im Laufe des Romans, zerstreuter, 

während zeitgleich das Ende des Prozesses außer Sicht gerät, Zukunft und 

Vergangenheit der Handlung liegen schließlich jenseits des Romans. Die drei 

Lösungsmöglichkeiten, die der Maler Titorelli skizziert, sind in der Gegenwart 

des Romans nicht zu verwirklichen. War das Geschehen zu Beginn des 

Romans im dramatischen Modus verfasst, verweist die erzählte Zeit im 

zweiten Teil auf eine für die Erzählzeit unerreichbare Zukunft und Vergan­

genheit. 

K. beginnt zu schreiben, was er zuvor nur gespielt hat, verliert damit aber auch 

zunehmend seine Chuzpe. Als er seine »Eingabe« formulieren will, nunmehr 

nicht mehr stellvertretend für Andere, sondern in Vertretung für sich selbst, 

sind die Schwierigkeiten der Niederschrift »überwältigend«; K. erinnert sich 

an eine beschämende Begebenheit in seinem Büro: Die Scham überkam ihn, 

als er seine Eingabe formulieren wollte, gerade in diesem Moment aber der 

Direktor-Stellvertreter über einen Börsenwitz lachend ins Büro kam, den Witz 

schließlich aufjenes Papier skizzierte, das K. für die Eingabe bestimmt hatte. 

(P 169) Die Schreibszenen misslingen. Der Roman schildert sie zwar als 

szenische Aufführungen, jedoch wird K. mitgespielt, statt dass er selber den 

Akt des Schreibens aufnehmen könnte. Das konkreteste Bild von der »Ein­

gabe« ist bezeichnenderweise wiederum eine theatrale Geste. K. überreicht 

dem Direktor-Stellvertreter und dem Fabrikanten, die über ihn gebeugt sind, 

ein Schriftstück. Sein aufwärts gedrehter Blick scheint schon auf die Hinrich-

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schuld und Scham 

tung am Ende des Romans zu verweisen, wenn das Messer in seinem Herzen 
gedreht wird: 

Langsam suchte er mit vorsichtig aufwärts gedrehten Augen zu erfahren, was sich oben 

ereignete, nahm vom Schreibtisch ohne hinzusehn eines der Papiere, legte es auf die 

flache Hand und hob es allmählich, während er selbst aufstand zu den Herren hinauf. Er 

dachte hierbei an nichts bestimmtes, sondern handelte nur in dem Gefühl, daß er sich so 

verhalten mußte, wenn er einmal die große Eingabe fertiggestellt hätte, die ihn gänzlich 

entlasten sollte. (P 174) 

Sein Wunschbild verdeckt, dass im Roman Schauspiel und Schreiben aus­
einander treten: Im Rollenspiel übt sich K. in einem Spiel der Stellvertretung, 
er führt uneigentliche, gleichwohl präsentische Maskenspiele auf, deren Mög­
lichkeitsbedingung die Differenz zu sich selbst ist; in den Schreibszenen wird 
diese Differenz ihrer Paradoxie überführt, denn K. schickt sich an, sein 
eigener Stellvertreter zu werden, um im Medium der Schrift seine Identität zu 
begründen. Mit seiner Autobiographie würde er sich einer anderen Zeit unter­
werfen, die Gegenwart des Theaterspiels aufheben, um sich der Institution 
anzuvertrauen. Wenn K. am Ende Beobachter der eigenen Hinrichtung wird 
und sieht, dass er gesehen wird, kann er sich darüber nicht mehr spielerisch 
hinwegsetzen: >»Wie ein Hund!< sagte er, seiR letztes LeBeRgefühl '.Var 
Seham. eis iRs letztes SteffieR eliee ihm die Scham Riehl eFSIJart.e[r]s wa[s]r, 

als sollte die Scham ihn [ih]übe[l]rleben.« (FKA/P 25) Wie das Zitat nach der 
Faksimile-Ausgabe kenntlich macht, hat Kafka den Ausgang seines Romans 
mehrfach korrigiert. War die Scham zunächst »Lebensgefühl« und im zweiten 
Entwurf etwas, was immerhin noch grammatikalisch mit K. zusammenhängt -

»sie blieb ihm [ ... ] nicht erspart« -, löst sie sich in der letzten Version von 
ihm. Das Subjekt verschwindet in der Scham. Die Scham markiert damit auch 
die Schwelle, die K. von seinem eigenen Schauspiel trennt, oder anders 
gewendet: seinen Übergang in die Institution. 

Anmerkungen 

0. Hagen: Art. >>Unfall<<, in: Versicherungslexikon. Ein Nachschlagewerk fur alle Wissensge­
biete der Privat- und der Sozial-Versicherung insbesondere in Deutschland, Österreich und der 
Schweiz, hg. von Professor Dr. Alfred Manes, Tübingen: J. C. B. Mohr (P. Siebeck) 1909, 
Sp. 1240-1242. Zitiert nach Franz Kafka: Amtliche Schriften. Materialien, hg. von Klaus 
Hermsdorfund Benno Wagner, Frankfurt/Main: Fischer 2004, S. 20f. 

2 Zur protokollierenden Technik als performativem, Fakten produzierendem Akt vgl. Comelia 
Vismann: Akten. Medientechnik und Recht, Frankfurt/Main: Fischer 2000, S. 89. Zum Gebär­
denprotokoll in der Rechtsgeschichte vgl. Manfred Schneider: >>Die Beobachtung des Zeugen 
nach Artikel 71 der >carolina<. Der Aufbau eines Codes der Glaubwürdigkeit 1532-1850<<, in: 
Rüdiger Campe/Manfred Schneider (Hg.), Geschichten der Physiognomik. Text, Bild, Wissen, 

289 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Simons 

290 

Freiburg im Breisgau: Rombach 1996, S. 153-182 und Michael Niehaus: Das Verhör. Ge­
schichte- Theorie- Fiktion, München: Fink 2003, S. 254-264. 

3 V gl. hierzu Kafkas Tagebuchnotizen über das Theater: >>Die Schauspieler überzeugen mich 
durch ihre Gegenwart immer wieder zu meinem Schrecken, daß das meiste was ich bisher 
über sie aufgeschrieben habe, falsch ist.<< (T 98) V gl. Rüdiger Campe: >>Schreiben im Process. 
Kafkas ausgesetzte Schreibszene<<, in: Davide Giuriato/Martin Stingelin/Sandro Zanetti (Hg.), 
> Schreibkugel ist ein Ding gleich mir: von Eisen<. Schreibszenen im Zeitalter der Typoskripte, 
München: Fink 2005, S. 115-132, hier S. 122f. Dass sich Kafka eher fur die Unfallfolgen als 
fur das Ereignis selbst interessiert, zeigt sich auch im Gespräch mit dem Betrunkenen, wo er 
noch einmal die im Tagebuch beschriebene Szene aufgreift: >>Es geschieht einmal ein Unfall, 
Leute sammeln sich, aus den Nebenstraßen kommend mit dem großstädtischen Schritt, der das 
Pflaster nur wenig berührt; alle sind zwar in Neugierde, aber auch in Furcht vor Enttäuschung; 
sie atmen schnell und strecken ihre kleinen Köpfe vor. Wenn sie aber einander berühren, so 
verbeugen sie sich tief und bitten um Verzeihung: >Es tut mir sehr leid, -- es geschah ohne 
Absicht -- das Gedränge ist groß, verzeihen Sie, ich bitte -- es war sehr ungeschickt von mir-­
ich gebe das zu.<<< (D 398f.) 

4 Vgl. hierzu auch den Schreibtisch in Der Verschollene. (V 57) Dazu Joseph Vogl: Ort der 
Gewalt. Kafkas literarische Ethik, München: Fink 1990, S. 24ff. 
Zum prägnanten Augenblick vgl. David Wellberys Lessing-Lektüre: Lessing's Laocoon. 
Semiotics and Aesthetics in the Age ofReason, Cambridge/New York: Cambridge UP 1984. 

6 Hier das vollständige Zitat über die >>kleine Automobilgeschichte<<: >>Die ungeordneten Sätze 
dieser Geschichte mit Lücken daß man beide Hände dazwischen stecken könnte; [ ... ] ein Satz 
kommt mit einem so rohen Anfang anmarschiert, daß die ganze Geschichte in ein verdrießli­
ches Staunen geräth; eine verschlafene Nachahmung von Max [ ... ]schaukelt hinein, manch­
mal sieht es aus wie ein Tanzkurs in seiner ersten Viertelstunde. Ich erkläre es mir damit, daß 
ich zu wenig Zeit und Ruhe habe um die Möglichkeiten meines Talentes in ihrer Gänze aus 
mir zu heben.<< (T 226f.) 

7 Bei Kafka ereignen sich kaum Unfalle. Eine Ausnahme ist der Sturz von einem Baugerüst, 
von dem Therese in Der Verschollene berichtet. (V 20 lf.) 

8 Bertolt Brecht: >>Die Straßenszene. Grundmodell einer Szene des epischen Theaters<<, in: 
Ders.: Werke, Große kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, hg. von Wemer Hecht 
u.a., Bd. 22.1, Berlin/Weimar: Aufbau-Verlag 1993, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1993, S. 370-
381, hier S. 371. 

9 Ebd., S. 372. 
10 Walter Benjamin: Über Kafka. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen, hg. von Hermann 

Schweppenhäuser, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981, S. 18. Adomo schreibt von den >>in den 
Gesten sedimentierten Erfahrungen<<, den Gesten als >>Kontrapunkte zu den Worten<<. Theodor 
W. Adomo: >>Aufzeichungen zu Kafka<<, in: Ders.: Prismen. Kulturkritik und Gesellschaft, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 250-283, hier S. 255 und S. 254. 

11 W. Benjamin: Über Kafka, S. 20f. 
12 WolfKittler: >>Heimlichkeit und SchriftlichkeiL Das Österreichische Strafprozessrecht in Franz 

Kafkas Roman Der Proceß<<, in: The Germanie Review 78 (2003) 3, S. 194-222. 
13 So auch bei Malinowski, der die >>Einheit menschlicher Organisation<< als >>Institution<< auslegt 

und damit die Grundlage fur seine Analyse der Kulturen legt. Bronislaw Malinowski: >>Eine 
wissenschaftliche Theorie der Kultur<<, in: Ders.: Eine wissenschaftliche Theorie der Kultur 
und andere Aufsätze, Zürich: Pan-Verlag 1949, S. 45-170, hier S. 78. 

14 Vgl. hierzu Joseph Vogl: >>Gründungstheater. Gesetz und Geschichte<<, in: Arnim Adam/ 
Martin Stingelin (Hg.), Übertragung und Gesetz. Gründungsmythen, Kriegstheater und Un­
terwerfungstechniken von Institutionen, Berlin: Akademie Verlag 1995, S. 31-39; zur Mimesis 
und theatralen Inszenierung des Staates vgl. auch Gunter Gebauer/Christoph Wulf: Mimesis. 
Kultur- Kunst- Gesellschaft, Reinbek: Rowohlt 1992, S. 147-218. 

15 Th. Adomo: Aufzeichungen zu Kafka, S. 259. 
16 Evelyn Torton Beck: Kafka and the Yiddish Theater. Its impact on his work, Madison: Univ. 

ofWisconsin Press 1971; Clandia Liebrand: >>Theater im Proceß. Dramaturgisches zu Kafkas 
Romanfragment<<, in: Germanisch-Romanische Monatsschrift 48 (1998), S. 201-217; zum 
Theater vgl. ferner Lutz Ellrich: >>Diesseits der Scham. Notizen zu Spiel und Kampf bei 
Plessner und Kafka<<, in: Clandia Liebrand, Franziska Schößler (Hg.), Textverkehr. Kafka und 
die Tradition, Würzburg: Königshausen und Neumann 2004, S. 243-272. 

17 Immanuel Kant: Metaphysik der Sitten, in: Werke in 12 Bänden, hg. von Wilhelm Weische­
del, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, Bd. 8, S. 573. 

18 Sigmund Freud: >>Totem und Tabu<<, in: Studienausgabe, hg. von Alexander Mitscherlich, 
Angela Richards und James Strachey, Frankfurt/Main: Fischer 1982, Bd. IX. 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schuld und Scham 

19 Klaus Mladek: >>Radical Play: Gesture, Performance, and the Theatrical Logic of the Law in 
Kafka<<, in: The Germanie Review 78 (2003) 3, S. 223-249, hier S. 242. 

20 Zum Begriff der persona vgl. Manfred Fuhrmann: >>Persona, ein römischer Rollenbegriff<<, in: 
Odo Marquard/Karlheinz Stierle (Hg.), Identität, München: Fink 1979, S. 83-106. 

21 Das >>Gründungstheater<< des Staates, so hat Joseph Vogl gezeigt, basiert seinerseits auf der 
römischen persona: In der Staatslehre des Thornas Hobbes ist die Urszene des Gesellschafts­
vertrags eine Übereinkunft, nach der sich das Individuum von einem Anderen vertreten lässt, 
um im Staat den Stellvertreter aller Stellvertreter zu finden. In dieser Substitution bildet sich 
die Gemeinschaft, was aber nur möglich ist, weil die persona das Prinzip der Stellvertretung 
im politischen wie im theatralischen Sinne garantiert. >>Staat und Souverän sind ein Theater­
coup, und die Hobbessche Vertragslehre installiert das Schauspiel als mythischen Grund im 
Innem des Gesetzes, im Innem des Leviathan. Jeder Vertrag rekurriert auf einen ersten Ver­
trag, dieser aber auf ein theatralisches Arrangement, das den historischen Anfang der Dinge in 
die Identität des Ursprungs übersetzt und schließlich mit jedem Geschäft, zu jedem Datum des 
Rechts wiederkehrt bzw. wiederkehren soll.<< (J. Vogl: Gründungstheater, S. 32.) 

22 Helrnuth Plessner: >>Zur Anthropologie des Schauspielers<<, in: Gesammelte Schriften, Bd. 
VII: Ausdruck und menschliche Natur hg. von Günter Dux, Odo Marquard und Elisabeth 
Ströker, Frankfurt/Main: Suhrkarnp 1982, S. 399-418, hier S. 407f., 410. 

23 Ebd., S. 415. 
24 Ebd., S. 417. 
25 Arnold Gehlen: Urmensch und Spätkultur. Philosophische Ergebnisse und Aussagen, Bonn: 

Athenäum-Verlag 1956, S. 160f., 235ff. u.ö. 
26 Niehaus deutet Kafkas Das Urteil als Widerruf einer Gründungsszene. Michael Niehaus: 

>>Entgründung. Auch ein Kommentar zu Kafkas Das Urteil<<, in: Weimarer Beiträge 
48 (2002) 3, S. 344-363. 

27 Menninghaus weist darauf hin, dass >>bürsten<< auch ein Synonym fur den Geschlechtsverkehr 
sein kann: Winfried Menninghaus: Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfindung, 
Frankfurt/Main: Suhrkarnp 1999, S. 398. 

28 Zur Bedeutung der Gegenwart und Zustände bei Kafka vgl. auch Karl Heinz Bohrer: 
Ästhetische Negativität, München: Hauser 2002, S. 229-325. 

29 An die Verbindung von Schuld und Schulden erinnert auch Friedrich Nietzsche: >>Zur Gen­
ealogie der Moral<<, in: Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, hg. von Giorgio Colli und 
Mazzino Montinari, Berlin/New York: de Gruyter 1980, Bd. 5, S. 297. 

30 Th. Adomo: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 261. 
31 Für eine >>vierte Wand<<, die sich mit einer theatralen Bühnenkonstruktion vergleichen lässt, 

finden sich bei Kafka mehrere Beispiele: Der Gitterkäfig des Affen Rotpeter oder auch diese 
Parabel: >>Es war keine Gefangniszelle, denn die vierte Wand war völlig frei. Die Vorstellung, 
daß auch diese Wand vermauert sein oder werden könnte, war entsetzlich, denn dann war ich 
bei dem Ausmaß des Raumes, der ein Meter tief war und nur wenig höher als ich, in einem 
aufrechten steinernen Sarg[ ... ].<< (N II 350ff.) 

32 Zur Paradoxie des Selbst mit Lacan gelesen vgl. Horst Turk: >>>betrügen ... ohne Betrug< Das 
Problern der literarischen Legitimation arn Beispiel Kafkas<<, in: Friedrich Kittler/Horst Turk 
(Hg.), Urszenen. Literaturwissenschaft als Diskursanalyse und Diskurskritik, Frankfurt/Main: 
Suhrkarnp 1977, S. 381-407, hier S. 386ff. 

33 Lutz EHrich liest den Proceß als Übergang von Schuld in Scham: Diesseits der Scham, 
S. 266f. Weil die Schuld diffus und unendlich würde, verwandelt sie sich in Scham: >>Scham 
resultiert also in Kafkas Welt gerade nicht aus Schuldbewußtsein, sondern aus dem schmerz­
haften Bewußtsein einer nicht mehr identifizierbaren Schuld. Die kausale Zurechnung der 
Handlungsketten versagt.<< Zur Scham bei Kafka vgl. ferner: J. Vogl: Ort der Gewalt, S. 44ff.; 
Dietrnar Goldschnigg: >>Die unendliche Scham. Das elende Ende Josef K.s im Kontext von 
Kafkas Leben und Werk<<, in: Mirko Jurak (Hg.), Literature, Culture, and Ethnicity. Studies on 
Medieval, Renaissance and Modem Literatures. A Festschrift for Janez Stanonik, Ljubljana 
1992, S. 181-191; Achirn Geisenhanslücke: >>Der beschämte Held. Flaubert und Kafka<<, in: 
Clandia Liebrand/Franziska Schößler (Hg.), Textverkehr. Kafka und die Tradition, Würzburg: 
Könighausen & Neumann 2004, S. 223-241; Isolde Schiffermüller: >>Gebärden der Scham. 
Zur Geste bei Franz Kafka<<, in: Dies. (Hg.), Geste und Gebärde. Beiträge zu Text und Kultur 
der klassischen Modeme, Wien: Ed. Sturzflüge 2001, S. 232-261. 

34 W. Benjamin: Über Kafka, S. 28. 
35 So auch die Beschreibung von Lutz EHrich in seinem erhellenden Aufsatz: Diesseits der 

Scham, S. 243. Zum Theater vgl. ferner J. Vogl: Ort der Gewalt, S. 5-31. 
36 Helmut Plessner: >>Die Deutung des mimischen Ausdrucks. Ein Beitrag zur Lehre vorn 

Bewußtsein des anderen Ichs<<, in: Gesammelte Schriften, Bd. VII: Ausdruck und menschliche 

291 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Simons 

292 

Natur, hg. von Günter Dux, Odo Marquard und Elisabeth Ströker, Frankfurt/Main: Suhrkarnp 
1982, S. 67-129, hier S. 123: >>Wenn man sagt: ich sehe ihm an, daß er sich schämt, daß er 
bereut, wütend ist, sich grämt, so heißt das nicht, daß mir das Sein und die Weise seines 
Scham-, Reue-, Zorn-, Gramerleheus gegeben ist, sondern nur, daß die spielenden Formen 
seines Verhaltens gegeben sind, die in bezug zur Umgebung eine bestimmte Haltung festle­
gen. Aus Haltungen, Verhaltungen besteht das intersubjektive Miteinander [ ... ]<<. 

37 Im Urteil beispielsweise imaginiert Georg seinen fernen russischen Freund mit gelber Haut­
farbe und einem Vollbart, dem nach Jahren des Scheiteros die Rückkehr nahe zu legen sei, 
auch wenn er sich dann als >>fiir immer Zurückgekehrter von allen mit großen Augen anstau­
nen lassen müsse<<. (D 44) Kein Zweifel, der Freund würde an >>Beschämung<< leiden, >>nie­
dergedrückt<< von den Tatsachen würde ihm das Letzte genommen sein. (D 45) Im Proceß 
sieht Josef K. Block mit ähnlichen Augen, er ist der Hund des Advokaten: >>Hätte ihm dieser 
befohlen, unter das Bett wie in eine Hundehütte zu kriechen und von dort aus zu bellen, er 
hätte es mit Lust getan.<< (P 265) >>Schäme Dich<< sagt der Advokat zu ihm, der schließlich 
sogar seine Untertänigkeit vergisst, >>nur an sich<< denkt und >>die Worte des Advokaten nach 
allen Seiten<< dreht, wie später K.s Henker das Messer in seinem Herzen. 
Zu den wenig schamvollen Szenen des Ekels und der Lust bei Kafka vgl. W. Menninghaus: 
Ekel, S. 333-484. V gl. auch EHrich über das schamlose Verhalten von Josefine: Diesseits der 
Scham, S. 259. 

38 Zum Begriff der Chuzpe vgl. Hans-Thies Lehrnann: >>Das Welttheater der Scham. Dreißig 
Annäherungen an den Entzug der Darstellung<<, in: Merkur 45 (September/Oktober 1991), 
H. 510/511, S. 824-839, hier S. 825. Vgl. ebd. zur Scham in Kafkas Proceß, S. 830ff. 

39 Die Scham wird in den Lektüren Kafkas zumeist auf die Schuld bezogen, zurnal Kafka selbst 
in seinem Brief an den Vater schreibt, >>das Selbstvertrauen verloren, dafur ein grenzenloses 
Schuldbewußtsein eingetauscht<< (N II 184) zu haben, und dies ausdrücklich in Erinnerung an 
den letzten Satz des Proceß formuliert. In rhetorischer Hinsicht fallt allerdings auf, dass Kafka 
den Vater wie sich selbst von aller Schuld freispricht- >>ich glaube, Du seist gänzlich schuld­
los an unserer Entfremdung. Aber ebenso gänzlich schuldlos bin auch ich.<< (N II 144f.) -, 
dafur aber Szenen der Scham beschreibt, die auf ihrem Recht bestehen können, ohne sich wie 
die Schuld legitimieren und begründen zu müssen: Das gerneinsame Umkleiden in einer 
Badekabine, >>Ich mager, schwach, schmal, Du stark, groß, breit<<, dann die Angst vor dem 
Schwimmen, obwohl er die Bewegungen immerzu vormachte >>zu meiner tiefen Beschä­
mung<<. (N II 151) Ferner der väterliche Rat, ein Bodell aufzusuchen. (N II 203) 

40 Helmut Lethen: Vehaltenslehren der Kälte. Lebensversuche zwischen den Kriegen, Frank­
furt/Main: Suhrkarnp 1994, S. 29, 33. Brechts Orientierungarn japanischen Theater, also dem 
ästhetischen Modell einer sogenannten Scharnkultur, ist ein literarischer Reflex dieser >>Ver­
haltenslehre<<. Ebd., S. 34. 

41 Vgl. hierzu Letben über Helmut Plessner ebd., S. 37; vgl. auch Leon Wurmser: Die Maske der 
Scham. Die Psychoanalyse von Schamaffekten und Scharnkonflikten, übers. von Ursula Dall­
rneyer, Heidelberg: Springer 1990, S. 86f. 

42 Aristoteles: Rhetorik, übers. und hg. von Gernot Krapinger, Stuttgart: Reclarn 1999, 1384a, b. 
43 Bei ihm auch im übertragenen Sinne: Der Gedanke, was Andere von uns denken, kann Scham 

auslösen, und folglich ist die Scham auch kein Indiz, ob man sich tatsächlich schuldig ge­
macht hat. Charles Darwin: Ausdruck der Gernüthsbewegungen bei dem Menschen und den 
Thieren, übers. von J. Victor Carus, 4., durchgesehene Auflage, Stuttgart: Schweizerbart'sche 
Verlagshandlung 1884, S. 285,292. 

44 Sigrnund Freud: >>Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie<<, in: Studienausgabe, hg. von Alexan­
der Mitscherlich, Angela Richards und Jarnes Strachey, Frankfurt/Main: Fischer 1982, Bd. V, 
S. 67. 

45 Die Subjekt-Objekt-Relation ist demnach ein Grundschema der Scham. Wie Sartres Phäno­
menologie lockt das Phänomen Scham folglich zumeist Theorien, die ihrerseits auf einem 
Subjekt-Objekt-Schema beruhen. Vgl. Sighard Neckel: Status und Scham. Zur symbolischen 
Reproduktion sozialer Ungleichheit, Frankfurt/New York: Campus 1991, S. 29. Georg Sirn­
rnel: >>Zur Psychologie der Scham<<, in: Schriften zur Soziologie, hg. von H.-J. Dahrne und 0. 
Rarnrnstedt, Frankfurt/Main: Suhrkarnp 1983, S. 140-150. 

46 V gl. Hans-Peter Duerr: Der Mythos vorn Zivilisationprozeß, Bd. 1: Nacktheit und Scham. 
Frankfurt: Suhrkarnp 1988; Norbert Elias: Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische 
Untersuchungen, Frankfurt/Main: Suhrkarnp 1976, Bd. 2, S. 397-409. Vgl. auch Charles 
Darwin: Der Ausdruck der Gernüthsbewegungen bei dem Menschen und den Thieren; 
S. Neckel: Status und Scham, S. 43. 

47 Eine weitere Spielart dieser Differenz ist das schlichte Argurnentationsrnuster, mit dem man 
Scham- von Schuldkulturen unterschieden hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schuld und Scham 

48 Sigrnund Freud: >>Traumdeutung<<, in: Studienausgabe, Bd. II, S. 250. Und der Preis der 
Kulturentwicklung ist das Schuldgefuhl. V gl. Sigrnund Freud: >>Das Unbehagen in der Kul­
tur<<, in: ebd., Bd. IX, S. 258. 

49 E. R. Dodds: The Greeks and the Irrational, Berkeley: Univ. of California Press 1959, S. 28-
63; Donglas L. Cairns: Aidos. The Psychology and Ethics of Honour and Sharne in Ancient 
Greek Literature, Oxford: Clarendon Press 1993; vgl. hierzu auch Till Bastian: Der Blick, die 
Scham, das Gefuhl. Eine Anthropologie des V erkannten, Göttingen: V andenhoeck & Ruprecht 
1998, S. 42. 

50 F. Nietzsche: Genealogie der Moral, S. 302. 
51 Kar! Marx: Briefe aus den Deutsch-Französischen Jahrbüchern, in: Ders./Friedrich Engels: 

Werke, hg. vorn Institut fur Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen 
Einheitspartei Deutschlands, Bd. 1, Berlin: Dietz Verlag 1957, S. 337. V gl. dazu auch Her­
mann Schmitz, der Zorn und Scham ebenfalls als zwei konträre Pole beschreibt: Der Rechts­
raum, System der Philosophie, Bd. 33, Bonn: H. Bonvier 1982, S. 24. 

52 Benjamin zufolge ist Kafkas Scham Zeichen einer >>Vorwelt<<, sie trage einen >>geschichtsphi­
losophischen Index, der diese Reaktion aus dem Bereich der Privatverfassung heraushebt.<< W. 
Benjamin: Über Kafka, S. 78. 

53 V gl. folgendes Zitat mit den drei Ausgangsrnöglichkeiten, die Titorelli beschreibt: >>Für den 
Sündenfall gab es drei Strafrnöglichkeiten: die mildeste war die tatsächliche, die Vertreibung 
aus dem Paradies die zweite Zerstörung des Paradieses drittens -- und dies wäre die schreck­
liebste Strafe gewesen -- Absperrung des Baumes des Lebens und unveränderte Belassung 
alles andern.<< (N II 77) 

54 Bereits zuvor sah Georg, wie sich der Schlafrock des Vaters geöffnet hatte, in diesem Moment 
war er ihm wie >>ein Riese<< erschienen (D 50); der Brief, den er an seinen fernen Freund 
verschicken möchte, ist seinerseits Medium der Offenbarung und des Geheimnisses, die 
meiste Zeit der Erzählung verbirgt Georg ihn in seiner Tasche (D 50); die Wohnung von Vater 
und Sohn ist durch Licht und Schatten geteilt, auch sie gleicht im übrigen einer Bühne. 

55 Giorgio Agamben hat die Scham als grundsätzliche Erfahrung des Selbstbewusstseins 
beschrieben, deren Struktur seit dem Idealismus Kants in der Paradoxie angelegt ist, dass ein 
Ich selbst zum Objekt wird: Im inneren Zeitsinn ist das Subjekt Objekt und Subjekt seiner 
Selbst. Beschrieben wird damit eine grundsätzliche Differenz, die sich zurnal hinsichtlich 
dieses Zeitmodells auch bei Kafka wiederfindet. Giorgio Agarnben: Rernnants of Auschwitz. 
The Witness and the Archive, New York: Zone Books 1999, S. 107ff. 

56 Max Scheler: >>Über Scham und Scharngefuhl<<, in: Gesammelte Werke, Bd. X, Schriften aus 
dem Nachlass, Bd. 1: Zur Ethik und Erkenntnislehre, hg. von Maria Scheler. Berlin: Francke 
1957, S. 65-154, hier S. 67f. Vgl. hierzu J. Yogi: Ort der Gewalt, S. 46. 

57 V gl. hierzu den grundlegenden Aufsatz von Rüdiger Campe: Schreiben im Process. Kafkas 
ausgesetzte Schreibszene und ders.: >>Die Schreibszene, schreiben<<, in: Hans Ulrich Gurn­
brecht/K. Ludwig Ffeiffer (Hg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbrüche. Situationen 
offener Epistemologie, Frankfurt/Main: Suhrkarnp 1991, S. 759-772. Er unterscheidet zwi­
schen transitivem/intransitivem Schreiben. Zur Schreibszene bei Kafka auch Sibylle Peters: 
>>Kafkas Schreiben lesen. Literarische Theatralität zwischen Text und Schrift<<, in: Ethel 
Matala de Mazza/Clernens Pornschlegel (Hg.), Inszenierte Welt. Theatralität als Argument 
literarischer Texte, Freiburg: Rombach 2003, S. 297-323. 

58 Vgl. ebd., S. 128ff. sowie Rüdiger Campe: >>Kafkas Institutionenrornan. Der Proceß, Das 
Schloß<<, in: Gesetz. Ironie. Festschrift fur Manfred Schneider, hg. von ders. und Michael Neu­
haus, Heidelberg: Synchron 2004, S. 197-208. 

59 Auch Wolf Kittler beschreibt in seiner erhellenden Analyse die Initiationen von K.s Autor­
schaft im zweiten Teil des Romans: Heimlichkeit und Schriftlichkeit, S. 212-218. 

60 So zumindest in der antiken Tradition der Verteidigung durch Autobiographie. V gl. hierzu 
Manfred Fuhrmann: >>Rechtfertigung durch Identität. Über eine Wurzel des Autobiographi­
schen<<, in: 0. Marquard/K. Stierle (Hg.), Identität, S. 685-690. 

61 R. Campe: Schreiben im Process, S. 129. 

293 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839405086-012 - am 14.02.2026, 08:27:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

