Abhandlung

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

hitps://doL. IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33.
Inhatts ir far.

oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

Christine Bldttler

Natiirliche Technologie und technische Differenz.
Kapp und die Frage der Biologie fiir den Kulturapparat, gelesen mit
Kant und Blumenberg

Abstract

Zwar verfolgte Ernst Kapp weder eine technikfeindliche noch kulturkritische Intention, gleichwohl — so
die These dieses Beitrags — operiert seine Technikphilosophie iiber eine wertende organisch-mechanische
Dichotomie. Zundchst wird diese in einer mechanisch-technischen Dichotomie identifiziert und als tech-
nische Differenz bezeichnet. AnschlieBend wird mit Kants Kritik der Urteilskraft eine wissenschaftshisto-
rische Perspektive dieser Dichotomie erdrtert, um Kapps Werk auf seine Voraussetzungen und Implikatio-
nen hin zu befragen. Hans Blumenbergs Projekt einer Geistesgeschichte der Technik informiert den Gang
der Untersuchung und wird insbesondere relevant, wenn abschlieBend Kapps Grundlinien einer Philoso-
phie der Technik in ihrer wissenschaftsphilosophischen Problematik zur Diskussion gestellt werden.

Ernst Kapp did not oppose technology or modern culture, nevertheless — and this is the article’s thesis —
his philosophy of technology works along a biased organic-mechanical dichotomy. The article begins
with identifying this dichotomy in Kapps work as mechanical-technological and designates it as technolo-
gical difference. On this basis this article traces out the genealogy of the technological difference by way
of reconsidering Kant’s Critique of Judgment. This approach provides new insights into the presuppositi-
ons and implications in Kapp’s work. Alongside Kant, Hans Blumenberg’s project of an Intellectual
History of Technics informs the argumentation made here. Blumenberg’s more contemporary perspective
is particularly relevant for debating the philosophical and scientific problems of Kapp’s Elements of a
Philosophy of Technology.

Die wertende Gegeniiberstellung von Organischem und Mechanischen findet sich
nicht nur in einer technikfeindlichen Tradition, sie markiert auch einen kulturkriti-
schen Allgemeinplatz in »Verlustgeschichten und Pathologiebefunde[n]«.! Es mag
zundchst erstaunen, dass Ernst Kapp 1877 mit seinen Grundlinien einer Philosophie
der Technik ebenfalls eine organisch-mechanische Dichotomie exponiert, verfolgt
dieses Werk doch weder eine technikfeindliche noch kulturkritische Intention. Im

1 Georg Bollenbeck: »Kulturkritik — ein Reflexionsmodus der Moderne?«, in: Zeitschrift fiir Kul-
turphilosophie 1 (2007), S.201-209, hier S.201. Zur Technikfeindlichkeit der Jugendbewegung
s. z.B. Helmuth Plessner: »Die Utopie in der Maschine« (1924), in: Gesammelte Schriften in 10
Bdénden, Bd. 10: Schriften zur Soziologie und Sozialphilosophie, Frankfurt am Main 2003,
S. 31-40.
Fiir die Moglichkeit, erste Uberlegungen zur natiirlichen Technologie bei Kapp vorzustellen und
zu diskutieren, danke ich den Veranstaltern, Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Tagung
»Ernst Kapp und die Anthropologie der Technik« am Internationalen Kolleg fiir Medienphiloso-
phie und Kulturtechnikforschung, Bauhaus-Universitdt Weimar, September 2016.

149

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

Gegenteil nennt es erstmals explizit bereits in seinem Titel Technik als philosophie-
wiirdigen Gegenstand, kiindigt im Untertitel programmatisch an, iiber eben diesen
Gegenstand eine »Entstehungsgeschichte der Kultur aus neuen Gesichtspunkten« zu
préasentieren, und sucht im Verlauf des Buches Technik als Fundament einer Kultur-
theorie zu etablieren. Die folgenden Uberlegungen analysieren eine mechanisch-
technische Dichotomie in Kapps Werk, erdffnen eine wissenschaftshistorische Per-
spektive um Kapps Ansatz auf seine Voraussetzungen und Implikationen hin zu be-
fragen, und stellen abschlieBend diesen Ansatz in seiner wissenschaftsphilosophi-
schen Problematik zur Diskussion. Auch an Kapps Technikphilosophie wird ersicht-
lich, wie der organisch-mechanische Dualismus »keine Kategorie« ist, mit der sich
»beliebig in der Geschichte des Denkens operieren«? lisst.

Verglichen mit gdngigen, von Technikfeindlichkeit geprdgten kulturkritischen Er-
zahlungen fallt zunichst auf, dass Kapp Technik gerade nicht mit Mechanik identifi-
ziert. Stattdessen schldgt er die Technik der Seite des Organischen zu, womit zu-
gleich ein Gegensatz von Technik und Mechanik behauptet und ausgestellt wird. Zu-
gespitzt lasst sich sagen: Es geht bei Kapp gar nicht um einen Gegensatz zwischen
Organischem und Mechanischem, sondern um denjenigen zwischen Mechanischem
und Technischem. Genau dieser Punkt scheint entscheidend fiir Kapps Buch und sei-
ne argumentative Strategie zu sein. Er ldsst sich allerdings nicht fassen, wenn eine
»Vermischung von Natur und Technik«? oder eine Nichtrelevanz »des< »moderne[n]
Gegensatz[es] von Natur und Kultur«* hervorgehoben wird, und ebenso wenig mit
einer Stilisierung Kapps zum Vorldufer natiirlich-technischer Hybride im Sinne der
Akteur-Netzwerk-Theorie.>

In einem ersten Schritt wird nun der behauptete Gegensatz von Mechanischem
und Technischem in Kapps Monographie genauer betrachtet, um in einem zweiten
Schritt eine Perspektivierung mittels einer wissenschaftsphilosophischen und -hi-
storischen Perspektive zur um 1800 entstehenden Biologie zu unternehmen. Der
Blick auf den nascenten biologischen Diskurs in der Philosophie Kants sollte es er-
mdglichen, jenes Scharnier genauer herauszustellen, das bei Kapp das Phanomen be-
lebter Organismen mit der Technik und dariiber hinaus mit der Frage nach ihrer so-
zialen Organisation und dem historischen Prozess verbindet. Die Referenz auf das
von Kant in seiner Kritik der Urteilskraft liber eine » Technik der Natur« vorgelegte
Kulturmodell méchte eine genealogische Perspektive auf Kapps Begrifflichkeit und

2 Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frankfurt am Main 1998, S. 94.

3 Gottfried Schnodl: »Technikvergessenheit? Ernst Kapps und Georg Simmels nichtinstrumentelle
Techniktheorien, in: Zeitschrift fiir kritische Sozialtheorie und Philosophie 3 (2016), Heft 1,
S. 131-150, hier S. 138.

4 Leander Scholz: »Episteme und Technik bei Ernst Kapp, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philoso-
phie 2 (2016), S. 221-235.

5 Vgl. Harun Maye und Leander Scholz: »Einleitung, in: Ernst Kapp: Grundlinien einer Philoso-
phie der Technik. Zur Entstehungsgeschichte der Kultur aus neuen Gesichtspunkten, Hamburg
2015, S. vii—xliv, xlii—xliii.

150

hitps://doL. IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33. Inhait.
t Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

Unternehmen herausarbeiten, die in der aktuellen Rezeption vernachlassigt wird, fiir
das Verstandnis von Kapps Grundlinien jedoch aufschlussreich ist. Neben Seitenbli-
cken auf Zeitgenossen Kapps begleitet den Gang der Untersuchung, besonders hin-
sichtlich der wissenschaftsphilosophischen Problematik von Kapps Technikphiloso-
phie, Hans Blumenbergs Projekt einer Geistesgeschichte der Technik.

Technische Differenz

Woran lésst sich nun bei Kapp ein begrifflicher, wenn auch terminologisch nicht
strikt durchgehaltener Gegensatz von Mechanischem und Technischem festmachen?
Bereits der erste Satz von Kapps Vorwort markiert eine gewisse Distanz zum
»Sprachgebrauch« von »mechanische[r] Technik«.® Auf der zweiten Seite moniert
Kapp eine »Begriffsverwirrung« beziiglich »alle[m] Mechanische[m]«,” die er
»Ubertreibungen der mechanischen Weltanschauung« zuschreibt.8 Gegen die aus
diesen Ubertreibungen resultierende Begriffsverwirrung fiihrt er zwei Referenzbei-
spiele ins Feld, die im Verlauf der Schrift wiederholt aufgenommen werden und die
zundchst einen Unterschied zwischen Organischem und Mechanischem veranschau-
lichen sollen: Zum einen beharrt Kapp in explizit mikrokosmischer Perspektive da-
rauf, dass sich »der Mensch« »niemals« mit einem »technischen Gestell«® verwech-
seln wiirde, zum anderen greift Kapp ebenfalls ausdriicklich auf eine makrokosmi-
sche Perspektive aus und bestreitet genauso die Verwechslung des Universums mit
»einem zusammengestiickten Planetariume«. !0

Ausgehend von dieser initialen und gleichsam klassischen Exposition von Orga-
nischem versus Mechanischem soll eine Passage in den Blick genommen werden, an
der sich die behauptete konzeptuelle Unterscheidung von Mechanischem und Tech-
nischem festmachen lédsst. Diese Schliisselpassage findet sich im Kapitel V »Appa-
rate und Instrumente« und organisiert sich um das Beispiel der eisernen Hand (vgl.
a. Abb. 102). Hier wendet sich Kapp gegen die Vorstellung von menschlich-techni-
schen Hybriden, indem er schreibt: »Ein Organ ist niemals Teil einer Maschine, ein
Handwerkszeug ebenso wenig das Glied eines Organismus«.'!

Mit »Begriffsvermengung«,'? »Verwirrung der Begriffe« und »absichtliche[r]
Vertauschung der Begriffe«!3 weist Kapp in dieser Passage gleich mehrfach auf das

Ernst Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, Hamburg 2015, S. 3.

Ebd., S. 4.

Eine — so Kapp weiter — »mechanistische Anschauung der Dinge« hélt er in Grenzen fiir be-
rechtigt.

9  Kapp: Grundlinien, S. 4.

10 Ebd.

11 Ebd., S.99.

12 Ebd., S. 100.

13 Ebd., S.101.

[ IEN oY

151

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

von ihm bereits zu Beginn markierte Problem, das Verhéltnis von Mechanischem
und Organischem betreffend, hin. Hier nun fiihrt er dies auf eine gegenseitige Ver-
wechslung zuriick, die zum einen dem lebendigen Organismus mechanische Namen
gebe, und zum anderen umgekehrt Maschinen wie Lebewesen beschreibe. Um die-
ses Problem zu 16sen bezieht sich Kapp auf die Entstehungsgeschichte der techni-
schen Dinge. Dabei unterscheidet er zwei Weisen, wie diese produziert werden, und
folgert daraus, dass technische Dinge nicht einfach alle gleich, sondern iiber ihre un-
terschiedliche Entstehungsweise als Produkte »wesentlich verschieden«!# seien. Als
Beispiel fiir ein Produkt, das aus dem »unbewussten Geschehen absoluter Selbstpro-
duktion«!?® entstehe, dient Kapp der Hammer, als Beispiel fiir »bewusste[s] Nach-
konstruieren eines organischen Gebildes«!'¢ fiihrt er die eiserne Hand des Gotz von
Berlichingen an. Die beiden Beispiele stellt Kapp einander paradigmatisch gegen-
iiber und versieht sie mit gegensitzlichen Attributen. Eine kleine Ubersicht der an-
geflihrten Charakteristika mag dies verdeutlichen!”:

eiserner Hammer
Ausfluss unverkiirzter Lebenstitigkeit

Erhohung natiirlicher Kraft und Starke
im reproduktiven Zusammenhang mit
einer Folge von Werkzeugen

in erster Linie beteiligt an der Erschaf-
fung der Kulturmittel

Analogon des organischen Gebildes als
Werkzeug der » Werkzeugung«

metamorphosierte Hand

hilft neue Hdmmer schmieden, ganze
Hammerwerke errichten und Weltge-
schichte machen

eiserne Hand

das vorsétzlich und mit dngstlicher Treue
nachgemachte Modell

kiimmerliche Zuflucht der Schwéche

die isolierte Maske einer Verkriippelung

nur dem Besitzer ein Gegenstand von
Wert

unfruchtbare[ ] Machwerke][ ] kiinstlicher
Glieder und ganzer mit der Unheimlich-
keit von Wachskabinettfiguren behafte-
ten Automaten

Handgestell

bedarf [der metamorphosierten Hand] zu
ihrer Herstellung

Terminologie — besonders das »Gestell< —, Charakterisierung und Emphase des We-
sensunterschieds — sie sind »wesentlich verschieden« — mogen an Martin Heidegger
und die Wesensdifferenz zwischen vormoderner poietischer und moderner stellender
Technik gemahnen. Anders als Ernst Cassirer oder Blumenberg setzte sich
Heidegger nach jetzigem Stand der Forschung nicht explizit mit Kapp auseinander.!8

14 Kapp: Grundlinien, S. 103.

15 Ebd., S.101.

16 Ebd.

17 Alle Zitate aus Kapp: Grundlinien, S. 103.

18 Vgl. Cassirer: »Form und Technik« (1930), in: Symbol, Technik, Sprache. Aufsdtze aus den
Jahren 1927—-1933, hrsg. v. Ernst Wolfang Orth/John Michael Krois, Hamburg 1985, S.39-91,
S.71-73; Hans Blumenberg: »Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phénomeno-
logie« (1963), in: Schriften zur Technik, hrsg. v. Alexander Schmitz/Bernd Stiegler, Berlin
2015, S. 163-202, hier S. 165.

152

hitps://doL.

IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33. Inhait.
Inhatts ir fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

Es ist jedoch nicht auszuschlieBen, dass er dessen Grundlinien gelesen und sich von
ihnen hat anregen lassen.!®

Die Differenz jedoch, die bei Kapp wirksam wird, 14sst sich nicht an einem Un-
terschied zwischen vormoderner und moderner Technik festmachen, da er eine kon-
tinuierliche Linie von Werkzeugen zu modernen groflen Systemtechniken wie Eisen-
bahn oder Telegraphie zieht. Der Sache ndher kommt Heideggers Unterscheidung
von Technik und Technischem: »So ist denn auch das Wesen der Technik ganz und
gar nichts Technisches«.?’ Analog lieBe sich die Sache bei Kapp verstehen als: >das
Wesen der Technik ist ganz und gar nichts Mechanisches<. Was Kapp differenziert,
fallt heute tiblicherweise beides unter Technik. Aus diesem Grund soll hier der sich
bei Kapp manifestierende konzeptuelle Unterschied zwischen Technik und Mecha-
nik als technische Differenz bezeichnet werden. Diese technische Differenz ist ge-
wissermal3en innertechnisch situiert, indem sie zwei Arten von Technik unterschei-
det. Entsprechend operiert sie nicht iiber substantialistische Abgrenzungen von
Technik gegeniiber Natur, Leben, Organismus, Kultur oder Gesellschaft,?! sondern
schldagt umgekehrt Technik der Seite dieser Bereiche zu, wihrend Mechanik in jeder
Hinsicht mit dem Gegenteil assoziiert wird: Unnatiirlichem, Totem, Anorganischem,
Kulturlosem und Asozialem.

physis — techné

Kapp scheint zunichst die Frage gleich selbst zu beantworten, wie er dazu kommt,
Technik organisch zu begreifen. Als Altphilologe aktiviert er mit Kdrperglied und
Werkzeug des griechischen organon eine noch im Deutschen auffindbare etymologi-
sche Verbindung und nutzt die physiologisch-technische Doppeldeutigkeit ausdriick-
lich fiir seine Argumentation.?2 Kapp unterlegt diese Etymologie autoritativ, indem
er sich auf Aristoteles und seine Bestimmung des Korperglieds der Hand als » Werk-
zeug der Werkzeuge«?? bezieht. Diese Referenz wird gegen »die mechanistische
Weltanschauung«?* mobilisiert und soll im Sinne einer »aristotelisch inspirierten
Naturauffassung«?® auch Kapps »politische Griinde« gegen ein mechanistisches

19 So auch Anna Tuschling: »Ernst Kapps Culturapparat. Zur Relektiire der Grundlinien einer
Philosophie der Technik«, in: Zeitschrift fiir Kulturphilosophie 2 (2017), S.403-411, hier
S.411; vgl. Martin Heidegger: »Die Frage nach der Technik« (1953), in: Gesamtausgabe, Bd.
7, hrsg. v. Friedrich Wilhelm von Hermann, Frankfurt am Main 1978, S. 5-36.

20 Heidegger: »Die Frage nach der Technik, S. 7.

21 Vgl. dazu Werner Rammert: Technik — Handeln — Wissen: Zu einer pragmatistischen Technik-
und Sozialtheorie, Wiesbaden 2016, S. 61-64.

22 Kapp: Grundlinien, Kap. 111, bes. S. 50f.

23 Ebd., S.51; s. Aristoteles: Peri psyches/De anima, 432a (Buch 111, Kap. 8).

24 Kapp: Grundlinien, S. 101.

25 Harun Maye/Leander Scholz: »Einleitung«, in: Kapp: Grundlinien, S. vii-1, xxv.

153

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

Staatsverstindnis stiitzen. Fiir Kapps Technikbegriff verdient das bei Aristoteles
iiber das Handwerkszeug hinaus thematisierte Verhdltnis von physis und fechné Be-
achtung. Meistens steht dabei die sogenannte Nachahmungsthese im Vordergrund:
Technik ldsst sich als Nachahmung von Natur verstehen. Ontologisch wird diese Mi-
mesisthese sekundiert von Natur und Technik als unterschiedlichen Arten von Seien-
dem: Wihrend laut Aristoteles Natiirliches sein Bewegungsprinzip in sich hat, also
durch sich selbst bestimmt ist, erhilt es Technisches von auflen, vornehmlich vom
Menschen, entsprechend ldsst sich Technik als hergestellt verstehen.2¢ Aristoteles
beschrankt allerdings seinen Technikbegriff nicht auf poiesis als Hervorbringen ge-
mal eines duleren Zwecks, er fasst darunter genauso praxis als Handeln mit einem
Zweck in sich.?’

Der Nachahmungsfokus lédsst leicht iibersehen, dass Aristoteles Technik nicht nur
mimetisch versteht. In seiner Physik fiihrt er als Beispiel dafiir ein Haus an2® und
folgert: »Allgemein gesprochen, die Kunstfertigkeit bringt teils zur Vollendung, was
die Natur nicht zu Ende bringen kann, teils eifert sie ihr (der Natur) nach«.2? Technik
bringt also dasjenige zu Ende, was die Natur allein nicht vermag. Hans Blumenberg
nennt dies »Einspringen« der fechné fiir die Natur und erldutert: »wer ein Haus baut,
tut nur genau das, was die Natur tun wiirde, wenn sie Hauser sozusagen »wachsen¢
lieBe.«3" Blumenberg zufolge liegt hier eine Strukturgleichheit von Natur und Tech-
nik vor, ja bei Aristoteles sei die Natur »sozusagen autotechnisch« und keineswegs
zu verstehen im Sinne von »einsichtiger Absicht«?! oder bewusster Zwecksetzung.
Die Formel ars imitatur naturam verkiirze den Zusammenhang von Natur und Tech-
nik einseitig: Zum einen werde bei Aristoteles Natur selbst »nach dem Paradigma
des Verfertigten verstanden«; obwohl also »seinsméBig die Physis das Erste ist, wird
sie doch erkenntnismifBig nur iiber die Techne zugénglich«.3?2 Zum anderen werde
der »werksetzende und handelnde Mensch« bei Aristoteles »in die Konsequenz der
physischen Teleologie« gestellt und »vollbringt, was die Natur vollbringen wiir-

26 Vgl. Aristoteles: Physik, B 1.

27 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, 1094a. Fiir Gernot Bohme steht ein teleologisches Na-
turverstindnis im Zentrum der Nachahmungsthese; vgl. Bohme: Natiirlich Natur. Uber Natur
im Zeitalter ihrer technischen Reproduzierbarkeit, Frankfurt am Main 1992, S. 185.

28 »Wenn z.B. ein Haus zu den Naturgegenstinden gehdrte, dann entstiinde es genau so, wie jetzt
auf Grund handwerklicher Fahigkeit; wenn umgekehrt die Naturdinge nicht allein aus Naturan-
lage, sondern auch aus Kunstfertigkeit entstiinden, dann wiirden sie genau so entstehen, wie sie
natiirlich zusammengesetzt sind.« Aristoteles’ Physik. Vorlesung iiber Natur, Erster Halbband:
Biicher I (A) — IV (D), libers. u. hrsg. v. Hans Glinter Zekl, Hamburg 1987, S. 89 (B 8, 199a).

29 Ebd.

30 Blumenberg: »Nachahmung der Natur«. Zur Vorgeschichte der Idee des schopferischen Men-
schen, in: Schriften zur Technik, S. 86—125, hier S. 87; vgl. Aristoteles, Physik B 8, 199a.

31 Blumenberg, »»Nachahmung der Natur«, S. 87n. »Da alles seiner Spezifitdt nach immer schon
da ist, existiert der Moment, in dem etwas allererst »ausgedacht« und aus der Vorstellung in die
Realitét tiberfiihrt werden miifite, fiir Aristoteles nicht. Das Denken denkt prinzipiell dem Sei-
enden nur nach.« Ebd.

32 Blumenberg: »Technik und Wahrheit«, S. 42.

154

hitps://doL. IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33. Inhait.
t Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

de«33, realisiere also nicht seinen Willen, sondern die der Natur immanente Logik.
Was nachgeahmt wird, ist denn nicht etwas, was schon in der Natur vorliegen wiir-
de, sondern die »originire Formungstitigkeit, wie sie der Natur selbst zu eigen
ist«,>* eine Formungstitigkeit, die zu »kunstfertig Selbstgeformte[m]« fiihrt. Auch
wenn bei Aristoteles von Natur aus Seiendes gegeniiber verfertigtem Seiendem Vor-
rang hat, fasse er » Verfertigung« in »Entsprechung zu Wachstum« und setze techné
und physis als »gleichsinnige Konstitutionsprinzipien«.3?

Das Verhéltnis von Natur und Technik gestaltet sich schon bei Aristoteles diffe-
renzierter, als deren geldufige Entgegensetzung erwarten lieBe. Wiewohl sich Kapp
selbst mit seinem Organon-Verstdndnis ausdriicklich auf Aristoteles bezieht und
auch die Rezeption den aristotelischen Bezug betont, soll hier nun eine andere Spur
verfolgt werden, um Kapps Technikverstindnis weiter aufzuschliisseln zu ver-
suchen. Es ist weniger die antike Naturphilosophie als eine an der Biologie gewon-
nene wissenschaftsphilosophische und -historische Dimension, die in den Blick
riickt. Mit dieser Referenz lésst sich Kapps Technikbegriff und besonders seine Ab-
setzung von der Mechanik konzeptuell priziser beschreiben. Die Frage nach einer
natiirlichen Technik stellte sich ndmlich im Zuge der entstehenden Biologie spezi-
fisch historisch neu und wurde schon um 1800 mit sozial- und geschichtsphilosophi-
schen Uberlegungen aufgeladen.

»Natiirliche Technologie¢

Unter natiirlicher Technologie versteht man heute sogenannte saubere oder nachhal-
tige Umwelttechnologien. Im 19. Jahrhundert jedoch stand dieser Ausdruck fiir die
Organismen, also die Pflanzen und Tieren und darunter auch den Menschen eigen-
timliche Produktivitit, welche schon den Diskurs der um 1800 entstehenden Biolo-
gie faszinierte und in der Ausdifferenzierung dieser Disziplin eine wichtige Rolle
spielte. In diesem Sinne war zu Kapps Zeit die Formulierung natiirliche Technologie
offenbar noch bekannt, zumindest lésst darauf ein Zeitgenosse Kapps schlielen, der
ganz selbstverstindlich schreibt, wie Darwin das »Interesse auf die Geschichte der
natiirlichen Technologie gelenkt« habe, »d.h. auf die Bildung der Pflanzen- und
Tierorgane als Produktionsinstrumente fiir das Leben der Pflanzen und Tiere«.3¢
Dieses Zitat findet sich in einer FuBinote des Kapitels »Maschinerie und grofe In-
dustrie« von Karl Marx, in dem dieser fiir die »Bildungsgeschichte der produktiven

33 Blumenberg: »Nachahmung der Natur«, S. 104.

34 Manfred Sommer: Von der Bildfliche. Eine Archéologie der Lineatur, Berlin 2016, S. 301.

35 Blumenberg: »Nachahmung der Natur«, S. 104f.

36 Marx: Das Kapital, Bd. 1, in: Karl Marx und Friedrich Engels Werke (MEW), Bd. 23, Berlin
1962, S. 392. Darauf weist auch Blumenberg hin, vgl. Blumenberg: »Methodologische Proble-
me einer Geistesgeschichte der Technik, in: Schriften zur Technik, S. 230-253, hier S. 244.

155

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

Organe des Gesellschaftsmenschen, der materiellen Basis jeder besonderen Gesell-
schaftsorganisation« eine quasi Darwin dquivalente, und d.h. insofern entteleologi-
sierte Betrachungsweise fordert, als es nicht mehr um menschliche Zwecksetzung
geht, sondern »der rationelle Sinn« der Teleologie »empirisch auseinandergelegt«®’
wird. Avisiert wird damit ein wirklicher, in der Zeit ablaufender, offener Prozess, der
gleichwohl eine Richtung aufweist. Eine selektionstheoretisch begriindete Teleolo-
gie versteht unter zweckhaften Prozessen Anpassung iiber Selektion.?® Bei Marx
heif3t es weiter, nun beziiglich der Technologie, die dieser selbst im Blick hatte: »Die
Technologie enthiillt das aktive Verhalten des Menschen zur Natur, den unmittelba-
ren Produktionsprozef3 seines Lebens, damit auch seiner gesellschaftlichen Lebens-
verhiltnisse und der ihnen entquellenden geistigen Vorstellungen«.3* Wihrend Marx
in seiner FuBnote das Forschungsprogramm einer »kritischen Geschichte der Tech-
nologie« andenkt, es jedoch nie ausfiihrt, markiert er doch deutlich den politischen
Charakter von Technik.

An diesem Punkt lésst sich die Frage stellen, ob es nicht Kapp war, der in gewis-
ser Weise ein dhnliches, auf den Topos natiirlicher Technologie rekurrierendes For-
schungsprogramm realisiert hat. Diese Frage wird im Verlauf dieses Artikels ver-
neint werden miissen, nicht nur ist der Status der Teleologie ein anderer, ebenso we-
nig handelt es sich um ein kritisches Projekt. Auch Blumenberg, selbst umgetrieben
von einer Geistesgeschichte der Technik,*0 ist skeptisch, ob Kapp als Stichwortgeber
einer kritischen Technikphilosophie tauge. Denn Kapp scheine nicht nur gleichsam
den spédteren phanomenologischen Schlachtruf »Zu den Sachen selbst« vorwegzuneh-
men, vielmehr entfalte er konsequent das Motto seiner Schrift: dass sich »zuletzt«
»die ganze Menschengeschichte« in eine »Geschichte der Erfindung besserer Werk-
zeuge«*! auflose. Damit mache Kapp die Sache der Technik bis heute verddchtig
selbstverstindlich, ja » Technisierung«« werde mit dem Telos »stdndige[r] Vermeh-
rung und Verdichtung dieser Dingwelt«*? identifiziert. Fiir sein eigenes kritisches
Unternehmen bezieht sich Blumenberg stattdessen auf Marx als Verbiindeten gegen

37 Brief von Marx an Ferdinand Lassalle, 16.1.1861, in: MEW 30, S. 577-579, hier S.578. Zu
dieser Briefpassage vgl. Rheinberger: »Entwicklung als »Prozess ohne Subjekt««, in: Rekurren-
zen, Berlin 2014, S. 97—112, hier S. 105.

38 Zu Teleologie und Evolution s. Georg Toepfer: »Teleologie«, in: Philosophie der Biologie,
hrsg. v. Ulrich Krohs und Georg Toepfer, Frankfurt am Main 2005, S. 3652, hier S. 41-45.

39 Marx: Kapital, MEW 23, S.393. Vgl. Blumenberg: »Methodologische Probleme«, in: Schrif-
ten zur Technik, S. 243f.

40 S. dazu Riidiger Zill: »Von der Atommoral zum Zeitgewinn: Transformationen eines Lebens-
themas. Hans Blumenbergs Projekt einer Geistesgeschichte der Technik«, in: Jahrbuch Tech-
nikphilosophie 2017, hrsg. v. Alexander Friedrich, u.a., Baden-Baden 2017, S.291-313.

41 Kapp: Grundlinien, S. IV.

42 Blumenberg: »Lebenswelt und Technisierung«, in: Schriften zur Technik, S.163-202, hier
S. 165. In »bunte[r]« Dinghdufung liegt fiir Blumenberg jedenfalls nicht das »Problem« der
Technik.

156

hitps://doL. IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33. Inhait.
t Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

die »globale[] Idealisierung« der »Struktur des technischen Fortschritts« »als homo-
genen und von eindeutiger Logik«.*3

Kants »Technik der Natur«

Uber die Genealogie des Topos einer natiirlichen Technologie sollen nun einige As-
pekte von Kapps Grundlinien erschlossen werden, die leicht zu iibersehen sind,
wenn der Fokus darauf verengt wird, wie Kapp denn den vielgenannten Dualismus
von Natur versus Technik aufbreche. Ironischerweise ist es Kant, der neben Descar-
tes wohl meistgescholtene »Dualismengenerator«< der neuzeitlichen Geistesgeschich-
te, der nicht nur am Topos, sondern am Begriff der natiirlichen Technologie denkeri-
sche und terminologische Pionierarbeit leistete. Am Ubergang zum 19. Jahrhundert
stehend zeugt er davon, welche Herausforderung es fiir die Philosophie um 1800
darstellte, organische Entwicklung zu denken. Der géngigen Philosophenklage, dass
von Kants 1790 erschienener Kritik der Urteilskraft oft nur der unter Asthetik sor-
tierte erste Teil gelesen werde, ldsst sich gerade auch aus wissenschaftsphilosophi-
schem und -historischem Interesse beipflichten. Der zweite Teil, mit »Kritik der te-
leologischen Urteilskraft« betitelt und im ersten Paragraphen gleich mit »Von der
objektiven ZweckmaBigkeit der Natur« iiberschrieben, wird heute als Kants Philoso-
phie des Lebens, als seine Biologie rezipiert.** Tatsédchlich zeugt der Text von einer
frithen philosophischen Auseinandersetzung mit den Gegenstdnden der neu entste-
henden Disziplin der Biologie.

Nicht selten wird dieser Text fiir seine Schwierigkeit und Umstédndlichkeit kriti-
siert. Im Unterschied zu den ersten beiden, der reinen und der praktischen Vernunft
gewidmeten kritischen Hauptwerken mit ihrer oft gerithmten klaren Sprache und Ar-
chitektur springen in der »Kritik der teleologischen Urteilskraft« seitenlange Para-
und Hypotaxen sowie immer wieder neue Anldufe und Wiederholungen ins Auge.
Diese sprachliche und kompositorische Umstidndlichkeit ldsst sich jedoch als der
Schwierigkeit des Gegenstandes geschuldet verstehen, denn diesen Gegenstand, den
Kant tiberhaupt erst zu begreifen versucht, gibt es so als wissenschaftliches Objekt
noch nicht. Vielmehr umkreist er das >epistemische Ding« der entstehenden Biolo-

43 Blumenberg: »Methodologische Probleme, in: Schrifien zur Technik, S.243. S.a. Tim-Florian
Goslar und Christian Voller: »Geistesgeschichte der Technik als >Kritik der Fortschrittskritik«.
Editorischer Kommentar, in: Zeitschrifi fiir Kulturphilosophie 2 (2013), S. 423-428; fiir weite-
re Literatur s. Alexander Schmitz und Bernd Stiegler: »Nachwort«, in: Hans Blumenberg:
Schriften zur Technik, S.281-297, hier S. 284.

44 yFundierung der Biologie als Wissenschaft der Organismen«; Georg Toepfer: Zweckbegriff
und Organismus. Uber die teleologische Beurteilung biologischer Systeme, Wiirzburg 2004,
S. 343, s.a. S.320-345. Fiir Kommentar, Lesart und historische Einordnung s. Ina Goy: Kants
Theorie der Biologie, Berlin/Boston 2017; s.a. Kant'’s Theory of Biology, hrsg. v. Ina Goy und
Eric Watkins, Berlin/Boston 2014.

157

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

gie, der Wissenschaft vom Leben, deren Interessensgegenstand der lebende Organis-
mus ist, der bei Kant zu dieser Zeit noch nicht einmal so heif3t.*> In der Kritik der
Urteilskraft spricht er lediglich von »organisierten Wesen«. Dem lebenden Organis-
mus kommt hier der Status eines epistemischen Dings zu, ihm gilt die Erkenntnisan-
strengung, die eine gewisse » Vorldufigkeit« mit sich bringt, da dieses Ding etwas
verkorpert, »was man noch nicht weiB«.46

Hinsichtlich Kapps Technikschrift sind vor diesem Hintergrund zwei miteinander
verbundene Punkte hervorzuheben: Zum einen unterscheidet Kant mechanisch und
technisch, und zum anderen verwendet er im zweiten Teil der Kritik der Urteilskraft
Teleologie und Technik in spezifischer Weise synonym. In seinem Text stellt sich
Kant einem Problem, das sich ihm offenbar immer stirker aufgedrangt hat, ndmlich
eine Unzuldnglichkeit seines Kategoriensystems flir das Verstdndnis von Organis-
men, insbesondere Lebewesen. Bekanntlich entwickelte er gerade Kausalitdt als Ver-
standesbegriff der Relation von Ursache und Wirkung analog der Newton’schen
Physik und deren mechanischen Gesetzen. Kausalitit, wie andere Verstandesbegriffe
auch, konstituiert die Gegenstdnde der Erfahrung mit und macht sie so erklarbar wie
erkennbar.

Fiir lebende Organismen wie Pflanzen und Tiere jedoch, und das motivierte Kant
offensichtlich mafigeblich zu dieser Schrift, reicht dieses Kategoriensystem nicht
hin: So stellen die Entwicklung von einzelnen Zellen bis zu einem ausgewachsenen
Organismus tlber die Zeit, aber auch der synchrone Funktionszusammenhang der
verschiedenen Teile eines Organismus in seiner Gesamtheit fiir Kant ein zwar empi-
risches Phdnomen dar, das sich aber mit mechanischen Gesetzen allein nicht erkla-
ren ldsst. Hier interessiert nun nicht die hdufig im Vordergrund der Debatten stehen-
de Zweckdiskussion bei Kant, sondern vor allem das, was er im zweiten Teil der
Kritik der Urteilskraft (inneren) Naturzweck nennt und von duBlerer Zutréglichkeit
beziehungsweise Niitzlichkeit unterscheidet.*’ Kant zufolge kann ein Organismus
als Organismus, also in seiner Besonderheit als Lebewesen nicht hinreichend nach
mechanischen Naturgesetzen erklért und erkannt werden, sondern — und er formu-
liert hier immer sehr vorsichtig — nur als Naturzweck beurteilt werden. Fiir diese
Vorsicht steht programmatisch das die ganze KU priagende »als ob«; der Naturzweck

45 Das Wort Organismus taucht bei Kant erst im Opus postumum auf; vgl. Toepfer: Zweckbegriff’
und Organismus, S. 332. In der Kritik der Urteilskraft ist erst die Rede von organisierten Pro-
dukten bzw. vielen einzelnen Beispielen, die unter dem Gesichtspunkt des Zusammenspiels
ihrer Teile in »wechselseitiger Abhédngigkeit« sowohl beziiglich des Hervorbringens wie ihrer
Wechselseitigkeit betrachtet werden. Um diesen empirischen Zusammenhang eines nexus fina-
lis denken zu konnen, braucht Kant den spekulativen Einsatz der Idee einer inneren Zweckhaf-
tigkeit.

46 Hans-Jorg Rheinberger: Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Geschichte der
Proteinsynthese im Reagenzglas, Frankfurt am Main 2006, S. 27 und 28.

47 Der terminologischen Deutlichkeit halber schligt Toepfer vor, duflere ZweckmaBigkeit nur
»Zutrdglichkeit oder Niitzlichkeit« zu nennen; Toepfer: Zweckbegriff und Organismus, S. 329.

158

hitps://doL. IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33. Inhait.
t Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

hat den Status einer Hypothese oder einer regulativen Idee, deren spekulativer Ein-
satz benotigt wird, um den empirischen Zusammenhang eines Organismus denken,
wenn auch nicht erkennen zu kdnnen: »die Natur wird durch diesen Begriff so vor-
gestellt, als ob ein Verstand den Grund der Einheit des Mannigfaltigen ihrer empiri-
schen Gesetze enthalte«.*8

Interessanterweise nennt Kant »organisierte Wesen« genauso »Dinge als Natur-
zwecke«.*? Auch ohne hier auf die Implikationen dieses Dingbegriffs einzugehen ist
es wichtig festzuhalten, dass das Beobachten eines lebenden Dings — um also ein
solches zum Gegenstand wissenschaftlicher Erforschung machen zu kénnen — bei
Kant nicht auf einen »Mechanism der Natur« hinauslduft und mit dem Hinweis auf
die mechanischen Naturgesetze als »bloBe[r]«? oder »blinder Mechanism«>! abge-
golten wire. Ein an der Newton’schen Mechanik orientierter philosophischer Ansatz
kann flir die Betrachtung von Lebewesen niitzlich sein, reicht aber Kant zufolge
nicht hin. Vielmehr miisse fiir organisierte Wesen, um sie in ihrer Eigenart als Lebe-
wesen denken zu konnen, ein innerer Zweck angenommen werden, den Mechanik
nicht fassen konne. Diesen inneren Zweck beziehungsweise diese innere Zweckhaf-
tigkeit bezeichnet Kant in der Urteilskrafi als »Naturzweck« und explizit auch als
»Technik der Natur«3? oder deren »Technicism«;>3 das eigene produktive Vermdgen
der Natur nennt er »technisch«.>* In der ersten Einleitung in die KU kommt der ten-
tativ-setzende Charakter dieser Terminologie einer causa finalis besonders gut zum
Ausdruck:

»Der urspriinglich aus der Urtheilskraft entspringende und ihr eigenthiimliche Begrif ist
also der von der Natur als Kunst, mit andern Worten der Technick der Natur [...] Die Cau-
salitdt nun der Natur in Ansehung der Form ihrer Producte als Zwecke, wiirde ich die
Technick der Natur nennen. Sie wird der Mechanick derselben entgegengesetzt, welche in
ihrer Causalitit durch die Verbindung zum Grunde liegenden Begrif besteht, ungefahr so
wie wir gewisse Hebezeuge, die ihren zu einem Zwecke abgezielten Effect, auch ohne
eine ihm zum Grunde gelegte Idee haben kdnnen, z.B. einen Hebebaum, eine schiefe Fla-
che, zwar Maschienen, aber nicht Kunstwerke nennen werden, weil sie zwar zu Zwecken
gebraucht werden kdnnen, aber nicht blos in Beziehung auf sie mdglich sind«.>>

48 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, hrsg. v. Karl Vorlédnder, Hamburg 1974, B xxviii (Ein-
leitung, IV). Auch hier greift die Kants Erkenntnistheorie zugrundeliegende, eine rationalisti-
sche Identitdt aufkiindigende Unterscheidung von Denken und Erkennen.

49 Vgl. besonders ebd., § 64, § 65, § 66.

50 Kant, Kritik der Urteilskraft, B 317.

51 Ebd., B 270.

52 Ebd., B §23,§74,§78.

53 Ebd., §78.

54 Ebd., §61.

55 Kant: »Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft«, in: Akademie-Ausgabe, Bd. XX, S. 195—
251, hier S.204, 219. Zur Formulierung von Kants >Technik der Natur¢ s. Ulrike Santozki:
»Kants »Technik der Natur< in der Kritik der Urteilskraft: Eine Studie zur Herkunft und Bedeu-
tung einer Wortverbindung«, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 47 (2005), S. 89-121.

159

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

Die dritte Kritik aktiviert die mit gr. techné beziehungsweise lat. ars noch nicht ge-
schiedenen Bedeutungen von Kunst und Technik. In diesem Sinne lésst sich sagen,
dass die Technik das Bindeglied zwischen den beiden Teilen der Kritik der Urteils-
kraft, Asthetik und Biologie bildet.

Von der Technik zur Kultur

Wie Kant selbst sofort einrdumt, beunruhigt diese hypothetische Konstruktion den
Zweckbegriff in seinem sauberen Zuschnitt als genuin menschlichem. Doch als Idee
fungiert der Zweck dennoch gleichsam als Prothese, um das den Lebewesen eigene
Telos, ihre in sich zweckhafte Ordnung und Prozesshaftigkeit zu adressieren, die er-
fahrungsgeméil objektiv, ohne vorhergehende subjektive Konstitution ablaufen. Die
Notwendigkeit der Unterstellung eines inneren Zwecks und die damit einhergehende
Beunruhigung der Grenze zwischen menschlichen Zweckwelten und der mit dem
Begriff Technik belegten Welt der Naturzwecke ist ein Grund fiir das Tastende und
Vorsichtige von Kants Formulierungen. Auch die Alternative eines umfassenden
gottlichen Plans vermag Kant keineswegs zu beruhigen, im Gegenteil: »die physi-
sche Teleologie treibt uns zwar an, eine Theologie zu suchen, aber kann keine her-
vorbringen«.’® Konsequenterweise enthilt der zweite Teil der KU auch eine Dekon-
struktion des physiko-theologischen Gottesbeweises; den durch die theoretische Ver-
nunft getoteten Gott erweckt Kants Rekonstruktion in Form eines moralphilosophi-
schen Gottesbeweises wie mit einem »Zauberstibchen«®’ wieder. Die einmal einge-
tretene metaphysische Beunruhigung ist allerdings nicht gebannt, sondern lebt in der
Naturteleologie fort.

Mit seiner Technik der Natur empfiehlt Kant eine »andere Art der Nachfor-
schung, als die nach mechanischen Gesetzen«, die er fiir unzuldnglich und ergin-
zungsbediirftig hélt »selbst zur empirischen Aufsuchung aller besonderen Gesetze
der Natur«.’® Diese Nachforschung fillt nicht ins Gebiet der Physik und damit unter
vom Verstand organisierte naturwissenschaftliche Beobachtung und Experiment. Fiir
Lebewesen, also Gegenstinde der Biologie, und hier allen voran der Spezies
Mensch, greift sie stattdessen spekulativ iiber Erfahrbares hinaus, um dem Natur-
zweck eine transzendentale Qualitdt abzugewinnen. Die von Kant vorgestellte Teleo-
logie ist kritisch angelegt, da sie die spekulative Tendenz der Vernunft, das Denkba-
re dogmatisch als Seiendes zu setzen, begrenzt, die Zweckidee also nicht dazu dient,
etwas Gegebenes zu erkldren und zu erkennen, sondern es zu beurteilen. Die regula-

56 Kant, Kritik der Urteilskrafi, B 407.

57 Heinrich Heine: »Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland«, in: Sdamtliche
Schriften in zwélf Béinden, hrsg. v. Klaus Briegleb, Miinchen/Wien 1976, Bd. 5, S. 505-641,
hier S. 605.

58 Kant, Kritik der Urteilskrafi, B 308.

160

hitps://doL. IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33. Inhait.
t Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

tive Beurteilung behilft sich mit Analogien, wobei die Analogie auf die menschliche
Idee der Freiheit den Naturzweck aus seinem biologisch-wissenschaftlichen Zusam-
menhang nicht nur in moralphilosophisches Gebiet befordert, sondern auch kultur-
theoretisch wirksam werden lésst.

Kultur versteht Kant hier als die »Hervorbringung der Tauglichkeit eines verniinf-
tigen Wesens zu beliebigen Zwecken iiberhaupt (folglich in seiner Freiheit)«; er be-
stimmt nicht, wie andere Moralphilosophien das tun, Gliickseligkeit, sondern Kultur
als »letzte[n] Zweck, den man der Natur in Ansehung der Menschengattung beizule-
gen Ursache hat«.> Insgesamt bestimmt er seinen Kulturbegriff dariiber, die duBere
Natur »angemessen« zu gebrauchen und die innere Natur zu bilden, wobei sich drei
Aspekte® unterscheiden lassen: Die »Kultur der Geschicklichkeit« als »vornehmste
subjektive Bedingung der Tauglichkeit zur Beforderung der Zwecke iiberhaupt« sei
zwar »nicht hinreichend«,%! ziele aber mit Geschicklichkeit als »technisch-prakti-
sche[n] Regeln«®? darauf, mogliche Zwecksetzungen sowie die Mittel zu deren Rea-
lisierung zu erweitern und zu verbessern; dazu zdhlen besonders Kunst und Wissen-
schaft. Der darin angelegte Fortschritt des Menschengeschlechts speist sich ihm aus
der »ungeselligen Geselligkeit« und verteidigt Rechtsstaat und Volkerrecht als aus
Konflikten hervorgegangene kulturelle Errungenschaften, die ihrerseits »die grofite
Entwicklung der Naturanlagen«®® gewéhren sollen. Wahrend die negativ formulierte
»Kultur der Zucht (Disziplin)« auf die »Befreiung des Willens von dem Despotism
der Begierden«® setzt, was den Menschen zwar »nicht sittlich besser, doch gesittet
machen«® soll, lduft dies positiv gefasst auf eine »Kultur des Willens« hinaus, die
iiber die praktisch werdende Freiheitsidee eine gattungsméafige Moralisierung bewir-
ken soll. Mit der Naturabsicht gibt Kant einer Vorsehungsfigur Raum, die ihn von
den Lebewesen allgemein tiber den Menschen als traditionell >hochstem« Lebewesen
zur Kultur »als dem letzten Zwecke der Natur«® hin zur biirgerlichen Gesellschaft
und einem »weltbiirgerliche[n] Ganze[n]«®7 schreiten ldsst. Es ist der Begriff der
Technik, der dabei in eine prominente Stellung riickt, und zwar weit iiber die enge
Vorstellung von Technik als einem rationalen Mittel zum bewussten Zwecke
menschlicher Weltbeherrschung.

59 Ebd., B 391.

60 S. Marion Heinz, die »drei Arten von Kultur« unterscheidet: Kultur der Geschicklichkeit, Kul-
tur der Disziplin und Kultur des Willens; Marion Heinz: »Immanuel Kant«, in: Handbuch Kul-
turphilosophie, hrsg. v. Ralf Konersmann, Stuttgart/Weimar 2012, S. 70-78, hier S. 75, deren
Erlauterung S. 75-77.

61 Kant, Kritik der Urteilskraft, KU, B 392.

62 Ebd., B xiii.

63 Ebd., B 393.

64 Ebd., B 392.

65 Ebd., B 395.

66 Ebd., § 83.

67 Kant, Kritik der Urteilskraft, B 393.

161

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

In seiner dritten Kritik legt Kant ein kulturtheoretisches Modell vor, das tiber die
Technik der Natur nicht nur Natur und Technik, genauso menschliche Sozialitét und
Weltgeschichte aufeinander bezieht und bedenkt. Dieses Modell ist fiir Kapps Tech-
nikphilosophie zum einen terminologisch, zum anderen konzeptuell aufschlussreich;
um die Frage eines »Einflusses< geht es hier nicht. Die Entsprechung von natiirlicher
Teleologie und Technik der Natur, die Kant herausstellt, findet sich bei Kapp ledig-
lich implizit, dennoch ist sie fiir seine Konstruktion formativ. Wahrend Kant gegen-
iiber dem Motiv einer Naturteleologie skeptisch bleibt, gerade weil er sich des spe-
kulativen Uberschusses bewusst ist, raumt der als Hegelianer geltende Kapp mit des-
sen vorsichtigem »als ob«, das die Kritik der Urteilskraft leitmotivisch durchzieht,
ausdriicklich auf. Er will direkt zu den Sachen selbst, der Naturzweck ist ihm kein
hypothetisches Denkinstrument mehr, stattdessen soll es diesen tatséchlich geben:
»Der Neigung, mit einem >Gleichsam« oder »Gleichwie« an der Sache selbst vorbei-
zugehen, muss ein fiir alle Mal ein Ende gemacht werden«.%8

Fiir die Auseinandersetzung mit Kapp, aber auch fiir die heutige Diskussion, ist es
wichtig zu bedenken, dass der in Rede stehende Begriff von Zweck nicht in der be-
wussten, intentionalen Setzung seitens eines handlungsméchtigen Subjekts aufgeht.
Vielmehr lésst sich, auch bei Kant, iiber den Zweckbegriff Dingen eine eigene, be-
wusstseinsunabhingige Prozesshaftigkeit, ja ein Eigensinn zugestehen. Ebenso ist zu
berticksichtigen, dass ein derartiger Zweckbegriff sich anbietet, die sich um 1800
formierende Frage nach dem Leben zu stellen und in verschiedener Hinsicht, beson-
ders vitalistisch, evolutionstheoretisch und biopolitisch zu verhandeln. Als beson-
ders wirkmaéchtig hat sich Hegels theoretischer Einsatz erwiesen, in dessen System
die Teleologie direkt vor der Idee des Lebens eingeordnet wird. Gerade an dieser
Stelle zeigt Hegel groBe Wertschitzung fiir Kants Ausfiihrungen in dessen dritter
Kritik, und obgleich er nicht mehr von Technik der Natur spricht, ldsst sich seine
»verborgene Technikphilosophie«® besonders in der Wissenschaft der Logik rekon-
struieren.””

68 Kapp: Grundlinien, S. 91f.

69 Vgl. Christoph Hubig: »Macht und Dynamik der Technik — Hegels verborgene Technikphilo-
sophie. Zur Einfiihrung, in: Rudiger Bubner und Walter Mesch (Hg.): Die Weltgeschichte —
Das Weltgericht?, Stuttgart 2000, S. 333-342.

70 Hegels Werke befanden sich in Kapps Bibliothek; vgl. Hans Martin Sass: »Einleitung, in:
Kapp: Grundlinien, Diisseldorf 1978, S. V-XXXXI, XXVIII. Fiir die explizite Referenz auf
die Wissenschaft der Logik siche Hans Martin Sass: »Die philosophische Erdkunde des Hege-
lianers Ernst Kapp«, in: Hegel-Studien, hrsg. v. Friedhelm Nicolin und Otto Poggeler, Bd. 8,
Bonn 1973, S. 163181, hier S. 165.

162

hitps://doL. IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33. Inhait.
t Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

Kulturmodell und Weltanschauung

Die Anfang des 19. Jh. anzutreffenden terminologischen Unterscheidungen von me-
chanisch, technisch und organisch sind in bestimmter Weise aufgeladen und nicht
deckungsgleich mit ihren begrifflichen Differenzierungen. Gegen Ende dieses Jahr-
hunderts moniert Kapp diesbeziiglich eine Begriffsverwirrung, besonders was die
Unterscheidung von organisch und mechanisch betrifft. Als Beispiel fiihrt er den
Terminus Herzpumpe an, bei dem es sich um eine simple metaphorische Ubertra-
gung und leicht zu kldrende »Verwechslung«’! zwischen Handwerkszeug und Kor-
perorgan handle. Schwieriger sei es jedoch mit der Klarung der »auffallende[n] Ver-
wirrung der Begriffe«, die mit dem Auftreten einer »fiir die GroBindustrie und die
Weltkommunikation ndtigen Maschinerie«’> bemerkbar wird. Zur Herausforderung
werden, wie in der Technikkritik, auch bei Kapp nicht einfache oder tibersichtlich
zusammengesetzte Werkzeuge, sondern Systemtechniken, »komplizierte Maschinen
und Apparate«,’® wie die zeitgendssische Dampfmaschine in Maschinentechnik und
Eisenbahn. Dass diese Gebilde den »Anschein selbsttitiger Bewegung« und damit
einhergehend den Schein eines »Démonischen« oder auch »Widerschein eines Geis-
terhaften«’ an den Tag legten, fiihrt Kapp auf terminologische Verwirrung und eine
Art falsches Bewusstsein zuriick.”® Sein Einsatz ist es nun, der Erkenntnis den Weg
zu bereiten, dass auch die grofite Maschinerie aus der organischen Verfasstheit des
Menschen entspringe und ihr deshalb organische Qualitdt zukomme. Gemal der ein-
gangs ausgemachten technischen Differenz ist bei Kapp das Mechanische als unter-
komplexe, der Technik nicht angemessene Kategorie gesetzt. Wie bei Kant wird hier
stattdessen das Technische mit dem Organischen zusammengeriickt, um eine selbst-
organisierte und eigendynamische Gestalt fassen zu konnen. Kapp betont sogar, dass
sich in der Kant’schen Philosophie eine »physiologische Grundlegung«’® bemerkbar
mache und verweist auf den Physiologen Adolf Fick und dessen Behauptung, der

71 Kapp: Grundlinien, S.100: »die Vorstellung des Organischen unwillkiirlich und unvermerkt
von dem Vorbild aus auf die mechanische Nachbildung mit hiniiberspielt, sowie umgekehrt,
bei der Verwendung des Maschinellen zur Erkldrung organischer Vorgénge, das Mechanische
im Eifer des Experimentierens so unvermerkt in den Organismus hinliberschwankt, dass neben
dem bildlichen Heriiber- und Hiniibererkldren auch offenbare, sonst unstatthafte Verwechslun-
gen nicht ausbleiben konnten«.

72 Ebd. Kapp expliziert eine planetarische Perspektive: so sicht er zum einen den Menschen als
»Krone der Schopfung«, zum anderen den »Erdball« als »planetarische[s] Wohnhaus[ ]« des
Menschen. Ebd., S. 28.

73 Ebd., S. 100.

74 Ebd.

75 Kapp spricht nicht explizit von falschem Bewusstsein, aber er insistiert mehrfach darauf, wie
Menschen einem Schein unterliegen wiirden, solange sie nicht (iiber den Weg ihrer unbewuss-
ten Leistungen) Selbstbewusstsein erlangt hétten; vgl. wie »Dampfmaschinen und Telegrafen-
apparate den Anschein selbsttitiger Bewegung annehmen« und »der Beschauer« »[u]nter dem
Banne dieses Scheines« stehe. Ebd.

76 Ebd., S.22.

163

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

»Kantische Standpunkt in der Philosophie« sei ein »physiologischer«’” Standpunkt,
withrend Kapp selbst von »anthropozentrische[m] Standpunkt«’® spricht. Wissen-
schaftshistorisch zeugen die organische Stofrichtung, die physiologische Referenz
sowie die Idee des Lebens von der historischen Verschiebung, mit der die Physiolo-
gie als neue Leitwissenschaft die Physik beerbt.”

Im Gegensatz zu Kants natiirlicher Technik wird bei Kapp die Technik natiirlich.
Denn nach Kapp ist Technik, wenn auch unbewusst, aus der organischen Verfasst-
heit des Menschen gewirkt. Kants differenzierte, sprachlich wie stilistisch spiirbare
Reserve vor der Verlegung eines Zweckbegriffes in eine wie auch immer als tech-
nisch markierte Sphére findet bei Kapp kaum eine Entsprechung. Vielmehr aktuali-
siert dieser Technik iiber Naturteleologie im Sinne eines hegelianischen »Weltpro-
cess«® und wendet damit einen von Eduard von Hartmann hiufig und negativ be-
nutzten Begriff aus dessen Philosophie des Unbewussten von 1869, die eine von
Kapps ausdriicklichen Hauptreferenzen darstellt, unter anderem Namen ins Positive.
Kapp selbst schreibt nicht materieller Technik, sondern der Entwicklungsidee welt-
historische Macht zu:

»Der Entwicklungsgeschichte ist ihr Gedanke immanent; denn der individuelle Organis-
mus ist der eingefleischte Entwicklungsgedanke. Mit dem Gedanken aber ist der Geist
und mit dem Geist ist Zweck in aller Entwicklung. [...] die Entwicklung selbst ist das
prinzipielle Subjekt«.’!

Bei Kapps Zeitgenossen Friedrich Nietzsche findet sich eine Rezeption von Hart-
manns Werk, deren Passung auf Kapp weit tiber dessen Vorstellung des Staates als
»organische Totalprojektion«3? hinausgeht. Nietzsche macht kurzen Prozess und
schreibt 1873:

»Der Hegelsche »Weltprozess« verlief sich in einen fetten preussischen Staat mit guter
Polizei. Das ist alles verkappte Theologie [...]. Wir vermdgen aber Anfang und Ende
nicht zu denken: so lassen wir doch diese »Entwicklung« auf sich beruhen! Es ist sofort
licherlich! Der Mensch und der »Weltprozess<! Der Erdfloh und der Weltgeist!«33

Nietzsche ist Hartmann allerdings »wichtig, weil er den Gedanken eines Weltprozes-
ses todtmacht, dadurch dass er consequent ist«.8* Demgegeniiber will sich Nietzsche

77 Adolf Fick: Die Welt als Vorstellung, Wiirzburg 1870, S. 5 (Vortrag zur Eréffnung des physio-
logischen Lehrcurses an der Wiirzburger Hochschule im Sommersemester 1870).

78 Kapp: Grundlinien, S.25.

79 Vgl. Kurt Bayertz, Myriam Gerhard und Walter Jaeschke: »Einleitung der Herausgeber«, in:
Dieselben (Hg.): Der Materialismus-Streit, Hamburg 2012, S. ix—xxxiv, hier S. xxiii.

80 Vgl. Eduard von Hartmann: Philosophie des Unbewussten. Versuch einer Weltanschauung,
Berlin 1869; s.a. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente, (KSA 7), S. 646—650.

81 Kapp: Grundlinien, S.290.

82 Ebd., S.275.

83 Nietzsche: Nachgelassene Fragmente (KSA 7), S. 650.

84 Ebd., S. 648.

hitps://doL. IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33. Inhait.
t Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

»aller Constructionen der Menschheitsgeschichte enthalten« und sich auf »die tiber-
all hin zerstreuten Einzelnen«® konzentrieren. Vor dem Hintergrund dieser Notizen
von 1873 ist auch Nietzsches zweite Unzeitgeméasse Betrachtung Vom Nutzen und
Nachtheil der Historie fiir das Leben (1874) zu lesen. Hier geht es nicht primir um
Geschichte versus Leben, vielmehr ringt Nietzsche um ein neues Verstdndnis von
Geschichte, einen neuen »historischen Sinn«, den er genealogisch an viel Material
entfaltet und damit die gerade auch kulturhistorische Geltungsmacht des Geworde-
nen befragt. Deutlich benennt er die politische Dimension eines Glaubens an den
»Weltprozess« bzw. die »Macht der Geschichte«,%¢ auf eine »Religion der histori-
schen Macht« zielend,

»die praktisch alle Augenblicke in nackte Bewunderung des Erfolges umschliagt und zum
Gotzendienste des Thatséchlichen fiihrt [...] Wer aber erst gelernt hat, vor der »Macht der
Geschichte« den Riicken zu kriimmen und den Kopf zu beugen, der nickt zuletzt chine-
senhaft-mechanisch sein »Ja< zu jeder Macht, sei dies nun eine Regierung oder eine 6f-
fentliche Meinung oder eine Zahlen-Majoritét, und bewegt seine Glieder genau in dem
Takte, in welchem irgend eine yMacht< am Faden zicht«.®

Bezeichnenderweise fiihrt Nietzsche hier den an anderer Stelle gescholtenen Darwin
gleichsam als Antidot an:

»Von diesem Hartmannschen »Weltprozess«¢ fliichtet man gern zu dem demokritischen
Atomengewirr und zur Darwinistischen Lehre vom Bestehen des Lebensfihigen unter
den zahllosen Individuen, sei es auch dass ein Zufall sie herausgeschleudert«.®

Gerade gegeniiber Darwin, einem weiteren Zeitgenossen Kapps, wird ersichtlich,
dass es Kapp weniger um technische Eigendynamik als um eine teleologische Grof3-
narration geht,? begreift doch Darwin die Logik der Naturentwicklung als »Prozess
ohne Subjekt«: »Zum ersten Mal« wird hier Entwicklung »nicht mehr gedacht als
das >Innere< der Natur als eines immanenten und zugleich tibergreifenden Subjekts,
sondern als die wirkliche Bewegung eines realen historischen Vorgangs in der
Zeit«.0 Evolution heiBt hier ein Prozess, der zwar seine jeweiligen Bedingungen,
zugleich jedoch »einen nach vorne offenen Horizont«®! aufweist.

85 Ebd.

86 Nietzsche: »Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben« (KSA 1), S. 243-334, hier
S. 309.

87 Ebd.

88 Nietzsche: Nachgelassene Fragmente (KSA 7), S. 649.

89 Vgl. a. Kapps Kritik an Darwin: Kapp: Grundlinien, S. 28.

90 Rheinberger: »Entwicklung als »Prozess ohne Subjekt«, in: Rekurrenzen, S.106. Zu dieser
»umfassenden Dezentrierung des Subjekts« (S. 107) steht bei Kapp nicht nur dessen anthropo-
zentrischer Ansatz quer.

91 Rheinberger: »Orte des wilden Denkens. Ein Interview«, in: Rekurrenzen, S.113-160, hier
S. 158.

165

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

Bei Kapp findet sich kein derartiges Verstdndnis von Entwicklung. Stattdessen
bestimmt er eine natiirlich gewendete Technik als Weltprozess und présentiert in sei-
nem iiber Technik formulierten Kulturalisierungsnarrativ eine positive und harmoni-
sche Fortschrittserzahlung mit starken metaphysischen Vorannahmen. In gewissem
Sinne lésst sich eine Riickkehr zu einer »universale[n] Teleologie« beobachten, nim-
lich zu einer »universalen Ausrichtung allen Geschehens auf ein Ziel«®?, wie sie die
Physikotheologie des 18. Jahrhunderts kennt. Diese Auffassung verallgemeinert
zwar die Vorstellung menschlicher Zwecksetzung, geht jedoch keineswegs in dieser
oder intentionalem Handeln auf. Ein derartiges Teleologieverstindnis weist auf eine
Tradition zuriick, die hinter dem von Kant avisierten und in der Biologie noch heute
gebrauchlichen Verstdndnis von Zweck und dessen »etwas harmlosere[r] Varian-
te«,” der Funktion, liegt und priziser mit ZweckmaBigkeit benannt wird.”* Umge-
kehrt macht sich bei Kapp ein sidkulares »Nachleben« gottlich-teleologischer Vorse-
hung bemerkbar, und Nietzsches Liste der »Formeln »Natur¢, »Fortschritt¢, »Vervoll-
kommungs, >Darwinismus«« liee sich mit Technik erweitern, insofern auch in die-
ser der »verhidngnifivolle Glaube an die gottliche Providenz — dieser fiir Hand und
Vernunft 1ihmendste Glaube, den es gegeben hat — fortbesteht«.?>

Wihrend sich Kant wie gezeigt vor den theologischen Implikationen einer im Be-
griff des Organischen untergebrachten Teleologie scheut, schlieft Kapp seine
Grundlinien siiffig mit der Formel, dass der Mensch in der Technik »sich selbst« als
der deus ex machina »gegeniiber«®® trete. Damit erhilt die von Blumenberg in der
Philosophiegeschichte beobachtete und daraus extrahierte »Grundformel: Philoso-
phie ist werdendes BewuBtsein des Menschen von sich selbst«, eine neuerliche, tiber
Technik formulierte Spielart »homogene[r] Teleologie«.”” Wenn bei Kapp der
Mensch selbst das Modell des Organischen ist, ist er folgerichtig auch das Gottliche
— ein einfacher, aber mechanischer Gottesbeweis, der die monistische Einheit von
natura naturans und natura naturata explizit technisch reformuliert. Kapp schldgt
nicht ein technikgenetisches Kulturmodell vor, sondern prisentiert eine standpunkt-
gebundene Weltanschauung, die die Weltgeschichte einem sinnvollen Plan folgen
lasst, der nicht mehr gottlich transzendent, aber auch nicht mehr hypothetisch tran-
szendental charakterisiert, sondern immanent-naturalistisch bestimmt ist. Kapps am
Menschen gebildete Organteleologie der Technik zeugt von einer monistischen

92 Georg Toepfer: »Teleologie«, in: Philosophie der Biologie, hrsg. v. Ulrich Krohs und Georg
Toepfer, Frankfurt am Main 2005, S. 3652, hier S. 36 und 37.

93 Ebd, S. 36.

94 Zur Unterscheidung von Zwecksetzung und ZweckmaBigkeit s. ebd., S. 3641.

95 Nietzsche: Nachlass 18851887 (KSA 12), S.457. Zum Konzept des Nachlebens s. Nachleben
der Religionen. Kulturwissenschaftliche Untersuchungen zur Dialektik der Sdkularisierung,
hrsg. v. Martin Treml u. Daniel Weidner, Paderborn 2007.

96 Kapp: Grundlinien, S.311.

97 Blumenberg: »Weltbilder und Weltmodelle, in: Schriften zur Technik, S. 126—137, hier S. 127.

hitps://doL. IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33. Inhait.
t Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

Weltanschauung, die wie spitere Varianten nur vermeintlich materialistisch ist.”8
Seine Grundlinien weisen nicht den provisorischen Charakter eines im weiten Sinn
technisch verstandenen Kulturmodells auf, stattdessen verabsolutieren sie eine auf
Providenz basierende Weltanschauung technisch.

Hinsichtlich seiner monistischen Weltanschauung und seinem »monistischen Or-
ganizismus«®? ist Kapp kein Einzelfall. Der um 1900 international verbreitete Mo-
nismus bemiihte sich grundsitzlich darum, »eine neue Weltanschauung auf einer na-
turwissenschaftlichen Grundlage zu bilden«.!90 Gerade in naturwissenschaftlichen
Kreisen war diese »umfassende Welterkldrung«'%' mit »Totalitdtsanspruch«,'9? die
samtliche Dualismen ablehnte und ganzheitliche Spekulationen mit naturwissen-
schaftlichen Erkenntnissen verquickte, beliebt und fand Eingang in den 1906 von
Ernst Haeckel gegriindeten deutschen Monistenbund, einer freidenkerischen, lebens-
praktischen, kulturpolitisch aktiven Organisation, die zwar konfessionslos und anti-
klerikal, aber letztlich genauso religiés war.!® Wissenschaftler wurden als Autorité-
ten und »Heilslehrer«!%* rezipiert, und Wissen trat insofern hinter Glauben zuriick,
als es nun die wissenschaftlichen Autorititen waren, denen die »Popularistoren-
front«!% zu glauben empfahl. Auf diesem Hintergrund lassen sich Kapps an Autori-
titen reich gespickte Grundlinien als friihes Dokument dieses Glaubens lesen. Wenn
Haeckel, die »Leitfigur des deutschen Monismus«,!% als »Erfinder< der Okologie im
Sinne einer Wissenschaft der Beziechungen zwischen Organismen und ihrer Umge-
bung gilt,'%” miisste Kapp als >Erfinder< der Mediendkologie des 21. Jahrhunderts
erwogen werden, hat er doch nicht nur die Beziehungen zwischen Menschen und

98  Hinsichtlich Haeckel s. Heiko Weber, Maurizio Di Bartolo und Olaf Breidbach: »Monismus
um 1900 — Organisation und Weltanschauung, in: Jahrbuch fiir Europdische Wissenschafis-
kultur 3 (2007), S. 7-18, hier S. 13. Kapp erwéhnt einen »von Darwin mit neuer Riistung be-
wehrte[n] Materialismus« als »bestandige[n] Gegner« der seinem anthropozentrischen Stand-
punkt nahe verwandten »teleologische[n] Weltanschauung«; Kapp: Grundlinien, S. 28.

99  Schnodl: »Technikvergessenheit?«, in: Zeitschrift fiir kritische Sozialtheorie und Philosophie,
S. 141, der auch auf Parallelen in der neuen Disziplin der Soziologie aufmerksam macht und
darauf hinweist, dass schon René Worms Kapp in die Theorietradition des monistischen Or-
ganizismus einreihte (s. René Worms: La sociologie. Sa nature, son contenu, ses attaches, Pa-
ris 1921).

100 Weber, Di Bartolo und Breidbach: »Monismus um 1900«, in: Jahrbuch fiir Europdische Wis-
senschaftskultur, S. 12.

101 Paul Ziche: »Vorbemerkung. Wissenschaft und Weltanschauung — Monismus um 1900, in:
Paul Ziche (Hg.): Monismus um 1900. Wissenschaftskultur und Weltanschauung, Berlin 2000,
S. 3-8, hier S. 3.

102 Olaf Breidbach: »Alle fiir Eines. Der Monismus als wissenschaftsgeschichtliches Problem,
in: Ziche (Hg.), Monismus um 1900, S. 9-22, hier S. 11.

103 Kapp bezieht sich mehrfach auf Haeckel, s. Kapp: Grundlinien, S. 30, S. 288 und S. 289.

104 Weber, Di Bartolo und Breidbach: »Monismus um 1900«, in: Jahrbuch fiir Europdische Wis-
senschaftskultur, S. 12.

105 Ebd., S.11.

106 Ebd., S.13.

107 Vgl. Olaf Breidbach, Ernst Haeckel: Bilderwelten der Natur, Miinchen 2006, S. 245ff.

167

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

»Erdverhéltnisse[n]«, sondern auch Artefakten bis hin zur Technik seiner Zeit plane-
tarisch ausgreifend zum Thema gemacht.!08

Kapplektiiren

Kapps Grundlinien stellen zweifellos ein wissenschaftshistorisch bemerkenswertes
Dokument eines »populdren Vermittlungsversuchs zwischen experimentalwissen-
schaftlicher Naturforschung und Philosophie«!%° dar. Die Theorietradition, in der
sich Kapp verorten ldsst, erwdgt Gottfried Schnodl als »prakybernetisch« zu be-
zeichnen, »insofern sie einerseits versucht, Prozesse innerhalb von »organischen, al-
so autopoietischen und nach Homdostase drangenden Systemen zu beschreiben und
andererseits den Anspruch vertritt, eine schlechterdings universale Theorie darzu-
stellen, durch die verschiedenste Phinomene beschreibbar werden sollen«.!10 Kapps
Verdienst wird heute darin gesehen, dass er, wie der Untertitel seiner Schrift besagt,
den kulturtheoretischen Anspruch von Technik hervorhebt, ja eine »technogeneti-
sche Kulturtheorie«!!'! vorlege. Wenn Kapp mit seinen Grundlinien als Vorldufer ak-
tueller techniktheoretischer Ansétze wie derjenigen von Gilbert Simondon oder Bru-
no Latour gelesen wird,'!? gibt dies mehr Aufschluss iiber die Rezeption als das
Werk selbst. Die hinsichtlich Kapp hervorgehobene »Gleichberechtigung und Wech-
selwirkung zwischen Mensch und Umwelt, Natur und Technik, Organ und Werk-
zeug«!13 ruht, wie bereits Ernst Cassirer monierte, auf starken metaphysisch-speku-
lativen Vorannahmen, die bei Kapp mit der Aufhebung des Gegensatzes »von Me-
chanismus und Organismus«!'!'* im Staat als »Totalprojektion«!!> kulminieren und
den »Kulturapparat«!1© letztlich als totalen Organismus prisentieren. Allein schon
Kapps umfassendes Analogiedenken fiihrte Cassirer dazu, mit dem Marx’schen Ein-
satz der technischen »Emanzipation von der organischen Schranke«!'7 zu kontern
und damit denjenigen Zeitgenossen Kapps heranzuziechen, der Technik historisch-

108 Vgl. Emst Kapp: Philosophie oder vergleichende allgemeine Erdkunde als wissenschaftliche
Darstellung der Erdverhdltnisse und des Menschenlebens nach ihrem inneren Zusammen-
hang, Braunschweig 1845 und Kapp: Grundlinien, S. 28 (»planetarischen Entwicklung«).

109 Tuschling: »Ernst Kapps Culturapparat«, in: Zeitschrift fiir Kulturphilosophie, S. 408.

110  Schnodl: »Technikvergessenheit?«, in: Zeitschrift fiir kritische Sozialtheorie und Philosophie,
S. 141f.

111 Stefan Rieger: »K&rperenden. Vorwort«, in: Ernst Kapp: Grundlinien, Berlin 2015, S. 9-19,
hier S. 10; Sass: »Einleitung«, in: Kapp, Grundlinien, S. XV.

112 So Maye und Scholz: »Einleitung«, in: Kapp: Grundlinien, S. Xxxix.

113 Ebd., S. xxxix.

114 Kapp: Grundlinien, S. 305.

115 Ebd., S.275.

116 Ebd., S. 60.

117 Cassirer: »Form und Technik«, in: Symbol, Technik, Sprache, S.73; vgl. Marx: Das Kapital
(MEW 23), S. 394 (Kap. 13, »Maschinerie und grofle Industrie«).

168

hitps://doL. IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33. Inhait.
t Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

materialistisch bedachte. Anstelle der von diesem im Maschinenkapitel des Kapitals
vorgelegten Kritik findet sich bei Kapp eine vorbehaltlos bejahende politische Tech-
nologie, die nicht nur die Waffe als Paradigma des Werkzeugs,!'® sondern den mili-
térischen Staat als organisch-technisch organisierte Totalitdt und Hohepunkt zeich-
net.!?

Bei Kapp findet sich weniger eine »implizite[]«!?° denn eine iiber technischen
Fortschritt explizierte >rechtshegelianische< Geschichtsphilosophie. Mit seinem tech-
nisch formulierten Kulturalisierungsnarrativ legt Kapp eine rein positive, harmoni-
sche Fortschrittserzahlung vor; weder fiir seine Selbsterkenntnis des Menschen als
organischem Wesen noch fiir den total-organischen Staat spielen negative Momente,
widerstdndige Materialitit oder Eigensinn von Technik eine Rolle. Wenn Kapps
Grundlegung als »Phdnomenologie des technischen Geistes«, »technologisch ver-
mittelte[] Phédnomenologie des Geist-Leibes«'?! oder »Phinomenologie der Tech-
nik«22 betitelt wird, hat dies mit Hegels theoretischem Einsatz in seiner Phédnome-
nologie des Geistes nur sehr eingeschrankt zu tun, wird diese doch geradezu von der
»Unruhe des Negativen«!?? angetrieben. In Kapps groBer Erzdhlung finden sich
zwar hegelianisierende Wendungen,'>* doch an die Stelle einer Arbeit am Begriff
treten Assoziationen, Analogien und Etymologien; statt des Versuchs, technische
Objektivitdt durch eine Bewegung von Mechanismus und Chemismus hindurch zu
denken, findet sich ein statischer mechanisch-technischer Dualismus; und statt des
intrikaten Prozesses von sich verkehrenden Mittel-Zweck-Relationen gerade im Te-
leologiekapitel der auch Kapp bekannten Logik trifft man auf schematische Drei-
schritte. Kapp lésst jeglichen Widerspruch, wie ihn Hegels negativ-verniinftiges Mo-
ment adressiert, aus und springt direkt zum positiven hoheren Selbstbewusstsein;
diese »Aufhebung« echot Hegels Aspekt des Hoherhebens, die Aspekte des Zersto-

118 Kapp: Grundlinien, S. 67.

119 Vgl. besonders die wesentliche Funktion, die Kapp dem Heer zuschreibt. Ebd., S.296-301.
Zu politischer Technologie und deren Kritik s. Christine Blattler: »Vom Szenenrand. Zur Kri-
tik der politischen Technologie«, in: Medienanthropologische Szenen, hrsg. v. Lorenz Engell
und Christiane Voss (im Druck).

120 Johannes Rohbeck: Technik — Kultur — Geschichte. Eine Rehabilitierung der Geschichtsphilo-
sophie, Frankfurt am Main 2000, S. 111.

121 Johannes Rohbeck: »Ernst Kapps Kulturtheorie der Technik«, in: Andreas Arndt und Walter
Jaeschke (Hg.): Materialismus und Spiritualismus. Philosophie und Wissenschaften nach
1848, Hamburg 2000, S. 143—151, hier S. 150.

122 Leander Scholz: »Episteme und Technik bei Ernst Kapp«, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Phi-
losophie 2 (2016), S. 221-235, hier S. 235.

123 Vgl. Jean-Luc Nancy: Hegel. Die spekulative Anmerkung (1973). Die Unruhe des Negativen
(1997), Zirich 2011. Vgl. Hegel z.B. Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften,
Frankfurt am Main 1970, Bd. 10, S. 252: »das Zeitliche dagegen als die Form der Unruhe, des
in sich selbst Negativen, des Nacheinanderseins, des Entstehens und Verschwindens, so dafl
das Zeitliche ist, indem es nicht ist, und nicht ist, indem es ist«.

124 S.a. Schnddl, der beobachtet, dass ein hegelianischer »Einfluss« »hochstens an der sprachlich
terminologischen Oberflache priasent« sei; Schnddl: » Technikvergessenheit?«, in: Zeitschrift
fiir kritische Sozialtheorie und Philosophie, S. 139.

169

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

rens und Behaltens fallen weg. Bezeichnenderweise ist fiir Kapp technische Selbst-
titigkeit nur Schein,'?> den er auf mangelnde Selbsterkenntnis des Menschen zu-
riickfiihrt, wahrend Hegel immer wieder eine bewusstseinsunabhédngige, objektive
Gewalt thematisiert. Ist es nicht erstaunlich, dass sich Kapp lediglich iiber eine ter-
minologische Verwirrung und eine Art falsches Bewusstsein beschwert, anstatt dass
er die reale technisch-materielle Eigendynamik und ihren dinglichen Widerstand in
den Blick nimmt, mit dem Menschen im Zuge der Industrialisierung des 19. Jahr-
hunderts zunehmend konfrontiert waren?

Die Spannung zwischen menschlicher Handlungsmacht und dem nicht machbaren
historischen Prozess identifizierte die klassische Geschichtsphilosophie als Problem.
Dieses Problem suchte sie {iber verschiedene sdkulare Vorsehungsfiguren zu 16sen,
indem sie die Spannungspole miteinander verschaltete und dariiber einen mensch-
heitsgeschichtlichen Fortschritt avisierte.!2¢ Inwiefern zeugt nun Kapps Kulturtheo-
rie von dieser Losungsstrategie, ja inwiefern liee sich bei Kapps Grundlinien sogar
von einer technisch formulierten Theodizee sprechen? Als »Technodizee-Problem«
versteht Hans Poser allgemein die philosophische Herausforderung der Technik als
»altes Problem in neuer Gestalt«,'?” nimlich als Problem, fiir das heute nicht mehr
Gott, sondern sdkularisiert »der Mensch fiir die tiblen Folgen seiner Schopfungen
angeklagt wird«.!28 Poser orientiert sich dafiir an Leibniz’ Formulierung des Theodi-
zee-Problems und dessen Rechtfertigung Gottes angesichts des Bosen in der Welt.
Seine Argumentation nimmt nicht mehr wie Leibniz das moralische, sondern das
technologische Ubel als Preis fiir die Ermoglichung von Leben, Kultur und Freiheit
des Menschen in kauf bei gleichzeitiger Verpflichtung der Menschen zu einem ver-
antwortlichen Umgang mit Technik. Posers Argumentation beruht auf der anthropo-
logischen Basis des homo creator, des nun menschlich, nicht mehr géttlich vorge-
stellten Schopfers, dem »Technik zum Mittel der Weltgestaltung«!?® werde. Damit
folgt Poser einem Technikverstdndnis, das Technik als menschengemachtes Mittel
zur Erreichung der von Menschen gesetzten Zwecken versteht; eine » Autonomie der
Technik« weist er zuriick, da sie »menschlichem Handeln und menschlicher Verant-
wortung keinerlei Raum«!30 gebe.

Schreitet man nicht mit Poser direkt von Leibniz zur heutigen Technik, sondern
fragt nach Kapps spezifisch historischer Rechtfertigung der Technik seiner Zeit,
stellt sich das Problem nicht allein argumentationslogisch als vielmehr geschichts-

125 Vgl. Kapp: Grundlinien, S. 100.

126 Zur Unverfiigbarkeit der Geschichte s. grundlegend Heinz Dieter Kittsteiner: Listen der Ver-
nunft, Frankfurt am Main 1998.

127 Hans Poser: Homo creator. Technik als philosophische Herausforderung, Wiesbaden 2016,
S. 357.

128 Ebd., S.357.

129 Ebd.,, S.362.

130 Ebd., S. 366.

170

hitps://doL. IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33. Inhait.
t Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

philosophisch. Wie die klassische Geschichtsphilosophie geht Kapp keineswegs da-
von aus, dass die Geschichte intentional-bewusst machbar sei, und ebenso reagiert er
auf einen historischen Prozess, der die Menschen erfasst und den sie weder beherr-
schen noch kontrollieren kdnnen dadurch, dass er gleichsam als » Ausflucht« ein »te-
leologisches Ganzes der Entwicklung«!3! konstruiert. Es wird ein Bemiihen ersicht-
lich, den gerade technisch erfahrbaren unkontrollierbaren Prozess der Geschichte
vermeintlich in den Bereich menschlicher Handlungsmacht einzubinden, auch wenn
dieses iiber die Organprojektion!32 technisch charakterisierte Tun in actu unbewusst
geschieht. Uber Hegels Figur der List, die menschliche Unvernunft mit einer iiberge-
ordneten Vernunft verschaltet, ldsst sich Kapps Vorsehungsfigur weiter aufschliis-
seln. Er prisentiert insofern eine »List der Technik«,!33 als er iiber Technik eine kul-
turelle Fortschrittserzahlung weltgeschichtlicher Dimension formuliert, in der die
noch nicht >selbstbewussten<, sondern unbewusst an der Entwicklung besserer
Werkzeuge beteiligten Menschen zwar agieren und dabei genauso unbewusst den
technischen Fortschritt realisieren,'3* diesen aber nur ex post einsehen konnen. Kapp
adressiert zwar die Unverfiigbarkeit des historischen Prozesses, anders als die Klas-
siker bedenkt er jedoch nicht die Schwierigkeiten, ja Konflikte,'3* sondern legt ge-
gen Ende des 19. Jahrhunderts iiber die Frage der Technik einen harmonisch-opti-
mistischen Grofentwurf vor. Als Vorsehungsorgan reaktiviert er die Hand, allerdings
imaginiert er sie nicht mehr indirekt-metaphorisch und unsichtbar wie Adam Smith,
sondern direkt und ohne Umschweife sichtbar und technisch. Gesamthaft wird auch
bei Kapp eine historische Dynamik teleologisch eingehegt.

131 Kittsteiner: Listen der Vernunft, S. 8.

132 Vgl. Kapp: Grundlinien, Kap. I1.: »Die Organprojektion«. Interessant ist Kapps These der Or-
ganprojektion gerade auch auf dem Hintergrund des im 19. Jahrhundert beobachtbaren, iiber
die Umwertung der Camera obscura artikulierten metaphorischen Bedeutungswandels der
Projektion von objektiver Erkenntnis zu Realitdtsverkennung; s. dazu Sarah Kofmann: Came-
ra obscura. De l’idéologie, Paris 1973; Martine Bubb: La camera obscura. Philosophie d’un
appareil, Paris 2010, S. 197-216, § 253—§ 273; Falko Schmieder: Ludwig Feuerbach und der
Eingang der klassischen Fotografie, Hamburg 2004, Kap. 3.2. Auch Kapp bezieht sich auf
die Camera obscura, vgl. Kapp: Grundlinien, S.84; s. dazu Schmieder: Ludwig Feuerbach
und der Eingang der klassischen Fotografie, S.225n und 330n.

133 Zu dieser Formel s. Christine Blattler: »List der Technik«, in: Zeitschrift fiir Kulturphiloso-
phie 2 (2013), S.271-285.

134 Als Beispiel mag hier die »Erfindung« der Dampfmaschine dienen: »Die Vorarbeiter auf der
langen weltgeschichtlichen Etappenstrafie der Erfindung der Dampfmaschine standen, be-
wusst ihren jezeitigen Einzelzwecken geniigend, unbewusst im Dienst der groBen in der Lo-
komotive zur Erscheinung drangenden Kulturidee«. Kapp: Grundlinien, S. 128.

135 Abgesehen von wenigen Anspielungen wie dem urmenschlichen »Kampf auf Tod und Leben
mit einer feindseligen Natur und ihren Riesenbestien« (Ebd. S. 46) oder der »Arbeiterfrage«
(Ebd. 180f.).

171

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

Zum Erbe Kapps

Kapps Rechtfertigung der Technik braucht sich nicht mehr gegeniiber einem Bosen
in der Welt zu behaupten, da dieses bei Kapp, nimmt man nur den richtigen weltan-
schaulichen Standpunkt ein, nicht mehr existiert. Die im 19. Jahrhundert zunehmend
bemerkbare Kluft zwischen technischem und sozialem Fortschritt!3¢ negiert er im-
plizit geradezu, indem er den technischen mit dem sozialen Fortschritt identifiziert
und im Staat kulminieren ldsst, in dem jeder Mensch seinen Ort im System habe und
in dem der »unbedingte[] Gehorsam« mit der »freien Einsicht«!37 auf hochster Stufe
identisch werde. Wer »anarchische Geliiste«!3® hat, sich nicht ins System fiigt und
dem Staatskorper nicht dient, findet in Kapps Staat keinen Platz. Nicht nur kappt
diese Vorstellung jede Mdoglichkeit subjektiver Freiheitsgrade durch Technik, ebenso
schreibt sie ein organizistisches Technikverstindnis normativ und genauso biopoli-
tisch fest. Gerade die Frage des Bevdlkerungswachstums, wie sie Malthus 1798 in
seinem beriihmten Essay als Prinzip objektiver GesetzmifBigkeit formulierte,'3® hat
im 19. Jahrhundert »wie kein anderes Werk den Prozef der Technisierung in der Ge-
stalt der Industrialisierung als Selbstbehauptung des Menschen plausibel ge-
macht«.'4? Technik verlangt bei Kapp nicht einmal mehr die Rechtfertigung von Op-
fern, da diese in seiner Kulturentwicklung gar nicht erst erscheinen,'#! stattdessen
identifiziert er sich direkt damit, was sich in technischer Hinsicht durchsetzt. In di-
rektem Gegensatz zur Einsicht in die Ambivalenz jeder Kulturleistung!4? bestitigt
Kapp Siegergeschichte und legitimiert diese theoretisch als so zweckmifBig wie
sinnhatft.

Einen immanenten Sinn der Geschichte, den Kant sehr vorsichtig aus der Technik
der Natur heraus zu denken versuchte und den Hegel als teleologischen Realprozess
der Vernunft darstellte, prisentiert Kapp als organizistische Vorsehungsfigur iiber
den zu seiner Zeit spezifisch mehrdeutigen Namen >Technik<. Seine Kulturtheorie
entfaltet er zum einen anhand vormoderner Werkzeuge und zeitgendssischer Tech-

136 Vgl. z.B. Walter Benjamin: Passagen-Werk, in: Gesammelte Schriften, Band V-2, Frankfurt
am Main 1982, S. 1257: das 19. Jahrhundert vermochte »den neuen technischen Moglichkei-
ten nicht mit einer neuen gesellschaftlichen Ordnung zu entsprechen«.

137 Kapp: Grundlinien, S.301.

138 Ebd.

139 Vgl. Thomas Robert Malthus: An Essay on the Principle of Population as it Affects the Future
Improvement of Society, London 1798.

140 Blumenberg: »Einige Schwierigkeiten, eine Geistesgeschichte der Technik zu schreiben, in:
Schriften zur Technik, S.203-229, hier S.226; die Sache erfordere eine methodisch differen-
zierte Herangehensweise; vgl. ebd., S. 227.

141 Lediglich am Rande erwdhnt Kapp »die Arbeiterfrage« als »schwiile Zeitfrage«; im Zuge
einer grofl angelegten industriellen »Umgestaltung« sei »die Arbeiterbewegung« lediglich
»ein Moment, d.h. ein treibendes und, wenn es seine Dienste getan, wieder verschwindendes
Fortschrittsmittel«; Kapp: Grundlinien, S. 181, 183 und 181.

142 Vgl. z.B. Walter Benjamin: Uber den Begriff der Geschichte, in: Werke und Nachlass — Kriti-
sche Gesamtausgabe, Bd. 19, hrsg. von Gérard Raulet, Berlin 2010, These VII.

172

hitps://doL. IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33. Inhait.
t Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

nik, zum anderen anhand zahlreicher wissenschaftlicher Publikationen seiner Zeit.
Letztere diskutiert er nicht, sondern zieht sie einerseits punktuell heran, um seine
Theorie autoritativ abzustiitzen, andererseits harmonisiert er sie iber alle Unter-
schiede hinweg. Begleitet werden diese Referenzen von einer Kritik an wissen-
schaftlich-rationalem, sozusagen mechanischem Denken,'® wie es auch andere
»[o]rganische Grundvorstellungen« tun, die »seit der Romantik« als Metaphern Ein-
gang in die »Sprache der Staatstheorie und der Politik«'4* gefunden haben. Auch
Kapp bezieht daraus eine »Antithese von Naturbestand und Menschenwerk«, !4 nur
dass er diese mit der technischen Differenz als Antithese von Organischem und Me-
chanischem présentiert.

Der offensichtliche Widerspruch zwischen wissenschaftlichem Fundierungsbe-
streben und Kritik an wissenschaftlicher Rationalitét ist aufschlussreich. So lésst
sich an Kapps »Entstehungsgeschichte der Kultur« eine Bewegung ersehen, wie sie
Blumenberg von wissenschaftlichen Modellen iiber das Weltmodell zum Weltbild
beschreibt. Kapp bindet sein Kulturalisierungsnarrativ an wissenschaftliche Modelle
seiner Zeit, um diese fiir eine »Totalvorstellung der empirischen Wirklichkeit«'4¢ zu
mobilisieren. Dieses Weltmodell wird identifiziert mit einem normativen »Inbegriff
der Wirklichkeit« und damit gleichsam zu einem »>Organ«< des Weltbildes«'47 befor-
dert. Uber Normen kommt einem Weltbild nicht nur eine orientierende, genauso eine
sinnstiftende Funktion zu, die konkurrenzlose Geltung beansprucht, also jeglichen
Pluralismus von Sinnhorizonten ausschliet; in dieser Hinsicht ldsst sich ein Welt-
bild grundsitzlich als »monistisch«!48 bezeichnen, abgesehen von einem je besonde-
ren historischen Monismus. Was Kapp im Titel seiner Schrift unter dem Namen Phi-
losophie verspricht, weist er als Weltanschauung aus.

Heutigem Nachdenken iiber Technik bereitet Kapps Kulturtheorie einige Proble-
me. Seine Grundlinien einer Philosophie der Technik diirften in technikphilosophi-
scher Hinsicht nicht anschlussfihig sein, kulturdiagnostisch hingegen liefern sie auf-
schlussreiches Material. Die in diesem Beitrag vorgeschlagene genealogische Heran-
gehensweise iiber das Verhiltnis von physis und fechné, iiber natiirliche Technologie
und biologische Teleologie sowie iiber die Unverfiigbarkeit des historischen Prozes-
ses versucht, Kapps Schliisselkonzepte von Organismus, Technik und Mechanik ei-
nerseits in ihrer aufeinander bezogenen wissenschaftshistorischen Problemstellung
und andererseits in ihrem Geltungsanspruch zu befragen. Auf dem Hintergrund von

143 Vgl. z.B. Kapp: Grundlinien, S. 100 (Abstraktion vs. organisches Leben und kosmischer Zu-
sammenhang).

144 Blumenberg: »Einige Schwierigkeiten, eine Geistesgeschichte der Technik zu schreiben, in:
Schriften zur Technik, S. 219.

145 Ebd.

146 Blumenberg: »Weltbilder und Weltmodelle«, in: Schriften zur Technik, S.126-137, hier
S.128.

147 Ebd.

148 So Blumenberg, ebd. S. 133.

173

IP 21673.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Inhalt.
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

Kants »Technik der Natur< und der entstehenden Biologie ldsst sich die bei Kapp
identifizierte technische Differenz als Gelenkstelle verstehen, die mechanisch-tote
und technisch-lebendige Entititen als wesentlich unterschiedene setzt. Referieren
heute 6kologische und mediendkologische Ansétze positiv auf Kapp, haben sie es
mit der schwierigen Erbschaft zu tun, dass Kapp tiber Technik eine grof3e kulturelle
Fortschrittserzdhlung prasentiert, die er im Kulturapparat des Staatskapitels in einen
totalitiren Biologismus kulminieren ldsst.14? Wird Kapp gegen den vielkritisierten
neuzeitlichen Dualismus von Natur und Technik als Gewéhrsmann aufgeboten, fiihrt
dies die Apologie eines biologistischen Kulturalismus mit sich, der im Namen einer
neuen natilirlich-technischen Einheit Kultur normativ essentialisiert und Natur und
Kultur noch als differenzierende Reflexionsbegriffe diffamiert. Eine derartige StoB3-
richtung spricht Technik den fiir menschliche Weltgestaltung beanspruchten Spiel-
raum dezidiert ab. Ein Unternehmen wie Blumenbergs Legitimitdit der Neuzeit, das
den gerne tiber Technikfeindlichkeit formulierten Illegitimitdtsverdacht der Moderne
mit dem Projekt einer Geistesgeschichte der Technik pariert, gewinnt angesichts
technikzentrierter Ansétze neuerliche Relevanz. Gegeniiber deren politischer Tech-
nologie finden sich bei Blumenberg Bausteine zu einer Kritik der politischen Tech-
nologie. Ein derartiges Projekt registriert mit Technik verbundene Wiinsche und
Angste, ja das Verlangen nach einem technisch gegebenen Sinn, und fragt danach,
wie Technik derart aufgeladen worden ist. Zugleich widersteht es der so oft an die
Philosophie herangetragenen Aufforderung, ein fertiges Weltbild zu liefern, und mu-
tet so geschichtsgesittigt wie geschichtenreich auch Sinngebung immer wieder neu
als unabschlie3bare Aufgabe zu.

149 S.a. die von Christina Vagt in mediendkologischen Diskursen beobachtete »Gefahr«, eine
»Naturalisierung von Technik und Kultur zu iibernehmen«; Christina Vagt: »Organismus und
Organisation. Physiologische Anfange der Mediendkologie«, in: Zeitschrift fiir Medienwis-
senschaft 14 (2016), Heft 1, S. 19-32, hier S. 20.

174

hitps://doL. IP 216.73.218.36, am 17012026, 21:43:33. Inhait.
t Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

