
Abhandlung

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


Christine Blättler

Natürliche Technologie und technische Differenz.
Kapp und die Frage der Biologie für den Kulturapparat, gelesen mit
Kant und Blumenberg

Abstract
Zwar verfolgte Ernst Kapp weder eine technikfeindliche noch kulturkritische Intention, gleichwohl – so
die These dieses Beitrags – operiert seine Technikphilosophie über eine wertende organisch-mechanische
Dichotomie. Zunächst wird diese in einer mechanisch-technischen Dichotomie identifiziert und als tech‐
nische Differenz bezeichnet. Anschließend wird mit Kants Kritik der Urteilskraft eine wissenschaftshisto‐
rische Perspektive dieser Dichotomie erörtert, um Kapps Werk auf seine Voraussetzungen und Implikatio‐
nen hin zu befragen. Hans Blumenbergs Projekt einer Geistesgeschichte der Technik informiert den Gang
der Untersuchung und wird insbesondere relevant, wenn abschließend Kapps Grundlinien einer Philoso‐
phie der Technik in ihrer wissenschaftsphilosophischen Problematik zur Diskussion gestellt werden.

Ernst Kapp did not oppose technology or modern culture, nevertheless – and this is the article’s thesis –
his philosophy of technology works along a biased organic-mechanical dichotomy. The article begins
with identifying this dichotomy in Kapps work as mechanical-technological and designates it as technolo‐
gical difference. On this basis this article traces out the genealogy of the technological difference by way
of reconsidering Kant’s Critique of Judgment. This approach provides new insights into the presuppositi‐
ons and implications in Kapp’s work. Alongside Kant, Hans Blumenberg’s project of an Intellectual
History of Technics informs the argumentation made here. Blumenberg’s more contemporary perspective
is particularly relevant for debating the philosophical and scientific problems of Kapp’s Elements of a
Philosophy of Technology.

Die wertende Gegenüberstellung von Organischem und Mechanischen findet sich
nicht nur in einer technikfeindlichen Tradition, sie markiert auch einen kulturkriti‐
schen Allgemeinplatz in »Verlustgeschichten und Pathologiebefunde[n]«.1 Es mag
zunächst erstaunen, dass Ernst Kapp 1877 mit seinen Grundlinien einer Philosophie
der Technik ebenfalls eine organisch-mechanische Dichotomie exponiert, verfolgt
dieses Werk doch weder eine technikfeindliche noch kulturkritische Intention. Im

1 Georg Bollenbeck: »Kulturkritik – ein Reflexionsmodus der Moderne?«, in: Zeitschrift für Kul‐
turphilosophie 1 (2007), S. 201–209, hier S. 201. Zur Technikfeindlichkeit der Jugendbewegung
s. z.B. Helmuth Plessner: »Die Utopie in der Maschine« (1924), in: Gesammelte Schriften in 10
Bänden, Bd. 10: Schriften zur Soziologie und Sozialphilosophie, Frankfurt am Main 2003,
S. 31–40.
Für die Möglichkeit, erste Überlegungen zur natürlichen Technologie bei Kapp vorzustellen und
zu diskutieren, danke ich den Veranstaltern, Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Tagung
»Ernst Kapp und die Anthropologie der Technik« am Internationalen Kolleg für Medienphiloso‐
phie und Kulturtechnikforschung, Bauhaus-Universität Weimar, September 2016.

149

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


Gegenteil nennt es erstmals explizit bereits in seinem Titel Technik als philosophie‐
würdigen Gegenstand, kündigt im Untertitel programmatisch an, über eben diesen
Gegenstand eine »Entstehungsgeschichte der Kultur aus neuen Gesichtspunkten« zu
präsentieren, und sucht im Verlauf des Buches Technik als Fundament einer Kultur‐
theorie zu etablieren. Die folgenden Überlegungen analysieren eine mechanisch-
technische Dichotomie in Kapps Werk, eröffnen eine wissenschaftshistorische Per‐
spektive um Kapps Ansatz auf seine Voraussetzungen und Implikationen hin zu be‐
fragen, und stellen abschließend diesen Ansatz in seiner wissenschaftsphilosophi‐
schen Problematik zur Diskussion. Auch an Kapps Technikphilosophie wird ersicht‐
lich, wie der organisch-mechanische Dualismus »keine Kategorie« ist, mit der sich
»beliebig in der Geschichte des Denkens operieren«2 lässt.

Verglichen mit gängigen, von Technikfeindlichkeit geprägten kulturkritischen Er‐
zählungen fällt zunächst auf, dass Kapp Technik gerade nicht mit Mechanik identifi‐
ziert. Stattdessen schlägt er die Technik der Seite des Organischen zu, womit zu‐
gleich ein Gegensatz von Technik und Mechanik behauptet und ausgestellt wird. Zu‐
gespitzt lässt sich sagen: Es geht bei Kapp gar nicht um einen Gegensatz zwischen
Organischem und Mechanischem, sondern um denjenigen zwischen Mechanischem
und Technischem. Genau dieser Punkt scheint entscheidend für Kapps Buch und sei‐
ne argumentative Strategie zu sein. Er lässt sich allerdings nicht fassen, wenn eine
»Vermischung von Natur und Technik«3 oder eine Nichtrelevanz ›des‹ »moderne[n]
Gegensatz[es] von Natur und Kultur«4 hervorgehoben wird, und ebenso wenig mit
einer Stilisierung Kapps zum Vorläufer natürlich-technischer Hybride im Sinne der
Akteur-Netzwerk-Theorie.5

In einem ersten Schritt wird nun der behauptete Gegensatz von Mechanischem
und Technischem in Kapps Monographie genauer betrachtet, um in einem zweiten
Schritt eine Perspektivierung mittels einer wissenschaftsphilosophischen und -hi‐
storischen Perspektive zur um 1800 entstehenden Biologie zu unternehmen. Der
Blick auf den nascenten biologischen Diskurs in der Philosophie Kants sollte es er‐
möglichen, jenes Scharnier genauer herauszustellen, das bei Kapp das Phänomen be‐
lebter Organismen mit der Technik und darüber hinaus mit der Frage nach ihrer so‐
zialen Organisation und dem historischen Prozess verbindet. Die Referenz auf das
von Kant in seiner Kritik der Urteilskraft über eine »Technik der Natur« vorgelegte
Kulturmodell möchte eine genealogische Perspektive auf Kapps Begrifflichkeit und

2 Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frankfurt am Main 1998, S. 94.
3 Gottfried Schnödl: »Technikvergessenheit? Ernst Kapps und Georg Simmels nichtinstrumentelle

Techniktheorien«, in: Zeitschrift für kritische Sozialtheorie und Philosophie 3 (2016), Heft 1,
S. 131–150, hier S. 138.

4 Leander Scholz: »Episteme und Technik bei Ernst Kapp«, in: Allgemeine Zeitschrift für Philoso‐
phie 2 (2016), S. 221–235.

5 Vgl. Harun Maye und Leander Scholz: »Einleitung«, in: Ernst Kapp: Grundlinien einer Philoso‐
phie der Technik. Zur Entstehungsgeschichte der Kultur aus neuen Gesichtspunkten, Hamburg
2015, S. vii–xliv, xlii–xliii.

150

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


Unternehmen herausarbeiten, die in der aktuellen Rezeption vernachlässigt wird, für
das Verständnis von Kapps Grundlinien jedoch aufschlussreich ist. Neben Seitenbli‐
cken auf Zeitgenossen Kapps begleitet den Gang der Untersuchung, besonders hin‐
sichtlich der wissenschaftsphilosophischen Problematik von Kapps Technikphiloso‐
phie, Hans Blumenbergs Projekt einer Geistesgeschichte der Technik.

Technische Differenz

Woran lässt sich nun bei Kapp ein begrifflicher, wenn auch terminologisch nicht
strikt durchgehaltener Gegensatz von Mechanischem und Technischem festmachen?
Bereits der erste Satz von Kapps Vorwort markiert eine gewisse Distanz zum
»Sprachgebrauch« von »mechanische[r] Technik«.6 Auf der zweiten Seite moniert
Kapp eine »Begriffsverwirrung« bezüglich »alle[m] Mechanische[m]«,7 die er
»Übertreibungen der mechanischen Weltanschauung« zuschreibt.8 Gegen die aus
diesen Übertreibungen resultierende Begriffsverwirrung führt er zwei Referenzbei‐
spiele ins Feld, die im Verlauf der Schrift wiederholt aufgenommen werden und die
zunächst einen Unterschied zwischen Organischem und Mechanischem veranschau‐
lichen sollen: Zum einen beharrt Kapp in explizit mikrokosmischer Perspektive da‐
rauf, dass sich »der Mensch« »niemals« mit einem »technischen Gestell«9 verwech‐
seln würde, zum anderen greift Kapp ebenfalls ausdrücklich auf eine makrokosmi‐
sche Perspektive aus und bestreitet genauso die Verwechslung des Universums mit
»einem zusammengestückten Planetarium«.10

Ausgehend von dieser initialen und gleichsam klassischen Exposition von Orga‐
nischem versus Mechanischem soll eine Passage in den Blick genommen werden, an
der sich die behauptete konzeptuelle Unterscheidung von Mechanischem und Tech‐
nischem festmachen lässt. Diese Schlüsselpassage findet sich im Kapitel V »Appa‐
rate und Instrumente« und organisiert sich um das Beispiel der eisernen Hand (vgl.
a. Abb. 102). Hier wendet sich Kapp gegen die Vorstellung von menschlich-techni‐
schen Hybriden, indem er schreibt: »Ein Organ ist niemals Teil einer Maschine, ein
Handwerkszeug ebenso wenig das Glied eines Organismus«.11

Mit »Begriffsvermengung«,12 »Verwirrung der Begriffe« und »absichtliche[r]
Vertauschung der Begriffe«13 weist Kapp in dieser Passage gleich mehrfach auf das

6 Ernst Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, Hamburg 2015, S. 3.
7 Ebd., S. 4.
8 Eine – so Kapp weiter – »mechanistische Anschauung der Dinge« hält er in Grenzen für be‐

rechtigt.
9 Kapp: Grundlinien, S. 4.
10 Ebd.
11 Ebd., S. 99.
12 Ebd., S. 100.
13 Ebd., S. 101.

151

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


von ihm bereits zu Beginn markierte Problem, das Verhältnis von Mechanischem
und Organischem betreffend, hin. Hier nun führt er dies auf eine gegenseitige Ver‐
wechslung zurück, die zum einen dem lebendigen Organismus mechanische Namen
gebe, und zum anderen umgekehrt Maschinen wie Lebewesen beschreibe. Um die‐
ses Problem zu lösen bezieht sich Kapp auf die Entstehungsgeschichte der techni‐
schen Dinge. Dabei unterscheidet er zwei Weisen, wie diese produziert werden, und
folgert daraus, dass technische Dinge nicht einfach alle gleich, sondern über ihre un‐
terschiedliche Entstehungsweise als Produkte »wesentlich verschieden«14 seien. Als
Beispiel für ein Produkt, das aus dem »unbewussten Geschehen absoluter Selbstpro‐
duktion«15 entstehe, dient Kapp der Hammer, als Beispiel für »bewusste[s] Nach‐
konstruieren eines organischen Gebildes«16 führt er die eiserne Hand des Götz von
Berlichingen an. Die beiden Beispiele stellt Kapp einander paradigmatisch gegen‐
über und versieht sie mit gegensätzlichen Attributen. Eine kleine Übersicht der an‐
geführten Charakteristika mag dies verdeutlichen17:

eiserner Hammer eiserne Hand
Ausfluss unverkürzter Lebenstätigkeit das vorsätzlich und mit ängstlicher Treue

nachgemachte Modell
Erhöhung natürlicher Kraft und Stärke kümmerliche Zuflucht der Schwäche
im reproduktiven Zusammenhang mit
einer Folge von Werkzeugen

die isolierte Maske einer Verkrüppelung

in erster Linie beteiligt an der Erschaf‐
fung der Kulturmittel

nur dem Besitzer ein Gegenstand von
Wert

Analogon des organischen Gebildes als
Werkzeug der »Werkzeugung«

unfruchtbare[ ] Machwerke[ ] künstlicher
Glieder und ganzer mit der Unheimlich‐
keit von Wachskabinettfiguren behafte‐
ten Automaten

metamorphosierte Hand Handgestell
hilft neue Hämmer schmieden, ganze
Hammerwerke errichten und Weltge‐
schichte machen

bedarf [der metamorphosierten Hand] zu
ihrer Herstellung

Terminologie – besonders das ›Gestell‹ –, Charakterisierung und Emphase des We‐
sensunterschieds – sie sind »wesentlich verschieden« – mögen an Martin Heidegger
und die Wesensdifferenz zwischen vormoderner poietischer und moderner stellender
Technik gemahnen. Anders als Ernst Cassirer oder Blumenberg setzte sich
Heidegger nach jetzigem Stand der Forschung nicht explizit mit Kapp auseinander.18

14 Kapp: Grundlinien, S. 103.
15 Ebd., S. 101.
16 Ebd.
17 Alle Zitate aus Kapp: Grundlinien, S. 103.
18 Vgl. Cassirer: »Form und Technik« (1930), in: Symbol, Technik, Sprache. Aufsätze aus den

Jahren 1927–1933, hrsg. v. Ernst Wolfang Orth/John Michael Krois, Hamburg 1985, S. 39–91,
S. 71–73; Hans Blumenberg: »Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomeno‐
logie« (1963), in: Schriften zur Technik, hrsg. v. Alexander Schmitz/Bernd Stiegler, Berlin
2015, S. 163–202, hier S. 165.

152

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


Es ist jedoch nicht auszuschließen, dass er dessen Grundlinien gelesen und sich von
ihnen hat anregen lassen.19

Die Differenz jedoch, die bei Kapp wirksam wird, lässt sich nicht an einem Un‐
terschied zwischen vormoderner und moderner Technik festmachen, da er eine kon‐
tinuierliche Linie von Werkzeugen zu modernen großen Systemtechniken wie Eisen‐
bahn oder Telegraphie zieht. Der Sache näher kommt Heideggers Unterscheidung
von Technik und Technischem: »So ist denn auch das Wesen der Technik ganz und
gar nichts Technisches«.20 Analog ließe sich die Sache bei Kapp verstehen als: ›das
Wesen der Technik ist ganz und gar nichts Mechanisches‹. Was Kapp differenziert,
fällt heute üblicherweise beides unter Technik. Aus diesem Grund soll hier der sich
bei Kapp manifestierende konzeptuelle Unterschied zwischen Technik und Mecha‐
nik als technische Differenz bezeichnet werden. Diese technische Differenz ist ge‐
wissermaßen innertechnisch situiert, indem sie zwei Arten von Technik unterschei‐
det. Entsprechend operiert sie nicht über substantialistische Abgrenzungen von
Technik gegenüber Natur, Leben, Organismus, Kultur oder Gesellschaft,21 sondern
schlägt umgekehrt Technik der Seite dieser Bereiche zu, während Mechanik in jeder
Hinsicht mit dem Gegenteil assoziiert wird: Unnatürlichem, Totem, Anorganischem,
Kulturlosem und Asozialem.

physis – techné

Kapp scheint zunächst die Frage gleich selbst zu beantworten, wie er dazu kommt,
Technik organisch zu begreifen. Als Altphilologe aktiviert er mit Körperglied und
Werkzeug des griechischen organon eine noch im Deutschen auffindbare etymologi‐
sche Verbindung und nutzt die physiologisch-technische Doppeldeutigkeit ausdrück‐
lich für seine Argumentation.22 Kapp unterlegt diese Etymologie autoritativ, indem
er sich auf Aristoteles und seine Bestimmung des Körperglieds der Hand als »Werk‐
zeug der Werkzeuge«23 bezieht. Diese Referenz wird gegen »die mechanistische
Weltanschauung«24 mobilisiert und soll im Sinne einer »aristotelisch inspirierten
Naturauffassung«25 auch Kapps »politische Gründe« gegen ein mechanistisches

19 So auch Anna Tuschling: »Ernst Kapps Culturapparat. Zur Relektüre der Grundlinien einer
Philosophie der Technik«, in: Zeitschrift für Kulturphilosophie 2 (2017), S. 403–411, hier
S. 411; vgl. Martin Heidegger: »Die Frage nach der Technik« (1953), in: Gesamtausgabe, Bd.
7, hrsg. v. Friedrich Wilhelm von Hermann, Frankfurt am Main 1978, S. 5–36.

20 Heidegger: »Die Frage nach der Technik«, S. 7.
21 Vgl. dazu Werner Rammert: Technik – Handeln – Wissen: Zu einer pragmatistischen Technik-

und Sozialtheorie, Wiesbaden 2016, S. 61–64.
22 Kapp: Grundlinien, Kap. III, bes. S. 50f.
23 Ebd., S. 51; s. Aristoteles: Peri psyches/De anima, 432a (Buch III, Kap. 8).
24 Kapp: Grundlinien, S. 101.
25 Harun Maye/Leander Scholz: »Einleitung«, in: Kapp: Grundlinien, S. vii–l, xxv.

153

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


Staatsverständnis stützen. Für Kapps Technikbegriff verdient das bei Aristoteles
über das Handwerkszeug hinaus thematisierte Verhältnis von physis und techné Be‐
achtung. Meistens steht dabei die sogenannte Nachahmungsthese im Vordergrund:
Technik lässt sich als Nachahmung von Natur verstehen. Ontologisch wird diese Mi‐
mesisthese sekundiert von Natur und Technik als unterschiedlichen Arten von Seien‐
dem: Während laut Aristoteles Natürliches sein Bewegungsprinzip in sich hat, also
durch sich selbst bestimmt ist, erhält es Technisches von außen, vornehmlich vom
Menschen, entsprechend lässt sich Technik als hergestellt verstehen.26 Aristoteles
beschränkt allerdings seinen Technikbegriff nicht auf poiesis als Hervorbringen ge‐
mäß eines äußeren Zwecks, er fasst darunter genauso praxis als Handeln mit einem
Zweck in sich.27

Der Nachahmungsfokus lässt leicht übersehen, dass Aristoteles Technik nicht nur
mimetisch versteht. In seiner Physik führt er als Beispiel dafür ein Haus an28 und
folgert: »Allgemein gesprochen, die Kunstfertigkeit bringt teils zur Vollendung, was
die Natur nicht zu Ende bringen kann, teils eifert sie ihr (der Natur) nach«.29 Technik
bringt also dasjenige zu Ende, was die Natur allein nicht vermag. Hans Blumenberg
nennt dies »Einspringen« der techné für die Natur und erläutert: »wer ein Haus baut,
tut nur genau das, was die Natur tun würde, wenn sie Häuser sozusagen ›wachsen‹
ließe.«30 Blumenberg zufolge liegt hier eine Strukturgleichheit von Natur und Tech‐
nik vor, ja bei Aristoteles sei die Natur »sozusagen autotechnisch« und keineswegs
zu verstehen im Sinne von »einsichtiger Absicht«31 oder bewusster Zwecksetzung.
Die Formel ars imitatur naturam verkürze den Zusammenhang von Natur und Tech‐
nik einseitig: Zum einen werde bei Aristoteles Natur selbst »nach dem Paradigma
des Verfertigten verstanden«; obwohl also »seinsmäßig die Physis das Erste ist, wird
sie doch erkenntnismäßig nur über die Techne zugänglich«.32 Zum anderen werde
der »werksetzende und handelnde Mensch« bei Aristoteles »in die Konsequenz der
physischen Teleologie« gestellt und »vollbringt, was die Natur vollbringen wür‐

26 Vgl. Aristoteles: Physik, B 1.
27 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, 1094a. Für Gernot Böhme steht ein teleologisches Na‐

turverständnis im Zentrum der Nachahmungsthese; vgl. Böhme: Natürlich Natur. Über Natur
im Zeitalter ihrer technischen Reproduzierbarkeit, Frankfurt am Main 1992, S. 185.

28 »Wenn z.B. ein Haus zu den Naturgegenständen gehörte, dann entstünde es genau so, wie jetzt
auf Grund handwerklicher Fähigkeit; wenn umgekehrt die Naturdinge nicht allein aus Naturan‐
lage, sondern auch aus Kunstfertigkeit entstünden, dann würden sie genau so entstehen, wie sie
natürlich zusammengesetzt sind.« Aristoteles’ Physik. Vorlesung über Natur, Erster Halbband:
Bücher I (A) – IV (D), übers. u. hrsg. v. Hans Günter Zekl, Hamburg 1987, S. 89 (B 8, 199a).

29 Ebd.
30 Blumenberg: »›Nachahmung der Natur‹. Zur Vorgeschichte der Idee des schöpferischen Men‐

schen«, in: Schriften zur Technik, S. 86–125, hier S. 87; vgl. Aristoteles, Physik B 8, 199a.
31 Blumenberg, »›Nachahmung der Natur‹«, S. 87n. »Da alles seiner Spezifität nach immer schon

da ist, existiert der Moment, in dem etwas allererst ›ausgedacht‹ und aus der Vorstellung in die
Realität überführt werden müßte, für Aristoteles nicht. Das Denken denkt prinzipiell dem Sei‐
enden nur nach.« Ebd.

32 Blumenberg: »Technik und Wahrheit«, S. 42.

154

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


de«33, realisiere also nicht seinen Willen, sondern die der Natur immanente Logik.
Was nachgeahmt wird, ist denn nicht etwas, was schon in der Natur vorliegen wür‐
de, sondern die »originäre Formungstätigkeit, wie sie der Natur selbst zu eigen
ist«,34 eine Formungstätigkeit, die zu »kunstfertig Selbstgeformte[m]« führt. Auch
wenn bei Aristoteles von Natur aus Seiendes gegenüber verfertigtem Seiendem Vor‐
rang hat, fasse er »Verfertigung« in »Entsprechung zu Wachstum« und setze techné
und physis als »gleichsinnige Konstitutionsprinzipien«.35

Das Verhältnis von Natur und Technik gestaltet sich schon bei Aristoteles diffe‐
renzierter, als deren geläufige Entgegensetzung erwarten ließe. Wiewohl sich Kapp
selbst mit seinem Organon-Verständnis ausdrücklich auf Aristoteles bezieht und
auch die Rezeption den aristotelischen Bezug betont, soll hier nun eine andere Spur
verfolgt werden, um Kapps Technikverständnis weiter aufzuschlüsseln zu ver‐
suchen. Es ist weniger die antike Naturphilosophie als eine an der Biologie gewon‐
nene wissenschaftsphilosophische und -historische Dimension, die in den Blick
rückt. Mit dieser Referenz lässt sich Kapps Technikbegriff und besonders seine Ab‐
setzung von der Mechanik konzeptuell präziser beschreiben. Die Frage nach einer
natürlichen Technik stellte sich nämlich im Zuge der entstehenden Biologie spezi‐
fisch historisch neu und wurde schon um 1800 mit sozial- und geschichtsphilosophi‐
schen Überlegungen aufgeladen.

›Natürliche Technologie‹

Unter natürlicher Technologie versteht man heute sogenannte saubere oder nachhal‐
tige Umwelttechnologien. Im 19. Jahrhundert jedoch stand dieser Ausdruck für die
Organismen, also die Pflanzen und Tieren und darunter auch den Menschen eigen‐
tümliche Produktivität, welche schon den Diskurs der um 1800 entstehenden Biolo‐
gie faszinierte und in der Ausdifferenzierung dieser Disziplin eine wichtige Rolle
spielte. In diesem Sinne war zu Kapps Zeit die Formulierung natürliche Technologie
offenbar noch bekannt, zumindest lässt darauf ein Zeitgenosse Kapps schließen, der
ganz selbstverständlich schreibt, wie Darwin das »Interesse auf die Geschichte der
natürlichen Technologie gelenkt« habe, »d.h. auf die Bildung der Pflanzen- und
Tierorgane als Produktionsinstrumente für das Leben der Pflanzen und Tiere«.36

Dieses Zitat findet sich in einer Fußnote des Kapitels »Maschinerie und große In‐
dustrie« von Karl Marx, in dem dieser für die »Bildungsgeschichte der produktiven

33 Blumenberg: »›Nachahmung der Natur‹«, S. 104.
34 Manfred Sommer: Von der Bildfläche. Eine Archäologie der Lineatur, Berlin 2016, S. 301.
35 Blumenberg: »›Nachahmung der Natur‹«, S. 104f.
36 Marx: Das Kapital, Bd. 1, in: Karl Marx und Friedrich Engels Werke (MEW), Bd. 23, Berlin

1962, S. 392. Darauf weist auch Blumenberg hin, vgl. Blumenberg: »Methodologische Proble‐
me einer Geistesgeschichte der Technik«, in: Schriften zur Technik, S. 230–253, hier S. 244.

155

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


Organe des Gesellschaftsmenschen, der materiellen Basis jeder besonderen Gesell‐
schaftsorganisation« eine quasi Darwin äquivalente, und d.h. insofern entteleologi‐
sierte Betrachungsweise fordert, als es nicht mehr um menschliche Zwecksetzung
geht, sondern »der rationelle Sinn« der Teleologie »empirisch auseinandergelegt«37

wird. Avisiert wird damit ein wirklicher, in der Zeit ablaufender, offener Prozess, der
gleichwohl eine Richtung aufweist. Eine selektionstheoretisch begründete Teleolo‐
gie versteht unter zweckhaften Prozessen Anpassung über Selektion.38 Bei Marx
heißt es weiter, nun bezüglich der Technologie, die dieser selbst im Blick hatte: »Die
Technologie enthüllt das aktive Verhalten des Menschen zur Natur, den unmittelba‐
ren Produktionsprozeß seines Lebens, damit auch seiner gesellschaftlichen Lebens‐
verhältnisse und der ihnen entquellenden geistigen Vorstellungen«.39 Während Marx
in seiner Fußnote das Forschungsprogramm einer »kritischen Geschichte der Tech‐
nologie« andenkt, es jedoch nie ausführt, markiert er doch deutlich den politischen
Charakter von Technik.

An diesem Punkt lässt sich die Frage stellen, ob es nicht Kapp war, der in gewis‐
ser Weise ein ähnliches, auf den Topos natürlicher Technologie rekurrierendes For‐
schungsprogramm realisiert hat. Diese Frage wird im Verlauf dieses Artikels ver‐
neint werden müssen, nicht nur ist der Status der Teleologie ein anderer, ebenso we‐
nig handelt es sich um ein kritisches Projekt. Auch Blumenberg, selbst umgetrieben
von einer Geistesgeschichte der Technik,40 ist skeptisch, ob Kapp als Stichwortgeber
einer kritischen Technikphilosophie tauge. Denn Kapp scheine nicht nur gleichsam
den späteren phänomenologischen Schlachtruf ›Zu den Sachen selbst‹ vorwegzuneh‐
men, vielmehr entfalte er konsequent das Motto seiner Schrift: dass sich »zuletzt«
»die ganze Menschengeschichte« in eine »Geschichte der Erfindung besserer Werk‐
zeuge«41 auflöse. Damit mache Kapp die Sache der Technik bis heute verdächtig
selbstverständlich, ja »›Technisierung‹« werde mit dem Telos »ständige[r] Vermeh‐
rung und Verdichtung dieser Dingwelt«42 identifiziert. Für sein eigenes kritisches
Unternehmen bezieht sich Blumenberg stattdessen auf Marx als Verbündeten gegen

37 Brief von Marx an Ferdinand Lassalle, 16.1.1861, in: MEW 30, S. 577–579, hier S. 578. Zu
dieser Briefpassage vgl. Rheinberger: »Entwicklung als ›Prozess ohne Subjekt‹«, in: Rekurren‐
zen, Berlin 2014, S. 97–112, hier S. 105.

38 Zu Teleologie und Evolution s. Georg Toepfer: »Teleologie«, in: Philosophie der Biologie,
hrsg. v. Ulrich Krohs und Georg Toepfer, Frankfurt am Main 2005, S. 36–52, hier S. 41–45.

39 Marx: Kapital, MEW 23, S. 393. Vgl. Blumenberg: »Methodologische Probleme«, in: Schrif‐
ten zur Technik, S. 243f.

40 S. dazu Rüdiger Zill: »Von der Atommoral zum Zeitgewinn: Transformationen eines Lebens‐
themas. Hans Blumenbergs Projekt einer Geistesgeschichte der Technik«, in: Jahrbuch Tech‐
nikphilosophie 2017, hrsg. v. Alexander Friedrich, u.a., Baden-Baden 2017, S. 291–313.

41 Kapp: Grundlinien, S. IV.
42 Blumenberg: »Lebenswelt und Technisierung«, in: Schriften zur Technik, S. 163–202, hier

S. 165. In »bunte[r]« Dinghäufung liegt für Blumenberg jedenfalls nicht das »Problem« der
Technik.

156

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


die »globale[] Idealisierung« der »Struktur des technischen Fortschritts« »als homo‐
genen und von eindeutiger Logik«.43

Kants »Technik der Natur«

Über die Genealogie des Topos einer natürlichen Technologie sollen nun einige As‐
pekte von Kapps Grundlinien erschlossen werden, die leicht zu übersehen sind,
wenn der Fokus darauf verengt wird, wie Kapp denn den vielgenannten Dualismus
von Natur versus Technik aufbreche. Ironischerweise ist es Kant, der neben Descar‐
tes wohl meistgescholtene ›Dualismengenerator‹ der neuzeitlichen Geistesgeschich‐
te, der nicht nur am Topos, sondern am Begriff der natürlichen Technologie denkeri‐
sche und terminologische Pionierarbeit leistete. Am Übergang zum 19. Jahrhundert
stehend zeugt er davon, welche Herausforderung es für die Philosophie um 1800
darstellte, organische Entwicklung zu denken. Der gängigen Philosophenklage, dass
von Kants 1790 erschienener Kritik der Urteilskraft oft nur der unter Ästhetik sor‐
tierte erste Teil gelesen werde, lässt sich gerade auch aus wissenschaftsphilosophi‐
schem und -historischem Interesse beipflichten. Der zweite Teil, mit »Kritik der te‐
leologischen Urteilskraft« betitelt und im ersten Paragraphen gleich mit »Von der
objektiven Zweckmäßigkeit der Natur« überschrieben, wird heute als Kants Philoso‐
phie des Lebens, als seine Biologie rezipiert.44 Tatsächlich zeugt der Text von einer
frühen philosophischen Auseinandersetzung mit den Gegenständen der neu entste‐
henden Disziplin der Biologie.

Nicht selten wird dieser Text für seine Schwierigkeit und Umständlichkeit kriti‐
siert. Im Unterschied zu den ersten beiden, der reinen und der praktischen Vernunft
gewidmeten kritischen Hauptwerken mit ihrer oft gerühmten klaren Sprache und Ar‐
chitektur springen in der »Kritik der teleologischen Urteilskraft« seitenlange Para-
und Hypotaxen sowie immer wieder neue Anläufe und Wiederholungen ins Auge.
Diese sprachliche und kompositorische Umständlichkeit lässt sich jedoch als der
Schwierigkeit des Gegenstandes geschuldet verstehen, denn diesen Gegenstand, den
Kant überhaupt erst zu begreifen versucht, gibt es so als wissenschaftliches Objekt
noch nicht. Vielmehr umkreist er das ›epistemische Ding‹ der entstehenden Biolo‐

43 Blumenberg: »Methodologische Probleme«, in: Schriften zur Technik, S. 243. S.a. Tim-Florian
Goslar und Christian Voller: »Geistesgeschichte der Technik als ›Kritik der Fortschrittskritik‹«.
Editorischer Kommentar, in: Zeitschrift für Kulturphilosophie 2 (2013), S. 423–428; für weite‐
re Literatur s. Alexander Schmitz und Bernd Stiegler: »Nachwort«, in: Hans Blumenberg:
Schriften zur Technik, S. 281–297, hier S. 284.

44 »Fundierung der Biologie als Wissenschaft der Organismen«; Georg Toepfer: Zweckbegriff
und Organismus. Über die teleologische Beurteilung biologischer Systeme, Würzburg 2004,
S. 343, s.a. S. 320–345. Für Kommentar, Lesart und historische Einordnung s. Ina Goy: Kants
Theorie der Biologie, Berlin/Boston 2017; s.a. Kant’s Theory of Biology, hrsg. v. Ina Goy und
Eric Watkins, Berlin/Boston 2014.

157

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


gie, der Wissenschaft vom Leben, deren Interessensgegenstand der lebende Organis‐
mus ist, der bei Kant zu dieser Zeit noch nicht einmal so heißt.45 In der Kritik der
Urteilskraft spricht er lediglich von »organisierten Wesen«. Dem lebenden Organis‐
mus kommt hier der Status eines epistemischen Dings zu, ihm gilt die Erkenntnisan‐
strengung, die eine gewisse »Vorläufigkeit« mit sich bringt, da dieses Ding etwas
verkörpert, »was man noch nicht weiß«.46

Hinsichtlich Kapps Technikschrift sind vor diesem Hintergrund zwei miteinander
verbundene Punkte hervorzuheben: Zum einen unterscheidet Kant mechanisch und
technisch, und zum anderen verwendet er im zweiten Teil der Kritik der Urteilskraft
Teleologie und Technik in spezifischer Weise synonym. In seinem Text stellt sich
Kant einem Problem, das sich ihm offenbar immer stärker aufgedrängt hat, nämlich
eine Unzulänglichkeit seines Kategoriensystems für das Verständnis von Organis‐
men, insbesondere Lebewesen. Bekanntlich entwickelte er gerade Kausalität als Ver‐
standesbegriff der Relation von Ursache und Wirkung analog der Newton’schen
Physik und deren mechanischen Gesetzen. Kausalität, wie andere Verstandesbegriffe
auch, konstituiert die Gegenstände der Erfahrung mit und macht sie so erklärbar wie
erkennbar.

Für lebende Organismen wie Pflanzen und Tiere jedoch, und das motivierte Kant
offensichtlich maßgeblich zu dieser Schrift, reicht dieses Kategoriensystem nicht
hin: So stellen die Entwicklung von einzelnen Zellen bis zu einem ausgewachsenen
Organismus über die Zeit, aber auch der synchrone Funktionszusammenhang der
verschiedenen Teile eines Organismus in seiner Gesamtheit für Kant ein zwar empi‐
risches Phänomen dar, das sich aber mit mechanischen Gesetzen allein nicht erklä‐
ren lässt. Hier interessiert nun nicht die häufig im Vordergrund der Debatten stehen‐
de Zweckdiskussion bei Kant, sondern vor allem das, was er im zweiten Teil der
Kritik der Urteilskraft (inneren) Naturzweck nennt und von äußerer Zuträglichkeit
beziehungsweise Nützlichkeit unterscheidet.47 Kant zufolge kann ein Organismus
als Organismus, also in seiner Besonderheit als Lebewesen nicht hinreichend nach
mechanischen Naturgesetzen erklärt und erkannt werden, sondern – und er formu‐
liert hier immer sehr vorsichtig – nur als Naturzweck beurteilt werden. Für diese
Vorsicht steht programmatisch das die ganze KU prägende »als ob«; der Naturzweck

45 Das Wort Organismus taucht bei Kant erst im Opus postumum auf; vgl. Toepfer: Zweckbegriff
und Organismus, S. 332. In der Kritik der Urteilskraft ist erst die Rede von organisierten Pro‐
dukten bzw. vielen einzelnen Beispielen, die unter dem Gesichtspunkt des Zusammenspiels
ihrer Teile in »wechselseitiger Abhängigkeit« sowohl bezüglich des Hervorbringens wie ihrer
Wechselseitigkeit betrachtet werden. Um diesen empirischen Zusammenhang eines nexus fina‐
lis denken zu können, braucht Kant den spekulativen Einsatz der Idee einer inneren Zweckhaf‐
tigkeit.

46 Hans-Jörg Rheinberger: Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Geschichte der
Proteinsynthese im Reagenzglas, Frankfurt am Main 2006, S. 27 und 28.

47 Der terminologischen Deutlichkeit halber schlägt Toepfer vor, äußere Zweckmäßigkeit nur
»Zuträglichkeit oder Nützlichkeit« zu nennen; Toepfer: Zweckbegriff und Organismus, S. 329.

158

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


hat den Status einer Hypothese oder einer regulativen Idee, deren spekulativer Ein‐
satz benötigt wird, um den empirischen Zusammenhang eines Organismus denken,
wenn auch nicht erkennen zu können: »die Natur wird durch diesen Begriff so vor‐
gestellt, als ob ein Verstand den Grund der Einheit des Mannigfaltigen ihrer empiri‐
schen Gesetze enthalte«.48

Interessanterweise nennt Kant »organisierte Wesen« genauso »Dinge als Natur‐
zwecke«.49 Auch ohne hier auf die Implikationen dieses Dingbegriffs einzugehen ist
es wichtig festzuhalten, dass das Beobachten eines lebenden Dings – um also ein
solches zum Gegenstand wissenschaftlicher Erforschung machen zu können – bei
Kant nicht auf einen »Mechanism der Natur« hinausläuft und mit dem Hinweis auf
die mechanischen Naturgesetze als »bloße[r]«50 oder »blinder Mechanism«51 abge‐
golten wäre. Ein an der Newton’schen Mechanik orientierter philosophischer Ansatz
kann für die Betrachtung von Lebewesen nützlich sein, reicht aber Kant zufolge
nicht hin. Vielmehr müsse für organisierte Wesen, um sie in ihrer Eigenart als Lebe‐
wesen denken zu können, ein innerer Zweck angenommen werden, den Mechanik
nicht fassen könne. Diesen inneren Zweck beziehungsweise diese innere Zweckhaf‐
tigkeit bezeichnet Kant in der Urteilskraft als »Naturzweck« und explizit auch als
»Technik der Natur«52 oder deren »Technicism«;53 das eigene produktive Vermögen
der Natur nennt er »technisch«.54 In der ersten Einleitung in die KU kommt der ten‐
tativ-setzende Charakter dieser Terminologie einer causa finalis besonders gut zum
Ausdruck:

»Der ursprünglich aus der Urtheilskraft entspringende und ihr eigenthümliche Begrif ist
also der von der Natur als Kunst, mit andern Worten der Technick der Natur [...] Die Cau‐
salität nun der Natur in Ansehung der Form ihrer Producte als Zwecke, würde ich die
Technick der Natur nennen. Sie wird der Mechanick derselben entgegengesetzt, welche in
ihrer Causalität durch die Verbindung zum Grunde liegenden Begrif besteht, ungefähr so
wie wir gewisse Hebezeuge, die ihren zu einem Zwecke abgezielten Effect, auch ohne
eine ihm zum Grunde gelegte Idee haben können, z.B. einen Hebebaum, eine schiefe Flä‐
che, zwar Maschienen, aber nicht Kunstwerke nennen werden, weil sie zwar zu Zwecken
gebraucht werden können, aber nicht blos in Beziehung auf sie möglich sind«.55

48 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, hrsg. v. Karl Vorländer, Hamburg 1974, B xxviii (Ein‐
leitung, IV). Auch hier greift die Kants Erkenntnistheorie zugrundeliegende, eine rationalisti‐
sche Identität aufkündigende Unterscheidung von Denken und Erkennen.

49 Vgl. besonders ebd., § 64, § 65, § 66.
50 Kant, Kritik der Urteilskraft, B 317.
51 Ebd., B 270.
52 Ebd., B § 23, § 74, § 78.
53 Ebd., § 78.
54 Ebd., § 61.
55 Kant: »Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft«, in: Akademie-Ausgabe, Bd. XX, S. 195–

251, hier S. 204, 219. Zur Formulierung von Kants ›Technik der Natur‹ s. Ulrike Santozki:
»Kants ›Technik der Natur‹ in der Kritik der Urteilskraft: Eine Studie zur Herkunft und Bedeu‐
tung einer Wortverbindung«, in: Archiv für Begriffsgeschichte 47 (2005), S. 89–121.

159

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


Die dritte Kritik aktiviert die mit gr. techné beziehungsweise lat. ars noch nicht ge‐
schiedenen Bedeutungen von Kunst und Technik. In diesem Sinne lässt sich sagen,
dass die Technik das Bindeglied zwischen den beiden Teilen der Kritik der Urteils‐
kraft, Ästhetik und Biologie bildet.

Von der Technik zur Kultur

Wie Kant selbst sofort einräumt, beunruhigt diese hypothetische Konstruktion den
Zweckbegriff in seinem sauberen Zuschnitt als genuin menschlichem. Doch als Idee
fungiert der Zweck dennoch gleichsam als Prothese, um das den Lebewesen eigene
Telos, ihre in sich zweckhafte Ordnung und Prozesshaftigkeit zu adressieren, die er‐
fahrungsgemäß objektiv, ohne vorhergehende subjektive Konstitution ablaufen. Die
Notwendigkeit der Unterstellung eines inneren Zwecks und die damit einhergehende
Beunruhigung der Grenze zwischen menschlichen Zweckwelten und der mit dem
Begriff Technik belegten Welt der Naturzwecke ist ein Grund für das Tastende und
Vorsichtige von Kants Formulierungen. Auch die Alternative eines umfassenden
göttlichen Plans vermag Kant keineswegs zu beruhigen, im Gegenteil: »die physi‐
sche Teleologie treibt uns zwar an, eine Theologie zu suchen, aber kann keine her‐
vorbringen«.56 Konsequenterweise enthält der zweite Teil der KU auch eine Dekon‐
struktion des physiko-theologischen Gottesbeweises; den durch die theoretische Ver‐
nunft getöteten Gott erweckt Kants Rekonstruktion in Form eines moralphilosophi‐
schen Gottesbeweises wie mit einem »Zauberstäbchen«57 wieder. Die einmal einge‐
tretene metaphysische Beunruhigung ist allerdings nicht gebannt, sondern lebt in der
Naturteleologie fort.

Mit seiner Technik der Natur empfiehlt Kant eine »andere Art der Nachfor‐
schung, als die nach mechanischen Gesetzen«, die er für unzulänglich und ergän‐
zungsbedürftig hält »selbst zur empirischen Aufsuchung aller besonderen Gesetze
der Natur«.58 Diese Nachforschung fällt nicht ins Gebiet der Physik und damit unter
vom Verstand organisierte naturwissenschaftliche Beobachtung und Experiment. Für
Lebewesen, also Gegenstände der Biologie, und hier allen voran der Spezies
Mensch, greift sie stattdessen spekulativ über Erfahrbares hinaus, um dem Natur‐
zweck eine transzendentale Qualität abzugewinnen. Die von Kant vorgestellte Teleo‐
logie ist kritisch angelegt, da sie die spekulative Tendenz der Vernunft, das Denkba‐
re dogmatisch als Seiendes zu setzen, begrenzt, die Zweckidee also nicht dazu dient,
etwas Gegebenes zu erklären und zu erkennen, sondern es zu beurteilen. Die regula‐

56 Kant, Kritik der Urteilskraft, B 407.
57 Heinrich Heine: »Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland«, in: Sämtliche

Schriften in zwölf Bänden, hrsg. v. Klaus Briegleb, München/Wien 1976, Bd. 5, S. 505–641,
hier S. 605.

58 Kant, Kritik der Urteilskraft, B 308.

160

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


tive Beurteilung behilft sich mit Analogien, wobei die Analogie auf die menschliche
Idee der Freiheit den Naturzweck aus seinem biologisch-wissenschaftlichen Zusam‐
menhang nicht nur in moralphilosophisches Gebiet befördert, sondern auch kultur‐
theoretisch wirksam werden lässt.

Kultur versteht Kant hier als die »Hervorbringung der Tauglichkeit eines vernünf‐
tigen Wesens zu beliebigen Zwecken überhaupt (folglich in seiner Freiheit)«; er be‐
stimmt nicht, wie andere Moralphilosophien das tun, Glückseligkeit, sondern Kultur
als »letzte[n] Zweck, den man der Natur in Ansehung der Menschengattung beizule‐
gen Ursache hat«.59 Insgesamt bestimmt er seinen Kulturbegriff darüber, die äußere
Natur »angemessen« zu gebrauchen und die innere Natur zu bilden, wobei sich drei
Aspekte60 unterscheiden lassen: Die »Kultur der Geschicklichkeit« als »vornehmste
subjektive Bedingung der Tauglichkeit zur Beförderung der Zwecke überhaupt« sei
zwar »nicht hinreichend«,61 ziele aber mit Geschicklichkeit als »technisch-prakti‐
sche[n] Regeln«62 darauf, mögliche Zwecksetzungen sowie die Mittel zu deren Rea‐
lisierung zu erweitern und zu verbessern; dazu zählen besonders Kunst und Wissen‐
schaft. Der darin angelegte Fortschritt des Menschengeschlechts speist sich ihm aus
der »ungeselligen Geselligkeit« und verteidigt Rechtsstaat und Völkerrecht als aus
Konflikten hervorgegangene kulturelle Errungenschaften, die ihrerseits »die größte
Entwicklung der Naturanlagen«63 gewähren sollen. Während die negativ formulierte
»Kultur der Zucht (Disziplin)« auf die »Befreiung des Willens von dem Despotism
der Begierden«64 setzt, was den Menschen zwar »nicht sittlich besser, doch gesittet
machen«65 soll, läuft dies positiv gefasst auf eine »Kultur des Willens« hinaus, die
über die praktisch werdende Freiheitsidee eine gattungsmäßige Moralisierung bewir‐
ken soll. Mit der Naturabsicht gibt Kant einer Vorsehungsfigur Raum, die ihn von
den Lebewesen allgemein über den Menschen als traditionell ›höchstem‹ Lebewesen
zur Kultur »als dem letzten Zwecke der Natur«66 hin zur bürgerlichen Gesellschaft
und einem »weltbürgerliche[n] Ganze[n]«67 schreiten lässt. Es ist der Begriff der
Technik, der dabei in eine prominente Stellung rückt, und zwar weit über die enge
Vorstellung von Technik als einem rationalen Mittel zum bewussten Zwecke
menschlicher Weltbeherrschung.

59 Ebd., B 391.
60 S. Marion Heinz, die »drei Arten von Kultur« unterscheidet: Kultur der Geschicklichkeit, Kul‐

tur der Disziplin und Kultur des Willens; Marion Heinz: »Immanuel Kant«, in: Handbuch Kul‐
turphilosophie, hrsg. v. Ralf Konersmann, Stuttgart/Weimar 2012, S. 70–78, hier S. 75, deren
Erläuterung S. 75–77.

61 Kant, Kritik der Urteilskraft, KU, B 392.
62 Ebd., B xiii.
63 Ebd., B 393.
64 Ebd., B 392.
65 Ebd., B 395.
66 Ebd., § 83.
67 Kant, Kritik der Urteilskraft, B 393.

161

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


In seiner dritten Kritik legt Kant ein kulturtheoretisches Modell vor, das über die
Technik der Natur nicht nur Natur und Technik, genauso menschliche Sozialität und
Weltgeschichte aufeinander bezieht und bedenkt. Dieses Modell ist für Kapps Tech‐
nikphilosophie zum einen terminologisch, zum anderen konzeptuell aufschlussreich;
um die Frage eines ›Einflusses‹ geht es hier nicht. Die Entsprechung von natürlicher
Teleologie und Technik der Natur, die Kant herausstellt, findet sich bei Kapp ledig‐
lich implizit, dennoch ist sie für seine Konstruktion formativ. Während Kant gegen‐
über dem Motiv einer Naturteleologie skeptisch bleibt, gerade weil er sich des spe‐
kulativen Überschusses bewusst ist, räumt der als Hegelianer geltende Kapp mit des‐
sen vorsichtigem »als ob«, das die Kritik der Urteilskraft leitmotivisch durchzieht,
ausdrücklich auf. Er will direkt zu den Sachen selbst, der Naturzweck ist ihm kein
hypothetisches Denkinstrument mehr, stattdessen soll es diesen tatsächlich geben:
»Der Neigung, mit einem ›Gleichsam‹ oder ›Gleichwie‹ an der Sache selbst vorbei‐
zugehen, muss ein für alle Mal ein Ende gemacht werden«.68

Für die Auseinandersetzung mit Kapp, aber auch für die heutige Diskussion, ist es
wichtig zu bedenken, dass der in Rede stehende Begriff von Zweck nicht in der be‐
wussten, intentionalen Setzung seitens eines handlungsmächtigen Subjekts aufgeht.
Vielmehr lässt sich, auch bei Kant, über den Zweckbegriff Dingen eine eigene, be‐
wusstseinsunabhängige Prozesshaftigkeit, ja ein Eigensinn zugestehen. Ebenso ist zu
berücksichtigen, dass ein derartiger Zweckbegriff sich anbietet, die sich um 1800
formierende Frage nach dem Leben zu stellen und in verschiedener Hinsicht, beson‐
ders vitalistisch, evolutionstheoretisch und biopolitisch zu verhandeln. Als beson‐
ders wirkmächtig hat sich Hegels theoretischer Einsatz erwiesen, in dessen System
die Teleologie direkt vor der Idee des Lebens eingeordnet wird. Gerade an dieser
Stelle zeigt Hegel große Wertschätzung für Kants Ausführungen in dessen dritter
Kritik, und obgleich er nicht mehr von Technik der Natur spricht, lässt sich seine
»verborgene Technikphilosophie«69 besonders in der Wissenschaft der Logik rekon‐
struieren.70

68 Kapp: Grundlinien, S. 91f.
69 Vgl. Christoph Hubig: »Macht und Dynamik der Technik – Hegels verborgene Technikphilo‐

sophie. Zur Einführung«, in: Rüdiger Bubner und Walter Mesch (Hg.): Die Weltgeschichte –
Das Weltgericht?, Stuttgart 2000, S. 333–342.

70 Hegels Werke befanden sich in Kapps Bibliothek; vgl. Hans Martin Sass: »Einleitung«, in:
Kapp: Grundlinien, Düsseldorf 1978, S. V–XXXXI, XXVIII. Für die explizite Referenz auf
die Wissenschaft der Logik siehe Hans Martin Sass: »Die philosophische Erdkunde des Hege‐
lianers Ernst Kapp«, in: Hegel-Studien, hrsg. v. Friedhelm Nicolin und Otto Pöggeler, Bd. 8,
Bonn 1973, S. 163–181, hier S. 165.

162

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


Kulturmodell und Weltanschauung

Die Anfang des 19. Jh. anzutreffenden terminologischen Unterscheidungen von me‐
chanisch, technisch und organisch sind in bestimmter Weise aufgeladen und nicht
deckungsgleich mit ihren begrifflichen Differenzierungen. Gegen Ende dieses Jahr‐
hunderts moniert Kapp diesbezüglich eine Begriffsverwirrung, besonders was die
Unterscheidung von organisch und mechanisch betrifft. Als Beispiel führt er den
Terminus Herzpumpe an, bei dem es sich um eine simple metaphorische Übertra‐
gung und leicht zu klärende »Verwechslung«71 zwischen Handwerkszeug und Kör‐
perorgan handle. Schwieriger sei es jedoch mit der Klärung der »auffallende[n] Ver‐
wirrung der Begriffe«, die mit dem Auftreten einer »für die Großindustrie und die
Weltkommunikation nötigen Maschinerie«72 bemerkbar wird. Zur Herausforderung
werden, wie in der Technikkritik, auch bei Kapp nicht einfache oder übersichtlich
zusammengesetzte Werkzeuge, sondern Systemtechniken, »komplizierte Maschinen
und Apparate«,73 wie die zeitgenössische Dampfmaschine in Maschinentechnik und
Eisenbahn. Dass diese Gebilde den »Anschein selbsttätiger Bewegung« und damit
einhergehend den Schein eines »Dämonischen« oder auch »Widerschein eines Geis‐
terhaften«74 an den Tag legten, führt Kapp auf terminologische Verwirrung und eine
Art falsches Bewusstsein zurück.75 Sein Einsatz ist es nun, der Erkenntnis den Weg
zu bereiten, dass auch die größte Maschinerie aus der organischen Verfasstheit des
Menschen entspringe und ihr deshalb organische Qualität zukomme. Gemäß der ein‐
gangs ausgemachten technischen Differenz ist bei Kapp das Mechanische als unter‐
komplexe, der Technik nicht angemessene Kategorie gesetzt. Wie bei Kant wird hier
stattdessen das Technische mit dem Organischen zusammengerückt, um eine selbst‐
organisierte und eigendynamische Gestalt fassen zu können. Kapp betont sogar, dass
sich in der Kant’schen Philosophie eine »physiologische Grundlegung«76 bemerkbar
mache und verweist auf den Physiologen Adolf Fick und dessen Behauptung, der

71 Kapp: Grundlinien, S. 100: »die Vorstellung des Organischen unwillkürlich und unvermerkt
von dem Vorbild aus auf die mechanische Nachbildung mit hinüberspielt, sowie umgekehrt,
bei der Verwendung des Maschinellen zur Erklärung organischer Vorgänge, das Mechanische
im Eifer des Experimentierens so unvermerkt in den Organismus hinüberschwankt, dass neben
dem bildlichen Herüber- und Hinübererklären auch offenbare, sonst unstatthafte Verwechslun‐
gen nicht ausbleiben konnten«.

72 Ebd. Kapp expliziert eine planetarische Perspektive: so sieht er zum einen den Menschen als
»Krone der Schöpfung«, zum anderen den »Erdball« als »planetarische[s] Wohnhaus[ ]« des
Menschen. Ebd., S. 28.

73 Ebd., S. 100.
74 Ebd.
75 Kapp spricht nicht explizit von falschem Bewusstsein, aber er insistiert mehrfach darauf, wie

Menschen einem Schein unterliegen würden, solange sie nicht (über den Weg ihrer unbewuss‐
ten Leistungen) Selbstbewusstsein erlangt hätten; vgl. wie »Dampfmaschinen und Telegrafen‐
apparate den Anschein selbsttätiger Bewegung annehmen« und »der Beschauer« »[u]nter dem
Banne dieses Scheines« stehe. Ebd.

76 Ebd., S. 22.

163

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


»Kantische Standpunkt in der Philosophie« sei ein »physiologischer«77 Standpunkt,
während Kapp selbst von »anthropozentrische[m] Standpunkt«78 spricht. Wissen‐
schaftshistorisch zeugen die organische Stoßrichtung, die physiologische Referenz
sowie die Idee des Lebens von der historischen Verschiebung, mit der die Physiolo‐
gie als neue Leitwissenschaft die Physik beerbt.79

Im Gegensatz zu Kants natürlicher Technik wird bei Kapp die Technik natürlich.
Denn nach Kapp ist Technik, wenn auch unbewusst, aus der organischen Verfasst‐
heit des Menschen gewirkt. Kants differenzierte, sprachlich wie stilistisch spürbare
Reserve vor der Verlegung eines Zweckbegriffes in eine wie auch immer als tech‐
nisch markierte Sphäre findet bei Kapp kaum eine Entsprechung. Vielmehr aktuali‐
siert dieser Technik über Naturteleologie im Sinne eines hegelianischen »Weltpro‐
cess«80 und wendet damit einen von Eduard von Hartmann häufig und negativ be‐
nutzten Begriff aus dessen Philosophie des Unbewussten von 1869, die eine von
Kapps ausdrücklichen Hauptreferenzen darstellt, unter anderem Namen ins Positive.
Kapp selbst schreibt nicht materieller Technik, sondern der Entwicklungsidee welt‐
historische Macht zu:

»Der Entwicklungsgeschichte ist ihr Gedanke immanent; denn der individuelle Organis‐
mus ist der eingefleischte Entwicklungsgedanke. Mit dem Gedanken aber ist der Geist
und mit dem Geist ist Zweck in aller Entwicklung. [...] die Entwicklung selbst ist das
prinzipielle Subjekt«.81

Bei Kapps Zeitgenossen Friedrich Nietzsche findet sich eine Rezeption von Hart‐
manns Werk, deren Passung auf Kapp weit über dessen Vorstellung des Staates als
»organische Totalprojektion«82 hinausgeht. Nietzsche macht kurzen Prozess und
schreibt 1873:

»Der Hegelsche ›Weltprozess‹ verlief sich in einen fetten preussischen Staat mit guter
Polizei. Das ist alles verkappte Theologie [...]. Wir vermögen aber Anfang und Ende
nicht zu denken: so lassen wir doch diese ›Entwicklung‹ auf sich beruhen! Es ist sofort
lächerlich! Der Mensch und der ›Weltprozess‹! Der Erdfloh und der Weltgeist!«83

Nietzsche ist Hartmann allerdings »wichtig, weil er den Gedanken eines Weltprozes‐
ses todtmacht, dadurch dass er consequent ist«.84 Demgegenüber will sich Nietzsche

77 Adolf Fick: Die Welt als Vorstellung, Würzburg 1870, S. 5 (Vortrag zur Eröffnung des physio‐
logischen Lehrcurses an der Würzburger Hochschule im Sommersemester 1870).

78 Kapp: Grundlinien, S. 25.
79 Vgl. Kurt Bayertz, Myriam Gerhard und Walter Jaeschke: »Einleitung der Herausgeber«, in:

Dieselben (Hg.): Der Materialismus-Streit, Hamburg 2012, S. ix–xxxiv, hier S. xxiii.
80 Vgl. Eduard von Hartmann: Philosophie des Unbewussten. Versuch einer Weltanschauung,

Berlin 1869; s.a. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente, (KSA 7), S. 646–650.
81 Kapp: Grundlinien, S. 290.
82 Ebd., S. 275.
83 Nietzsche: Nachgelassene Fragmente (KSA 7), S. 650.
84 Ebd., S. 648.

164

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


»aller Constructionen der Menschheitsgeschichte enthalten« und sich auf »die über‐
all hin zerstreuten Einzelnen«85 konzentrieren. Vor dem Hintergrund dieser Notizen
von 1873 ist auch Nietzsches zweite Unzeitgemässe Betrachtung Vom Nutzen und
Nachtheil der Historie für das Leben (1874) zu lesen. Hier geht es nicht primär um
Geschichte versus Leben, vielmehr ringt Nietzsche um ein neues Verständnis von
Geschichte, einen neuen »historischen Sinn«, den er genealogisch an viel Material
entfaltet und damit die gerade auch kulturhistorische Geltungsmacht des Geworde‐
nen befragt. Deutlich benennt er die politische Dimension eines Glaubens an den
»Weltprozess« bzw. die »Macht der Geschichte«,86 auf eine »Religion der histori‐
schen Macht« zielend,

»die praktisch alle Augenblicke in nackte Bewunderung des Erfolges umschlägt und zum
Götzendienste des Thatsächlichen führt [...] Wer aber erst gelernt hat, vor der ›Macht der
Geschichte‹ den Rücken zu krümmen und den Kopf zu beugen, der nickt zuletzt chine‐
senhaft-mechanisch sein ›Ja‹ zu jeder Macht, sei dies nun eine Regierung oder eine öf‐
fentliche Meinung oder eine Zahlen-Majorität, und bewegt seine Glieder genau in dem
Takte, in welchem irgend eine ›Macht‹ am Faden zieht«.87

Bezeichnenderweise führt Nietzsche hier den an anderer Stelle gescholtenen Darwin
gleichsam als Antidot an:

»Von diesem Hartmannschen ›Weltprozess‹ flüchtet man gern zu dem demokritischen
Atomengewirr und zur Darwinistischen Lehre vom Bestehen des Lebensfähigen unter
den zahllosen Individuen, sei es auch dass ein Zufall sie herausgeschleudert«.88

Gerade gegenüber Darwin, einem weiteren Zeitgenossen Kapps, wird ersichtlich,
dass es Kapp weniger um technische Eigendynamik als um eine teleologische Groß‐
narration geht,89 begreift doch Darwin die Logik der Naturentwicklung als »Prozess
ohne Subjekt«: »Zum ersten Mal« wird hier Entwicklung »nicht mehr gedacht als
das ›Innere‹ der Natur als eines immanenten und zugleich übergreifenden Subjekts,
sondern als die wirkliche Bewegung eines realen historischen Vorgangs in der
Zeit«.90 Evolution heißt hier ein Prozess, der zwar seine jeweiligen Bedingungen,
zugleich jedoch »einen nach vorne offenen Horizont«91 aufweist.

85 Ebd.
86 Nietzsche: »Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben« (KSA 1), S. 243–334, hier

S. 309.
87 Ebd.
88 Nietzsche: Nachgelassene Fragmente (KSA 7), S. 649.
89 Vgl. a. Kapps Kritik an Darwin: Kapp: Grundlinien, S. 28.
90 Rheinberger: »Entwicklung als ›Prozess ohne Subjekt‹«, in: Rekurrenzen, S. 106. Zu dieser

»umfassenden Dezentrierung des Subjekts« (S. 107) steht bei Kapp nicht nur dessen anthropo‐
zentrischer Ansatz quer.

91 Rheinberger: »Orte des wilden Denkens. Ein Interview«, in: Rekurrenzen, S. 113–160, hier
S. 158.

165

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


Bei Kapp findet sich kein derartiges Verständnis von Entwicklung. Stattdessen
bestimmt er eine natürlich gewendete Technik als Weltprozess und präsentiert in sei‐
nem über Technik formulierten Kulturalisierungsnarrativ eine positive und harmoni‐
sche Fortschrittserzählung mit starken metaphysischen Vorannahmen. In gewissem
Sinne lässt sich eine Rückkehr zu einer »universale[n] Teleologie« beobachten, näm‐
lich zu einer »universalen Ausrichtung allen Geschehens auf ein Ziel«92, wie sie die
Physikotheologie des 18. Jahrhunderts kennt. Diese Auffassung verallgemeinert
zwar die Vorstellung menschlicher Zwecksetzung, geht jedoch keineswegs in dieser
oder intentionalem Handeln auf. Ein derartiges Teleologieverständnis weist auf eine
Tradition zurück, die hinter dem von Kant avisierten und in der Biologie noch heute
gebräuchlichen Verständnis von Zweck und dessen »etwas harmlosere[r] Varian‐
te«,93 der Funktion, liegt und präziser mit Zweckmäßigkeit benannt wird.94 Umge‐
kehrt macht sich bei Kapp ein säkulares »Nachleben« göttlich-teleologischer Vorse‐
hung bemerkbar, und Nietzsches Liste der »Formeln ›Natur‹, ›Fortschritt‹, ›Vervoll‐
kommung‹, ›Darwinismus‹« ließe sich mit Technik erweitern, insofern auch in die‐
ser der »verhängnißvolle Glaube an die göttliche Providenz – dieser für Hand und
Vernunft lähmendste Glaube, den es gegeben hat – fortbesteht«.95

Während sich Kant wie gezeigt vor den theologischen Implikationen einer im Be‐
griff des Organischen untergebrachten Teleologie scheut, schließt Kapp seine
Grundlinien süffig mit der Formel, dass der Mensch in der Technik »sich selbst« als
der deus ex machina »gegenüber«96 trete. Damit erhält die von Blumenberg in der
Philosophiegeschichte beobachtete und daraus extrahierte »Grundformel: Philoso‐
phie ist werdendes Bewußtsein des Menschen von sich selbst«, eine neuerliche, über
Technik formulierte Spielart »homogene[r] Teleologie«.97 Wenn bei Kapp der
Mensch selbst das Modell des Organischen ist, ist er folgerichtig auch das Göttliche
– ein einfacher, aber mechanischer Gottesbeweis, der die monistische Einheit von
natura naturans und natura naturata explizit technisch reformuliert. Kapp schlägt
nicht ein technikgenetisches Kulturmodell vor, sondern präsentiert eine standpunkt‐
gebundene Weltanschauung, die die Weltgeschichte einem sinnvollen Plan folgen
lässt, der nicht mehr göttlich transzendent, aber auch nicht mehr hypothetisch tran‐
szendental charakterisiert, sondern immanent-naturalistisch bestimmt ist. Kapps am
Menschen gebildete Organteleologie der Technik zeugt von einer monistischen

92 Georg Toepfer: »Teleologie«, in: Philosophie der Biologie, hrsg. v. Ulrich Krohs und Georg
Toepfer, Frankfurt am Main 2005, S. 36–52, hier S. 36 und 37.

93 Ebd., S. 36.
94 Zur Unterscheidung von Zwecksetzung und Zweckmäßigkeit s. ebd., S. 36–41.
95 Nietzsche: Nachlass 1885–1887 (KSA 12), S. 457. Zum Konzept des Nachlebens s. Nachleben

der Religionen. Kulturwissenschaftliche Untersuchungen zur Dialektik der Säkularisierung,
hrsg. v. Martin Treml u. Daniel Weidner, Paderborn 2007.

96 Kapp: Grundlinien, S. 311.
97 Blumenberg: »Weltbilder und Weltmodelle«, in: Schriften zur Technik, S. 126–137, hier S. 127.

166

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


Weltanschauung, die wie spätere Varianten nur vermeintlich materialistisch ist.98

Seine Grundlinien weisen nicht den provisorischen Charakter eines im weiten Sinn
technisch verstandenen Kulturmodells auf, stattdessen verabsolutieren sie eine auf
Providenz basierende Weltanschauung technisch.

Hinsichtlich seiner monistischen Weltanschauung und seinem »monistischen Or‐
ganizismus«99 ist Kapp kein Einzelfall. Der um 1900 international verbreitete Mo‐
nismus bemühte sich grundsätzlich darum, »eine neue Weltanschauung auf einer na‐
turwissenschaftlichen Grundlage zu bilden«.100 Gerade in naturwissenschaftlichen
Kreisen war diese »umfassende Welterklärung«101 mit »Totalitätsanspruch«,102 die
sämtliche Dualismen ablehnte und ganzheitliche Spekulationen mit naturwissen‐
schaftlichen Erkenntnissen verquickte, beliebt und fand Eingang in den 1906 von
Ernst Haeckel gegründeten deutschen Monistenbund, einer freidenkerischen, lebens‐
praktischen, kulturpolitisch aktiven Organisation, die zwar konfessionslos und anti‐
klerikal, aber letztlich genauso religiös war.103 Wissenschaftler wurden als Autoritä‐
ten und »Heilslehrer«104 rezipiert, und Wissen trat insofern hinter Glauben zurück,
als es nun die wissenschaftlichen Autoritäten waren, denen die »Popularistoren‐
front«105 zu glauben empfahl. Auf diesem Hintergrund lassen sich Kapps an Autori‐
täten reich gespickte Grundlinien als frühes Dokument dieses Glaubens lesen. Wenn
Haeckel, die »Leitfigur des deutschen Monismus«,106 als ›Erfinder‹ der Ökologie im
Sinne einer Wissenschaft der Beziehungen zwischen Organismen und ihrer Umge‐
bung gilt,107 müsste Kapp als ›Erfinder‹ der Medienökologie des 21. Jahrhunderts
erwogen werden, hat er doch nicht nur die Beziehungen zwischen Menschen und

98 Hinsichtlich Haeckel s. Heiko Weber, Maurizio Di Bartolo und Olaf Breidbach: »Monismus
um 1900 – Organisation und Weltanschauung«, in: Jahrbuch für Europäische Wissenschafts‐
kultur 3 (2007), S. 7–18, hier S. 13. Kapp erwähnt einen »von Darwin mit neuer Rüstung be‐
wehrte[n] Materialismus« als »beständige[n] Gegner« der seinem anthropozentrischen Stand‐
punkt nahe verwandten »teleologische[n] Weltanschauung«; Kapp: Grundlinien, S. 28.

99 Schnödl: »Technikvergessenheit?«, in: Zeitschrift für kritische Sozialtheorie und Philosophie,
S. 141, der auch auf Parallelen in der neuen Disziplin der Soziologie aufmerksam macht und
darauf hinweist, dass schon René Worms Kapp in die Theorietradition des monistischen Or‐
ganizismus einreihte (s. René Worms: La sociologie. Sa nature, son contenu, ses attaches, Pa‐
ris 1921).

100 Weber, Di Bartolo und Breidbach: »Monismus um 1900«, in: Jahrbuch für Europäische Wis‐
senschaftskultur, S. 12.

101 Paul Ziche: »Vorbemerkung. Wissenschaft und Weltanschauung – Monismus um 1900«, in:
Paul Ziche (Hg.): Monismus um 1900. Wissenschaftskultur und Weltanschauung, Berlin 2000,
S. 3–8, hier S. 3.

102 Olaf Breidbach: »Alle für Eines. Der Monismus als wissenschaftsgeschichtliches Problem«,
in: Ziche (Hg.), Monismus um 1900, S. 9–22, hier S. 11.

103 Kapp bezieht sich mehrfach auf Haeckel, s. Kapp: Grundlinien, S. 30, S. 288 und S. 289.
104 Weber, Di Bartolo und Breidbach: »Monismus um 1900«, in: Jahrbuch für Europäische Wis‐

senschaftskultur, S. 12.
105 Ebd., S. 11.
106 Ebd., S. 13.
107 Vgl. Olaf Breidbach, Ernst Haeckel: Bilderwelten der Natur, München 2006, S. 245ff.

167

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


»Erdverhältnisse[n]«, sondern auch Artefakten bis hin zur Technik seiner Zeit plane‐
tarisch ausgreifend zum Thema gemacht.108

Kapplektüren

Kapps Grundlinien stellen zweifellos ein wissenschaftshistorisch bemerkenswertes
Dokument eines »populären Vermittlungsversuchs zwischen experimentalwissen‐
schaftlicher Naturforschung und Philosophie«109 dar. Die Theorietradition, in der
sich Kapp verorten lässt, erwägt Gottfried Schnödl als »präkybernetisch« zu be‐
zeichnen, »insofern sie einerseits versucht, Prozesse innerhalb von ›organischen‹, al‐
so autopoietischen und nach Homöostase drängenden Systemen zu beschreiben und
andererseits den Anspruch vertritt, eine schlechterdings universale Theorie darzu‐
stellen, durch die verschiedenste Phänomene beschreibbar werden sollen«.110 Kapps
Verdienst wird heute darin gesehen, dass er, wie der Untertitel seiner Schrift besagt,
den kulturtheoretischen Anspruch von Technik hervorhebt, ja eine »technogeneti‐
sche Kulturtheorie«111 vorlege. Wenn Kapp mit seinen Grundlinien als Vorläufer ak‐
tueller techniktheoretischer Ansätze wie derjenigen von Gilbert Simondon oder Bru‐
no Latour gelesen wird,112 gibt dies mehr Aufschluss über die Rezeption als das
Werk selbst. Die hinsichtlich Kapp hervorgehobene »Gleichberechtigung und Wech‐
selwirkung zwischen Mensch und Umwelt, Natur und Technik, Organ und Werk‐
zeug«113 ruht, wie bereits Ernst Cassirer monierte, auf starken metaphysisch-speku‐
lativen Vorannahmen, die bei Kapp mit der Aufhebung des Gegensatzes »von Me‐
chanismus und Organismus«114 im Staat als »Totalprojektion«115 kulminieren und
den »Kulturapparat«116 letztlich als totalen Organismus präsentieren. Allein schon
Kapps umfassendes Analogiedenken führte Cassirer dazu, mit dem Marx’schen Ein‐
satz der technischen »Emanzipation von der organischen Schranke«117 zu kontern
und damit denjenigen Zeitgenossen Kapps heranzuziehen, der Technik historisch-

108 Vgl. Ernst Kapp: Philosophie oder vergleichende allgemeine Erdkunde als wissenschaftliche
Darstellung der Erdverhältnisse und des Menschenlebens nach ihrem inneren Zusammen‐
hang, Braunschweig 1845 und Kapp: Grundlinien, S. 28 (»planetarischen Entwicklung«).

109 Tuschling: »Ernst Kapps Culturapparat«, in: Zeitschrift für Kulturphilosophie, S. 408.
110 Schnödl: »Technikvergessenheit?«, in: Zeitschrift für kritische Sozialtheorie und Philosophie,

S. 141f.
111 Stefan Rieger: »Körperenden. Vorwort«, in: Ernst Kapp: Grundlinien, Berlin 2015, S. 9–19,

hier S. 10; Sass: »Einleitung«, in: Kapp, Grundlinien, S. XV.
112 So Maye und Scholz: »Einleitung«, in: Kapp: Grundlinien, S. xxxix.
113 Ebd., S. xxxix.
114 Kapp: Grundlinien, S. 305.
115 Ebd., S. 275.
116 Ebd., S. 60.
117 Cassirer: »Form und Technik«, in: Symbol, Technik, Sprache, S. 73; vgl. Marx: Das Kapital

(MEW 23), S. 394 (Kap. 13, »Maschinerie und große Industrie«).

168

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


materialistisch bedachte. Anstelle der von diesem im Maschinenkapitel des Kapitals
vorgelegten Kritik findet sich bei Kapp eine vorbehaltlos bejahende politische Tech‐
nologie, die nicht nur die Waffe als Paradigma des Werkzeugs,118 sondern den mili‐
tärischen Staat als organisch-technisch organisierte Totalität und Höhepunkt zeich‐
net.119

Bei Kapp findet sich weniger eine »implizite[]«120 denn eine über technischen
Fortschritt explizierte ›rechtshegelianische‹ Geschichtsphilosophie. Mit seinem tech‐
nisch formulierten Kulturalisierungsnarrativ legt Kapp eine rein positive, harmoni‐
sche Fortschrittserzählung vor; weder für seine Selbsterkenntnis des Menschen als
organischem Wesen noch für den total-organischen Staat spielen negative Momente,
widerständige Materialität oder Eigensinn von Technik eine Rolle. Wenn Kapps
Grundlegung als »Phänomenologie des technischen Geistes«, »technologisch ver‐
mittelte[] Phänomenologie des Geist-Leibes«121 oder »Phänomenologie der Tech‐
nik«122 betitelt wird, hat dies mit Hegels theoretischem Einsatz in seiner Phänome‐
nologie des Geistes nur sehr eingeschränkt zu tun, wird diese doch geradezu von der
»Unruhe des Negativen«123 angetrieben. In Kapps großer Erzählung finden sich
zwar hegelianisierende Wendungen,124 doch an die Stelle einer Arbeit am Begriff
treten Assoziationen, Analogien und Etymologien; statt des Versuchs, technische
Objektivität durch eine Bewegung von Mechanismus und Chemismus hindurch zu
denken, findet sich ein statischer mechanisch-technischer Dualismus; und statt des
intrikaten Prozesses von sich verkehrenden Mittel-Zweck-Relationen gerade im Te‐
leologiekapitel der auch Kapp bekannten Logik trifft man auf schematische Drei‐
schritte. Kapp lässt jeglichen Widerspruch, wie ihn Hegels negativ-vernünftiges Mo‐
ment adressiert, aus und springt direkt zum positiven höheren Selbstbewusstsein;
diese ›Aufhebung‹ echot Hegels Aspekt des Höherhebens, die Aspekte des Zerstö‐

118 Kapp: Grundlinien, S. 67.
119 Vgl. besonders die wesentliche Funktion, die Kapp dem Heer zuschreibt. Ebd., S. 296–301.

Zu politischer Technologie und deren Kritik s. Christine Blättler: »Vom Szenenrand. Zur Kri‐
tik der politischen Technologie«, in: Medienanthropologische Szenen, hrsg. v. Lorenz Engell
und Christiane Voss (im Druck).

120 Johannes Rohbeck: Technik – Kultur – Geschichte. Eine Rehabilitierung der Geschichtsphilo‐
sophie, Frankfurt am Main 2000, S. 111.

121 Johannes Rohbeck: »Ernst Kapps Kulturtheorie der Technik«, in: Andreas Arndt und Walter
Jaeschke (Hg.): Materialismus und Spiritualismus. Philosophie und Wissenschaften nach
1848, Hamburg 2000, S. 143–151, hier S. 150.

122 Leander Scholz: »Episteme und Technik bei Ernst Kapp«, in: Allgemeine Zeitschrift für Phi‐
losophie 2 (2016), S. 221–235, hier S. 235.

123 Vgl. Jean-Luc Nancy: Hegel. Die spekulative Anmerkung (1973). Die Unruhe des Negativen
(1997), Zürich 2011. Vgl. Hegel z.B. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften,
Frankfurt am Main 1970, Bd. 10, S. 252: »das Zeitliche dagegen als die Form der Unruhe, des
in sich selbst Negativen, des Nacheinanderseins, des Entstehens und Verschwindens, so daß
das Zeitliche ist, indem es nicht ist, und nicht ist, indem es ist«.

124 S.a. Schnödl, der beobachtet, dass ein hegelianischer »Einfluss« »höchstens an der sprachlich
terminologischen Oberfläche präsent« sei; Schnödl: »Technikvergessenheit?«, in: Zeitschrift
für kritische Sozialtheorie und Philosophie, S. 139.

169

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


rens und Behaltens fallen weg. Bezeichnenderweise ist für Kapp technische Selbst‐
tätigkeit nur Schein,125 den er auf mangelnde Selbsterkenntnis des Menschen zu‐
rückführt, während Hegel immer wieder eine bewusstseinsunabhängige, objektive
Gewalt thematisiert. Ist es nicht erstaunlich, dass sich Kapp lediglich über eine ter‐
minologische Verwirrung und eine Art falsches Bewusstsein beschwert, anstatt dass
er die reale technisch-materielle Eigendynamik und ihren dinglichen Widerstand in
den Blick nimmt, mit dem Menschen im Zuge der Industrialisierung des 19. Jahr‐
hunderts zunehmend konfrontiert waren?

Die Spannung zwischen menschlicher Handlungsmacht und dem nicht machbaren
historischen Prozess identifizierte die klassische Geschichtsphilosophie als Problem.
Dieses Problem suchte sie über verschiedene säkulare Vorsehungsfiguren zu lösen,
indem sie die Spannungspole miteinander verschaltete und darüber einen mensch‐
heitsgeschichtlichen Fortschritt avisierte.126 Inwiefern zeugt nun Kapps Kulturtheo‐
rie von dieser Lösungsstrategie, ja inwiefern ließe sich bei Kapps Grundlinien sogar
von einer technisch formulierten Theodizee sprechen? Als »Technodizee-Problem«
versteht Hans Poser allgemein die philosophische Herausforderung der Technik als
»altes Problem in neuer Gestalt«,127 nämlich als Problem, für das heute nicht mehr
Gott, sondern säkularisiert »der Mensch für die üblen Folgen seiner Schöpfungen
angeklagt wird«.128 Poser orientiert sich dafür an Leibniz’ Formulierung des Theodi‐
zee-Problems und dessen Rechtfertigung Gottes angesichts des Bösen in der Welt.
Seine Argumentation nimmt nicht mehr wie Leibniz das moralische, sondern das
technologische Übel als Preis für die Ermöglichung von Leben, Kultur und Freiheit
des Menschen in kauf bei gleichzeitiger Verpflichtung der Menschen zu einem ver‐
antwortlichen Umgang mit Technik. Posers Argumentation beruht auf der anthropo‐
logischen Basis des homo creator, des nun menschlich, nicht mehr göttlich vorge‐
stellten Schöpfers, dem »Technik zum Mittel der Weltgestaltung«129 werde. Damit
folgt Poser einem Technikverständnis, das Technik als menschengemachtes Mittel
zur Erreichung der von Menschen gesetzten Zwecken versteht; eine »Autonomie der
Technik« weist er zurück, da sie »menschlichem Handeln und menschlicher Verant‐
wortung keinerlei Raum«130 gebe.

Schreitet man nicht mit Poser direkt von Leibniz zur heutigen Technik, sondern
fragt nach Kapps spezifisch historischer Rechtfertigung der Technik seiner Zeit,
stellt sich das Problem nicht allein argumentationslogisch als vielmehr geschichts‐

125 Vgl. Kapp: Grundlinien, S. 100.
126 Zur Unverfügbarkeit der Geschichte s. grundlegend Heinz Dieter Kittsteiner: Listen der Ver‐

nunft, Frankfurt am Main 1998.
127 Hans Poser: Homo creator. Technik als philosophische Herausforderung, Wiesbaden 2016,

S. 357.
128 Ebd., S. 357.
129 Ebd., S. 362.
130 Ebd., S. 366.

170

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


philosophisch. Wie die klassische Geschichtsphilosophie geht Kapp keineswegs da‐
von aus, dass die Geschichte intentional-bewusst machbar sei, und ebenso reagiert er
auf einen historischen Prozess, der die Menschen erfasst und den sie weder beherr‐
schen noch kontrollieren können dadurch, dass er gleichsam als »Ausflucht« ein »te‐
leologisches Ganzes der Entwicklung«131 konstruiert. Es wird ein Bemühen ersicht‐
lich, den gerade technisch erfahrbaren unkontrollierbaren Prozess der Geschichte
vermeintlich in den Bereich menschlicher Handlungsmacht einzubinden, auch wenn
dieses über die Organprojektion132 technisch charakterisierte Tun in actu unbewusst
geschieht. Über Hegels Figur der List, die menschliche Unvernunft mit einer überge‐
ordneten Vernunft verschaltet, lässt sich Kapps Vorsehungsfigur weiter aufschlüs‐
seln. Er präsentiert insofern eine »List der Technik«,133 als er über Technik eine kul‐
turelle Fortschrittserzählung weltgeschichtlicher Dimension formuliert, in der die
noch nicht ›selbstbewussten‹, sondern unbewusst an der Entwicklung besserer
Werkzeuge beteiligten Menschen zwar agieren und dabei genauso unbewusst den
technischen Fortschritt realisieren,134 diesen aber nur ex post einsehen können. Kapp
adressiert zwar die Unverfügbarkeit des historischen Prozesses, anders als die Klas‐
siker bedenkt er jedoch nicht die Schwierigkeiten, ja Konflikte,135 sondern legt ge‐
gen Ende des 19. Jahrhunderts über die Frage der Technik einen harmonisch-opti‐
mistischen Großentwurf vor. Als Vorsehungsorgan reaktiviert er die Hand, allerdings
imaginiert er sie nicht mehr indirekt-metaphorisch und unsichtbar wie Adam Smith,
sondern direkt und ohne Umschweife sichtbar und technisch. Gesamthaft wird auch
bei Kapp eine historische Dynamik teleologisch eingehegt.

131 Kittsteiner: Listen der Vernunft, S. 8.
132 Vgl. Kapp: Grundlinien, Kap. II.: »Die Organprojektion«. Interessant ist Kapps These der Or‐

ganprojektion gerade auch auf dem Hintergrund des im 19. Jahrhundert beobachtbaren, über
die Umwertung der Camera obscura artikulierten metaphorischen Bedeutungswandels der
Projektion von objektiver Erkenntnis zu Realitätsverkennung; s. dazu Sarah Kofmann: Came‐
ra obscura. De l’idéologie, Paris 1973; Martine Bubb: La camera obscura. Philosophie d’un
appareil, Paris 2010, S. 197–216, § 253–§ 273; Falko Schmieder: Ludwig Feuerbach und der
Eingang der klassischen Fotografie, Hamburg 2004, Kap. 3.2. Auch Kapp bezieht sich auf
die Camera obscura, vgl. Kapp: Grundlinien, S. 84; s. dazu Schmieder: Ludwig Feuerbach
und der Eingang der klassischen Fotografie, S. 225n und 330n.

133 Zu dieser Formel s. Christine Blättler: »List der Technik«, in: Zeitschrift für Kulturphiloso‐
phie 2 (2013), S. 271–285.

134 Als Beispiel mag hier die ›Erfindung‹ der Dampfmaschine dienen: »Die Vorarbeiter auf der
langen weltgeschichtlichen Etappenstraße der Erfindung der Dampfmaschine standen, be‐
wusst ihren jezeitigen Einzelzwecken genügend, unbewusst im Dienst der großen in der Lo‐
komotive zur Erscheinung drängenden Kulturidee«. Kapp: Grundlinien, S. 128.

135 Abgesehen von wenigen Anspielungen wie dem urmenschlichen »Kampf auf Tod und Leben
mit einer feindseligen Natur und ihren Riesenbestien« (Ebd. S. 46) oder der »Arbeiterfrage«
(Ebd. 180f.).

171

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


Zum Erbe Kapps

Kapps Rechtfertigung der Technik braucht sich nicht mehr gegenüber einem Bösen
in der Welt zu behaupten, da dieses bei Kapp, nimmt man nur den richtigen weltan‐
schaulichen Standpunkt ein, nicht mehr existiert. Die im 19. Jahrhundert zunehmend
bemerkbare Kluft zwischen technischem und sozialem Fortschritt136 negiert er im‐
plizit geradezu, indem er den technischen mit dem sozialen Fortschritt identifiziert
und im Staat kulminieren lässt, in dem jeder Mensch seinen Ort im System habe und
in dem der »unbedingte[] Gehorsam« mit der »freien Einsicht«137 auf höchster Stufe
identisch werde. Wer »anarchische Gelüste«138 hat, sich nicht ins System fügt und
dem Staatskörper nicht dient, findet in Kapps Staat keinen Platz. Nicht nur kappt
diese Vorstellung jede Möglichkeit subjektiver Freiheitsgrade durch Technik, ebenso
schreibt sie ein organizistisches Technikverständnis normativ und genauso biopoli‐
tisch fest. Gerade die Frage des Bevölkerungswachstums, wie sie Malthus 1798 in
seinem berühmten Essay als Prinzip objektiver Gesetzmäßigkeit formulierte,139 hat
im 19. Jahrhundert »wie kein anderes Werk den Prozeß der Technisierung in der Ge‐
stalt der Industrialisierung als Selbstbehauptung des Menschen plausibel ge‐
macht«.140 Technik verlangt bei Kapp nicht einmal mehr die Rechtfertigung von Op‐
fern, da diese in seiner Kulturentwicklung gar nicht erst erscheinen,141 stattdessen
identifiziert er sich direkt damit, was sich in technischer Hinsicht durchsetzt. In di‐
rektem Gegensatz zur Einsicht in die Ambivalenz jeder Kulturleistung142 bestätigt
Kapp Siegergeschichte und legitimiert diese theoretisch als so zweckmäßig wie
sinnhaft.

Einen immanenten Sinn der Geschichte, den Kant sehr vorsichtig aus der Technik
der Natur heraus zu denken versuchte und den Hegel als teleologischen Realprozess
der Vernunft darstellte, präsentiert Kapp als organizistische Vorsehungsfigur über
den zu seiner Zeit spezifisch mehrdeutigen Namen ›Technik‹. Seine Kulturtheorie
entfaltet er zum einen anhand vormoderner Werkzeuge und zeitgenössischer Tech‐

136 Vgl. z.B. Walter Benjamin: Passagen-Werk, in: Gesammelte Schriften, Band V-2, Frankfurt
am Main 1982, S. 1257: das 19. Jahrhundert vermochte »den neuen technischen Möglichkei‐
ten nicht mit einer neuen gesellschaftlichen Ordnung zu entsprechen«.

137 Kapp: Grundlinien, S. 301.
138 Ebd.
139 Vgl. Thomas Robert Malthus: An Essay on the Principle of Population as it Affects the Future

Improvement of Society, London 1798.
140 Blumenberg: »Einige Schwierigkeiten, eine Geistesgeschichte der Technik zu schreiben«, in:

Schriften zur Technik, S. 203–229, hier S. 226; die Sache erfordere eine methodisch differen‐
zierte Herangehensweise; vgl. ebd., S. 227.

141 Lediglich am Rande erwähnt Kapp »die Arbeiterfrage« als »schwüle Zeitfrage«; im Zuge
einer groß angelegten industriellen »Umgestaltung« sei »die Arbeiterbewegung« lediglich
»ein Moment, d.h. ein treibendes und, wenn es seine Dienste getan, wieder verschwindendes
Fortschrittsmittel«; Kapp: Grundlinien, S. 181, 183 und 181.

142 Vgl. z.B. Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte, in: Werke und Nachlass – Kriti‐
sche Gesamtausgabe, Bd. 19, hrsg. von Gérard Raulet, Berlin 2010, These VII.

172

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


nik, zum anderen anhand zahlreicher wissenschaftlicher Publikationen seiner Zeit.
Letztere diskutiert er nicht, sondern zieht sie einerseits punktuell heran, um seine
Theorie autoritativ abzustützen, andererseits harmonisiert er sie über alle Unter‐
schiede hinweg. Begleitet werden diese Referenzen von einer Kritik an wissen‐
schaftlich-rationalem, sozusagen mechanischem Denken,143 wie es auch andere
»[o]rganische Grundvorstellungen« tun, die »seit der Romantik« als Metaphern Ein‐
gang in die »Sprache der Staatstheorie und der Politik«144 gefunden haben. Auch
Kapp bezieht daraus eine »Antithese von Naturbestand und Menschenwerk«,145 nur
dass er diese mit der technischen Differenz als Antithese von Organischem und Me‐
chanischem präsentiert.

Der offensichtliche Widerspruch zwischen wissenschaftlichem Fundierungsbe‐
streben und Kritik an wissenschaftlicher Rationalität ist aufschlussreich. So lässt
sich an Kapps »Entstehungsgeschichte der Kultur« eine Bewegung ersehen, wie sie
Blumenberg von wissenschaftlichen Modellen über das Weltmodell zum Weltbild
beschreibt. Kapp bindet sein Kulturalisierungsnarrativ an wissenschaftliche Modelle
seiner Zeit, um diese für eine »Totalvorstellung der empirischen Wirklichkeit«146 zu
mobilisieren. Dieses Weltmodell wird identifiziert mit einem normativen »Inbegriff
der Wirklichkeit« und damit gleichsam zu einem »›Organ‹ des Weltbildes«147 beför‐
dert. Über Normen kommt einem Weltbild nicht nur eine orientierende, genauso eine
sinnstiftende Funktion zu, die konkurrenzlose Geltung beansprucht, also jeglichen
Pluralismus von Sinnhorizonten ausschließt; in dieser Hinsicht lässt sich ein Welt‐
bild grundsätzlich als »monistisch«148 bezeichnen, abgesehen von einem je besonde‐
ren historischen Monismus. Was Kapp im Titel seiner Schrift unter dem Namen Phi‐
losophie verspricht, weist er als Weltanschauung aus.

Heutigem Nachdenken über Technik bereitet Kapps Kulturtheorie einige Proble‐
me. Seine Grundlinien einer Philosophie der Technik dürften in technikphilosophi‐
scher Hinsicht nicht anschlussfähig sein, kulturdiagnostisch hingegen liefern sie auf‐
schlussreiches Material. Die in diesem Beitrag vorgeschlagene genealogische Heran‐
gehensweise über das Verhältnis von physis und techné, über natürliche Technologie
und biologische Teleologie sowie über die Unverfügbarkeit des historischen Prozes‐
ses versucht, Kapps Schlüsselkonzepte von Organismus, Technik und Mechanik ei‐
nerseits in ihrer aufeinander bezogenen wissenschaftshistorischen Problemstellung
und andererseits in ihrem Geltungsanspruch zu befragen. Auf dem Hintergrund von

143 Vgl. z.B. Kapp: Grundlinien, S. 100 (Abstraktion vs. organisches Leben und kosmischer Zu‐
sammenhang).

144 Blumenberg: »Einige Schwierigkeiten, eine Geistesgeschichte der Technik zu schreiben«, in:
Schriften zur Technik, S. 219.

145 Ebd.
146 Blumenberg: »Weltbilder und Weltmodelle«, in: Schriften zur Technik, S. 126–137, hier

S. 128.
147 Ebd.
148 So Blumenberg, ebd. S. 133.

173

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147


Kants ›Technik der Natur‹ und der entstehenden Biologie lässt sich die bei Kapp
identifizierte technische Differenz als Gelenkstelle verstehen, die mechanisch-tote
und technisch-lebendige Entitäten als wesentlich unterschiedene setzt. Referieren
heute ökologische und medienökologische Ansätze positiv auf Kapp, haben sie es
mit der schwierigen Erbschaft zu tun, dass Kapp über Technik eine große kulturelle
Fortschrittserzählung präsentiert, die er im Kulturapparat des Staatskapitels in einen
totalitären Biologismus kulminieren lässt.149 Wird Kapp gegen den vielkritisierten
neuzeitlichen Dualismus von Natur und Technik als Gewährsmann aufgeboten, führt
dies die Apologie eines biologistischen Kulturalismus mit sich, der im Namen einer
neuen natürlich-technischen Einheit Kultur normativ essentialisiert und Natur und
Kultur noch als differenzierende Reflexionsbegriffe diffamiert. Eine derartige Stoß‐
richtung spricht Technik den für menschliche Weltgestaltung beanspruchten Spiel‐
raum dezidiert ab. Ein Unternehmen wie Blumenbergs Legitimität der Neuzeit, das
den gerne über Technikfeindlichkeit formulierten Illegitimitätsverdacht der Moderne
mit dem Projekt einer Geistesgeschichte der Technik pariert, gewinnt angesichts
technikzentrierter Ansätze neuerliche Relevanz. Gegenüber deren politischer Tech‐
nologie finden sich bei Blumenberg Bausteine zu einer Kritik der politischen Tech‐
nologie. Ein derartiges Projekt registriert mit Technik verbundene Wünsche und
Ängste, ja das Verlangen nach einem technisch gegebenen Sinn, und fragt danach,
wie Technik derart aufgeladen worden ist. Zugleich widersteht es der so oft an die
Philosophie herangetragenen Aufforderung, ein fertiges Weltbild zu liefern, und mu‐
tet so geschichtsgesättigt wie geschichtenreich auch Sinngebung immer wieder neu
als unabschließbare Aufgabe zu.

149 S.a. die von Christina Vagt in medienökologischen Diskursen beobachtete »Gefahr«, eine
»Naturalisierung von Technik und Kultur zu übernehmen«; Christina Vagt: »Organismus und
Organisation. Physiologische Anfänge der Medienökologie«, in: Zeitschrift für Medienwis‐
senschaft 14 (2016), Heft 1, S. 19–32, hier S. 20.

174

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:43:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-147

