
https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


Hans Dietrich Engelhardt

Was wird aus unserer Umwelt?

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


Hans Dietrich Engelhardt

Was wird aus unserer Umwelt?
Die Zukunft des Menschen  
zwischen Glaube und Natur

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


Hans Dietrich Engelhardt
Was wird aus unserer Umwelt?  
Die Zukunft des Menschen zwischen Glaube und Natur

© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017 
ISBN 978-3-8288-6838-0                                                                                 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter der ISBN 
978-3-8288-3965-6 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung  
des Bildes  #103983228 von Jagoush, www.fotolia.com

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 
Angaben sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


Für meine Enkel Romy, Berna und Tim,
stellvertretend für alle Kinder

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


V

Inhaltsverzeichnis

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 1

1	 Zur Entwicklung des Lebens auf der Erde. . . . . . . . . . . . . . . 	 19
1.1. Eckpunkte. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 19
1.2. Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 26

2	 Der Mensch im Kosmos des Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 29
2.1. Von 23 Menschenarten überlebt nur eine:  

Der moderne Mensch (homo sapiens) . . . . . . . . . . . . 	 29
2.2. Der große Durchbruch von homo sapiens:  

Stichworte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 34
2.3. Die Kehrseite des Erfolges . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 37
2.4. Die besonderen Qualifikationen des Menschen . . . . 	 39

2.4.1	 Die ambivalente biologische Ausstattung  
	 des Menschen: Die Multi-level-Selektion. . . . . 	 39

2.4.2	 Gemeinsamkeiten im Steuerungssystem  
	 von Säugetieren und Menschen . . . . . . . . . . . . . 	 43

2.4.3	 Elterliche Sorge und Zusammenleben  
	 in Lagern als Keimzellen der sozialen  
	 Natur des Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 44

2.4.4	 Was macht den Menschen  
	 zum Menschen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 48

2.5. Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 52

3	 Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen . . . . 	 55
3.1. Skelette, Knochen, Werkzeuge, Artefakte  

als Auskunfteien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 57
3.2. Die sozialanthropologische Literatur:  

Eine Brücke zu den Religionen von Jäger-  
und Sammlergruppen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 59

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


VI

Inhaltsverzeichnis

3.3. Wie sind Religionen entstanden? . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 60
3.4. Wann sind Religionen entstanden? . . . . . . . . . . . . . . . 	 66
3.5. Vielfalt der Religionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 68
3.6. Vielfalt der Religionen – Warum? . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 72
3.7. Religion: Einheit in der Vielfalt?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 78

3.7.1	 Eine Religionen übergreifende Definition?. . . . 	 78
3.7.2	 Religionsverständnisse. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 79
3.7.3	 Zur Wegweiserfunktion von Religionen. . . . . . 	 83
3.7.4	 Tod und soziale Ungerechtigkeit als  

	 verbreitete Themen von Religionen . . . . . . . . . 	 84
3.7.5	 Erlösungswege . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 88

3.8. Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 93

4	 Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und  
weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte . . . . . . . . . . . . 	 97
4.1. Drei Entwicklungsphasen in der  

Religionsgeschichte im Überblick . . . . . . . . . . . . . . . . 	 97
4.2. Die Natur als Bezugsrahmen menschlichen 

Selbstverständnisses . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 100
4.3. Zentrierung auf den Menschen – Marginalisierung  

des nicht menschlichen Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 101
4.4. Die Aufklärung und die Folgen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 110
4.5. Deutungshoheit: Vom Monopol der Kirchen  

zu einer differenzierten Struktur . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 116
4.5.1	 Galileo Galilei und die universale  

	 Deutungshoheit der römisch-katholischen  
	 Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 118

4.5.2	 Neue Blütezeit und Machtverfall. . . . . . . . . . . . . 	 119
4.5.3	 Der große Umbruch. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 120
4.5.4	 Die Säkularisation. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 120
4.5.5	 Die Geburt des modernen Staates . . . . . . . . . . . 	 122
4.5.6	 Ein neues Legitimationsprinzip  

	 setzt sich durch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 123

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


VII

Inhaltsverzeichnis

4.5.7	 Legitimation durch Fachkompetenz . . . . . . . . . 	 125
4.5.8	 Entmythologisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 126

4.6. Zusammenfassung und Verortung  
klärungsbedürftiger Probleme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 130
4.6.1	 Drei Entwicklungsphasen in der Entwicklung  

	 der Religionen – zwei bedeutsame Zäsuren  . 	 131
4.6.2	 Lokalisierung klärungsbedürftiger Probleme.	 136

5	 Was wird aus den Religionen?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 139
5.1. Sind Religionen Auslaufmodelle?. . . . . . . . . . . . . . . . . 	 139
5.2. Religionskritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 145
5.3. Das Doppelgesicht der Religionen. . . . . . . . . . . . . . . . 	 153
5.4. Entwicklungstendenzen der Religionen. . . . . . . . . . . 	 156
5.5. Achtung vor dem Leben als gemeinsame  

Grundlage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 160
5.6. Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 164

6	 Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung  
zwischen ihnen wird gebraucht. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 167
6.1. Zur Geschichte ihres Verhältnisses . . . . . . . . . . . . . . . . 	 167
6.2. Wissenschaft braucht Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 172
6.3. Religionen brauchen Wissenschaft . . . . . . . . . . . . . . . 	 180
6.4. Religion und Wissenschaft: Anfänge zu einem  

neuen Verhältnis? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 180
6.5. Zusammenfassung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 192

7	 Wie kann Zukunft gelingen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 195
7.1. Zur gegenwärtigen Situation bei Klimawandel, 

Umweltbelastungen und Biosphäre . . . . . . . . . . . . . . 	 197
7.1.1	 Umweltbelastungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 197
7.1.2	 Globale Umweltbelastungen:  

	 Klimawandel & Co. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 202
7.1.3	 Die fortschreitende Reduzierung  

	 der Biodiversität als Zeitbombe. . . . . . . . . . . . . . 	 204

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


VIII

Inhaltsverzeichnis

7.2. Hindernisse für die Bewältigung der  
Umweltprobleme. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 212
7.2.1	 Konfliktformen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 212
7.2.2	 Zur weltweiten Konfliktlage . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 213
7.2.3	 Was tun mit den Religionskonflikten?. . . . . . . . 	 217
7.2.4	 Die positive Botschaft: Gemeinsame  

	 Beschlüsse und Maßnahmen trotz Konflikten.	 229
7.2.5	 Der Konflikt über die Zukunft: Wachstum  

	 oder Nachhaltigkeit? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 232
7.2.6	 Die Beharrlichkeit der Bevölkerung als  

	 Problem für den Paradigmenwechsel . . . . . . . . 	 244
7.2.7	 Die Multi-Level-Selektion: Erklärungsansatz  

	 und Zukunftsperspektive? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 245
7.2.8	 Zwischenfazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 250

7.3. Mit gemeinsamen Überzeugungen  
zu Nachhaltigkeitsallianzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 252
7.3.1	 Die Weltgemeinschaft: Vom Markt  

	 zum Gemeinwesen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 254
7.3.2	 Nichtregierungsorganisationen:  

	 Akteure für eine Weltzivilgesellschaft? . . . . . . . 	 260
7.3.3	 Mitmenschlichkeit in den Gesellschaften  

	 als Unterstützungsreservoir . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 267
7.3.4	 Nachhaltigkeit: ein unentbehrlicher  

	 Wissenspool . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 269
7.3.5	 Gemeinsames im Selbstverständnis:  

	 Religionen und Nachhaltigkeitsperspektive  . 	 272
7.3.6	 Gemeinsames in der Ethik: Handeln braucht  

	 eine ethische Grundlage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 282
7.3.7	 Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 285

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 293

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


1

Einleitung

Seit Menschen ein Bewusstsein ihrer Selbst in ihrer Umwelt und 
schließlich ein umfassendes Selbstverständnis entwickelt haben, war 
dieses Selbstverständnis Richtschnur für die Gestaltung ihres Lebens 
und den Umgang mit ihrer Umwelt, selbstverständlich mit den Abstri­
chen, die sich aus dem naturgegebenen Egoismus und der Begrenztheit 
der menschlichen Natur ergeben. Menschliches Selbstverständnis hat 
sich in den Gesellschaften primär in zahlreichen und vielfältigen Reli­
gionen einerseits als Antwort auf die Herausforderungen gewandelter 
Umwelten und andererseits als Produkt menschlicher Bedürfnisse und 
Sehnsüchte konkretisiert und deshalb im Laufe der Geschichte grundle­
gende Veränderungen erfahren. Gegenwärtig fordern die Naturwissen­
schaften mit ihren auf das Hier und Jetzt bezogenen Erklärungsansät­
zen die an Transzendenz orientierten Religionen in besonderer Weise 
heraus; sie haben die Industrialisierung und die Entwicklung der mo­
dernen Zivilisation (mit) ermöglicht; mit diesen Wirkungen haben sie 
dazu beigetragen, die gesellschaftlichen Ziele und das gelebte Selbst­
verständnis weithin auf materielles Wachstum und materiellen Kon­
sum hin zu verschieben und die Bevölkerungsexplosion auf der Erde 
rasant zu beschleunigen. Die Fixierung auf materielles Wachstum hat 
weltweit die Entscheidungsträger und wesentliche Teile der Bevölke­
rungen erfasst und drängt andere, oft qualitative Ziele in den Hinter­
grund – die Gier spornt an. Seit der Mitte des 20. Jahrhunderts wird 
zunehmend deutlich, dass dieses neue Selbstverständnis in den Indus­
trieländern und darüber hinaus lebensbedrohliche Veränderungen der 
Umwelt bewirkt: von der Abholzung der Wälder über die Klimaverän­
derung, die Ressourcenverknappung und vieles mehr bis hin zur fort­
schreitenden Zerstörung der Biodiversität, die unsere Lebensgrundlage 
darstellt: Die gegenwärtige menschliche Lebensweise bedroht ihre eige­
ne Zukunft. Der Wandel des menschlichen Selbstverständnisses spielt 
deshalb eine Schlüsselrolle für die Erhaltung menschlicher Lebensbe­
dingungen. Gefordert sind menschliche Selbstverständnisse, in denen 
trotz sonstiger Unterschiede die Achtung vor dem Leben und darauf 
aufbauende Nachhaltigkeit im Mittelpunkt stehen. Nachhaltigkeitsfor­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


2

Einleitung

scher, mehrere große Religionsgemeinschaften, Biologen, immer mehr 
zivilgesellschaftliche Organisationen und viele Einzelpersonen stehen 
für die genannten Grundlagen des neuen Selbstverständnisses. Religi­
onsgemeinschaften sind als Sinngebungsinstanzen, die schon immer 
das Warum und das Wie des Lebens und deshalb qualitative Lebens­
inhalte in den Mittelpunkt stellen, wesentliche Partner für alle, die jetzt 
mit einer Neuorientierung die Weichen für die dauerhafte Erhaltung 
der Lebensbedingungen stellen wollen. Diese Personenkreise werden 
gegenüber den Entscheidungsträgern und in den Bevölkerungen der 
Staaten ihre Potenziale erst entfalten können, wenn sie sich aus der Ver­
einzelung lösen und zu Nachhaltigkeitsallianzen zusammenschließen, 
um den unerlässlichen Paradigmenwechsel von Wachstum zu Nachhal­
tigkeit durch neue Mehrheitsbildung erreichen zu können.

Dies ist der Steckbrief dieses Buches. Die zentrale These dieses Bu­
ches lautet, dass sich die Religionsgemeinschaften und die Akteure für 
Nachhaltigkeit trotz vieler Unterschiede gemeinsam darauf verständi­
gen sollten, das Wichtigste, das wir haben: das Leben und seine Erhal­
tung in den Mittelpunkt ihrer Bemühungen zu stellen. Auf die Achtung 
vor dem Leben und seine Erhaltung ausgerichtete Selbstverständnisse 
sind unverzichtbare Bausteine zur Bewältigung der Umweltprobleme. 
Die vorliegenden Lösungsvorschläge für die Bewältigung der Umwelt­
risiken (z. B. WWF 2014; Randers/Maxton 2016) und möglicherweise 
auch neue sind bei ihrer Umsetzung auf Personen, Initiativen, Organi­
sationen und Entscheidungsträger angewiesen, die aus innerster Über­
zeugung mitwirken. Die Vorlage von geeigneten Problemlösungspro­
grammen – immerhin höchst respektable Leistungen – schafft weder in 
der Bevölkerung noch unter den wirtschaftlichen und politischen Ent­
scheidungsträgern die notwendigen Handlungsantriebe. Durch Über­
zeugungen geprägte Menschen können die notwendige Tatkraft entwi­
ckeln, sie können auf gegenwärtige Annehmlichkeiten verzichten und 
die von vielen Seiten geforderten Solidaritätsleistungen erbringen, de­
ren Nutzen anderen Personen und/oder zukünftigen Generationen zu­
gutekommt. Ohne die beträchtliche Einschränkung der aktuellen Kon­
sumgewohnheiten in den reichen Ländern kann die Reduzierung des 
ökologischen Fußabdrucks (vgl. Kap. 7.1.2), d. h. die ausgeglichene Ba­
lance von Versorgungs- und Entsorgungskapazität der Erde nicht gelin­
gen. Wenn wir erst durch Katastrophen zum Handeln gezwungen wer­
den, kommen unsere Aktionen zu spät. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


3

Einleitung

Dieses Buch wendet sich an alle, die ihren Kindern und Enkeln einiger­
maßen gute Lebensbedingungen hinterlassen möchten; es will die Aus­
einandersetzung mit den anstehenden Zukunftsproblemen und die Be­
teiligung an zivilgesellschaftlichen Initiativen/Organisationen für eine 
nachhaltige Gesellschaft anregen. Die künftigen Lebensbedingungen 
sind diesen Einsatz wert.

Die folgenden Ausführungen skizzieren zunächst den Rahmen des Le­
bens und traditionelle sowie moderne Erklärungen zu natürlichen Er­
eignissen und Prozessen, thematisieren dann das Verhältnis von Selbst­
verständnis bzw. Religion und Umwelt und stellen schließlich die 
Gedankengänge der folgenden Kapitel vor. 

Vulkanausbrüche, steigende bzw. fallende Meeresspiegel, Fluten, Brän­
de, Meteoriteneinschläge, Temperaturstürze und andere Naturereignis­
se, die von uns Menschen heute als Klima- bzw. Umweltkatastrophen 
verstanden werden, begleiteten von Anfang an die Entwicklung des Le­
bens, haben viele Arten ausgelöscht und mit den verbliebenen Arten 
immer wieder die Evolution zu neuen Entwicklungen herausgefordert, 
lange bevor wir Menschen auf der Bühne des Lebens erschienen, wie 
uns wissenschaftliche Untersuchungen aus unterschiedlichen Diszip­
linen anhand differenzierter Expertisen vermitteln. Bemerkenswert ist 
dennoch, dass die natürlichen Gestaltungskräfte auf unserer Erde eine 
Konstellation von Bedingungen geschaffen haben, die im Unterschied 
zu den bisher bekannten Gestirnen die Entfaltung von Leben ermög­
lichte und dies immer noch tut. 

Auch die Entwicklung des Menschen erfolgte unter immer wieder wech­
selnden Klimabedingungen, war offensichtlich mehrfach generell be­
droht durch Eis- und Kaltzeiten und dementsprechend stark reduzier­
te Lebensräume. Auch Vulkanausbrüche haben mindestens in größeren 
Regionen Leben gefährdet, reduziert oder ausgelöscht. Ascheschich­
ten aus dem Toba-Ausbruch auf Sumatra um 70.000 v. h. (vor heute) 
wurden selbst in Afrika festgestellt, die Wirkungen auf Menschen sind 
umstritten. Der Ausbruch der Phlegräischen Felder vor ca. 37.000 Jah­
ren traf mit seinen Auswirkungen vor allem die Siedlungsgebiete der 
Neandertaler, deren Reste die Katastrophe nicht sehr lange überlebten. 
Während Tiere weit überwiegend zum Leben und Überleben auf spe­
zifische Umweltbedingungen angewiesen sind, weist der Mensch eine 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


4

Einleitung

große Anpassungsfähigkeit an höchst unterschiedliche Umweltbedin­
gungen auf. Diese Eigenart war für seine weltweite Verbreitung und das 
Überleben der Art ein entscheidender Vorteil, so dass auch bei größe­
ren Klimaeinbrüchen wie den Eiszeiten bisher immer Menschengrup­
pen eine zum Überleben geeignete Region finden konnten, wenngleich 
viele Gruppen nicht überlebten. Die fortgeschrittenen Untersuchungs­
methoden der Geologie, der archäologischen Anthropologie, der Mik­
robiologie, Genetik und anderer Disziplinen ermöglichen mittlerwei­
le mit ihren Forschungsergebnissen Historikern, ein immer genaueres 
Bild nachzuzeichnen, dass und wie Klimaveränderungen die Entwick­
lung des Menschen, die Entfaltung oder auch Zerstörung von Weltrei­
chen und Kulturen maßgeblich beeinflusst haben; sie füllen damit ei­
nerseits einige Wissenslücken und führen andererseits zu erheblichen 
Korrekturen bisheriger Erkenntnisse (Lamb 1982, Behringer 2007). So 
stellen Buchner und Buchner in einer Tabelle vorgeschichtliche Ent­
wicklungen des Menschen und Klimaveränderungen von 5,5 Millionen 
Jahren v. h. bis 6000 v. h. gegenüber; sie konkretisieren die Klimaein­
flüsse auf die menschliche Entwicklung und Geschichte ferner, indem 
sie in einer Graphik Temperaturverlauf und frühmenschliche Entwick­
lungen von 250.000 v. h. bis 10.000 v. h. aufzeigen (Buchner & Buch­
ner 2005, S. 83 bzw. S. 81). Solche Forschungsergebnisse machen immer 
wieder neu bewusst, wie bedroht und stets vorläufig menschliches Le­
ben nun einmal ist. 

Plattentektonische Veränderungen wie die Verbindungen von Süd- und 
Nordamerika ca. 2,5 Millionen Jahre vor heute und von Afrika und 
Asien ca. 5,5 Millionen Jahren v. h. veränderten die Meeres- und Luft­
strömungen und damit die Lebensbedingungen für Pflanzen und Tie­
re umfassend. Die Verbindung von Nord- und Südamerika ließ den 
Golfstrom mit seinen Klimafolgen entstehen. Auch Vulkanausbrüche, 
Eiszeiten, abrupte Temperaturstürze u. a. führten zu radikalen Verän­
derungen in der Biosphäre insgesamt und damit bei den Lebensbedin­
gungen des Menschen; solche Ereignisse bleiben natürliche Bedrohun­
gen, auf die der Mensch keinen Einfluss hatte, denen er ziemlich hilflos 
ausgesetzt war und bleibt und auf die er als Generalist nur mehr oder 
weniger geschickt reagieren kann, was er ja auch versucht hat. 

Zu den natürlichen Bedrohungen kommen die von uns Menschen ei­
genständig entwickelten dazu. Dies sind seit vielen Jahrtausenden ei­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


5

Einleitung

nerseits die Eingriffe in die Biosphäre, d. h. die Schädigungen der natür­
lichen Lebensbedingungen durch Übernutzung, Raubbau bis hin zur 
Ausrottung von jagdbaren und anderen Tieren und zur Verödung größe­
rer Regionen durch hemmungslose Abholzung und andere Aktivitäten. 
Andererseits gibt es neuerdings diverse Eigenbeiträge zu nachteiligen 
Veränderungen des Klimas – daher das „fast“ einige Sätze zuvor –  
sowie die selbst produzierten Zerstörungspotenziale: die beachtli­
chen, Gesundheit gefährdenden „Kollateralschäden“ der industriellen 
Produktion und des Verkehrs, eine umfangreiche Giftproduktion, die 
Kernkraftrisiken und die reichhaltigen Waffenarsenale. Auf die haus­
gemachten Bedrohungen kann der Mensch Einfluss nehmen; er könnte 
sie abschwächen, begrenzen, unschädlich machen oder beseitigen. Der 
Wille dazu ist eher zaghaft, weil es weithin an der Einsicht in die Not­
wendigkeit fehlt und/oder die anderen aktuellen Tagesprobleme eine 
mittel- und längerfristige Orientierung be- bzw. verhindern.

Eindeutig ist der teilweise hausgemachte Temperaturanstieg seit ca. 150 
Jahren durch Treibhausgase und andere Aktivitäten. Eine positive Inter­
pretation der Temperaturerhöhung besagt, dass sie eine neue Eiszeit ver­
hindert habe. Die einsetzende Industrialisierung, Höchststand der Glet­
scher um 1870 und beginnender Temperaturanstieg im 19. Jahrhundert 
lassen diese Sichtweise durchaus plausibel erscheinen. Klar ist, dass eine 
weitere Klimaerwärmung zusätzlich zu den bereits spürbaren und mas­
sive Schäden produzierenden Wetterkapriolen den Meeresspiegel deut­
lich ansteigen lässt, der bereits einige polynesische Inseln unbewohnbar 
gemacht hat und merkliche küstennahe Bevölkerungsteile in Bangla­
desch in die Flucht treibt. Mittel- und langfristig sind zahlreiche In­
seln, Metropolregionen und Küstenebenen bedroht, nicht wenige auch 
in den USA. Sehr wahrscheinlich ist, dass sich die Klimaerwärmung 
ohne einschneidende Gegenmaßnahmen fortsetzen wird. Das haben 
die meisten Staaten begriffen und auf der Pariser Klimakonferenz je­
weils selbst entwickelte Maßnahmenpakete beschlossen. Ob die Klima­
erwärmung ohne Gegenmaßnahmen weiter fortschreitet, ist dennoch 
nicht völlig sicher, und es werden auch andere mögliche Entwicklungs­
varianten diskutiert. Die Klimaerwärmung könnte über kurz oder lang 
auch eine Kaltzeit produzieren, falls der Golfstrom – im 21. Jahrhun­
dert unwahrscheinlich – durch die enormen Süßwasserschmelzwasser 
vom grönländischen Inlandeis aussetzen sollte. Sicher ist jedoch, dass 
die Menschheit ein kaum absehbares Bedrohungspotenzial mit weltweit 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


6

Einleitung

chaotischen Verhältnissen riskiert, wenn sie nichts gegen die Klimaer­
wärmung unternimmt. Auch bei den anderen, weniger ernst genomme­
nen, hausgemachten Umweltbedrohungen, seien sie global oder auch 
nur regional wirksam, gibt es keine Alternative zu unverzüglichen Ge­
genmaßnahmen, die in vielen Belangen z. B. der Rettung der Weltmeere 
und der Biodiversität ohne internationale Kooperation, nicht zustande 
kommen und gelingen können. Der vielerorts beklagenswerte und Ge­
sundheit gefährdende Zustand z. B. von Luft und Gewässern ist insge­
samt als eindringlicher Aufruf zu entschlossenem, kooperativem Han­
deln anzusehen. 

Die ersten Umweltkatastrophen, von denen uns unsere Vorfahren 
nach langer mündlicher Überlieferung in unterschiedlichen schrift­
lichen Quellen berichteten, sind die Sintfluten; solche und andere au­
ßergewöhnliche natürliche Ereignisse wurden damals und bis in das 
19. Jahrhundert ziemlich durchgängig als Strafe der Götter bzw. Gottes 
für menschliches Fehlverhalten verstanden und zwecks Vermeidung in 
der Zukunft mit Forderungen zu einem Gott gefälligen Verhalten, mit 
Menschenopfern oder auch anderen Leistungen zur Versöhnung der 
übernatürlichen Wesenheiten verknüpft. Nach wie vor dürften es welt­
weit viele Menschen sein, die an der alten Vorstellung von der göttli­
chen Steuerung der Geschichte festhalten. Erfahrungen mit der Umwelt 
und religiöses Denken bilden offensichtlich im Bewusstsein der Men­
schen einen selbstverständlichen Zusammenhang, bei der überwiegen­
den Mehrheit bis heute. 

Seit der Aufklärung und der explosionsartigen Entwicklung der Wis­
senschaften gewinnt eine andere Sichtweise, die Erklärung für jegli­
che Ereignisse in empirisch nachweisbaren Ursache-Wirkungszusam­
menhängen sucht und findet, zunehmend an Geltung und praktischer 
Anwendung. Die Erfahrungen mit den Sintfluten, die offensichtlich 
zahlreiche Menschen getötet und noch mehr vertrieben haben müs­
sen, haben sich so tief in das Bewusstsein der Menschen eingegraben, 
dass sie über einige Jahrtausende mündlich überliefert wurden, bevor 
sie schließlich schriftlich niedergelegt wurden, zuerst im Gilgamesch­
epos und deutlich später nach dessen Vorlage im Alten Testament. Die 
auf das alte Mesopotamien bezogenen Wissenschaften waren durchaus 
der Auffassung, dass hinter den Flutberichten reale Erfahrungen ste­
cken müssten, es fehlten jedoch lange empirische Belege. Neuerdings 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


7

Einleitung

wissen wir aus geologischen, klima- und kulturhistorischen Untersu­
chungen (Buchner/Buchner 2005), dass sich diese Fluten tatsächlich 
ereignet haben und nachgewiesen werden können. Mythen über gro­
ße Fluten gibt es auch andernorts. Weitere hochgradig klimarelevante 
Fluten kaum vorstellbaren Ausmaßes werden von Geologen für Nord­
amerika belegt, ohne dass es dafür menschliche Zeugnisse gäbe und 
geben konnte. Geologen sehen all diese Fluten gegenwärtig nicht als 
Strafe Gottes, sondern als Folge der schmelzenden Eismassen, die sich 
während der Entwicklung der letzten Eiszeit in den kälteren Regionen 
und auf den Gebirgen aufgetürmt hatten und den Meeresspiegel auf ca.  
130 m unter dem heutigen Stand sinken ließen. 

Vor der Eisschmelze und auf dem Höhepunkt der Eiszeit war der Per­
sische Golf von der damaligen Mündung von Euphrat/Tigris bis über 
die Meerenge von Hormoz hinaus eine Ebene mit einigen Süßwasser­
seen, durchflossen von einem Fluss, dem vereinten Euphrat und Ti­
gris. Lange Zeit war diese Ebene ebenso wie große Teile Arabiens of­
fensichtlich besiedelt. Die Eisschmelze hat im Verlauf von ca. 10.000 
Jahren, von etwa 18.000 v. h. bis 7.000 v. h. den Meeresspiegel im Per­
sischen Golf in vier Schüben wieder auf das heutige Niveau angehoben 
und die Bewohner von dort vertrieben. Buchner und Buchner beschrei­
ben diese Vorgänge und sehen die vierte Flut zwischen 8000 v. h. und 
7.000 v. h. als die Flut an, auf die Gilgameschepos und Bibel Bezug neh­
men: sie stützen ihre Auffassung auf die Berichte beider Quellen, die sie 
mit den örtlich und regional nachweisbaren Gegebenheiten verglichen 
haben. Nach der vierten Flut bedeckte das Meer die nach den ersten 
drei Flutphasen noch verbliebenen Ebenen des Persischen Golfs. Sie be­
richten, dass die Bucht Bandar Abbas auf der Nordseite des Persischen 
Golfes der Beschreibung des Paradieses im Gilgameschepos sehr nahe 
kommt und keine andere Landschaft weit und breit auf diese Beschrei­
bung passt. Diese Bucht und ihr Versinken in den Fluten könnten also 
reale Bezugspunkte für die schriftlichen Überlieferungen und ihre da­
malige Deutung sein (Buchner & Buchner 2005, S.  221–231). Wir zie­
hen eine Folgerung: Mythologische Sinnkonstruktionen zu zentralen 
Erfahrungen verführen dazu, in den vorgegebenen Kontexten zu ver­
harren und Unverständliches übernatürlichen Wesenheiten zuzuschrei­
ben. Durch Entmythologisierung gewinnt menschliche Erfahrung an 
Bedeutung. Das Denken in empirisch gesicherten Ursache-Wirkungs­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


8

Einleitung

zusammenhängen als extreme Form entmythologisierten Nachdenkens 
eröffnet deshalb auch neue Handlungsperspektiven.

Versteht man Religion in einer ersten Annäherung als Selbstverständ­
nis von Menschengruppen in ihrer sozialen und natürlichen Lebens­
welt1, so ist mit unmittelbaren Auswirkungen dieses Selbstverständnis­
ses auf ihr Verhalten in und gegenüber der Umwelt zu rechnen. Umwelt 
kann als ein Komplex von natürlichen Gegebenheiten/Kräften und von 
Menschen gestalteten Ressourcen verstanden werden, in dem und für 
den Menschen sich mittels ihres Selbstverständnisses Orientierung und 
Lebensmöglichkeiten suchen und verschaffen. 

Religionen und Umwelt waren, soweit wir zurückblicken können, we­
gen ihrer existenziellen Bedeutung stets eng auf einander bezogen; bei­
de sind seit einigen Jahren zu zentralen Themen in der öffentlichen und 
politischen Diskussion geworden. Beide sind in regional unterschied­
lichem Ausmaß weltweit von zunehmender Bedeutung, ausgesproche­
ne Wachstumsfelder. Beide hängen eng mit individuellem und sozialem 
Wohlergehen zusammen. Beide sind durch Wechselbeziehungen mitei­
nander verbunden. Beide mobilisieren höchst unterschiedliche Gefühle, 
von bedingungsloser Hingabe bis zu extremer Konfrontation.

Manche Leser mögen es für unsinnig erklären, den Beziehungen zwi­
schen derart komplexen, Leben bestimmenden Konglomeraten wie Re­
ligion einerseits und Umwelt anderseits nachgehen zu wollen. Aber auf 
vielfältige Weise ist das Schicksal großer Teile der Weltbevölkerung mit 
beiden und ihrer Beziehung zueinander verbunden. Man ist also gut 
beraten, diese Beziehung näher zu überprüfen und herauszufinden, wie 
sich diese Beziehung entwickelt und was sie für unsere Gegenwart und 
Zukunft bedeutet. 

1	 An dieser Stelle wird von einer genaueren Definition von Religion abgesehen, 
weil in einigen der folgenden Kapitel differenzierend auf Religion eingegan­
gen wird. Selbstverständnis des Menschen hat sich auch in der philosophischen 
Tradition sowie in immanent ausgerichteten Weltanschauungsgemeinschaften 
entwickelt. Auf beide gehe ich hier nicht ein, weil sie keine dauerhaften sozia­
len Organisationen bilden konnten. Individuelles, von Religionsgemeinschaf­
ten unabhängiges Selbstverständnis nimmt zwar quantitativ zu, wird aber we­
gen seiner inselartigen Isolation nicht systematisch thematisiert.  

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


9

Einleitung

Wer Götter oder einen Gott als die wirkenden Kräfte im Universum 
und auf der Erde sieht, wird die eigene Verantwortung für die natürli­
che und selbst gestaltete Umwelt anders einschätzen als Personen, die 
in empirisch belegbaren Ursache-Wirkungszusammenhängen denken 
und Handlungen danach planen. Mit diesen beiden gegensätzlichen Po­
sitionen soll verdeutlicht werden, dass das Selbstverständnis wesentli­
chen Einfluss auf das Verantwortungsgefühl und das Verhalten gegen­
über der Umwelt ausübt. Selbstverständlich gibt es tatsächlich zwischen 
den beschriebenen Extremen zahlreiche Abstufungen und Kombinati­
onen. Denn der Glaube an einen Gott reduziert nicht automatisch die 
persönliche Verantwortung für die Umwelt auf null, sondern kann ein 
breites Spektrum der Abstufungen von Verantwortungsgraden umfas­
sen, verankert jedoch das Leben generell in einem vorgegebenen, sinn­
haft gesteuerten Gesamtzusammenhang mit Ausrichtung auf das Jen­
seits. Dennoch ist kaum zu bestreiten, dass mit einer konsequenten 
Ausrichtung auf das Übernatürliche die Zukunft des Diesseits an Be­
deutung verliert und damit auch die Verantwortungsbereitschaft des 
Menschen. Das Diesseits wird zum Zubringer für die übernatürliche 
Welt herabgestuft. Umgekehrt ist der idealtypische rationale Empiriker 
eher ein real nicht existentes Konstrukt. Die Antriebskraft zum Han­
deln und die Handlungsziele kommen aus den Kräften des Genoms, 
d. h. dem leben wollen und der sozialen Einbindung, also aus einem na­
türlichen individuellen und kollektiven Egoismus, und nutzen mit den 
daraus erwachsenden Vorentscheidungen empirisch-rationales Denken 
lediglich als Hilfsmittel zur Verwirklichung angestrebter Ziele. Verant­
wortung für die Umwelt steht in beiden Zugängen zum Selbstverständ­
nis des Menschen nicht wie von selbst an erster Stelle, sondern steht 
im Konflikt mit anderen Zielsetzungen. Im Kontext eines Denkens in 
empirischen Ursache-Wirkungszusammenhängen fällt es allerdings 
schwer, im Weltgeschehen einen sinnhaften, Halt gebenden, von Perso­
nen unabhängigen Ablauf zu erkennen. Ohne den Glauben an göttliche 
Weltgestalter geraten die Handlungsmöglichkeiten und -zwänge des 
Menschen und seine Verantwortung für die beobachtbaren Verhältnis­
se stärker in den Fokus. Die Beziehung zwischen dem Selbstverständ­
nis des Menschen und dem Zustand der Umwelt wird Gegenstand des 
Nachdenkens, weil sie, sei es positiv oder negativ, in hohem Ausmaß die 
Lebensbedingungen des Menschen und die anderer Lebewesen, von de­
nen wir leben, beeinflusst. Diese Beziehung entwickelt sich aber in ei­
nem Feld massiver Interessen- und Machtkonflikte, die häufig nicht zu­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


10

Einleitung

gunsten günstiger Lebensbedingungen, sondern aus dem Blickwinkel 
von Partikularinteressen oder auch ohne Kenntnis notwendiger Maß­
nahmen entschieden wurden und werden. 

Menschen verstanden und verstehen oft nicht, welche Schwierigkeiten 
sie sich und ihren Lebensbedingungen mit ihren Verhaltensweisen auf­
laden. Häufig kommt die Einsicht in fehlendes Verständnis und Fehl­
verhalten, wenn sie denn überhaupt kommt, zu spät, weil irreversible 
Schäden eingetreten sind wie bei vielen großräumigen Abholzaktionen. 
Der Mensch hat sich genommen, was er zu brauchen glaubte und haben 
wollte. Das war immer wieder zu viel, beeinträchtigte oft die Lebensbe­
dingungen und zwang zu unterschiedlichen Kompensationen von her­
ber Einschränkung der Lebensführung bis Flucht, bis in die Gegenwart. 
Dennoch kommt der Mensch nicht daran vorbei, sich zwecks der ei­
genen Selbstbehauptung immer wieder neu ein Bild davon zu machen, 
auf welche Weise er in und mit der Umwelt auf Dauer bestehen und 
überleben kann, welche Vorstellungen und Leitbilder ihn dabei erfolg­
reich führen können. In dem jeweiligen Zustand der unterschiedlichen 
regionalen und globalen Umwelten spiegeln sich deshalb zusätzlich zu 
natürlichen Ereignissen und Prozessen in hohem Ausmaß die diversen 
Selbstverständnisse der Menschen, ihre Interessen- und Machtkonflikte 
sowie ihre Kenntnisse der komplizierten Lebensbedingungen. Ändert 
sich die Umwelt auf natürliche und/oder hausgemachte Weise, so ist 
der Mensch herausgefordert, sein Selbstverständnis und sein Verhalten 
gegenüber der Umwelt so neu zu justieren, dass er sein Überleben auf 
Dauer sichern kann. 

Umwelt und Selbstverständnis des Menschen beeinflussen sich also ge­
genseitig und befinden sich beide in einem Prozess mehr oder weniger 
stetiger Spannung und Veränderung. Soweit man zurückblicken kann, 
hat der Mensch immer wieder massive Schwierigkeiten, sein Selbstver­
ständnis und sein tatsächliches Umweltverhalten problemangemessen 
auf die zu bewältigenden Probleme abzustimmen, zu modifizieren und 
zu gestalten, um in seiner jeweiligen regionalen Umwelt seine von ihm 
beeinflussbaren und wandelbaren Lebensbedingungen erhalten zu kön­
nen, bis heute. Im Grunde genommen ist ein derartiges idealtypisches 
Modell des vorsorgenden Umweltverhaltens auch eine unrealistische 
Vorstellung, weil diese nur unter drei grundsätzlich irrealen Vorausset­
zungen realisierbar wäre: einer jeweils immer wieder neuen zuverläs­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


11

Einleitung

sigen Einschätzung der bevorstehenden Entwicklung, der Verfügung 
über die jeweils erforderlichen Wissensbestände für geeignete Steue­
rungsmaßnahmen und der jeweiligen gesellschaftlichen Durchsetzung 
notwendiger Veränderungen aktueller Verhaltensstandards zugunsten 
zukünftigen Lebens. Aber vor eben dieser Aufgabe steht die Menschheit 
in den kommenden Jahrzehnten: sie soll eine Aufgabe meistern, die sie 
bisher nicht geleistet hat und auch nicht zustande bringen musste, eine 
Aufgabe, die nach menschlichem Ermessen auch nicht zu leisten ist. Die 
Menschheit muss also diesen qualitativen Entwicklungssprung machen, 
weil sie an die Grenzen des Wachstums gestoßen ist.

Seit Ende des 20. Jahrhunderts überschreitet die Nutzung der Erde 
durch den Menschen immer mehr die mittel- und langfristig leistbare 
Versorgungs- und Entsorgungskapazität der Erde, insbesondere, aber 
nicht nur in den Industrieländern. Die aktuellen Nutzungsgewohnhei­
ten der Ressourcen können auf dem gegenwärtigen Niveau nur noch 
begrenzte Zeit realisiert werden und werden die Lebensmöglichkeiten 
künftiger Generationen, d. h. der gegenwärtig und später Geborenen 
voraussichtlich drastisch einschränken.

Auf einer fast vollständig erschlossenen Erde gibt es so gut wie keine 
freien Siedlungsräume für größere Ströme von Umweltflüchtlingen 
mehr, sondern – vorläufig – allenfalls freiwillige Aufnahme von poli­
tisch Verfolgten und streng kontrollierte Einwanderung in wenigen 
Ländern (Kanada, Australien u. a.). Für Umweltflüchtlinge aus Polyne­
sien haben Neuseeland und Australien Aufnahme angeboten, vorläu­
fig. Ansonsten sperren sich die meisten Länder gegen die Aufnahme 
von Flüchtlingen welcher Art auch immer. Über einen Notausgang ver­
fügt die Erde nicht. Die traditionelle Kompensation, Umweltproblemen 
durch Flucht auszuweichen, trägt nicht mehr. Grundlegende Neuori­
entierung und dementsprechende Verhaltensänderung werden unum­
gänglich.

Durch die Bevölkerungsvermehrung und die ziemlich hemmungslo­
se Ressourcennutzung ist die Menschheit zum ersten Mal im Begriff, 
an klare, mittel- und langfristig nicht zu überschreitende Grenzen der 
Versorgung und Entsorgung zu stoßen. Seit der Veröffentlichung von 

„Grenzen des Wachstums“ (Meadows u. a. 1972) haben sich zwar eini­
ge Details verschoben, mangels ausreichender zwischenzeitlicher Steue­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


12

Einleitung

rungsmaßnahmen ist jedoch, wenn man den Folgeuntersuchungen von 
1992, 2006 und 2012 sowie den Ergebnissen der weiteren Nachhaltig­
keitsforschung glaubt, eine Dramatisierung der Situation eingetreten, 
weil die verbleibenden Handlungsspielräume enger geworden sind und 
die erforderlichen Finanzmittel mit weiteren Verzögerungen wesent­
lich steigen werden. Die bisherigen Umweltschutzmaßnahmen reichen 
nicht mehr aus, weil die ziemlich weltweit auf Wirtschaftswachstum 
ausgerichteten Systeme der Wirtschaft und Politik mit ihrem immer 
noch gewollten und steigenden Ressourcenverbrauch bei gleichzeitig 
unzureichenden Entsorgungseinrichtungen selbst das zentrale Problem 
darstellen und die dauerhafte Versorgung der Weltbevölkerung in Fra­
ge stellen. Eine grundsätzliche Um- bzw. Neuorientierung mehr oder 
weniger aller Staaten je für sich und der internationalen Gemeinschaft 
wird nicht zu vermeiden sein. Die angesprochenen Grenzen des Wachs­
tums verlangen der Menschheit etwas ganz und gar Neues ab: Sie muss 
zeitlich sehr weit vorausdenken und über das hier und jetzt hinaus die 
Lebensmöglichkeiten der künftigen Generationen in ihre aktuellen, ge­
genwartsbezogenen Planungen einbeziehen und steht damit vor einer 
Aufgabe, die selbst bei bestem Willen kaum ohne weit reichende Fehl­
entscheidungen leistbar sein wird. 

Zwar werden insbesondere für die nachhaltige Produktion der Versor­
gungsgüter und die erforderlichen Entsorgungskapazitäten auch neue 
technologische Entwicklungen gebraucht. Die eigentlich schwierigen 
Aufgaben zur Sicherung dauerhafter Versorgung der künftigen Welt­
bevölkerung und deren Lebensbedingungen liegen jedoch in den er­
forderlichen gesellschaftlichen Veränderungen: Das weit verbreite­
te, auf materiellen Konsum und Wirtschaftswachstum ausgerichtete 
Selbstverständnis werden die knappen Ressourcen auf Dauer in den 
reichen Ländern nicht mehr zulassen, erst recht nicht in den armen. 
Vom Wechsel zu einer von Nachhaltigkeit geprägten Lebens- und Wirt­
schaftsform sind die hoch entwickelten Industrieländer aus zwei Grün­
den weit mehr betroffen als die ärmeren Länder. Einerseits müssen sie 
ihre feingliedrig auf Wachstum abgestimmten sozialen und wirtschaft­
lichen Strukturen mit weit reichenden Einschränkungen und Umver­
teilungen umgestalten, um ihren mehrfach überzogenen ökologischen 
Fußabdruck (vgl. Abschnitt 7.1) zu reduzieren, höchstwahrscheinlich 
unter heftigen Konflikten. Andererseits werden die reichen Länder ihre 
Unterstützung der armen Länder bei deren Umstellung auf Nachhal­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


13

Einleitung

tigkeit kaum verweigern können. Die allgemeine Ressourcenverknap­
pung wird in Verbindung mit der erwarteten Bevölkerungszunahme in 
den Armutsregionen – man spricht z. B. in Afrika von einer Verdopp­
lung bis Verdreifachung der Bevölkerung bis 2050 – die ohnehin schon 
schwierige Situation weiter verschärfen. Riesige Migrationsströme sind 
wahrscheinlich.

Das Selbstverständnis und die mit ihm verbundenen Ziele und Verhal­
tensmuster werden in der Auseinandersetzung um die Erhaltung der 
Lebensbedingungen eine Schlüsselrolle spielen und ziehen sich deshalb 
als Themen durch alle Kapitel. Eine zweite, mit dem Selbstverständnis 
verbundene Schlüsselrolle betrifft die Frage, ob und wie die weltweiten 
Konfliktpotenziale soweit kanalisiert werden können, dass die zur Pro­
blembewältigung erforderlichen nationalen sowie internationalen Ko­
operationsbeziehungen arbeitsfähig wirken können.

Zur Klärung wichtiger Aspekte des Selbstverständnisses setzt die fol­
gende Abhandlung mit grundlegenden Eckpunkten der Evolution für 
menschliches Leben und der Entwicklung des Menschen ein, geht dann 
der Entstehung und Entfaltung menschlichen Selbstverständnisses in 
den Religionen nach, verfolgt die Haltung der Religionen zur Natur im 
Verlauf der Religionsgeschichte bis in die Gegenwart und fragt nach der 
Zukunft der Religion. Zentrale Bedeutung hat aus meiner Perspektive 
ein neues kooperatives Verhältnis von Religion und Wissenschaft, das 
der Wissenschaft und ihrer praktischen Anwendung Leben erhaltende 
Grenzen setzt und die Religionen zur Klärung ihres Selbstverständnis­
ses mit den Erkenntnissen der Wissenschaft in Verbindung bringt. Un­
ter Bezug auf die aktuellen Befunde zur Umwelt und das Konfliktpoten­
zial werden Möglichkeiten sondiert, wie Nachhaltigkeit, gegründet auf 
die Achtung vor dem Leben, zur Basis moderner Gesellschaften werden 
kann, um die Lebensbedingungen dauerhaft zu erhalten. 

Der erste zentrale Bezugsrahmen für das Gewordensein des Menschen 
ist die Evolution, die einige – rational kaum bestreitbare – Erkenntnis­
se und Kriterien für die Einschätzung von Religionen und ihre Erfin­
der bereitstellt. Das erste Kapitel geht deshalb zusammenfassend auf 
solche wichtige Erkenntnisse aus der Evolution als bestimmende Be­
zugspunkte und Beurteilungskriterien ein. Die Evolution ist als riesiges 
Entwicklungslaboratorium von Leben in hohem Grade abhängig von 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


14

Einleitung

den natürlichen Gestaltungskräften der Erde und des Universums. Be­
kanntlich sind die Rahmenbedingungen für die Entstehung von Leben, 
wenn überhaupt, nur auf wenigen Gestirnen wahrscheinlich. Auf diese 
Gestaltungskräfte gehe ich trotz ihrer Ausschlag gebenden Bedeutung 
nicht in der Form eines eigenen Kapitels, sondern quer durch die Kapi­
tel dann punktuell ein, wenn ein Bezug zu ihnen zum Verständnis not­
wendig erscheint.

Das zweite Kapitel behandelt die Entwicklung des Menschen zu seiner 
beherrschenden Stellung im Kosmos des Lebens; es geht dabei auf die 
Evolutionsgesetze ein, die auch im Argumentationsverlauf der Kapitel 
5–7 immer wieder eine wesentliche Rolle spielen, da sie menschliches 
Denken und Verhalten maßgeblich mitsteuern: denn die Sicherung 
künftiger Lebensbedingungen hängt entscheidend von der probleman­
gemessenen Steuerung menschlichen Verhaltens ab, soweit Menschen 
darauf Einfluss haben. 

In Kapitel 3 versuche ich einen Überblick über die Vielfalt der Religi­
onen zu geben und sehe Religionen dabei als in Gruppen, größeren 
Sozialverbänden oder Gesellschaften von Menschen geschaffene Vor­
stellungswelten, die ihm sowohl Selbstverständnis als auch Zukunft 
weisende Orientierung geben. In Religionen verbinden sich einerseits 
Antworten des Menschen auf die Herausforderungen der jeweiligen 
Zeitepochen und andererseits Vorstellungen, die aus seinen Bedürfnis­
sen, Sehnsüchten und Prägungen erwachsen. In den letzten Jahrhun­
derten haben viele Menschen in der Auseinandersetzung insbesondere 
mit der Aufklärung unabhängig von Religionen im soeben definierten 
Sinn persönliche, d. h. individuelle Selbstverständnisse entwickelt, auf 
die, soweit sie in isoliert-individualistischer Eigenart verharren, in die­
ser Abhandlung nur gelegentlich als Tatsache eingegangen wird. Der 
Kontext der Gemeinde bzw. anderer Formen sozialer Einbindung von in-
dividueller Religiosität wird hier als elementares Markenzeichen von Re­
ligion angesehen. 

Das vierte Kapitel geht auf drei Formen der Beziehung zwischen Reli­
gion und Umwelt in der Religionsgeschichte ein, die sich im zeitlichen 
Ablauf der Menschheitsgeschichte entwickelt haben, aber dennoch alle 
drei nach wie vor präsent sind, weil sie unterschiedliche Entwicklungs­
stadien, Erfahrungswelten und Denkhorizonte von Gesellschaften re­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


15

Einleitung

präsentieren. Die erste Beziehungsform kann als mythologische Einheit 
von Mensch, belebter und materieller Umwelt und transzendenten We­
sen beschrieben werden. Gemeint sind animistische und mit Gotthei­
ten verbundene Naturreligionen. Die zweite Beziehungsform weist zwei 
Versionen auf. Beide entmythologisieren in gewisser Weise die Bezie­
hung des Menschen zur Natur und stellen ihn selbst in den Mittelpunkt; 
die abrahamistische Form entsakralisiert die Natur in verdinglichter 
Form. Die mythologische Einheit von Menschen, anderen Lebewesen, 
Natur und transzendenten Wesenheiten zerbricht. Die buddhistischen 
Traditionen halten an der Ganzheit und an der Achtung vor allem Le­
ben bis heute fest. In der dritten gegenwärtigen Beziehungsform werden 
sich einige Religionen zwar wieder ihrer ehemals engen Beziehung zur 
Umwelt und ihrer Verantwortung für die belebte und materielle Umwelt 
bewusst. Im Zuge der Entwicklung zur modernen Zivilisation haben al­
lerdings insbesondere die Naturwissenschaften die Definitionsmacht 
über die physische Natur und Umwelt übernommen und verweisen Re­
ligionen zunehmend auf Sinngebung in transzendenten Kontexten; sie 
entziehen den Religionen damit in den Ländern der westlichen Zivilisa­
tion in vielen Lebensbereichen ausgeübte Kontrollfunktionen. Die Pri­
orisierung des Wirtschaftswachstums durch die Entscheidungsträger in 
Wirtschaft, Finanzwelt und Politik ist mit weitgehender Kontrolle über 
die zentralen Lebensbereiche verbunden und führt dazu, dass die Be­
wahrung der zwar lebensnotwendigen, aber bedrohten Biosphäre nur 
geringe Beachtung findet und zu wenig zum Zuge kommt. 

An dieser Stelle möchte ich besonders hervorheben, dass es mir in die­
sem Kapitel um die Darstellung von Entwicklungen geht, d. h. darum, 
wie die moderne Zivilisation mit ihren Begleiterscheinungen höchst­
wahrscheinlich entstanden ist. Dies hat nichts mit irgendwelchen 
Schuldzuschreibungen zu tun, die in der Analyse von geschichtlichen 
Abläufen zunächst einmal nichts zu suchen haben. Die nach der Analy­
se folgenden Bewertungen orientieren sich an dem mittel- bis langfris­
tigen Überleben großer Teile der Weltbevölkerung. 

Das fünfte Kapitel versucht zu klären, was wir von Religionen in Zu­
kunft zu erwarten haben. Welche Vermutungen lassen sich aus dem ge­
genwärtigen Erscheinungsbild der Religionen und menschlicher Be­
dürfnislagen ableiten? Welche Entwicklungen zeichnen sich über die 
Zukunft der Religionen selbst ab? Gibt es Möglichkeiten, den provo­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


16

Einleitung

zierenden Geltungsanspruch der Religionen und das damit verbunde­
ne Konfliktpotenzial unter Kontrolle zu bringen? Gibt es einen gemein­
samen Bezugspunkt in den Deutungssystemen, auf den sich mehr oder 
weniger alle Religionen einigen können und der Grundlage für gemein­
sames Handeln angesichts der drohenden globalen Krisen sein kann? 

Seit geraumer Zeit stehen rationales Denken und Sinndeutung mensch­
lichen Lebens, verkörpert durch Wissenschaft und Religionen, in einem 
manifesten Spannungsverhältnis zueinander. Das sechste Kapitel geht 
der Entwicklung dieses Verhältnisses nach und plädiert für eine neue 
kooperative Beziehung zwischen beiden, da die bedrohlichen Zukunfts­
szenarien nur durch beide bewältigt werden können. Religion im Sinne 
eines zukunftsbezogenen Selbstverständnisses sollte wieder zu einem 
zielorientierten Bezugsrahmen für Wissenschaft und ihre Anwendung 
werden, der sich an der Achtung vor dem Leben orientiert und dia­
logisch von beiden entwickelt werden muss. Von den Ergebnissen der 
Wissenschaft sollten Religionen lernen, was denn die Wirklichkeit ist, 
für die Menschen eine sinnhafte Deutung zur Orientierung in der Welt 
brauchen.

Im Abschlusskapitel sieben werden die Ergebnisse und Argumente der 
vorausgegangenen Kapitel unter dem Gesichtspunkt zusammengeführt, 
wie die anstehenden Bedrohungen vermieden oder – da sie bereits be­
gonnen haben sich zu ereignen – wenigstens vermindert werden kön­
nen. Zu diesem Zweck wird zuerst die Bedrohungslage einerseits durch 
die Umweltbelastungen und andererseits durch die Kräfte bindenden 
und entzweienden, weltweiten Konfliktlagen zusammengefasst. Unter 
den denkbaren Varianten zum Umgang mit den anstehenden Umwelt­
problemen fokussieren die folgenden Abschnitte unter Kap.7.3 die Um­
stellung der gesellschaftlichen Organisation in den Ländern der Erde 
unter dem Leitbild Nachhaltigkeit, weil nur auf diese Weise die dauer­
hafte Versorgung der Weltbevölkerung mit den lebensnotwendigen Gü­
tern erreicht werden kann. Mit Nachhaltigkeit sind zwei grundlegende 
Implikationen verbunden. Nachhaltigkeit kann nur gelingen, wenn sich 
im Selbstverständnis der Länder/Staaten weltweit die Achtung vor dem 
Leben und Solidarität als weitere Leitbilder durchsetzen. Achtung vor 
dem Leben ermöglicht die Erhaltung der ökologischen Lebensbedin­
gungen. Solidarität hat sich als Grundlage des Steuerungsinstrumentes 
Kultur in der sozialen Selektion entwickelt und ist für die notwendi­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


17

Einleitung

gen Neustrukturierungen und Umverteilungen unerlässlich. Nachhal­
tigkeit und mit ihr Achtung vor dem Leben und Solidarität müssen zu 
Leitbildern für individuelle Lebensorientierung sowie für gesellschaftli­
che, wirtschaftliche und politische Entscheidungen werden. Das ist viel 
verlangt, aber langfristig eine Überlebensbedingung für die Weltbevöl-
kerung.

Dem weit gespannten inhaltlichen Problemfeld entspricht eine eben­
so weit gespannte Literaturauswahl, die Ergebnisse zahlreicher wissen­
schaftlicher Disziplinen einbezieht. Viele einbezogene Sachverhalte sind 
bereits mehr oder weniger allgemein bekannt und werden deshalb nicht 
im Detail mit Quellenangaben ausgewiesen. Auf Umweltprobleme gehe 
ich primär zusammenfassend und hinsichtlich ihrer mittel- bzw. lang­
fristigen Bedrohung ein, zumal es zu fast allen Problemfeldern diffe­
renzierte Ausarbeitungen der einschlägigen Experten gibt. Einen zu­
sammenfassenden, allgemein verständlichen Überblick bieten Harald 
Lesch und Klaus Kamphausen (2016). Religionen und ihre Eigenart so­
wie ihre Geschichte spielen in diesem Text eine zentrale Rolle, weil sie 
als Selbstverständnisse von Menschen das Zünglein an der Waage sein 
könnten, das zu einer Neuorientierung maßgeblich beitragen könnte.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


19

1	 Zur Entwicklung des Lebens  
auf der Erde

1.1	 Eckpunkte

Der Mensch tritt – gemessen am Bestehen der Erde – erst sehr spät nach 
sehr, sehr langer Entwicklung als Lebewesen in der Biosphäre in Er­
scheinung. Kann man das, was vor dem Menschen war, immerhin alle­
mal 3,5 Milliarden Jahre Leben, einfach übergehen, wenn man mensch­
liches Sein in seinen Bedingungen, Möglichkeiten und in seinem Sinn 
verstehen will? Es wäre naiv, angesichts des mittlerweile verfügbaren 
Wissens über die Geschichte der Erde und des Lebens so zu verfahren.

Wie haben wir Menschen uns entwickelt? Wovon leben wir Menschen? 
An welche Bedingungen ist menschliches Leben geknüpft? In welchem 
Verhältnis stehen Menschen zu anderen Lebewesen? Worin besteht also 
der Rahmen unseres Lebens, ohne den unser Leben nicht möglich ist? 
Woher kommen wir? Was sind wir? Wohin gehen wir? Ein Zeitraffer-
Rückblick auf die Evolution und darin die Entwicklung des Menschen 
ist dazu bestimmt, einige grundlegende Leitlinien vorzustellen. 

Bis zum Beginn der Neuzeit schienen diese Fragen beantwortet und 
zwar von den zahlreichen Schöpfungsberichten der Jäger- und Samm­
ler-Gruppen, der Ethnien und den heiligen Überlieferungen der später 
dominierenden Weltreligionen. Die Unterschiede in den Schöpfungsge­
schichten störten kaum. Jede Gruppe glaubte wie selbstverständlich an 
die eigene Version. Dies hat sich geändert, als die Menschen sich deut­
lich vermehrten und ihre Gruppen/Ethnien immer häufiger mehr oder 
weniger freundliche oder auch konflikthafte bis kriegerische Kontak­
te miteinander hatten. Dies ist in erheblichem Maß auch in der Gegen­
wart noch so, allerdings teilweise garniert von heftigen Attacken gegen 
Andersgläubige. Dennoch wird diese Selbstgenügsamkeit der Religions­
gemeinschaften immer mehr durch die modernen Naturwissenschaften 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


20

Zur Entwicklung des Lebens auf der Erde

und ihre Untersuchungsergebnisse gestört und herausgefordert. Es be­
gann mit der kopernikanischen Wende vom geo- zum heliozentrischen 
Weltbild, eine Wende, die zunächst keine hervorstechenden Wirkungen 
nach sich zog. Weitere Erkenntnisse der Astronomie und der späteren 
Astrophysik folgten, und mittlerweile haben die Naturwissenschaften 
die Erklärung der physischen Welt zu ihrer immer weniger bestrittenen 
Domäne gemacht.

Unsere Erde ist um die 4,5 Milliarden Jahre alt, sagen die Erforscher 
der Erde und des Universums. Auf ein exaktes Datum kommt es da 
wohl auch nicht an; es wäre auch wissenschaftlich kaum begründbar. 
Angesichts dieser kaum vorstellbaren Zeiträume spielen ein paar Mil­
lionen Jahre mehr oder weniger auch keine so große Rolle. Wenn Wis­
senschaftler die Entwicklung der Erde nachzeichnen, sprechen sie fast 
immer von Zeiträumen, kaum von präzisen Daten. 

Deutlich prekärer zunächst für die europäischen Glaubensgemeinschaf­
ten, weil sie die Menschen und ihre Glaubensvorstellungen unmittelbar 
betreffen, waren dann die Entdeckungen von Charles Darwin und die 
weitere Ausarbeitung der Evolutionstheorie. Leben entwickelt sich seit 
ca. 3,5 bis 4 Milliarden Jahren. Wer ist schon in der Lage, sich einen 
Zeitraum von 3,5 Milliarden Jahren vorzustellen? Evolutionsbiologen 
haben sich Gedanken gemacht, wie man diesen Zeitraum und seinen 
Bezug zum Auftreten des homo sapiens verständlich machen kann. Sie 
haben dafür den Zeitraum eines Tages, den sich jeder vorstellen kann, 
gewählt. In diesem Tagesmodell erscheint der Mensch erst drei Sekun­
den vor 24 Uhr. Von ca. 86400 Sekunden Leben sind dem Menschen 
gerade einmal 3 Sekunden vorbehalten. Der Mensch ist also ein Neu­
ling, hat aber die Erde während seines noch sehr kurzen Aufenthalts 
umfassend nach seinen Vorstellungen gestaltet und immer wieder die 
jeweiligen eigenen Lebensbedingungen und die von anderen Lebewe­
sen ruiniert, rund um den Erdball, manchmal reparabel, immer wie­
der irreversibel. Bisher gibt es keine nennenswerten Anzeichen, dass 
er sein zerstörerisches Verhalten unterlässt; er nimmt sich, was er will 
und kriegen kann. Mit wenigen Ausnahmen war dies der Gang der Din­
ge bis heute; und ein Ende dieses Verhaltens ist nicht abzusehen. Im­
merhin wächst mittlerweile das Bewusstsein, dass dieses Verhalten die 
Lebensbedingungen der Art Mensch bedroht. Will der Mensch als Art 
noch eine längere Weile überleben, dann muss er irreversible Zerstö­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


21

Eckpunkte

rungen seiner Lebensbedingungen beenden bzw. vermeiden. Denn die 
Erde ist endlich und hat keinen Notausgang. 

Das Leben beginnt mit den Bakterien und entwickelt sich über end­
los erscheinende Zeiträume und zahlreiche Veränderungsschritte zu ei­
nem breiten, differenzierten Strom vielfältiger Arten. Betrachtet man 
die eher abstrakten Abstammungstafeln der Biologen, so kommt man 
aus dem Staunen kaum heraus, wie viele verschiedene Lebensformen es 
gab und gibt und wie genau die Abstammungslinien bestimmt werden 
können, nicht ohne Überraschungen für Laien, welche Urahnen denn 
welche Lebewesen und auch wir Menschen haben.

Besonderes Aufsehen erregten folgende Aussagen Darwins:

•	 Lebewesen haben eine gemeinsame Abstammung
•	 Lebewesen entwickeln und verändern sich
•	 Lebewesen verändern sich durch kleinste Anpassungsschritte an 

den Wandel ihrer Lebensumwelt und bewirken durch deren Viel­
zahl im Zeitablauf die Differenzierung und Ausprägung der Arten

•	 Die natürliche Selektion ist der entscheidende Mechanismus der 
Evolution und bedeutet, dass die am besten an die Umweltbedin­
gungen angepassten Lebewesen/Arten ihren Genotypus durchset­
zen. 

Alle vier genannten Aussagen stehen in einem gewissen Kontrast zu  
– jedenfalls wörtlich verstandenen – kirchlichen Auffassungen, denen 
zufolge Lebewesen einzeln von Gott geschaffen wurden. Trotzdem: 
Man muss daraus keine Konfliktszene machen. Einige Kirchen können 
sich mit der Evolutionstheorie arrangieren, verstehen den Schöpfungs­
bericht der Bibel symbolisch und sehen keine unüberbrückbaren Ge­
gensätze, andere, vor allem die dem wörtlichen Verständnis der Bibel 
verpflichteten Kirchen, lehnen die Evolutionstheorie ab und beharren 
auf dem wörtlichen Bericht von Genesis 1 und 2 sowie qualifizierenden 
Ergänzungen in anderen Textstellen des Alten Testaments.

Charles Darwin ist es, wie man mittlerweile gut belegen kann, gelungen, 
das zentrale Grundmuster der Entwicklung der Arten zu beschreiben. 
Danach erfolgt die Entwicklung des Lebens, der Arten und der einzel­
nen Lebewesen durch natürliche Selektion. Arten können sich an ver­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


22

Zur Entwicklung des Lebens auf der Erde

änderte Umweltbedingungen anpassen, indem sich einzelne ihrer Gene 
von Generation zu Generation verändern. Ausgangspunkt ist jeweils 
die genetische Variabilität in der Population einer Art. Individuen mit 
vorteilhaften Merkmalen für das Überleben und die Fortpflanzung pro­
duzieren mehr Nachwuchs und geben diese erfolgreichen Merkmale 
an ihre Nachkommen, die sich deshalb im Überlebenskampf behaup­
ten können, weiter. Weniger erfolgreiche können sich auf die Dauer 
nicht durchsetzen und verschwinden. Auf diese Weise entstehen erfolg­
reiche Anpassungsmuster an die Umweltbedingungen, immer wieder 
auch mehrere unterschiedliche nebeneinander, d. h. eine Ausdifferen­
zierung unterschiedlicher Arten und Differenzierungen innerhalb einer 
Art. Diese ungeheure Vielfalt erscheint wie ein riesiges Laboratorium, 
in dem die Evolution bei den bestehenden Arten jeweils unterschied­
liche Merkmale, auch Merkmalskombinationen testet, von denen, wie 
die verfügbaren paläontologischen Belege zeigen, relativ wenige dau­
erhaft überleben. Den Anflug einer Vorstellung über diese Lebensviel­
falt kann man in wissenschaftlichen Sammlungen erfahren, wo z. B. für 
eine bestimmte Schmetterlingsart, mehrere ca. 10 m lange Regale ste­
hen, raumhoch auf den Regalböden ausgefüllt mit kleinen Kästen, die 
jeweils mehrere Dutzend Varianten dieser Schmetterlingsart enthalten. 
Es gibt aber viele Schmetterlingsarten und viele, viele andere Tiere und 
analog natürlich auch unglaublich viele Pflanzen. Nach wie vor sind 
trotz langjähriger, intensiver gut dokumentierter Forschungen längst 
nicht alle zurzeit existierenden Tiere, Pilze und Pflanzen bekannt. Als 
ergiebige neue Fundstellen erweisen sich die verbliebenen Ur- und Re­
genwälder und die Tiefen der Meere.

Da die Umweltbedingungen unberechenbar sind und höchst unter­
schiedliche Faktoren das Leben ermöglichen bzw. das Aussterben ver­
ursachen oder die weitere Existenz ermöglichen können, erweisen sich 
Prognosen darüber, welche Arten aufgrund welcher Merkmale wie lan­
ge vorherrschen und wann verschwinden werden, als illusorisch. Wel­
che Arten überleben, hängt offensichtlich von vielen nicht berechen­
baren Faktoren und deren Kombinationen ab, den Genen und ihrer 
Variabilität und den vielfältigen Umweltbedingungen, zu denen zusätz­
lich zu fressbegierigen oder konkurrierenden anderen Lebewesen und 
der jeweils umgebenden Biosphäre auch Klima und Klimaänderun­
gen, geologische und tektonische Prozesse und Einflüsse aus dem Uni­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


23

Eckpunkte

versum, z. B. ausschlaggebend die Aktivitäten der Sonne sowie andere 
Himmelskörper gehören. 

Wer hätte sich vorher ausmalen können, dass ein ganzes Artenspekt­
rum wie die Erd-Dinosaurier, die die Erde um die 400 Millionen Jah­
re beherrschten, vermutlich an den Folgen des Einschlags eines Mete­
oriten mit einem Durchmesser von ca. 10 km krepieren würden, für 
immer? War Größe für viele Millionen Jahre ein Überlebensvorteil für 
die Land-Dinosaurier, so verwandelte sie sich nach dem Meteoritenein­
schlag, vermutlich in Verbindung mit einer lange andauernden Serie 
von Vulkanausbrüchen in Indien, zu einem Todesurteil. Geringe Größe 
mit einem Gewicht von angeblich unter sechs Kilogramm, was auf die 
damaligen Säugetiere zutraf, war in dieser Situation ein unschätzbarer 
Überlebensvorteil, und erst recht eine Behausung unter der Erdober­
fläche. Ob ein bestimmtes Merkmal einer Art das Überleben ermög­
licht oder das Aussterben verursacht, ist offensichtlich nicht prognos­
tizierbar. Jede unter bestimmten Bedingungen erfolgreiche biologische 
Neuerung kann bei wechselnden Bedingungen das endgültige Aus be­
deuten. Die Evolution erscheint wie ein unglaublich großes und diffe­
renziertes, natürliches Lebenslaboratorium. 

Die mittlerweile hochdifferenzierte Fototechnik ermöglicht es, die­
se wunderbare Vielfalt des Lebens aus bisher kaum vorstellbarer Nähe 
und in mehrfacher Vergrößerung kennen zu lernen, zu beobachten und 
nachzuerleben; sie führt uns allerdings auch immer wieder den kom­
promisslosen Kampf um das Überleben innerhalb und zwischen den 
Arten vor Augen. Wie können sich Lebewesen, ob Pflanzen, Tiere oder 
Pilze gegenüber ihren Fressfeinden und den sich ändernden Umwelt­
bedingungen behaupten und damit ihren Genotypus für eine gewisse 
Dauer überleben lassen? Fressen und gefressen werden, Wettbewerb 
und Kampf für das individuelle Überleben – und manchmal das der 
Art. Regelmäßig kämpfen Artgenossen unter einander und gegen ein­
ander um das beste Futter und den höchsten Rang mit dem Privileg 
der Fortpflanzung. Neben der vorherrschenden individuellen Auslese 
hat sich bei wenigen Arten eine kollektive Überlebensform entwickelt, 
die Wilson eusozial nennt (Wilson 2014, 137-230). Gemeint sind Lebe­
wesen, die in großen bis riesigen, arbeitsteiligen Lebensgemeinschaf­
ten zusammenleben: Bei einigen Säugetier- und Insektenarten schüt­
zen immer wieder solidarische Verhaltensweisen einzelne Tiere und 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


24

Zur Entwicklung des Lebens auf der Erde

die Tiergemeinschaft und machen diese Arten zu den Beherrschern ih­
rer Lebensräume. Das bedeutet: Eusoziale, d. h. kooperative und altru­
istische Eigenschaften haben sich bisher bei wenigen Tierarten und bei 
Menschen als besonders erfolgreicher Selektionsmodus zur Durchset­
zung der Art bewährt. Ich komme später noch mehrmals auf dieses Se­
lektionsmuster zurück.

Mag die Durchsetzung des eigenen Genotyps auf den ersten Blick als 
individualistisches Grundmuster erscheinen, so setzt es doch sowohl 
andere Artgenossen als auch die Vielfalt der Lebenswelt voraus. Ohne 
Artgenossen keine Rangkämpfe und keine Fortpflanzung, ohne andere 
Lebensformen, seien es Pflanzen, Pilze oder Tiere, keine Nahrungsquel­
len. Individueller Überlebenskampf und Vielfalt des Lebens bedingen 
sich also gegenseitig. Das individuelle Leben bleibt stets auf die Biodiver-
sität angewiesen. Die Vielfalt des Lebens tendiert zu Gleichgewichtszu­
ständen, die jederzeit mit kleinen oder auch größeren Detailänderun­
gen oder auch tief greifenden Störungen konfrontiert sein können und 
deshalb stets vorläufig, jedoch auf eine neue Balance ausgerichtet sind, 
ohne diese immer zu erreichen. Die stetige Veränderung und die Viel­
falt sind der Motor des Lebens.

Die Vielfalt des Lebens insgesamt und in diesem Rahmen zahlreiche 
einzelne Lebensformen wurden durch natürliche Katastrophen im Ver­
lauf der Entwicklung des Lebens wie schon angesprochen nicht nur 
häufig massiv bedroht, sondern immer wieder radikal reduziert und zu 
Neuanfängen gezwungen. Die meisten kleineren, fast alltäglichen Kata­
strophen und viele ihrer Wirkungen werden wohl im Dunkel der Na­
turgeschichte bleiben. Evolutionsbiologen gehen davon aus, dass etwa 
99,9 % der Arten, die bisher auf der Erde existiert haben, nicht mehr le­
ben. Nicht nur individuelles Leben, sondern auch das Leben von Arten 
ist episodenhaft. Die meisten Lebensformen konnten sich also nur be­
grenzte Zeiträume behaupten und Teile dieser Erde beleben. Die aus­
gestorbenen Lebensformen wurden entweder von ungewöhnlichen 
Naturereignissen ausgelöscht oder konnten die notwendigen Anpas­
sungen an veränderte Umweltbedingungen nicht erreichen oder sie 
konnten sich ihren Fressfeinden nicht entziehen oder … verschwanden 
durch die menschliche Umgestaltungen von Landschaften, die ihnen 
die Lebensgrundlagen raubten: ein nach wie vor aktuelles Muster der 
Auslöschung von Arten. Und doch haben sich immer wieder neue Le­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


25

Eckpunkte

bensformen entwickelt. Die Evolution schreitet fort und bedroht auch 
menschliches Leben: Viren und Bakterien verändern sich so schnell 
und rasant, dass die Pharmazeuten, Mediziner und Biologen mit der 
Entwicklung von Impfstoffen nicht mehr Schritt halten können.

Umgekehrt gibt es durchaus einige wenige Arten wie beispielsweise 
Krokodile, die teilweise mit erstaunlich geringen Veränderungen und 
minimaler Gehirnmasse viele Millionen Jahre durchgestanden haben. 
Es scheint also zu fast jedem Zeitpunkt relativ robuste, überlebensfä­
hige Lebensformen gegeben zu haben, die mit einer kaum veränderten 
biologischen Ausstattung viele Millionen Jahre überlebten, während an­
dere, sehr fragile, hochspezialisierte schon durch ziemlich geringe Um­
weltveränderungen akut bedroht sind und in kurzen Zeiträumen die er­
forderlichen Anpassungen nicht erbringen können. 

Seit es Menschen gibt, haben sie sehr gründlich zum Verschwinden vie­
ler Lebensformen beigetragen, durch Jagd und durch Zerstörung der 
Lebensräume. Die rote Liste der vom Aussterben bedrohten Arten ent­
hält viele Namen, auch unsere nächsten Verwandten, die Schimpan­
sen, aber auch die anderen Menschenaffen sind darunter, weil wir Men­
schen ihnen und vielen anderen Arten ihre Lebensgrundlagen nehmen 
oder sie auch töten, seit wir die Erde zunehmend zu unserer Ressour­
cenquelle gemacht haben. Nach wie vor beschleunigen wir Menschen 
mit unserer am Wachstum orientierten Entwicklung die Ausdünnung 
und Zerstörung der Biosphäre hinsichtlich Vielfalt und Volumen. Men­
schen sind wohl auch die erste Lebensform, die sich die technischen 
Möglichkeiten geschaffen hat, selbst ihre eigene Existenz auf der Erde 
zu beenden, sich selbst auszurotten. Die Lager mit Atomwaffen und di­
versen Giften sowie Bakterien sind prall gefüllt.

In der Geschichte des Lebens hat es offensichtlich immer wieder Natur­
ereignisse gegeben, die direkt oder mittelbar zum Aussterben von Ar­
ten geführt haben. Ein für die Entwicklung von Menschen besonders 
wichtiges Datum in der Geschichte des Lebens ist das Naturereignis  

– sei es nun ein Vulkanausbruch oder der Meteoriteneinschlag auf der 
Halbinsel Yucatan oder auch eine Verkettung mehrerer Naturereignisse 
oder die Kombination anderer zusammenwirkender Faktoren gewesen –,  
das die Land-Dinosaurier vor ca. 65,5 Millionen Jahren vernichtete. 
Zwar gab es auch zur Zeit der Land-Dinosaurier bereits Säugetierarten. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


26

Zur Entwicklung des Lebens auf der Erde

Erst das Verschwinden der Land-Dinosaurier hat jedoch für die Säuge­
tiere die Entwicklungsspielräume geschaffen, die seitdem ihre wenig be­
hinderte Ausbreitung in breiter Artenvielfalt über große Teile des Erd­
balls ermöglichten. Über unendliche Entwicklungsstufen haben sich 
dann in vielen Millionen Jahren aus den Säugetieren schließlich auch 
die Kreaturen entwickelt, die wir Menschen nennen. 

Darwins Erkenntnisse stießen auf erbitterten Widerstand, vor allem 
von Theologen, die Darwins Theorie als Frontalangriff auf die Schöp­
fungslehre und andere theologische Aussagen empfanden und versuch­
ten, Darwin – selbst auch Theologe – Fehler nachzuweisen. Aber auch 
andere Wissenschaftler kritisierten Darwin. Die Lage hat sich zwischen­
zeitlich einigermaßen beruhigt. Die Grundgedanken Darwins erfuhren 
durch weitere Forschungen Bestätigung und Differenzierung und führ­
ten schließlich durch Verknüpfung mit den Vererbungsregeln von Gre­
gor Mendel und der sich entwickelnden Genetik und Molekularbiologie 
zur aktuellen Synthetischen Theorie der Evolution, die in besonderem 
Maß von der Entwicklung der DNA-Analyse-Methode und der auf die­
ser Grundlage erarbeiteten Ergebnisse profitierte. Die von Darwin be­
gründete Evolutionstheorie verbindet alle biologischen Teildisziplinen 
als grundlegende Klammer und ist von den Wissenschaften und darü­
ber hinaus allgemein anerkannt. Geblieben sind jedoch auch diejeni­
gen Religionsgemeinschaften, die – ohne einen Funken historisch-kri­
tischen Denkens – ihre heiligen Schriften in der überlieferten Form für 
unantastbar halten und – rückwärts gewandt – jegliche Neuerung aus­
schließen. 

1.2	 Zusammenfassung 

Das Wissen über die Evolution kann mit einem Mosaik verglichen wer­
den, in dem sehr viele Steinchen – insbesondere aus den frühen Epo­
chen – fehlen, die vorhandenen aber dennoch einige rational und empi­
risch kaum bestreitbare Feststellungen und Herausforderungen für all 
das beinhalten, was Menschen denken und unternehmen: 

•	 Die Evolution hat stattgefunden; bisher hat sie eine unvorstellba­
re Vielfalt an Leben hervorgebracht, verschwinden und wieder neu 
entstehen und sich entwickeln lassen. Auch der Mensch ist ein Pro­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


27

Zusammenfassung 

dukt der Evolution und hat im Tierreich nicht nur sehr nahe Ver­
wandte (die Schimpansen, andere Menschenaffen), sondern auch 
eine lange Ahnenkette, die in ihrer Abfolge die Entwicklungsschrit­
te menschlicher Fähigkeiten symbolisieren. Religionen bzw. ihre 
Repräsentanten werden sich auf Dauer nicht an diesen Erkennt­
nissen vorbeimogeln können und um eine interpretierende Modifi­
kation bzw. Neufassung ihrer Schöpfungsgeschichten nicht herum­
kommen, wollen sie ernst genommen werden. 

•	 Evolution ereignet sich weiterhin und erzeugt im sich wandelnden 
Kosmos immer wieder neue Konstellationen und Anpassungsbe­
darfe. Einen Weg zurück scheint es nicht zu geben. Neue Konstella­
tionen und neue Probleme brauchen neue Antworten und Lösun­
gen – das gilt auch für Religionen.

•	 Aufgrund seiner einzigartigen Kapazitäten hat der Mensch zwar 
eine beherrschende Stellung auf der Erde erreicht. Menschsein ist 
aber dennoch nur eine Lebensform unter und mit unendlich vie­
len anderen Lebewesen. Auch Menschen überleben nur in und mit 
der Vielfalt der Lebensformen, von denen sie und wir buchstäblich 
physisch leben. Soweit Religionen zentral auf den Menschen aus­
gerichtet sind, werden sie ihre anthropozentrische Fixierung und 
ihre Vorstellungen zur Stellung des Menschen in der Natur über­
denken müssen. 

•	 Mit der fortgesetzten Missachtung der Einbindung in den Kosmos 
des Lebens vernichten wir Menschen unsere eigenen Lebensgrund­
lagen. Es ist deshalb unumgänglich, die Erhaltung dieser Vielfalt 
der Lebensformen in den Mittelpunkt menschlichen Bewusstseins 
und Handelns zu rücken, mit oder ohne Mitwirkung der Religio­
nen. Der Respekt vor anderen Lebewesen, ihr Schutz und ein dem­
entsprechender Umgang mit ihnen sind als Schlüsselqualifikatio­
nen des Menschen für längeres Verweilen auf der Erde anzusehen.

•	 Die Verweildauer von Lebensformen, auch der menschlichen, auf 
der Erde ist begrenzt, als Einzelindividuen und als Art. Wie kann 
es sein, dass der Tod das Leben von Tieren und anderen Lebewe­
sen beendet, nicht aber das von Menschen? Ewiges Leben gibt es als 
menschliche Idee und Sehnsucht, aber nicht in empirischer Pers­
pektive. „Und alles weist darauf hin, dass, wenn unser Gehirn stirbt, 
es auch mit unserem Geist zu Ende ist“ (Suddendorf 2014, S. 20). 
Mit diesen Sachverhalten kommen fraglos schwierige Herausforde­
rungen auf Religionen und ihre Gläubigen zu, weil sich aus den je­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


28

Zur Entwicklung des Lebens auf der Erde

weiligen Jenseitsvorstellungen ihre existenziell zentralen Konzepte 
für das Diesseits ergeben. Manche Religionen haben sich bei die­
ser Sachlage mit feinsinnigen Vorstellungen beholfen, auf die spä­
ter eingegangen wird. 

•	 Durch Wettbewerb und Kampf vollzieht sich Überleben. Die bio­
logische Evolution kennt keine Moral und keine soziale Gerechtig­
keit. Demgegenüber schafft die Evolution mit dem Menschen etwas 
Neues: Sie hat in ihm die biologischen Grundlagen zur Entwick­
lung von Kultur und damit von Moral angelegt. Welche Rolle kön­
nen die – später zu diskutierende – menschliche Kultur und mit ihr 
die Moral im Überlebenskampf spielen?

•	 Die in mehr oder weniger allen Religionen zentrale Frage nach dem 
Sinn des Lebens weist auf dem Hintergrund des Evolutionsgesche­
hens auf das Leben selbst zurück: Leben ist Selbstzweck, trägt sei­
nen Sinn in sich selbst und verweist damit auf die Eigenverantwort­
lichkeit von Menschen in ihren kleinen und ihren umfassenden 
Lebensgemeinschaften.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


29

2	 Der Mensch im Kosmos des Lebens

2.1	 Von 23 Menschenarten überlebt nur eine:  
Der moderne Mensch (homo sapiens)

Die Auseinandersetzung mit der Evolution hat zu einigen, wie ich mei­
ne, bedeutsamen Aussagen über die Positionierung des Menschen im 
Prozess des Lebens geführt, die wir, seit wir diese Aussagen kennen, bei 
dem Nachdenken über das Menschsein, seine Bedeutung und seinen 
Sinn nicht außer Acht lassen können. Auf diesem Hintergrund will ich 
nun der Frage nachgehen, ob sich aus der Stammesgeschichte des Men­
schen bedeutsame weitere Bezugspunkte für menschliches Selbstver­
ständnis: für Religion ableiten lassen. 

Unter „Stammesgeschichte des Menschen“ versteht man die Entwick­
lung des modernen Menschen  homo sapiens und seiner noch lebenden 
nächsten Verwandten, der Menschenaffen, aus gemeinsamen Vorfah­
ren. Es scheint weitgehende Übereinstimmung darüber zu bestehen, wo 
diese Stammesgeschichte ihren Ursprung hat, nämlich in der gemein­
samen, aber unbekannten Vorgängerpopulation von Menschen und 
Schimpansen, die als unsere nächsten Verwandten gelten und mit uns 
95 % des Erbguts teilen. Genetische und molekularbiologische Befunde 
sind die Grundlagen dieser Aussagen. Die Stammesgeschichte der Men­
schenartigen vollzieht sich in einem Zeitraum, der zwischen 23 und 16 
Millionen Jahre (!) zurückliegt, in Ostafrika. Die angegebene Zeitspan­
ne signalisiert bereits, dass präzise und gleichermaßen verlässliche An­
gaben offensichtlich schwierig bzw. unmöglich sind. Obwohl eine Reihe 
von Fossilienfunden vorliegt und ausgewertet wurde, sind die Inseln si­
cheren Wissens ziemlich verstreut und klein, aber dennoch von großer 
Bedeutung. Von einer lückenlosen Entwicklungsgeschichte des Men­
schen sind die Wissenschaftler, die sich auch wegen der mageren Daten­
lage in vielen Fragen uneinig sind, nahezu unerreichbar weit entfernt. 
Die insgesamt spärlichen, zufälligen Fossilienfunde lassen dennoch er­
kennen, dass die Evolution die frühen Menschenartigen in mehrere 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


30

Der Mensch im Kosmos des Lebens

unterscheidbare Arten ausdifferenziert hatte, die sich jedoch mit Aus­
nahme der Art, aus der sich homo sapiens entwickelt hat, alle nicht be­
haupten konnten. Die Evolution fraß ihre Produkte. „Noch zu Lebzei­
ten der Neandertaler waren die archaischen Stämme des homo sapiens 
in Afrika weitgehend isoliert; ihre Nachfahren aber sollten sich schon 
bald geradezu explosionsartig über den Kontinent hinaus ausbreiten … 
Im Laufe dieses Prozesses wurden alle anderen Menschenarten, denen 
sie begegneten, verdrängt und ausgelöscht“ (Wilson 2014, S. 26 f.). 

Über die Ursachen des Aussterbens vieler hominini gibt es verständli­
cherweise keine genauen Informationen. Ziemlich sicher gehören Ver­
änderungen des Nahrungsmittelangebots durch Klimaveränderungen, 
jagdbedingtes Aussterben von Tieren, Tod durch Raubtiere, gegensei­
tige Bekämpfung, Naturkatastrophen, aber auch weitere nicht bekann­
te Faktoren zu den Ursachen des Aussterbens. Thomas Suddendorf fasst 
den nach seiner Meinung von den meisten Forschern geteilten For­
schungsstand in einer Grafik (Suddendorf 2014, S. 319) zusammen, die 
sich auf den Zeitraum der vergangenen 6 Millionen Jahre bezieht, seit­
dem die hominini und die Menschenaffen eine jeweils eigenständige 
Entwicklung durchlaufen. Danach haben in diesem Zeitraum 23 unter­
schiedliche hominini gelebt, die meisten davon konnten sich nur relativ 
kurze Zeiträume behaupten, vier (australopithecus africanus, australo­
pithecus aforensis, paranthropos boisei, homo habilis) schafften immer­
hin ca. eine Million Jahre. Homo erectus hat mit ca. 1,8 Millionen Jahren 
am längsten überlebt. Wir moderne Menschen haben unsere eigentli­
che Bewährungsprobe noch vor uns. Wir sind die letzten Menschen. 
Auch von unseren Verwandten, den Menschenaffen, haben nur weni­
ge überlebt und diese wenigen: Schimpansen als unsere nächsten Ver­
wandten und Orang Uta stehen auf der Roten Liste der vom Aussterben 
bedrohten Arten. 

Über die zeitliche Datierung der einzelnen Entwicklungsphasen des 
Menschen – schon die wenigen bisher angegebenen Zahlen lassen dies 
vermuten – bestehen große Unsicherheiten. Da werden von Paläoanth­
ropologen und Evolutionsbiologen mehrere Millionen Jahre hin- und 
hergeschoben! Das sind Zeiträume, die sich der Vorstellungskraft der 
meisten „Normalverbraucher“ hoffnungslos entziehen!

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


31

Von 23 Menschenarten überlebt nur eine: Der moderne Mensch (homo sapiens) 

Den weitaus größten Teil der Stammesgeschichte haben sich Men­
schengruppen, nach allem was in der einschlägigen Literatur nachzu­
lesen ist, als Jäger und Sammler das Überleben erarbeiten müssen. Wa­
ren die frühen Menschen ursprünglich Pflanzenfresser, so reicherten 
sie vermutlich vor ca. zwei bis drei Millionen Jahren ihren Speiseplan 
mit Fleisch an, zunächst wohl Aas und kleinere Tiere, deren sie hab­
haft wurden. Schließlich gingen sie zu systematischer Jagd über. Man 
geht davon aus, dass diese Anreicherung mit Eiweiß aus dem Fleisch 
sich vorteilhaft auf die Erweiterung des Gehirns auswirkte. Dazu haben 
Menschen sich schon sehr früh Werkzeuge geschaffen. Paläontologen 
haben jedenfalls Steinwerkzeuge: Faustkeile gefunden, die ca. 2,5 Milli­
onen alt sind. Man hat also davon auszugehen, dass mindestens seit die­
ser Zeit Werkzeuge hergestellt wurden und in Gebrauch waren. Es ist 
aber durchaus möglich und auch wahrscheinlich, dass schon deutlich 
früher Werkzeuge hergestellt und benutzt wurden und somit ein gewis­
ses Ausmaß an instrumenteller Intelligenz bereits vorhanden war. Bis­
her fehlen dazu Belege aus früheren Zeiten, die, wenn sie denn noch ge­
funden werden sollten, nach einer derart langen Zeit ohnehin als reine 
Glückstreffer einzuschätzen sind. 

Wahrscheinlich waren auch vor 2,5 Millionen Jahren schon zusätzlich 
Werkzeuge aus anderen, leichter bearbeitbaren z. B. organischen und 
deshalb verrottenden Materialien wie Holz, Knochen, Fasern usw. im 
Werkzeugsortiment, die die Zeiten bis heute nicht überstanden haben. 
Werkzeuge förderten auch die Überlebenschancen, weil man sich gegen 
die ungleich stärkeren und schnelleren Raubtiere auch aus der Distanz 
wehren konnte, mit Lanzen, Stöcken, Schleudern, Wurfgeschoßen. Im 
Unterschied zu den Menschenaffen verfügten die hominini körperlich 
über die Fähigkeit, Gegenstände z. B. Speere, Prügel und Steine zu wer­
fen und zu schleudern. 

Ein Schlüsselereignis in der Entwicklung des Menschen war die Beherr­
schung des Feuers. Die umherziehenden Jäger und Sammler waren auf 
das Feuer durch die Erfahrungen von und mit Wildfeuern aufmerksam 
geworden und hatten dessen Vorteile für die Jagd, die Erzeugung von 
Wärme sowie die Zubereitung von Nahrung kennen gelernt. Wildfeu­
er hatte ja geradezu fertig gegarte Braten produziert. Mit dem Verlust 
des Fells, d. h. der Behaarung, hat sich anscheinend die neue Jagdme­
thode entwickelt, Tiere bis zur Erschöpfung zu hetzen. Mit dem Verlust 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


32

Der Mensch im Kosmos des Lebens

des Fells und der parallelen Entwicklung der Schweißdrüsen entwickel­
te der Mensch ein Temperaturausgleichssystem, das bei intensiver Be­
wegung den laufenden Jägern eine schnelle Wärmeabfuhr ermöglichte, 
ihre Körper vor Überhitzung schützte. Mit dieser Ausstattung war der 
Mensch seinen Beutetieren deutlich überlegen, avancierte zum Dauer­
läufer und konnte seine weit schneller erschöpften Jagdziele bis zur Er­
schöpfung hetzen und dann töten. Dennoch hätten sich die homini­
ni als Einzelgänger nicht gegen die ungleich stärkeren und schnelleren 
Raubtiere behaupten können. In relativ kleinen egalitären Gruppen, er­
weiterten Familienverbänden, waren sie in der Lage, durch Sammeln 
pflanzlicher Nahrung und gemeinschaftliche, kooperative Jagd die er­
forderlichen Nahrungsmittel zu beschaffen, Schutz für die nachwach­
senden Kinder zu gewährleisten und gemeinsam den unmittelbaren all­
täglichen Bedrohungen durch Raubtiere zu trotzen. Egalitär im Sinne 
der Gleichbehandlung der Mitglieder bei der Verteilung der erbeute­
ten Nahrungsmittel und anderer lebenswichtigen Ressourcen mussten 
die Gruppen sein, weil nur mit dieser Solidarität das Überleben aller 
Mitglieder gesichert werden konnte. Vor einem analogen Problem, al­
lerdings in überaus umfangreichen Dimensionen, steht die Mensch­
heit gegenwärtig. Kooperation und Solidarität auf staatlicher und Staa­
ten übergreifender Ebene wird notwendig sein, um die Probleme von 
Klimawandel bis Artenschwund zu bewältigen. Ob die Menschheit 
diese mentale Einsicht und das darauf bezogene, konsequente Verhal­
ten noch entwickeln kann? Im letzten Kapitel werden wir dieser Frage 
nachgehen. 

Für die Entwicklung zu derart ausgeprägt sozialen Lebewesen war nach 
Wilson der Aufbau von wechselnden Lagerstätten entscheidend, die in 
der Form von Nestern auch bei den wenigen anderen eusozialen Tierar­
ten ein wichtiges Entwicklungsstadium darstellten. Lager machten Ar­
beitsteilung notwendig und führten damit zu Kooperationsformen und 
sozialer Organisation. „Soziale Intelligenz hatte daher immer eine hohe 
Priorität. Ein geschärfter Sinn für Empathie kann alles verändern, denn 
er befähigt dazu zu manipulieren, Kooperation zu erwirken oder auch 
zu betrügen. Um es so einfach wie möglich zu sagen: Soziale Gewitzt­
heit lohnt sich. … Die Kohäsion, die sich zwangsläufig aus der Konzen­
tration von Gruppen an geschützten Orten ergab, war mehr als nur ein 
Schritt im Labyrinth der Evolution. Sie war, wie ich später ausführen 
werde, das Ereignis, das die Zielgerade zum modernen homo sapiens 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


33

Von 23 Menschenarten überlebt nur eine: Der moderne Mensch (homo sapiens) 

eröffnete“ (Wilson 2014, S.59). Zusammenleben in Gruppen führt nahe­
zu zwangsläufig zu sozialen Regelungssystemen. Bei solchen Gruppen 
handelte es sich um erweiterte Familien bzw. Stammesverbände, wie 
wir sie und Sammlergruppen im Amazonasbecken, auf den Andama­
nen und auf Borneo u. a. nicht in gleicher aber in vergleichbarer Weise 
finden; sie weisen quantitativ überschaubare Größen auf, um den Nah­
rungsbedarf aus dem Lebensumfeld sicherstellen zu können. 

Zusätzlich haben jedoch weitere Bedrohungen das Überleben der Jä­
ger- und Sammlergruppen erschwert, aber gleichzeitig ihre biologische 
Anpassung vorangetrieben bzw. erzwungen: Nahrungsmittelknappheit 
wegen Veränderung der Vegetation als Folge von Klimaänderungen, 
z. B. Austrocknung in Ostafrika, vorrückende Gletscher in Nordeuro­
pa und Nordasien. Weitere Bedrohungen waren Fluten, Veränderun­
gen des Meeresspiegels, aber auch um Nahrungsmittel konkurrierende 
andere Gruppen. Größere und auch kleinere Vulkanausbrüche haben 
viele Gruppen ausgelöscht und die Lebensbedingungen für die Überle­
benden sehr erschwert. Vor ca. 70.000 Jahren hatte der Ausbruch des 
Vulkans Toba verheerende Folgen für viele Gruppen, teilweise durch 
Temperaturabsenkungen für mehrere Jahre. 

Man kann also davon ausgehen, dass sich der moderne Mensch in sei­
ner Kombination aus genetischer Ausstattung und selbst entwickelter 
Kultur, insbesondere der kognitiven und sozialen Fähigkeiten eine ge­
wisse Überlegenheit verschaffte und im Zuge seiner Verbreitung über 
alle Kontinente erfolgreich gegen die verbliebenen Hominiden – und 
gegen Raubtiere – durchsetzen und auch den Naturgewalten trotzen 
konnte. Dennoch: Offen bleibt die Frage, warum der moderne Mensch 
unter sich stets verändernden Umweltbedingungen neue Kapazitäten 
entwickeln konnte, andere Menschenarten wie die Denisova-Menschen 
und die Neandertaler aber anscheinend weniger innovativ waren und 
verschwunden sind. Die Einschätzung der Neandertaler unterliegt seit 
einigen Jahren einem noch nicht abgeschlossenen Wandel. Zurzeit wer­
den mehrere Faktoren für ihr Verschwinden als eigene Gruppierung ur­
sächlich angesehen. Spezielle DNA-Analysen zeigen, dass sich Neander­
taler mit den modernen Menschen vermischten und in unseren Genen 
einen Anteil von zwei bis sechs Prozent hinterlassen haben. Ihr Ver­
schwinden scheint noch nicht endgültig geklärt. Vulkanologen führen 
das Aussterben auf den Ausbruch der phlegräischen Felder nahe Nea­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


34

Der Mensch im Kosmos des Lebens

pel und des Vesuvs vor etwa 37.000 Jahren zurück. Dieser Ausbruch soll 
nachweislich im größten Teil der Siedlungsbiete der Neandertaler de­
ren Nahrungsmittelgrundlage zerstört haben. Weitere ergänzende Er­
klärungen sind zu erwarten. „Angesichts der unbestrittenen Tatsache, 
dass es mancherorts zu Kreuzungen kam, beschreibt eine Kombinati­
on von Out-of-Africa-Theorie und multiregionaler Theorie wohl vor­
erst die komplexe Entwicklung zum modernen Menschen am besten“ 
(Suddendorf 2014, S. 355). Knochenfunde in Südchina mit einem Alter 
von um 100.000 Jahren v. h. sowie noch deutlich ältere Werkzeugfun­
de an unterschiedlichen Örtlichkeiten der arabischen Halbinsel, wo ar­
chäologische Untersuchungen gerade erst begonnen haben, lassen ver­
muten, dass dort und andernorts noch einige Überraschungen über die 
Menschheitsgeschichte zu erwarten sind.

2.2	 Der große Durchbruch von homo sapiens: 
Stichworte

Kleine Entwicklungsschritte des Menschen haben in frühen Entwick­
lungsstadien Jahrmillionen benötigt. So haben sich z. B. die Faustkeile 
etwa eine Million Jahre lang nicht wesentlich geändert. Aber was sind 

„kleine Entwicklungsschritte“? Woran sind sie zu messen? 

Aus der heutigen Perspektive hat sich der Mensch ziemlich lange in 
egalitären Gruppen von Jägern und Sammlern mit einfachen, aber of­
fensichtlich ausreichend wirksamen und schließlich auch deutlich ver­
besserten Werkzeugen und Waffen durchschlagen müssen, um sich 
dann innerhalb von ca. 60.000 Jahren in immer schnelleren und grö­
ßeren Sprüngen in die moderne Technologie und Lebensweise zu ka­
tapultieren. Gemessen an den meist kleinen und langwierigen Verän­
derungen in der vorausgegangenen Evolutionsgeschichte hat sich also, 
was die Effekte und schließlich auch die biologischen Anlagen anbe­
langt, eine sehr schnelle und faszinierende Umwälzung vollzogen. „Das 
liegt daran, dass das Aufkommen irgendeiner Innovation das Aufkom­
men bestimmter anderer Innovationen möglich machte, und wenn sie 
sich als nützlich erwiesen, verbreiteten sie sich daraufhin mit größerer 
Wahrscheinlichkeit“ (Wilson, 2014, S.116). Zusätzlich hat die Auswan­
derung aus Afrika die Entwicklung noch einmal deutlich beschleunigt 
und zwar durch eine Vielzahl von Mutationen, die ihrerseits durch das 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


35

��������������������������������������������������

rasche Bevölkerungswachstum und die sich verbessernden Umwelt­
bedingungen angetrieben wurde. Schon damals verfügten die moder­
nen Menschen bereits im Wesentlichen über die Kapazitäten, die sie 
dann bei der zwischen 10.000 und 15.000 Jahre vor heute einsetzen­
den kulturellen Revolution brauchten. Warum schlummerten diese Fä­
higkeiten so lange? Es ist zumindest eine plausible Hypothese, dass sich 
die typisch menschlichen Fähigkeiten – ich gehe im Folgenden darauf 
ein – in einem längeren Prozess zwar schon sehr weit entwickelt hat­
ten, aber nicht entfalten konnten, weil diese Kräfte durch die dringliche 
und stetige Nahrungssuche gebunden waren. Man geht zurzeit davon 
aus, dass die Entwicklung der Landwirtschaft mit Ackerbau und Tier­
zucht, d. h. die Planbarkeit und Sicherheit ausreichender Nahrungsmit­
telproduktion die entscheidende Innovation war, die viele Menschen 
von den Aufgaben der Nahrungsmittelbeschaffung befreite und ihnen 
Gestaltungsfreiräume für ihre Fähigkeitspotenziale bescherte. Die Wur­
zeln der Landwirtschaft reichen zwar wesentlich weiter zurück. Aber 
die systematische und gleichzeitig erfolgreiche Entwicklung der Land­
wirtschaft vollzog sich ab ca. 10.000 vor heute in mindestens acht Welt­
regionen sowohl systematisch als auch unabhängig voneinander: zuerst 
im Zweistromland und in Ägypten, im mittleren Afrika (Sahelzone), an 
den Flüssen Indus und Ganges, in China, in Nord-, Mittel und Südame­
rika (Wilson 2014, S. 117).

Nahezu explosionsartig entwickelten sich in den genannten Weltregio­
nen auf der Grundlage von Landwirtschaft üppige Kulturen:

•	 Domestizierung von Haustieren und Ackerbau ermöglichen die 
vorausschauende Planung und Sicherung der Nahrungsmittel. Bei­
des ermöglicht gleichzeitig, sesshaft zu werden, dauerhafte, schüt­
zende Siedlungen zu bauen und Werkzeuge für den täglichen Ge­
brauch auch in größerem Umfang zu entwickeln und vorzuhalten. 
Eigentumsstrukturen entstehen, die Ungleichheit nimmt zu.

•	 Die Bevölkerung wächst rasch, ebenso die Begehrlichkeit der noch 
nicht so erfolgreichen angrenzenden Stämme und der Neid unter 
einander. Räuberische Kriegszüge nehmen zu.

•	 Unterschiedliche Handwerkszweige produzieren Güter, Handel 
entsteht und in seinem Kontext die Schrift, Ansätze zur Geldwirt­
schaft, diverse Technologien für Bauten, Herstellung von Schiffen, 
Vermessung, Metallbearbeitung, Transport (Erfindung des Rades), 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


36

Der Mensch im Kosmos des Lebens

Metalltechnologien, bestimmte Wissenschaftszweige entwickeln 
sich. 

•	 Erstaunlich schnell werden kolossale Bauten erstellt, z. B. die mög­
licherweise bisher ersten Tempel Göbekli Tepe in Südanatolien um 
11.500 v. h., dann deutlich später im Zweistromland, weiter Pyrami­
den, Tempel und Paläste in Ägypten u. a. und künden von erstaunli­
chem bautechnischen Wissen, Beherrschung der Steinbearbeitung, 
später der Metallbearbeitung und kaum glaublicher Transportleis­
tungen von Schwerstgütern, all dies oft im Kontext der Religion.

•	 Die zivilisatorischen Bauten von Schiffen, Häfen, Straßen, Brücken, 
Aquädukten, Trink- und Abwasserleitungen, Theatern, Sportstätten 
sowie Bädern in den Städten des römischen Reiches waren tech­
nologische Glanzleistungen. Ihr hoher Standard konnte nach dem 
Untergang des weströmischen Reiches auch nicht annähernd auf­
rechterhalten werden; er verfiel zunächst einmal und wurde – je­
denfalls in wichtigen Teilbereichen z. B. der Hygiene – erst nach 
deutlich mehr als einem Jahrtausend in Europa wieder erreicht. 

•	 Kurz: Von den modernen Produktionstechniken bis zu den Ein­
richtungen und Geräten der elektronischen Kommunikation oder 
gar den komplexen Zerstörungstechnologien haben Menschen 
vielfältige Techniken entwickelt, die das Leben der Individuen und 
der Gesellschaften prägen, erleichtern und immer wieder umgestal­
ten, unter ständigen Veränderungs- und Anpassungsdruck setzen 
und fortlaufend neue technische Artefakte und Chancen schaffen 
sowie umwälzende soziale Folgewirkungen nach sich ziehen.

•	 In der Weltbevölkerung – mittlerweile über 7 Milliarden Menschen –  
leben die wirtschaftlichen und oft auch die politischen Eliten als 
eine kleine Minderheit komfortabel bis luxuriös und zwar in allen 
Gesellschaften; sie zwingen den großen „Rest“ zur mehr oder weni­
ger bedingungslosen Unterordnung unter ihre Ziele. Am Kern der 
Evolutionsmechanismen: Auslese der Stärkeren/Erfolgreichen hat 
sich im Laufe der Entwicklung also nicht viel geändert. Die enor­
men technologischen Möglichkeiten haben aber im Rahmen der 
Konkurrenz sowohl innerhalb als auch zwischen Staaten zu eben­
so enormen Zerstörungen und Massentötungen geführt. Der zwei­
te Weltkrieg soll um die 55.000.000 Menschenleben gekostet ha­
ben, bei der chinesischen Revolution Maos wird von dreißig bis 
sechzig Millionen Opfern gesprochen und Stalin hat einige Milli­
onen Landsleute töten lassen. Die Zerstörungen von Städten und 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


37

Die Kehrseite des Erfolges

Infrastruktur haben im zweiten Weltkrieg bisher nicht dagewesene 
Größenordnungen erreicht. Die Gemetzel und Zerstörungen dau­
ern an, Lernprozesse aus leidvollen Erfahrungen sind nur verein­
zelt zu beobachten. 

•	 Allerdings haben mit dem Auftreten des Menschen die Steuerungs­
mechanismen eine wesentliche Erweiterung erfahren. Zu den bio­
logischen Steuerungsmechanismen kommt in der Form der Kul­
tur ein soziokultureller dazu, der bei den Überlebenschancen der 
Menschen beträchtliche Bedeutung durch Begünstigung oder Aus­
steuerung gewinnt. Ob sich die soziokulturelle Produktion solcher 
sozialer Steuerungsmechanismen schnell genug entwickeln kann, 
um die zahlreichen, meistens hausgemachten Bedrohungsszenari­
en hinreichend zu kontrollieren, erscheint zum gegenwärtigen Zeit­
punkt fraglich, aber durchaus noch möglich. Für den größten Teil 
der Weltbevölkerung, nicht nur, aber insbesondere in den Entwick­
lungsländern gilt nach wie vor die in Psalm 90,10 formulierte Le­
benserfahrung: „Unser Leben währet siebzig Jahre und wenn’s hoch 
kommt achtzig Jahre, und wenn’s köstlich gewesen ist, so ist’s Mühe 
und Arbeit gewesen; denn es fähret schnell dahin als flögen wir da­
von“.

2.3	 Die Kehrseite des Erfolges

In diesem Abschnitt möchte ich die diesbezüglichen Ausführungen in 
der Einleitung noch einmal aufnehmen, da der dargestellte Selbstbe­
dienungsmodus des Menschen viele Jahrtausende trotz einschneiden­
der Einschränkungen und anderer Folgen das Überleben der Gruppen 
oft sicherte. Aufgrund des Bevölkerungswachstums, des hohen Res­
sourcenverbrauchs und der teilweise aufwendigen Lebensführung ins­
besondere in den reichen Ländern stößt diese Selbstbedienung aus den 
Ressourcen der Erde an kaum überschreitbare Grenzen. Die vom Men­
schen selbst verursachten Schädigungen der natürlichen und der selbst 
erzeugten Umwelt sowie zunehmender Ressourcenverbrauch führen 
bereits zum gegenwärtigen Zeitpunkt regional unterschiedlich zu im­
mer mehr Erkrankungen und Todesfällen und werden bei fehlender 
Umsteuerung unweigerlich in unterschiedliche Formen von Zusam­
menbrüchen einmünden, die in den Veröffentlichungen für den Club 
of Rome für wahrscheinlich gehalten werden. Religionen als zukunfts­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


38

Der Mensch im Kosmos des Lebens

orientierte Deutungen menschlichen Lebens und als Wegweisungen 
konnten diese Formen des fehlgeleiteten Verhaltens augenscheinlich zu 
keinem Zeitpunkt vermeiden und waren damit – trotz guten Willens –  
auch überfordert. Die Vorstellung von einem zukunftsorientierten vor­
sorgenden Umweltverhalten übersteigt die erforderlichen menschli­
chen Kapazitäten: Zuverlässige Abschätzung der künftigen Entwick­
lung, Beherrschung des notwendigen Wissens und gesellschaftliche 
bzw. politische Durchsetzung der für notwendig gehaltenen Maßnah­
men einschließlich gravierender gesellschaftlicher Veränderungen sind 
überaus schwer erreichbar. Insbesondere verlässliche Vorhersagen und 
politische Umsteuerung stoßen auf große Schwierigkeiten. Offensicht­
lich überfordert die Aufgabe, in der Gegenwart Entscheidungen für die 
Zukunft zu treffen und dabei Einschränkungen für das unmittelbare 
Hier und Jetzt in Kauf zu nehmen zwar nicht einzelne Personen und 
Gruppen, aber erfahrungsgemäß größere soziale Verbände und Gesell­
schaften. Aktuelle Einschränkungen zugunsten späteren Wohlergehens 
scheinen sozial und politisch nur selten durchsetzbar zu sein. Das war 
über die Jahrtausende so. Sollte es zukünftig anders werden? Demokra­
tische Systeme mit periodischer Wahl bzw. Abwahl ihrer Repräsentan­
ten und entsprechend kurzfristiger Handlungsperspektive tun sich da 
besonders schwer. Um weitreichende Zusammenbrüche zu vermeiden 
muss sich etwas ändern: Die Möglichkeiten der Zukunftsprognose, der 
Wissens- und Technologiebeschaffung und vor allem der politischen 
Durchsetzung müssen mit allen verfügbaren Kräften erweitert werden. 

Ein für meinen Argumentationsgang wesentlicher Sachverhalt unter­
scheidet die Vergangenheit von der Gegenwart: Wissenschaften sind, 
anders als die früheren Unheilspropheten, durchaus in der Lage, die 
Bedrohungen z. B. die Klimaveränderungen mindestens teilweise zu er­
kennen und den Entscheidungsträgern mögliche Abhilfemaßnahmen 
vorzuschlagen, und sie tun es auch. Deren Umsetzung braucht starke 
Politiker, eine starke Zivilgesellschaft und die für die Schöpfung kämp­
fenden Religionen. Die verbreitete Wachstumsorientierung kommt der 
Devise nahe: nach uns die Sintflut, die in der Form des steigenden Mee­
resspiegels im konkreten und übertragenen Sinn durchaus realistisch ist. 
Die Minderheit der gut organisierten Stärkeren ist meistens in der Lage, 
der nicht organisierten Mehrheit ihre Vorstellungen aufzuzwingen. Ge­
lingt es in dieser Konstellation, die in den besonderen Kapazitäten der 
Menschen liegenden Ressourcen einschließlich der Moral zu mobilisie­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


39

Die besonderen Qualifikationen des Menschen   

ren, um mit den Potenzialen der Kultur, der Zivilgesellschaft und der 
Religionen die evolutionär-egoistischen Kräfte einzudämmen und zu­
gunsten des Überlebens zu kanalisieren?

2.4	 Die besonderen Qualifikationen des Menschen   

Welche besonderen Entwicklungen in der Natur des Menschen haben 
ihn zur Eroberung weiter Teile der Erde, zum dominierenden Lebewe­
sen heranreifen lassen, ihn an die Spitze der Fresshierarchie befördert? 
Worin ist der Mensch anderen Lebewesen überlegen, was kann er bes­
ser? War die Entwicklung der menschlichen Fähigkeiten nun ein klei­
ner Schritt der Evolution, nur mit riesigen Folgen, oder war sie auch 
unter Gesichtspunkten der Evolution ein außerordentlicher Entwick­
lungssprung? Für einen außerordentlichen Entwicklungssprung spricht 
nicht nur das ambivalente Ergebnis: die Eroberung der Erde mit der 
Verdrängung bzw. Ausrottung vieler Tier- und Pflanzenarten. Auch die 
Fähigkeiten des Menschen sind einzigartig im Kosmos des Lebendigen. 
Die Evolution geht mit den im Menschen bereits vollzogenen Verän­
derungen neue, bisher nicht beschrittene Wege, indem sie Kultur als 
selbständigen Steuerungsmechanismus zusätzlich zu Trieben und In­
stinkten möglich macht. Forschung versucht, diesen Werdegang des 
Menschen zu rekonstruieren. Worin bestehen die besonderen Qualitä­
ten des Menschen?

2.4.1	 Die ambivalente biologische Ausstattung 
des Menschen: Die Multi-level-Selektion

Die Grundlagen tierischen ebenso wie menschlichen Verhaltens liegen 
in der Evolution, in den Anlagen, die sich in der Evolution herausgebil­
det haben. Die Evolution des Menschen ist dabei ein einzigartiger Son­
derfall. „Die Evolutionsdynamik des Menschen wird sowohl von der 
individuellen Ebene als auch von der Gruppenselektion angetrieben“ 
(Wilson 2014, 68 f.). Allgemein geläufig ist mittlerweile das Konzept der 
individuellen Selektion, der zufolge sich Menschen mit für das Überle­
ben vorteilhaften Merkmalen im Konkurrenzkampf gegen andere mit 
weniger vorteilhaften Merkmalen durchsetzen und ihre vorteilhaften 
Merkmale an ihre Nachkommen weitergeben, während Menschen mit 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


40

Der Mensch im Kosmos des Lebens

weniger vorteilhaften Merkmalen weniger Nachkommen erzeugen und 
ihre weniger erfolgreiche Merkmalskombination irgendwann schließ­
lich verschwindet. In diesem Prozess kommt es – zunächst – auf die er­
folgreiche Durchsetzung des eigenen Genotyps, auf das faktische Dass 
der erfolgreichen Durchsetzung an, gleichgültig, worauf sie beruht. Cle­
verness, Betrug, List, Raffinesse, Egoismus, Rücksichtslosigkeit, soziale 
Intelligenz und andere Eigenschaften sowie Fähigkeiten können Weg­
bereiter des Erfolges: der Durchsetzung des eigenen Genotyps sein. „In 
der Geschichte des Lebens dominierte weitgehend die natürliche Se­
lektion auf der Ebene des Individuums, die Strategien zur größtmög­
lichen Steigerung des eigenen reproduktionsfähigen Nachwuchses för­
derte. Normalerweise formt die Physiologie Verhalten der Organismen 
so aus, dass sie einem solitären Leben angepasst sind oder allenfalls der 
Zugehörigkeit zu einer lose organisierten Gruppe. Die Herausbildung 
der Eusozialität, bei der Organismen sich genau gegenteilig verhalten, 
war in der Geschichte des Lebens selten, weil die Gruppenselektion eine 
außerordentliche Macht entwickeln muss, um die individuelle Selekti­
on zu übertrumpfen“ (Wilson 2014, S. 72). 

Bei Menschen hat sich die Gruppenselektion dennoch entwickeln kön­
nen und – vermutlich – auch entwickeln müssen, weil Gruppen oder 
Stammesverbände im Konkurrenzkampf um Nahrungsmittel, vorteil­
hafte Lagerplätze und andere Ressourcen, für den Schutz des Nach­
wuchses und die Abwehr von Raubtieren und feindseligen Artgenos­
sen weit bessere Überlebenschancen boten als ein solitäres Leben. Die 
Gruppe war also schon sehr früh Schutz- und Entwicklungsraum für 
ihre Mitglieder. Im Konkurrenzkampf hängt der Erfolg von Gruppen 
entscheidend von gelingender Kooperation und Solidarität ab. Beide 
erfordern jedoch, dass die Mitglieder ihre individuellen Interessen zu­
rückstellen und sich den Zielen und Regeln der eigenen Gruppe unter­
ordnen: Altruismus, Konformität, Tapferkeit sind hier zentrale Tugen­
den. 

Die Geschichte der Menschheit entwickelte sich wegen der besseren 
Überlebenschancen durch und mit Gruppen. Über sehr lange Zeiträu­
me, wahrscheinlich mehrere Millionen Jahre waren dies kleine Grup­
pen in der Form von erweiterten Familien mit egalitärer Struktur, deren 
Fundierung und Stärke in der wechselseitigen Abhängigkeit bestand. 
Größere Verbände als Stammesgesellschaften konnten sich erst bilden, 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


41

Die besonderen Qualifikationen des Menschen   

als sich mit der Erfindung erster Formen der Landwirtschaft die Ernäh­
rungsgrundlage radikal veränderte und Sesshaftigkeit ermöglichte; sie 
entwickelten im Gegensatz zu den egalitären Jäger- und Sammlergrup­
pen strikt hierarchische Strukturen, die wesentlich auf Eigentumsun­
terschieden aufbauten. Schließlich entwickelten sich umfassende hier­
archische Staatsgebilde mit spezialisierten Verwaltungsstäben. In jeder 
Entwicklungsphase gab es massive, oft gewaltsame Konflikte – bis in 
die Gegenwart. Die Vorteile der Zugehörigkeit zu einer Gruppe und 
der Zurückstellung eigener individueller Interessen überwogen eindeu­
tig die daraus entstehenden Nachteile, konnten jedoch die individuelle 
Selektion, die untrennbar mit der Durchsetzung des eigenen Genotyps 
verbunden ist und der Durchsetzung individueller Interessen beson­
deren Nachdruck verleiht, nicht ausschalten. Da der Erfolg der Grup­
pe entscheidend von ihrem Zusammenhalt abhängt, wurde die erfor­
derliche Solidarität in der Gruppe auch häufig erreicht, blieb aber labil 
und stets bedroht von auf den eigenen Vorteil bedachten Mitgliedern. 
In Bezug auf die Wirksamkeit von individueller und Gruppenselektion 

„gilt in der genetischen Sozialevolution eine eiserne Regel. Danach sind 
egoistische Individuen altruistischen Individuen überlegen, während 
Gruppen von Altruisten Gruppen von egoistischen Individuen überle­
gen sind … Jedes Mitglied einer Gesellschaft verfügt sowohl über Gene, 
an deren Produktion die Individualselektion, als auch Gene, an denen 
die Gruppenselektion angreift“ (Wilson 2014, S. 291).

Es besteht also unvermeidlich ein Neben-, In- und Gegeneinander von 
egoistischen und altruistischen Strebungen und zwar sowohl in den 
einzelnen Individuen als auch in den sozialen Verknüpfungen. Daraus 
ergeben sich 

•	 intensive, teils auch gewaltsame Konflikte zwischen Gruppen,
•	 instabile, weil durch individuelle Vorteilsnahme bedrohte Grup­

penzusammensetzungen,
•	 ständige Auseinandersetzungen zwischen egoistischen und grup­

penbezogenen Verhaltensmustern,
•	 hoher Stellenwert sozialer Intelligenz,
•	 kreative und produktive Kräfte in Kultur und Kunst.

„In unserer Natur existiert das Schlimmste neben dem Besten, und das 
wird immer so bleiben. Wollten wir es entwirren (wenn das überhaupt 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


42

Der Mensch im Kosmos des Lebens

möglich wäre), so wären wir keine Menschen mehr“ (Wilson 2014, 
S. 74).

Aus der Multi-level-Selektion erwachsen gegenläufige Effekte, die im 
Sinne der sozialen Ordnung oder auch aus dem Deutungskontext von 
Religionen als „böse“ oder „gut“ bewertet und sanktioniert werden. Da­
bei sind die bösen bzw. sündhaften, weil egoistischen Verhaltensweisen 
großenteils der individuellen Selektion, die konformen bzw. ehrenwer­
ten weitgehend der Gruppenselektion zuzurechnen.

Wilson, Suddendorf und andere Forscher weisen dem Evolutionspro­
dukt Kultur einen hohen Stellenwert zu, weil es als soziale Vererbung ei­
nen neuen, zusätzlichen reaktionsschnellen und variationsreichen Steu­
erungsmechanismus individuellen und sozialen Lebens darstellt. Es 
erwächst immer wieder neu aus den Leistungspotenzialen des mensch­
lichen Gehirns in der Auseinandersetzung mit der natürlichen und so­
zialen Umwelt und kann weitgehend als Produkt der Gruppenselektion 
gelten, die „ganz klar der Prozess ist, der für das fortgeschrittene Sozial­
verhalten verantwortlich ist“ (Wilson 2014, S. 346). 

Um es noch einmal hervorzuheben: Im Verlauf der menschlichen Evolu-
tion haben sich die Gruppe als Form des Zusammenlebens und mit ihr die 
Kultur als Steuerungselement und als Inbegriff menschlicher Kreativität 
und Produktivität der Gruppe entwickelt. Die Gruppe ist also als Wiege, 
als Produzent der Kultur zu betrachten ebenso wie die Kultur mit ihren 
Regelungssystemen das Bestehen der Gruppe sichert. Gruppe und Kultur 
sind also untrennbar auf einander bezogen, interdependent. In den sozia-
len Prozessen der Gruppe bzw. der Gruppen realisieren sich also die krea-
tiven Potenziale zu den vielfältigen Erzeugnissen, die wir Kultur nennen, 
und der weiteren menschlichen Entwicklung.

Man kann mit Wilson davon ausgehen, dass die Gruppenselektion im 
Laufe der Evolution des Menschen gegenüber der individuellen Selek­
tion, die ursprünglich im Vordergrund stand, deutlich an Bedeutung 
gewonnen hat. Es erscheint deshalb nicht abwegig, mit einer gezielten 
Stärkung der Gruppenselektion, möglicherweise sogar auf internatio­
naler Ebene, die eusozialen, für das Überleben förderlichen Verhaltens­
elemente zu stärken, um den aktuellen Bedrohungsszenarien, die we­
sentlich aus individueller Selektion erwachsen, wirksam zu begegnen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


43

Die besonderen Qualifikationen des Menschen   

Zur Klärung dieser Frage gehe ich zunächst auf wichtige Gemeinsam­
keiten und Unterschiede bei Menschen und Säugetieren, und danach 
auf die besonderen Qualitäten des Menschen ein.

2.4.2	 Gemeinsamkeiten im Steuerungssystem 
von Säugetieren und Menschen

Bei Säugetieren ebenso wie bei Menschen erfolgt die Sicherung des 
Überlebens durch zwei jeweils unterschiedlich gewichtete, sich ergän­
zende Steuerungsmechanismen. Einerseits lassen sich beide in ihrem 
Verhalten von biologisch angelegten Leitstellen, nämlich Trieben und 
angeborenem Verhalten lenken. Unter angeborenem Verhalten wird ein 

„hierarchisch organisierter Mechanismus im Nervensystem verstanden, 
der auf bestimmte innere und äußere, vorwarnende, auslösende und 
richtende Impulse anspricht und sie mit lebens- und arterhaltenden Be­
wegungen beantwortet: also ein komplexes System aus Schlüsselreizen, 
hierdurch verursachten inneren Zustandsänderungen und nachfolgen­
den Aktivitäten“ (Tinbergen 1956, http://de.wikipedia.org/wiki/Instinkt 
S.3). Soweit Verhalten durch Triebe und angeborenes Verhalten gesteu­
ert wird, folgt es einem biologisch angelegten Automatismus, der we­
nige Verhaltensspielräume lässt. Für die Säugetiere – und auch für Vö­
gel – ist es kennzeichnend, dass Instinkte und Triebe eben gerade nicht 
ihr gesamtes Verhaltensrepertoire bestimmen und abdecken. Vielmehr 
werden diese biologisch angelegten Steuerungsmechanismen des Ver­
haltens andererseits ergänzt durch genetisch angelegte Dispositions­
spielräume, die im Prozess des Heranwachsens Lernprozesse von der 
Mutter bzw. den Eltern und gegebenenfalls anderen Artgenossen er­
möglichen, also wesentlich sozial vermittelt werden. Dieselben Dispo­
sitionen lassen auch Lernen aus eigener Erfahrung zu. Damit verliert 
die Verhaltenssteuerung ihre Starrheit und ihre mechanistische Eigen­
art. Verhalten wird teilweise flexibel, gestaltbar, wandelbar und kann 
sich relativ kurzfristig an sich ändernde äußere Bedingungen anpassen. 
Insgesamt scheint bei Säugetieren dieses kombinierte Steuerungssys­
tem erfolgreich zu funktionieren und grundsätzlich das Überleben der 
meisten Arten zu ermöglichen – wenn Eingriffe des Menschen und gra­
vierende Veränderungen der Umwelt unterbleiben. Dennoch bleibt an­
zumerken, dass auch ältere Steuerungssysteme nach wie vor Überleben 
sichern. So überleben viele Tierarten, die fast ausschließlich durch an­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


44

Der Mensch im Kosmos des Lebens

geborenes Verhalten geprägt sind, z. B. viele Amphibien, fast alle Fische. 
Ebenso können sich andere Arten z. B. die Vögel als Nachkommen der 
Dinosaurier behaupten. Das Überlebensmodell der Säugetiere: Biologi­
sche Ausstattung und soziales Lernen ist eines neben anderen. Ferner 
ist die Lernfähigkeit kein Garant dafür, in welchem Maße überlebensre-
levante Verhaltensweisen tatsächlich gelernt werden. Lernfähigkeit ist 
grundsätzlich im Rahmen der Disposition offen. 

Über diese Steuerungsmechanismen hinaus hat die Evolution hinaus 
nur beim Menschen einen grundsätzlich neuen Steuerungsmechanis­
mus angebahnt und eingeleitet: die Gruppe als Lebensort und Produ­
zent der Kultur sowie ihre kognitiven und soziale Voraussetzungen. 

2.4.3	 Elterliche Sorge und Zusammenleben in Lagern als 
Keimzellen der sozialen Natur des Menschen

Evolutionsbiologen und Sozialwissenschaftler setzen bei der Beantwor­
tung der Frage, wie es bei Menschen zur Entwicklung der sozialen Na­
tur kommt, typisch fachspezifische Schwerpunkte. Wie die weiteren 
Ausführungen zeigen werden, ergänzen sich beide Erklärungsansätze 
zu einem stimmigen Gesamtbild und lösen zusammen die fachspezifi­
schen Engführungen und Verkürzungen auf. 

Wilson (2014) bezieht sich auf die insgesamt sehr wenigen Tierarten, die 
ausgeprägt soziales, d. h. altruistisches, kooperatives Verhalten – Wil­
son spricht von eusozialem Verhalten – entwickelt haben, und stellt fest, 
dass bei allen durchgängig der Bau eines Nestes eine grundlegende Ent­
wicklungsphase gewesen ist. Wilson ordnet also menschliches Verhal­
ten in die allgemeine Evolutionssystematik ein und zieht entsprechende 
Vergleiche zu eusozialen Tierarten, vor allem Insekten. Die periodische 
Errichtung von festen Lagern während der Wanderung zwecks Nah­
rungssuche sieht er im Kontext der Evolutionssystematik deshalb als 
passende Analogie zum Nestbau. In Lagern, die sich über eine Milli­
on Jahre zurück nachweisen lassen, funktioniere das Zusammenleben 
durch Arbeitsteilung: Die Mitglieder der Gruppe übernähmen ein­
zeln und zu mehreren zusammen unterschiedliche Aufgaben, die zum 
Überleben der ganzen Gruppe notwendig sind: Sammeln von pflanz­
licher Nahrung wie Früchten, Samen, Wurzeln, Blätter u. a., gemein­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


45

Die besonderen Qualifikationen des Menschen   

schaftliche Jagd auf Tiere, Schutz des Lagers und der nachwachsenden 
Kinder usw. Die Kooperation mit verteilten Aufgaben sichert bei euso­
zialen Tieren ebenso wie bei Menschen das Überleben und macht ange­
sichts des lange gebräuchlichen Lagerbaus deutlich, dass die ausgeprägt 
soziale Eigenart der Menschen weit in die Vorgeschichte zurückreicht. 

Bellah (2011) und andere Sozialwissenschaftler konzentrieren sich da­
gegen fachspezifisch auf den Sozialisationsprozess und dabei auf die 
schrittweise Entwicklung sozialer und anderer menschlicher Fähigkei­
ten in frühen Entwicklungsstadien der Menschen. Dabei steht bei der 
Aufzucht des menschlichen Nachwuchses die Empathie der elterlichen 
Sorge im Mittelpunkt, weil sich an ihr besser als auf andere Weise ver­
deutlichen lässt, wie soziale Beziehungsfähigkeit entsteht und welche 
anderen z. B. kognitiven und emotionalen Fähigkeiten dabei eine un­
entbehrliche Rolle spielen. Aus dieser besonderen Eigenart der elter­
lichen Sorge erwachse letztendlich die soziale Prägung des Menschen, 
die über die von Tieren weit hinausgehe und deshalb eine ansonsten in 
der Evolution auch nicht annähernd beobachtbare Qualität und Kapa-
zität darstelle. 

Die Ausstattung des Menschen mit Instinkten und Trieben, ist, vergli­
chen mit anderen Säugetierarten, weniger stark ausgeprägt. Man spricht 
von Instinktarmut (Gehlen 1940) und meint damit zweierlei: die relativ 
geringe Ausstattung mit angeborenen Verhaltensweisen einerseits und 
die Chance umfassender Entwicklung aufgrund ausgeprägter Weltof­
fenheit und Formbarkeit andererseits. Zum Zeitpunkt der Geburt wei­
sen Menschen im Vergleich zu Säugetieren einen biologischen Aus­
stattungs- bzw. Reifungsrückstand von ca. einem Jahr auf und sind 
umfassend hilflos: Sie benötigen deshalb sehr intensive und – vergli­
chen mit den Schimpansen, unseren nächsten Verwandten – lange an­
dauernde elterliche Sorge. Obwohl auch unter den Säugetieren beacht­
liche Unterschiede in der Intensität und Dauer der elterlichen Sorge 
bestehen, so handelt es sich beim Menschen nicht nur um einen gradu­
ellen Unterschied zur elterlichen Sorge der Säugetiere, sondern um eine 
andere qualitative Prägung der elterlichen Sorge, die zusätzlich zu Er­
nährung und Schutz auch die Förderung des Bewegungsapparates, die 
Entwicklung des Fühlens, der sozialen Beziehungsfähigkeit, der Spra­
che, der sozialen Regeln und des Denkens beinhaltet. Es handelt sich 
also bei der elterlichen Sorge um die Vermittlung eines breiten, ein­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


46

Der Mensch im Kosmos des Lebens

zigartigen Spektrums von teilweise hochkomplexen Fähigkeiten, ei­
nes Spektrums, das in vergleichbarer Weise weder bei unseren nächs­
ten Verwandten, den Schimpansen, und erst recht nicht bei anderen 
Lebewesen zu beobachten ist. Neu geborene Kälber, Fohlen, Lämmer 
usw. stehen kurz nach der Geburt schon – vielleicht noch etwas wack­
lig – auf den eigenen Beinen und folgen ihren Müttern – selbständig. 
Sie können auch wie in zahlreichen Zuchtbetrieben üblich, von ihren 
Müttern und anderen erwachsenen Artgenossen getrennt aufgezogen 
werden, weil sie ihr biologisches Entwicklungsprogramm so durchlau­
fen können. Beides ist undenkbar bei Menschen. Mit dieser totalen Ab­
hängigkeit der neu geborenen Menschlein erhalten zunächst die unmit­
telbaren Überlebenshilfen der Mutter zentrale, d. h. lebensnotwendige 
Bedeutung. Bald folgt die schrittweise Einübung in die gerade genann­
ten Fähigkeiten sowie den sozialen Kontext der Kultur, der zusätzlich 
zu den biologischen Vorgaben das Leben der nachwachsenden Kin­
der nachhaltig prägt. Bei Tieren undenkbar. Die elterliche Sorge hat bei 
Menschen als Keimzelle des sozialen Lebens eine Schlüsselfunktion. 

Beides, die relative Instinktreduktion des Menschen einerseits und die 
umfassende Hilflosigkeit des Menschen bei der Geburt andererseits 
markieren Leben bedrohende Mangelsituationen, die eines Ausgleichs, 
einer Kompensation bedürfen, wenn Menschen weiter überlebensfähig 
bleiben sollen. Die Natur des Menschen reagiert auf diese Erfahrung 
von Mangel und Unsicherheit mit der Entwicklung neuer Kapazitäten 
(Bellah): Soziale Kapazitäten kompensieren die genannten biologischen 
Schwachstellen, überbrücken die Steuerungslücke und zwar durch die 
lange andauernde und intensive Betreuung in der elterlichen Sorge. Un­
ter Gesichtspunkten der Evolution können Weltoffenheit und weitge­
hende Formbarkeit als enorme Vorteile gesehen werden, weil sie im 
Kontext mehrerer Genrationen eine schnellere Anpassung an geänder­
te Umweltbedingungen erlaubt als dies durch die eher langwierige Ver­
änderung der Gene möglich wäre. 

Die weitere Existenz der Art Mensch ist an die Bedingung geknüpft, 
Empathie für den Nachwuchs bereit zu stellen, seine Bedürfnisse zu er­
fassen und zu befriedigen. In der Zuwendung zu den Säuglingen kommt 
es darauf an, ihre äußeren Verhaltensimpulse in der Form von Bewe­
gung, Schreien, Mimik und Gestik richtig zu erfühlen, entschlüsseln zu 
lernen und angemessen auf die verstandenen Bedürfnisse zu reagieren. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


47

Die besonderen Qualifikationen des Menschen   

Aus Verständnis wird Verständigung und symbolische Kommunikation, 
und schließlich entsteht im Verbund mit der physiologischen Entwick­
lung der Stimmbänder Sprache. Angesichts der umfassenden Hilflosig­
keit des Menschen-Nachwuchses nach der Geburt dauert die Phase, die 
Bedürfnisse des Neugeborenen zu verstehen und reagierend zu befrie­
digen ziemlich lange, bevor sprachliche Formen der Kommunikation 
einsetzen können und dann später lebenserhaltende Verhaltensweisen 
im weiteren Sinne – also über Essen, Trinken und Schlafen hinaus –  
vermittelt werden können. Empathie ist eine fundamentale Ressour­
ce von Lebewesen, sie ermöglicht einen direkten Zugang zum fremden 
Anderen, sie ist die Basis aller sozialen Bindung und anderer Schlüssel­
kapazitäten.

Die Entfaltung von Empathie ist ohne die gleichzeitige Ausprägung an­
derer, mehr oder weniger bewusst steuerbarer Fähigkeiten nicht mög­
lich: Gleichzeitig muss ein Vermögen entstehen, Lebewesen und Um­
welt sowie beider Eigenschaften zu erkennen, zu unterscheiden und 
einzuschätzen, Situationen zu verstehen und daraus für das Überleben 
wichtige Konsequenzen für das Verhalten zu ziehen, Wirkungen unter 
Bezug auf Ursachen mindestens ansatzweise zu beurteilen. Empathie ist 
dementsprechend stets von differenzierenden Prozessen des Erkennens, 
Einordnens und Folgerns, d. h. von kognitiven Fähigkeiten durchzogen. 
Solche Fähigkeiten, die wir mit den Begriffen Intelligenz, Kommunika­
tion und Soziabilität bezeichnen, haben sich offensichtlich zusammen 
mit Empathie in der Ausbildung der elterlichen Sorge entwickelt, beim 
Menschen aufgrund der totalen Hilfsbedürftigkeit des Nachwuchses in 
einer einzigartigen, ansonsten nirgends feststellbaren Weise. Die be­
schriebenen Kapazitäten sind als Grundlagen sozialen Verhaltens und 
des Lebens in Gruppen anzusehen.

Die elterliche Sorge bietet darüber hinaus einen geschützten Freiraum, 
der frei ist von den auf Selbsterhaltung ausgerichteten Zielsetzungen 
und Tätigkeiten des alltäglichen Lebens und Möglichkeiten bereitstellt, 
etwas um seiner selbst willen zu tun: Spiel, insbesondere das soziale 
Spiel. Es findet außerhalb des alltäglichen Lebens in einem entspannten 
Rahmen statt, erfolgt nach Regeln mit geteilten Absichten, hat keine ei­
genen Ziele, trägt seinen Sinn in sich selbst; in ihm werden alltägliche 
Verhaltensweisen angewandt, aber ohne deren Ziele. Spiel impliziert 
Wiederholung, Wiederholung festigt Gelerntes und Geübtes. Im Spiel 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


48

Der Mensch im Kosmos des Lebens

sind die Beziehungen egalitär, und zwar auch in sonst hierarchischen 
Strukturen. Spiel ist eine neue Kapazität mit dem Potenzial, weitere Ka­
pazitäten zu entwickeln. Spiel ist ein Ausdruck für die Offenheit und 
Formbarkeit des Lernens, ein Platz für Experimente und Innovation 
jenseits alltäglicher Existenzsicherungsaufgaben. Menschsein ist also 
eingebettet in eine tiefe biologische Geschichte (Bellah 2011).

2.4.4	 Was macht den Menschen zum Menschen?

Was macht den Menschen im Unterschied zum Affen aus? Biologisch-
genetisch sind wir andere Affen mit kleinen körperlichen Unterschie­
den (Verlust des Fells, Fähigkeit unterschiedliche Haltungen einzu­
nehmen und schnell zu wechseln, körperliche Voraussetzungen zum 
Werfen und Schleudern), mental eine völlig andere Art. Wilson hat­
te die einzigartigen Merkmale menschlichen Seins aus der Evolution 
abgeleitet. Suddendorf ist den hervorstechenden Fähigkeiten des Men­
schen in einem empirischen Vergleich von Menschen und Schimpan­
sen, den nächsten Verwandten des Menschen nachgegangen. Folgt man 
den von Thomas Suddendorf (Suddendorf 2014) dargestellten Ergeb­
nissen, so zeichnen sich weitreichende Unterschiede ab. Ich fasse seine 
Darstellung in einer tabellarischen Gegenüberstellung zusammen:

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


49

Die besonderen Qualifikationen des Menschen   

Menschenaffen ç Qualifikationen è Menschen

Über ein sehr begrenz-
tes Verständnis grund
legender mentaler 
Vorgänge kommen die 
Menschenaffen nicht 
hinaus: die grund
legendsten menschli-
chen, sozio-kognitiven 
Fähigkeiten des Men-
schen fehlen ihnen.

ç Empathie è
ç Gedankenlesen è

Das Bedürfnis, sich 
mit anderen mental zu 
verbinden, andere zu 
verstehen und mit ihnen 
in einen Austausch einzu-
treten, durchdringt einen 
Großteil menschlicher 
Handlungen.

Über akustische, 
haptische und visuelle 
Signale im Kontext von 
Nahrung und Warnrufen 
hinaus finden sich keine 
Hinweise auf eine ausge-
bildete Sprache.

ç Sprache è Menschen haben ein 
differenziertes, offenes 
System von Begriffen mit 
Syntaxregeln entwickelt, 
das sich auf die Lebens-
prozesse bezieht, aber 
Abstraktion durch Ando-
cken an Alltagssituatio-
nen und Generalisierung 
zulässt. 

Tiere verfügen nur 
über ein begrenztes 
Zeitempfinden, erinnern 
sich in engem Rahmen 
an Vorgehensweisen 
und Fakten. Ihr Erleben 
ist gegenwartsbezogen, 
weder auf die Vergan-
genheit noch auf die 
Zukunft gerichtet. 

ç Gedächtnis è Menschen verfügen über 
ein Zeitempfinden, das 
ihnen ermöglicht, sich an 
Fähigkeiten, Fakten und 
Ereignisse zu erinnern 
und diese Fähigkeiten 
für die Bewältigung der 
Zukunft einzusetzen; sie 
können sich in vergan-
gene und künftige Zeiten 
hineindenken, „Szenarien“ 
entwickeln. 

In einfachen Formen ist 
Denkfähigkeit bei Tieren 
nachweisbar, aber durch 
die eingeschränkte, 
aber ausschlaggebende 
Kapazität des Arbeits-
gedächtnisses sehr 
begrenzt.

ç Denken è Menschen sind fähig, sich 
Ziele zu setzen und diese 
mit rationalen Überlegun-
gen, z. B. durch Vergleich 
verschiedener Szenarien, 
zu erreichen. Dafür ist die 
beachtliche Kapazität des 
Arbeitsgedächtnisses die 
Grundlage.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


50

Der Mensch im Kosmos des Lebens

Menschenaffen ç Qualifikationen è Menschen

Die Grundlagen von 
Kulturentwicklung: 
Austausch und Koopera-
tion sind bei Tieren nur 
rudimentär vorhanden, 
dementsprechend 
ebenso Verhaltenstradi-
tionen.

ç Traditionen/Kultur è Menschen schaffen Kultur, 
indem sie Erfahrungen, 
Wissen, Innovationen – 
Produkte von Austausch 
und Kooperation auf der 
Grundlage von Gegen-
seitigkeit – an nachwach-
sende Generationen wei-
tergeben und sich selbst 
und ihre Nachkommen 
damit in eine kulturelle 
Matrix einordnen. Mit der 
Kultur entsteht zusätzlich 
zum genetischen Erbe 
ein zweites Vererbungs-
system, das als flexibel 
gestaltbares System Über-
lebensvorteile beinhaltet. 

Tiere, insbesondere die 
großen Menschenaffen 
verfügen zwar über 
Vorformen sozialer Nor-
men, es gibt aber keine 
Grundlage für selbst-
reflexive moralische 
Erwägungen und die 
Annahme eines Moral
kodexes bei Tieren, da 
die nötigen Vorausset-
zungen nur rudimentär 
entwickelt sind. 

ç Moral è Zwecks Zusammenleben 
und Überleben haben 
Menschen für ihre Grup-
pen und Gesellschaften 
Systeme von Regeln = 
Moral entwickelt, die 
auf den drei bereits 
genannten menschlichen 
Qualifikationen Empathie, 
Gegenseitigkeit und 
Selbstreflexion aufbauen. 

Es zeigt sich, dass die Tiere und hier besonders die Großen Menschen­
affen als unsere nächsten Verwandten bei den verglichenen Qualifi­
kationen nur rudimentäre Leistungen erbringen und über das Niveau 
von zweijährigen Kindern üblicherweise nicht hinauskommen. Sud­
dendorfs Buch beinhaltet eine ebenso eindrucksvolle wie empirisch be­
gründete Profilierung und Heraushebung der besonderen Qualifikatio­
nen des Menschen. „In allen sechs Bereichen finden wir immer wieder 
zwei wichtige Merkmale, die den Unterschied zwischen uns und den 
Menschenaffen ausmachen: unsere unbegrenzte Fähigkeit zur Vorstel­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


51

Die besonderen Qualifikationen des Menschen   

lung und Reflexion über verschiedene Situationen sowie unser tiefes 
Bedürfnis, uns über die von unserem Geist geschaffenen Szenarien mit 
anderen auszutauschen. Offenbar waren es vorwiegend diese beiden At­
tribute, die unseren Vorfahren den Schritt über die Kluft ermöglich­
ten und die unter Tieren übliche Kommunikation in ein System offe­
ner Sprache verwandelten, das Gedächtnis in die Fähigkeit zu mentalen 
Zeitreisen, soziale Wahrnehmung in Theory of Mind, Problemlösungs­
verhalten in abstraktes Denken, soziale Tradition in eine kumulative 
Kultur und Empathie in Moral.“ (Suddendorf 2014, S. 290 f.)

Der Kultur weist Suddendorf im Überlebensprozess eine herausgeho­
bene Rolle zu: „Das wichtigste Kriterium der menschlichen Kultur ist 
also, dass sie zusätzlich zum genetischen Erbe als zweites Vererbungs­
system fungiert. Wie Gene, die selektiert wurden, weil sie Individuen ei­
nen Anpassungsvorteil verschafften, kann auch die kulturelle Informa­
tion deutlich sichtbare Überlebens- und Reproduktionsvorteile bringen. 
Ein offensichtlicher Vorteil der kulturellen Evolution ist der, dass sie 
uns befähigt, uns viel schneller anzupassen, als uns das auf biologischer 
Ebene möglich wäre. Genau das mag uns einen weiteren Vorsprung vor 
anderen Lebewesen verschafft haben“ (Suddendorf 2014, S. 227). 

Bei Tieren hat Suddendorf auf der Grundlage seiner empirischer Unter­
suchungen und Vergleiche keine Anhaltspunkte für reflexives Denken 
gefunden. Die vorgelegten Ergebnisse, auch zur Frage der Selbsterken­
nung der Menschenaffen, zeigen mit an Sicherheit grenzender Wahr­
scheinlichkeit, dass es etwas dem Selbstverständnis des Menschen Ähn­
liches bzw. Vergleichbares bei Tieren nicht gibt, dass diese die Frage 
nach dem Sinn ihres Lebens nicht stellen und nicht beantworten kön­
nen. Ihr Leben trägt seinen Sinn in sich selbst, ist Selbstzweck. 

Wilson erkennt in der rasanten Entwicklung des Menschen aber auch 
erhebliche Probleme für den Menschen selbst und die Biosphäre ins­
gesamt. „In der gesamten prähistorischen Zeit … war das Netzwerk je­
des Einzelnen im Grunde identisch mit der Gruppe, der er angehörte … 
In den modernen Industrieländern sind die Netzwerke mittlerweile so 
komplex, dass unser ererbter steinzeitlicher Geist davon völlig überfor­
dert wird. Unsere Instinkte wünschen sich noch heute die überschauba­
ren, geeinten Banden-Netzwerke … Auf die Zivilisation sind unsere In­
stinkte weiterhin nicht vorbereitet“ (Wilson 2014, S. 292). Gemessen am 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


52

Der Mensch im Kosmos des Lebens

Evolutionstempo anderer Lebewesen entwickelte sich homo sapiens un­
gemein schnell und verbreitete sich in ca. 60.000 Jahren über den Erd­
ball. „Die Zeit war zu knapp, als dass unsere Evolution koordiniert mit 
dem Rest der Biosphäre hätte ablaufen können. Andere Arten waren auf 
den Ansturm nicht vorbereitet. Dieses Manko hatte schon bald schlim­
me Auswirkungen auf das restliche Leben“ (Wilson 2014, S. 25).

2.5	 Zusammenfassung 

Die frühe Stammesgeschichte des Menschen zeigt ein Kommen und 
Gehen der Menschenartigen, den episodenhaften Charakter ihres Auf­
tretens. Die Unwägbarkeiten der Evolution und der natürlichen Um­
welt sowie vermutlich die Menschenartigen selbst haben 22 von 23 Men­
schenarten wieder aussterben lassen. Auch der moderne Mensch war 
schon, wie berichtet wird, mehrfach vom Aussterben bedroht, auf klei­
ne Populationen (angeblich um 600 Menschen) geschrumpft, die sich 
jedoch wieder erholten. Schließlich breitete sich homo sapiens fast über 
die ganze Erde aus. Wann und wie dies geschah, auf diese Fragen verän­
dern sich die Antworten wegen neuer Fossilienfunde z. B. in China und 
Australien, aber auch in anderen Regionen, ständig. Eine abschließende 
Klärung ist kaum zu erwarten.

Mit der Entwicklung des Menschen geht die Evolution zweifach neue 
Wege und zwar mit der multi-level-Selektion und der Schaffung der 
biologischen Grundlagen für Kulturentwicklung. Erstens zur multi-
level Selektion: Bei Menschen hat sich die Gruppenselektion zusätz­
lich zur individuellen Selektion entwickeln können und – vermutlich –  
auch entwickeln müssen, weil Gruppen oder Stammesverbände im 
Konkurrenzkampf um Nahrungsmittel, vorteilhafte Lagerplätze und 
andere Ressourcen, für den Schutz des Nachwuchses und die Abwehr 
von Raubtieren und feindseligen Artgenossen weit bessere Überlebens­
chancen boten als ein solitäres Leben. Im Konkurrenzkampf hängt der 
Erfolg von Gruppen entscheidend von gelingender Kooperation ab. Ko­
operation erfordert jedoch, dass die Mitglieder ihre individuellen Inter­
essen zurückstellen und sich den Zielen und Regeln der eigenen Grup­
pe unterordnen: Altruismus, Konformität, Tapferkeit sind hier zentrale 
Tugenden. Hinsichtlich der Wirksamkeit ist davon auszugehen, dass 
egoistische Individuen altruistischen, Gruppen von Altruisten jedoch 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


53

Zusammenfassung 

Gruppen von Egoisten überlegen sind. Die Geschichte der Menschheit 
entwickelte sich wegen der besseren Überlebenschancen durch und mit 
Gruppen, so dass die Gruppenselektion im Verlauf der menschlichen 
Entwicklung fortschreitend an Bedeutung gewann. Dennoch: Es be­
steht unvermeidlich ein Neben-, In- und Gegeneinander von egoisti­
schen und altruistischen Strebungen und zwar sowohl in den einzelnen 
Individuen als auch in den sozialen Verknüpfungen.

Zweitens zu den biologischen Grundlagen der Kulturentwicklung. Das 
Leben der Menschen in Gruppen hat sich offensichtlich durchgesetzt, 
weil sie dem Menschen bessere Überlebenschancen bieten als das Leben 
als einzelner. Die Gruppe hat sich dann von einer Überlebensgemein­
schaft zu einem sozialen Lebensraum entwickelt, in dem Menschen all­
mählich die sie vor anderen Lebewesen auszeichnenden Merkmale und 
Fähigkeiten: Empathie und Gedankenlesen, Sprache, Gedächtnis, Den­
ken und moralisches Verhalten erwarben und durch den Einsatz dieser 
Fähigkeiten das entwickelten, das wir Kultur nennen. Kultur wird als 
Insgesamt aller von einer Gruppe oder einem größeren Sozialverband 
z. B. einer Gesellschaft und ihren Mitgliedern gestalteten typischen ma­
teriellen, sozialen, geistigen, künstlerischen und technischen Erfindun­
gen und Produkte verstanden. Da die Herstellung von Werkzeugen 
ebenso wie die soziale Gestaltung des Lebens mehr als eine Million Jah­
re in die Menschheitsgeschichte zurückverfolgt werden können, ist Kul­
tur in ihren einfachen Anfangsformen als der Anfang des Menschseins 
aufzufassen. Gruppe und Kultur sind eng aufeinander bezogen, interde­
pendent, gewissermaßen Bezeichnungen für zwei Perspektiven auf ei­
nen Gesamtzusammenhang.

Suddendorf und Wilson sprechen von der Kultur als dem zweitem, dem 
sozialen Vererbungssystem, dem sie Vorteile in der weiteren Evolution 
des Menschen zuschreiben: Die Kultur als soziales Vererbungssystem er­
laubt einerseits eine sehr viel schnellere Anpassung an sich verändernde 
Umweltbedingungen als dies auf rein biologischem Wege möglich wäre. 
Andererseits beinhaltet die selbst produzierte Kultur auch ein gewisses 
Maß an selbständiger Steuerung der eigenen Entwicklung.

Während Tierarten einschließlich der Menschenaffen ihre jeweilige 
Überlebensfähigkeit aus spezifischen, oft hochspezialisierten Fähigkei­
ten, z. B. Schnelligkeit, Stärke, Giften, Kälteresistenz von Fell und Haut, 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


54

Der Mensch im Kosmos des Lebens

besonderer Leistungsfähigkeit der Sinnesorgane usw. gewinnen, ent-
wickelt der Mensch seine Stärken als Generalist, d. h. durch Fähigkeiten 
und Qualifikationen, die universell einsetzbar sind: Sprache, Gedächtnis, 
Empathie, Denken, Teilhabe an der Kultur, Moral und – als koordinie­
rendes und strukturierendes Element das kollektive Selbstverständnis, 
auch Religion genannt. 

Die dargestellte Sonderstellung des Menschen ist ambivalent und 
schlägt sich auch in der Entwicklung seines Selbstverständnisses nie­
der, das vielerorts in einen Dominanzanspruch mit beliebiger Gestal­
tungsfreiheit einmündet, nicht ohne verheerende Folgeschäden und 
neuerdings hausgemachte Bedrohungsszenarien für sein eigenes Über­
leben zu produzieren. Die durch seine Fähigkeiten begründete Sonder­
stellung ändert – wie oben bereits dargestellt – nichts an seiner Einge­
bundenheit in die und seine Abhängigkeit von der Welt des Lebens; sie 
bietet ihm aber in seiner biologischen Ausstattung eigenständige Ge­
staltungspotenziale, um durch eigenes Handeln steuernd auf die Bio­
sphäre, die seine Lebensbedingung ist, einzuwirken. Chancen zu einer 
verantwortungsvollen und nachhaltigen Gestaltung der Erde liegen in 
der Kombination aus zunehmender Bedeutung der Gruppenselektion, 
ihren altruistischen Effekten für die Kultur sowie der biologisch ange­
legten Formbarkeit des Menschen. Hat die Gruppenselektion auch ge­
sellschaftsübergreifend eine Chance? Eine Wende im Strudel der Be­
drohungsszenarien ist noch möglich, noch nicht ausgeschlossen. Aber 
die noch nutzbare Zeit wird, wie die Untersuchungen zur Nachhaltig­
keit zeigen, immer knapper. Welche Rolle werden Religionen in den Zu­
kunftsszenarien spielen? 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


55

3	 Entstehung, Vielfalt und 
Funktionen von Religionen

Im vorausgegangenen Text habe ich unter Bezug auf Suddendorf und 
Wilson die vorläufigen Ergebnisse der Evolution des Menschen darge­
stellt. Eine bedeutsame Zwischenstation auf dem Weg zu diesen außer­
ordentlichen Fähigkeiten ist die biologische Entwicklung der sozialen 
Natur des Menschen, die durch die zur Aufzucht der Kinder unerläss­
liche Empathieentfaltung (Bellah 2011) und das kooperative, arbeits­
teilige Zusammenleben in festen Lagern (Wilson 2014) eine intensive 
und nachhaltige Ausprägung erfuhr. Suddendorf und Wilson sprechen 
von der Kultur als dem zweiten, dem sozialen Vererbungssystem, dem 
sie Vorteile in der weiteren Evolution des Menschen zuschreiben: Die 
Kultur als soziales Vererbungssystem erlaubt einerseits eine sehr viel 
schnellere Anpassung an sich verändernde Umweltbedingungen als 
dies auf rein biologischem Wege möglich wäre. Andererseits beinhal­
tet die selbst produzierte Kultur auch ein gewisses Maß an selbständiger 
Steuerung der eigenen Entwicklung. Folgt man diesem Gedanken, dann 
sind die Inhalte der Kultur als von Menschen entwickelte Leitlinien für 
menschliches Leben und seine Entwicklung zu sehen: Menschen ent­
wickeln wichtige Leitlinien ihres Lebens und ihrer Entwicklung selbst 
im von der biologischen Ausstattung gesetzten Rahmen, an dessen Er­
weiterung sie mit der Entwicklung der Kultur selbst auch aktiv beteiligt 
sind. Es gibt also ein nur biologisches und ein – biologisch bedingtes –  
sozio-kulturelles Steuerungssystem im Menschen. Letzteres könnte 
auch die Funktion eines Korrektivs der destruktiven Auswüchse der 
Konkurrenz sowohl unter Individuen als auch zwischen Gruppen über­
nehmen. Die beiden Steuerungssysteme können gravierende Folgen für 
menschliches Überleben oder Verschwinden bewirken, graduell oder 
bis zur totalen physischen Vernichtung. Ich werde damit verbundene 
Chancen in Kapitel 7 aufnehmen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


56

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

Sind sozio-kulturelle Steuerungssysteme bloße Sammelsurien von Ide­
en und praktischen Rezepten für das alltägliche Leben? Oder gibt es in 
ihnen eine Sinn deutende und deshalb strukturierende Verknüpfung? 

Es sind die Religionen, die das Menschsein in der Welt deuten und das 
gesammelte Wissen, die Erfahrungen und die Ideen von Personen und 
Gruppen zu einem zukunftsweisenden, inhaltlich mehr oder weniger 
stimmigen und sinnhaften Gefüge aus Erklärungen und Verhaltensregeln 
verbinden. Als mit den modernen Menschen die Religionen entstan­
den, gab es bereits die Kulturen der Jäger- und Sammlergruppen, deren 
Elemente von dem sich entwickelnden Selbstverständnis der Gruppen 
durchdrungen und zu einem neuen Ganzen deutend umgeformt wur­
den. Man kann davon ausgehen, dass Religionen als deutende und ord­
nende Kräfte die Kulturelemente so stark durchdrangen, dass eine Un­
terscheidung beider: was ist Religion und was ist Kultur in zahlreichen 
Religionen/Kulturen über längere Zeiträume unmöglich war. Die fort­
schreitende Differenzierung und Spezialisierung menschlichen Den­
kens und Tuns führte schließlich dazu, dass sich immer mehr Erzeug­
nisse menschlichen Geistes außerhalb der Religionen entwickelten und 
zu einem im Einzelnen unterschiedlich bedeutsamen Aspekt der Kultur, 
d. h. des gesamten menschlichen Handelns und Denkens wurden. Wie 
Kapitel vier zeigen wird, musste religiöses Denken dem Zuwachs an Er­
fahrung und Wissen immer mehr weichen. Gegenwärtig bestehen so­
wohl säkulare als auch umfassend religiös bestimmte Kulturen und Ge­
sellschaften.

In den Jäger- und Sammlergruppen und den sich später entwickelnden 
Stammesverbänden und auch darüber hinaus waren es lange Zeit die 
insgesamt sehr zahlreichen Schöpfungsmythen und die mit ihnen ver­
knüpften Vorstellungen und Verhaltensregeln, die die Gruppen, Stam­
mesverbände, Gesellschaften oder Staaten gewissermaßen als rote Fä­
den durch die Lebenswelten führten und damit zu Wegweisern wurden. 
Häufig haben diese Wegweiser in das Überleben bedrohende Situati­
onen geführt, weil die Folgen eigener Zielsetzungen und Verhaltens­
weisen nicht oder zu spät erkannt wurden. Die Sicherung der Zukunft 
durch eigene Zielsetzungen und darauf abgestimmte Verhaltensweisen 
hat sich immer wieder als schwierig, weil unvorhersehbar und mehr­
deutig erwiesen und war häufig mit erheblichen Problemen behaftet. 
Dennoch bleibt die Aufgabe, Zukunft durch eigene Anstrengungen zu 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


57

Skelette, Knochen, Werkzeuge, Artefakte als Auskunfteien 

ermöglichen. Insofern könnte man diese Wegweiser auch als mehr oder 
weniger begründete Glaubensvorstellungen für gelingende Zukunftsge­
staltung sehen.

Auch Max Weber (1964 [1921], S. 317) hebt die Zielorientierung und eine 
gewisse Rationalität von Religionen hervor, die eigene Lebenswelt posi­
tiv zu gestalten: „Religiös oder magisch motiviertes Handeln ist, in sei­
nem urwüchsigen Bestande, diesseitig ausgerichtet … ein mindestens 
relativ rationales Handeln: wenn auch nicht notwendig ein Handeln 
nach Mitteln und Zwecken, so doch nach Erfahrungsregeln …Das reli­
giöse oder »magische« Handeln oder Denken ist also gar nicht aus dem 
Kreise des alltäglichen Zweckhandelns auszusondern, zumal auch sei­
ne Zwecke selbst überwiegend ökonomische sind. Nur wir, vom Stand­
punkt unserer heutigen Naturanschauung aus, würden dabei objektiv 
»richtige« und »unrichtige« Kausalzurechnungen unterscheiden und 
die letzteren als irrational, das entsprechende Handeln als »Zauberei« 
ansehen können“. Was wissen wir über die Entstehung von Religionen 
und ihre Eigenart? 

3.1	 Skelette, Knochen, Werkzeuge, Artefakte 
als Auskunfteien 

Uralte Knochen und Skelette werden durch die methodisch gesicherte 
Erklärung und Interpretation der Paläontologen, Anthropologen, Bio­
logen und anderer Spezialisten zu erstaunlichen Auskunfteien über ihre 
früheren Besitzer/Eigner. Man ist immer wieder erstaunt, was alles die­
se ehrwürdigen Überreste früherer Menschen und Tiere über sich er­
zählen lassen, Alter, Geschlecht, Krankheiten, einige Lebensumstän­
de, Ernährungsstatus, Mangelernährung, Todesursachen und manches 
andere. Man könnte die Knochen, Skelette und auch andere ausgegra­
bene Gegenstände als Dateien mit bestimmtem, d. h. leider aber auch 
begrenztem Aussagegehalt betrachten; sie sagen uns leider wenig oder 
nichts, was ihre Inhaber zu Lebzeiten gedacht und gefühlt haben. Mit ei­
nem Alter von ca. 75.000 Jahren sind Höhlenmalereien in Südafrika die 
ältesten symbolischen Darstellungen. Die große Zeit der Höhlenmale­
rei, insbesondere in Südfrankreich und Nordspanien, begann ca. 35.000 
Jahre vor heute. Mehr als 200 Höhlen zeigen viele Tierdarstellungen. 
Die ältesten figürlichen Darstellungen wurden in Höhlen in der Umge­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


58

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

bung von Blaubeuren in Baden-Württemberg gefunden und werden auf 
die Zeit zwischen 35.000 und 40.000 Jahren vor heute datiert: die be­
rühmte Venus vom Hohle Fels, aber auch Darstellungen von Tieren und 
Mischwesen sowie beschädigte Flöten sind im Urgeschichtlichen Muse­
um in Blaubeuren neben anderen Funden zu sehen. Aber was bedeuten 
diese Darstellungen? In welche Gedankenkontexte gehören sie? Die weit 
auseinander gehenden Deutungen zeigen, dass dabei auch die Spezialis­
ten im Dunkeln tappen, es mehr Fragen als Antworten gibt. 

Das bislang älteste Bauwerk wurde am Göbekli Tepe in der südöstli­
chen Türkei entdeckt: eine riesige Tempelanlage, in den ältesten Schich­
ten ca. 11.500 Jahre alt. Halbreliefs, Skulpturen, Vollplastiken, Pfeiler u. a. 
zeigen, wie gut die Techniken der Steinbearbeitung bereits beherrscht 
wurden. Da eben diese Qualität von Architektur und künstlerischer Ge­
staltung nicht einfach so plötzlich von heute auf morgen da sein kann, 
muss dem Bau dieser Anlage eine beachtliche Periode des Lernens vor­
ausgegangen sein, die zusätzlich eine gewisse Dauerhaftigkeit von Sied­
lungen im Umfeld und die Freisetzung von Menschen für derartige 
Aufgaben vorausgesetzt haben. Wie lange, bleibt in jeder Hinsicht offen. 
Es gibt eben keine Anhaltspunkte. Aber auch zur Bedeutung der ural­
ten Monumente gibt es mehr Fragen als Antworten.

Die Schrift wurde im vierten vorchristlichen Jahrtausend im alten Me­
sopotamien zur Dokumentation und Abwicklung des Warenhandels er­
funden, diente erst wesentlich später der Weitergabe religiöser Über­
lieferungen und der Gedankenwelt von Personen, Ereignissen und 
Kulturen. Man verließ sich wie gewohnt auf die mündliche Überliefe­
rung, in manchen religiösen Kontexten noch heute. Informationen über 
religiöse Vorstellungswelten aus früheren Zeiträumen liefern uns die äl­
teren Texte allenfalls andeutungsweise. 

Nachweislich alte archäologische Belege über die Gedankenwelt der 
Menschen von vor wenigstens einigen 10.000 Jahren, welcher Art 
auch immer, sind äußerst spärlich. Von Belegen über die Gedanken­
welt schriftloser Völker aus der Frühzeit von homo sapiens, homo ne­
andertalensis, homo erectus vor 200.000 Jahren oder noch früher kann 
keine Rede sein. Wie also können wir uns ein genaueres Bild von den 
damaligen Jäger- und Sammlergruppen und ihren Vorstellungswelten 
machen?

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


59

Die sozialanthropologische Literatur

3.2	 Die sozialanthropologische Literatur:  
Eine Brücke zu den Religionen von 
Jäger- und Sammlergruppen 

Die Menschheitsgeschichte hatte in den unterschiedlichen Regionen 
der Erde überaus divergierende Verläufe. Während sich in einigen Re­
gionen, vorzugsweise in ausgedehnten, savannenartigen Flusstälern seit 
ca. 10.000 Jahren v. h. Hochkulturen zu entwickeln begannen, lebten 
insbesondere in riesigen Urwaldbereichen kleine Menschengruppen, so 
genannte Jäger- und Sammlergruppen, auch einige größere Stammesge­
sellschaften weiterhin auf einem sehr einfachen Lebens- und Kulturni­
veau, vielfach bis ins 18. Jahrhundert und in einigen Fällen bis in die 
Gegenwart. Dies konnte gelingen, weil diese Gruppen kaum Kontakte 
zu den entwickelten Kulturen hatten und ihre Siedlungsräume für die 
kolonialen Eroberer zunächst uninteressante Landstriche waren. Diese 
Gruppen zogen seit dem achtzehnten Jahrhundert viele Wissenschaft­
ler an, die die Lebens- und Denkweise dieser schriftlosen Ethnien ana­
lysierten und beschrieben, um dadurch an überschaubaren Beispielen 
Aufschluss über die Funktionsweise von Gesellschaften zu gewinnen. 
Dem Wahrheitsgehalt der mit dieser Vorgehensweise verknüpften Hy­
pothese, diese Gesellschaften könnten über die Funktionsweise von Ge­
sellschaften generell Aufschluss geben, werde ich später nachgehen. In 
unserem Zusammenhang ist zunächst von Interesse, dass zum gegen­
wärtigen Zeitpunkt gleichzeitig, aber jeweils in unterschiedlichen phy­
sischen Kontexten einige Gesellschaften im Miniformat noch auf dem 
kulturellen Niveau der Steinzeit leben, andere auf modernstem Zivilisa­
tionsniveau, und wieder andere zwischen diesen Extremen zu lokalisie­
ren sind. Die sozialanthropologische Literatur kann deshalb als Brücke 
zur Gedankenwelt und Lebensweise schriftloser Völker, auch früher le­
bender Ethnien dienen. Selbstverständlich sind schriftlose Völker der 
Gegenwart nicht unmittelbar mit Jäger- und Sammlergruppen gleich-
zusetzen, die vor 100.000 Jahren oder noch früher gelebt haben. Den­
noch kann man davon ausgehen, dass die Kultur und die Lebensweise 
einer schriftlosen Jäger- und Sammlergruppe die Antwort auf die Her­
ausforderungen ihrer jeweiligen Umwelt darstellt. Auf dieser Grundlage 
ist es sehr wahrscheinlich, dass unsere Kenntnisse und unser Verständ­
nis schriftloser Gesellschaften, gewonnen in den vergangenen drei Jahr­
hunderten, nahe an hinsichtlich der Lebensweise und Umweltbedin­
gungen vergleichbare Gesellschaften längst vergangener Zeiten führen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


60

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

Die sozialanthropologischen Untersuchungen berichten detailliert über 
die Schöpfungsgeschichten, religiöse Rituale, die Familienstrukturen, 
über Übergangsriten zu Geburt und Tod, die Initiationsriten für junge 
Männer und Frauen, die Bedeutung von Tieren, bestimmten Pflanzen, 
über Vorstellungen und Deutungen von Mond, Sonne, Sterne, Ahnen, 
Geister, die Funktionen von Schamanen und Zauberern und andere ört­
lich oder regional wichtige Themen. Solche im Einzelnen unterschied­
liche, aber von der Denkweise ähnliche Vorstellungswelten schriftloser 
Völker, in der Form von Geschichten mündlich überliefert, charakteri­
sieren ihr Selbstverständnis über die Grundfragen ihres Lebens, ihr Wo­
her und ihr Wohin. Sie sind Antworten auf die Herausforderungen ih­
rer Umwelt. Sie bieten nach ihrem Erfahrungs- und Wissensstand sowie 
ihren materiellen, emotionalen und geistigen Bedürfnissen umfassende 
und ganzheitliche Orientierung, in der alles, was im Alltag vorkommt 
und beispielhaft soeben beschrieben wurde, seine Bedeutung zugewie­
sen bekommt und in der auch außergewöhnliche Ereignisse ihre Be­
deutung und Deutung erhalten. Sie sind der Schlüssel, um die Zukunft 
zu bewältigen. Sie sind als soziales Phänomen das, was man üblicher­
weise als Religion bezeichnet. Alle schriftlosen Völker dürften Religion 
im skizzierten Sinn irgendwann entwickelt haben. Denn alle brauch­
ten dringend Orientierung für ihre Zukunft. Aber seit wann hatten die­
se Gruppen Religionen, kollektive Selbstverständnisse, Welterklärungs­
formen oder wie immer man diese Wegweiser bezeichnen mag? Schon 
immer? Wohl kaum. Der Frage nach dem Wann ist wohl auch weniger 
wichtig als die Frage, wie und warum die Religionen entstanden sind.

3.3	 Wie sind Religionen entstanden?

Für die Beantwortung dieser Frage ist mit einer empirisch eindeutigen, 
weil belegbaren Antwort, wenn überhaupt, in absehbarer Zeit nicht zu 
rechnen. Auf welchen Belegen sollte sie denn aufbauen? Es bleibt des­
halb nur der Versuch, anhand der bekannten Daten und Fortschritte 
im abgelaufenen Entwicklungsprozess des Menschen die entscheiden­
de Phase zu rekonstruieren. In guter Gesellschaft mit anderen Autoren 
(Dawkins 1990, Bellah 2011, Wilson 2014) verorte ich die Entwicklung 
von Religionen in den komplexen und langwierigen Prozessen, in denen 
Menschen sich ihrer selbst, ihrer Artgenossen und ihrer Lebenswelt, ihres 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


61

Wie sind Religionen entstanden?

Lebens und ihres Todes, ihrer Vergangenheit und ihrer Zukunft bewusst 
wurden und damit ein kollektives Selbstverständnis entwickelten: Religion. 

Die in der Evolution einzigartige Entwicklung des Menschen von ei­
ner geschichtslos und episodenhaft lebenden Kreatur zu einem selbst­
reflexiven Lebewesen mit Geschichte legt es nahe, eine Erklärung für 
die damit verbundenen, komplexen Prozesse nicht in einem plötzlichen 
Entwicklungssprung, sondern im Zusammenwirken mehrerer ineinan­
der greifender, sich wechselseitig beeinflussender und stimulierender 
Faktoren zu vermuten, z. B. in der Co-emergence-hypothesis (Frans de 
Waal, Robert N. Bellah) und/oder der Gen-Kultur-Koevolution (Wil­
son u. a.). Diese beiden Erklärungsansätze bearbeiten und akzentuieren 
den gleichen Grundgedanken entsprechend ihren Fachgebieten in un­
terschiedlicher Weise (vgl. auch Abschnitt 2.4.3).

Vieles spricht dafür, dass die Fähigkeit zu reflexivem Denken sich zu­
sammen mit anderen Fähigkeiten unter wechselseitiger Beeinflussung 
entwickelt hat. Eine zentrale Rolle spielte offensichtlich die elterliche 
Sorge für die nachwachsenden Kinder. In ihr laufen mehrere Entwick­
lungen in wechselseitiger Stimulation zusammen und vermutlich, weil 
sich gegenseitig bedingend, parallel ab: das arbeitsteilige Zusammen­
leben in festen Lagern, empathische Zuwendung zu anderen Personen, 
die bewusste Wahrnehmung von sich selbst und den anderen Gruppen­
mitgliedern, die Erfahrung von Verbundenheit mit anderen Personen 
durch zunächst symbolische, später sprachliche Kommunikation, die 
Fähigkeit, Verknüpfungen zwischen unterschiedlichen Ereignissen zu 
erkennen, die Wahrnehmung von Zeitabläufen über den Augenblick 
hinaus, sei es die Erinnerung an Vergangenes oder besorgtes Grübeln 
über künftiges Leben. Alle diese Kapazitäten können nicht urplötzlich 
einfach „da“ gewesen, aufgetaucht sein; sie und ihre biologischen Vor­
aussetzungen im Gehirn dürften sich allmählich über lange Zeiträume 
entwickelt haben, ohne dass man diesen Prozess im Einzelnen nach­
zeichnen kann. 

Als sich diese Kapazitäten zu entwickeln beginnen, signalisieren sie, 
dass der Mensch die fraglose, selbstverständliche und augenblicksbezo­
gene Eingebundenheit in seine Umwelt zu verlassen im Begriff war. Je 
mehr der Mensch sich aus dieser fraglosen Eingebundenheit in die Um­
welt und ihrer Selbstverständlichkeit mental herausgelöst hat und ihr 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


62

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

mit einer gewissen Distanz als teilnehmender Beobachter gegenüberge­
treten ist, desto mehr muss dieser Bewusstwerdungsprozess, wie mehr­
fach in der Literatur beschrieben, bei ihm Ängste, Unsicherheit, Zu­
kunftsangst und Desorientierung ausgelöst haben, ihm als unheimlich 
und deshalb bedrohlich erschienen sein. Was ehedem in der ursprüng­
lichen, eigenen Lebenswelt vor der Entwicklung des Selbstbewusstseins 
selbstverständlich erschien, einfach von Situation zu Situation alltäg­
lich gegeben war, wurde nun im Zuge einsetzenden Selbstbewusstseins 
rätselhaft und erklärungsbedürftig, insbesondere in Bezug auf das eige­
ne Leben und den eigenen Tod, die Beziehungen zu den Gruppenmit­
gliedern, die mit denselben Erlebnissen konfrontiert waren, zur Umwelt 
und zum Überleben. Bisherige Tatsachen und Selbstverständlichkeiten 
werden zu Problemen. Durch Triebe und Instinkte sowie Erlerntes ge­
steuerte Verhaltensweisen reichten jetzt nicht mehr aus, hinterließen 
viele klärungsbedürftige Fragen und bedurften einer Sicherheit vermit­
telnden Ergänzung. Die unzureichende Steuerung durch Triebe, ange­
borene Verhaltensweisen und Erlerntes sowie die im Zuge des Bewusst­
werdens aufkommenden Gefühle der Unsicherheit und Bedrohung 
müssen Impulse ausgelöst haben, diese Mangelsituation zu beheben 
und durch die schrittweise Entwicklung von Kapazitäten (Gehirnfunk­
tionen) zu bewältigen. Solche Kapazitäten ermöglichen es Menschen, 
ihr eigenes Dasein selbst zu verstehen und zu deuten, in Beziehung zu 
setzen zu den Phänomenen ihrer natürlichen Umwelt und des Kos­
mos: Menschen entwickeln ein Selbstverständnis, ein Verständnis ih­
rer selbst in ihrer Lebenswelt. Einerseits tauschen Menschen auf diese 
Weise die qualvolle, nagende Unsicherheit für ein Stück individueller 
Sicherheit und Orientierung ein. Andererseits fühlen sie sich in Grup­
pen sicherer und erarbeiten einen verbindenden, Richtung weisenden 
sozialen Orientierungsrahmen für Verhaltensweisen, der die Konkur­
renz unter einander ordnet und allen Gruppenmitgliedern Überlebens­
chancen einräumt.

Ich habe Bellah, Wilson, de Waal, Suddendorf und andere Forscher so 
verstanden, dass sich in den modernen Menschen allmählich in einem 
komplexen Wechselspiel von biologischen und kulturellen Prozessen 
diejenigen menschlichen Qualifikationen und Kapazitäten zusammen 
entwickelt haben, die die Sonderstellung des Menschen in der Natur 
ausmachen: Empathie, Kooperation, Sprache, Gedächtnis, reflexives 
Denken, Zeitempfinden und Kultur. Alle diese Kapazitäten können so­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


63

Wie sind Religionen entstanden?

wohl als Prozesse als auch als Produkte von Prozessen verstanden und 
wirksam werden. Im wechselseitigen Zusammenspiel dieser besonde­
ren Kapazitäten kann Religion als ordnende und Sinn deutende Kraft 
verstanden werden, die sich gleichzeitig mit den menschlichen Kapazi­
täten und durch sie entwickelt. Auch Religion ist demnach als fortlau­
fender Prozess des neu Verstehens und Ordnens und als Ergebnis von 
ordnenden Prozessen zu sehen. Religion ist in dieser Sichtweise ein zen­
traler Aspekt des Zusammenlebens; es geht darum, die Bedeutung und 
den Stellenwert alltäglicher individueller und gemeinschaftlicher Tätig­
keiten, von Prozessen und Gegebenheiten der Natur, der Umwelt und 
des Kosmos zu ergründen und als sinnvollen Zusammenhang zu verste­
hen und zu gestalten. Diese Rekonstruktion der Entstehung von Religi­
on passt in all das, was wir über die Geschichte der Religionen und der 
Menschheit wissen; sie weist die Entstehung von Religionen als notwen­
dige Folge der Evolution, aber dennoch als selbständiges soziales Pro­
dukt von Menschen aus. 

Die entwickelten Kapazitäten brauchten, um nicht im individualisti­
schen Konkurrenzkampf unter Individuen und unter Teilgruppen ihre 
für das Überleben wirksamen Effekte zu verlieren, ins Leere laufen zu 
lassen, eine ordnende Kraft, die Ordnung aus den alltäglichen Verstri­
ckungen auf eine außeralltägliche, nämlich übernatürliche Ebene hob 
und ihr damit gegenüber partikularistischen und individualistischen 
Sonderwegen die erforderliche Legitimation verschaffte. Religionen 
sind in dieser Sichtweise geistige Produkte von Menschen, die zukunfts-
orientierte Antworten auf die Herausforderungen ihrer Lebenswelt su­
chen. Die sozialanthropologischen Untersuchungen bestätigen ziemlich 
einhellig den sozialintegrativen Charakter der religiösen Vorstellungs­
welten in den untersuchten schriftlosen Ethnien (Durkheim, Radcliffe-
Brown, Mead, Malinowski, Evans-Pritchard u. a.) bei gleichzeitiger Vor­
kodierung und sinnhafter Deutung des individuellen Lebenslaufs. 

Mit diesem Argumentationskontext stehe ich generell allen Versuchen, 
die die Entstehung der Religion auf eine einzelne Ursache, sei es ein au­
ßerordentliches Naturereignis wie z. B. den Ausbruch des Vulkans Toba 
(Rossano 2009) oder ein bestimmtes Gen zurückführen wollen, kri­
tisch gegenüber, schon einmal abgesehen von den geradezu abenteu­
erlichen Generalisierungen auf dürftiger Daten- und Belegbasis wie im 
Text von Rossano. Eine – nicht ganz so – dürftige Belegbasis kann man 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


64

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

der von mir vorgestellten Rekonstruktion freilich auch vorwerfen. Al­
lerdings fühle ich mich mit meiner Verortung der Entstehung von Re­
ligionen im Kontext der Evolution und der Entwicklung des Menschen 
wie bereits erwähnt in guter Gesellschaft mit anderen Autoren: Die Evo­
lution selbst hat mit der Entwicklung des Gehirns und den damit ver­
bundenen menschlichen Fähigkeiten, zu denken und sich in Beziehung 
zur Umwelt zu setzen, eine erklärende, ordnende und sinnstiftende 
Kraft notwendig gemacht, geradezu herausgefordert. Wir nennen diese 
Kraft Religion oder umschreiben das damit Gemeinte mit anderen Be­
griffen: Kollektives Selbstverständnis, Seinsgefüge, Welterklärungsmo­
dell, Deutungssystem, freilich jeweils mit unterschiedlichen Konnota­
tionen …  

Die Evolution hat Menschen letztendlich durch die biokulturell veran­
lasste Erweiterung der Gehirnfunktionen in die Lage versetzt, die rela­
tiv geringe Ausstattung mit biologischen Automatismen durch koope­
rativ entwickelte, soziokulturelle Steuerungsinstrumente: Deutungen, 
Verhaltensregeln und Rituale für alltägliche Lebensvollzüge nicht nur 
auszugleichen, sondern zu flexibilisieren und reaktionsschneller zu ma­
chen. Die sozio-kulturellen Steuerungsinstrumente stellen offensicht­
lich zusätzliche Verhaltenspotenziale bereit und können bei probleman­
gemessenem Einsatz die Überlebenschancen in Krisenphasen erweitern, 
schnell und flexibel. Mit den soziokulturellen Steuerungsinstrumenten 
übernimmt der Mensch selbst ein Stück weit eigenständig die Regie bei 
der Gestaltung der eigenen Lebenswelt durch geeignete Strategien und 
Handlungswege. Es handelt sich um biologisch induzierte Teilselbstän­
digkeit von den biologischen Zwängen. 

Religion umfasst beides, eine auf die Lebensverhältnisse bezogene, 
ganzheitliche Deutung des Menschseins in der Gruppe/Gesellschaft 
und im Kosmos und darin eingebettet die individuelle Sinngebung. Re­
ligionen sind in dieser Sichtweise geistige Produkte von Menschen, die 
die Fragen ihres Woher und Wohin klären, Bewusstseinsinhalte von 
Menschen ordnen und zu verbindlichen Orientierungsmustern ihrer 
Gruppen machen. Regelmäßig kommt es in solchen Prozessen der Re­
ligionsentwicklung zu einer Proklamierung von mächtigen Geistern, 
Dämonen, Gottheiten, Göttern, die als unantastbare, übernatürliche In­
stanzen die Deutungen, Verhaltensregeln und alltäglichen Rituale mit 
Autorität ausstatten. Fehlt der immanent begründeten Ordnung die er­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


65

Wie sind Religionen entstanden?

forderliche Legitimität und Verhaltenskontrolle? Ist die Erfindung von 
übernatürlichen Wesen der entscheidende Notnagel für Konformität 
und soziale Ordnung, die Bedingung, ohne die es nicht geht?

Mit dieser Erhebung von Deutungen, Verhaltensregeln und Ritualen 
in übernatürliche Sphären erfolgt eine Sakralisierung all dessen, was 
die Lebenswelt der Gruppenmitglieder ausmacht: Gemeinschaftshand­
lungen von Ritualen zu typischen Lebensstationen (Geburt, Erwach­
senwerden, Heirat, Tod) bis zu Kriegserklärungen, und individuel­
le Verhaltensvorschriften aller Art. Soziales Fehlverhalten wird damit 
zu einem Verstoß, zu einer Auflehnung gegen die göttliche Ordnung. 
Gleichzeitig vollzieht sich mit dieser Sakralisierung eine Übertragung 
der Verantwortung insbesondere für außergewöhnliche Ereignisse auf 
diese übernatürlichen Kräfte. Das bedeutet: Für den alltäglichen sozi­
alen Routinebetrieb sorgen die allen Gruppenmitgliedern bekannten 
sakralen Verhaltensregeln und Rituale, außergewöhnliche Ereignisse 
werden dem Wirken der übernatürlichen Wesen zugeschrieben und 
bedürfen der Deutung durch ihre irdischen Interpreten: die religiösen 
Autoritäten. Die religiösen Autoritäten – Schamanen, Zauberer, Medi­
zinmänner, Mönche, Priester oder auch andere – verstehen sich als Be­
auftragte, als Kontaktpersonen oder gar Stellvertreter der gruppeneige­
nen übernatürlichen Wesen. Sie nehmen für sich in Anspruch, deren 
Willen zu vollziehen; sie reklamieren damit eine weitreichende Hand­
lungsvollmacht für sich, weisen Verantwortung aber den allmächtigen 
übernatürlichen Wesen zu und gewinnen damit weite Interpretations­
spielräume zur Erklärung, ohne selbst Unmut und Aggression auf sich 
zu ziehen – eine sehr häufig eingesetzte Strategie bis in die Gegenwart. 
Diese Verschiebung der Verantwortung für Probleme im Diesseits auf 
übernatürliche Wesen und die Verschiebung der Lösung im Diesseits 
unlösbarer Probleme in das Jenseits charakterisiert zahlreiche Religio­
nen; sie können als mehr oder weniger bewusstes Eingeständnis religi­
öser Autoritäten verstanden werden, soziale Gerechtigkeit und den an­
gemessenen Umgang mit Problemen in eigener Regie im Diesseits nicht 
bewirken zu können. Evolutionsbiologen würden die Ursachen für die­
se Unvermögen in den destruktiven Anteilen der Multi-Level-Selektion 
verorten. Ich werde noch auf diese Zusammenhänge zurückkommen 
(vgl. Abschnitt 7.1.5)

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


66

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

Religionen waren generell bis in die Neuzeit umfassende Bezugsrah­
men zur Erklärung aller Ereignisse. Außergewöhnliche Naturereignisse 
waren stets Kristallisationspunkte religiöser Deutungen, z. B. als Strafe 
der Götter für menschliches Fehlverhalten. Im Alten Testament z. B. die 
7 Plagen, die über Ägypten kommen; die Geschichte von Sodom und 
Gomorrha und im Neuen Testament z. B. die Naturereignisse um die 
Kreuzigung in den synoptischen Evangelien, weiter Stellen in der Apo­
kalypse des Johannes. Als Columbus 1492 auf seiner Fahrt nach „West­
indien“ Teneriffa passierte, wurden er und seine Mannschaft Zeugen 
eines Vulkanausbruchs des Pico del Teide, des mit 3718 m höchsten Ber­
ges Spaniens. Die Mannschaft schlotterte vor Angst, sah dies als böses 
Vorzeichen und war nur mühsam zur Weiterfahrt zu bringen … Bis 
in das 18. Jahrhundert hinein wurden im christlichen Europa extreme 
Naturereignisse religiös als Strafe Gottes gedeutet. Mit anderen Wor­
ten: Gott gilt als Gestalter der geschichtlichen Abläufe, eine je nach Ak­
zentsetzung mehr oder weniger deterministische Sichtweise. Auch in 
den religiösen Schriften anderer Religionen sind viele Beispiele für sol­
che Deutungen zu finden. Das verheerende Erdbeben um Lissabon 1755 
führte indessen zu intensiven Diskursen unter den der Aufklärung zu­
gewandten Intellektuellen über die Ursachen der Katastrophe; es war 
einer der Ausgangspunkte, abseits des Theodizee-Problems nach na­
türlichen Ursachen für das Erdbeben zu forschen. Das moderne Ge­
schichtsverständnis begann Gestalt zu gewinnen: Die Ereignisse auf der 
Erde werden nun teilweise als Ergebnisse natürlicher Prozesse angese­
hen und auf ihre Ursachen hin untersucht und teilweise als Ergebnisse 
menschlicher Handlungen betrachtet und analysiert. 

3.4	 Wann sind Religionen entstanden?

Religionen sind also in den Jäger- und Sammlergruppen als Wegwei-
ser für alle diejenigen Probleme entstanden, die im Bewusstsein der 
Mitglieder auftauchten und einer Lösung bedurften; sie sind also als 
notwendige – oder genauer – Not wendende Phase der Evolution des 
Menschen zu verstehen. Aber wann sind Religionen entstanden? Trifft 
die vorausgegangene Rekonstruktion zu, dann ist in dem Zeitraum, in 
dem Menschen ein Bewusstsein ihrer selbst, ihrer Mitmenschen und 
ihrer Umwelt entwickelten, auch Religion entstanden. Aber wann war 
das? Wilson stellt einen Zusammenhang zwischen dem erwachenden 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


67

Wann sind Religionen entstanden?

Bewusstsein der eigenen Sterblichkeit und der Entstehung von Reli­
gionen her. Da die frühesten nachgewiesenen Beerdigungen vor ca. 
95.000 Jahren stattgefunden haben sollen, nennt er den Zeitraum von 
100.000 bis 75.000 Jahren vor heute als wahrscheinliche Entstehungs­
phase der Religion. Auch andere Forscher sehen in Beerdigungen ei­
nen Hinweis auf rituelle Praktiken. Allerdings ist der Zeitpunkt der ers­
ten nachgewiesenen Bestattung wie so viele andere für die Evolution 
relevante Ereignisse ein reiner Zufallstreffer. Beerdigungen oder ande­
re auch rituelle Formen der Begehung von Todesfällen oder wesentli­
chen Lebensereignissen könnten auch schon sehr viel früher vollzogen 
worden sein. Die Fixierung der Religionsentstehung auf Beerdigungs­
riten scheint mir einseitig und deshalb willkürlich. Es könnten durch­
aus auch andere Ereignisse zu Ritualen Anlass gegeben haben, z. B. die 
in Jäger- und Sammlergruppen üblichen Riten bei wichtigen Lebenssta­
tionen: Geburt, Übergang vom Mädchen zur Frau, vom Knaben zum 
Mann, Eheschließung, eben die Übergangsriten. Solche Rituale kennen 
wir aus den sozialanthropologischen Untersuchungen, aber auch von 
den noch überlebenden Jäger- und Sammlergruppen. 

Der Mangel und die Zufälligkeit von archäologischen Funden mahnen 
dazu, sich nicht zu sehr auf die vorhandenen Funde zu fixieren, als wä­
ren diese schon der Weisheit letzter Schluss, und daraus Hypothesenge­
bäude zu konstruieren, die dann, schon allein weil es sie gibt, noch lange 
verteidigt werden, um einen Gesichtsverlust zu vermeiden. Wenn Men­
schen über viele Hunderttausend Jahre befestigte Lager bauen, mitein­
ander kommunizieren, arbeitsteilig, d. h. kooperativ ihr Leben organi­
sieren, hinreichend Empathie für ihre total hilflosen Kinder entwickeln 
sowie gemeinschaftlich große Wildtiere jagen konnten – dann bestand 
ja offensichtlich ein gewisses Kommunikations- und Reflexionsniveau, 
in die Vergangenheit und in die Zukunft gerichtet. Es wäre also durch­
aus plausibel und es spricht meines Wissens nichts dagegen, dass Reli­
gionen oder Anfänge religiösen Denkens z. B. in der Form von Ritualen 
schon sehr viel früher entstanden sind. Religionen können durchaus Jä­
ger-Sammler-Gruppen deutlich vor den oben genannten Zeitangaben 
mit gemeinsamen Ritualen, d. h. der wechselseitigen Inszenierung und 
Versicherung gemeinschaftlicher Verbundenheit begonnen und erst all­
mählich differenzierte Ausformungen angenommen haben. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


68

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

Ich denke, die Festlegung der Entstehungszeit von Religionen ist ge­
genwärtig primär ein Feld für Spekulationen, freundlicher ausgedrückt: 
für mehr oder weniger begründete Hypothesen. Für den weiteren Ge­
dankengang spielt der Entstehungszeitpunkt von Religionen keine Rol­
le: Sie bestehen seit dem Zeitpunkt x und zwar zunächst anscheinend 
überall, wo Menschen in Gruppen leben.    

3.5	 Vielfalt der Religionen

Während wir uns bei der Geschichte der Evolution ebenso wie bei der 
Stammesgeschichte des Menschen weit überwiegend mit spärlichen 
Fossilienfunden, verteilt über kaum vorstellbare Zeiträume, begnü­
gen müssen, mehren sich seit dem Bau der Tempelanlage von Göbekli-
Tepe die archäologischen Funde immer mehr. Zunächst handelt es sich 
um die Entdeckung von Siedlungen und Gebrauchsgegenständen. Im­
mer häufiger gestatten die archäologischen Funde erste Einblicke in die 
Götterglauben-Religionen in den frühen, staatsähnlichen sozialen Kon­
texten. Später verdichten sich die Informationen durch archäologische 
Entdeckungen von Bauten, Gebrauchsgegenständen, Statuen u. a. sowie 
schriftliche Dokumente. Die sich entwickelnde Vielfalt der Religionen 
führte schließlich bis in die Gegenwart zu einem sehr breiten, kaum 
noch überschaubaren, ideenreichen Spektrum der Vorstellungswelten 
über das Menschsein. 

Zwar wurden zahlreiche indigene Völker in den vergangenen Jahrhun­
derten ausgelöscht, sei es durch eingeschleppte Krankheiten oder/und 
durch Mord. Einige konnten die unmittelbar lebensbedrohlichen Zu­
dringlichkeiten der mächtigen und entwickelten Staaten dennoch als 
soziale und religiöse Gemeinschaften überstehen, weil ihre Lebens­
grundlagen noch nicht der materiellen Gier der entwickelten Staaten 
anheimgefallen waren oder – Glück für die betroffenen Ethnien – eine 
wie auch immer geartete Ausbeutung nicht lohnenswert erscheinen las­
sen. Eher ausnahmsweise können indigene Völker ihre traditionelle Le­
bensweise fortsetzen, weil sie – unabhängig vom materiellen Wert ihrer 
Lebenswelt – von den Staaten, die diese Gebiete als ihr Hoheitsgebiet 
beanspruchen, respektiert und ihre Lebensräume wirksam unter Schutz 
gestellt werden. Wie schwer es indigene Völker nach wie vor haben, 
überhaupt zu überleben, sich der Gier der mächtigen Konzerne und ih­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


69

Vielfalt der Religionen

rer Beschützer zu widersetzen oder gar in ihrem angestammten Lebens­
raum nach ihren Vorstellungen weiterleben zu können, veranschauli­
chen viele Berichte derer, die sich für die Lebens- und Menschenrechte 
indigener Gruppen einsetzen. In Deutschland und weiteren neun Län­
dern sind dies beispielsweise die Gesellschaft für bedrohte Völker mit 
ihren regelmäßigen Rundbriefen und Hilfsaktionen sowie andere enga­
gierte Aktionsgruppen. Weltweit engagieren sich Amnesty Internatio­
nal, Abteilungen der UNO und andere Menschenrechtsorganisationen 
für indigene Völker. 

Mit dem Landraub der Kolonialmächte hat sich seit dem Ende des Mit­
telalters die Religionsszenerie in den betroffenen Ländern sehr weit­
reichend verändert. Viele der ehemals schriftlosen indigenen Völker 
konnten sich dem Anpassungsdruck der Kolonialmächte, der mit ih­
nen anbrandenden modernen Zivilisationen und der beiden folgenden 
Missionare nicht entziehen. Die Missionierungen waren häufig mit sehr 
erfinderisch-lockenden Repressalien und unverhohlener Herrschafts­
ausübung verknüpft. So kam es z. B. unter dem Namen von christli­
chen Kirchen in Mexiko, den Andenländern, in zahlreichen afrikani­
schen Ländern, in Neuguinea mit seinen um die 900 Stämmen (!!!) zur 
Vermischung bodenständiger Überlieferungen und Rituale mit christ­
lichen Lehren, d. h. zu synkretistischen Religionsformen, die rational 
betrachtet als neue Religionsformen einzustufen sind, auch wenn sie 
von den „Mutterreligionen“ in Europa und den USA als christlich dar­
gestellt und vereinnahmt werden. Wie hätte die Entwicklung denn an­
ders laufen können? Auch wenn es bis in die Gegenwart oft – meistens 
erfolglos – versucht wurde: Es ist so gut wie ausgeschlossen, der jeweils 
bodenständigen Bevölkerung alle mit ihren alten Traditionen verbun­
denen Identitätsmerkmale zu entziehen und ihr eine neue, fremde Kul­
tur mit einer neuen Identität quasi durch Gehirnwäsche aufzupressen. 
In Peru, Bolivien und anderen Andenländern ist die Volksreligiosität 
als polytheistisch zu bezeichnen. Zum mit der Dreieinigkeitslehre oh­
nehin schwer vermittelbaren christlichen Monotheismus kommen ver­
breitet nach wie vor die Verehrung der Sonne, der Mutter Erde und der 
Herren Berge dazu – alle drei nachvollziehbar Leben bedingende und 
spendende Kräfte in der alten, jetzt christlich überformten Naturreligi­
on. Da von Monotheismus zu sprechen, ist eine Mogelpackung. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


70

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

Während im Vorderen Orient aufgrund der erfolgreichen Entwicklung 
von Ackerbau und Viehzucht die Überzeugung reifen konnte, dass man 
die Natur beherrsche und sie in den eigenen Welterklärungen nur eine 
untergeordnete Bedeutung hat, haben in den Andenländern Missern­
ten, Dürreperioden, die exponierten Hochlagen der bewohnbaren Ge­
biete sowie Naturkatastrophen (Erdbeben) immer wieder neu die Ab­
hängigkeit der Menschen von der Natur deutlich in Erinnerung gerufen, 
auch wenn für manche der genannten Bedrohungen überlegte Vorsor­
ge getroffen wurde, z. B. in der Form sorgfältiger Vorratswirtschaft. Die 
Natur, hier repräsentiert durch Sonne = Wärme und Energie, Erde = 
Fruchtbarkeit und Berge (Gletscher) = Wasser, blieb deshalb der durch­
aus plausible Bezugsrahmen menschlichen Selbstverständnisses, teil­
weise bis heute. An eine weitgehende Ausklammerung der Natur aus 
dem menschlichen Bezugsrahmen und einen Rückzug des Menschen 
auf sich selbst, wie sich dies im Vorderen Orient und an anderen Or­
ten vollzog, war in der Zeit der Inka und danach nicht zu denken. Ge­
genwärtig erinnert die fortschreitende Wasserverknappung infolge des 
Klimawandels erneut an die Wasser spendenden Herren Berge (Hau­
ser 1959), die auch in Kathedralen der Andenländer in der künstleri­
schen Ausgestaltung in der Darstellung der Marienfiguren symbolisch 
präsent sind.

In den meisten von Kolonialmächten und Eroberern heimgesuchten 
Ländern haben sich synkretistische Vorstellungswelten gebildet und 
durchgesetzt und zwar unter starkem Einfluss der mitimportierten, 
oft überlegenen Zivilisation. In den Kernländern von Islam, Hinduis­
mus und Buddhismus konnten die christlichen Missionsgesellschaf­
ten, wenn überhaupt, nur kleine Minderheiten an christliche Bekennt­
nisse binden, soweit nicht ohnehin kleine religiöse Minderheiten über 
Jahrhunderte überlebt hatten wie in Palästina, dem Zweistromland und 
Ägypten. 

Schriftliche Quellen entstehen, seit sich die Schrift als bevorzugte Über­
lieferungsform auch für religiöse und literarische Inhalte durchsetzte, 
also seit ca. 4.200 Jahren v. h. Gerade die wenigen wirklich alten Texte 
sind sehr wertvolle Quellen, weil sie häufig, wie die historisch-kritische 
Forschung zeigen kann, weit ältere mündliche Überlieferungselemente 
erschließen und damit in die Zeit weit vor der Erfindung der Schrift hi­
neinreichen wie beispielsweise die Erzählungen vom Paradies und den 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


71

Vielfalt der Religionen

Fluten. Archäologische Funde, religiöse Architektur und Kunstwer­
ke ergänzen und korrigieren manchmal Texte. Insgesamt steht uns ein 
reichhaltiges, nur noch schwer zu überblickendes ethnologisches, re­
ligionsgeschichtliches, sozialanthropologisches, religionssoziologisches, 
archäologisches usw. Material zur Verfügung.

Vielfalt der Religionen bedeutet einerseits das Neben- und Nachein­
ander zahlreicher unterschiedlicher Religionen. Wie im nächsten Ab­
schnitt genauer zu erklären sein wird, stellen die einzelnen Religio­
nen nur selten monolithische Blöcke dar, sondern weisen auch in sich 
selbst ein mehr oder weniger buntes Spektrum religiöser Ausrichtun­
gen auf, bedingt durch unterschiedliche Lebenslagen, die Persönlichkeit 
der Gläubigen, die jeweiligen Umweltbedingungen und – nicht zuletzt – 
durch Einflüsse anderer Religionen. 

Die aktuelle Situation zeigt sich widersprüchlich. Während in Euro­
pa die traditionellen christlichen Religionsgemeinschaften Mitglieder 
und Akzeptanz ihrer Lehren und Moralvorstellungen verlieren, gibt es 
zahllose kleinere religiöse Gruppen, oft fundamentale Variationen der 
christlichen Kirchen, die z. B. in Deutschland statistisch in der Kate­
gorie der Konfessionslosen – etwas mehr als ein Drittel der Bevölke­
rung – mitenthalten sind; sie signalisieren zusammen mit anderen Indi­
katoren, dass die Nachfrage nach Orientierung groß ist. Die politische 
Bedeutung der christlichen Kirchen in Europa befindet sich im Sink­
flug; ihr Einfluss auf politische Entscheidungen ist eher begrenzt, wenn 
man von den in säkularisierter Form auch in Gesetzen weiter wirken­
den christlichen Inhalten absieht. Immer wieder beschweren sich Poli­
tiker über Stellungnahmen der Kirchen zu politischen Fragen, die sie 
als Einmischungen zurückweisen; damit dokumentieren sie freilich ihr 
mangelndes Verständnis von Religionen, die mit ihrem Mensch – und 
Weltverständnis fast durchgängig einen allgemeinen Geltungsanspruch 
verbinden. 

Weltweit erleben die Revitalisierung von Religionen und der Zustrom 
zu ihnen einen beachtlichen Aufschwung. In den USA haben in den 
letzten Jahrzehnten die Zugehörigkeit zu einer meist christlichen Re­
ligionsgemeinschaft, der Glaube an einen Gott und der politische Ein­
fluss der Kirchen deutlich zugenommen: gegen die Evangelikalen ist in 
den USA zurzeit ein Wahlkampf nicht zu gewinnen. Der in einigen ara­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


72

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

bischen Ländern und darüber hinaus beheimatete fundamentalistische 
Islam entfaltet mit seinem generellen Geltungsanspruch eine enorme 
aggressive Dynamik zunächst innerhalb des Islam, mittlerweile aber 
auch nach außen in Afrika, Europa und eher selten in den USA. Afrika 
erlebt einen besonders starken Zustrom zu den Religionen. Insgesamt 
haben sich unter den vielfältigen Religionsgemeinschaften die großen 
einschließlich ihrer synkretistischen Varianten durchgesetzt: Christ­
liche Kirchen und Gruppierungen, islamische Religionsgemeinschaf­
ten, Buddhismus, Hinduismus. Das Judentum, quantitativ nicht mit 
den genannten vergleichbar, übt dennoch merklichen politischen Ein­
fluss aus. Zusätzlich bestehen zahlreiche andere Religionsgemeinschaf­
ten, mehr oder weniger selbstgenügsam. Über die Entwicklungen in Ja­
pan und China ist gegenwärtig nur schwer ein klares Bild zu gewinnen. 
Die Volksrepublik China betrachtet Religionsgemeinschaften und ihre 
Gläubigen, wenn sie sich Autoritäten bzw. Institutionen außerhalb Chi­
nas zuordnen, als illoyale Gesetzbrecher und geht gegen diese erbar­
mungslos vor, nicht nur gegen Tibeter und Uiguren, sondern auch ge­
gen die römisch-katholische Kirche.

Mit Ausnahme von Europa sind Religionen, traditionelle, ihre funda­
mentalistischen Ableger ebenso wie neu entstehende religiöse Gruppie­
rungen, weltweit im Aufwind, wie zahlreiche Veröffentlichungen zeigen. 
Darin äußert sich die Suche nach einem Orientierungsrahmen, nach 
Identität und nach Wegweisung in die Zukunft, eine Suche, die in einer 
Zeitepoche raschen Wandels und soziokultureller Umbrüche als nor­
male, ja notwendige Reaktion einzuschätzen ist.

3.6	 Vielfalt der Religionen – Warum? 

Besonders auffällig ist, dass Menschengruppen, die zur Zeit ihrer Aus­
breitung über die Kontinente vor zwischen 100.000 bis 50.000 Jahren 
sehr wahrscheinlich einen zwar nicht gleichen aber doch ähnlichen Ent­
wicklungsstand aufwiesen, in der Folgezeit nach vielen Tausend Jahren 
sehr unterschiedliche Entwicklungsniveaus aufweisen. Einige Grup­
pen haben sich über Jahrtausende hinweg nur wenig verändert wie die 
erst kürzlich ausgerotteten und die noch existierenden Jäger-Sammler­
gruppen. Andere haben sich schnell entwickelt und die gegenwärtig am 
weitesten fortgeschrittene Stufe im Sinne technisch-wissenschaftlicher 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


73

Vielfalt der Religionen – Warum? 

und wirtschaftlicher Entwicklung erreicht. Wieder andere wie islami­
sche Strömungen haben eine Hochkultur hervorgebracht und sind den­
noch wieder auf frühere Niveaus zurückgefallen, wo sie teilweise jetzt 
noch verharren, aber teilweise nach neuen Wegen suchen. Wir haben 
es also auf der Erde mit sehr unterschiedlichen Entwicklungsstufen von 
Gesellschaften zu tun, die von den ursprünglichen animistischen Jäger- 
und Sammlergruppen bis zu hoch entwickelten Gesellschaften reichen 

– gleichzeitig. Einige Autoren verweisen darauf, dass sich Gruppen pri­
mär in savannenartigen Flussebenen insbesondere auf der Grundlage 
von Ackerbau und Viehzucht weiterentwickelt haben, während die in 
dichten Wäldern lebenden Gruppen weitgehend auf ihrem Entwick­
lungsstand verharrten. Es spricht vieles dafür, dass die genannten spe­
zifischen Rahmenbedingungen unterschiedliche Grenzen setzen oder 
Entwicklungsanreize bereitstellen.

Mit „hoch entwickelt“ sind hier Gesellschaften mit einem hohen Grad 
sozialer Differenzierung und Arbeitsteilung, mit fortgeschrittener Wis­
senschaft und Technologie sowie hoher Produktivität gemeint. Häufig 
bieten solche Gesellschaften besonders komfortable Lebensbedingun­
gen für die Bevölkerungsmehrheit, ohne dass dies als ein Maßstab für 
individuelle Lebensfreude oder erfülltes Zusammenleben zu sehen ist. 
Jedenfalls haben so manche Forscher mit den Buschmännern in der 
Kalahari-Wüste sehr menschenfreundliche und beglückende Erfah­
rungen gemacht. In Ladakh, laut Prokopf-Dollareinkommen eine der 
ärmsten Regionen der Erde, leben viele zufriedene, in sich selbst ru­
hende Menschen, sicher relativ mehr als in den meisten Industriegesell­
schaften. Ich denke, die verbreitete Ausgeglichenheit und Zufriedenheit 
vieler Menschen in Ladakh und anderen von Buddhisten besiedelten 
Regionen haben sehr viel mit ihrer Religion zu tun. Und relative Armut 
ist, sofern die Lebensmittelversorgung wie in Ladakh mittlerweile eini­
germaßen gesichert werden kann, kein Hinderungsgrund für Zufrie­
denheit und Ausgeglichenheit, schon eher extreme soziale Ungleichheit.  

Festzustellen sind also sowohl unterschiedliche Religionen von Grup­
pen und Gesellschaften als auch unterschiedliche Entwicklungsstufen 
von Gesellschaften. Diese beiden Sachverhalte sind in gewisser Weise 
auf einander bezogen und spielen für Politik- und Demokratiefähig­
keit sowie die Einstellung zur Umweltproblematik eine erhebliche Rolle.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


74

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

Man kann in der Religionsgeschichte feststellen, dass mehrere Grup­
pen/Gesellschaften bei ähnlichen Entwicklungsstufen auch bestimmte 
Ähnlichkeiten in ihrem religiösen Denken aufweisen. Bestimmten Le­
benswelten scheinen also auch ähnliche, erklärungsbedürftige Proble­
me eigen zu sein, auf die auch mit ähnlichen Deutungen und ähnlichen 
Typen von Verhaltensweisen reagiert wird. So lassen sich in Jäger- und 
Sammlergruppen ziemlich durchgängig animistische Vorstellungswel­
ten feststellen, die jedoch von Gruppe zu Gruppe deutliche Unterschie­
de aufweisen. Animismus ist hier als übergreifender Begriff für eine be­
stimmte Erfassung und Deutung der natürlichen Umwelt zu verstehen. 
Auch bei ähnlichem bzw. gleichem Entwicklungsstand und ähnlichen 
Problemlagen bestehen wesentliche Spielräume für Wahrnehmung und 
Deutung der eigenen Existenz in der Lebensumwelt. Man kann den­
noch von einem engen Zusammenhang von Lebenswelt und Religion 
ausgehen, jedoch keineswegs von einem Automatismus oder von einer 
mehr oder weniger strikten Kausalität. 

Analoge Verhältnisse bestehen auch bei späteren Entwicklungsstufen: 
Es gibt gleiche/ähnliche Merkmale innerhalb einer Entwicklungsstufe 
(vgl. hierzu Bellah 2011). Als sich z. B. in mehreren Regionen der Erde 
Sicherung der Existenz durch planmäßigen Ackerbau und durch Do­
mestizierung von Haustieren herausgebildet hatte, war dies verbunden 
mit der Entstehung größerer Dauersiedlungen und Städte, Handel, ei­
genen politischen Institutionen, berufsmäßigen religiösen Funktionä­
ren, Heiligtümern und meistens polytheistischen Deutungsmustern. 
Letztere unterscheiden sich jedoch deutlich voneinander und sind übli­
cherweise mit unterschiedlichen Ritualen verknüpft. Wie bei den Jäger- 
und Sammlergruppen gibt es also eine gleiche oder doch sehr ähnliche 
sozio-ökonomische Ausgangslage und ein religiöses Deutungsgrund­
muster mit unterschiedlichen konkreten Differenzierungen. Paralle­
len in der Ausgangssituation und in den Deutungsmustern weisen auf 
vergleichbare Lebensgrundprobleme hin, deren Beantwortungsmuster 
ebenfalls ähnliche Merkmale erkennen lassen.

Bei den Jäger- und Sammlergruppen kann man aufgrund der relativ 
kleinen Mitgliederzahl und sehr ähnlicher Lebensbedingungen der 
Mitglieder davon ausgehen, dass es ein im Wesentlichen gemeinsames 
Bewusstsein jeweils in den einzelnen Gruppen gab und noch gibt. Die­
se Aussage kann man jedoch nicht auf die großen Gegenwartsgesell­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


75

Vielfalt der Religionen – Warum? 

schaften mit ihren hochdifferenzierten Sozialstrukturen übertragen. In 
Verbindung mit der sozialen Differenzierung von Gesellschaften sind 
deshalb innerhalb der Gesellschaften unterschiedliche Lebenslagen 
und Lebenswelten entstanden. Anders ausgedrückt: Die erklärungs­
bedürftige Wirklichkeit umfasst je nach gesellschaftlichem Standort 
unterschiedliche Sets von lebensbestimmenden Merkmalen. Ein ein­
ziges zentrales Selbstverständnis, eine einzige Religion wird diesen un­
terschiedlichen Lebenswelten nur dann gerecht, wenn sie Freiräume 
für divergierende Alltagsinterpretationen des Selbstverständnisses so­
wie unterschiedliche Formen religiöser Praxis duldet oder bewusst in­
szeniert. Auch in weniger differenzierten Gesellschaften entwickelten 
sich entsprechend den Hauptlebenslagen bestimmte besondere Ausprä­
gungen religiöser Glaubensvorstellungen und religiöser Praxis inner­
halb einer Religion. Man spricht immer noch von Volksreligiosität, von 
bäuerlicher Religiosität und anderen spezifischen Ausformungen von 
Religiosität. Die Religiosität der Mönche war eine andere als die der Ge­
bildeten. Vielfalt von kollektivem Selbstverständnis entwickelt sich zu­
nehmend innerhalb von Glaubensgemeinschaften. Auch innerhalb von 
Lebenslagen waren und sind personenbezogene Unterschiede der Reli­
giosität häufig. Unterschiedliche alltägliche Lebenswelten produzieren 
auch unterschiedliche kollektive Selbstverständnisse, sicher mit erheb­
lichen Schwankungsspielräumen. Differenzierte, moderne Gesellschaf­
ten kommen mit dem traditionellen Muster: eine Gesellschaft = eine 
Religion schon längere Zeit nicht mehr aus. Sie stellen die Wahl der Re­
ligion im Rahmen einer für alle Bürger geltenden Ordnung frei und ver­
stehen sich als säkulare Gesellschaften: Pluralismus. Das bedeutet aber, 
dass die Wahl einer Religion nicht mehr von der Gesellschaft vorgege­
ben wird, sondern eine private, persönliche Angelegenheit, ein indivi­
duelles Rechtsgut wird.

Diese Beschreibung führt zu zwei Problemkreisen, die in späteren Ka­
piteln behandelt werden sollen. Erstens: Bedenkt man den Anspruch 
von Religionsgemeinschaften, ihren Mitgliedern als Wegweiser Orien­
tierung für ihre Lebensführung zu bieten, dann ist nicht nur mit merkli­
chen Spannungen zwischen den Geltungsansprüchen unterschiedlicher 
Religionsgemeinschaften und der staatlichen Rechtsordnung zu rech­
nen. Die Zwangsprivatisierung von Religion passt nicht zu ihren um­
fassenden Gestaltungsansprüchen und trägt daher den Keim zu ihrer 
Überwindung in sich. In Kapitel 7.2.3 gehe ich genauer auf den Plura­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


76

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

lismus als Zukunftsmodell für Gesellschaften ein. Zweitens: Die fort­
schreitende Anhäufung von Wissen und die ebenso fortschreitende so­
ziale Differenzierung führen zu einer von Einzelnen und auch kleinen 
Gruppen nicht mehr überschaubaren Vielfalt und Komplexität von Le­
benswelten. Überschaubar bleiben nur noch Ausschnitte der Lebens­
welt, für die sich spezialisierte Deutungsansprüche und -hoheiten be­
reits entwickelt haben und weiter entwickeln werden. Umfassende, wie 
früher auch das Überleben der Art Mensch berücksichtigende Deu­
tungen des Menschseins werden nicht ohne das Zusammenwirken al­
ler dann relevanter Deutungshoheiten möglich sein. Ob diese zustande 
kommen und sich auch durchsetzen können bleibt offen (vgl. Kap. 4.5).

Unterschiedliche Lebensbedingungen führen zu unterschiedlichen Le­
benswelten. Vielfalt von Lebenswelten beinhaltet unterschiedliche He­
rausforderungen und ebenso unterschiedliche Antworten, zieht Viel­
falt von Religionen nach sich. Auf den ersten Blick erscheinen solche 
nach Zeit und Ort unterschiedlichen Herausforderungen als objekti­
ve Sachverhalte, die sie sein können. Tatsächlich unterliegen bestimm­
te herausfordernde Ereignisse immer auch nach Interessenlage diver­
gierenden Deutungen und Bewertungen und sind deshalb als objektive 
Gegebenheiten nur schwer auszumachen. Bereits im Alten Testament 
findet man in den Heils- und Unheilspropheten beispielhaft derartige 
polarisierende Interpretationen, die sich – nicht immer polarisierend – 
durch die Geschichte bis in die Gegenwart ziehen. Meistens setzen sich 
die Deutungsmuster der herrschenden Eliten durch, die manchmal un­
ter dem Druck der Verhältnisse modifiziert bzw. nachgebessert werden. 
Eine gegenwärtig zentrale Herausforderung für die Erde sind die Um­
weltprobleme und ihre Bewältigung: Sind die anstehenden Probleme 
technokratisch innerhalb des kapitalistischen Systems zu lösen, wie die 
herrschenden Eliten meinen, oder nur durch einen umfassenden Sys­
temwandel unter dem Gesichtspunkt der Nachhaltigkeit, wie Intellek­
tuelle, Wissenschaftler, zivilgesellschaftliche Organisationen und einige 
prominente religiöse Autoritäten meinen? 

Ein und dieselbe Lebenswelt kann von unterschiedlichen Individuen 
und Gruppen auf jeweils andere Weise wahrgenommen, interpretiert 
und mit eigenen Ideen verknüpft werden. Die offensichtliche Vielfalt 
menschlicher Persönlichkeiten und Bedürfnisse erweitert zusätzlich 
die Variationsbreite der Religionen in das fast Grenzenlose. Religio­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


77

Vielfalt der Religionen – Warum? 

nen kommen den unterschiedlichen Bedürfnissen der Menschen auch 
auf ihre Weise entgegen, indem sie jeweils unterschiedliche Ausschnit­
te der Lebenswirklichkeit fokussieren und andere ausblenden; nahezu 
alle praktizieren eine gewisse selektive Wahrnehmung und Gewichtung 
der Lebenswirklichkeit, bis hin zu offensichtlichen Realitätsverweige­
rungen. Vielfalt von Religionen ist also unvermeidlich, normal. In auf­
fallendem Gegensatz zu diesem Befund stehen die Selbsteinschätzun­
gen der meisten Religionen, die ihre Einzigartigkeit und häufig – noch 
einen Schritt weiter – Allgemeingültigkeit beanspruchen und das für 
alle Zukunft, als ob es die zahllosen anderen Religionen und den Wan­
del in der Geschichte nicht gäbe. 

Was folgt aus dieser Selbsteinschätzung? Die Antwort hängt von vielen 
einzelnen Faktoren ab und ist deshalb kaum in genereller Form mög­
lich. Eine typische Folge, die sich geschichtlich immer wieder ergeben 
hat und auch für den Kontext dieses Buches relevant ist, sei kurz be­
schrieben. Insbesondere autoritär-hierarchisch geprägte Religions­
gemeinschaften verlieren immer wieder den Anschluss an die gesell­
schaftliche oder auch internationale Entwicklung, weil sie sich selbst an 
die „bewährten“ Lehren halten und ihre Mitglieder nach Kräften am 
Zugang zu neuen, verfügbaren Erfahrungen durch ausgeprägte Kont­
rolle mit der Androhung des Heilsentzugs hindern. Innerhalb von ge­
schlossenen Gesellschaften können sie damit erfolgreich sein, sie kön­
nen wie islamische Religionsgemeinschaften zu Beginn der Neuzeit 
aber von der internationalen Entwicklung abgehängt werden. Nicht we­
nige islamische Staaten befinden sich in dieser Zwickmühle zwischen 
blockierender Tradition und Moderne, weil die religiösen Autoritäten 
ein konsequentes Denken und Handeln in Ursache-Wirkungszusam­
menhängen – ein Merkmal der Moderne – durch normative Vorgaben 
stark behindern, ihre Mitglieder in einem normativen Käfig blockieren: 
jedes Wert- oder Vorurteil verhindert die Sicht auf Sachverhalte, Prob­
leme und Perspektiven. In pluralistischen Gesellschaften mit freier Re­
ligionswahl und damit eingeschränkten Kontrollchancen einer Religi­
onsgemeinschaft wächst die Distanz der Mitglieder, die sich nicht von 
neuen Erfahrungen und Ideen abhalten lassen, sich der Kontrolle ent­
ziehen, und es kommt wie in vielen Ländern Europas zu Austrittswellen 
und weitreichenden Funktionsverlusten der Religionsgemeinschaften. 
Für die Bewältigung der Umweltkrise könnte diese Situation Vorteile 
ergeben. Einerseits besteht die Chance zu mehr eigenständiger Verant­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


78

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

wortungsbereitschaft und zivilgesellschaftlicher Organisation der ehe­
maligen Kirchenmitglieder. Andererseits versuchen religiöse Autori­
täten neuerdings auf den Umweltzug aufzuspringen, erinnern sich an 
die Verantwortung für die Schöpfung, durchaus aus Überzeugung. Dar­
aus könnte sich auch für die in inhaltlicher Hinsicht kirchentreuen, ver­
bliebenen Mitglieder – nicht alle Kirchensteuerzahler – ein Impuls von 
oben zum Engagement in den vitalen Umweltfragen ergeben. Dies gilt 
deutlich mehr für die strikt hierarchische römisch-katholische Kirche 
als die synodal organisierten protestantischen Religionsgemeinschaften, 
deren Mitglieder schon immer sehr frei in ihren Entscheidungen waren.

3.7	 Religion: Einheit in der Vielfalt?

3.7.1	 Eine Religionen übergreifende Definition?

Unbestritten hat sich Max Weber sehr intensiv mit Religionen auseinan­
dergesetzt und ist dabei zu Aussagen gekommen, die nach fast hundert 
Jahren immer noch mehr oder weniger kontrovers diskutiert werden 
(Weber, 1964 [1921]). Bezeichnenderweise hat er eine allgemeine, um­
fassende Definition von Religion bewusst unterlassen und sich auf den 
ihm wichtigen Gesichtspunkt: Religion als eine bestimmte Art von Ge­
meinschaftshandeln beschränkt. Auch sonst hat er sich mit exakten be­
grifflichen Bestimmungen von komplexen Kollektiven zurückgehalten. 
Man kann in dieser bewussten Zurückhaltung die weise Einsicht ver­
muten, dass man die vielschichtigen, teils gegenläufigen Facetten sol­
cher komplexer Phänomene, wie es Gesellschaft und Religion nun eben 
sind, auf dem Wege der Definition nicht angemessen einfangen und re­
präsentieren kann. Bleiben wir bei Religion: Wie auch immer man Re­
ligion definiert, das Ergebnis wird Einseitigkeiten offenbaren und der 
soeben beschriebenen Vielfalt nicht gerecht werden können; oder es 
überschreitet den Charakter üblicher Definitionspraxis durch langat­
mige Aufzählungen. Definitionen von Religion verdeutlichen mehr die 
Sichtweise des Urhebers, seine Schwerpunktsetzungen, was er für un­
bedeutend, nicht berücksichtigenswert hält. Mit anderen Worten: die 
Begriffsbildung charakterisiert auch die Einstellung und Bewertung des 
Urhebers, nicht nur den zu definierenden Gegenstand. Das mag auch 
bei anderen Begriffsbildungen grundsätzlich zutreffen, tritt jedoch bei 
Religionen, die auffällig mit Emotionen und Werthaltungen aufgeladen 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


79

Religion: Einheit in der Vielfalt?

sind, besonders ins Blickfeld. Die vielschichtige Mannigfaltigkeit religi­
öser Aspekte lässt sich offensichtlich nicht ohne weiteres abstrahierend 
in einigen übergeordneten Merkmalen oder in einem Kategorienraster 
zusammenfassen. Zu unterschiedlich sind die Inhalte, die individuellen 
und sozialen Aspekte, ihre Gewichtung und Verknüpfung, die zusam­
men das Profil einer Religion bestimmen. Auch den Religionswissen­
schaftlern ist es bisher nicht gelungen, ihren Gegenstand eindeutig zu 
bestimmen und abzugrenzen. Dabei spielt wohl die unmittelbare Nähe 
von Religion und Religiösem zur jeweiligen Kultur einer Gruppe oder 
Gesellschaft und zur existenziellen Grundbefindlichkeit der ihr ange­
hörenden Menschen eine zentrale Rolle. Die Suche nach der eigenen 
Mitte, nach dem Woher und Wohin geht sowohl in sozialer als auch in 
individueller Hinsicht mit seinen vielgestaltigen Varianten divergieren­
de Wege und lässt sich auf der wissenschaftlich wünschbaren rationa-
len Ebene nur aspektweise abbilden. Das Ganze dessen, was Religionen 
ausmacht, ist auf rationalem Wege nicht zu erfassen. Mit der Untersu­
chung von komplexen Gesamtgebilden haben Sozialwissenschaftler seit 
jeher massive Probleme.

Ich verzichte aus den genannten Gründen darauf, eine Definition von 
Religion zu präsentieren, die all das umfasst, was Religionen ausma­
chen kann. Wie bereits mehrfach angesprochen hebe ich einen meines 
Erachtens übergreifenden Aspekt von Religion hervor: Religionen be­
inhalten kollektive Selbstverständnisse, darauf bezogene Wertvorstel­
lungen und zukunftsorientierte Wegweisungen. Diese hochabstrak­
te Beschreibung bietet Raum für ein sehr breites Spektrum konkreter 
Ausprägungen und schließt darüber hinausgehende Merkmale bewusst 
nicht aus. Im vorausgegangenen Text standen Hintergründe für die 
Vielfalt von Religionen im Mittelpunkt. Der folgende Abschnitt soll die 
Vielfalt der Religionen in unterschiedlichen Dimensionen beispielhaft 
aufzeigen. 

3.7.2	 Religionsverständnisse

Nähert man sich dem, was Religion meinen könnte, durch die Lektü­
re von Äußerungen und Begriffsbestimmungen von Theologen, Reli­
gionswissenschaftlern, Soziologen, Sozialanthropologen oder anderen 
Personen, dann dürften unterschiedliche Sichtweisen alle diejenigen in 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


80

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

Enttäuschung und Verwirrung versetzen, die ein klares, einheitliches 
Ergebnis erwarten oder wenigstens erhoffen. Immerhin stammen diese 
Sichtweisen von Menschen, die sich sehr intensiv mit Religionen ausei­
nandergesetzt haben. Handelt es sich bei den unterschiedlichen Äuße­
rungen über Religion wirklich um ein- und dieselbe Sache? Gibt es eine 
einheitliche Botschaft in der Vielheit der Religionen? 

Ohne Anspruch auf Vollständigkeit fasse ich ähnliche Äußerungen in 
Typen zusammen, die ich nach den jeweiligen Schwerpunktsetzungen 
bilde. Wenn ich ähnliche Äußerungen zusammenfasse, nehme ich auf 
unterschiedliche Nuancierungen keine Rücksicht, reduziere ich bereits 
Vielfalt. Mit Schwerpunktsetzung meine ich, dass die Urheber von Be­
griffsbestimmungen bestimmte Merkmale von Religionen in den Mit­
telpunkt stellen und andere für weniger wichtig halten, aber auch nicht 
ablehnen. Auf diese weniger gewichteten Merkmale gehe ich hier nicht 
ein, reduziere also wieder Komplexität. Ich betreibe diese Typenbildung 
dennoch, um den Überblick zu erleichtern.

Einige Autoren zielen auf das Wesen der Religion: „Religion ist das Er­
lebnis des Heiligen“ (Otto, Wach, ähnlich Mill u. a.). Nach dieser In­
haltsbestimmung handelt es sich bei Religion um eine persönliche Be­
ziehung zu etwas von höchster Bedeutung, eine Beziehung, in der 
subjektive Gefühle und Erfahrungen die zentrale Rolle spielen. Sozia­
le Gesichtspunkte spielen in diesem Verständnis zunächst keine Rol­
le, sind eher abgeleiteter Natur. Die Wissenschaften bleiben außen vor, 
denn zum Wesen der Religion können – und wollen – viele Wissen­
schaftler keine Aussage machen; sie schauen als Wissenschaftler von au­
ßen auf etwas, das nach Auffassung der Insider verstandesmäßig allein 
nicht zu verstehen ist; sie ziehen sich oft aus der Affäre, indem sie nur 
bestimmte Aspekte von Religion aufgreifen und zum eigentlichen Kern 
von Religion schweigen. Schließlich ist „Erleben“ eine höchst subjekti­
ve Angelegenheit, Wissenschaft (ler) jedoch der Objektivität verpflich­
tet, was immer das im Einzelfall heißt. Aber: Auch Gläubige welcher Art 
auch immer haben vom Wesen der Religion, von dem, was sie an Religi­
on zutiefst bewegt, höchst unterschiedliche Vorstellungen. 

Sozialanthropologen beziehen genau die gegenteilige Position und se­
hen Religionen als soziale Institutionen, als einigendes Band der Gesell­
schaft, das durch ein gemeinsames Selbstverständnis und regelmäßige 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


81

Religion: Einheit in der Vielfalt?

Rituale alle Mitglieder verbindet (Radcliffe-Brown, Goode, Durkheim, 
Malinowski, u. a.) und soziale Ordnung schafft und ermöglicht. Die in­
dividuelle Komponente, das ureigentliche persönliche Berührtsein von 
Religion gibt es ja auch; es rückt hier jedoch in den Hintergrund. 

Wieder andere variieren die zuletzt genannte Sichtweise, betonen wie 
diese die integrative Funktion von Religionen, heben jedoch den rati­
onalen Charakter von Religionen hervor, die als Systeme der Erklärung 
und Deutung menschlichen Lebens Orientierung bieten, für Individuen 
und Gruppen bzw. Gesellschaften (Davis, Glock, Yinger). Die beson­
dere Hervorhebung des rationalen Elements schließt oft die besonde­
re Betonung von Ethik und Moral ein, so dass religiöse Praxis in erster 
Linie peinlich genaue Beachtung der moralischen Vorgaben und gege­
benenfalls der Rituale beinhaltet. Damit bleibt wenig Raum für Gefüh­
le und persönliche Erfahrungen von Transzendenz. Nicht zufällig sagt 
man protestantischen Kirchen, insbesondere den reformierten Kirchen 
nach dem Muster von Calvin und Zwingli mit ihrem Verzicht auf künst­
lerische Gestaltung der Kirchen und Musik eine gewisse Kälte und Ge­
fühlsarmut, ja eine Verbannung der Lebensfreude aus dem Glauben 
nach.

In vielen Religionen, nicht nur, aber besonders in deren Versionen der 
Volksfrömmigkeit steht die Lösung lebenspraktischer Probleme im Vor­
dergrund. Geister, Dämonen und Götter sollen durch eigene Opfer und 
Leistungen dazu gebracht werden, bestimmte Wünsche zu erfüllen oder 
von bedrohlichen Aktionen abzulassen. In vielen Gesellschaften und 
ihren Religionen spielte z. B. die Beschaffung von Regen eine große Rol­
le und führte zu umfassenden zeremoniellen Anstrengungen. Die Op­
ferbereitschaft dabei reicht oft sehr, sehr weit und schließt (schloss) im­
mer wieder auch Menschenopfer ein. Generell waren Menschenopfer 
in den Entwicklungsstadien von Stammesgesellschaften und den fol­
genden Häuptlingsgesellschaften nahezu weltweit verbreitet. Es geht 
also um eine Art Tauschhandel der religiösen Gemeinschaft als ganzer 
oder auch bei einzelnen gläubigen Individuen: Ich gebe Dir, Gott, et­
was und Du gibst mir Mensch – gefälligst –, was ich mir wünsche. Für 
die eigene Leistung wird Gegenleistung eingefordert. Tritt die Erfüllung 
des individuellen Wunsches nicht ein, wird das Bild eines Heiligen, ei­
nes Gottes auch schon einmal angespuckt. Auf der sozialen Ebene kann 
das Ausbleiben der Wunscherfüllung z. B. des Regens durchaus zur In­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


82

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

fragestellung der Religion bzw. ihrer Repräsentanten führen und auch 
die soziale Ordnung bedrohen wie bei den Kulturen, die die vorspani­
sche Zeit im Gebiet des heutigen Mexiko prägten. Die übernatürlichen 
Ansprechpartner erscheinen dabei als eine Art besonders mächtiger 
Wesen, denen ansonsten menschliche Eigenschaften und Fähigkeiten, 
positive wie auch negative, zugeschrieben werden. Man spricht von an­
thropomorphen Vorstellungen über die Welt der Geister, Gottheiten, 
Götter usw., Vorstellungen, die sich in mehr oder weniger großen An­
teilen durch sehr viele, wenn nicht gar alle Religionen ziehen.  

Seit uralten Zeiten gibt es auch Politiker, die Religionen als Mittel zur 
Gewährleistung sozialer Ordnung instrumentell einsetzen, weil diese 
die Bevölkerung ruhig halten (Ashoka, Ruskin und viele andere). Reli­
gion als Herrschaftstechnologie. Karl Marx hat das auch so gesehen, aber 
sehr bedauert, weil Religion die Bevölkerung nach seiner Meinung da­
ran hindert, das wahre Bewusstsein ihrer Lebenslage zu gewinnen und 
sich für ihre Interessen zu engagieren. Ganz falsch ist diese Behauptung 
ja nicht, aber eben wieder nur ein Aspekt.

Eine genauere Analyse unterschiedlicher Religionen und Religionsver­
ständnisse könnte möglicherweise kleinere gemeinsame Schnittmen­
gen ergeben, um zu einem übergreifenden Religionsverständnis vor­
zustoßen. Doch was wäre damit gewonnen? Der Aussagewert solcher 
analytisch gewonnener Gemeinsamer Merkmale wäre gering, mögli­
cherweise würde er auch mehr Übereinstimmung vortäuschen als sie 
real besteht. Tatsächlich sind Religionen historisch gewachsene Ganz­
heiten. In ihnen haben einzelne Merkmale einen spezifischen Stellen­
wert, der sich, weil kontextbezogen der Verallgemeinerung regelmäßig 
entzieht. Nimmt man ein solches Merkmal aus dem Gesamtrahmen, so 
verliert es seinen Sitz im Leben, seinen durch den Gesamtrahmen be­
stimmten Sinn. Mit anderen Worten: Es ist kaum möglich, ein Merkmal 
einer Religion ohne Bedeutungsverlust bzw. -verschiebung aus ihrem 
Kontext zu nehmen. Würde man dies dennoch tun, so sind auf diese 
Weise erzielte gemeinsame Merkmale unterschiedlicher Religionen ih­
res Sinns entfremdete, neue gedankliche Konstrukte und täuschen nur 
Gemeinsamkeit vor. Bleibt noch ein weiteres Problem: Aus dem Zu­
sammenhang gerissene einzelne gemeinsame Merkmale von Religio­
nen stellen zusammen ein Sammelsurium von sprachlich und symbo­
lisch ermittelten, im Sinn veränderten Merkmalen, keine neue Ganzheit 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


83

Religion: Einheit in der Vielfalt?

und schon gar nicht eine historisch gewachsene dar. Man kann aus ei­
ner solchen Analyse über Religionen viel lernen, ein übergreifendes, be­
lastbares Verständnis von Religion kommt nicht dabei heraus. Es bleibt 
die Erkenntnis der Religionsvielfalt.

3.7.3	 Zur Wegweiserfunktion von Religionen

Um die Vielfalt von Religionen nachvollziehen zu können, kommt man 
nicht darum herum, die Vielfalt von Formen und Grundlagen des Le­
bens und der Lebensumwelt und die Eigenart des Menschen, d. h. sei­
ne Todesängste, seine innere Zerrissenheit und seine damit verbundene 
Suche nach Sicherheit und Gewissheit einzubeziehen. An diese Erfah­
rung der inneren Widersprüchlichkeit menschlichen Seins knüpft Je­
remia an: „Es ist das Herz ein trotzig und verzagt Ding; wer kann es 
ergründen?“ Und er fährt mit der Lösung fort, die er in der Ausrich­
tung des Lebens auf Gott sieht: „Ich, der Herr kann das Herz ergrün­
den“ (Jer. 17: 9f.). Im Kontext dieses Bibelverses geht es um die Ausrich­
tung des Lebens, um grundsätzliche und konkrete Orientierung, um 
Zukunft. Ähnlich Augustin (Confessiones): Unser Herz ist unruhig, bis 
es Ruhe findet in der Ausrichtung auf Dich (inqietum est cor nostrum 
donec requiescat in te). Beide willkürlich aus der christlichen Traditi­
on ausgewählte Textstellen – es gäbe viele andere – stehen für inhaltlich 
vergleichbare in anderen Religionen und verdeutlichen Religionen bzw. 
ihre Gottheiten als Wegweiser, die Sicherheit und Gewissheit durch ein 
klares Bild des Menschseins in der Welt und darauf bezogene Verhal­
tensvorgaben geben. Es geht um Orientierung im gegenwärtigen und 
künftigen Leben, d. h. um die Bewältigung der Zukunft. In den voraus­
gegangenen Abschnitten war von dieser Wegweiserfunktion, die seit ih­
rer Entstehung und wegen der Ursachen ihrer Entstehung offensichtlich 
alle Religionen charakterisiert, bereits die Rede, auch wenn die gewie­
senen Wege aus den bereits erörterten Gründen vielfältige Variationen 
zeigen. Die Frage nach der Bewältigung von Gegenwart und Zukunft 
scheint mehr oder weniger allen Religionen eigen zu sein. Mit dieser 
Gemeinsamkeit aller (?) Religionen befindet man sich auf einem sehr 
hohen Abstraktionsniveau, die konkreten Ausformungen sind vielge­
staltig. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


84

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

In der öffentlichen Diskussion wird immer wieder auf gemeinsame 
Merkmale vieler Religionen hingewiesen, um einen Weg zur Beilegung 
von Konflikten und zu gemeinsamem Handeln zu eröffnen. Verbands­
artige Zusammenschlüsse von ähnlichen Religionsgemeinschaften wie 
z. B. die Evangelischen Kirchen in Deutschland EKD oder der Ökume­
nischen Rat der Kirchen sind zweifellos geeignete Maßnahmen, um Ge­
meinsamkeiten zu stärken, Trennendes zu vermindern und gemein­
sam im öffentlichen Raum Gehör zu finden. Funktionsfähig sind solche 
Zusammenschlüsse jedoch nur, wenn die beteiligten Mitglieder die je­
weils anderen respektieren und bereit sind, die Gemeinsamkeiten über 
die eigene Profilierung zu stellen. Dieses Handlungsmodell ist als Aus­
nahme zu werten; es bedarf der Erklärung, wenn es gelingt und wie 
es gelingt. Als allgemeines Modell der Konfliktlösung unter Religionen 
konnte sich das Modell gemeinsamer Verbände oder auch Foren bis­
her nicht durchsetzen. Viele Religionen gewinnen ihr eigenes, speziel­
les Profil, indem sie die Unterschiede zu den anderen Religionen beto­
nen, die einer solchen Zusammenarbeit im Wege stehen. Beispielsweise 
gibt es eine beachtliche Zahl römisch-katholischer und protestantischer 
Theologen, die die theologischen Differenzen beider Konfessionen für 
überbrückbar halten, nicht jedoch die kirchenrechtlichen. Als soziale 
Gebilde mit einem mehr oder weniger ausgeprägten Geltungsanspruch 
befinden sich die Religionsgemeinschaften mittlerweile im „Religions­
markt“ in einem existenziellen Wettbewerb untereinander, teils inner­
halb von pluralistischen Gesellschaften und teils international. Dieser 
Wettbewerb erzeugt Abstand und Misstrauen, begrenzt Vertrauen und 
produziert auch Konflikt. Abgrenzung und Konflikte, häufig auf Leben 
und Tod, ziehen sich durch die Religionsgeschichte bis in die Gegenwart 
und belasten die dringliche Gestaltung der Zukunft zwecks Überleben 
nachhaltig. Die Wegweiserfunktion in der Gruppe oder Gesellschaft 
wandelt sich in der Auseinandersetzung zwischen unterschiedlichen 
Wegweisern zur Legitimation grausiger Gemetzel (vgl. 5.3., 7.2). 

3.7.4	 Tod und soziale Ungerechtigkeit als verbreitete Themen 
von Religionen

In vielen Religionen hat die Überzeugung zentrale Bedeutung, dass der 
Mensch erlösungsbedürftig ist. Diese Einschätzung beruht auf zwei weit 

– universell? – verbreiteten menschlichen Grundleiden, die sich aus der 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


85

Religion: Einheit in der Vielfalt?

Entwicklungsgeschichte des Menschen ergeben. Als der Mensch sich 
seiner selbst bewusst wurde, war er einerseits mit dem Bewusstsein des 
Todes konfrontiert. Diese Konfrontation mit dem physischen Tod, dass 
das Leben zu Ende geht, sprengt bis heute die Vorstellungskraft vieler 
Menschen. Dass mit dem Tod jegliches Leben, das eigene und das nahe 
stehender Personen, beendet sein soll, diese Vorstellung scheint für 
sehr viele Menschen unerträglich zu sein. Bei Tieren wird der Tod in 
den abrahamistischen Religionen – zusammen deutlich über die Hälf­
te der zurzeit lebenden Menschen – dagegen als selbstverständlich an­
gesehen, jedenfalls kaum darüber nachgedacht. Der Tod bzw. das wie 
auch immer geartete Weiterleben nach dem physischen Tod ist deshalb 
ein zentrales lösungsbedürftiges Anliegen. Deshalb haben viele Religi­
onen, unter ihnen die gegenwärtig zahlenmäßig dominierenden christ­
lichen Kirchen, islamische Glaubensgemeinschaften, Hinduismus und 
Buddhismus, auch das Judentum in jeweils unterschiedlichen Formen 
Vorstellungen über die Fortdauer des Lebens nach dem physischen Tod 
entwickelt. Als Generalnenner dieser Vorstellungen könnte die Erlö­
sung von der Vergänglichkeit in einer weiteren Existenz verstanden 
werden, jeweils verbunden mit ausgeprägten religionsspezifischen Dif­
ferenzierungen und Einbindungen. Die Betonung der Erlösungsbedürf­
tigkeit zielt hier darauf, verbreitete, nahezu universale menschliche Fra­
gen, Ängste und Bedürfnisse zu benennen. Auf diese Fragen haben die 
genannten Religionsgemeinschaften unterschiedliche Antworten ge­
geben, die ihre Eigenart ausmachen und hier ausdrücklich nicht ver­
wischt werden sollen. Ein bemerkenswerter Unterschied zwischen abra­
hamistsichen Religionen und fernöstlichen Religionen wie Hinduismus 
und Buddhismus ist in ihrem Zeitverständnis zu sehen. Die abrahamis­
tischen Religionen folgen einem linearen Lebenszeitmodell, das mit der 
Geburt beginnt und den physischen Tod als Übergang in ein ewiges Le­
ben sieht. Hinduismus und Buddhismus sehen dagegen Leben als Kreis­
lauf von Geburt, Tod und Wiedergeburt bis zur Erlösung von der Ver­
gänglichkeit, so sie denn erreicht wird. 

Andererseits haben sich Menschen in ihrer Entwicklungsgeschichte zu 
einem Zusammenleben in Gruppen zusammengefunden, um besser 
überleben zu können. Das Zusammenleben in Gruppen funktionier­
te nur durch Regeln. Die diesseitige Welt mit ihren Regeln wird, wie 
die diversen Dokumente zeigen, von einer weit überwältigenden Mehr­
heit der Menschen nicht nur als unvollkommen, sondern als zutiefst 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


86

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

ungerecht erfahren, weil die Regeln von ihrer Anlage her bestimmte 
Gruppenmitglieder besonders begünstigen bzw. andere benachteiligen 
und sich die Begünstigten auch weniger an die bestehenden Regeln hal­
ten. Das in der diesseitigen Welt erlittene Unrecht bedarf deshalb im 
Bewusstsein der Menschen einer grundlegenden Korrektur bzw. Kom­
pensation in der geglaubten jenseitigen Welt. Mit dieser Einschätzung 
rebellieren Gläubige vieler Religionen und mit ihnen beachtliche Teile 
der Menschheit offensichtlich gegen das – durchaus selbst erfahrene –  
Grundgesetz der Evolution und dessen Lebenswirklichkeit: Die Stärks­
ten überleben nicht nur individuell, sondern auch mit ihren Nach­
kommen: Ihr Erfolg zeigt sich auch daran, dass es Ihnen gelingt, die 
für sich selbst vorteilhaften Regeln in der Gruppe durchzusetzen. Re­
ligionen schaffen sich mit ihrer Vorstellung einer ewigen und gerech­
ten jenseitigen Welt ein Gegenmodell zum Evolutionsgesetz des Lebens, 
eine gerechte, ewige neue Welt, in der im Diesseits erlittenes Unrecht 
im Jenseits mit Belohnungen wieder gut gemacht wird. Belohnung der 
Aufrichtigen und Bestrafung von Übeltätern sowie Rache für zugefüg­
tes Leid sind also wesentliche, sehr menschliche Elemente der Paradies­
vorstellungen (letzteres nicht in Hinduismus und Buddhismus). Mit der 
Vorstellung des Paradieses (im Buddhismus: Eingehen in das Absolu­
te) bzw. einer Hölle verbindet sich für beide Grundleiden eine Befrei­
ung. Letztlich läuft diese Haltung auf eine umfassende Ablehnung der 
gegebenen Lebenswirklichkeit hinaus, die vor allem deshalb ertragen 
werden kann, weil es eine große Hoffnung auf ein ewiges, besseres Jen­
seits gibt. Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass das Lebensmodell 
der Evolutionstheorie, wäre es die einzige, Leben bestimmende Wahr­
heit, für viele Menschen eine unerträgliche, weil hoffnungslose Vorstel­
lung ist.

Man kann diese Wirklichkeitseinschätzung von Religionen mit der 
Aufteilung in eine ungerechte, leidvolle, vergängliche diesseitige Welt 
und eine gerechte, freudvolle ewige jenseitige Welt auch als relativ frühe 
Einsicht verstehen, dass Menschen, Religionen und Gesellschaften das 
Ziel, selbst eine gerechte und freudenreiche irdische Welt zu schaffen, 
als unrealisierbar aufgegeben haben und dieses – unerreichbare – aber 
ersehnte Ziel deshalb ins Jenseits verlegen. Damit wird das diesseitige 
Leben einigermaßen erträglich und erhält für zwei Grundprobleme: 
Tod und soziale Ungerechtigkeit im Jenseits eine erstrebenswerte Lö­
sung. Offensichtlich reicht der Sanktionsdruck mit dem Ausschluss aus 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


87

Religion: Einheit in der Vielfalt?

den wie auch immer gearteten Paradiesen nicht aus, um die diesseitige 
Welt besser und gerechter zu machen, d. h. die Verlockung zu persönli­
chen Vorteilen durch fragwürdiges regelwidriges Verhalten zu vermei­
den. Die Drohung mit der Hölle scheint gerade einmal auszureichen, 
um Regelwidrigkeit soweit zu bremsen, dass Zusammenleben noch ei­
nigermaßen gelingt. Der Abschreckungseffekt der Höllen scheint nur 
begrenzte Wirkung zu entfalten, nicht alle Menschen zu erreichen; aber 
immerhin kann er leidlich geregelte Lebensverhältnisse bewirken, blo­
ßes Chaos verhindern, vielerorts, nicht überall und nicht unbedingt 
dauerhaft. Es liegt deshalb nahe, die Bereitschaft zur Glaubenstreue ein­
schließlich der damit eingeforderten Verhaltensweisen eher bei den we­
niger erfolgreichen Bevölkerungskreisen, in welcher Gesellschaft auch 
immer, zu vermuten. Warum sollten auch die im Diesseits Erfolgrei­
chen so viel Sehnsucht auf das Jenseits entwickeln? Ihre vom Erfolg ver­
wöhnte Lebensfreude übt auch weniger Druck auf sie aus, sich nach 
dem angeblich besseren Jenseits zu sehnen und die diesbezüglich ein­
geforderten Verhaltensweisen treu zu befolgen. Für die Erfolgreichen 
findet das Leben zuallererst einmal hier im Diesseits statt. Die Vertrös­
tung auf das Jenseits greift bei den Erfolgreichen deshalb weniger. Wel­
che Wirkung erzielt der Abschreckungsfaktor Hölle für das Verhalten 
der Erfolgreichen? Wären ohne ihn die Lebensverhältnisse noch weit 
chaotischer? Selbstverständlich gibt es Ausnahmen: Die reformierten 
christlichen Glaubensgemeinschaften lassen mit ihrer Prädestinations­
lehre gerade die Erfolgreichen in den Himmel kommen und spornen so 
zu rastloser innerweltlicher Arbeit und Askese an.

Mittelbar kann die Aufteilung in eine schlechte und ungerechte dies­
seitige und eine gute gerechte jenseitige Welt auch als Bestätigung ver­
standen werden, dass die Regeln der Evolution, insbesondere die indivi­
dualistische Variante wirksam, bedrückend wirksam sind. Menschliche 
Anstrengungen sind zwar in der Lage, die Auswirkungen dieser Evolu­
tionsregeln durch die altruistischen Elemente aus der Gruppenselekti­
on in ihrer Härte zu reduzieren, sei es durch Maßnahmen im Hier und 
Jetzt oder durch die Konzentration auf die jenseitige Welt; sie vermö­
gen es allerdings nicht, diese Regeln der Evolution zu brechen, außer 
Kraft zu setzen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


88

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

3.7.5	 Erlösungswege  

Mit dem Tod erfolgt der Übergang von der diesseitigen Welt in die jen­
seitige, wenn die Bewährung im Diesseits erfolgreich bestanden wird. 
Gläubige können sich, indem sie die von den Religionen festgelegten 
Lehren verinnerlichen und die Verhaltensvorschriften einhalten, das er­
sehnte Jenseits erarbeiten. Man spricht dabei auch von Erlösungswe­
gen, die insgesamt Religionen übergreifend ein breites, schwer über­
schaubares Spektrum umfassen, aber auch innerhalb einer Religion 
mehrere Alternativen erlauben, die wiederum von der Art der gewähl­
ten Lebensführung abhängen. Mit anderen Worten etwas vereinfacht: 
Es gibt jeweils Erlösungswege für Menschen, bei denen Religion eine 
mehr oder weniger wichtige Dimension ihres Lebens ausmacht, ich 
nenne sie Erlösungswege für „Normalverbraucher“. Es gibt zudem Er­
lösungswege für Menschen, die ihren Glauben in den Mittelpunkt ih­
res Lebens stellen und all ihr Tun darauf ausrichten, weil sie sich nur 
mit dieser totalen Hingabe sicher fühlen, das Heilsziel zu erreichen. Ich 
nenne diese Menschen in Anlehnung an Max Weber „religiöse Virtu­
osen“, um das Außergewöhnliche ihrer Lebensführung hervorzuheben. 
Die Erlösungswege sind jeweils angepasst an die jeweiligen gesellschaft­
lichen Lebensbedingungen, was auch sonst? Sie sind als Reaktionen auf 
bestimmte historische Gegebenheiten, aber auch die persönlichen Le­
benslagen der Gläubigen zu verstehen und weisen deshalb zahlreiche 
Variationen auf. 

In vielen Religionen sind die Erlösungswege für Normalverbraucher 
ziemlich fest vorgegeben und unterliegen einer mehr oder weniger 
strengen Kontrolle: Dazu gehören z. B. in der römisch-katholischen 
Kirche der Glaube an die kirchliche Lehre, der regelmäßige Besuch der 
Messe, die Teilnahme an den Sakramenten bzw. die Bitte um ihren Voll­
zug und die Einhaltung der kirchlichen Moralvorschriften. Erlösungs­
wege für „religiöse Virtuosen“ sind die mit Keuschheitsgelöbnis verbun­
denen Lebenswege als Priester in der Welt oder als Mönch/Nonne in 
der Abgeschiedenheit eines Klosters oder auch mit einer Aufgabe au­
ßerhalb. Das angestrebte Paradies kann erreicht werden durch eigenes 
normgerechtes Verhalten in Verbindung mit der Gnade Gottes für die 
Vergebung der – unvermeidlichen – Sünden. Die Erlösung ist immer 
an die Einbindung in den kirchlichen Vollzugskontext der Kirche ge­
bunden: Außerhalb der Kirche gibt es kein Heil (Extra ecclesiam salus 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


89

Religion: Einheit in der Vielfalt?

non est). Diese apodiktische kirchliche Doktrin erweist sich allerdings 
als janusköpfig: Zwar bindet sie einerseits die Gläubigen an die kirch­
liche Ordnung und Disziplin. Andererseits erlegt sie der Kirche auch 
die Verpflichtung auf, Seelsorge und Sakramentsvollzug um des Heils 
der Gläubigen willen zu garantieren. Die gegenwärtig laufenden orga­
nisatorischen Anpassungen an den offensichtlichen Priestermangel in 
Deutschland legen die Vermutung nahe, dass die verfasste Kirche ihre 
Verpflichtung nicht mehr wirklich erfüllen kann und für die Aufrecht­
erhaltung des Zölibats tatsächlich die Verwahrlosung der Seelsorge in 
Kauf nimmt. Was für eine Abwertung der Seelsorge steckt in dieser Pri­
oritätensetzung! 

Nicht in allen Religionen sind die Erlösungswege so klar definiert. Die 
evangelischen Kirchen übertragen ihren Gläubigen auf der Grundla­
ge des allgemeinen Priestertums der Gläubigen weitgehend die Verant­
wortung für ihren Erlösungsweg, der von den pastoralen Kirchenver­
tretern zwar begleitet, aber weder standardisiert ist noch kontrolliert 
und sanktioniert wird: der Gläubige tritt in Eigenverantwortung vor 
Gott. Die Synodenmitglieder (Kirchenparlamentarier) bestimmen als 
gewählte Repräsentanten der Gläubigen in den Kirchengemeinden den 
Rahmen für christliches, auf Erlösung ausgerichtetes Verhalten auf der 
Grundlage ihrer Auslegung der Bibel, die Richtschnur für die Gläubi­
gen und die Gemeinden ist. Die gewählten Kirchenführer übernehmen 
nur in begrenztem Umfang Kontrollfunktionen. Die Verantwortung für 
den eigenen Heilsweg bleibt beim Gläubigen.

In den meisten Religionen spielen vorgegebene Verhaltensregeln eine 
zentrale Rolle. Wesentliche Unterschiede bestehen in der Ausgestaltung 
solcher Verhaltensregeln. Häufig stehen im Mittelpunkt primär die Teil­
nahme an bzw. die aktive Gestaltung von Ritualen und Riten sowie Ze­
remonien. Viele Religionen, z. B. die islamischen Religionsgemeinschaf­
ten als Gesetzesreligionen, schreiben ganz konkrete Verhaltensweisen 
für mehr oder weniger alle alltäglichen Lebensbereiche gestern, heu­
te und für immer vor und behindern damit zwangsläufig sozialen Wan­
del. Andere Religionen wie christliche Kirchen legen in ausgewählten 
Lebensbereichen konkrete Regeln fest und geben zusätzlich z. B. in der 
Form der Zehn Gebote einen generalisierten Verhaltenskodex für alle 
Verhaltensbereiche vor. Nahezu durchgängig gilt die Einhaltung der 
Verhaltensvorgaben der eigenen Glaubensgemeinschaft als Zugangs­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


90

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

bedingung zur jenseitigen Welt, oft in Verbindung mit dem göttlichen 
Gnadenerweis. 

Im Buddhismus stehen weniger konkrete Vorhaltensvorgaben, sondern 
in der Form des achtfachen Pfads Leitlinien für Verhalten im Mittel­
punkt (rechte Einsicht, rechter Entschluss, rechte Rede, rechtes Verhal­
ten, rechter Lebensunterhalt, rechte Anstrengung, rechte Achtsamkeit, 
rechte Meditation). Der Heilsweg wird vom Gläubigen, gegebenenfalls 
mit Unterstützung eines Lehrers, vollzogen und zielt darauf, den Kreis­
lauf der Wiedergeburten, d. h. der Vergänglichkeit und des Vorläufigen 
zu verlassen und in das Absolute (Nirvana) einzugehen. Dabei steht im 
Mittelpunkt das Bemühen des Gläubigen, selbst oder mit Unterstützung 
eines Lehrers am Geländer der acht Tugenden den richtigen Weg zu fin­
den. Es handelt sich also um Selbsterlösung, im Mahayana-Buddhismus 
erleichtert durch hilfreiche Bodhisatvas. Auch der Buddhismus kennt 
mehrere Variationen von Erlösungswegen. Im klassischen (Hinanyana) 
Buddhismus ist es z. B. in Myanmar und Thailand üblich, dass junge 
Männer für ein Jahr in ein Kloster gehen, sich also zeitlich befristet aus 
der Welt zurückziehen. Es gibt weiter die Möglichkeit einer Zweiteilung 
des Lebens, nämlich zuerst die mit dem Alltagsleben verbundenen Auf­
gaben in Familie und Gesellschaft zu erfüllen und danach weltflüchtig 
zu werden und durch Meditation dem Kreislauf der Wiedergeburten zu 
entrinnen. Der Weg der Selbsterlösung vollzieht sich als geistig-seeli­
scher Prozess der Loslösung aus den Verstrickungen in die Vergänglich­
keit (vgl. Lebensrad). Diese Loslösung stellt an den Gläubigen überaus 
hohe Ansprüche. Im tibetischen Buddhismus sind deshalb andere For­
men der Selbsterlösung verbreitet, die den geistig-seelischen Prozess 
durch andere, durchaus strapaziöse Eigenleistungen ersetzen, gewisser­
maßen operationalisieren: durch Wallfahrten zu heiligen Stätten, reli­
giösen Festen, Umrunden des heiligen Berges Kailash, eventuell unter 
ausgesprochen strapaziösen Bedingungen, indem Pilger mit ihrem Kör­
per den Pilgerweg ausmessen, immerhin gut 40 km bergauf und bergab, 
über eine Höhe von 5600 m. Das Spektrum der gebotenen Verhaltens­
weisen reicht also von ganz präzisen, im Zeitablauf nahezu unveränder­
lichen Vorgaben bis zu allgemeinen Verhaltensleitlinien, die Gläubige 
dann im Einzelfall selbst oder mit ihrem Lehrer konkretisieren: Was be­
deutet denn rechte Einsicht, rechte Achtsamkeit und rechtes Verhalten 
in einer unklaren Situation oder einem Streitfall? 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


91

Religion: Einheit in der Vielfalt?

Besondere Verhältnisse entstehen bei Religionen, in denen die Prädes­
tination in einer der feststellbaren Versionen das Denken und Handeln 
der Gläubigen prägt, weil sie z. B. in calvinistisch bestimmten Formen 
einen schwer erträglichen Dauerbewährungsdruck zu rastloser Arbeit 
erzeugt, damit Gläubige ihre Erwählung durch Gott an ihrem berufli­
chen Erfolg erkennen können. Dieser Motivationsdruck zeigt fließende 
Übergänge zum religiösen Virtuosentum, insbesondere zur innerweltli­
chen Askese mit ihrer ambivalenten Haltung gegenüber der Welt: Einer­
seits wird die Welt als Versuchung abgelehnt, andererseits wird sie als 
Gottes Schöpfung erkannt und erfordert deshalb ihre verantwortungs­
volle Gestaltung. 

Zwei andere Formen des religiösen Virtuosentums gehen mit der Welt­
flucht einen Schritt weiter; sie lehnen die Welt als sündig und vom Heil 
wegführend ab. Die eine definiert das Leben in dieser Welt vollständig 
aus dem Blickwinkel des Jenseits und führt zu einem asketischen Le­
ben außerhalb des üblichen Alltags, aber mit häufig großen Spannun­
gen zur Welt. Die andere Form der Weltflucht äußert sich in mystischer 
Kontemplation, strebt danach, alle störenden Einflüsse der Welt auszu­
schalten auf der Suche nach der Versenkung im Göttlichen, der mysti­
schen Vereinigung (Unio mystica). 

Zuletzt sollen zwei Erlösungswege Erwähnung finden, die das ewige 
Heil konsequent von einem allmächtigen Gott oder Göttern und Geis­
tern erwarten und dabei die Eigenleistung als unbedeutend ansehen. 
Denn: Wer wie viele Religionen vom allmächtigen Gott spricht, begibt 
sich in einen Widerspruch, wenn er für sich selbst eine Eigenleistung 
zur Erreichung des Heils glaubt einbringen zu können und sich damit 
zu einem – zwar kleinen – Gegenüber von Gott modelliert. Für eine die­
ser Überzeugungen kann der von Grund auf verdorbene Mensch – so 
die Ausgangsprämisse – Erlösung nur durch bedingungslosen Glauben 
und ebensolches Gottvertrauen erlangen, indem er sich voll auf Gottes 
Gnade verlässt. Ist der bedingungslose Glaube nicht auch eine Leistung? 
Der zweite Erlösungsweg erwartet Heil von der priesterlichen Vermitt­
lung zwischen Gott und Mensch durch das Sakrament, das durch den 
korrekten Vollzug wirksam wird (ex opere operato) oder wie in Religio­
nen früherer Entwicklungsstufen oder modernen synkretistischen Ver­
sionen durch Vermittlung von Zauberern und Schamanen in der Form 
magischer oder auch anderer Praktiken. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


92

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

Die Erlösungswege umfassen also ein breites, hier nur beispielhaft an 
jüngeren Religionen beschriebenes Spektrum von Möglichkeiten, die 
von der vollständigen Hingabe an einen Gott bis zur kompletten Selbst­
erlösung reichen und teilweise immer noch uralte religiöse Vorstellun­
gen und Praktiken transportieren.

Religion hat begonnen als Prozess der allmählichen Selbstwahrneh­
mung des Menschen, die sich schließlich in Auseinandersetzung mit 
den Lebensumwelten zu ersten Vorstellungen eines Selbstverständ­
nisses verdichtete, um Orientierung für Überleben sichernde Verhal­
tensweisen zu gewinnen: mental und real. Religion ist insofern beides: 
Prozess und – sich entwickelndes – Ergebnis dieses Prozesses. Als Pro­
zessergebnis beinhaltet Religion Antworten des Menschen auf sein Wo­
her und sein Wohin, Antworten, in denen sich die aktuellen Lebensbe­
dingungen und deren Reflexion, aber ebenso Merkmale menschlicher 
Eigenart spiegeln, und die die weitere Entwicklung bestimmen.

Religionsgeschichte ist die Aufeinanderfolge menschlicher kollektiver 
Selbstverständnisse, die sich im Miteinander und Gegeneinander von 
Individuen, Gruppen und Gesellschaften herausbilden. Die gegenwär­
tige – durchaus verwirrende – Vielfalt von Religionen spiegelt unter­
schiedliche Impulspakete für die Entwicklung von kollektivem Selbst­
verständnis: Die Auseinandersetzung mit den höchst unterschiedlichen 
materiellen Lebensbedingungen von Steinzeitverhältnissen bis zu mo­
dernen Zivilisationen, unterschiedliche kulturelle Entwicklungsstufen 
und Traditionen sowie materielle, vielfältige emotionale und geistige 
menschliche Bedürfnisse und Sehnsüchte. 

Wenn man überhaupt von einem gemeinsamen Nenner von Religio­
nen sprechen will, so ist dieser auf einem hohen Abstraktionsniveau an­
gesiedelt: Er ist in der gruppenbezogenen Suche und Gewinnung des 
menschlichen Selbstverständnisses zu sehen, das auf der individuel­
len Ebene als geistig-seelisches Zuhause und eine daraus erwachsende 
Lebensführung beschrieben werden kann. Suche vollzieht sich durch 
Fragen, die aus den gegenwärtigen und zukünftigen Lebensbedingun­
gen sowie den menschlichen Sehnsüchten erwachsen und sich deshalb 
ebenso unterscheiden wie die Antworten. Aber Antworten werden ge­
braucht, weil sie dem Leben die unerlässliche Orientierung geben, in­
dividuell und sozial. Und neue Probleme und Situationen haben bisher 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


93

Zusammenfassung

immer wieder auch neue Antworten und Wegweiser gefunden, die sich 
aber bewähren müssen: Bieten sie für die individuelle und soziale Le­
bensgestaltung gegenwärtig und für die Zukunft verlässliche Wegwei­
ser? Sind die Religionen und Weltanschauungsgemeinschaften der Ge­
genwart verlässliche Wegweiser für die Zukunft? Wie viel Vielfalt der 
Religionen und ihrer Orientierungen kann sich die Menschheit leisten, 
wenn sie die sich abzeichnenden Zukunftsaufgaben bewältigen will? 

3.8	 Zusammenfassung

Religionen sind entstanden, als sich Menschen ihrer selbst bewusst 
wurden und, um sich zurecht zu finden, Antworten auf die Herausfor­
derungen der Umwelt suchten. Religionen waren in ihrer Zielperspekti-
ve von Anfang an zukunftsbezogen; sie haben sich als Wegweiser in die 
Zukunft entwickelt – bis in die Gegenwart. Das hat die gegenwärtig zah­
lenmäßig vorherrschenden Religionen nicht daran gehindert, die Zu­
kunft ausschließlich mit ausdrücklichem Rückbezug auf weit zurück­
liegende Offenbarungen mitgestalten zu wollen. Dieser ausschließliche 
Zugang zur Zukunft kann sich mittel- und langfristig kaum bewähren, 
weil er für das Überleben der Menschen bedeutsame Entwicklungen 
wie Reduktion der Biosphäre, Klimawandel und Umweltverseuchung, 
für die die Deutungshoheit schon geraume Zeit von den Naturwissen­
schaften übernommen wurde (vgl. Kap. 4.5), nur sehr zögerlich berück­
sichtigt. 

Die gefundenen Antworten in der Form einer erklärenden Sinndeu­
tung der wahrgenommenen lebenden und materiellen Teile der Welt 
in Verbindung mit Ritualen und Verhaltensregeln für Individuen und 
Gruppen übernehmen die Funktion als Wegweiser für die Zukunft, die 
das weitere Leben sowohl der einzelnen Menschen als auch der Grup­
pe als ganzer leiten und gewährleisten sollen. Regelmäßig werden diese 
Wegweiser mit übernatürlichen Kräften, Geistern, Wesenheiten, Göt­
tern in Verbindung gebracht und legitimiert. Menschsein heißt vom Be­
ginn des Sich-Bewusst-Werdens an, eingebunden zu sein in eine Grup­
pe, ihr Verständnis des Menschseins und ihre darauf bezogene Weg 
weisende Ordnung. Religionen kommt deshalb zentrale Bedeutung für 
die Gruppe und ihre Mitglieder zu. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


94

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

Betrachtet man Religionen als Antworten eines Sozialverbandes auf 
die Herausforderungen der jeweiligen Umwelt, so unterliegen sie nahe­
zu zwangsläufig aus unterschiedlichen Gründen Veränderungen, denn 
die Lebensumwelt ändert sich durch eigene Aktivitäten, durch natürli­
che Ereignisse und Prozesse sowie kosmische Einflüsse. Einerseits kön­
nen Religionen trotz eines beachtlichen Beharrungsvermögens nicht 
vermeiden, ihre Vorstellungswelt mit den sich ändernden Lebensbe­
dingungen kompatibel zu machen und wenigstens die gröbsten Wider­
sprüche zwischen eigener Welterklärung und neuen Erkenntnissen ir­
gendwie zu glätten, plausibel zu machen. Häufig geschieht dies durch 
Neuinterpretation oder Modifizierung umstrittener Aussagen. Ande­
rerseits kann gerade das Beharrungsvermögen religiöser Autoritäten 
zwecks Behauptung der eigenen Position darauf ausgerichtet sein, Ver­
änderungen durch Vervollkommnung der Kontrolle der Gläubigen zu 
verhindern. Dem Beharrungsvermögen zum Trotz haben sich Religi­
onen über die Jahrtausende immer wieder modifiziert und neu entwi­
ckelt, weil sich Teile der Lebenswelt veränderten und neue Wegweisun­
gen benötigt wurden. Gerade weil sich im kollektiven Selbstverständnis 
unterschiedliche Erfahrungen, Erkenntnisse und Lebensumwelten zu 
einem mehr oder weniger stimmigen Gesamtbild verdichten, ist die 
Vielfalt der Religionen eine normale und notwendige Entwicklung, die 
durch die Ideenvielfalt von einzelnen Personen und Deutungsspielräu­
men zusätzlich erweitert wird. Sowohl im Längsschnitt der Religionsge­
schichte als auch im Querschnitt einer Zeitepoche zeigt sich diese Viel­
falt. 

Auf hohem Abstraktionsniveau sind jedenfalls in den hinsichtlich der 
Mitgliederzahl großen Religionen ähnliche Themen/Fragen festzustel­
len, die in Versuchung führen könnten, von einer Einheit in der Vielheit 
zu sprechen: Religionen als zukunftsorientierte Welterklärungen, Tod, 
soziale Ungerechtigkeit, Erlösungswege, Transzendenzbezug als zentra­
le Themen. Die konkreten Antworten zu diesen Fragen fallen jedoch 
unterschiedlich aus. Es sind die Unterschiede, verbunden mit allge­
meinen und oft absoluten Geltungsansprüchen, die die Geschichte der 
Menschheit zu einer Kette religiöser, oft gewaltsamer Konflikte machen. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


95

Zusammenfassung

Mit einigen Kernsätzen fasse ich meine Einschätzung von Religionen 
zusammen: 

•	 Leben besteht aus Veränderungen. Veränderung schafft neues Wis­
sen, neue Erfahrungen, neue Fähigkeiten, neue Situationen und 
neue Herausforderungen. Neue Situationen und Herausforderun­
gen brauchen neue Antworten, auch mit neuem Wissen. Heilsleh­
ren sind menschliche Geistesprodukte und als solche stets vorläufig. 
Offenbarung ist eine geschichtliche Erscheinung und unterliegt als 
solche der Veränderung.

•	 Vielfalt von Religionen resultiert aus der Vielfalt der Lebensbedin­
gungen und der Lebenslagen, aus der Vielfalt von deren Deutung 
und Veränderung. Vielfalt von Religionen hat eine lange Tradition 
und ist auch in modernen komplexen Gesellschaften der Normal­
zustand. Religionen entstanden, modifizierten sich, verschwanden 
und entstehen auch wieder neu.

•	 Religionen bestimmten, teilweise bis in die Gegenwart, maßgeblich 
die Regelsysteme des alltäglichen Lebens. Man kann deshalb zahl­
reiche Religionen als diejenigen Institutionen verstehen, die die al­
truistischen Verhaltensanteile der Gruppenselektion als Korrektiv 
der individuellen und kollektiven Egoismen zu ihrem Programm 
gemacht, im Laufe ihrer Geschichte verfestigt und zu Grundbe­
standteilen gesellschaftlicher Ordnungen gemacht haben. Als 
maßgebliche Kulturträger haben sie Architektur, bildende Küns­
te, Musik und Wissenschaften nachhaltig geprägt, aber mit ihren 
Wertsetzungen auch Denkprozesse kanalisiert. Jedes Wert- oder 
Vorurteil verstellt die Sicht auf Sachverhalte, Probleme und Pers­
pektiven. 

•	 Als Erklärungen des Menschseins in der Welt umfassen Religio­
nen Wertsetzungen mit nicht mehr hinterfragbaren Überzeugun­
gen/Axiomen. Religionen fordern damit – unvermeidlich – mehr 
oder weniger Opfer des Intellekts, d. h. das Hintanstellen von all­
täglichen Erfahrungen ebenso wie von rationalen Überlegungen 
zugunsten nicht mehr hinterfragbarer Überzeugungen/Axiome. 
Religionen geraten zwar nahezu zwangsläufig in einen Zwiespalt 
zwischen Sinnbezug einerseits und Alltagserfahrung bzw. Rationa­
lität andererseits. Diese Diskrepanz mag zwar in Einzelfällen im­
mer wieder auflösbar sein, grundsätzlich kann man ihr nicht ent­
gehen. Die Wirklichkeit bleibt voller Widersprüche, rationales 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


96

Entstehung, Vielfalt und Funktionen von Religionen

Denken ein zu enger Bezugsrahmen. Gerade deshalb besteht die 
besondere Leistung der Religionen darin, die unterschiedlichen Di­
mensionen des Lebens im Blick zu behalten und in einem mög­
lichst stimmigen Gesamtbild zusammenzuführen.

•	 Die Vielfalt der Religionen ist eine Tatsache und als solche plausi­
bel, sie steht in einem merkwürdigen Widerspruch zum allgemei­
nen Geltungsanspruch der meisten Religionsgemeinschaften.

•	 Die Vielfalt der Religionen, ihre Geltungsansprüche und das da­
raus erwachsende Konfliktpotenzial stellen schwer überwindbare 
Hindernisse dar, wenn, wie bei den Umweltproblemen, existenziel­
le globale Probleme gemeinsam bewältigt werden müssen: Gibt es 
einen gemeinsamen Bezugspunkt, der die Zurückstellung von Kon­
flikten einerseits und andererseits die gemeinsame Anstrengung für 
die Erhaltung der Lebensbedingungen aller ermöglicht? Dieser ge­
meinsame Bezugspunkt kann die Achtung vor dem Leben sein.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


97

4	 Die Beziehung des Menschen zu 
Biosphäre und weiterer Umwelt 
in der Religionsgeschichte

4.1	 Drei Entwicklungsphasen in der 
Religionsgeschichte im Überblick

In diesem Abschnitt sollen drei markante Entwicklungsphasen der Be­
ziehung des Menschen zur Biosphäre und der weiteren Umwelt im Ver­
lauf der Religionsgeschichte herausgearbeitet werden. Dabei stehen die 
Religionsgemeinschaften des abrahamistischen Traditionsstroms und 
in ihm die jüdischen und christlichen Religionsgemeinschaften im Mit­
telpunkt, aus denen sich die moderne Zivilisation in Europa und Ame­
rika entwickelt hat. Es geht mir also um einen kleinen, aber sehr bedeut­
samen Ausschnitt aus der Religionsgeschichte. Religionsgeschichte war 
und ist bis in die Gegenwart zugleich Kulturgeschichte, weil es in dem 
bisherigen geschichtlich dokumentierten Zeitraum kaum Phasen gab, 
die nicht in enger Beziehung und Verflechtung mit der jeweiligen Re­
ligion einer Gesellschaft standen: Menschliches Selbstverständnis weist 
die Richtung. Die zu markierenden Veränderungen haben direkt und/
oder mittelbar die weitere Entwicklung vieler Religionen, ihres Verhält­
nisses zur Biosphäre und zur materiellen Umwelt nach sich gezogen. 

Die erste Entwicklungsphase beginnt mit dem Entstehen von Religio­
nen. Inhaltlich handelt es sich in dieser Phase um allumfassende my­
thologische Deutungen menschlichen Seins im Kontext der gesamten 
jeweils bekannten Biosphäre und der materiellen Umwelt. Der Mensch 
sah sich als Teil der Biosphäre und war sich seiner Abhängigkeit von ihr 
wohl bewusst. Um bedeutsame, mächtige Geister bzw. übernatürliche 
Wesenheiten wohlgesonnen zu stimmen, waren Menschen zu außeror­
dentlichen Leistungen bis hin zu Menschenopfern bereit. Respekt und 
Angst vor der Natur prägte die Menschen damals. Konkret handelt es 
sich um die Regionen der Erde, in denen Jäger- und Sammlergruppen 
von dem überlebten, was sie an Früchten einsammelten und an Tieren 
erjagen konnten: Ein Leben von der Hand in den Mund. Man spricht 
bei dieser Deutungsform menschlichen Lebens auch von Naturreligi­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


98

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

onen, die ein breites Spektrum umfassen, aber auch deutlich über das 
Jäger/Sammlerleben hinausgingen und größere Sozialverbände umfas­
sen konnten. Diese Deutungsformen haben bei den wenigen verbliebe­
nen, zahlenmäßig kleinen schriftlosen Ethnien abseits von den großen 
kulturellen Entwicklungen besonders in den Regenwäldern bis in die 
Gegenwart überdauert, spielen jedoch auf der großen Weltbühne keine 
nennenswerte Rolle. Die betroffenen Ethnien befinden sich mit ihren 
Lebensformen gegen die ökonomischen und politischen Begehrlich­
keiten in einem überaus schwierigen, fast hoffnungslosen Überlebens­
kampf. Dennoch: Die Einsicht, nach besten Kräften die Biosphäre, ihre 
Artenvielfalt und die weitere Umwelt als eigene Lebensgrundlage zu be­
greifen, kann, auch wenn dies nicht immer gelang, nach allem, was wir 
von der Evolution wissen, als die beste Art verstanden werden, das eige­
ne Überleben zu sichern – damals und gegenwärtig. 

Die zweite Entwicklungsphase beginnt mit den überaus erfolgreichen 
Versuchen, die überlebenswichtigen Nahrungsmittel durch systema­
tische Landwirtschaft: Ackerbau und Haustierzucht unter die eige­
ne Kontrolle zu bringen. Dieser „Sieg“ über die bislang unberechen­
bar erscheinende Natur ließ den Respekt vor der Natur verkümmern 
und auf bescheidene Reste zusammenschmelzen. Die Natur wird ent­
mythologisiert. Ein Überlegenheitsgefühl verbreitete sich. Mit der Ent­
wicklung der Landwirtschaft vollzog sich eine explosionsartige Ent­
faltung von Kultur und Technologie – mit gewissen Unterbrechungen 
und Rückschlägen bis heute. Überlegenheitsgefühl und rasante Kul­
turentwicklung schlugen sich in einem Selbstverständnis nieder, das 
zwar an der allumfassenden Deutung menschlichen Seins festhielt, das 
aber den Menschen in den Mittelpunkt rückte und die nicht-mensch­
liche Biosphäre zur Randerscheinung degradierte, für die der Mensch 
zu sorgen hatte. Die anthropozentrische Prägung charakterisiert das 
Selbstverständnis vieler Landwirtschaft betreibender Gesellschaften, 
unter ihnen die Religionsgemeinschaften des abrahamistischen Tradi­
tionsstroms. Einige Bausteine früher mündlicher Überlieferung, wahr­
scheinlich aus der Zeit von etwa 8000 bsi 7000 v. h., z. B. die Erzählung 
von der Sintflut und der Vertreibung aus dem Paradies wurden später in 
unterschiedlichen Religionen des Vorderen Orients aufgenommen (vgl. 
Einleitung, Buchner & Buchner 2005). Das anthropozentrische Selbst­
verständnis prägt nach wie vor die mitgliederstarken Religionsgemein­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


99

Drei Entwicklungsphasen in der Religionsgeschichte im Überblick

schaften der Gegenwart trotz aller Korrekturversuche und beherrscht 
die säkularisierten Lebensbereiche. 

Der Buddhismus teilt mit den abrahamistischen Religionen die anth­
ropozentrische Ausrichtung, und zwar in einer ausgeprägt individua­
listischen Zuspitzung, aber doch in einem ökologischen Kontext: er be­
trachtet den Menschen als Teil der zu respektierenden Biosphäre, was 
sich u. a. in einem Tötungsverbot für Tiere äußert. Im buddhistischen 
Kontext hat die Achtung vor dem Leben zentrale Bedeutung. Auf die 
damit verbundenen Optionen gehe ich später ein. 

Die dritte Entwicklungsphase entwickelt sich zur Epoche der Wissen­
schaften. In den westlichen Ländern wird den Religionsgemeinschaften 
die alleinige Deutungshoheit menschlicher Existenz abgesprochen. Die 
Wissenschaften und andere Institutionen beanspruchen für ihre Zu­
ständigkeitsbereiche die eigene Deutungshoheit. Modernes Selbstver­
ständnis muss sich deshalb aus dem Zusammenwirken der Deutungs­
hoheiten entwickeln. Diese Entwicklungsphase setzt mit der Abkehr 
vom ptolemäischen Weltbild und der Hinwendung zum heliozent­
rischen Weltbild ein; sie erfährt wesentliche Impulse von den islami­
schen Wissenschaften und entwickelt sich im Zeitalter der Aufklärung 
mit einem rational-empirischen Welt- und Menschenverständnis in den 
Ländern des lateinischen Christentums rasant weiter. Mit der rational-
empirischen Methodik der Welterfassung gewinnen die theoretischen 
und angewandten Wissenschaften sprunghaft an Bedeutung und bean­
spruchen fortschreitend die Deutungshoheit für ihre jeweiligen Fach­
gebiete für sich. Die christlichen Religionsgemeinschaften verlieren aus 
dem Blickwinkel von Bürgern und Staat zunehmend die Zuständigkeit 
für eine allumfassende und allgemein verbindliche Deutung mensch­
lichen Seins und werden auf die Zuständigkeit für das Übernatürliche 
reduziert. In den vergangenen fünf Jahrzehnten haben unterschiedli­
che Wissenschaftsdisziplinen eine Art Wächterfunktion übernommen 
und weisen auf dem Hintergrund ihres Wissens auf die vielfältigen Be­
drohungen der Lebensbedingungen hin und geben Empfehlungen zur 
Abhilfe und Problembewältigung. Dabei gerät – zusätzlich zu anderen 
Bedrohungsszenarien wie z. B. der Klimaerwärmung – das seit dem Un­
tergang der Dinosaurier größte Artensterben immer mehr in den Fokus. 
Werden einschlägige Wissenschaften in der Lage sein, den Respekt vor 
der Natur, die Achtung vor dem Leben in unser Selbstverständnis zu­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


100

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

rückzubringen? Werden Religionsgemeinschaften die erforderliche Tat­
kraft aufbringen, die heilsgeschichtliche Verantwortung für die Bewah­
rung der Schöpfung bei ihren Gläubigen verhaltenswirksam wach zu 
rütteln? Kann in der jetzigen dritten Entwicklungsphase die Rückge­
winnung des Respekts gegenüber dem Leben im Selbstverständnis des 
Menschen zum Programm werden? 

4.2	 Die Natur als Bezugsrahmen menschlichen 
Selbstverständnisses

Die Darstellung in Kapitel 3 erlaubt es mir, die an dieser Stelle wichtigen 
Inhalte kurz zu fassen. Für die Religionen der Jäger und Sammler sowie 
der ihnen folgenden größeren Gemeinschaften der Stammesverbände 
ist es charakteristisch, dass sie alle Ereignisse, sowohl die alltäglichen 
als auch die außergewöhnlichen, im Rahmen ihrer sei es animistischen 
sei es von Naturgottheiten geprägten Vorstellungswelt verstehen, deu­
ten und mit ihrer Meinung nach angemessenen Reaktionen beantwor­
ten. Diese ganzheitlich umfassende Deutung der Lebenswelt im Rah­
men der belebten und materiellen Natur spielt die zentrale Rolle. Für 
unser Verständnis dieser animistischen Vorstellungswelt ist es ohne Be­
deutung, in welchem Ausmaß diese Vorstellungswelt auf nach „wissen­
schaftlicher“ Einschätzung richtigen Beurteilungen beruht. Es kommt 
vielmehr darauf an, die von den Betroffenen nach dem Stande ihres 
Wissens, ihrer Bedürfnisse, Ängste und ihrer Erfahrungen vollzogenen 
Zuordnungen, Deutungen und die daraus abgeleiteten Folgerungen für 
das eigene Verhalten nachzuvollziehen. In dieser allumfassenden ani­
mistischen bzw. naturalistischen Vorstellungswelt kommt den jeweils 
umgebenden Pflanzen und Tieren sowie auch den Elementen der Natur 
und des Kosmos zentrale Bedeutung zu.

Dies gilt in ähnlicher Weise auch gegenwärtig noch für die Religionen 
der Andenländer in Südamerika, obwohl dort Ackerbau und Viehzucht 
schon lange vor den Inkas selbstverständlich waren. In den Andenlän­
dern wurden die Lebensgrundlagen, d. h. die Leben ermöglichenden 
Kräfte der Natur, zu Gottheiten und haben zu spezifischen Kulten und 
Kultstätten geführt: für die Sonne, für Mutter Erde und für die Her­
ren Berge (als Quellen des Wassers). Auf der Grundlage des den Inkas 
verfügbaren Wissens und ihrer Erfahrungen sind diese Verknüpfungen 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


101

Zentrierung auf den Menschen – Marginalisierung des nicht menschlichen Lebens

der Lebensgrundlagen mit der mythisch-religiösen Selbstdeutung des 
menschlichen Lebens nachvollziehbar, in sich stimmig und plausibel. 
Die Kulte für Sonne und Berge verbinden sich – einmalig weltweit – un­
ter anderem in den Kultstätten, die die Inkas auf zahlreichen hohen Ber­
gen, maximal bis in 6739 m Höhe (LLullaillaco) angelegt haben, wahr­
scheinlich verbunden mit Menschenopfern. Jedenfalls ist diese religiöse 
Vorstellungswelt wirklichkeitsnah und behauptet sich in den Köpfen 
der Bevölkerung nach wie vor neben dem aufoktroyierten Katholizis­
mus, mit dem sie sich zu einem synkretistischen Gebilde verbindet. 

Warum können sich die überlieferten Traditionen weiter behaupten, 
obwohl in der römisch-katholischen Kirche ein alternatives Religions­
angebot zur Verfügung steht? Im Unterschied zu Zweistromland und 
Nil sind in den Andenländern die Bedrohungen durch die Naturgewal­
ten bis in die Gegenwart präsent geblieben: Vulkanausbrüche, Erdbe­
ben, Dürren sowie extreme Wetter- und Klimaschwankungen vor allem 
in den Hochlagen über 2500 m bedrohen immer wieder die Lebenswelt 
der Bevölkerung. Unter diesen Lebensbedingungen konnte kein Ein­
druck der Naturbeherrschung aufkommen. Die belebte und materielle 
Natur blieb als bedrohliche Lebensbedingung immer im Blickfeld.

4.3	 Zentrierung auf den Menschen – 
Marginalisierung des nicht 
menschlichen Lebens

Eine meines Erachtens wesentliche Zäsur tritt mit dem Entstehen von 
Buddhismus, Judentum, Christentum und Islam ein. Ich greife diese 
vier Religionen auf, weil ich ihnen internationale Bedeutung zuschreibe. 
Alle vier genannten Religionen, besser spricht man wohl von Traditions­
strömen, halten zwar daran fest, eine allumfassende Deutung mensch­
lichen Lebens in der Welt zu beinhalten. Selbstverständlich spielte auch 
in den Naturreligionen der Mensch die zentrale Rolle, denn er war es, 
der Selbstverständnis und Orientierung in seiner Lebensumwelt such­
te. Dies tat er jedoch im Kontext der Natur. Man konnte von einer my­
thisch geprägten Einheit von übernatürlichen Wesen, Mensch und Welt 
sprechen. In den genannten Weltreligionen tritt eine wesentliche Ver­
schiebung des Schwerpunkts ein. Die soeben erwähnte mythische Ein­
heit zerbricht. Die natürliche Umwelt verschwindet zwar nicht völlig 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


102

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

aus der Betrachtung, tritt aber in den Hintergrund, verliert ihre zent­
rale Bedeutung als Bezugsrahmen des eigenen Selbstverständnisses. In 
den Mittelpunkt rückt der Mensch, sein Weg auf dieser Erde und darü­
ber hinaus. Die materielle Umwelt und die Biosphäre werden in diesen 
Selbstverständnissen – mit Ausnahme des Buddhismus – nur objekthaft 
einbezogen, erscheinen zwar als Gottes zu bewahrende Schöpfung, aber 
darüber hinaus als nahezu selbstverständliche Gegebenheiten zur Nut­
zung durch den Menschen.

Im Buddhismus besteht zwar eine besonders ausgeprägte Ausrichtung 
auf den individuellen Heilsweg, der als Selbsterlösung beschrieben wer­
den kann. Von den anderen genannten Religionen unterscheidet er sich 
jedoch durch die grundsätzliche Achtung auch der nicht-menschlichen 
Lebewesen, denen in einer hierarchischen Ordnung zwar unterschied­
liche Wertigkeiten zugeordnet werden, die aber dennoch im Gesamt­
zusammenhang der Biosphäre gesehen werden. Folgerichtig verbietet 
der Buddhismus seinen Anhängern, Tiere zu töten. Der Buddhismus 
zieht – wie in der modernen Biologie (!) – keine grundsätzliche Gren­
ze zwischen Menschen und Tieren, wie das Lebensrad anschaulich 
zeigt. Vielmehr betrachtet er Menschen und Tiere in einem Kontinu­
um des Lebens als Lebewesen unterschiedlicher Wertigkeit. Auch eine 
Art Bergbauverbot (im tibetischen Mahayana-Buddhismus) verdeut­
licht die Wertschätzung der Erde als unverletzlichen Lebensraum. Die­
se grundlegenden Positionen des Buddhismus könnten eine hochmo­
derne Grundlage der globalen Entwicklung bereitstellen, weil sie mit 
den Ergebnissen der Evolutionsbiologie in entscheidenden Aspekten 
übereinstimmen und deshalb gegenüber der Biosphäre eine Grundhal­
tung und entsprechende konkrete Verhaltensweisen fördern, die ent­
scheidend zur Erhaltung der Biodiversität beitragen könnten, wenn ja 
wenn …

Zwei Merkmale des Buddhismus lassen diese für die globale Entwick­
lung potenziell besonders bedeutsamen Einschätzungen weltweit bisher 
nur begrenzt zur Entfaltung kommen. Einerseits ist der Buddhismus 
zentral auf den Menschen und seinen Heilsweg ausgerichtet und ver­
sorgt die Gläubigen mit einer kompakt gefassten Analyse menschlichen 
Seins und ebenso kompakt formulierten Wegweisungen zur Selbster­
lösung. Diese Vorstellung der Selbsterlösung steht hinsichtlich der zu­
gewiesenen Eigenverantwortlichkeit der Menschen in einer gewissen 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


103

Zentrierung auf den Menschen – Marginalisierung des nicht menschlichen Lebens

Nähe zu später zu diskutierenden Aussagen der vorliegenden Abhand­
lung (Kap. 5.5). Andererseits ist die Fixierung auf den Erlösungsweg des 
Menschen so stark ausgeprägt, dass die oben beschriebene Haltung zur 
Lebenswelt zwar im individuellen Verhalten der Anhänger, bisher je­
doch im internationalen Politikgerangel nur eine geringe Rolle spielt. In 
den vom Theravada-Buddhismus geprägten Ländern Myanmar, Thai­
land, Laos und Kambodscha, teilweise auch in Vietnam wirken sich 
buddhistische Überzeugungen selbstverständlich deutlich auf die Ess­
gewohnheiten und den Umgang mit Tieren und generell mit der Bio­
sphäre aus. In Zahlen ausgedrückt sind vom Theravada-Buddhismus ca. 
137 Millionen Menschen und eine Fläche von ca. 1,6 Millionen qkm ge­
prägt. Der Mahayana Buddhismus, primär in Tibet, einigen angrenzen­
den Regionen, in der Mongolei und in den westlichen Ländern in klei­
nen Gruppen verbreitet, ist zahlenmäßig schwer einzuschätzen. Falls 
die vom Dalai Lama genannten Zahlen zum Buddhismus in China zu­
treffen (Dalai Lama 2015, S. 40), könnten um die 420 Millionen Gläu­
bige dem Mahayana-Buddhismus zuzurechnen sein. Der Dalai Lama 
setzt sich seit den 90er Jahren in zahlreichen Reden mit viel Engage­
ment für den Schutz von Umwelt und Leben in der Öffentlichkeit ein 
(vgl. Kap.6.4) und erntet dafür viel Anerkennung von verschiedenen 
Seiten. Ob sich daraus erfassbare Wirkungen entwickeln? 

In gewisser Weise ist der Buddhismus apolitisch. Die hochgradige In­
dividualisierung ist also Stärke und Schwäche zugleich. Der hochgra­
dig individualistische Charakter minimiert die religiös motivierte so­
ziale Organisation in Gemeinden. Es ist deshalb kein Zufall, dass der 
sozial durchorganisierte Islam den sozial wenig organisierten und rela­
tiv friedfertigen Buddhismus aus den Landschaften, die heute die Staa­
ten Indien, Pakistan, Afghanistan und westliches China abbilden, in re­
lativ kurzer Zeit eliminiert hat. 

Dennoch: Einige Merkmale machen den Buddhismus auch in der west­
lichen Zivilisation attraktiv. Der Buddhismus stellt den – höchst an­
spruchsvollen – individuellen Heilsweg als eigenes Bemühen der Gläu­
bigen in den Mittelpunkt. Er kommt damit allen auf Selbstbestimmung 
bedachten Menschen entgegen und befreit den individuellen Heilsweg, 
auch mangels einer ausgeprägten Dogmatik, weitgehend von der insti­
tutionellen Herrschaftsbeziehung. Damit verlangt er seinen Anhängern 
weniger und leichter verkraftbare Opfer des Intellekts ab als die abraha­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


104

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

mistischen Religionen. Er kommt in seinen Kernaussagen zur Analy­
se des Menschseins und seinen Wegweisungen mit wenig ortstypischen 
Kulturelementen aus. Mit diesen Merkmalen ist der Buddhismus auch 
attraktiv für Menschen in westlich geprägten Gesellschaften, insbeson­
dere für Personen mit einem gehobenen Bildungsstand. Der Buddhis­
mus hat offensichtlich ausgeprägte universalistische Züge und konnte 
deshalb in den westlichen Zivilisationen mit bisher eher kleinen Grup­
pen Fuß fassen. 

Was die Einschätzung des nicht-menschlichen Lebens anbelangt, bie­
ten die abrahamistischen Religionen eine ganz andere Perspekti­
ve. Üblicherweise greifen Interpreten zur Klärung des jüdischen und 
christlichen Verständnisses auf den Schöpfungsbericht bzw. die Schöp­
fungsberichte zurück. Allerdings kommt es bei einigen dieser Interpre­
tationen immer wieder zu krassen Fehldeutungen, die aus einer ober­
flächlichen, weil kontextfernen Wahrnehmung der Schöpfungsberichte 
resultieren und in den plakativen Schuldvorwurf münden, die aktuel­
le Ausbeutung der Natur durch den Menschen für seine eigenen Ziele 
sei auf die christliche Tradition und ihre Grundlage: die Bibel zurück­
zuführen (z. B. Kade 1971, Amery 1972). Die erste Nachlässigkeit: In die­
ser Interpretation wird aus Herrschaft flugs Ausbeutung, häufig wieder­
holt und dennoch falsch. Herrschaft meint verantwortliche Verwaltung 
der Schöpfung. Diese Sichtweise ist keine apologetische Wortklauberei, 
sondern ergibt sich zweitens folgerichtig aus der Beziehung von Gott 
zum Menschen: Gott ist der Herr, der Mensch sein Geschöpf, seinem 
Willen untergeben und im heilsgeschichtlichen Horizont zur Rechen­
schaft über sein Tun verpflichtet. Anders ausgedrückt: Menschliches 
Tun bleibt unter der Kontrolle Gottes, muss sich in mitkreatürlicher 
Verantwortung bewähren, d. h. die anderen Geschöpfe als Geschöpfe 
Gottes respektieren. Die Übertragung der Herrschaft über die anderen 
Geschöpfe ist also vorläufig, gewissermaßen zur Bewährung ausgesetzt, 
und alles andere als ein Freibrief für selbstherrliche Willkür. Bereits 
der zweite Schöpfungsbericht in Genesis 2 ab Vers 4 hätte so manche 
Kritiker warnen müssen. Mehrfach finden sich in der Bibel Passagen, 
die die mitkreatürliche Solidarität des Menschen mit den anderen Ge­
schöpfen hervorheben. Der Bibel kann man also schwerlich einen Auf­
ruf zur Ausbeutung der Schöpfung anlasten. Im Gegenteil: Auf dem 
Hintergrund der Erfahrung der Naturausbeutung in der vorausgegan­
genen Zeit sind die beiden Schöpfungsberichte eine Aufforderung zum 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


105

Zentrierung auf den Menschen – Marginalisierung des nicht menschlichen Lebens

bedachten Umgang mit der Natur unter der Sanktionsdrohung Gottes, 
das heilsgeschichtliche Versprechen zu widerrufen. 

Eine ganz andere Sache ist die Feststellung, dass diese Übertragung von 
Verantwortung für die Schöpfung, wie sie sich in der Bibel findet, in der 
Lehre und in der Lebenspraxis der Gläubigen durch viele Jahrhunderte 
nur eine geringe Rolle spielte, d. h. eine wenig ausgeprägte Traditionsli­
nie war und weithin noch ist. Offensichtlich waren die Gläubigen dieser 
Verantwortung nicht gewachsen und haben sich, wie in ihnen von der 
Evolution angelegt, aus der belebten und unbelebten Natur wie eh und 
je das herausgeholt, was sie haben wollten, eher ausnahmsweise in mit­
kreatürlicher Verantwortung. Unzweifelhaft weisen der Schöpfungsbe­
richt und die Bibel insgesamt dem Menschen eine Sonderstellung in 
der Schöpfung zu und lassen damit eine ausgeprägt anthropozentrische 
Ausrichtung erkennen. Auch die Evolutionsforschung sieht diese Son­
derstellung des Menschen, betont allerdings auch seine Eingebunden­
heit in die Biosphäre und seine Abhängigkeit von ihr – im Unterschied 
zur Bibel. Aber auch hier scheint es mir absurd, Schuldzuschreibungen 
vorzunehmen. Wie hätten Menschen in den vergangenen Jahrtausen­
den die immer wieder fatalen Folgen ihres Handelns voraussehen kön­
nen? Es geht hier um eine sehr bedeutsame Entwicklungslinie in der 
Menschheitsgeschichte, die wir weiter verfolgen, weil sie bis in die Ge­
genwart führt.

Auch der Koran, Sure 16, 1–17, 65–69, 79–82, Sure 20, 53–55, Sure 35 in 
verschiedenen Versen preist den Schöpfergott Allah mit den von ihm 
geschaffenen Geschöpfen, die Menschen für sich nutzen dürfen. Aus­
sagen, die auf Ausbeutung hindeuten können, habe ich nicht gefunden. 
Noch deutlich stärker als im Alten Testament wird wiederholt die All­
macht Allahs betont und die Unterordnung des Menschen eingefordert, 
Ungehorsam mit Strafen bedroht. Im Koran wie im Alten Testament 
ist die Nutzung der Geschöpfe Gottes strikt eingebunden in die Gott-
Mensch-Beziehung. Vergleichbar ist ebenso die Sonderstellung des 
Menschen, die in den Formulierungen des Alten Testaments sprachlich 
und inhaltlich markanter erscheint. 

In den abrahamistischen Religionen wird letztlich nur die Entwicklung 
zu Landwirtschaft und Viehzucht, die sich im Vorderen Orient in den 
vorausgegangenen Jahrtausenden vollzogen hatte, als Erfahrung, Sach­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


106

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

verhalt und als Leitbild verstanden und gelebt: Mit Ackerbau und Vieh­
zucht glaubte man mit der Nahrungsmittelbeschaffung das „übrige“ 
Leben unter Kontrolle zu haben. Der Eigenwert nicht-menschlichen 
Lebens und die Abhängigkeit des Menschen von ihm sind im Bewusst­
sein zurückgetreten, waren also nur zeitweise Gegenstand der Reflexi­
on und stellen eine wenig ausgeprägte Traditionslinie dar – letztendlich 
mit fatalen Folgen. In dieser Hinsicht besteht also ein grundlegender 
Unterschied sowohl zum Buddhismus als auch zu den Ergebnissen der 
Evolutionsforschung. 

Im Judentum, in Christentum und Islam bedeutet die Zentrierung auf 
den Menschen eine Vernachlässigung, ja Abwertung der übrigen Natur, 
die man nach den gemachten Erfahrungen beliebig gestalten zu kön­
nen glaubte. Damit werden Religionen aus eigener Perspektive unab­
hängig von einer bestimmten physischen Umwelt, potenziell univer­
sal. Alle nicht-menschlichen Teile des Lebens: Pflanzen, Tiere, Pilze 
und ökologische Systeme stehen zur Disposition; sie spielen im alltägli­
chen Deutungsrahmen eine untergeordnete Rolle und werden nur noch 
bei außergewöhnlichen Ereignissen zum Gegenstand religiöser Refle­
xion. Mit dieser Fehleinschätzung des nicht-menschlichen Lebens und 
seiner Marginalisierung im religiösen Denken und im religiös moti­
vierten Verhalten geht den abrahamistischen Religionen ein Orientie­
rungspunkt verloren, ohne den auf Dauer ein Überleben des Menschen 
hochgradig gefährdet ist. Erst in der jüngsten Vergangenheit nach dem 
zweiten Weltkrieg gewinnt die Verantwortung für die Schöpfung in 
protestantischen Kirchen, in der römisch-katholischen Kirche und im 
Buddhismus wieder an Aktualität. Es entwickeln sich Initiativen zum 
Schutz der Umwelt, offensichtlich angeregt durch Umweltuntersuchun­
gen (vgl. Kap.6.4). 

An der Entwicklung zur modernen Zivilisation in den westlich gepräg­
ten Ländern sind die drei Religionen in unterschiedlicher Weise betei­
ligt. Der Islam war im Mittelalter führend in mehreren Wissenschaften 
und verfügte auch sonst über eine hoch entwickelte Kultur, die damals 
Impulse für das Abendland setzte und deren verbliebene geistige, künst­
lerische und architektonische Leistungen auch in der Gegenwart hohe 
Bewunderung erfahren und in der UNESCO-Liste des Weltkulturerbes 
feste Plätze haben. Der Islam konnte dieses hohe Niveau jedoch nicht 
aufrechterhalten oder gar weiter entwickeln. Von der Entwicklung in 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


107

Zentrierung auf den Menschen – Marginalisierung des nicht menschlichen Lebens

Europa und später in den USA waren und blieben die islamischen Staa­
ten abgekoppelt. Dan Diner (2010) kommt in seiner profunden histo­
rischen Analyse zu dem Ergebnis, dass die eingetretene Sakralisierung 
des gesamten Lebens eine grundlegende Weiterentwicklung in den is­
lamischen Ländern unmöglich machte. Die gegenwärtige ökonomisch 
teilweise günstige Situation täusche über den tatsächlichen Entwick­
lungsstand hinweg, den ein – wohlgemerkt – arabisches Autorenkollek­
tiv im Arab Human Development Report (AHDR 2002) beschreibt; sie 
sei nicht Ergebnis einer eigenständigen sozio-kulturellen Entwicklung, 
sondern auf den Verkauf der begehrten Rohstoffe Erdöl und Erdgas zu­
rückzuführen, deren reichliche Erträge zwar in einigen Ländern die Ali­
mentierung der Bevölkerung ermögliche, eine eigenständige, dem Wes­
ten vergleichbare Entwicklung aber durch Sakralisierung des status quo 
des gesamten Lebens blockiere (Diner 2010). Die islamischen, insbe­
sondere die arabischen Staaten sind deshalb zwar Nutznießer der mo­
dernen zivilisatorischen Entwicklung, indem sie deren technologische 
Produkte übernehmen. Eine Beteiligung an der Grundlagenforschung 
und damit die Förderung einer eigenständigen Entwicklung unterblei­
ben jedoch, weil die Prämissen der rational-empirischen Erkenntnisge­
winnung dem Islam und seiner Wertordnung widersprechen, mit ih­
nen unvereinbar sind. Die islamischen arabischen Staaten sind deshalb 
nur mittelbar an der Entstehung der modernen zivilisatorischen Ent­
wicklung, aber durch Nutzung der zivilisatorischen Errungenschaften 
durchaus ebenso an deren Segnungen wie risikoreichen Folgeproble­
men z. B. im Kontext von Rohöl beteiligt. In den aktuellen Konflikten 
innerhalb der islamischen Welt sowie zwischen ihr und den westlichen 
Ländern spielt diese Sakralisierung einer bestimmten Islamdeutung die 
zentrale Rolle – und wird die internationale Politik noch lange beschäf­
tigen. 

Das Judentum hat, obwohl es wie der Islam eine Gesetzesreligion ist, 
aufgrund seiner Diasporasituationen schon sehr früh eine Aufteilung 
von sakralen und weltlichen, d. h. säkularisierten Lebenssphären vor­
nehmen müssen und konnte sich deshalb ohne bedeutsame religiöse 
Hindernisse an der zivilisatorischen Entwicklung – sehr erfolgreich – 
beteiligen. Allerdings blieb eine orthodoxe Minderheit, die durchaus 
als Analogie zum orthodoxen Islam anzusehen ist und wie dieser von 
den Segnungen der Moderne profitiert, sie aber im Kern ablehnt. Der 
Ausschluss der Juden aus einer Reihe traditioneller Berufe in Europa im 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


108

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

Mittelalter hat sie regelrecht in sich neu entwickelnde Tätigkeiten im Fi­
nanzwesen, in der Wissenschaft, im Handel und anderen Aktionsfel­
dern hineingetrieben und ihre dort erreichten Erfolge sehr begünstigt.

Die Kirchen der Reformation haben durch ihre Neuerungen maßgeb­
lich an der Vorbereitung der zivilisatorischen Entwicklung mitgewirkt. 
Mit der Reformation Martin Luthers, aber auch mit den parallelen Be­
wegungen von Zwingli und Calvin entwickelte sich einerseits die grund
sätzliche Verschiebung der Deutungshoheit in Fragen des Glaubens und 
der Moral von der hierarchisch verfassten Institution auf das Individuum: 
Die einzelnen Gläubigen als Individuen übernahmen in Verbindung mit 
der Gemeinschaft der Gläubigen die Deutungshoheit und Definitions­
macht in Glaubensfragen. Das individuelle Gewissen wird zu einer In­
stanz der religiösen Deutungshoheit in Verbindung mit dem Glauben 
der Gemeinde, was die Formulierung allgemeines Priestertum der Gläu-
bigen ausdrückt. Die Kirchen, die sich unter Bezug auf Calvin, Zwingli 
und auch andere ähnlich orientierte Reformatoren bildeten, setzten die 
beschriebene Neuorientierung schneller und konsequenter um als die 
lutherischen Kirchen; in ihnen werden die Repräsentanten der Kirche 
von den Gläubigen gewählt: Der auf den Glauben bezogene Individuali­
sierungsprozess hat einen politischen Individualisierungs- und – später –  
Demokratisierungsprozess sehr begünstigt. Die soziale Organisation 
der reformatorischen Kirchen verändert sich grundlegend. Das Mo­
dell einer übergeordneten, unabhängigen, absoluten oder gar unfehl­
baren Institution der Deutungshoheit ist mit diesen Verlagerungen in 
den reformatorischen Kirchen grundsätzlich aufgegeben. Der einzelne 
Mensch wird von einem hierokratisch verwalteten Gläubigen zu einer ei-
genständigen religiösen Instanz. Andererseits erfährt die Berufsarbeit in 
der Theologie aller Reformatoren eine wesentliche Aufwertung; sie be­
kommt dann insbesondere in Verbindung mit der Prädestinationsleh­
re zentrale religiöse Bedeutung in der Ethik der innerweltlichen Askese, 
mit der sich Max Weber in seinem berühmten Aufsatz: Die protestanti­
sche Ethik und der Geist des Kapitalismus intensiv auseinandergesetzt 
hatte (Weber 1920). Die innerweltliche Askese entfaltete schließlich in 
der Arbeitswelt eine rationale, sich verselbständigende Eigendynamik. 
Beide: Die Teilindividualisierung der Deutungshoheit und die religiö­
se Deutung der Berufsarbeit sind zusammen mit ihrer sozialen Umset­
zungen entscheidende Wegbereiter der folgenden Aufklärung und Sä­
kularisierung.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


109

Zentrierung auf den Menschen – Marginalisierung des nicht menschlichen Lebens

Es bleibt festzuhalten, dass es in den christlichen Religionsgemeinschaf­
ten/Kirchen von Anfang an eine anthropozentrische Fixierung gab, aus 
der sich schließlich durch die reformatorischen Entwicklungen eine re­
ligiös begründete, individuenbezogene Eigendynamik entwickelte, in 
der kein nennenswerter Raum für den nicht-menschlichen Kosmos des 
Lebens blieb. Dennoch hielten die abrahamistischen Religionen und 
unter ihnen die Kirchen an dem Anspruch fest, mit ihren jeweiligen 
Lehren allumfassende Welterklärungsmodelle, teils mit Alleingültig­
keitsansprüchen darzustellen. 

Es geht mir hier nicht darum, Schuldzuschreibungen vorzunehmen, 
sondern ein Glied in der Entwicklungskette darstellen, zu der insbe­
sondere die reformatorischen Kirchen wesentlich beigetragen haben. 
Diese Entwicklung hat sich jedoch, wie der folgende Abschnitt zeigen 
wird, verselbständigt und, vorangetrieben durch die Impulse der Auf­
klärung und ihrer Folgen, seiner ursprünglich religiös-ethischen Wur­
zeln und Einbindung entledigt. Das vorläufige Ergebnis dieser Entwick­
lung ist ein ziemlich geschlossenes, sozioökonomisches, Gesellschaften 
übergreifendes System, angetrieben durch Machtstreben und materi­
elle Gewinnorientierung als Selbstzweck, ohne nennenswerte inhaltli­
che Zielsetzung und ethische Orientierung. Wurde dieses System wäh­
rend seiner Entwicklung durchaus von ethischen Bindungen getragen, 
begleitet und reguliert, so eliminiert das System im Zuge der Säkula­
risierung diese regulatorischen Fesseln zugunsten fast unbegrenzten 
Machtstrebens und hemmungsloser Gewinnorientierung = Raubtier­
kapitalismus. In diesem System haben die Erhaltung der Biosphäre und 
Klimaschutzmaßnahmen keinen hohen Stellenwert, da sie Macht- und 
Gewinnstreben begrenzen. Aus meinem Religionsverständnis gesehen 
reagiert Papst Franziskus mit seiner Enzyklika Laudato si’ auf die sich 
anbahnenden vielfältigen Bedrohungen und thematisiert damit die 
Verantwortung seiner Kirche für das „gemeinsame Haus“. 

Ob in religiösem oder auch säkularisiertem Gewand: Die anthropozen­
trische Engführung der Gestaltung der Erde bewirkt mit ihren Folgen 
bei Klima, Umwelt und Biosphäre eine prekäre, fortschreitende Bedro­
hung menschlichen und nicht menschlichen Lebens in der absehbaren 
Zukunft. Die gegenwärtig angestrebten Gegenmaßnahmen sind rein 
technokratisch nur auf die Folgen der problematischen Wachstumso­
rientierung, d. h. auf die Bewältigung der Kollateralschäden der kapi­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


110

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

talistischen Paradigmen ausgerichtet, ohne diese selbst zu korrigieren, 
und treffen die aktuelle Problemlage nur aspektweise. Weitgehend un­
terschätzt werden dabei die drastische, sich noch beschleunigende Re­
duzierung und Zerstörung der Biodiversität durch die nach wie vor an­
gestrebten konkreten Formen des Wachstums weltweit. Einigermaßen 
funktionsfähige ökologische Systeme aber sind unsere Lebensgrundla­
ge. Wir sägen eifrig an dem Ast, auf dem wir noch sitzen. 

Analysiert man die beschriebene Zivilisationsentwicklung mit dem In­
strumentarium der Multi-Level-Selektion (vgl. Kap. 2), dann hat die 
Entwicklung zunächst mit einem kulturellen Steuerungsmechanismus 
in der Form der ethisch-religiösen Einbindung der gewinnorientierten 
Arbeit begonnen. Im Laufe der Entwicklung hat sich dann wegen der 
materiellen Gewinnchancen der innerweltlichen Askese jedoch eine 
Mischung aus individuellem und Gruppenegoismus durchgesetzt und 
den kulturellen Steuerungsmechanismus schrittweise beseitigt. Übrig 
bleiben – vorerst – individueller und Gruppenegoismus, die beiden An­
triebsmodelle der Evolution. Dennoch gibt es die soziokulturellen Steu­
erungsmechanismen noch. Es ist eine höchst spannende Frage, ob diese 
soziokulturellen Steuerungsmechanismen und ihre Verfechter rechtzei-
tig so viel Einfluss gewinnen, um die Machteliten zum Umsteuern zu 
nötigen und die breite Bevölkerung zur grundlegenden Veränderung 
ihrer Lebensführung zu motivieren. Es geht also um die Gewinnung ei­
ner am Leben orientierten Gesellschafts- und Wirtschaftsentwicklung. 
In Kapitel 7 gehe ich dieser Frage nach. 

4.4	 Die Aufklärung und die Folgen

Die zweite, grundlegende Zäsur in der Religionsgeschichte und damit 
ihre dritte Epoche werden auf der Grundlage der soeben beschriebe­
nen Entwicklungen im 17. und 18. Jahrhundert durch die Bewegung der 
Aufklärung in Gang gesetzt, deren Wirkungsketten in der Folgezeit bis 
in die Gegenwart Europa und weite Teile der Erde grundlegend verän­
dern, ja geradezu umkrempeln. Kulturgeschichtlich kann die Epoche 
der Aufklärung mit ihrer geradezu mythologischen Verherrlichung der 
Vernunft und ihrer rationalen Urteilskraft nach der Auffassung ihrer 
geistigen Väter als fortschrittliches Gegenmodell zum Mittelalter ver­
standen werden, einem Mittelalter, dem Aberglaube, Dunkelheit und  

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


111

Die Aufklärung und die Folgen

– im Vergleich mit der Antike – Rückständigkeit zugeschrieben werden. 
Der sich in Europa verbreitenden Aufklärungsbewegung ist ein starker 
Fortschrittsoptimismus eigen. Da im Fokus meiner Analyse die Zäsur 
in der Religionsgeschichte steht, beschränke ich mich auf die dafür zen­
tralen Aspekte: die mit der Aufklärung verbundene Denkweise und das 
Menschenbild, um das Verständnis der umwälzenden Folgewirkungen 
für die Stellung von Religionen in der westlichen Welt zu ermöglichen. 

Die geistigen Väter der Aufklärung und ihre Nachfolger knüpfen an der 
vorausgegangenen, religiös bestimmten Individualisierung an und er­
weitern sie zu einem generellen Menschenbild ohne Religionsbezug. 
Der rationale Umgang mit jedweden Problemen und Aufgaben wird 
als universelle, nicht nur fachspezifische Verfahrensweise gesehen. Ra­
tionales Denken ist eine individuelle Kompetenz und führt deshalb zur 
weiteren Aufwertung des Individuums, dem auf der Grundlage seiner 
Kompetenz eine gewisse eigenständige Handlungsfreiheit und Bildung 
sowie Bürger- und allgemeine Menschenrechte eingeräumt werden. In­
dividuen wird die Fähigkeit zuerkannt, sich durch rationales Denken, 
d. h. empirisch überprüfbare Vorgehensweisen selbst Kenntnisse und 
Erklärung über alle die Dinge zu verschaffen, die sie umgeben. Ratio­
nale Vorgehensweise ist allgemeines Erkenntnisprinzip. Im Mittelpunkt 
der Erkenntnisgewinnung steht die systematische Erklärung von Ursa­
che-Wirkungs-Beziehungen in allen Themenfeldern einschließlich des 
Menschenbildes und des kollektiven Selbstverständnisses. Diese me­
thodische Vorgehensweise zur Klärung jedweder Probleme kann man 
mit den folgenden Arbeitsschritten beschreiben: Formulierung eines zu 
klärenden Problems, Sammlung von problemrelevanten Daten durch 
Beobachtung und andere geeignete Untersuchungstechniken, Entwick­
lung von problembezogenen Hypothesen über ursächliche, problem­
bezogene Zusammenhänge und empirische Überprüfung der Hypo­
thesen. Letztlich handelt es sich um eine induktive Methodik, die an 
überschaubaren Problemen/Aufgaben mit Untersuchungen ansetzt, de­
ren Ergebnisse verknüpft und auf diesem Weg zu immer sowohl präzi­
seren als auch umfassenderen Gesamtbildern vorstößt.

Ansätze zu dieser Art der Erkenntnisgewinnung und des Denkens dürf­
ten sich bereits entwickelt haben, als Menschen in den alten Kulturen im 
Zweistromland und am Nil mit der Errichtung von Monumentalbauten 
und den großen Bewässerungsprojekten begannen. Ohne die skizzier­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


112

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

te Denkweise wären diese bewunderungswürdigen Anlagen mit ihrem 
hohen Niveau handwerklicher Materialbeherrschung und anspruchs­
voller Arbeitsorganisation nicht möglich gewesen; sie beschränkte 
sich jedoch auf begrenzte Ausschnitte der Wirklichkeit und bestand 
ohne nennenswerte Konflikte neben den damaligen religiösen Welt­
erklärungen, erhob zunächst keinen Anspruch, die einzig richtige Er­
klärungsmethode für alle denkbaren Probleme menschlichen Seins zu 
sein. Diese Denkweise reicht in ihrer schriftlichen Formulierung in die 
griechische Antike des sechsten und fünften vorchristlichen Jahrhun­
derts (Anaximander, Demokrit, Anaxagoras, Philolaos) zurück, prägte 
die Zivilisationsleistungen des römischen Imperiums und hat viel spä­
ter in der Renaissance durch die Impulse aus der damaligen islamischen 
Hochkultur eine neue Belebung erfahren. Mit Nikolaus Kopernikus, Jo­
hannes Kepler und Galileo Galilei und vielen anderen Forschern setzte 
sich seit dem 15. Jahrhundert mit der zunehmenden Lösung der Natur­
wissenschaften aus der kirchlichen Bevormundung und mit dem Be­
deutungsgewinn ihrer Methodik das neue Erklärungsmodell von Natur 
und Mensch immer mehr mit dem Anspruch durch, die allein relevan­
te Zugangsweise zur Erklärung aller feststellbaren Phänomene zu sein. 
Das war eine offene Kampfansage an die im 18. Jahrhundert bereits 
wankenden Kirchen: Der Alleingültigkeitsanspruch der Kirchen wur­
de abgelehnt und für die eigene Methodik reklamiert, die gleichzeitig 
zwei Funktionen erfüllte: Untersuchungsmethode und kritischer Maß­
stab für die erzielten Ergebnisse zu sein. 

Der Siegeszug dieser rational-empirischen Methodik setzte ein, als 
sie, verbunden mit der Proklamierung des selbständig denkenden und 
handelnden Individuums, als allgemeine und einzige für alle Sachge­
biete taugliche Erkenntnismethode angesehen wurde und schnelle Ver­
breitung fand. Es kam zu einem explosionsartigen Anwachsen wis­
senschaftlicher Untersuchungen in zahlreichen Sachgebieten und zu 
rasanten Entwicklungen primär in Naturwissenschaften und Technolo­
gien. Die politischen Eliten legten dieses rationale Welterklärungsmo­
dell der Neugestaltung der Staaten zugrunde, gewissermaßen in einer 
Revolution von oben. Ein Strom von Innovationen in der industriellen 
Produktion schuf neue Produkte für den Alltag, Maschinen, Dampf­
schiffe, Eisenbahnen usw. … und im Verlauf des 19. Jahrhunderts ne­
ben diversen Verbesserungen auch tiefgreifende soziale Verwerfungen. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


113

Die Aufklärung und die Folgen

Rational-empirische Betrachtungen erschüttern und untergraben nach 
wie vor religiöse Lehren, indem sie diese konsequent mit nachprüfba­
ren Erfahrungen konfrontieren und damit ihren Wahrheitsgehalt be­
streiten. Damit wird gleichzeitig die Glaubwürdigkeit und Autorität der 
auf dem Offenbarungsglauben, teilweise auf bedingungslosem Gehor­
sam und auf Konformität beharrenden Kirchen in Frage gestellt, bis in 
die Gegenwart. Dass zunächst primär die christlichen Kirchen in den 
Sog der Entzauberung ihrer Lehren, der Entmythologisierung ihrer 
Vorstellungswelt durch rational-empirische Argumentationen gerieten, 
ist auf den Umstand zurückzuführen, dass sich diese Erkenntnismetho­
de in ihrem angestammten Wirkungsbereich nicht nur, aber auch aus 
eigenen Kulturelementen entwickelte, von vielen Forschern als gezieltes 
Gegenmodell zur christlichen Offenbarung gedacht.

Auch Religionen müssen sich mit diesem Erklärungsmodell und den 
dadurch erzielten Forschungsergebnissen auseinandersetzen, wenn sie 
ihren Anspruch, das kollektive Selbstverständnis menschlichen Lebens 
umfassend zu repräsentieren, ernst nehmen. Ausklammerung solider 
wissenschaftlicher Erkenntnisse aus dem Nachdenken über das Selbst­
verständnis des Menschen bedeutet, dem Konflikt mit augenscheinlich 
wichtigen neuen Erfahrungen aus dem Weg zu gehen, weil man sich vor 
den mit ihnen verbundenen Herausforderungen scheut. Diese Konflikt­
scheu mag zunächst bequemer sein, kann aber gleichzeitig ein Schritt 
aus der Gesellschaft sein. 

Der Siegeszug der rational-empirischen Erkenntnisgewinnung hat mit 
ihrem enormen Innovationspotenzial einerseits die konkrete Lebens­
wirklichkeit der Menschen weitreichend verändert und andererseits zu 
wesentlichen grundsätzlichen Veränderungen und Konfrontationen in 
denjenigen europäischen Ländern geführt, in denen diejenigen Glau­
bensgemeinschaften beherrschend waren, die sich aus dem Traditions­
strom des weströmischen Reiches entwickelt hatten. Die angesproche­
nen grundsätzlichen Veränderungen vollzogen sich schrittweise über 
relativ lange Zeiträume seit Beginn des 18. Jahrhunderts; sie gewan­
nen zuerst in den protestantisch-reformiert geprägten Ländern kon­
krete Gestalt und mit teilweise beachtlicher Verzögerung dann auch in 
römisch-katholisch geprägten Ländern.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


114

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

Zwischenruf. Die ausschließliche Hervorhebung der Vernunft blieb 
natürlich nicht lange ohne Widerspruch; sie wurde zu Beginn des 
19. Jahrhunderts in der Epoche der Romantik und des Idealismus von 
zahlreichen Personen in einer ausgesprochenen Gegenbewegung nach­
drücklich in Frage gestellt. Diese Kritik kann sich zweifelsohne auf die 
ausgeprägt emotionalen und dabei selbstzwecklichen Strebungen und 
Handlungsweisen des Menschen berufen, die sich häufig einer ratio­
nal-empirischen Mittel – Zweck – Logik entziehen, aber das Handeln 
des Menschen auf allen Ebenen, von den Primärgruppen bis zu kom­
plexen Gesellschaften und deren Mit- und Gegeneinander nachhaltig 
bestimmen. Rational-empirisches Denken und Handeln ist eben nur 
eine Methodik, die für mehr oder weniger alle Ziele dienstbar gemacht 
werden kann und wird; es führt bisher in begrenzten Kontexten eben­
so zu erstaunlichen Leistungen wie destruktiven Katastrophen; ob es 
angesichts der ziemlich eigendynamischen Entwicklung menschlicher 
Zielsetzungen auch im Kampf um das Überleben der Menschheit recht­
zeitig greifen wird, ist zum gegenwärtigen Zeitpunkt fraglich. Im Mittel­
punkt der politischen Zielkataloge steht Wirtschaftswachstum in allen 
Variationen. Die ja durchaus nahe liegenden Probleme wie die Bedro­
hungen durch Klimawandel, Radioaktivität, Erhaltung der Weltmeere 
und der Biosphäre usw. kommen in der Zielgewichtung nicht über Ne­
benschauplätze hinaus, obwohl der Umgang mit ihnen über die noch 
möglichen Zukünfte entscheidet. Mittlerweile kann man sich kaum 
dem Eindruck entziehen, dass der sich vergrößernde Problemstau nicht 
mehr bewältigt werden kann. Ich nehme die Probleme mit der Rati­
onalität später noch einmal zusammen mit der Religionsentwicklung 
(vgl. Kap. 5.1) und der von Wilson vorgetragenen Multi-Level-Selekti­
on (Kap. 7.1.5) auf und gehe dabei auf Wesentliches außerhalb der Rati­
onalität ein. Hier stehen zunächst die umwälzenden Entwicklungen, die 
sich mit dem Siegeszug der empirischen-rationalen Methodik ergeben, 
im Mittelpunkt; sie haben sich vollzogen. 

Im folgenden Abschnitt stehen vier wesentliche grundsätzliche Verän­
derungen und ihre realen Folgen in Europa im Mittelpunkt, die sowohl 
die Lage der christlichen Kirchen – später möglicherweise auch anderer 
Religionen – sowie die Organisation der betroffenen Staaten grundsätz­
lich und nachhaltig verändern:

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


115

Die Aufklärung und die Folgen

•	 Die rationale Betrachtung der Welt macht vor den Kirchen und ih­
ren Lehren nicht Halt. Viele Jahrhunderte wurden Kritik und andere 
Auslegungen der kirchlichen Lehren unterdrückt und erbarmungs­
los verfolgt. Im 18. Jahrhundert werden jedoch die intellektuellen 
und politischen Eliten zu Wortführern der Kritik an den kirchli­
chen Institutionen und beteiligen sich damit an einer kaum unter­
brochenen Welle der Entmythologisierung der kirchlichen Lehren, 
die die Autorität und Glaubwürdigkeit der Kirchen untergräbt, bis 
in die Gegenwart. Diese von oben kommende Distanzierung von 
den Kirchen ebnet der breiten Bevölkerung, von Kontrolle befreit, 
den Weg, sich ihrerseits von den Kirchen und ihren Lehren loszu­
sagen. Wellen der Entkirchlichung ergreifen im 18. und 19. Jahr­
hundert diverse Bevölkerungskreise, insbesondere die Intellektuel­
len und die sich entwickelnde Arbeiterschaft. Religionsfreiheit setzt 
sich durch und nimmt den Kirchen die lieb gewonnenen Sankti­
onsmittel über Zwangsmitglieder. De facto reduziert sich der Ein­
fluss der Kirchen auf ihre Überzeugungskraft für Denken und Le­
bensführung der Mitglieder und die Inhalte, die in säkularisierter 
Form, sei es als Sitte oder als geltendes Recht zu säkularen gesell­
schaftlichen Kulturgütern werden, aber außerhalb kirchlicher Kon­
trolle lokalisiert sind.

•	 Als Produkte der Aufklärung gewinnen zwei Legitimationsprinzipi­
en weit reichende Bedeutung: Legitimation durch Verfahren und Le-
gitimation durch rational-empirische Beweisführung verändern die 
gesellschaftlichen, Geltung beanspruchenden Entscheidungspro­
zesse und deren Ergebnisse grundlegend und entwickeln eine Ei­
gendynamik. Mehrheiten entscheiden nun über Ziele und Projekte. 
Sachverstand entscheidet im Rahmen der Zuständigkeit über rich­
tig oder falsch, bleibt mangels hinreichenden Wissens auch immer 
wieder ohne Antwort. Auf ein allgemein verbindliches Welterklä­
rungsmodell wird verzichtet; die Handlungsgrundlage in den Ge­
sellschaften wird durch allgemeine, locker verknüpfte Grundsatz­
aussagen bzw. Rechte in staatlichen Verfassungen geschaffen, die 
unterschiedliche Schwerpunktsetzungen z. B. durch Religionen zu­
lassen, aber mit den ihr zugeordneten Institutionen Regierung, Par­
lament und Rechtsprechung umfassende Geltung beanspruchen.

•	 Im Zuge der Entfaltung von Wissenschaften und anderen sozialen 
Institutionen entwickelt sich eine Struktur von inhaltlich begrenz-
ten Deutungshoheiten, die das Monopol der Deutungshoheit durch 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


116

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

die christlichen Kirchen ablöst. Den Kirchen wird de facto nur noch 
Deutungshoheit für transzendentale Vorstellungswelten und – be­
grenzt – für Fragen der Moral zugestanden. Die Wissenschaften 
und diverse Institutionen beanspruchen das Diesseits als ihre Do­
mäne der Deutungshoheit und finden dafür – das ist entscheidend –  
auch weitgehend Akzeptanz in der Bevölkerung. Die rational-
empirische Methodik wird zur Standardmethode in Analyse und 
Beweisführung und unterwirft ihre Ergebnisse der methodisch 
begründeten Revision. Der ehemalige Anspruch auf Allgemein­
gültigkeit wird – jedenfalls außerhalb der Religionen – weitgehend 
aufgegeben.

•	 Diese grundlegenden Veränderungen in der Wahrheits- und Ent­
scheidungsfindung sowie in den darauf bezogenen gesellschaft­
lichen Umwälzungen vollziehen sich zunächst im Kerngebiet der 
christlichen Konfessionen und auch dort konfessionsspezifisch 
durchaus unterschiedlich. Der „Rest“ der bevölkerten Erde zeigt 
höchst unterschiedliche Reaktionen von weitgehender Adaption 
und Anpassung an die eigene Kultur – z. B. in Japan – über selektive 
Einbeziehung mit normativer Gängelung (Sozial- und Geschichts­
wissenschaft) in China, bis zu totaler, teilweise auch aggressiver 
Ablehnung des zugrundeliegenden Denkmodells, z. B. in einigen  

– nicht allen – islamisch bestimmten Staaten. 

4.5	 Deutungshoheit: Vom Monopol der Kirchen 
zu einer differenzierten Struktur 

Unter Deutungshoheit wird hier die Kompetenz verstanden, das Sys­
tem der Sinndeutung menschlicher Existenz, damit verbundene Werte 
und Verhaltensweisen für einen angebbaren Personenkreis oder gene­
rell verbindlich festzulegen und zu interpretieren. Diese Deutungsho­
heit über Menschsein in Gesellschaft und Welt war, seit es Religionen 
gibt, in fast allen Gesellschaften bei den Repräsentanten der Religionen, 
seien es Zauberer, Schamanen, Priester oder andere führende religiö­
se Autoritäten, monopolisiert: Es galt, ein Stamm bzw. eine Gesellschaft 
hat nur eine Religion. Dennoch gab es zeitweise ein Nebeneinander un­
terschiedlicher Religionen, z. B. ein rechtlich verbrieftes Nebeneinander 
nur kurzfristig im spätrömischen Reich seit dem Jahr 314 und im osma­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


117

Deutungshoheit: Vom Monopol der Kirchen zu einer differenzierten Struktur 

nischen Reich sowie ein geduldetes mit untergeordnetem Rechtsstatus 
im islamischen Vorderen Orient im Mittelalter. 

Die Monopolisierung hatte über den weitaus größten Zeitraum der 
Menschheitsgeschichte bis in die Neuzeit grundsätzlich Bestand, wäh­
rend sich die inhaltlichen Aussagen, die Rituale und das Erscheinungs­
bild der Religionen wegen der sich verändernden Lebensverhältnisse 
und Herausforderungen im Zeitablauf durchaus wesentlich änderten. 
In Nord-, Mittel-, Süd- und Westeuropa verfestigte die römisch-katho­
lische Kirche seit ihrer Institutionalisierung im späten weströmischen 
Reich ihre Rolle als maßgebende Deutungsinstanz und konnte diese Po­
sition auch gegen religiöse Erneuerungsbewegungen (Katharer, Hussi­
ten) behaupten. Diese Situation änderte sich – bezogen auf große Tei­
le Europas – mit der Reformation, die in die zweite Kirchenspaltung 
mündete. Aus hier nicht weiter zu erörternden Gründen gelang es der 
römisch-katholischen Kirche in der Reformationszeit und danach nur 
in geringem Ausmaß, die reformatorischen Bewegungen wieder un­
ter Kontrolle zu bringen, d. h. die Reformbewegungen in die Kirche 
zurückzuholen oder zu eliminieren. Die Regionen Tirol und Salzburg 
wurden in der Gegenreformation mit Gewalt für die katholische Kirche 
zurückerobert. Nach den Konfessionskriegen gab es im Heiligen Römi­
schen Reich deutscher Nation die römisch-katholische Kirche und un­
terschiedlich geprägte protestantische Kirchen und damit zwei Modelle 
der Deutungshoheit: Das von der römisch-katholischen Kirche prak­
tizierte Modell der hierarchisch verfassten Kirche und das (teil) indi­
vidualisierte, synodale (demokratische) Modell der protestantischen 
Kirchen. Eine Übergangslösung lag in der absolutistischen Regelung, 
den jeweiligen Landesherrn über das Glaubensbekenntnis der Unter­
tanen entscheiden zu lassen – wes das Land des der Glaube. Diese Re­
gelung konnte selbstverständlich angesichts der von Protestanten be­
anspruchten individuellen Gewissensentscheidung keine Dauerlösung 
sein. Aber: Zu diesem Zeitpunkt lag die Deutungshoheit noch bei den 
unterschiedlichen Bekenntnissen. Dies veränderte sich mit der Aus­
breitung der Denkweise der Aufklärung und deren Folgen unaufhalt­
sam. Schließlich kam es auf dem deutschen Staatsgebiet quer durch das 
Kleinstaatensammelsurium immer mehr zu einem Nebeneinander un­
terschiedlicher christlicher Bekenntnisse und des Judentums: Die plu­
ralistische Gesellschaft gewann mit Religionsgemeinschaften weströ­
misch-christlichen Charakters und Judentum Konturen. Zwar hielten 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


118

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

die Kirchen verständlicherweise an dem Anspruch fest, sie allein könn­
ten als Hüter der christlichen Tradition das Menschsein in der Gesell­
schaft und der Welt auf der Grundlage der Offenbarung der Bibel rich­
tig verstehen, deuten und vermitteln. Die turbulenten, schnellen und 
enorm innovativen gesellschaftlichen Entwicklungen des 18., 19. und 
20. Jahrhunderts produzierten jedoch zunehmend Lebenswelten, in de­
nen dieser Anspruch immer weniger respektiert wurde und mangels 
der verloren gegangenen Sanktionsmöglichkeiten früherer Zeiten auch 
nicht mehr erzwungen werden konnte. Im Gegenteil: Auf der Grund­
lage primär naturwissenschaftlicher Ergebnisse wurden Nachweise ge­
führt, inwiefern und warum das geozentrische kirchliche Bild von Erde 
und Kosmos nicht den – empirisch nachweisbaren – Tatsachen ent­
spricht. Mit anderen Worten: Die Infragestellung des bislang sakrosank­
ten Deutungsmonopols durch rational und empirisch nachvollziehba­
re Argumentationsketten machte den Kirchen zu schaffen. Wie kann 
das denn, wer auch immer, wagen? Ich denke diese Infragestellung der 
kirchlichen Deutungshoheit nagt nach wie vor insbesondere an der rö­
misch-katholischen Kirche. 

Diese Übergangssituation von der absoluten, respektierten Deutungs­
hoheit in eine Situation, in der die Kirchen nicht nur ihre Deutungsho­
heit einschränken und mit anderen gut begründeten Ansprüchen teilen 
müssen, sondern auch unter eine ausgeprägte, durchaus auch detail­
lierte Kontrolle der Staaten gerieten, soll durch einige bedeutsame ge­
schichtliche Entwicklungen und Ereignisse charakterisiert werden. Mit 
der angestrebten holzschnittartigen Kürze nehme ich in Kauf, unvoll­
ständig und, hoffentlich selten, besser gar nicht einseitig zu bleiben. 

4.5.1	 Galileo Galilei und die universale Deutungshoheit 
der römisch-katholischen Kirche 

Berühmt ist die Auseinandersetzung der verfassten römisch-katholi­
schen Kirche mit Galileo Galilei. Die Lektüre von Berichten über die­
se Auseinandersetzung zeigt sehr deutlich, welche kaum überschätzba­
re Bedeutung die Deutungshoheit, letztlich der universelle Anspruch 
auf Weltherrschaft und damit die Verfügung über alle wesentlichen In­
halte für die römisch-katholische Kirche hatten. Wie ist es sonst zu er­
klären, dass die verfasste Kirche 351 Jahre brauchte, um Galileo Galilei 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


119

Deutungshoheit: Vom Monopol der Kirchen zu einer differenzierten Struktur 

zu rehabilitieren? Das war am 02.11.1992. Wie auch die einzelnen Pha­
sen dieser Auseinandersetzung mit Galileo Galilei, aber auch die Jahr­
hunderte währende wissenschaftliche Arbeit in den Klöstern und deren 
noch vorhandene Produkte zeigen, war und ist die römisch-katholische 
Kirche – in Grenzen – sehr offen für Wissenschaft. Dies gilt jedenfalls 
im Vergleich mit mehreren anderen großen Religionen. Die irrationa­
le und historisch widersinnige Verklemmtheit der Evangelikalen, die 
an die wörtliche Inspiration der Bibel glauben, ist ihr jedenfalls fremd. 
Gerade wegen dieser Offenheit für Wissenschaft ist es für die römisch-
katholische Kirche besonders schmerzhaft und gleichermaßen unge­
wohnt, den Anspruch der Deutungshoheit fachgebietsweise an andere 
Institutionen schrittweise zu verlieren und selbst Gegenstand von mas­
siver Kritik und Infragestellung zu werden.

4.5.2	 Neue Blütezeit und Machtverfall

Schon zum Ende des 17. und während der ersten zwei Drittel des 
18.  Jahrhunderts erlebte insbesondere die römisch-katholische Kirche 
z. B. im deutschsprachigen Raum eine neue Blütezeit, der wir zahlrei­
che architektonische und künstlerische Meisterwerke verdanken. Die 
Klöster wurden ausgebaut, zahlreiche Klosterkirchen wurden entwe­
der um- oder neugebaut, teils noch im Barockstil, teils schon als Roko­
kokirchen, und zeugten von der schöpferischen Kraft, vom Reichtum 
und der Macht der Klöster – und weckten Neid und Argwohn. Auch 
in der Gegenwart beeindrucken die noch erhaltenen Klöster mit ih­
ren imposanten Ausmaßen, ihrer architektonischen Harmonie und ih­
rer künstlerischen Pracht. Noch die zum Schloss der Wittelsbacher zu­
rückgebaute Version (ohne Westflügel und mit niedrigeren Türmen) 
des ehemaligen Benediktinerklosters Tegernsee hat immer noch einen 
Umfang, der einen 500 m-Lauf der Gymnasiasten ermöglichte. „Als die 
süddeutschen Klöster nach dem Dreißigjährigen Krieg, zunächst nur 
langsam, im 18. Jahrhundert aber zu einem wahren Furioso ansetzten, 
sich durch Neubauten zu komplettieren und darzustellen, erfolgte dies 
nach Konzepten, welche die Aufgaben der Klöster im „ora et labora“ 
formulierten. Noch vor der Jahrhundertmitte kann man beobachten, 
wie die Bildprogramme sehr beredt wurden. Es ist als setzte sich der 
Organismus Kloster ahnungsvoll zur Wehr gegenüber drohenden An­
griffen“ (Bauer 1991, S. 36). Gleichzeitig mit diesem jedenfalls äußerlich 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


120

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

dokumentierten Selbstbewusstsein zehrte jedoch das Gedankengut der 
Aufklärung an den Grundlagen der Kirchen: den inhaltlichen Aussagen 
der Lehre und den Legitimationsgrundlagen.

4.5.3	 Der große Umbruch

Aus Kreisen aufgeklärter Intellektueller und Politiker kamen zahlrei­
che kritische und manchmal feindliche Äußerungen über die Kirche. 
Die rationale Denkweise machte auch nicht vor den Toren der Kirche 
und insbesondere ihren wissenschaftlich engagierten Mönchen halt. 
Gedankengut der Aufklärung verbreitete sich also auch in kirchlichen 
Kreisen. Außerhalb der Klöster standen insbesondere ihr Nutzen, ihre 
wirtschaftliche Macht und ihre Privilegien in der Kritik. Vielen Lan­
desfürsten waren die Privilegien der Klöster, z. B. die Steuerfreiheit und 
ihr erheblicher Grundbesitz ein Dorn im Auge. Im damaligen Bayern 
(ohne Franken und Schwaben) waren 56 % der Bauern unter klöster­
licher Herrschaft. Einige Landesfürsten begannen bereits in der zwei­
ten Hälfte des 18. Jahrhunderts mit der Aufhebung von Klöstern, die 
schließlich im römisch-katholischen Europa viele Länder erfasste: 
Frankreich, Deutschland, Österreich, Bayern, Spanien. Joseph II. von 
Österreich ließ bei seiner Aufhebung von fast 800 Klöstern, sorgfältig 
ausgewählt, „nützliche“ Klöster bestehen: die großen traditionsreichen 
Benediktinerabteien Melk, St. Florian und Kremsmünster mit ihren Bi­
bliotheken, Archiven und Kunstschätzen sowie die erzieherisch und so­
zial tägigen. Bayern räumte 1803 alle ab.

4.5.4	 Die Säkularisation

Schon kurze Zeit nach dem erneuten Aufblühen der Klöster war die 
Macht der Kirche so geschwunden, dass 1803 im Reichsdeputations­
hauptschluss in Regensburg die geistlichen Fürstentümer mit Ausnah­
me von Mainz aufgelöst, noch bestehende Klöster und fürstbischöfliche 
Residenzen säkularisiert werden konnten. Schließlich war der Reichde­
putationshauptschluss von 1803, letztes Gesetz des Heiligen Römischen 
Reiches deutscher Nation, nur der vorläufige Abschluss eines Prozes­
ses, der schon lange vorher eingesetzt hatte. Die Macht der Landesfürs­
ten war in ähnlicher Weise gestiegen wie die der Kirche sank. Aus den 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


121

Deutungshoheit: Vom Monopol der Kirchen zu einer differenzierten Struktur 

Klöstern kam erstaunlich wenig Gegenwehr gegen die Säkularisation. 
Der eigentlich beabsichtigte wirtschaftliche Gewinn aus der Säkularisa­
tion sollte die klammen Staatskassen auffüllen; er ist je nach Land un­
terschiedlich ausgefallen, aber auch umstritten. Die Menge der auf dem 
Markt angebotenen ehemaligen kirchlichen Besitztümer hatte einen 
enormen Preisverfall zur Folge. Viele wertvolle Kulturgüter wurden ge­
zielt in Museen und Bibliotheken gebracht, nicht wenige vergammelten 
oder wurden verschleudert. Als Rechtsnachfolger der Klöster übernah­
men die Staaten auch erhebliche Erhaltungsverpflichtungen, z. B. die 
immer noch aktuellen Baulasten. 

Säkularisation meint beides: die Übernahme von Kirchengut und von 
Hoheitsrechten. In ihrem Hoheitsgebiet erfahren die Staaten also eine 
Erweiterung der Macht durch einen Zuwachs an Rechten, unter denen 
das Recht der Steuererhebung mittel- und langfristig von besonderer 
Bedeutung ist. Ehemalige Untertanen der Klöster wurden nun Steuer­
zahler und Bürger der Staaten. „Mit den Klöstern war im Süden und 
Westen die stärkste vormoderne, nichtstaatliche Machtbastion vernich­
tet und damit erst die Durchsetzung der Staatssouveränität, die Begrün­
dung des modernen Staates ermöglicht. Die Aufhebung all der autono­
men Institutionen mit ihren eigenen Rechten, Abgaben, Immunitäten 
und Privilegien, dieser Zwischengewalten zwischen Untertan und Staat, 
stärkte den Staat im Kampf gegen die Feudalität“ (Nipperdey 1991, 
S.  74). Die Säkularisation bedeutet also für Deutschland und für an­
dere Länder den Aufbruch in eine neue Zeit, machte den Weg frei für 
neue gesellschaftliche Entwicklungen. Einerseits nötigte die Aufhebung 
geistlicher Fürstentümer die Bischöfe, sich auf die innere Erneuerung 
der Kirche zu konzentrieren, ohne Ablenkung durch die weltlichen Ge­
schäfte. Andererseits schuf die Aufhebung der geistlichen Fürstentümer, 
der Klöster und geistlichen Stiftungen, die gleichzeitige Mediatisierung 
kleiner weltlicher Herrschaften und die Einbindung vieler Reichsstäd­
te in das umgebende Territorium in Deutschland erst jene Vorausset­
zungen, die dann wenig später den „modernen, zentralistisch-einheitli­
chen, säkularen und bürokratischen Staat“ (Nipperdey 1991, S. 77) erst 
möglich machten. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


122

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

4.5.5	 Die Geburt des modernen Staates

Die Emanzipation des Individuums, die bereits in mittelalterlichen 
Städten begonnen und enorme Schubkraft durch die reformatorischen 
Bewegungen erhalten hatte, setzte sich in der Aufklärung auf breiter 
Ebene fort, erfasste in säkularisierter und generalisierter Version alle 
Lebensbereiche und führte schließlich zu einem neuen Staatsverständ­
nis: zur Vorstellungswelt der bürgerlichen Gesellschaft, die sich auf 
bürgerliche Freiheit und rechtliche Gleichheit des Einzelnen gründe­
te und sich in der französischen Revolution Bahn brach. Diese neuen 
Leitbilder erfassten, wie Thomas Nipperdey (Nipperdey 1991, S.  31 f.) 
beschreibt, auch deutsche Länder und in ihnen das Herrschaftsestab­
lishment, das gewissermaßen in einer Revolution von oben die „Revo­
lutionierung der Verhältnisse in den Bahnen von Ordnung und Evolu­
tion und durch die starke Autorität eines monarchisch-bürokratischen 
Staates“ betrieb. „Diese Revolution von oben sollte die alten Ordnun­
gen, die weder den neuen Anforderungen noch den neuen Normen 
entsprach, abschaffen, sollte Staat und Gesellschaft modernisieren. Sie 
sollte 1. Macht und Durchsetzungskraft des Staates konzentrieren und 
intensivieren, sollte ihn gegen alle feudale und partikulare Herrschaft 
rationaler und effektiver machen, sollte seine Souveränität auch nach 
innen und bis zum letzten Einwohner erst eigentlich etablieren. Sie soll­
te 2. seine Teilgebiete zu einer Einheit zusammenfassen, ihn integrie­
ren. Sie sollte 3. an die Stelle der Ständegesellschaft eine Gesellschaft 
rechtsgleicher Bürger setzen und die Kräfte des einzelnen im Interesse 
gerade der Gesamtheit von feudal-korporativen Bindungen (und staat­
licher Bevormundung) emanzipieren … Träger der revolutionären Re­
form waren nicht die Massen, nicht eine bürgerliche Gesellschaft, son­
dern die Beamten“ (S. 32).

Derartige Staatskonzepte führten zu einschneidenden Reformen der 
Religionspolitik: „Alle Staaten hatten jetzt Untertanen verschiedener 
Konfession … überall wurde Toleranz eingeführt und vielfach auch die 
Gleichberechtigung, die Parität der Konfessionen … Neben dem Prinzip 
der Parität stand die staatliche Kirchenhoheit … Überall wurde die Auf­
sicht über die Kirchen scharf angezogen, die Wahrnehmung staatlicher 
Hoheitsrechte verschärft. Die Sonderrechte der Geistlichkeit wurden im 
Sinne der allgemeinen Rechtsgleichheit aufgehoben … Kurz: Die Kirche 
regierte sich nicht selbst, sondern wurde vom Staat über eine eigene Kir­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


123

Deutungshoheit: Vom Monopol der Kirchen zu einer differenzierten Struktur 

chenverwaltung und einen zuständigen Kirchenminister regiert“ (S. 73). 
Der Staat mischte sich selbst in nebensächliche Details ein. 

Nicht nur in Europa und den USA, sondern auch in anderen Ländern 
der Erde übernehmen in der Folgezeit immer mehr die Staaten die Rol­
le von höchsten säkularen Deutungsinstanzen: Sie legen in ihren Ver­
fassungen – seien sie nun eher autokratisch oder auch demokratisch –  
grundlegende Ziele, Werte und Verhaltensmuster als übergreifenden 
Rahmen für alle Bürger verbindlich fest. Der ehemaligen Rolle der Kir­
che als Deutungsinstanz ähnelt die staatliche einerseits wegen des Gel­
tungsanspruchs als höchste Entscheidungsinstanz im Staatsgebiet – und 
unter besonderen Bedingungen darüber hinaus. Nur ähnlich und nicht 
gleich ist diese Rolle andererseits, weil diese Staaten weitgehend auf 
transzendentale Bezüge verzichten. Dennoch: Mit diesem staatlichen 
Rahmen müssen sich alle Organisationen, Institutionen und Personen 
arrangieren, auch die traditionellen Deutungsinstitutionen und ande­
re, gegebenenfalls auch durch Migration hinzukommende und sich 
neu entwickelnde Religionsgemeinschaften. Diese Zurückstufung, Un­
terordnung und Einschränkung der Handlungsfelder der Religionsge­
meinschaften führte von Anfang an bis in die Gegenwart immer wie­
der anhand konkreter Problemfälle zu Konflikten über die Reichweite 
staatlicher Rechtsgestaltung und religiöser Freiheit. Tatsächlich beste­
hen nicht auflösbare Unvereinbarkeiten zwischen staatlichen Recht­
setzungen und Vorstellungen der Religionsgemeinschaften. Mit an­
deren Worten: Staatliche Rechtsetzung impliziert Wertsetzungen, die 
von einzelnen Religionsgemeinschaften mehr oder weniger heftig kri­
tisiert werden, z. B. gegenwärtig die weit reichenden individuellen Ent­
scheidungsrechte im Feld von Ehe und Familie, Leben und Tod. Diesen 
bedeutsamen Spannungszonen zwischen staatlichem Recht und Reli­
gionsfreiheit im Pluralismus gehe ich in Abschnitt 7.2.2 genauer nach, 
weil für Religionsfrieden bestimmte Gesellschaftsmodelle unerlässlich 
sind für die Bewältigung Staaten übergreifender Problemlösungen.

4.5.6	 Ein neues Legitimationsprinzip setzt sich durch

Lange Zeit wurden die meisten sozialen und politischen Entscheidun­
gen auf der Grundlage vorgegebener Normen in hierarchischen Struk­
turen von zur Entscheidung bevollmächtigten Autoritäten getroffen. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


124

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

Dieses Entscheidungsmodell ist auch nach wie vor verbreitet und in vie­
len Kontexten durchaus zielführend. Mit der Entwicklung demokrati­
scher Gesellschaften setzt sich zusätzlich ein anderes Legitimationsprin­
zip durch, das ansatzweise auch schon in vorangegangenen Epochen, 
allerdings in begrenzten Kontexten, Bedeutung hatte: Entscheidungen 
werden nach jeweils in Organisationen festgelegten Regeln gleichbe­
rechtigt von stimmberechtigten Mitgliedern mit Mehrheit beschlossen. 
Vorgegeben wird bei dieser Vorgehensweise ein im Vorfeld entwickel­
tes Entscheidungsverfahren. Eine Entscheidung gilt als rechtmäßig ge­
troffen und verbindlich, wenn sie durch die im Reglement vorgesehe­
ne Mehrheit korrekt beschlossen wurde. Man spricht von Legitimation 
durch Verfahren. Dieses Legitimationsprinzip erwächst aus dem Men­
schenbild der Aufklärung in Verbindung mit dem oben skizzierten 
Konzept der aus rechtsgleichen Bürgern bestehenden, bürokratisch re­
gierten Gesellschaft und kann als folgerichtige Ausgestaltung und Um­
setzung des neuen Menschenbildes hinein in gesellschaftliche und po­
litische Prozesse verstanden werden, weil es die mündigen Bürger in 
Prozesse der Entscheidungsfindung einbezieht. Gegenwärtig findet Le­
gitimation durch Verfahren in vielen Lebensbereichen, sei es generell 
oder sei es auch situationsspezifisch, Anwendung: Im politischen Feld 
werden auf allen politischen Ebenen Mandats- und Amtsträger von 
den jeweils betroffenen Bürgern gewählt, weil sie jeweils als Repräsen­
tanten bestimmter Programme gelten. In Genossenschaften, Verbän­
den und Vereinen werden Leitungspersonen und Ziele durch Wahl be­
stimmt. In Kapitalgesellschaften stimmen die Mitglieder über den Kurs 
ihrer Gesellschaft ab. Gewerkschaftsmitglieder wählen ihre Vertreter. 
Es gibt kaum noch Organisationen, in denen Wahlverfahren gar keine 
Rolle spielen. Hierarchisch organisierte Religionen z. B. die römisch ka­
tholische Kirche lehnen Legitimation durch Verfahren – jedenfalls auf 
der Ebene der einfachen Gläubigen und des niederen Klerus ab, weil 
man den Mitgliedern die Fähigkeit zu derartigen Entscheidungen ab­
spricht, weil sie die innerorganisatorische Herrschaftsstruktur bedroht 
und die normative Ebene individualisiert, d. h. in den Entscheidungs­
bereich des einzelnen zur Abstimmung Berechtigten verlagert. Unter 
den Geweihten des höheren Klerus spielt indes Legitimation durch Ver­
fahren durchaus eine Rolle, unter Bischöfen und Kardinälen. Gerade in 
der Individualisierung der normativen Ebene liegt aber auch die Stär­
ke des Verfahrens: es sucht keine Antworten auf Wahrheitsfragen, son­
dern zielt auf schnelle, effiziente Entscheidungen für alltägliche Abläufe. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


125

Deutungshoheit: Vom Monopol der Kirchen zu einer differenzierten Struktur 

Freilich lassen sich normative Aspekte auf diese Weise nicht ausschlie­
ßen; sie bekommen aber eine andere Wertigkeit, indem sie Bestandteil 
der Diskussion werden, ohne sie von vorneherein zu präjudizieren.

4.5.7	 Legitimation durch Fachkompetenz

Die explosionsartige Entwicklung der Wissenschaften, insbesondere der 
Naturwissenschaften und der Technologien, führte zur Industrialisie­
rung und in ihrem Kontext zu vielfältigen, grundlegenden und zugleich 
überaus komplexen Veränderungen. Im Verlauf dieser Entwicklungen 
hat sich Deutungshoheit strukturell grundlegend verändert. Wesentli­
ches Merkmal dieses höchst komplexen Prozesses ist es, dass Gruppen, 
Organisationen, Institutionen – und in neuester Zeit nun auch Indivi­
duen – für die von ihnen reklamierten Gegenstands- bzw. Zuständig­
keitsbereiche selbst die Deutungshoheit beanspruchen und dafür – das 
ist entscheidend – auch gesellschaftliche Akzeptanz gewinnen, ob dies 
die traditionellen Deutungsinstitutionen nun akzeptieren oder nicht. 
Geradezu exemplarisch zeigen die Auseinandersetzungen um Galileo 
Galilei, dass die Deutungshoheit und Zuständigkeit für die diversen Ge­
genstandsbereiche von traditionellen Deutungsinstitutionen auf dafür 
spezialisierte und kompetente Einrichtungen und Institutionen über­
gehen, die beanspruchte Allzuständigkeit der Kirchen aufhört zu beste­
hen und beansprucht zu werden. So entstand nebeneinander eine Viel­
falt von jeweils auf Teilbereiche bezogenen Deutungshoheiten in den 
Gesellschaftsbereichen, Institutionen, Wissenschaften usw., mit denen 
jeweils Optionen zur meist verbindlichen Entscheidung und Kontrol­
le über Wert- und Normsetzungen sowie Sachfragen verbunden sind. 
Insgesamt hat dieser immer noch fortschreitende Prozess eine dop­
pelte Funktion. Er führt einerseits von allzuständigen, absoluten Deu­
tungsinstitutionen zu einer sich weiter ausdifferenzierenden und kom­
plizierenden Struktur von Teildeutungshoheiten in Wissenschaften und 
in den gesellschaftlichen Institutionen. Andererseits mündet er in eine 
fortlaufende Verminderung von Zuständigkeit und damit von Einfluss/
Macht der traditionellen Deutungsinstitutionen, denen Gestaltungs- 
und Kontrolloptionen in der Gesellschaft entzogen werden, weil sie 
von den neuen bereichsspezifischen Deutungsinstitutionen übernom­
men und ausgeübt werden. Forscher beanspruchen für ihre rational-
empirisch untersuchbaren Gegenstandsbereiche die Deutungshoheit. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


126

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

Damit gewinnt ein in begrenzten Teilbereichen bewährtes Legitima­
tionsprinzip generelle Bedeutung: Legitimation durch Fachkompetenz. 
Deutungshoheit können Personen/Wissenschaftsdisziplinen für Aussa­
gen beanspruchen, die rational-empirisch eindeutig ausgewiesen wer­
den können. Dass es mit der Eindeutigkeit und der Seriosität von Wis­
senschaft aus welchen Gründen auch immer relativ häufig Probleme 
gibt, soll hier nicht weiter verfolgt werden. Es kann jedoch trotz unbe­
streitbarer Mängel im Wissenschaftsbetrieb festgehalten werden, dass 
jedenfalls mit den erzielten unstrittigen Ergebnissen ein eigener Gel­
tungs- und Deutungsanspruch verbunden ist. Üblicherweise wird diese 
Legitimationsform den Personen bzw. Sozietäten zugesprochen, die ein 
bestimmtes Sachgebiet aufgrund von Ausbildung und Erfahrung be­
herrschen. Stets bleibt jedoch die Fachlichkeit von Personen und von 
erzielten Forschungsergebnissen unter dem Vorbehalt der Revision 
durch die rational-empirische Methodik. 

Je mehr sich Wissenschaft auf Grund der fortschreitenden Speziali­
sierung in immer kleinere spezifische Gegenstandsbereiche aufspaltet, 
desto differenzierter entwickelt sich die Struktur der Deutungshoheiten 
auf der Grundlage der Legitimation durch rational-empirische Verfah­
rensweise. Diese Entwicklungstendenz gilt analog in gleicher Weise im 
Feld der anderen Institutionen, die ihre eigenen Deutungshoheiten ent­
wickeln und ausdifferenzieren. Folgt man diesem Erklärungsmuster, so 
wird das Diesseits letztendlich mehr oder weniger lückenlos durch jene 
rational-empirisch geprägten Denk- und Erklärungsweisen besetzt. In 
diesem Denkmodell bleiben für Religionen nur noch die auf Transzen­
denz bzw. Sinndeutung menschlicher Existenz bezogenen Vorstellungs­
inhalte übrig, die konsequent durchdacht, immer noch ein beachtliches 
Verhaltensspektrum beanspruchen könnten, wenn und weil sie diessei­
tiges Verhalten von transzendenten Vorstellungen her strukturieren. 

4.5.8	 Entmythologisierung

Unter den Forschungszweigen spielt die Geschichtswissenschaft eine 
besondere Rolle, weil zur Zeit der Aufklärung das moderne Verständ­
nis von Geschichte im Entstehen begriffen ist und das traditionelle Er­
klärungsmodell, Geschichte als Ergebnis göttlichen Wirkens zu ver­
stehen zunehmend ablöst. Zum Forschungsfeld der Geschichte gehört 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


127

Deutungshoheit: Vom Monopol der Kirchen zu einer differenzierten Struktur 

alles, was geworden ist und – vor allem – wie es geworden ist. Das Was 
und das Wie versucht man auf der Grundlage von systematisch und 
kritisch hinterfragten Quellen – seien es mündliche Überlieferungen, 
Schriften, künstlerische Werke, Bauten, Monumente, Tempel, Skelette, 
archäologische Materialien und manches mehr – zu erfassen und em­
pirisch nachweisbar darzustellen. Dabei spielt die bereits beschriebene 
rational-empirische Methodik in ihrer auf Texte ausgerichteten Form 
eine wesentliche Rolle. Geschichte wird damit säkularisiert, verwelt­
licht, aus der zugeschriebenen sakralen Aura der jeweiligen Schöpfungs- 
mythologie herausgenommen, analysiert und kritisch reflektierbar. Die 
überkommene Vorstellung, Geschichte als Ergebnis des göttlichen Wir­
kens zu verstehen, wird damit, ohne zu verschwinden, im christlich be­
einflussten Teil der Welt zunehmend zurückgedrängt und verliert in der 
Geschichtswissenschaft als Erklärungsmodell gänzlich ihre Bedeutung. 
Das Ziel, das Gewordensein von was auch immer ursächlich und beleg­
bar zu analysieren, trifft insbesondere die Buchreligionen an einem sehr 
empfindlichen Nerv, weil ihr Selbstverständnis oder wesentliche Teile 
davon in ihren heiligen Schriften dokumentiert sind und nun mit an­
ders lautenden wissenschaftlichen Befunden rational-empirischer Ana­
lyse konfrontiert werden. In erster Linie protestantische Theologen (z. B. 
Bultmann 1967 [1921], Käsemann 1965 für das Neue Testament, Weiser 
1957, Noth 1959, für das Alte Testament) haben diese historisch-kritische 
Methodik an den Texten der Bibel zur Standardmethode der Exegese im 
aufgeklärten Protestantismus entwickelt, um den gemeinten Inhalt der 
Texte: ihren Ort im Leben, ihre Entstehung und ihre Bedeutung besser 
verstehen zu können. Ergebnis solcher Forschung ist durchaus besseres 
Verständnis: Man versteht, wie und unter welchen Umständen die Tex­
te entstanden sind, welche Quellen in ihnen zusammenlaufen, was sie 
damals bedeutet haben. Der geschichtliche Entstehungsprozess wird da­
durch transparent und droht seinerseits, den Texten die sakrale Aura zu 
nehmen und sie in die normalen alltäglichen Lebensabläufe einzuord­
nen: Entmythologisierung. Sie spielt im Prozess der aktuellen Säkulari­
sierung und Entkirchlichung entgegen der Absicht von Bultmann und 
Kollegen eine sehr bedeutsame Rolle.

Die Wertschätzung der historisch-kritischen Forschung hielt sich offen­
sichtlich wegen der realen und befürchteten Kollateralschäden in den 
Kirchen in Grenzen. In Europa konnten sich weder der konservative 
Protestantismus noch die römisch-katholische Kirche mit dieser Exe­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


128

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

gese-Methode so richtig anfreunden. Weitgehend unbeachtet blieb die 
historisch-kritische Methodik in der griechisch-orthodoxen Kirche und 
bei den dem Protestantismus zuzurechnenden evangelikalen Glaubens­
gemeinschaften in Amerika, die in merklichen Anteilen an die Verbal­
inspiration der Bibel, d. h. den Wortlaut der biblischen Texte und ihre 
göttliche Herkunft glauben. Bei buddhistischen und islamischen Autori­
täten spielt die historisch-kritische Methode bisher noch keine nennens­
werte Rolle, sehr wohl jedoch bei Religionswissenschaftlern, die sich 
wissenschaftlich mit Islam und Buddhismus auseinandersetzen. Ob die 
historisch-kritische Methodik jemals Eingang bei islamischen und bud­
dhistischen Lehren und Lehrern finden wird, ist gegenwärtig schwer ein­
zuschätzen. Die Substanz des Buddhismus würde nach meiner Einschät­
zung durch die historisch-kritische Methodik wenig tangiert. Im Islam 
würde der Einzug der historisch-kritischen Methode in die Erforschung 
und Exegese des Koran jedoch eine Reihe von Glaubensinhalten und 
nach Mohamed entstandenen Vorstellungen entmythologisieren und 
sehr wahrscheinlich die gegenwärtig ohnehin schon höchst feindseli­
gen und gewaltsamen Konflikte unter den islamischen Glaubensgemein­
schaften um den „wahren“ Islam wesentlich verschärfen. 

Fazit: Bisher konnte die historisch-kritische Methode in christlichen 
Glaubensgemeinschaften – gemessen an der Gesamtheit – nur gering­
fügig Akzeptanz gewinnen, sowohl bei den (noch) Gläubigen als auch 
bei den Religionsprofis. In der fortschreitenden Austrittsbewegung aus 
den Kirchen spielt der Denkhorizont der historisch-kritischen Metho­
de, der auch viele andere Lebensbereiche prägt, jedoch eine zentrale 
Rolle, weil er die Entfremdung von den christlichen Lehren begünstigt. 
In nicht-christlichen Glaubensgemeinschaften spielt sie meines Wis­
sens bisher keine nennenswerte Rolle, obwohl es auch bei ihnen Ent­
fremdung von Gläubigen gibt. Lieb gewonnene, weil existenziell be­
deutsame Mythen, sind offensichtlich gegen noch so triftige Argumente 
und Belege erstaunlich resistent. Anders ausgedrückt: Das eigene Welt­
erklärungssystem, die eigene vertraute Seinsordnung, das eigene, kol­
lektiv eingebundene Selbstverständnis, die Orientierung in dieser Welt 
oder wie man das Koordinatensystem der Lebensführung auch nen­
nen mag, hat einen so hohen Stellenwert im Bewusstsein der Gläubi­
gen, dass die meisten von ihnen diese Wegweiser nicht wegen einiger 
noch so stringenter empirischer Widerlegungen aufgeben wollen. Wi­
dersprüche sind etwas Alltägliches. Würde man diese Wegweiser auf­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


129

Deutungshoheit: Vom Monopol der Kirchen zu einer differenzierten Struktur 

geben, dann wäre Neuorientierung nötig, aber wie und wohin? Die 
Urangst vor Neuem, vor Ungewissheit schreckt ab, sich auf neue, un­
gewisse Wege zu begeben. Denn: Nicht alle Wahrheiten machen frei; 
sie können auch belasten, hilflos machen, oder gar eine radikale Ver­
änderung der Lebensführung einfordern, wie die aktuellen, miteinan­
der verknüpften Krisenszenarien von Klimaveränderung bis Einbruch 
der Biosphäre nahelegen und aus der Bevölkerung und von potenziel­
len Verlierern solcher Neuorientierung erheblichen Widerstand erfah­
ren. Der Rückzug in den vertrauten Bereich ist seit jeher ein wichtiges 
Mittel, Ängste nicht aufkommen zu lassen, den bewährten Lebensraum 
und sich selbst vor Überforderungen zu schützen, weil man sich den 
Herausforderungen nicht gewachsen fühlt. Eine derartige Verhaltens­
weise ist als allgemeines Verhaltensmuster weit verbreitet und sehr ver­
ständlich. Vermutlich verwenden mehr oder weniger alle Menschen 
diese Verhaltensmuster, weil sie auch Grenzen ziehen wollen und müs­
sen. Als kollektives Verhaltensmodell kann ein derartiges Verhaltens­
muster eine Religionsgemeinschaft ins Abseits führen, insbesonde­
re wenn es zum Standardverhalten z. B. gegenüber Wissenschaft oder 
auch anderen neuen Erfahrungen wird. Es handelt sich um eine Art von 
Wirklichkeitsverweigerung. Etwas provokativ kann man vom Rückzug 
in die religiös oder wie auch immer gestaltete Kuschelecke sprechen. 
Langfristig könnte gerade das Verharren im angeblich Bewährten, sei 
es religiöser oder anderer Natur, allerdings der Beginn einer Emigration 
aus der Gesellschaft sein. Auf die Umweltprobleme bezogen ist ein der­
artiges Verhalten in allen Bevölkerungskreisen weit verbreitet; es könn­
te der Anfang vom Ende, oder doch der Anfang von einer Katastro­
phe bisher ungekannten Ausmaßes durch Klimaveränderung, Einbruch 
der Biosphäre oder andere Bedrohungen sein. Und: Für langfristige und 
noch dazu in die Lebensführung stark eingreifende Neuorientierungen 
waren bisher die notwendigen breiten Mehrheiten nicht zu gewinnen. 
Die allenthalben sprießenden Widerstände selbst gegen bescheidene 
zukunftsorientierte Veränderungen quer durch zahlreiche entwickelte 
und weniger entwickelte Gesellschaften lassen wenig Hoffnung auf eine 
durchgreifende Neuorientierung aufkommen. Die bescheidene, verblie­
bene Hoffnung gründet auf die – wie Wilson sagen würde – eusozia­
len Produkte der Evolution, die sich in den weltweit zahlreichen Orga­
nisationen, Kleingruppen, sozialen Bewegungen und auch Religionen 
manifestieren, soweit sie sich für Frieden, Hilfe der Schwachen und 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


130

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

Kranken, Erhaltung und Pflege von Umwelt und Biosphäre usw. mit be­
wundernswertem Engagement einsetzen. 

4.6	 Zusammenfassung und Verortung 
klärungsbedürftiger Probleme

In den vorausgegangen Analysen dieses Kapitels ebenso wie in dieser 
Zusammenfassung und einigen Folgerungen konzentriere ich mich auf 
die zentralen Entwicklungslinien der Religionen, die, wie mehrfach dar­
gestellt, ziemlich durchgängig, wie unterschiedlich auch immer, die Be­
wältigung der Zukunft beinhalten. Mit dieser Fokussierung nehme ich 
in Kauf, so manche Beiträger zu dieser Entwicklung zu vernachlässigen 
bzw. zu übergehen. Ich reduziere also die Komplexität, um nicht vor 
lauter Bäumen den Wald nicht mehr zu sehen. Dennoch ist mir daran 
gelegen, diese Entwicklungsstränge möglichst zutreffend darzustellen.

Insbesondere Leser aus den Religionsgemeinschaften der abrahamisti­
schen Tradition könnten meine Analyse und Darstellung als Anklage, 
als Schuldzuschreibung für die längst angelaufenen desaströsen, haus­
gemachten Entwicklungen wie die Klimaerwärmung, die Besorgnis er­
regende drastische Reduktion der Biosphäre und die Umweltverseu­
chung verstehen. Eine derartige Vorgehensweise widerspricht zutiefst 
meinem Anliegen, ursächliche Zusammenhänge für die aktuelle Lage 
aufzuzeigen, damit daraus Steuerungsmöglichkeiten abgeleitet werden 
können, um die angesprochenen Krisenentwicklungen, die ja schon ge­
raume Zeit im Gange sind, wenigstens zu vermindern und einzugren­
zen. Die dargestellten Entwicklungen und ihre jeweiligen Ergebnisse 
sind selbst als Produkte zahlreicher innovativer Ideen und deren Zu­
sammenwirken zu verstehen, Ideen, die auf eine bessere Bewältigung 
der Zukunft zielten, aber auch neue, immer wieder fatale Probleme 
schufen. Es ist abwegig, in solchen hochkomplexen Prozessen, die sich 
aus zahlreichen einzelnen Elementen mehr oder weniger zufällig erge­
ben haben, an einzelne Innovatoren Schuldzuschreibungen zu vertei­
len, Schuldige herauszupicken. Dies wäre willkürlich, inhaltlich nicht 
zu begründen und löst überdies die Probleme nicht. Die Ursachen der 
abgelaufenen Entwicklungen zu analysieren ermöglicht jedoch, sie zu 
verstehen und daraus – hoffentlich – Konsequenzen für erforderliche 
Korrekturen und Steuerungsprozesse zu ziehen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


131

Zusammenfassung und Verortung klärungsbedürftiger Probleme

Je hilfreicher und Gewinn bringender Innovationen sind, desto mehr 
Personen, Gruppen, Organisationen und Institutionen werden sie sich 
zu eigen machen, um im Wettbewerb daraus Vorteile ziehen. Häufig 
sind schädliche oder gar verderbliche Folgen innovativer Entwicklun­
gen erst in einem späteren Stadium ihrer Nutzung zu erkennen und 
auch bei bestem Willen nur teilweise zu vermeiden. In der Ambivalenz 
vieler gerade bedeutsamer, weil gewinnträchtiger Innovationen liegen 
deshalb schwer zu lösende Probleme. Im Umgang mit ambivalenten In­
novationen ist zwecks Schadensminimierung das in Europa gängige 
Vorsorgeprinzip klar dem in den USA und andernorts üblichen Abwar­
ten bis zum Nachweis von Schäden vorzuziehen. 

Schuldhaft wird ein Verhalten, wenn seine negativen Folgen für den 
Verursacher und die Allgemeinheit offensichtlich werden und es den­
noch fortgesetzt wird. Mittlerweile zeigen Wissenschaften ziemlich zu­
verlässig weil empirisch belegt beides auf: sowohl die Bedrohungen von 
Klima, Biosphäre und Umwelt und ihre Ursachen als auch dringend er­
forderliche Abhilfemaßnahmen. Den Ambivalenzen von Entwicklun­
gen durch Vorsorgemaßnahmen vollständig zu entgehen, ist letztend­
lich nur sehr bedingt möglich. Dennoch: Soweit Kapitaleigner und ihre 
Helfer, Politiker und Regierungen sowie andere Personen und Gruppie­
rungen trotz einschlägiger Warnungen ohne Rücksicht auf Klima, Bio­
sphäre und Umwelt ihren Vorteil suchen, tragen sie Schuld an der Schä­
digung bzw. Zerstörung der Lebensgrundlagen. In diesem Sinn gibt es 
zahlreiche Schuldige bzw. Unbelehrbare. 

4.6.1	 Drei Entwicklungsphasen in der Entwicklung 
der Religionen – zwei bedeutsame Zäsuren 

Die Entwicklung von Religionen weist im Hinblick auf die hier inte­
ressierenden Gesichtspunkte der Zukunftsgestaltung und des Überle­
bens der Art Mensch drei Entwicklungsphasen und zwei grundlegende 
Zäsuren auf, bei denen ich die mir wesentlich erscheinenden zentra­
len Entwicklungslinien zusammenfasse, weil sie in ein fehlgeleitetes, 
korrekturbedürftiges, die menschlichen Lebensgrundlagen bedrohen­
des Selbstverständnis und damit in die aktuellen Problemszenarien ein­
münden: Dies ist das Schlüsselproblem für die Zukunft. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


132

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

Die Jäger- und Sammlergruppen und ebenso die deutlich größeren 
Stammesgesellschaften hatten bei ihren Weg weisenden Erklärungen 
des Menschseins in der Welt jeweils stets die Gesamtheit der lebenden 
und materiellen Natur im Blickfeld, weil ihre Abhängigkeit von der Na­
tur so häufig offenkundig wurde, dass man sie nicht außer Acht lassen 
konnte, sondern in das eigene Seinsverständnis einbeziehen musste. In 
Religionen der Ureinwohner Asiens, Afrikas, Australiens und Ameri­
kas blieb diese Ausrichtung auf die Gesamtheit der lebenden und mate­
riellen Natur bis auf den heutigen Tag im Mittelpunkt ihrer Deutungs­
systeme. Die erste bedeutungsvolle Zäsur entwickelt sich im Laufe der 
Umwälzungen menschlichen Lebens durch die Entfaltung der Land­
wirtschaft, schriftlich dokumentiert vor mindestens 2600 Jahren vor 
heute und zwar zeitlich versetzt mit den sogenannten abrahamistischen 
Religionen Judentum, Christentum und Islam. Die Natur wurde ent­
mythologisiert und verlor deutlich von ihrer Bedrohlichkeit durch die 
Nahrungsmittelsicherung mittels Ackerbau und Viehzucht, insbeson­
dere in den Flussebenen des Orients und angrenzenden Regionen, so 
als würde sie bereits beherrscht. Im Menschen- und Weltverständnis 
rückte nun der Lebens- und Heilsweg des Menschen mit seinen Be­
dürfnissen und Problemen in den Mittelpunkt. Die „übrige“ Biosphä­
re geriet zur Nebensache, kam über eine bloße Hilfsmittelfunktion für 
den Menschen nicht nennenswert hinaus, weil der Auftrag zur Bewah­
rung der nicht-menschlichen Geschöpfe laut Bibel und Koran sowohl 
in der Lehre als auch in der Lebenswirklichkeit nur einen geringen Stel­
lenwert hatte, eine randständige Traditionslinie darstellte. Die Abhän­
gigkeit von der Biosphäre geriet aus dem Blickfeld bis heute – mit fa­
talen Folgen, wie wir heute wissen. Diese Folgen dieses Sinneswandels 
konnten die Menschen damals trotz negativer Begleiterscheinungen 
ihrer Naturhandhabung sicher nicht erkennen. Diese anthropozentri­
sche Grundeinstellung manifestiert sich darüber hinaus in säkularisier­
ter Form, häufig losgelöst von den religiösen und ethischen Kontexten, 
als materialistisch und technokratisch geprägte Zivilisation mit einer 
schwer steuerbaren Eigendynamik. 

Die buddhistischen Glaubensrichtungen beinhalten zwar auch eine ext­
rem anthropozentrische Heilslehre, ziehen aber keine den abrahamisti­
schen Religionen vergleichbare Trennungslinien zwischen Mensch und 
übriger Lebenswelt; sie sehen den Menschen als höchste Lebensform, 
aber als Teil im Strom des Lebens. Der Buddhismus hat die Achtung vor 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


133

Zusammenfassung und Verortung klärungsbedürftiger Probleme

dem nicht-menschlichen Leben nie aus dem Blickfeld verloren, konnte 
allerdings bedauerlicherweise auch keinen nennenswerten Einfluss auf 
die von Europa ausgehende Zivilisationsentwicklung nehmen. 

Seit über zwei Jahrhunderten führen die moderne Zivilisation und mit 
ihr der Verbund von technologischem Knowhow, gewinnorientierter 
Produktion und Bevölkerungswachstum in mehr oder weniger allen 
Produktionsfeldern einschließlich der Landwirtschaft zur fortschrei­
tenden Schädigung bzw. Zerstörung von Biosphäre, Klima und Um­
welt. Besonders prekär ist dabei die drastische Reduzierung der Arten 
und der Populationen der überlebenden Arten, weil eine artenreiche 
Biosphäre für das Überleben der Art Mensch und selbstverständlich 
auch für viele andere Lebewesen unerlässlich ist. Der Tunnelblick auf 
die schnelle Effizienz begünstigt kurzfristig die weltweite Versorgung 
mit Nahrungsmitteln, stellt aber die mittel- und langfristige Versorgung 
der Weltbevölkerung in Frage. Ökologische Landwirtschaft könnte die 
langfristige Versorgung ermöglichen und mit der Konzentration auf 
pflanzliche Nahrung andere Probleme z. B. die Klimaerwärmung redu­
zieren. Es ist unverantwortlich riskant, die Belastbarkeit größerer öko­
logischer Systeme bis an die Grenze ausreizen zu wollen. 

Die zweite grundlegende Zäsur und mit ihr die dritte Entwicklungs­
phase der Religionsgemeinschaften wird zunächst in Teilen Europas 
durch die Aufklärung eingeleitet, deren rational-empirisches Denkmo­
dell einerseits die mythologische Vorstellungswelt der Religionsgemein­
schaften in Frage stellte und damit die Glaubwürdigkeit der kirchlichen 
Lehren. Andererseits führte die rational-empirische Methodik zu einer 
explosionsartigen Entwicklung der Wissenschaften, die die Bevormun­
dung durch die Kirchen zurückwiesen und für die von ihnen erforsch­
ten Fachgebiete Deutungshoheit beanspruchten. Damit zerbricht das 
Monopol der Deutungshoheit der Religionen. Im Zuge der Rationali­
sierung und ihrer Denkweise setzen sich zwei Legitimationsprinzipien 
durch. Für Entscheidungsverfahren setzt sich für immer mehr Problem­
stellungen die Mehrheitsentscheidung: Legitimation durch Verfah­
ren durch. Damit scheiden konfessionelle Wert-und Normvorstellun­
gen und religiöse Autoritäten als übergeordnete Bezugspunkte aus der 
Entscheidungsfindung aus. Für die Sachargumentation wird die ratio­
nal-empirische Beweisführung ohne Rücksicht auf normative Gesichts­
punkte verbindlich: Legitimation durch Sachverstand, wobei die Ergeb­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


134

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

nisse sachverständiger Beweisführung stets unter dem Vorbehalt der 
methodischen Kontrolle stehen. 

Tatsächlich wird das Deutungsmonopol der Religionsgemeinschaften 
durch eine Struktur fachgebietsbezogener Deutungshoheiten ersetzt, 
die sich im Zuge der Spezialisierung der Fachgebiete und Institutionen 
immer weiter ausdifferenziert und fortan die Wegweisung übernimmt. 
Es beginnt ein Prozess, in dem sich menschliches Selbstverständnis aus 
unterschiedlichen Quellen entwickelt, unter denen Religionen eine sein 
können. Da Wissenschaften und Institutionen das Hier und Jetzt als 
ihre Domäne für sich reklamieren, werden Religionsgemeinschaften 
weitgehend auf die Sinnfrage und das Übernatürliche reduziert. Anders 
ausgedrückt: Menschliches Selbstverständnis muss, wenn es zukunfts­
fähig sein will, fortan aus dem Zusammenwirken unterschiedlicher Per­
sonen und Institutionen entstehen (vgl. Kap. 6).

Damit ist der aktuelle Entwicklungsstand hinsichtlich der Deutungsho­
heit beschrieben, der in den zahlreichen Gesellschaften, und zwar nicht 
nur jenen aus dem europäisch-christlichen Traditionsstrom, mit unter­
schiedlichen Akzentuierungen mehr oder weniger, jedenfalls offiziell 
geteilt wird. In den jeweiligen Bevölkerungen dieser Länder dürfte die 
beschriebene Einschätzung jedoch nicht durchgängig anzutreffen sein. 
Sakrale Offenbarungen bleiben für stattliche Minderheiten und teilwei­
se auch Mehrheiten weltweit für viele Gesellschaften bestimmend.

Fazit: Die Fokussierung auf den Heilsweg des Menschen – manche Au­
toren sprechen vom Heilsprivileg des Menschen – hat zunächst zu ei­
ner Marginalisierung der „übrigen“ Biosphäre in den Deutungen des 
Menschseins der abrahamistischen Religionen und dann in den folgen­
den Entwicklungen zu mehreren Bedrohungsszenarien geführt. Mit der 
Marginalisierung der Biosphäre und der Stellung des Menschen im Erd­
system im Selbstverständnis wird man die bereits im Gange befindli­
chen Bedrohungen nicht bewältigen können. Man wird vielmehr ein 
Selbstverständnis entwickeln müssen, das die Eingebundenheit des 
Menschen in die Biosphäre und in das Erdsystem als Basis berücksich­
tigt (vgl. Kap. 5.5 und 6.4). Ob sich Religionsgemeinschaften für eine 
derartige Erweiterung bzw. Modifizierung ihrer Vorstellungen öffnen 
werden? Die wünschenswerte Richtung zeichnet sich schon seit eini­
gen Jahrzehnten in den der Nachhaltigkeitsforschung zuzurechnenden 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


135

Zusammenfassung und Verortung klärungsbedürftiger Probleme

Wissenschaften und zivilgesellschaftlichen Organisationen, auch in ei­
nigen Religionsgemeinschaften ab. 

Die vorherrschende gesellschaftliche Praxis zeigt gegenläufige Struktu­
ren zu dem notwenigen neuen Selbstverständnis: Aus der primär von 
der christlichen Tradition, insbesondere vom reformierten Protestan­
tismus angestoßenen Entwicklung zur modernen Arbeitswelt und aus 
den Ideen der Aufklärung ist etwas ganz Neues entstanden: eine weit­
gehend säkulare, äußerst dynamische, weil gewinnorientierte Zivilisa­
tion. Sie übernimmt einerseits die Marginalisierung der Biosphäre, die 
Arbeitsethik und die rational-empirische Methodik aus der Tradition 
und kultiviert sie weiter. Andererseits entzieht sie sich immer mehr der 
moralischen Kontrolle durch religiöse Autoritäten und/oder ethische 
Bindungen, weil sie sich durch geradezu explosive Wissenskumulation 
und daraus erwachsende wirtschaftliche und politische Macht selbst le­
gitimiert und damit quasi zu einem Ziel in sich selbst unentbehrlich 
macht. Die primär durch Gewinnmaximierung angetriebene Zivilisa­
tionsdynamik mündet ein in die systematische Abwehr und Bekämp­
fung aller Einschränkungen und Gegenbewegungen, ob es sich um 
staatliche Gesetze, Einsprüche von Bürgern, zivilgesellschaftliche Orga­
nisationen, Umweltschutzauflagen, Forderungen zur Minimierung der 
Klimaveränderung usw. handelt. Die vorherrschende Gewinnmaximie­
rung – es gibt daneben ja auch noch andere Orientierungen und auch 
Gegenbewegungen – bringt immer größere Konzerne und Konzernalli­
anzen hervor, die sich zunehmend der politischen Kontrolle entziehen. 
Die mehrfach angesprochenen bereits laufenden Krisenentwicklungen 
wurzeln nicht ausschließlich aber doch entscheidend in kaum kontrol­
lierter bzw. kontrollierbarer Gewinnmaximierung.

Das Nebeneinander und manchmal auch das produktive Miteinan­
der unterschiedlicher sachgebietsbezogener Deutungshoheiten inner-
halb einer Gesellschaft für ein neues Selbstverständnis dürften häufig 
bis regelmäßig mit vielerlei Ungereimtheiten, Diskontinuitäten, Gegen­
sätzen und Konflikten um Einfluss und Macht verbunden sein, wenn 
sie denn gelingen. Die Frage, wie Einheit in und mit der Vielfalt der 
Deutungshoheiten gelingen kann, bleibt eine dauerhafte Herausforde­
rung. Vielfalt umfasst in diesem Kontext dabei zweierlei, einerseits die 
unterschiedlichen sachgebietsbezogenen Deutungshoheiten und ande­
rerseits die Vielfalt der Sinndeutungsansätze der Religionsgemeinschaf­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


136

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

ten, eine höchst komplexe gesellschaftliche Situation (vgl. Pluralismus 
in Kap.7.2.2).

In den Beziehungen zwischen Gesellschaften stehen sich, ohne dass 
eine Ende abzusehen wäre, zwei Modelle gegenüber: das eher demo­
kratische System der sachgebietsbezogenen Deutungshoheiten und 
das der sakral bzw. ideologisch begründeten Ordnungskonzepte, wenn 
man hier sich herausbildende Zwischenformen zurückstellt. Gesell­
schaften des zuerst genannten Modells verfügen aufgrund des hohen 
Stellenwerts des rational-empirischen Denkmodells über riesige Ent­
wicklungspotenziale, die den sakral dominierten Gesellschaften wegen 
ihrer Normierung erlaubter Wissenschaft nur begrenzt verfügbar sind. 
Die Auseinandersetzung gestaltet sich auch deshalb so unversöhnlich, 
weil beide Seiten an ihrem Modell beharrlich festhalten. Der westlichen 
Zivilisation und ihrer geradezu unheimlichen Dynamik können sich 
auch Gesellschaften mit völlig anders gearteten Traditionen kaum ent­
ziehen, weil sie effiziente Aufgabenerfüllung bietet.

4.6.2	 Lokalisierung klärungsbedürftiger Probleme

Religionen haben lange Zeit für Gesellschaften und ihre Mitglieder 
Wegweisungen für die Gegenwart und Zukunft entwickelt. Dement­
sprechend ergeben sich aus den vorausgegangenen Argumentations­
strängen und Situationsbeschreibungen mehrere klärungsbedürftige, 
zukunftsbezogene Probleme.

•	 Die fortschreitende Rationalisierung der Denk- und Handlungs­
formen seit der Aufklärung hat viele Menschen veranlasst, ihre 
Glaubensgemeinschaften aus unterschiedlichen Gründen zu ver­
lassen, weil sie z. B. die Lehren nicht mehr als glaubwürdig empfan­
den, sich bevormundet fühlten, keine hilfreichen Orientierungen 
für ihre Lebensführung mehr sahen oder aus anderen Gründen: 
Die innere Beziehung zu ihren Glaubensgemeinschaften ist vielen 
Gläubigen verloren gegangen, auch unter Mitwirkung der Rationa­
lisierung. In Deutschland schreitet die Austrittswelle aus den tradi­
tionellen Volkskirchen, in denen zusammen nur noch ca. 60 % der 
Bevölkerung Mitglieder sind, unvermindert fort, steigert sich eher 
noch. Außerhalb Europas wächst dagegen die Zuwendung zu Reli­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


137

Zusammenfassung und Verortung klärungsbedürftiger Probleme

gionen. Wie ist diese Entwicklung einzuschätzen? Macht die fort­
schreitende Rationalisierung des Denkens und Handelns die Reli­
gionen in Europa und – möglicherweise später in anderen Teilen 
der Erde – zum Auslaufmodell, weil sich in allen wichtigen Lebens­
bereichen angeblich rationale Denk- und Handlungsweisen durch­
setzen? Was wird aus den Religionen? Die Eigenart von Religionen, 
Sinndeutung des Lebens und Wegweisungen für Zukunft zu geben, 
mündet regelmäßig ein in oft universale Geltungsansprüche und, 
in der Auseinandersetzung mit anderen Religionen oft in erbitterte 
Konflikte und Kriege. Kriege behindern bzw. verhindern gemeinsa­
mes Handeln, das für die Bewältigung der gemeinsamen Probleme 
unerlässlich ist, innerhalb und zwischen Staaten. Wie kann mit den 
interreligiösen Konflikten umgegangen werden? 

•	 Seit mittlerweile etwa 300 Jahren haben die Wissenschaften und 
zwar nicht nur die Naturwissenschaften einen enormen Bedeu­
tungszuwachs in mehr oder weniger allen Lebensbereichen erfah­
ren. Der aus den Wissenschaften abgeleitete Sachverstand wirkt 
nachhaltig ein auf die Güterproduktion, viele Dienstleistungen, das 
Gesundheits- und Bildungswesen, die Abläufe von alltäglichen, aber 
auch von rechtlichen Entscheidungsprozessen, die Lösung zahlrei­
cher Probleme u. a. Wissenschaften sind in fast allen Lebensberei­
chen allgegenwärtig. Wie bereits mehrfach angesprochen, führt die 
mit rational-empirischer Methodik verbundene Vielseitigkeit und 
Effizienz über die Nutzung durch gewinnorientierte Wirtschafts­
konzerne, Politiker und durch die konsumorientierte Bevölkerung 
neben zahlreichen Verbesserungen der Lebenslagen auch zu weit 
reichenden Bedrohungen unserer Lebensbedingungen: die drama­
tische Reduktion der Biosphäre, die Erwärmung des Klimas und 
die Verseuchung der Umwelt. Zwischen diesen drei miteinander 
verbundenen Problemszenarien gibt es zahlreiche Wechselwirkun­
gen, so dass es nicht genügt, sich auf eines der drei zurückzuziehen. 
Welche Rolle können da die Religionen, die ursprünglich Wegwei­
sungen für die Zukunft entwickelt haben, spielen? Was fehlt der 
Wissenschaft, um die beschriebenen Fehlentwicklungen zu vermei­
den? Wie wird sich das Verhältnis zwischen Wissenschaften und 
Religion entwickeln? Was können die Religionen zur Problemlö­
sung beitragen?

•	 Soweit man das zurückverfolgen kann, sind die sich aneinander 
reihenden Konflikte, nach aller bisherigen Erfahrung der Normal-

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


138

Die Beziehung des Menschen zu Biosphäre und weiterer Umwelt in der Religionsgeschichte

zustand der Menschheit. Wenn dies quasi naturgesetzlich ist, wa­
rum sollte dann eine Änderung dieses naturgesetzlichen Normal-
zustandes möglich sein oder gar angestrebt werden? Erstens: die 
Situation der gemeinsamen Heimstatt Erde hat sich geändert. Der 
Mensch bzw. vor allem die entwickelten Länder haben die Lebens­
bedingungen, stichwortartig mit Klima, Biosphäre und Umwelt 
umschrieben, dermaßen geschädigt, dass Konflikte gemeinsame 
Aktionen zur Erhaltung der Lebensbedingungen verhindern. Ge­
waltsame Konflikte binden Kräfte und lösen meistens keine Prob­
leme, jedenfalls kaum die Aufgabe, die Lebensbedingungen auf der 
Erde zu erhalten. Ausweichmöglichkeiten gibt es auf der begrenz­
ten Erde nicht. Es könnte im Konfliktgerangel nur Verlierer geben. 
Zweitens: Nur durch gemeinsame Anstrengungen besteht die Chan­
ce, die Lebensbedingungen wieder zu verbessern bzw. auf dem ge­
genwärtigen Stand zu halten. Zur Bewältigung dieser Aufgabe hat 
sich in der Evolution des Menschen etwas Neues entwickelt: Kul­
tur. Die bereits bestehende Kultur für das Leben muss weiter entwi­
ckelt und durchgesetzt werden. Dazu müssen drei Probleme in An­
griff genommen werden: Wie können innerhalb einer Gesellschaft 
mehrere unterschiedliche Religionen einigermaßen friedlich beste­
hen? Welches Arrangement ist geeignet, um die Religionskonflikte 
zwischen Gesellschaften zu minimieren? Wie kann Einigung über 
die zur Problemlösung erforderlichen Maßnahmen erzielt werden? 
Die fortschreitende Vermehrung der Erdbevölkerung und ihr zu­
sätzlicher Bedarf an natürlichen und materiellen Ressourcen er­
schwert die Lösung dieser Aufgaben ungemein.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


139

5	 Was wird aus den Religionen?

5.1	 Sind Religionen Auslaufmodelle?

Viele Menschen sehen Religion als Auslaufmodell für die Erklärung 
der Welt und beziehen sich dabei auf unvereinbare Gegensätze zwi­
schen Religion und Wissenschaft, insbesondere auf Aussagen von Re­
ligionen über Erscheinungen der realen Welt, die von Wissenschaften 
als nachweislich falsch nachgewiesen werden. Derartige Sichtweisen 
sind verbreitet, erst recht bei Wissenschaftlern, vor allem Naturwissen­
schaftlern; schließlich beschäftigen sie sich so intensiv und durchaus 
erfolgreich mit der rational-empirischen Erklärung der Funktionszu­
sammenhänge auf der Erde und im Universum, dass auf der Grundla­
ge soliden weil belegbaren Wissens die unterschiedlichen mythologi­
schen Annäherungen an die Wirklichkeit, wenn man sie wörtlich ernst 
nimmt, kaum bestehen können, soweit sie sich auf die reale Welt bezie­
hen. Es gibt nun einmal Gegenstandsbereiche und darin Aussagen, die 
man klar als richtig bzw. falsch bezeichnen kann. Untersuchungen wäh­
rend des 20. Jahrhunderts in den USA zufolge ist der Anteil der Natur­
wissenschaftler, die an Gott oder ein göttliches Wesen glauben, bis zum 
Jahrhundertende auf nahe Null gesunken (vgl. Wilson 2014, S. 307). 

Dementsprechend erwarten viele Menschen, dass Religionen mit zu­
nehmender Rationalisierung der Lebensvollzüge überflüssig werden. 
Ich denke, diese Beurteilung von Religion resultiert aus mehreren Fehl­
einschätzungen. Erstens handelt es sich um ein Missverständnis dessen, 
was Religion im Kern ausmacht. Zweitens führt beides: eine Verabsolutie-
rung des empirisch-rationalen Denkens oder alternativ der Religion in die 
Irre und zu falschen Schlüssen. Drittens entwickelt sich insbesondere in 
der westlichen Zivilisation zunehmend die Vorstellung, dass Religion und 
Wissenschaft je eigene Formen sind, mit der Lebenswirklichkeit der Men-
schen umzugehen, und letztendlich auf einander angewiesen sind, sich 
bedingen, wenn die Lebensbedingungen auf dieser Erde längerfristig er-
halten bleiben sollen. Ich halte es deshalb für überholt, Religion und Wis-
senschaft als miteinander konkurrierende Modelle der Welterklärung zu 
verstehen. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


140

Was wird aus den Religionen?

Erstens: Während Wissenschaft damit zufrieden ist, die für uns erfahr­
bare Wirklichkeit in der Form von eindeutig belegbaren Ursache-Wir­
kungszusammenhängen zu erfassen und zu erklären, gehen Religio­
nen über bloße Erklärungen der realen Welt des Menschen hinaus und 
deuten diese sinnhaft, stets mit dem Blick in die Zukunft, um Orien­
tierung und Handlungsmodelle zu gewinnen. Wissenschaftliche Erklä­
rungen der Welt haben die bildhaften Welterklärungen nicht nur der 
christlichen Glaubensgemeinschaften besonders in den letzten drei 
Jahrhunderten durch empirisch belegte Forschungsergebnisse in Fra­
ge gestellt – Stichwort Entmythologisierung –, in das Feld der sinnhaf­
ten Deutung menschlichen Seins wollten und konnten sie jedoch nicht 
eindringen; sie haben sich ja an das Hier und Jetzt gebunden. Aber jede 
Sinndeutung beruht auf einer nicht mehr hinterfragbaren Leitvorstel­
lung, einem Axiom, einer geglaubten Offenbarung oder wie man diesen 
grundlegenden Ausgangs- und Bezugspunkt des Lebens auch sonst be­
zeichnen will, und gibt dem Leben eine Richtung. In den meisten Reli­
gionen spielt die Sinnfrage eine entscheidende Rolle, weil sie mensch­
lichen Bedürfnissen nach Orientierung und Sinnhaftigkeit entspricht. 
Orientierung erwächst aus der Entscheidung für etwas von grundsätz­
licher Bedeutung. Es geht immer auch um Wegweisung in die Zukunft, 
nicht nur um den status quo und die Klärung konkreter wenn … dann 
Kontexte. 

Die rasante Kultur- und Wissenschaftsentwicklung hat zu der vielfach 
geteilten Einschätzung geführt, dass die Erklärung der vorgefundenen 
Realität bei den Wissenschaften gut aufgehoben ist. Es zeichnet sich 
also ab, dass sich eine Aufgabenteilung zwischen Religionen und Wis­
senschaften einstellt. Religionen kümmern sich um die Sinndeutung 
menschlichen Lebens und dessen Ausrichtung in der realen Welt und 
dies häufig, aber nicht zwangsläufig unter Bezug auf Übernatürliches, 
Wissenschaften um die reale Welt. Die Zeit der Allzuständigkeit der Re­
ligionen scheint mir jedenfalls in den zentralen Institutionen und über­
wiegend im Bewusstsein der Bevölkerungen der westlichen Länder, teil­
weise auch darüber hinaus, vorbei zu sein. Wie Kap. 6.4 zeigen wird, 
teilen diese Auffassung auch die Repräsentanten einiger Weltreligionen.

Zweitens: Der Mensch ist kein rationales Lebewesen; bei seinen eige­
nen Aktionen folgt er den Impulsen seiner Gene, seinen verbliebenen 
Instinkten, seinen anerzogenen und wohl auch selbst entwickelten Vor­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


141

Sind Religionen Auslaufmodelle?

stellungen sowie seinen Gefühlen, die geradezu übermächtig sind in 
ihm. Was ist rational an der Begeisterung für Fußball? Wie kommt es, 
dass bestimmte Formen des Aberglaubens übliches Verhalten sind, z. B. 
anderen nahe stehenden Menschen nicht vor dem Termineintritt zum 
Geburtstag oder einem anderen Lebensereignis zu gratulieren? Immer 
wieder überrascht die Aufgeschlossenheit, ja geradezu Anfälligkeit vie­
ler Menschen für Wunder und rational eher unzugängliche Sachverhal­
te. Nicht weniger erstaunlich ist die verbreitete Bereitschaft, rationale 
Erklärungen für persönlich unangenehme Ereignisse zurückzuweisen 
und sich stattdessen immer wieder auf Verschwörungstheorien ein­
zulassen. Wie kommt es, dass Erklärung durch bloße assoziative Ver­
knüpfung von Ereignissen im Alltag so verbreitet ist und oft akzeptiert 
wird, auch wenn rationale Erklärungen einfach und offensichtlich sind? 
Was hat es mit Rationalität zu tun, wenn Menschen eindeutig bewiese­
ne Sachverhalte nicht akzeptieren können oder wollen? Wie ist zu er­
klären, dass Menschen Jahrzehnte lang Lotterie spielen, obwohl sie die 
geringen Gewinnwahrscheinlichkeiten kennen? Für die Erklärung von 
Ereignissen folgen viele Menschen vorzugsweise ihren Erfahrungen, 
selbst wenn sie im Umgang mit rationalem Denken geübt sind.

Rationalität nutzt der Mensch als Mittel, als bloße Methode, um ei­
nige seiner Ziele zu erreichen und auch, aber keineswegs ausschließ­
lich, um bestimmten Sachverhalten auf den Grund zu gehen, besonders 
im beruflichen Feld. In den Lebensbereichen, in denen das rational-
empirische Denk- und Methodenmodell vorteilhaft einsetzbar ist, hat 
es die menschliche Lebenssituation zu einer sich ständig beschleuni­
genden Entwicklung, allerdings auch zu problematischen Folgeerschei­
nungen getrieben. Das war´s auch schon mit der Rationalität. Das ratio­
nale Denkmodell greift jedoch bei der Erklärung menschlichen Lebens 
viel zu kurz. Wo kommen denn die Ziele her, denen das rational-empi­
rische Modell dient? Die Ziele des Menschen haben wenig mit Rationa­
lität zu tun; sie erwachsen aus dem „leben wollen“, der Gier auf immer 
mehr, dem Neid auf andere Leute, der Durchsetzung des eigenen Geno­
typs, wie die Evolutionsbiologen sagen. Dieses „leben wollen“ umfasst 
ein breites Spektrum an Impulsen und beinhaltet außer den teilweise 
rationalisierbaren Tätigkeiten zur Erhaltung des eigenen Lebens in ent­
scheidendem Umfang emotional befriedigende, selbstzweckliche Hand­
lungen, die ihren Sinn in sich selbst tragen – oder auch nicht – und zen­
traler Inhalt von Leben sind. Handeln ist zwar oft darauf ausgerichtet, 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


142

Was wird aus den Religionen?

bestimmte Ziele zu erreichen, häufig ist es jedoch Selbstzweck: Man tut 
etwas, weil es Spaß macht, Lebensfreude vermittelt; es drückt sich z. B. 
in unterschiedlichen Formen des Spiels: Sport, Kommunikation, Mu­
sik, Gemeinschaft, Kunst u. a. aus. Heutzutage sind Menschen, wenn sie 
denn dazu materiell in der Lage sind, bereit, große Summen für solche 
selbstzwecklichen Ziele, beispielsweise Erlebnisse mit CDs, für Konzer­
te, Sportveranstaltungen, Urlaube und andere Vergnügungen auszuge­
ben. Diese Beispiele zeigen aber auch, wie eng selbstzweckliches und ra­
tionales Verhalten miteinander verflochten sind. Des einen Vergnügen 
ist des anderen Berufsarbeit zur Lebenserhaltung. Auch „Denken“ kann, 
muss aber nicht zielbezogen sein, kann einfach Spaß machen. Die Lis­
te der selbstzwecklichen Tätigkeiten und ihrer Ambivalenzen ist lang. 
Warum gehen Menschen in den diversen Extremsportarten beachtliche 
Lebensrisiken ein, machen Klettern, Tauchen, Freeriding, Mountainbi­
ken und so manche anderen Tätigkeiten zu ihrem zentralen Lebensin­
halt? Leben ist Prozess, ist Erleben, auch Denken. Auch lebensnotwen­
dige Tätigkeiten wie Essen und Trinken haben ihre selbstzweckliche, 
erlebnisbezogene Komponente, sie sind lebensnotwendig und mit Ge­
nuss verbunden. Davon leben zahlreiche Gourmetrestaurants. Einige 
Wissenschaftler betonen zurecht die zentrale Bedeutung selbstzweckli­
cher Tätigkeiten, vor allem des Spiels, in der Entwicklung des Menschen 
und generell (Huizinga 1956, Bellah 2011). Zusätzlich zu diesen auf das 
Individuum bezogenen nicht rationalen, aber Leben bestimmenden 
Komponenten menschlichen Lebens hatten und haben mehr oder we­
niger abenteuerliche kollektive Ideologien, mitunter mit religiöser Un­
termalung, prägende Bedeutung für den Verlauf der Geschichte. In ei­
nigen Staaten feiern ziemlich abstruse völkische Geschichtsideologien, 
eine Art von nationalen Schöpfungsmythen, wieder fröhliche Urstände. 

Drittens: Religionen wegen mangelnder Rationalität abzulehnen, er­
scheint mir vorschnell und allzu schematisch in entweder/oder Katego­
rien gedacht und widerspricht ganz und gar der häufigen Vermischung 
bzw. gewollten Verbindung der Wirklichkeitsdimensionen. Einerseits: 
Als Versuch, das Leben als Ganzes zu erfassen und zu deuten, steckt hin­
ter Religionen durchaus intensives rationales Bemühen. „Religiös oder 
magisch motiviertes Handeln ist ferner, gerade in seiner urwüchsigen 
Gestalt, ein mindestens relativ rationales Handeln: wenn auch nicht 
notwendig ein Handeln nach Mitteln und Zwecken, so doch nach Er­
fahrungsregeln“ (Weber 1964 [1921], S.  317). Religiöse Autoritäten ver­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


143

Sind Religionen Auslaufmodelle?

suchten, nach dem Stand des aktuellen Wissens, ihrer Erfahrungen 
und durchaus auch ihres Charisma, Herausforderungen der Lebensum­
welt, zentrale Bedarfe und Bedürfnisse der Gruppe/Gesellschaft, der In­
dividuen, Gegebenheiten der belebten und unbelebten Natur und an­
deres in einen stimmigen und sinnhaften Zusammenhang zu bringen. 
Andererseits: Weil Religionen das Ganze des Lebens im Blickfeld ha­
ben, sind sie unausweichlich auch mit den Problemen, Zufällen, Span­
nungen, Emotionen, Skurrilitäten, Aversionen, Widersprüchen, Unge­
reimtheiten und anderen Eigenheiten des Lebens konfrontiert, die in 
keine rationale Schublade passen, aber das alltägliche Leben durchzie­
hen; sie setzen sich mit ihnen auseinander und sprengen deshalb den 
einseitigen und zu engen rational-empirischen Rahmen. Denn auch au­
ßergewöhnliche Ideen und absurd erscheinende Vorstellungswelten ha­
ben allein dadurch, dass sie gedacht werden, eine Form von Realität mit 
nicht selten weit reichenden Folgen. Rationalisten machen es sich zu 
leicht, wenn sie alles mit ihrer Methodik nicht Erfassbare als nicht exis­
tent ausklammern. Religionen dagegen versuchen, menschliche Trie­
be und Emotionen, individuelle Bedürfnisse und soziale Notwendig­
keiten, rational-empirische Erklärungs- und Leistungspotenziale: eben 
die ungemein bunte Lebenswirklichkeit unter „einen Hut“ zu kriegen. 
Ich denke, in dem beschriebenen Bemühen der Religionen stecken zu­
sätzlich zu mancherlei Gefühlen von Lustgewinn bis Lebensangst, von 
Desorientierung bis Gewissheit, von Rationalität bis unbändiger Vita­
lität zahlreiche Prozesse des rationalen Abwägens und die Absicht, das 
Ganze des Lebens erfahrbar und lebbar zu machen, Widersprüchliches 
einzubeziehen, nicht auszuklammern. Sollte dies auf rein rational-em­
pirischer Basis wirklich möglich sein? Ich möchte an dieser Stelle auf 
die Vielfalt des Lebens hinweisen, mit denen Religionen umzugehen ge­
nötigt und gewillt sind, um Verständnis für ihre vielfältigen Verknüp­
fungen unterschiedlicher Lebenselemente zu wecken, ohne dies alles zu 
teilen. An anderer Stelle wird noch darauf einzugehen sein, dass Wis­
senschaft nach wie vor große Probleme damit hat, Ganzheiten angemes­
sen zu erfassen (vgl. Kap, 6.1). Und um das Ganze des Lebens geht es bei 
Religion. Und selbst die Summe der Teile des Ganzen wird man wohl 
kaum bilden können.

Fazit: Eine Aufteilung der Zugänge zur menschlichen Lebenswelt und 
ihrer Deutung nach rationalen oder anderen Entweder-oder-Kriterien 
geht also nicht auf, weil ziemlich regelmäßig rationale, emotionale, in­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


144

Was wird aus den Religionen?

tuitive, triebhafte und andere Denk-, Erlebnis-, Handlungs- und Gestal­
tungsformen miteinander verflochten sind. Würde man das Rationale 
zum allein bestimmenden Definitionskriterium der Lebenswirklichkeit 
machen, dann würden alle anderen Zugänge zum Leben in der – be­
achtlich umfangreichen und vielgestaltigen – Residualkategorie „nicht-
rational“ und den damit verbundenen negativen Konnotationen ver­
schwinden. Das mag auch tatsächlich oft in ähnlicher Weise praktiziert 
werden, deckt aber nur einen kleinen Ausschnitt der menschlichen Le­
benswirklichkeit ab und zieht, wenn man so vorgeht, regelmäßig massi­
ve Probleme des individuellen Lebens und des Zusammenlebens nach 
sich. Wählt man als zentralen Bezugspunkt z. B. Lebensvollzüge, dann 
würde rationales Denken und Verhalten als eine Form unter mehreren 
anderen erscheinen und die dominierende Definitionsmacht verlieren, 
die es dadurch erhält, dass nach ihm – fast – alles bemessen wird. Eine 
derartige Überbewertung rationaler Denkweise ist nur möglich, wenn 
man die jeweiligen Ziele als gegeben und selbstverständlich voraussetzt 
und aus jeder Infragestellung ausklammert. Qualitative Merkmale des 
Lebens – und dazu gehören zentral emotionales Erleben, Sinnhaftigkeit 
und Zukunftsorientierung – sind mit rational-empirischen Ansätzen 
nur begrenzt zu erfassen, weil sie sich jedenfalls in wesentlichen Aspek­
ten auf der Ebene unmittelbarer Erfahrung und nonverbaler Kommuni­
kation vollziehen, sich der quantifizierenden Erfassung in wesentlichen 
Hinsichten entziehen, z. B. bei zahlreichen Formen von Gemeinschafts­
erlebnissen. Bedauerlicherweise führt diese begrenzte quantitative Er­
fassbarkeit und Bewertung qualitativer Lebensmerkmale auch zu ihrer 
Unterschätzung und mangelnden Beachtung, eben weil andere Ein­
schätzungsformen, die sich der quantifizierenden Bewertung entziehen, 
wegen fehlender Berechenbarkeit verunsichern und deshalb gemieden 
werden. Aber Zufall, Unberechenbarkeit und Unvorhersehbarkeit sind 
konstituierende Elemente der Evolution und des alltäglichen Lebens. 
Mehr als ein gewisses Maß an Ordnung, Berechenbarkeit und durchaus 
ambivalenter Zielerreichung kann Rationalität wohl kaum erreichen. 

Von Auslaufmodell kann keine Rede sein. Religion als Sinngebungsins­
tanz wird gebraucht und uns deshalb erhalten bleiben. Einzelne Religi­
onen werden verschwinden, andere neu entstehen, wieder andere wer­
den sich neu erfinden, neu erfinden müssen …, weil die Zukunft sie 
vor neue Herausforderungen stellt. Neben den organisierten Religio­
nen mit ihren kollektiven Selbstverständnissen gewinnen individuelle 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


145

Religionskritik 

Selbstverständnisse an Bedeutung. Klar ist aber auch, dass die moder­
ne Zivilisation an die Religionen höchst komplexe Herausforderungen 
heranträgt, die in den Zukunftsweisungen nicht einfach ausgeklammert 
werden können. Ob und welche der religiösen Wegweisungen sich die 
Erhaltung unserer Lebensgrundlagen als zentrales Ziel zu eigen ma­
chen, Antworten auf diese Frage beginnen sich abzuzeichnen: Gewis­
se Ansätze sind bereits erkennbar. Dazu in Abschnitt drei, in Kapitel 
sechs und sieben.

5.2	 Religionskritik 

Auf die eher plumpen Polemiker und Spötter in der Religionskritik gehe 
ich hier nicht ein. Aber auch nach meiner Einschätzung begründete kri­
tische Beurteilungen der Religionen sparen nicht mit deutlichen Worten 
und stützen sich wie die Evolutionsbiologen Edward O. Wilson (2014), 
Richard Dawkins (1990), aber auch der Physiker Hawking (2010) auf 
wissenschaftliche Argumentationskontexte, auf deren Grundlage sie die 
Welt, in der wir leben, erklären und Religionen mehr oder weniger ag­
gressiv attackieren. In der Auseinandersetzung mit der Religionskritik 
von Wilson lassen sich einige zentrale Aspekte klären. 

Nachdem Wilson (Wilson 2014) zunächst auf die positiven Wirkungen 
von Religionen für die Menschheit in der Vergangenheit eingegangen 
ist, fährt er fort: „Warum sind wir dann gut beraten, die Mythen und Göt-
ter der organisierten Religionen offen in Frage zu stellen? Weil sie verdum-
men und entzweien … Als erster Schritt zur Befreiung der Menschheit 
von den oppressiven Formen des Tribalismus würde sich anbieten, mit 
dem gegebenen Respekt die Anmaßung derjenigen Machthaber zurück-
zuweisen, die von sich behaupten, im Namen Gottes zu sprechen, beson-
dere Stellvertreter Gottes zu sein oder über eine exklusive Kenntnis von 
Gottes Willen zu verfügen … Ein anderes Argument für eine neue Aufklä-
rung lautet, dass wir auf diesem Planeten mit allem, was wir an Vernunft 
und Verständnis aufbringen können, allein und damit als Einzige für un-
sere Handlungen als Art verantwortlich sind. Der Planet, den wir erobert 
haben, ist nicht einfach eine Station auf dem Weg in eine bessere Welt 
da draußen in irgendeiner anderen Dimension. Auf eine moralische Vor-
schrift können wir uns mit Sicherheit einigen: Wir müssen damit aufhö-
ren, unsere Heimat zu zerstören, die einzige Heimat, die die Menschheit je 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


146

Was wird aus den Religionen?

haben wird … Der Konflikt zwischen wissenschaftlicher Erkenntnis und 
den Lehren der organisierten Religionen ist unlösbar. Die Kluft wird im-
mer größer werden und für nie endende Kontroversen sorgen, solange re-
ligiöse Führer weiter unhaltbare Behauptungen über natürliche Ursachen 
der Realität aufstellen“ (Wilson 2014, S. 350–353).

Diese eindringlichen Sätze sind ein Aufschrei im Bewusstsein der dro­
henden Katastrophen; sie treffen die aktuelle Situation als Aufgabenbe­
schreibung punktgenau: Es geht um Einigkeit anstelle von religiös oder 
machpolitisch motivierten Kriegen, um Eigenverantwortung der Men­
schen und um Konzentration auf das Wesentliche, die Erhaltung der 

„einzigen Heimat, die die Menschheit je haben wird“. Immerhin gibt es 
vom Ökumenischen Rat der Kirchen, vom Dalai Lama und Papst Fran­
ziskus, wie später darzulegen ist, mit in der Sache ähnlichen Äußerun­
gen Schritte in die richtige Richtung. Aber es gibt nur wenige Anzeichen 
dafür, dass die Voraussetzungen dieser Aufgabe, nämlich gemeinsame 
Aktion aufgrund gemeinsamer Einsicht, mit der erforderlichen Inten­
sität von der Ebene der Utopie und der guten Absichten in die Niede­
rungen der weltpolitischen Praxis gelangen werden. Die von den do­
minierenden wirtschaftlichen und politischen Eliten vorangetriebenen 
Entwicklungen und die zahlreichen Konflikte gehen jedenfalls – mit al­
lenfalls technokratischen Korrekturen – in die entgegengesetzte Rich­
tung und tragen weiterhin zur Verschlechterung bei Klima, Umwelt 
und Biosphäre bei.

Es ist nicht zu bestreiten, dass Religionen verdummen oder, dezenter 
und präziser ausgedrückt, Blockaden gegen mehr oder weniger selbst­
verständliche Erkenntnisse durch Sakralisierung von Aussagen aufbau­
en. So führt der Glaube an die wörtliche Inspiration der Bibel mit seiner 
Blindheit für geschichtliche Prozesse zu zahlreichen mehr oder weni­
ger grotesken Wirklichkeitsverweigerungen. Es gilt der Satz: Jedes Wert- 
oder Vorurteil verstellt die Sicht auf Sachverhalte, Probleme und Per­
spektiven. Islamische Glaubensinhalte enthalten zahlreiche alltägliche 
wie historische Fixierungen mit vielen Wirklichkeitsverweigerungen, 
die eine sachliche weil historisch fundierte Diskussion mit Muslimen 
erschweren oder gar unmöglich machen. Infragestellung ausgeschlos­
sen. Keine Religion kommt wohl ohne solche Blockaden oder Ausblen­
dungen der Wirklichkeit aus, die man auch Opfer des Intellekts nen­
nen kann. Aber so manche dieser Ausblendungen sind angesichts des 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


147

Religionskritik 

wissenschaftlichen Kenntnisstandes nicht nur eine harte Zumutung für 
Rationalisten, sondern laufen wie die Leugnung des Klimawandels auf 
Ignorierung realer Lebensbedrohungen hinaus. Der Buddhismus fällt 
unter den sogenannten Weltreligionen besonders auf, weil er unge­
wöhnlich wenige Opfer des Intellekts fordert. 

Das Konfliktpotenzial der Religionen ist nicht zu übersehen und wird 
im nächsten Abschnitt aufgenommen. 

Die zurecht beklagte Hybris ist ein geradezu typisches Merkmal der 
meisten Religionen und eine Tatsache, die viele Gläubige, gerade 
weil sie gläubig sind, beruhigt und in Gewissheit in ihrer individuel­
len, heilsbezogenen Kuschelecke einlullt; sie nimmt die Angst; sie mag 
auch bislang nachdenkliche Gläubige durchaus abschrecken; sie wird 
jedoch nicht einfach verschwinden, nur weil man ihre Berechtigung 
anficht, denn die versprochene Heilsgewissheit ist ein heiß begehrtes 
Gut, das sich sehr viele Gläubige, in die Schwierigkeiten und Enttäu­
schungen dieser Welt verstrickt, unter keinen Umständen nehmen las­
sen. Die Erklärungen und Deutungen der Welt vieler Religionen mögen 
mehr oder weniger legendenhaft, „falsch“ oder spekulativ sein, sie ha­
ben jedoch unschätzbare Vorteile: Sie sind in den Grundzügen einfach 
und überschaubar und befriedigen existenzielle menschliche Bedürf­
nisse: Die Befreiung von Urängsten, den Wunsch nach Sinngebung und 
Orientierung, und damit Identität und geordnete soziale Verhältnisse 
für das diesseitige Leben, und dessen wie auch immer vorgestellte Fort­
dauer mit dem anderweltlichen Ausgleich in einer ewigen, übernatürli­
chen, freudvollen, gerechten, jenseitigen Sehnsuchtswelt, eben alledem, 
was das Diesseits nicht bietet. Für sehr viele Menschen sind diese Leis­
tungen ihrer Religion so wichtig, dass wissenschaftliche Forschungser­
gebnisse, welche auch immer, dagegen so schnell keine Chance haben, 
z. B. die Evolutionslehre gegen die – wörtlich verstandenen – Schöp­
fungsberichte der Genesis. „Welt erklärende Religionen“ haben deshalb 
gute Chancen, noch lange zu überleben, vielleicht auch eine neue Blü­
tezeit zu erleben, in welchen Gegensätzen zu „wissenschaftlich“ nachge­
wiesenen Sachlagen sie auch stehen mögen. Und: Die nervende Arro­
ganz bzw. die Selbstgewissheit religiöser Autoritäten könnte geradezu 
eine notwendige Voraussetzung des Glaubens sein. Denn die tatsäch­
liche Komplexität und fehlende Überschaubarkeit der gegenwärtigen 
Lebensverhältnisse weckt Bedürfnisse nach einfachen, aber verlässli-

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


148

Was wird aus den Religionen?

chen Erklärungen und Rezepten, wie die Erfahrung und auch die welt­
weite Entwicklung der Religiosität zeigt (z. B. Graf 2007, Vollmuth 2015 
u. a.). Und wer traut sich schon zu, sich einen klaren Überblick über 
das Sammelsurium wissenschaftlicher Untersuchungen zu verschaffen. 
Und: Welche wissenschaftlichen Untersuchungen sind vertrauenswür­
dig? Überdies bewahrt die Abschottung von den unangenehmen Kri­
senszenarien davor, seine eigene Lebensführung in Frage zu stellen und 
grundsätzlich zu ändern. Denn genau das ist damit gemeint, wenn Wil­
son dazu aufruft, „aufzuhören, unsere Heimat zu zerstören“. Die Jen­
seitsorientierung entwertet das Diesseits und vermindert Anstrengun­
gen zu seiner Erhaltung. Fazit: Rationales Erkennen und menschliche 
Sehnsüchte, das sind zwei sehr unterschiedliche und reibungsintensive 
Zugänge zum Leben.

Wer sonst als wir Menschen könnte Verantwortung für unsere Erde 
übernehmen? Wir Menschen sind es, die ihre eigenen Lebensgrundla­
gen gestalten und auch ruinieren. Aber das Abschieben von Verantwor­
tung auf Übernatürliches: allmächtige Götter, außerordentliche Kräfte 
oder andere übernatürliche Wesenheiten ist geradezu ein Markenzei­
chen vieler Religionen und/oder ihrer simplifizierten volkstümlichen 
Versionen, weil es von Verantwortung entlastet. Weil Menschen dieser 
Verantwortung nicht gerecht werden konnten, nahmen sie ihre überna­
türlichen Ankerplätze in die Pflicht, die es richten sollen. Diese überna­
türlichen Instanzen haben Menschen eingeführt und gebraucht, weil sie 
es aus eigener Kraft nicht geschafft haben, eine geordnete Lebenswelt 
und verhaltenswirksame Kontrollen durchzusetzen, um funktionsfä­
hige Gemeinwesen und gleichzeitig individuelle, Bedürfnisse befriedi­
gende Lebensperspektiven zu schaffen. Die übernatürlichen Helfer sind 
also zuerst das Eingeständnis, aus eigener Kraft keine geordneten und 
zukunftsfähigen Lebensabläufe schaffen zu können, sie sind geliehene 
Macht. Die Götter bzw. andere übernatürliche Wesenheiten als immer 
präsente, drohende Keule waren notwendig, um die individuellen und 
kollektiven Egoismen der Menschen wenigstens in kleinem Maßstab an 
der Chaosproduktion zu hindern und in einzelnen sozialen Einheiten/
Gesellschaften wenigstens zeitweise geordnete Lebensverhältnisse auf­
zubauen. Die Entmythologisierung der übernatürlichen Keulen kann 
deshalb auch als Bedrohung sozialer Ordnungen verstanden werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


149

Religionskritik 

Weil es viele „übernatürliche Keulen“ mit jeweils begrenztem Wir­
kungsbereich waren, sind so manche der unterschiedlichen religiös ge­
prägten Territorien miteinander in schwere Konflikte geraten, wie es im 
folgenden Abschnitt beschrieben wird. Dieses Konflikt- und Gewalt­
potenzial der Religionen und der mit ihnen verknüpften Motive und 
Mächte droht sich Kräfte absorbierend so zu verselbständigen, dass für 
die Erhaltung unserer Lebensgrundlagen keine Kraft- und Zeitressour­
cen übrig bleiben. 

Die Lösung grundsätzlicher Probleme des Zusammenlebens wird in 
vielen Religionen ins Jenseits und zu Übernatürlichem geschoben, weil 
sie im Hier und Jetzt nicht gelingt: Eine Bankrotterklärung oder das Er­
gebnis nach wie vor wirkender Urängste? Können wir leisten, was un­
sere Vorfahren nicht vermochten? Schaffen wir, mündig zu werden und 
die anstehenden Probleme anzupacken? Es ist unsere Aufgabe.

Die aktuelle Situation ernüchtert. Gerade die Nation, die sich in Überle­
genheitsphantasien geradezu suhlt, die sich oft auf Gott beruft, die Welt­
meister in der Umweltverschmutzung und Zerstörung der Biosphäre 
und rekordverdächtig für die Erwärmung der Erde ist und für den be­
sonders verschwenderischen Verbrauch der verfügbaren Ressourcen 
sorgt, befindet sich bisher noch im Anfangsstadium, überhaupt den 
aktuellen Wissenstand über den Zustand der Erde und den Ernst der 
Lage zur Kenntnis zu nehmen und sich ihrer Verantwortung zu stellen. 
Wirklichkeitsverweigerung. Ein Bewusstsein der Bedrohung der Le­
bensgrundlagen besteht gerade einmal in kleinen, aber ohnmächtigen 
Zirkeln. Wie soll man dies dann von den Habenichtsländern verlangen, 
von denen einige bereits unter den anhebenden Katastrophen leiden? 
Abhilfemaßnahmen, um die „einzige Heimat, die die Menschheit je ha­
ben wird“ zu erhalten, sind alles andere als verbreitet, stecken, weltweit 
gesehen, in den Kinderschuhen. Es sind nur wenige Länder, arme wie 
reiche, die gegenwärtig Verantwortung zu übernehmen bereit sind. An 
Einigkeit, die Zerstörung der Erde zu bekämpfen, ist aus den genann­
ten Gründen gegenwärtig gerade einmal ansatzweise zu denken. Wie­
der einmal sind es die Ohnmächtigen, Wissenschaftler, zahlreiche Ein­
zelpersonen, Initiativen und Nicht-Regierungs-Organisationen (NRO) 
die mit Worten und Taten für eine radikale Änderung der Wirtschafts­
politik eintreten, bisher nur mit bescheidener Wirkung. Und dann trifft 
es immer wieder diejenigen, die wie z. B. die ohnehin um ihre Existenz 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


150

Was wird aus den Religionen?

kämpfenden Inuits, deren Jagdrechte auf Betreiben von Greenpeace 
eingeschränkt wurden.

Reduziert man Religionen, wie es Wilson, Dawkins und Hawking je­
weils jeder auf seine Weise tun, auf Welterklärung, dann treffen deren 
Aussagen zu, man brauche Religionen nicht zum Verständnis der Welt 
und der Konflikt zwischen Wissenschaft und Religion sei unlösbar. Reli­
gion wäre störend, überflüssig, kontraproduktiv. Nach dieser Denkwei­
se lägen Wohl und Wehe der Menschheit allein in rationalem Denken 
und in einem Verhalten, für das Wilson eine Unterlassung als Zielvor­
gabe macht: „Wir müssen damit aufhören, unsere Heimat zu zerstören“. 
Hinter diesem scheinbar harmlos und passiv daherkommenden Wort 

„aufhören“ steckt die überaus umfassende und schwierige Neuorientie­
rung, die auf eine radikale Umkrempelung der gegenwärtigen Lebens- 
und Wirtschaftsformen und der ihnen zugrundeliegenden Ziele hin­
ausläuft. Denn die zurecht kritisierte Zerstörung unserer Heimat ist der 

„Kollateralschaden“ einer gigantischen Gewinnmaximierungsmaschi­
nerie, die von den herrschenden wirtschaftlichen und politischen Eli­
ten gezielt und energisch vorangetrieben wird und in die die Bevölke­
rungen, freiwillig oder gezwungen, mehr oder weniger vorteilhaft oder 
benachteiligt, ziemlich engmaschig eingegliedert sind. Widerstand und 
Aussteigen sind sehr schwierig. Mit der Zerstörung aufhören bedeutet 
letztlich die Neuorganisation von Wirtschaft und Gesellschaft. Mit die­
ser Forderung, die er so nicht formuliert aber implizit meint, steht Wil­
son nicht allein da. Auch viele NRO, Autoritäten von Religionen und 
auch Wissenschaftler fordern je auf ihre Weise eine grundsätzliche Neu­
orientierung, weil einzelne technokratische Maßnahmen die Ursachen 
der Probleme, allen voran die Orientierung am Wachstum und entspre­
chende Folgen, allenfalls teilweise beeinflussen. Es zeichnet sich also ab, 
dass die Bedrohungsszenarien nur in einer gigantischen, weil nachhalti­
gen Neuorganisation der Gesellschaften zu bewältigen sind, die alle bis­
herigen menschlichen Leistungen weit übersteigt. Woher sollen dazu 
die Antriebe kommen, wenn nicht aus einer tiefen Überzeugung über 
den Sinn des Lebens? 

Zwei Aussagen halte ich für problematisch: Die Überschätzung der Ra­
tionalität einschließlich der gegenwärtigen Wissenschaft und die pau-
schale Absage an die Religionen. Zuerst zur Rationalität, von der bereits 
die Rede war. Wissenschaft und Technologie betreiben im günstigsten 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


151

Religionskritik 

Fall methodisch korrekte Erforschung definierter Aufgaben und Zu­
sammenhänge; sie können damit allen möglichen Zielen und Herren 
dienen und tun dies auch. Genau das ist das zentrales Problem: Der 
gegenwärtige, weltweite Einsatz von rationaler Methodik in den Tech­
nologien der Wirtschaft orientiert sich erschreckend häufig weniger 
an „Wahrheitssuche“ als am erzielbaren Gewinn und führt zu zahlrei­
chen für Biosphäre, Umwelt und Klima schädlichen Produkten bzw. 
Nebenwirkungen. Geforderte Schutzmaßnahmen für Biosphäre, Kli­
ma und Umwelt werden trickreich minimiert oder umgangen (vgl. die 
Äußerungen von Achim Steiner in Balser 2010 vgl. 7.3) – und zu we­
nig eingefordert. Die zuständigen politischen Institutionen sind – in 
den einzelnen Ländern unterschiedlich – nicht willens oder in der Lage, 
wirksame Kontrollmaßnahmen durchzusetzen, weil auch sie am Wirt­
schaftswachstum interessiert sind. Wissenschaft und Technologie brau­
chen inhaltliche Ziele und Kontrolle (vgl. 6.2). War man im Laufe des 
19.  Jahrhunderts froh, die Bevormundung der Wissenschaften durch 
die Religion abschütteln zu können, so wird in der Gegenwart immer 
deutlicher, dass Forschung ohne inhaltlichen Orientierungsrahmen zur 
Bedrohung des Lebens zu werden droht. 

Jeder Eingriff in „unsere Heimat“, mehr oder weniger jede Entwicklung, 
kann ein Akt der Zerstörung sein; jede Entwicklung wird damit zum Ort 
einer Güterabwägung zwischen gegenläufigen Zielen. 

Die Belange von Biosphäre, Klima und Umwelt werden dabei weltweit 
sehr unterschiedlich einbezogen, in vielen Ländern eher nachrangig, in 
anderen z. B. Deutschland, kann man Ansätze einer ernsthaften Berück-
sichtigung nicht bestreiten. Trotzdem ist der Verbrauch von Landschaft 
und Biosphäre enorm, in vielen anderen Ländern erschreckend. Entwick-
lung geht regelmäßig mit dem Verlust von Biosphäre einher. Wissenschaft-
liche Methodik erhält ihre Bedeutung von den Zielen, für die sie eingesetzt 
wird. Und diese Ziele, Gewinnmaximierung in Verbindung mit Wirt-
schaftswachstum werden von den wirtschaftlichen und politischen Eliten 
nicht in Frage gestellt. Grenzziehungen für Wissenschaft und ihre Anwen-
dung sind deshalb im gesellschaftlichen Interesse unbedingt notwendig 
(vgl. Kap. 6.2). Falls sich weltweit die Bereitschaft entwickelt, Wirtschafts- 
und Lebensweise unter Bezug auf Klima, Biosphäre und Umwelt neu zu 
organisieren, sind die notwendigen technokratischen Instrumente in der 
wissenschaftlich und technokratisch hoch entwickelten Zivilisation rela-

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


152

Was wird aus den Religionen?

tiv leicht zu finden. Mit der unumgänglichen Neuorientierung sieht es da-
gegen düster aus.

Im Glauben an seriöse Wissenschaft folgt Wilson seiner Form von Reli­
gion und übergeht dabei seine eigenen Erkenntnisse: „Bewusstes Den­
ken wird von der Emotion gesteuert; dem Überleben und der Fortpflan­
zung ist es voll und ganz ergeben“ (Wilson 2014, S.  17). Wissenschaft 
ist, ob wir wollen oder nicht, Bestanteil menschlichen Tuns und damit 
auch in dessen eigennützige, seien es individuellen oder auch kollekti­
ven Verwerfungen, verstrickt. Sich und das eigene Tun in Frage zu stel­
len, ist weithin verpönt, auch in der Wissenschaft. Ludwig Klages hat 
mit seiner Forderung zur kritischen Selbstkontrolle des Geistes nur we­
nig Zuspruch, aber heftige Kritik erfahren (Klages 1972). Aber insbeson­
dere im Hinblick auf die Zivilisationsentwicklung und die drei Krisens­
zenarien hat eben diese Selbstkontrolle des Geistes für Gegenwart und 
Zukunft besondere Aktualität gewonnen: Wohin steuert unser Geist? 
(vgl. hierzu auch Kap. 6).

Nun zur Religion. Ich knüpfe an Abschnitt 5.1 an. Religionen, so wie 
ich sie kennen gelernt habe, erschöpfen sich nicht in rückwärtsgewand­
ten Welterklärungen, in Erklärungen von dem, was ist und was wir 
von der Welt wahrnehmen. Vielmehr waren Religionen stets auf Zu­
kunft bezogen und könnten gegenwärtig auch ohne eigene Erklärun­
gen der physischen Welt auskommen. Diese Aufgabe haben Religionen 
zwar Jahrtausende mit den jeweils verfügbaren Mitteln wahrgenom­
men. Mittlerweile ist es aber an der Zeit, diese Aufgabe den Wissen­
schaften zu überlassen, die für die Erklärung der physischen Welt die 
geeigneten Instrumente entwickelt und beeindruckende Ergebnisse er­
zielt haben. Dennoch sind Religionen nicht überflüssig, weil sie Men­
schen etwas bieten können, was Wissenschaften vergleichbar nicht 
leisten können und wollen: sie vermitteln Wegweisungen, wie die Zu­
kunft zu bewältigen ist und welches Ziel sowie welchen Sinn ihr Leben 
hat. Das Leben als Aufgabe steht im Mittelpunkt. Solche Wegweisun­
gen werden allerdings die wissenschaftlichen Erklärungen des Hier und 
Jetzt und ihrer Abläufe nicht ohne weiteres auf Dauer ignorieren kön­
nen; tun sie es dennoch, so gehen sie das Risiko ein, aus der Geschichte 
abgekoppelt zu werden und ihre Anhänger in eine Sackgasse zu manö­
vrieren, ihnen die Zukunft zu verbauen. Erstaunlich viele fundamenta­
listische Strömungen scheinen diesen Weg zu gehen. In jedem Fall bau­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


153

Das Doppelgesicht der Religionen

en Religionen – zwangsläufig – auf bestimmten geglaubten, und deshalb 
nicht mehr hinterfragbaren Vorstellungen oder Überzeugungen auf. Vie­
le Religionsgemeinschaften versehen ihre Wegweisungen mit „letzten“ 
sinnhaften Zielen, seien es Paradiese oder wie im Buddhismus das Aus­
scheiden aus dem Kreislauf der Wiedergeburten – dem Vergänglichen – 
mit dem Eingehen in das Absolute. Eine solche Sinngebungsfunktion 
ist sowohl für Gesellschaften als auch für Individuen auf Dauer unent­
behrlich, weil sie dem Leben, Denken, Fühlen und Handeln eine Aus­
richtung gibt und als eine zentrale Koordinationsstelle für alles Tun 
fungiert, ohne die Menschen nur im vorgegebenen gesellschaftlichen 
Rahmen hin- und herschlingern, orientierungslos. An einer solchen 
Wegweisung, die die gegenwärtigen Herausforderungen – Erhaltung 
und Schutz von Biosphäre und Umwelt, Minderung der Klimaerwär­
mung – in ihre Deutung menschlichen Lebens einbezieht, besteht gro­
ßer Mangel. Soweit sie sich gegenwärtig z. B. aus zahlreichen Ansätzen 
und Initiativen auch außerhalb der Religionen entwickelt, besteht ihr 
zentraler Inhalt in der Erhaltung der Lebensbedingungen; sie kann sich 
jedoch bisher nicht entscheidend gegen die dominierenden wirtschaft­
lichen und politischen Eliten und deren Wachstumsideologie durchset­
zen, wohl auch nicht gegen die am Hier und Jetzt, weniger am Mor­
gen interessierten Bevölkerungsmehrheiten weltweit. Ist der Zwergstaat 
Bhutan im Himalaya mit seinem Verfassungsziel Bruttosozialglück in­
mitten des weltpolitischen Chaos ein wirklichkeitsfremder Exot oder 
doch ein Hoffnungsschimmer für die Zukunft?

5.3	 Das Doppelgesicht der Religionen

Man kann die weltweite Zuwendung zu Religionen angesichts verbrei­
teter Entwurzelungsprozesse im Zuge des beängstigend schnellen so­
zialen Wandels als Suche nach Wegweisung in Verbindung mit der 
Einbindung in ein verlässliches und von Sinn erfülltes und geordne­
tes Gemeinwesen verstehen. Sozialanthropologen und Soziologen spra­
chen früher von der Integrationsfunktion der Religion. Zahlreiche so­
zialanthropologische Untersuchungen belegen diese Aussage (vgl. Kap. 
4.2). Auch in der Religionssoziologie der fünfziger und sechziger Jah­
re des vergangenen Jahrhunderts spielte die Integrationsfunktion der 
Religion eine wichtige Rolle (Yinger, Davis, Glock, James, Goode u. a.). 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


154

Was wird aus den Religionen?

Nach Durkheim (Durkheim 1912, S. 47) verbindet eine Religion die ihr 
angehörenden Menschen durch die Deutung menschlicher Existenz in 
Verbindung mit einem System von Glaubensvorstellungen und Ver­
haltensnormen zu einer moralischen Gemeinschaft, und zwar generell 
und überall. Das kann die eine durchaus positive Wirkung von Religion 
sein und das ist auch sehr häufig so gewesen, teilweise immer noch. Die 
Wirkung nach innen in die Religionsgemeinschaft erscheint also kons­
truktiv und führt häufig zu beidem: einer religiös legitimierten sozia­
len Ordnung und zu individuell sinnhaften Lebensperspektiven und auf 
dieser Grundlage zu erfolgreicher Selbstbehauptung dieser sozial-religi­
ösen Gruppe/Gesellschaft. 

Aber was ist mit den Menschen, die nicht zu einer solchen Religion 
oder gar zu einer anderen Religion gehören? Der Glaube an die Ein­
maligkeit und Überlegenheit der eigenen Religion führt nahezu regel­
mäßig zu beidem: zur Abwertung von Menschen anderer Religionen 
bis hin zu ihrer Ausrottung und, soweit wir zurückblicken können, zu 
endlosen, häufig gewaltsamen Konflikten und unvorstellbar grausamen 
Kriegen, bis heute. Sieger beanspruchten für sich, die stärkeren Götter 
oder den einzig wahren Gott auf ihrer Seite zu haben. Die Bevölkerun­
gen wurden oft niedergemetzelt, Überlebende zur Konversion gezwun­
gen, gelegentlich, aber eher ausnahmsweise, auch mit ihrer ursprüngli­
chen Religion als Minderheit geduldet. Die Geschichte der Religionen 
ist zu großen Teilen eine Geschichte erbarmungsloser Religionskriege, 
in denen die Tötung von Feinden mit religiösen Legitimationen verse­
hen und zu besonderen Heldentaten mit heilsbezogenen Belohnungen, 
z. B. unmittelbarem Eingang ins Paradies, hochstilisiert wurden und 
werden. Ausgangspunkt solcher Religionskriege konnte einerseits die 
Religion zwecks weiterer Ausbreitung sein, häufig verbunden mit öko­
nomischen und politischen Motiven, andererseits nutzten so manche 
Herrscher die mit Religion verknüpfte Motivation zur Steigerung der 
Kampfkraft ihrer Truppen und zur Effektivierung und Legitimation ih­
rer Herrschaft. Religion und Politik haben in zahlreichen Variationen 
kooperiert, immer wieder zum Schaden der betroffenen Menschen, na­
türlich einschließlich der Soldaten, die auch für zweifelhafte Ziele ihr 
Leben einsetzen mussten.

Man hat die Konflikte zwischen Religionen bisher weitgehend als eine 
Art unabänderliches Naturereignis und Schicksal hingenommen. Das 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


155

Das Doppelgesicht der Religionen

kann so kaum weitergehen. Auch in Wilsons Religionskritik und – wie 
später zu zeigen sein wird – in der Argumentation des Dalai Lama und 
von Hans Küng ist das Konfliktpotenzial der Religionen ein zentraler 
Bestandteil der Kritik, weil es eine weltweite Einigung zugunsten der 
Lebensbedingungen und für Maßnahmen zugunsten von Biosphäre, 
Klima und Umwelt behindert. Nur von der überwiegenden Mehrheit 
der Weltbevölkerung getragene, gemeinsame Anstrengungen haben 
die Chance, diese Aufgaben und angemessene Maßnahmen erfolgreich 
durchzuführen. Ohne eine Befriedung der Religionen sind die globalen 
Probleme nur schwer zu bewältigen.

Wie die aktuellen Berichte in den Medien verdeutlichen, beeinflussen 
gegenwärtig Konflikte mit religiösen Aspekten, religiös motivierte oder 
gerechtfertigte Morde und Terroranschläge bis hin zu kriegerischen 
Auseinandersetzungen die sozialen Beziehungen in und zwischen zahl­
reichen Gesellschaften; sie sind, je nach Eigenart, alltägliche Realität 
und Normalität, jedenfalls nicht Ausnahmen, die man vernachlässigen 
könnte. Es sind jedoch gegenwärtig primär die fundamentalistischen 
Ausprägungen von Religion, die zu unterschiedlichen Abstufungen 
von Aggression bis hin zu brutaler Gewalt neigen und als Störenfrie­
de auch die Weltmächte zu Wachsamkeit und Abwehrmaßnahmen nö­
tigen, während sich die meisten christlichen und buddhistischen Religi­
onsgemeinschaften jedenfalls gegenwärtig einem friedlichen Mit- und 
Nebeneinander verpflichtet fühlen. 

Im Vorderen Orient haben Religionskonflikte zur faktischen Auflösung 
von Staaten geführt, weitere Staaten sind von den Folgewirkungen be­
droht, bürgerkriegsähnliche Zustände mit religiösem Hintergrund sind 
in mehreren Ländern verbreitet. Auch weite Teile von Kamerun bis 
zum Mittelmeer leiden unter Konflikten mit fundamentalistischen isla­
mischen Gruppen. Darüber hinaus haben sich diese Konflikte interna­
tionalisiert, wie die Terroranschläge in Europa einschließlich Russland 
und den USA zeigen. Die fundamentalistischen, oft sehr aggressiven 
Versionen fast aller Religionstraditionsströme – aus Christentum, Is­
lam, Judentum, Hinduismus, Buddhismus – scheinen zurzeit weit ak­
tiver und erfolgreicher zu sein als ihre Herkunftstraditionen; in ihnen 
zeigt sich immer wieder sowohl ein großes Abgrenzungsbedürfnis nach 
außen als auch eine beachtliche Aktions- und Gewaltbereitschaft. Selbst 
mit friedlichen Fundamentalisten gibt es ein großes Problem: Man 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


156

Was wird aus den Religionen?

kann mit ihnen kaum verhandeln und Kompromisse schließen, weil 
beides ihrer Grundeinstellung widerspricht und sie zu wissen glauben, 
was richtig und falsch ist. 

Mit innenpolitischen Konflikten ist in allen Gesellschaften zu rechnen, 
in denen starke fundamentalistische Religionsgemeinschaften bestehen. 
Starke religiöse Gruppen schränken die innen- und außenpolitischen 
Handlungsspielräume z. B. auch in den USA erheblich ein: Ein amerika­
nischer Präsident wird es kaum wagen, politische Initiativen gegen die 
Interessen der Evangelikalen oder der Juden, z. B. einschneidende Ein­
griffe in die israelische Politik, zu starten. 

Man muss sehr wahrscheinlich damit rechnen, dass die bereits gegen­
wärtig ausgesprochen aggressiven bis gewaltsamen Konflikte innerhalb 
größerer Religionsgruppierungen und zwischen ihnen weiter andauern 
und sich eher noch verschärfen. Für die Einigung sowohl der Staaten 
als auch der Religionen für wirksame Maßnahmen zugunsten von Kli­
ma, Biosphäre und Umwelt, d. h. des Überlebens des Menschen, ist dies 
eine fatale Fortsetzung herkömmlicher Verhaltensmodi. Das Gewaltpo­
tenzial der Religionen beeinträchtigt das soziale Leben in vielen Gesell­
schaften, bindet derzeit die Kräfte der Politiker in hohem Maße und 
beeinträchtigt die Verfolgung der zentralen überlebenswichtigen Ziele.

Hier wurde das Konflikt- und Gewaltpotenzial der Religionen ange­
sprochen. Das bedeutet nicht, das politische und ökonomische Konflikt- 
und Gewaltpotenzial zu übersehen oder zu verharmlosen. Allerdings 
kann man hier ansatzweise Verhandlungs- und Kompromissbereit­
schaft erkennen, für gemeinsame, alle Länder angehende Probleme 
auch Lösungen anzustreben und zu erarbeiten. Nach einigen nahezu 
vergeblichen Versuchen sind die Ergebnisse der Pariser Umweltkonfe­
renz im Dezember 2015 ein offensichtlicher Fortschritt und Lichtblick 
(vgl. Kap. 7.2.4).

5.4	 Entwicklungstendenzen der Religionen

Die Wegweisungsfunktion, die Religionen über die Jahrtausende aus­
geübt haben, dürfte auch weiterhin für die Gegenwart und Zukunft für 
Menschen und Gesellschaften vonnöten sein. Wer oder was sollte denn 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


157

Entwicklungstendenzen der Religionen

diese Funktion an ihrer Stelle übernehmen? Die Frage ist allerdings, 
ob die Religionen in ihrer gegenwärtigen Verfassung, mit ihren gegen­
wärtigen Akzentsetzungen wirklich Wegweisungen in die Zukunft sein 
können und an der Bewältigung der großen Krisenszenarien mitwir­
ken können. Die Religionslandschaft steht unter Veränderungsdruck, 
sie wird kaum ohne wesentliche Veränderungen auskommen. Ob und 
inwiefern Religionen für die Bewältigung der anstehenden Probleme 
hilfreich sein können, ist eine grundlegende Frage.

Für die nähere Zukunft zeichnen sich gegenwärtig zwei Entwicklungs­
trends ab. Mit dem Wort Entwicklungstrend soll hier ausgedrückt wer­
den, dass die Entwicklung der Religionen relativ schnell ganz anders 
verlaufen kann. Nach den vorausgegangenen Argumenten ist davon 
auszugehen, dass Religionen als kollektive Deutungen des Mensch­
seins weiter bestehen werden; jedenfalls einige unter ihnen werden auf 
die Herausforderungen, die von der erfolgreichen empirisch rationa­
len Wirtschafts- und Konsummaschinerie, von der Globalisierung und 
den beschriebenen Krisenszenarien ausgehen, neue Antworten suchen. 
Damit dürften wesentliche Modifizierungen und Akzentverschiebun­
gen im gegenwärtigen Repertoire der Religionen verbunden sein, damit 
sie ihrer Funktion, Wegweiser in Gegenwart und Zukunft zu sein, ge­
recht werden können, nicht hoffnungslos hinter den Herausforderun­
gen der Zeit zurückbleiben und das schon spürbare Vakuum hinterlas­
sen. Denn die meisten Religionsrepräsentanten waren und wollen auch 
weiter Wegweiser in die Zukunft sein. Derartige Modifizierungen und 
Akzentverschiebungen zeichnen sich teilweise bereits seit kurzer Zeit 
bei einigen traditionellen Religionen (vgl. Kap. 6.4) ab. Immerhin gibt 
es etwas, das man Aufbruch nennen kann, und insofern auch Hoffnung 
auf vorteilhafte Veränderung. Gänzlich neue Ansätze, das Menschsein 
unter Berücksichtigung der benannten Krisenszenarien plausibel zu 
deuten, gewinnen bisher noch keine breite Resonanz und Akzeptanz.

Ein zweiter Trend lässt sich bei den fundamentalistischen Religionsge­
meinschaften, die in allen großen Religionstraditionen zu finden sind, 
beobachten. Sie sehen ihre Zukunft in der Rückbesinnung und Idea­
lisierung althergebrachter, unantastbarer Offenbarungen und deuten, 
soweit sie die sich bereits vollziehenden Krisenszenarien überhaupt 
wahrzunehmen bereit sind, diese jeweils durch ihre sakrale Brille. Als 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


158

Was wird aus den Religionen?

besonders veränderungsresistent und konfliktbereit zur Bewahrung ei­
ner idealisierten Lebensform fallen Gesetzesreligionen auf. 

Ein Reaktionsmuster fundamentalistischer Glaubensgemeinschaften 
besteht darin, bestimmte wissenschaftliche Ergebnisse, die ihren Leh­
ren widersprechen, nicht zu akzeptieren. Beispielsweise hat die Evolu­
tionslehre bei den evangelikalen Gruppen, angeblich ca. 50 % der Be­
völkerung der USA, keine Chance gegen die biblische Schöpfungslehre. 
Auch sonst ziehen Fundamentalisten das Opfer des Intellekts vor, wenn 
Widersprüche zwischen eigenen religiösen Vorstellungen und der do­
kumentierten Wirklichkeit auftreten: Man kann das partielle Wirklich-
keitsverweigerung nennen. Ich bin auf dieses typische menschliche Ver­
haltensmuster schon an anderer Stelle eingegangen. Ein zweites Muster 
besteht in der religiösen Umdeutung, insofern unleugbare moderne 
Krisenentwicklungen als gezielte göttliche Aktionen, häufig als göttli­
che Strafen im heilsgeschichtlichen Kontext interpretiert werden. So 
wird die Verantwortung für diese Entwicklungen dem allmächtigen 
Gott bzw. den unantastbaren Göttern zugeschoben. Eine Motivierung 
zu eigener Problembearbeitung kann aus solchen Sichtweisen nicht ent­
stehen. Auf der Grundlage derartiger fundamentalistischer Orientie­
rungen, die im Einzelnen durchaus unterschiedlich sind, sieht die Zu­
kunftsprognose für Biosphäre, Klima und Umwelt düster aus, weil die 
Umdeutung der Wirklichkeit Problembewusstsein und Veränderungs­
bereitschaft kaum entstehen lassen. 

Ob die oben beschriebene Vielfalt der Religionen erhalten bleibt oder 
ob sie im Zuge der Globalisierung und der damit verbundenen mindes­
tens partiellen Angleichung von Denkmustern, Lebensläufen und Le­
bensverhältnissen in vielen Ländern generell auch abnimmt, bleibt ab­
zuwarten, denn die Lebenslagen der Menschen dürften auch in Zukunft 
innerhalb von Gesellschaften und zwischen ihnen ein breites Spektrum 
umfassen. Vielfalt der Lebenslagen wird mit einer gewissen Vielfalt von 
Sinndeutungen menschlichen Seins verbunden bleiben. Denn Lebens­
sinn ist mehr oder weniger eng verbunden mit den jeweiligen Lebens­
wirklichkeiten. Man könnte es also schon als besonders günstige Ent­
wicklung einschätzen, wenn es trotzdem unter den unterschiedlichen 
Religionen zugunsten der Sicherung des Überlebens zu einer gemeinsa­
men Zielsetzung und zu einem gemeinsamen Aktionsprogramm kom­
men sollte, denen eine quantitativ große Mehrheit zustimmt, trotz aller 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


159

Entwicklungstendenzen der Religionen

anderen Unterschiede. Ich halte es allerdings für wahrscheinlich, dass 
so manche Religionsgemeinschaft – man kann das beharrlich oder auch 
lernunfähig und starrsinnig nennen – an ihren traditionellen Vorstel­
lungen festhält, ohne Rücksicht auf Brüche und Unvereinbarkeiten mit 
der aktuellen Lebenswelt, die ohnehin in allen Gesellschaften bestehen 
und die meisten Menschen auch nicht stören, weil sie sie nicht wahr­
nehmen oder als normal betrachten. Religionsgemeinschaften, die aus­
schließlich religiös legitimierte Denk- und Verhaltensmuster dulden, 
müssen mit erheblichen Schwierigkeiten rechnen, sich weiterhin in sä­
kularen Staaten zu behaupten. Die mit Wirklichkeitsverweigerung häu­
fig einhergehende Doppelmoral wird die Probleme nicht dauerhaft lö­
sen können.

Der soziale Wandel vollzieht sich in allen Teilen der bewohnten Erde 
immer schneller. Besonders davon betroffen sind die als Entwicklungs­
länder bezeichneten Gesellschaften, weil sie in wenigen Jahren mit 
schnellen Entwicklungssprüngen konfrontiert sind, die Entwurzelung 
und Desorientierung begünstigen, oft verbunden mit weiterer Verelen­
dung. Die immer wieder beschriebene steigende Zuwendung zu Religi­
onen (z. B. Graf 2007, Vollmuth 2015) kann deshalb als Suche nach Ori­
entierung, Identität und neuen Sicherheiten verstanden werden. 

Aber auch in den entwickelten westlichen Ländern konfrontiert der im­
mer noch schnelle soziale Wandel die Bevölkerung mit Identitäts- und 
Orientierungsproblemen, die sich mangels überzeugender Alternativen 
in der Schwächung und Auflösung sozialer Kontexte und Verbindlich­
keiten, in anarchischen Tendenzen sowie heftigen, teils gewaltsamen 
Auseinandersetzungen z. B. im Umfeld von Fußballspielen, Demonst­
rationen u. a. spiegeln, aber auch im wachsenden Unterstützungsbedarf 
von Familien, Kindern und Jugendlichen, in der Kriminalitätsentwick­
lung und in zunehmenden Schwierigkeiten selbständiger Lebensfüh­
rung in Erscheinung treten.

Gleichzeitig ist dennoch in Europa weiterhin damit zu rechnen, dass die 
Mitgliederzahl der traditionellen Kirchen weiter schrumpfen wird. Von 
den Austretenden bleibt ein – jedenfalls für Deutschland nicht genau 
quantifizierbarer Teil – religiös ungebunden und entwickelt manch­
mal individuell ein Selbstverständnis. Man spricht bei diesem Perso­
nenkreis auch von religiöser Bastelmentalität. Ein nicht genau quantifi­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


160

Was wird aus den Religionen?

zierbarer Teil bleibt ohne Mitgliedschaft in einer Religionsgemeinschaft. 
Ob es auf Dauer auch ohne Selbstverständnis geht? 

Der Rest wechselt zu anderen Religionsgemeinschaften. Dass der Rück­
zug aus den traditionellen Kirchen in Europa gleichzeitig auch als Ent­
fremdung von traditionellen christlichen Glaubensinhalten wie dem 
Gottesglauben und dem Glauben an ein Leben nach dem Tode zu ver­
stehen ist, lassen die Vergleichszahlen auf der Grundlage von Umfragen 
in den USA und europäischen Staaten vermuten, auf die sich Wilson 
bezieht (2014, S.  307 f.). Diese Umfragen weisen gravierende Unter­
schiede zwischen den USA und europäischen Ländern nach. Den Pro­
testanten zuzuordnende Religionsgemeinschaften in den USA waren 
vorherrschend eher konservativ und standen der historisch-kritischen 
Exegese der Bibel (Stichwort Entmythologisierung) stets kritisch und 
ablehnend gegenüber, verblieben in einem eher mythologischen Ge­
schichts- und Bibelverständnis. Ob die Entfremdung von bestimmten 
Glaubensinhalten in Europa generell als Verminderung religiöser Bin­
dungsbereitschaft der Menschen zu deuten ist, bleibt dennoch offen. Es 
könnte auch sein, dass kirchenferne Personenkreise sehr wohl, wenn 
es das denn gäbe, für ein Selbstverständnis zu begeistern wären, das 
die geistigen Grundlagen der Moderne respektiert, einbezieht und eine 
dazu passende Deutung menschlichen Seins beinhaltet. Denn auch Kir­
chenferne brauchen ein Selbstverständnis, eine Vorstellung dessen, wo­
her sie kommen, was sie sind und wohin sie gehen. 

5.5	 Achtung vor dem Leben als gemeinsame 
Grundlage

Nach meinem Geschichtsverständnis sind es, wie bereits dargestellt, die 
Menschen, die auf der Grundlage ihrer in der Evolution entwickelten 
Fähigkeiten die Erde erobert haben und gestalten bzw. zerstören. Sie 
sind es, die kollektive Selbstverständnisse, Religionen genannt, entwi­
ckelt haben, als sie sich ihrer selbst bewusst wurden, weil sie Orientie­
rung und Wegweisung für die Zukunft brauchten. Sie sind es, die ihre 
Religionen immer wieder, meist sehr zögerlich, an die sich ändernden 
Lebensverhältnisse angepasst haben. Sie sind es, die sich in ihren Religi­
onen übernatürliche Instanzen ersonnen haben, die Garanten für funk­
tionsfähige Gemeinwesen und gleichzeitig für individuelle Bedürfnis­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


161

Achtung vor dem Leben als gemeinsame Grundlage

se befriedigende Lebensperspektiven sind. Sie sind es aber auch, die die 
Geschichte der Menschheit mit einer endlosen Kette von Religionskrie­
gen und politisch oder wirtschaftlich motivierten Konflikten versehen 
haben. Sie sind es, die jetzt durch die hausgemachten Bedrohungen un­
ter Druck gesetzt werden, die gewaltsamen Konflikte zu beenden, durch 
friedliche Konfliktformen zu ersetzen und ungeachtet aller Unterschie­
de unter den Religionen und Staaten eine gemeinsame Basis zu schaffen, 
auf der gemeinsame Ziele und Programme zur Erhaltung der mensch­
lichen Lebensbedingungen erarbeitet und durchgesetzt werden. Das ist 
eine enorme Aufgabe: Sie bedeutet, über alle bisherigen menschlichen 
Leistungen weit hinauszuwachsen, eine neue Stufe menschlichen Mit- 
und Gegeneinanders zu erreichen. Die Frage ist also, ob wir Menschen 
es schaffen, ohne die übernatürlichen Keulen, nicht nur in kleinen Ein­
heiten, sondern weltweit geordnete und zukunftsfähige Lebensverhält­
nisse aufzubauen, d. h. die gemeinsamen Interessen aller bzw. fast aller 
Staaten in den Mittelpunkt zu stellen und dadurch als Weltgemeinschaft 
oder realistischer: als Weltzweckverband handlungsfähig zu werden. 
Ein zaghafter Anfang ist bei der Klimakonferenz in Paris gelungen (vgl. 
Kap. 7.2.4). Wenn wir diese Fähigkeit zur eigenständigen Gestaltung ge-
ordneter Lebensverhältnisse weltweit erarbeiten und erstreiten könnten, 
wäre dies ein qualitativer Sprung in der menschlichen Evolution. Diese 
Sätze zu schreiben macht nur Sinn, weil auch in der Gegenwart schon 
bestimmte an Gemeinsamkeit orientierte Strukturen und Prozesse vor­
handen und manchmal erfolgreich sind. Auf ihnen kann man aufbauen, 
sie kann man erweitern.

Die bisherigen Analysen zu Religionen fallen zwiespältig aus. Auf Re­
ligion im Sinne eines Selbstverständnisses können wir dennoch nicht 
verzichten; wir brauchen es, um einen gangbaren Weg zur Fortsetzung 
menschlichen Lebens zu finden. Einen solchen gangbaren Weg finden 
wir nur auf der Grundlage einer Haltung/Überzeugung, die dem Leben 
insgesamt, nicht nur einzelnen Lebewesen mit Achtung begegnet und 
sich in darauf bezogenem Verhalten ausdrückt, auch wenn das Selbst­
verständnis darüber hinaus so vielfältig ausfällt wie bisher. Diese Rich­
tungsangabe macht implizit deutlich, dass diese Haltung zum gegen­
wärtigen Zeitpunkt, im Weltmaßstab gesehen, gerade einmal teilweise 
festzustellen ist, sich also noch unter dem Druck der im Gange befind­
lichen Bedrohungsszenarien entwickeln muss.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


162

Was wird aus den Religionen?

Im Buddhismus spielt die Achtung vor dem Leben seit jeher eine zent­
rale Rolle und prägt auch in hohem Maß das alltägliche Verhalten von 
immerhin mehreren hundert Millionen Gläubigen. Das Tötungsver­
bot auch für Tiere mag zwar nicht immer und überall voll durchgehal­
ten werden, es übt nichtsdestoweniger auf die Lebensführung und die 
Nahrungsmittelbeschaffung der Gläubigen und deren Folgewirkungen 
nachhaltigen Einfluss aus, der insbesondere im Vergleich mit westli­
chen Gesellschaften in mehreren Hinsichten unübersehbar ist (Fleisch­
verzehr, Umgang mit Tieren, Produktion Methangas). Buddhistische 
Kulturen zeigen, dass Achtung vor dem Leben als ein grundlegendes 
Element einer Kultur von allen Angehörigen gelebt werden kann, nicht 
nur von religiösen Virtuosen.  

Immer schon sind es die kollektiven Selbstverständnisse, die die Men­
schen auf allen sozialen Ebenen zu zielorientierten individuellen und 
vor allem sozial koordinierten Handlungen befähigen. Auch hoch­
gradig destruktive und dissoziative Handlungen stammen regelmä­
ßig aus einem Selbstverständnis. Wenn also solche Selbstverständ­
nisse in ihren Auswirkungen die eigenen Lebensgrundlagen und die 
anderer Lebewesen schädigen oder gar zerstören, liegt ein fehlgeleite­
tes weil lebensbedrohendes bzw. selbstzerstörerisches Selbstverständnis 
vor. Die treibenden Kräfte der Zivilisationsentwicklung, aber auch ihre 
Nachfolger in anderen Ländern haben in ihrer Fixierung auf das eigene 
individuelle und kollektive Wohlergehen den generellen Lebenskontext 
aus dem Blickfeld verloren und treiben auf umfassende globale Krisen 
bzw. Katastrophen zu. Menschliches Leben macht dann sich selbst zum 
Geschädigten und Feind. Die Ausrichtung des Lebens hat sich dann – 
bewusst oder unbewusst – auf Selbstzerstörung hin entwickelt und wird 
damit widersinnig und kontraproduktiv. Menschliches Selbstverständ­
nis war ja entstanden, um Orientierung für das Leben in Gegenwart und 
Zukunft zu gewinnen. Eine Neujustierung unserer Selbstverständnisse 
und unserer Ziele wird deshalb wie bereits angesprochen unumgäng­
lich, weil die überkommenen individuellen und kollektiven Egoismen, 
Ziele und Gierattacken eine Leben bedrohende Fehlentwicklung einge­
leitet haben.

Diese Fehlentwicklung zwingt uns in Verbindung mit der grundsätz­
lichen Eigenverantwortlichkeit des Menschen zu einer Neubesinnung 
auf unsere eigentlichen Grundlagen und Ressourcen. Unsere Wurzeln 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


163

Achtung vor dem Leben als gemeinsame Grundlage

liegen im Strom des Lebens, aus dem wir uns entwickelt haben, der un­
sere Lebensgrundlage ist und bleibt, weil es außerhalb für uns keine 
Existenzmöglichkeit gibt. Diese Einbindung in die Biosphäre und ih­
ren Artenreichtum ist unsere Überlebensbedingung. Im Zuge der Evo­
lution konnten wir geistige Kapazitäten entwickeln, die uns in der Bio­
sphäre eine herausgehobene Stellung verleihen. Diese Stellung bringt es 
mit sich, dass wir Menschen auch die einzige Lebensform sind, die für 
die Erhaltung des Lebenskosmos aktiv und zielgerichtet wirken kann. 
Wir haben nichts anderes als unser Leben; es ist für uns Sinn, trägt sei­
nen Sinn in sich selbst, wenn wir es sinnvoll gestalten. Und umgekehrt: 
Wenn wir unser Leben nicht sinnvoll gestalten, fehlt unserem Leben der 
Sinn. Unser Leben und das Leben generell muss deshalb beides sein: 
Ausgangs- und Zielpunkt unseres Denkens und Handelns. Ob unser Le­
ben sinnhaft ist und wird, ob es auch Zukunft haben wird, individuell, 
sozial und als Art, hängt maßgeblich von uns ab. Es ist unsere Aufgabe, 
zusammen mit unseren Mitmenschen aus dem Leben etwas Sinnhaftes 
zu machen. Der erste und unumgängliche Schritt zur gemeinschaftli­
chen Gestaltung und Ermöglichung des Lebens besteht darin, Achtung 
vor dem Leben, dem unsrigen und dem anderer Lebewesen zu lernen 
und daraus Umgangsformen miteinander zu entwickeln. Wenn wir das 
Leben nicht zu achten lernen, wird es uns abhandenkommen: in we­
sentlichen Teilen die Biosphäre, von der und in der wir leben, und un­
ser eigenes Leben. Wer denn sonst als wir soll dies tun?

Die Evolution hat in uns mit den geistigen Kapazitäten auch das Poten­
zial angelegt, mitmenschliche Verhaltensmuster zu entwickeln. Religi­
onen haben bei der Ausformung dieser altruistischen Qualitäten von 
Anfang an eine zentrale Rolle gespielt. Es gibt zur Kultivierung des alt-
ruistischen Fähigkeitsspektrums des Menschen im Kampf um das Überle-
ben keine Alternative.

Die hier formulierte Position steht der später darzustellenden Auffas­
sung des Dalai Lama (vgl. Kap. 6.4) in den zentralen Punkten sehr nahe.

Oben habe ich auf den Buddhismus hingewiesen, in dem sich die Ach­
tung vor dem Leben als ein gelebtes Merkmal der Lebensführung und 
Kultur bewährt hat. Die Achtung vor dem Leben: könnte sie nicht das 
gemeinsame Band auf dieser Erde werden, das alle verbindet und uns 
ermöglicht, gemeinsam Ziele und Maßnahmen zur Erhaltung unserer 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


164

Was wird aus den Religionen?

Lebensbedingungen zu entwickeln und Konflikte friedlich auszutra­
gen? Selbstverständlich kann man die Achtung vor dem Leben auch auf 
andere Weise begründen als ich es tue und dennoch für die Erhaltung 
der Lebensbedingungen mitwirken. Welchen Sinn kann ein Selbstver­
ständnis von Menschen in Zukunft noch haben, das sich nicht auf die 
Achtung vor dem Leben stützt?

5.6	 Zusammenfassung 

Nachfolgend fasse ich die Leitgedanken dieses Kapitels zusammen:

•	 Religionen konzentrieren sich auf den sinnhaften Gesamtzusam-
menhang menschlicher Existenz und auf Wegweisung für die Zu-
kunft; sie versuchen dabei, sich möglichst nahe an die biologisch 
und soziokulturell bestimmte Bedürfnislage des Menschen anzunä­
hern, indem sie die vielfältigen menschlichen Lebenswelten, darun­
ter unter anderen Lebensvollzügen auch rationale Bezüge, respek­
tieren, im Lichte grundlegender Überzeugungen verstehen und zu 
einer Wegweisung bündeln. Religion wird als Sinngebungsinstanz 
und Wegweiser gebraucht und uns deshalb voraussichtlich erhalten 
bleiben. Von Auslaufmodell kann keine Rede sein. Demgegenüber 
beschäftigen sich Wissenschaften mit der Beschreibung und Erklä­
rung der realen Phänomene und Wirkungszusammenhänge unse­
rer globalen und universalen Lebenswelt, soweit sie mit empirisch-
rationaler Methodik zugänglich sind. Gegenwärtig bahnt sich also 
eine Aufgabenteilung von Religionen und Wissenschaften an.

•	 Wilsons Kritik halte ich in drei Punkten für berechtigt: Religionen 
entzweien, Religionen verdummen durch partielle Realitätsver­
weigerung und irreführende Aussagen über die Realität, Religio­
nen neigen zu Anmaßung. Seine Verkürzung von Religion auf ein 
mit der Wissenschaft konkurrierendes Erklärungsmodell der Welt 
stimmt nicht mehr generell, und sie übersieht die Sinn deutende 
und Weg weisende Funktion von Religionen, die auf tief verwur­
zelten menschlichen Bedürfnissen aufbauen. Diese Einschätzung 
weist jedoch unterschiedliche Facetten auf und spiegelt in der Be­
schreibung eindimensionale Eindeutigkeit, die wegen ihrer unter­
schiedlichen Facetten keinen dauerhaften Bestand haben kann.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


165

Zusammenfassung 

•	 Religionen bewirken nach Innen zukunftsorientierte Ordnungen 
und ebensolche individuellen Lebensperspektiven. Ganz anders ist 
die Wirkung nach außen, weil es zahlreiche Religionen gibt: Der 
Glaube an die Einmaligkeit und Überlegenheit der eigenen Religi­
on führt nahezu häufig zu beidem: zur Abwertung von Menschen 
anderer Religionen bis hin zu ihrer Ausrottung und, soweit wir zu­
rückblicken können, zu endlosen, häufig gewaltsamen Konflikten 
und unvorstellbar grausamen Kriegen, bis heute. Religionen sind 
deshalb mit ihrem Gewaltpotenzial eine Bedrohung für die welt­
weit erforderlichen gemeinschaftlichen Aktionen zugunsten der 
Biosphäre, des Klimas und der Umwelt.

•	 Zwei entgegengesetzte Entwicklungstrends zeichnen sich ab. Ers­
tens: Einige Religionsgemeinschaften mit hohen Mitgliederzahlen 
(Ökumenischer Rat der Kirchen, römisch-katholische Kirche, grie­
chisch orthodoxe Kirche, Mahayana-Buddhismus) beziehen seit 
Kurzem explizit die Probleme um Klima, Biosphäre und Umwelt 
in ihre sinndeutenden Kontexte ein (vgl. Kap.6.). Besonders aus­
geprägt ist bei ihnen durchgängig der ausdrückliche Appell für ge­
meinsame, überkonfessionelle Übereinkünfte und Aktionen. Zwei­
tens: In der weltweiten Zuwendung zur Religion gewinnen primär 
die fundamentalistischen Versionen aus den genannten Traditions­
strömen und auch andere neue Mitglieder. Von den fundamenta­
listischen Religionsgemeinschaften ist überwiegend wenig kon­
struktives Engagement in den Problemfeldern Biosphäre, Klima, 
Umwelt zu erwarten, weil ihre verabsolutierten Überzeugungen 
Abgrenzung bedeuten und keine Verhandlungs- und Kompromiss­
bereitschaft erkennen lassen.

•	 Aus dem verbreiteten Anthropozentrismus sind durch komplexe 
Entwicklungen Bedrohungen unserer Lebensgrundlagen entstan­
den. Um eine Handlungsgrundlage für Konzepte und Maßnahmen 
in den Problemfeldern Biosphäre, Klima und Umwelt zu erhalten, 
ist eine Neujustierung unserer Ausgangsbasis, d. h. unseres Selbst­
verständnisses unumgänglich. Im Interesse des eigenen Überlebens 
müssen die gesamte Biosphäre und ihre Erhaltung in den Mittel­
punkt unseres Denkens und Handelns rücken. Es zeigt sich unab­
weisbar, dass der Menschenwunsch zu leben auf Dauer an die Ach­
tung vor dem Leben insgesamt gebunden ist. Der Buddhismus zeigt 
uns seit über 2000 Jahren, dass und wie Achtung vor dem Leben 
als tragfähiges Element der Kultur gelebt werden kann. Die Erhal­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


166

Was wird aus den Religionen?

tung der Lebensgrundlagen kann gelingen, wenn das altruistische 
Fähigkeitsspektrum des Menschen weiterentwickelt wird und die 
verbreiteten Konflikte durch gemeinsame Anstrengungen über­
wunden werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


167

6	 Religion und Wissenschaft: Eine 
neue Beziehung zwischen ihnen 
wird gebraucht

Im Verlauf der Darstellung war von beiden immer wieder die Rede, von 
Religion und Wissenschaft. Dabei hat sich gezeigt, dass die Konfronta­
tionen zwischen beiden und die einseitige Parteinahme für eine Seite 
nicht weiterführen. Ich gehe davon aus, dass wir beide brauchen: Wis­
senschaft und Religion. Auch Einstein war dieser Auffassung. Ihm wird 
folgende Äußerung zugeschrieben: „Wissenschaft ohne Religion ist 
lahm, Religion ohne Wissenschaft ist blind“.

6.1	 Zur Geschichte ihres Verhältnisses 

Die Wurzeln von Religion und Wissenschaft reichen weit in die Ge­
schichte des Menschen zurück. Beide Denkformen versuchten, Wir-
kungszusammenhänge zu erfassen und zu erklären. Religionen zielten 
und zielen dabei bis heute auf den Gesamtzusammenhang des Lebens 
und darin auf den Sinn des menschlichen Lebens, um Orientierung 
für die Gestaltung der Zukunft zu gewinnen. Die ersten Versuche von 
rational-empirischer Erklärung (Wissenschaft) setzten an konkreten 
Problemen, vor allem an konkreten Alltagsproblemen an, für die eine 
Erklärung zwecks vorteilhafter Anwendung gesucht wurde, um die Le­
bensführung zu erleichtern. Einen ersten Ansatz von Wissenschaft, eine 
erste Form des Denkens in Ursache-Wirkungszusammenhängen könn­
te man deshalb in der Herstellung von Werkzeugen sehen, z. B. eine 
Steinart gezielt auszusuchen und so zu bearbeiten, dass man damit er­
legte Beutetiere zerteilen kann. Dazu braucht man schon differenzierte 
Einzelkenntnisse über geeignete Steinarten, deren Fundorte, Bearbei­
tungsmöglichkeiten usw. 

Der Ansatzpunkt an Einzelproblemen bestimmt Wissenschaft immer 
noch, allerdings mit der Absicht, aus zahlreichen erforschten Details 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


168

Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung zwischen ihnen wird gebraucht

schließlich umfassende und komplexe Wirkungszusammenhänge nicht 
nur aber auch für praktische Umsetzungsmöglichkeiten zu erfassen. 
Die Untersuchungsmethoden haben sich insbesondere in den vergan­
genen zwei Jahrhunderten auf der Grundlage des Grundmusters enorm 
ausdifferenziert und sind disziplinbezogen zu eigenen Forschungs­
schwerpunkten geworden. In jüngster Zeit werden auch Versuche zur 
Untersuchung komplexer Systeme unternommen z. B. des Erdsystems 
in der Klimafolgenforschung. Wissenschaftliche Forschung ist bisher 
nur sehr begrenzt in der Lage, Ganzheiten und komplexe Gebilde als 
solche mit zuverlässigen Ergebnissen zu untersuchen. Nach wie vor ver­
sucht man solche Ganzheiten, z. B. Gesellschaften, durch Untergliede­
rung in viele Einzelprobleme zu erfassen und dann zu größeren Einhei­
ten zusammenzufassen. Aber: Das Ganze ist stets mehr oder richtiger: 
etwas anderes als die Summe seiner Teile, soweit man aus unterschied­
lichen Teilen überhaupt „Summen“ bilden kann. Auch Systemanalysen 
haben da immer noch ihre Grenzen. Ferner: lebenswichtige qualitative 
Aspekte des Lebens sind wissenschaftlich trotz emsiger Bemühungen 
nicht vollständig und befriedigend auszuleuchten: Was ist Lebensquali­
tät? Was sind gelingende soziale Beziehungen? Was ist erfülltes Leben? 
Welchen Sinn hat Leben?

Dass Religionen entstanden sind, als der Mensch sich seiner selbst be­
wusst wurde und Orientierung suchte, davon war bereits die Rede. Mitt­
lerweile versuchen sich erstaunlich viele wissenschaftlichen Disziplinen 
darin, Religion als solche und die Vielfalt der Religionen zu ergründen 
und kapitulieren – trotz interessanter Ergebnisse – vor zentralen Fra­
gen, weil die wissenschaftliche Methodik ihre offensichtlichen Grenzen 
hat. Gerade zentrale Dimensionen des Lebens entziehen sich der em­
pirisch-rationalen Methodik, sind auf intuitive, ganzheitliche Zugän­
ge, eine Art kombinatorische Gesamtschau vielschichtiger und unter­
schiedlicher, aufeinander bezogener Elemente angewiesen. Man fühlt 
sich an Goethe erinnert: „Wenn ihr’s nicht fühlt, ihr werdet’s nicht erja­
gen“ (Goethe, Faust, Teil I). 

Wissenschaft als meistens am Detail ansetzender Versuch, Wirkungs­
zusammenhänge im Kontext alltäglicher Bewältigung und Gestaltung 
des Lebens zu erfassen, erfuhr einen besonderen Entwicklungsschub, 
als Ackerbau und Viehzucht relativ schnell zu festen Dauersiedlun­
gen, Dörfern und schließlich größeren Städten führten und damit di­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


169

Zur Geschichte ihres Verhältnisses 

verse Handwerkszweige mit beachtlicher Materialbeherrschung ent­
standen. Solche Entwicklungen vollzogen sich offensichtlich wie bereits 
angesprochen unabhängig voneinander in savannenartigen Flusstälern, 
während sie bei den in Wäldern lebenden Menschengruppen ausblie­
ben. Mit anderen Worten: Die Lebensumwelt in einer bestimmten Art 
von Flusstälern beinhaltete wesentliche und für die Zukunft des Men­
schen entscheidende Entwicklungsanreize. Die antiken Monumente 
von der Tempelanlage im heute türkischen Göbekli Tepe über die frü­
hen Bewässerungsanlagen in den großen Flusstälern des Orients, die 
Pyramiden und Tempel in Ägypten, die zivilisatorischen Bauten der 
Römer wie Aquädukte, Baumaschinen oder das Kolosseum bis zur Ha­
gia Sophia im damaligen Konstantinopel usw. waren nur mit einem sich 
differenzierenden, präzisen und bewundernswerten Wissen, handwerk­
lichem Können und einer ausgeklügelten Materialbeschaffungs- und 
Arbeitsorganisation zu erstellen – und bestehen teilweise bis in die Ge­
genwart. Das nötigt mir sehr großen Respekt ab, sobald ich an die Be­
nutzbarkeit einer heutigen Autobahnbrücke von kaum vierzig Jahren 
denke. Man kann von unseren Vorfahren viel zum Thema Nachhaltig­
keit lernen.

Religion und Wissenschaft haben eine vergleichbare Ausgangssituation: 
Sie beginnen beide mit einer Situation der Ungewissheit und streben in 
die Lage verbesserten Wissens. Beide wollen Wirkungszusammenhänge 
erklären. Religion ist aus den oben beschriebenen existenziellen Grün­
den an Aussagen über den gegenwärtigen und zukünftigen Gesamtzu­
sammenhang des Lebens interessiert, der immer unbekannte Sachver­
halte und Prozesse enthält. Um aus diesen Unbekannten verlässliche 
Größen zu machen, behilft sich Religion mit Annahmen, Überzeugun­
gen oder Glaubensvorstellungen, die als unbestreitbare Größen, gewis­
sermaßen als unhinterfragbar gesetzt werden und die Kluft zwischen 
Wissen und Nichtwissen überbrücken. Eben diese Überbrückungsele­
mente haben die existenziellen Bedürfnisse der Gläubigen befriedigt; 
sie und ihre Funktionen waren aber immer angreifbar und werden bis 
heute in Frage gestellt. Naturwissenschaft setzt sich dieser Unsicher­
heit nicht aus, sondern zielt zunächst auf empirisch eindeutig beleg­
bare Aussagen über zunächst kleinere Wirkungszusammenhänge, die 
schließlich zu größeren Gefügen von Zusammenhängen und schließ­
lich hochkomplexen Aussagensystemen zusammengefügt werden. Wis­
senschaftler sind sich ihrer möglichen Fehler bewusst und deshalb offen 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


170

Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung zwischen ihnen wird gebraucht

für Korrekturen auf der Grundlage ihrer Methode. Religionen neigen 
dagegen dazu, ihre ungewissen Überbrückungselemente zu verabsolu­
tieren und so der Kritik und dem Wandel zu entziehen, bis sie schließ­
lich von anderen Religionen abgelöst und verdrängt werden. Dennoch 
bieten Religionen ihren Gläubigen und deren Gesellschaften etwas, das 
Wissenschaft nicht bieten kann: Lebenssinn und Orientierung. 

Die beiden Erklärungsmodelle von Religion und Wissenschaft kamen 
bis in die Neuzeit ohne größere Konflikte aus, weil sie sich einerseits 
auf unterschiedliche Zielbereiche bezogen und sich die Religionen 
andererseits auch noch lange im nur wenig hinterfragten mythologi­
schen Welterklärungsmodus bewegen konnten und dies überwiegend 
immer noch tun: Mythologische Elemente prägen religiöse Welterklä­
rungen nach wie vor und weltweit. Dementsprechend verfügten Religi­
onen über das Monopol der umfassenden Welterklärung und behaup­
teten es in der westlichen Welt bis in das 17. Jahrhundert, auch wenn es 
zwischenzeitlich gelegentlich kritisiert oder bestritten wurde und seit 
dem 14. Jahrhundert zunächst unter europäischen Astronomie-Gelehr­
ten immer mehr in Frage gestellt wurde und schließlich offenen Wi­
derspruch erfuhr (Galileo Galilei). Die entscheidende und grundlegen­
de Veränderung trat in Teilen Europas ein, als von den Wortführern 
der Aufklärung die rational-empirische Vorgehensweise, obwohl sie 
konkret schon seit langem praktiziert wurde und als Fortschrittsmotor 
fungierte, zum unbeschränkt gültigen Erklärungsmodell für alle inhalt­
lichen Felder einschließlich der Religion erhoben wurde und der Welt­
erklärung der Kirchen auf der Grundlage der Offenbarung nun konkur­
rierend gegenübertrat. Damals war dies eine unglaubliche Provokation 
der Kirchen und viele ihrer Gläubigen und für zahlreiche Religionen 
ist dies immer noch so. Obwohl sich in der Romantik bald, durchaus 
begründet, eine Gegenbewegung zur Verabsolutierung des rationalen 
Welterklärungsmodells entwickelte, war sein Siegeszug als methodi-
sches Verfahren der Wissenschaften und technologischen Anwendun­
gen, bei der Entscheidungsfindung und bei zahllosen Alltagsbelangen 
nicht mehr zu stoppen. 

Bedauerlicherweise werden die Grenzen der Leistungsfähigkeit dieser 
Methodik insbesondere bei qualitativen Zusammenhängen, z. B. bei 
zwischenmenschlichen Beziehungen und Sinnkontexten, oft zu wenig 
erkannt und respektiert nach dem Motto, was nicht empirisch genau 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


171

Zur Geschichte ihres Verhältnisses 

belegbar ist, existiert nicht. Diese Sichtweise mündet ein in eine Ab­
wertung der qualitativen Bestandteile im Leben. Wer im Sozialbereich, 
Erziehungsbereich oder auch anderen menschenbezogenen Arbeitsfel­
dern tätig ist, kann von vielen frustrierenden, diesbezüglichen Erfah­
rungen einschließlich geringer Bezahlung berichten. Dennoch: Die 
qualitativen Elemente in den Lebensvollzügen sind es, die als „Öl im 
gesellschaftlichen Getriebe“ Zusammenleben noch ermöglichen, Chaos 
verhindern. Umgekehrt: Wo dieser verbindende „soziale Mörtel“ fehlt 
und die diversen individuellen und kollektiven Egoismen aufeinander­
prallen, kommt es schnell zu Chaos. In der Sprache der Evolutionstheo­
rie von Wilson ausgedrückt heißt das: Soweit eine Gesellschaft im Wett­
bewerb mit anderen Gesellschaften egoistische Strebungen eindämmen 
und altruistische fördern kann, wird sie sich behaupten und auch das 
Leben ihrer Bürger sichern können.

Die besondere Wirksamkeit der von Vertretern der Aufklärung einge­
brachten und verabsolutierten Denkweise beruht darauf, dass sie ers­
tens damals über die Studierstuben der Intellektuellen und Gelehrten 
sowie die bürgerlichen Gesprächszirkel hinaus Eingang in die politi­
schen Führungskreise fand; sie konkretisierte sich in der Säkularisation 
sowie in den ihr folgenden grundlegenden Reformen der Staatsorgani­
sation gewissermaßen als Revolution von oben (vgl. Kap. 4), allerdings 
zunächst nur in Teilen Europas und Amerikas. Zweitens begann mit 
dem Denkmodell der Aufklärung der kometenhafte Aufstieg der Wis­
senschaften, deren Denkweise und kritische Äußerungen an der Glaub­
würdigkeit der mythologischen Gehalte der Offenbarungen und ihrer 
Lehren nagte, also die Kirchen nachhaltig schwächte. Drittens führte, 
wie dargestellt, die hochdynamische Entwicklung der neuen Zivilisa­
tion mithilfe der Wissenschaften und ihrer fortschreitenden Wissens­
kumulation zur Etablierung neuer auf Fachgebiete bezogener Deu­
tungshoheiten von Wissenschaften und anderen Institutionen z. B. des 
öffentlichen Rechts, die über richtig oder falsch, über verbotenes, gebo­
tenes oder erlaubtes Verhalten entscheiden und damit normative Ent­
scheidungen fortschreitend säkularisieren. Dementsprechend gewann 
viertens diese neue dennoch nur scheinbar rational geprägte Zivilisa­
tion, weil sie mit ihren zahlreichen Produktionsbetrieben ökonomisch 
erfolgreich war und die Bevölkerung in Arbeit und Brot brachte, einen 
überaus starken Einfluss auf die Lebensführung der Bevölkerung und 
führte damit gleichzeitig zu einem drastischen und für die Kirchen dra­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


172

Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung zwischen ihnen wird gebraucht

matischen Ausschluss aus zentralen Lebensbereichen. Man spricht von 
Funktionsverlust. Warum ist diese Zivilisation nur scheinbar rational? 
Weil ihre Ziele, seien es Selbstverwirklichung, selbstzweckliche Ziele, 
Gewinn- und Machtmaximierung oder auch andere aus dem bloßen sei 
es individuellen oder kollektiven Durchsetzungsanspruch resultieren.

Die Auseinandersetzungen zwischen Religion und Wissenschaft über 
die Deutungshoheit sind zwar weltweit gesehen längst nicht über­
wunden. Dennoch bahnt sich im Rahmen der westlichen Zivilisati­
on eine grundlegende Veränderung an, die man auch als Aufgabentei­
lung bezeichnen kann. Die Wissenschaft übernimmt die Erklärung des 
Hier und Jetzt der physischen Welt, Religion hat es mit der Sinndeu­
tung menschlicher Existenz zu tun, richtet sich an ihren grundlegen­
den Überzeugungen aus und kann dabei die Achtung vor dem Leben 
nicht übergehen: Sie ist Bestandteil der Schöpfung und der Fortdauer 
des Lebens. Dennoch bleiben Religion und Wissenschaft aufeinander 
bezogen. Wissenschaft braucht Religion, insofern letztere menschliche 
Existenz deutet, Wegweisungen entwickelt und lebensdienliche Ziele de­
finiert und damit auch Grenzen für Wissenschaft zieht – ziehen sollte. 
Religion braucht Wissenschaft, um die Lebenswirklichkeit, für die sie 
Orientierung leisten will, zu verstehen. 

6.2	 Wissenschaft braucht Religion

Mit der Aufklärung entwickelten sich zwischen Wissenschaft und Reli­
gion einige Konfliktfelder. Auf zwei möchte ich eingehen. 

Ein Konfliktfeld zwischen den Kirchen einerseits und Wissenschaft und 
anderen Institutionen andererseits bezieht sich auf die jeweiligen An­
sprüche auf Deutungshoheit. Die Kirchen, insbesondere die römisch-
katholische Kirche wollte die Deutungshoheit über alle Inhalte nicht 
aufgeben und kämpfte geradezu verbissen um ihren Einfluss in Staat 
und Gesellschaft. Wissenschaften und andere Institutionen pochten 
dagegen auf ihre fachgebietsbezogene Deutungshoheit. Die Spannung 
zwischen der römisch-katholischen Kirche und insbesondere der Na­
turwissenschaft hielt deshalb lange an. 1966 hat das Vatikanum II in 
dieser Frage klar entschieden: „Die weltlichen Sachbereiche und die 
entsprechenden profanen Wissenschaften sind autonom; sie sollen lege 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


173

Wissenschaft braucht Religion

artis, nach ihren eigenen Gesetzen, ohne Bevormundung durch die 
Theologie betrieben werden“ (Wolf 2015). Diese grundlegende Verän­
derung fand wie auch andere hoffnungsvollen Entscheidungen des Va­
tikanum II im innerkirchlichen Raum zunächst wenig Niederschlag. 
Dennoch: Die grundlegende Klärung des Verhältnisses zwischen rö­
misch-katholischer Kirche und Wissenschaft wird durch die Enzyklika 
Laudato si’ von Papst Franziskus (2015) auch auf einer konkreten Ebene 
bestätigt und unmissverständlich umgesetzt. Den Umgang der Enzykli­
ka mit den Ergebnissen der Naturwissenschaften zum Klimawandel be­
stätigt die Anerkennung der jeweils fachgebietsbezogenen Deutungsho­
heit der Naturwissenschaften und anderer weltlicher Sachbereiche und 
beendet den Anspruch der Deutungshoheit über alle Inhalte. Der Kon­
flikt ist also, jedenfalls bezogen auf die römisch-katholische Kirche und 
auch auf viele protestantischen Glaubensgemeinschaften, beendet. Für 
die protestantisch-evangelikalen Kirchen in den USA trifft dies nur teil­
weise zu. 

In anderen Religionen, z. B. einigen islamischen Religionsgemeinschaf­
ten, ist dieser Konflikt in vollem Gange und Hintergrund der Ablehnung 
westlicher Kultur und Lebensart. Wieder einige ebenfalls islamische 
Religionsgemeinschaften halten an dem Monopol der Deutungshoheit 
der Religion fest. In wieder anderen Religionsgemeinschaften hat diese 
Auseinandersetzung noch gar nicht begonnen.

Aber warum braucht Wissenschaft Religion? Mittlerweile besteht weit­
hin Konsens darüber, dass die Erklärung der physischen Realität der 
Erde und des Universums den Erkenntnismethoden der Wissenschaft 
zuzuordnen ist; sie wäre dort auch gut aufgehoben, wenn, ja wenn sich 
die Wissenschaften und ihre praktischen Umsetzungen ihrer Verant­
wortung für Klima, Umwelt und Biosphäre bewusst wären; sie sind dies 
aber nur partiell. Der Großteil der Probleme mit Biosphäre, Klima und 
Umwelt erwächst einerseits aus notwendigen Versorgungsbedarfen, 
aber andererseits auch aus der sorglosen Umsetzung wissenschaftlicher 
Ergebnisse zugunsten von materieller Gewinnmaximierung und Macht 
und – das ist das zentrale Problem – verbunden mit fein gesponnenen 
Netzen von Abhängigkeiten in den Gesellschaften und in der Politik. 
Wer sich aus solchen Abhängigkeiten befreien will, steht schnell vor 
dem Nichts und im gesellschaftlichen Abseits – Ausgang ungewiss. Wil­
sons Wissenschaftsverständnis scheint mir sehr idealistisch, er ist ein 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


174

Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung zwischen ihnen wird gebraucht

Wissenschaftsgläubiger, sieht sich offensichtlich tatsächlich der Wahr­
heit verpflichtet; dies trifft nur für einen Teil der Wissenschaftler, ins­
besondere für die Grundlagenwissenschaften (die weniger vermarktbar 
sind), zu. Wissenschaft ist wie alles andere Menschliche tatsächlich von 
allem Menschlichen, auch Fragwürdigem durchzogen: Eitelkeit, Selbst­
behauptung, Betrug, Fälschung und diversen anderen Ausprägungen 
des Vorteilsstrebens. Die Wahrheitssuche bleibt dabei immer wieder 
auf der Strecke. Die Selbstbefreiung der Wissenschaft von der kirch­
lichen Bevormundung ist zunächst von vielen begrüßt worden, nach­
vollziehbar und wünschenswert, aber welchen Zielen dient die Wis­
senschaft nun? Ist Wissenschaft damit Selbstzweck, dient sie mit ihrem 
Methodeninstrumentarium allen beliebigen Herren? Wissenschaft hat 
sich gegenwärtig offensichtlich weitgehend übergreifenden inhaltlichen 
Ziel- und Sinnvorstellungen entzogen und ist bei nahezu allen Auftrag­
gebern zu finden, die mehr oder weniger mit Geldscheinen winken. Das 
kann um des Überlebens willen nicht so bleiben.

Deshalb ist ein zweites Konfliktfeld zwischen einigen christlichen Kir­
chen und anderen Religionen einerseits und besonders den auf Le­
bewesen bezogenen Wissenschaften deutlich brisanter, weil es die 
menschlichen Lebensgrundlagen unmittelbar betrifft: es geht um die 
grundsätzliche Frage, ob sich Wissenschaft alle Untersuchungsziele 
an Menschen und auch anderen Lebewesen vornehmen darf, die for­
schungstechnisch machbar sind und möglicherweise sowohl positive 
Effekte im Gesundheitswesen als auch erhebliche ökonomische, aber 
ethisch fragwürdige Verwertungsmöglichkeiten ermöglichen. Wie frei 
kann und soll Wissenschaft sein? Im Mittelpunkt dieser Auseinander­
setzungen stehen dabei gentechnische Veränderungen bei Pflanzen, 
Tieren und Menschen, die Behandlung von Tieren für die Fleischerzeu­
gung, die allein auf kurzfristige Effizienz ausgerichtete Gestaltung der 
Landwirtschaft durch große Nahrungsmittelkonzerne und weitere Zie­
le im Feld der biotechnischen Forschung und Produktion. Unter Rück­
bezug auf die Offenbarung lehnen einige Kirchen und andere Religio­
nen mit ihren eigenen Begründungen bestimmte, auf den Menschen 
und andere Lebewesen bezogene Forschungen und darauf aufbauen­
de praktische Umsetzungen ab, weil derartige manipulative Eingriffe in 
das göttliche Schöpfungsgeschehen dem Menschen nicht zustehen und 
ethisch fragwürdig sind. Man kann das als weltanschauliche Auffassung 
abtun, weil es an empirischen Belegen mangelt. Aber: Auch Biologen 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


175

Wissenschaft braucht Religion

warnen vor fatalen, weil unabsehbaren Wirkungen. Es gibt also sowohl 
religiöse als auch wissenschaftliche Argumente gegen grenzenlose For­
schungen an Lebewesen und entsprechende biotechnische Produktion 
und Verwertung. 

Seit 2012 hat sich die neue Gentechnikmethode CRISPR-Cas9 (Clus­
tered Regularly Interspaced Short Palindromic Repeats) in Windesei­
le unter den Molekularbiologen und Genetikern durchgesetzt, weil sie 
einfach, schnell und preiswert eingesetzt werden kann. Das Verfahren 
wurde von Emmanuelle Charpentier entwickelt und mit Jennifer Doud­
na zwecks simpler Handhabung radikal vereinfacht: „CRISPR-Cas9 ist 
ein gentechnisches Verfahren. Laiensprachlich wird es auch Gensche­
re genannt. Wie mit einem Skalpell kann das Erbgut verändert werden 
(„genome editing“). Eine Gensequenz kann zerschnitten, ausgeschal­
tet oder durch andere ersetzt werden. Das funktioniert bei allen Zel­
len – Viren, Hefen, Pflanzen, Tieren und auch beim Menschen“ (http://
www.3sat.de/Page/?source=/scobel/186063/index.html). Von dieser Me­
thode, die zurzeit vielfältig erprobt wird, erwarten Forscher grundle­
gende Fortschritte in der Krankheitsbekämpfung. Die Methode erlaubt 
allerdings auch Eingriffe in die Genpools des Menschen. Und welche 
geniale Entdeckung bleibt schon ohne heftigen Missbrauch? Großes Po­
tenzial und ebenso große Gefahren liegen also nah bei einander. 

Die Befreiung der Wissenschaft von der Bevormundung durch Kirchen 
hat zu einem kaum kontrollierten Forschungsverhalten geführt, das 
mehr oder weniger allen Herren dient, wenn es lohnende durchaus eh­
renwerte Ziele gibt oder andernfalls die Entlohnung stimmt. Und vie­
le dieser Herren, häufig Großkonzerne, interessieren sich nur für eins: 
Gewinnmaximierung und Marktkontrolle, ohne Rücksicht auf Klima, 
Umwelt, Biosphäre, Bevölkerung – und ethische Bedenken. 

Die diversen Länderregierungen nehmen zu diesen Problemkreisen un­
terschiedliche Positionen ein; einige regeln in ihren Rechtsordnungen 
die Möglichkeiten und Grenzen von biotechnischer sowie anderer in­
dustrieller Forschung und Produktion. Offensichtlich lassen die USA 
wie auch andere Staaten ihren Wissenschaftlern und Betrieben weit 
mehr Freiraum als dies in Europa üblich ist. Deutschland scheint in die­
sen Fragen mithilfe der Ethik-Kommission ethisch begründete, stärker 
einschränkende Grenzen für biotechnische Forschung und Produktion 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


176

Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung zwischen ihnen wird gebraucht

zu ziehen als andere Länder. Betroffene Unternehmen sehen darin eine 
Benachteiligung im Wettbewerb mit ausländischen Firmen im Feld der 
Biotechnik und drohen mit Abwanderung. Die Religionen beeinflussen 
die Regelungen in den einzelnen Staaten eher indirekt bisher in unter­
schiedlicher Weise. Eine staatenübergreifende Regelung der Grundsatz­
frage ist gegenwärtig nicht abzusehen. 

Selbst wenn diese Grundsatzfrage gelöst werden könnte, eine derarti­
ge Regelung würde zu kurz greifen. Seit es Menschen gibt, sind Aus­
rottung von Tieren und Pflanzen eine Begleiterscheinung menschlicher 
Entwicklung. Menschen nehmen was sie kriegen können, ohne Rück­
sicht auf Verluste, und seien es die eigenen Siedlungsgebiete, die ver­
loren gehen und zur Abwanderung nötigen. Aus der zivilisatorischen 
Entwicklung entstehen also seit Anbeginn Beeinträchtigungen der Bio­
sphäre. Man kann die Entwicklung der Menschheit als eine Folge von 
Eingriffen in die Biosphäre beschreiben. Im Laufe der vergangenen zwei 
Jahrhunderte haben diese Eingriffe ein immer bedrohlicheres Ausmaß 
erreicht: Durch den „normalen“ Verbrauch von Landschaft durch Er­
schließungs- und Nutzungsprojekte, durch Raubbau, durch die Quan­
tität und Qualität der in die Biosphäre gelangenden Schadstoffe, durch 
gezielten, großflächigen Einsatz von Pestiziden und technischen Groß­
geräten in der Landwirtschaft, durch belastende Abfälle von Produkti­
onsprozessen in Gewerbe und Industrie, durch bedrohliche Nebenwir­
kungen aus der Energieproduktion, sei es durch Gase oder radioaktive 
Strahlung, durch Einsatz von moderner Waffentechnik in den nicht ab­
reißenden Kriegen, durch Müllberge zu Land und in den Weltmeeren 
usw. Insgesamt führen diese hausgemachten Problemszenarien zu einer 
massiven Verminderung der Arten und der Populationen der verbliebe­
nen Arten, zu Umweltverschmutzung und Klimawandel; sie bedrohen 
letztlich die Lebensbedingungen des Menschen. Wie viel menschliche 
Entwicklung verträgt die Biosphäre, ohne ihre Eigenschaft als Lebens­
grundlage für den Menschen zu verlieren? 

Obwohl diese Konfliktlage bekannt ist und z. B. in Deutschland, aber 
auch andernorts, erstaunlich viele auch sehr teure staatliche Gegen­
maßnahmen, Naturschutzgesetze, Schutzgebiete, artenbezogene Len­
kung von Entwicklungsmaßnahmen und vieles andere eingesetzt wer­
den, und obwohl viele Freiwillige in Naturschutzverbänden aller Art 
aktiv sind und sich als Interessenverbände praktisch und politisch en­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


177

Wissenschaft braucht Religion

gagieren, schreitet die Verminderung der Arten und der Populationen 
der verbleibenden Arten dramatisch fort. Gegenwärtig vollzieht sich 
das größte Artensterben seit der Zeit, als Dinosaurier und viele ande­
re Arten wie bereits beschrieben ausstarben. Solange die auf Wachstum 
zielende Entwicklung andauert, wird auch der Schwund der Artenviel­
falt in der Biosphäre nicht aufzuhalten, jedoch mit viel gutem Willen 
und Aufwand durchaus zu bremsen sein. Die Grenzen zwischen „er­
laubter“ und „verbotener“, vorteilhafter und schädlicher Entwicklung 
sind schwer zu ziehen. Unkontrollierte Weiterentwicklung und ihre Dy­
namik könnten die menschliche Existenz gefährden. Der angemessene 
Umgang mit der weiteren Entwicklung menschlicher Aktivitäten wird 
immer mehr zum noch nicht gelösten Problem.

Zusätzlich zur Behebung bereits eingetretener Belastungen kommt es 
zukünftig darauf an, die Vermeidung von Belastungen voran zu treiben. 
Das Vorsorgeprinzip, in Europa seit Langem in ausgewählten Bereichen 
Grundlage der Vermeidung von Belastungen, bedarf hier einer weite­
ren konsequenten Intensivierung und Ausweitung auf weitere Techno­
logiebereiche sowie vor allem einer internationaler Verbreitung. Den­
noch bleibt die Frage, wie viel und wie lange sich die Menschheit noch 
eine expansive Entwicklung leisten kann oder doch ein Kreislaufmodell 
entwickeln muss.

Die vorgetragenen Argumente laufen unmissverständlich auf die 
Schlussfolgerung hinaus, dass Wissenschaften und ihre technologi­
schen Anwendungen sich im Interesse der Artenvielfalt und damit der 
Lebensbedingungen des Menschen an steuernde ethische Leitlinien 
und dabei auch konkrete Normen binden müssen, und zwar sowohl in­
nerhalb von Gesellschaften als auch international. Wissenschaften ha­
ben dem Leben zu dienen und erfahren darin ihre Sinnbestimmung 
und Zielrichtung. 

Sinn gebende, ethisch orientierte Institutionen waren bisher Religionen. 
Leben, und zwar auch nicht-menschliches Leben zu erhalten, muss wie­
der in den Mittelpunkt des Denkens und Handelns der Religionen rü­
cken, über Lehrschreiben und Proklamationen hinaus. Wissenschaft 
und die auf ihr aufbauenden Wirtschafts- und Finanzinstitutionen brau-
chen ein ethisches Geländer, sie brauchen die Bindung an ein sinnerfülltes 
Gesamtziel: die Erhaltung der Artenvielfalt Biosphäre, die Lebensgrundla-

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


178

Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung zwischen ihnen wird gebraucht

ge der Menschen ist. Eine von allen ethisch begründeten Beschränkungen 
befreite Wissenschaft und Technologie kann sich die Menschheit im Inter-
esse des eigenen Überlebens nicht mehr leisten. Die aktuelle Lage bei Um­
welt, Klima und Biosphäre ist also eine enorme Herausforderung für die 
Religionen und die Wissenschaft. Gemeint ist hier nicht eine neue Be­
vormundung von Wissenschaft durch Religionen, sondern eine dialogi­
sche Entwicklung neuer Steuerungselemente aus der Achtung vor dem 
Leben. An dieser Entwicklung sollten sich Religionen und öffentliche 
Institutionen einerseits sowie Wissenschaft und ihre industriellen An­
wender andererseits beteiligen. Ziel eines solchen Dialogs müsste die 
Selbstbindung von Wissenschaft und ihren Anwendern an die Erhal­
tung der Artenvielfalt in der Biosphäre und des menschlichen Lebens 
und damit zugleich die Minderung von Umweltverschmutzung und 
Klimaerwärmung sowie der Schutz der Biosphäre sein. Unumgänglich 
ist eine neue Ethik im Umgang mit der Biosphäre, sind neue bzw. er­
neuerte Wegweiser. Und solche Wegweiser kommen ohne Rückbezug 
auf eine Deutung menschlichen Seins kaum aus. Wegweiser zu sein, ha­
ben Religionen stets versucht; sie haben begonnen, diese Entwicklungs­
linie wieder aufzunehmen.

Eine solche Umweltethik muss auch die Möglichkeit einschließen, auf 
Technologien generell oder mit klaren Begrenzungen zu verzichten, 
um lebensfeindliche Folgen auszuschließen oder doch zu minimieren. 
Dies ist bisher nur ansatzweise gelungen. Im Gegenteil: Immer mehr 
Büchsen der Pandora tun sich auf, weil es mächtige Personen und Or­
ganisationen darauf anlegen, bestimmte hochriskante Technologien für 
Machtgewinn oder aus materieller Gier auch gegen Widerstand ohne 
Rücksicht auf die ökologischen Folgeprobleme durchzusetzen und zu 
nutzen. Ob hier ein Umdenken gelingt? 

Wer nichts von Religionen, ihren Offenbarungen und ihren Äußerun­
gen hält, müsste auch unter Bezug auf unser eigenes Überleben zu dem 
Ergebnis kommen, dass die Achtung vor dem Leben anderer Lebewesen 
die Grundlage unseres eigenen menschlichen Lebens und Überlebens 
ist: Wir sind auf Gedeih und Verderb eingebunden in die Biosphäre, 
die unsere Lebensgrundlage ist. Grundsätzlich verändernde Eingriffe in 
die Biosphäre und ihre großräumige Zerstörung bedrohen unsere eige­
ne Lebensgrundlage und lassen uns an den Ästen sägen, auf denen wir 
noch sitzen. Der bloße Selbsterhaltungstrieb, das Interesse am eigenen 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


179

Wissenschaft braucht Religion

Überleben und dem der Enkel und Urenkel müsste also zu der Einsicht 
führen, die Biodiversität zu erhalten und aus ihr alle Beeinträchtigun­
gen nach bestem Willen und Vermögen fernzuhalten, und nicht noch  

– wider besseres Wissen – zusätzliche Bedrohungen einzutragen.

Wissenschaft unterliegt gegenwärtig in mehreren Ländern in sehr un­
terschiedlichen Formen normativen, ethisch und/oder politisch be­
gründeten Beschränkungen. Besonders ausgeprägt sind solche nor­
mativen Beschränkungen in einigen islamischen Ländern, wo sie für 
Wissenschaft im westlichen Sinn nur recht enge Entwicklungsmöglich­
keiten übrig lassen wie bereits angesprochen. Die kommunistische Leit­
kultur in China macht insbesondere den historischen, sozial- und geis­
teswissenschaftlichen Disziplinen klare normative Vorgaben, die sich 
primär am Selbstbild des Staates aus der Sicht der kommunistischen 
Partei orientieren und konsequent kontrolliert bzw. auch sanktioniert 
werden. Das Überleben des Menschen und der Schutz der Biosphäre 
spielen dabei in der Praxis bisher noch eine zu geringe Rolle. Allerdings 
wächst der Druck zur Veränderung durch massive Beeinträchtigungen 
der Gesundheit der Bevölkerung.

Ohne hier auf die weltweite Entwicklung im Einzelnen eingehen zu 
können, will ich festhalten, dass die produktiven Elemente dieser west­
lichen Zivilisation sich mit allen wenn und aber in mehr oder weniger 
allen Ländern eingenistet und durchgesetzt haben, weil die effiziente 
Technologie bei der Lösung der jeweiligen Probleme vor Ort hilfreich 
zu sein verspricht. Es ist für traditionell geprägte Gesellschaften kaum 
möglich, sich dem Sog der ursprünglich westlichen Zivilisation völ­
lig zu entziehen. Wissenschaft, Ausbildung und moderne Produktion 
werden deshalb in den meisten Ländern nach Kräften gefördert. Häu­
fig kommt es zu einer Art diffuser Zweiteilung. Auf der einen Seite ste­
hen Ausschnitte der modernen westlichen Zivilisation mit Wissen­
schaft und mehr oder weniger moderner Wirtschaft und Arbeitswelt. 
Dazu steht auf der anderen Seite in merkwürdigem Kontrast ziemlich 
unverbunden eine traditionell geprägte soziokulturelle Lebenswelt, z. B. 
in zahlreichen Ländern Afrikas und Asiens. Das Problemlösungspoten­
zial der modernen westlichen Zivilisation wird global eingesetzt und 
hinterlässt auch global seine lebensbedrohlichen Begleiterscheinungen. 
Auch ethisch begründete Zielsetzung und Begrenzung braucht deshalb 
eine globale Ausrichtung.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


180

Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung zwischen ihnen wird gebraucht

6.3	 Religionen brauchen Wissenschaft 

Oben wurde Sinn und Ziel der Wissenschaft in der Erhaltung und im 
Schutz unserer Lebensbedingungen einschließlich der Biosphäre veror­
tet. Religionen brauchen die Wissenschaften, die ihnen ihre Ergebnisse 
über die sich entwickelnde physische Welt liefern, damit sie die Lebens­
wirklichkeit genau kennen lernen, für die sie ihren Gläubigen zukunfts-
orientierte Wegweisung und sinnhafte Deutung ihres Lebens vermitteln 
wollen. Dabei kommt es darauf an, gerade die prekären Zukunftspro­
bleme d. h. Schutz und Erhaltung von Biosphäre und Umwelt sowie die 
Reduzierung des Klimawandels u. a. einzubeziehen. Die Ausblendung 
offensichtlicher Problembereiche, die Weigerung, wichtige Entwicklun­
gen zur Kenntnis zu nehmen, führt in bedrohliche Sackgassen. Religio-
nen brauchen Wissenschaften als Zuträger wissenschaftlicher Erkenntnis-
se über reale Zusammenhänge und als Kooperationspartner. 

6.4	 Religion und Wissenschaft: Anfänge zu einem 
neuen Verhältnis?

Umwelt, Biosphäre und Klima sind als Problemzonen in vielen Län­
dern und ihren Bevölkerungen mehr oder weniger angekommen und 
ziehen unterschiedlich Reaktionen in der öffentlichen Diskussion, in 
der Gesetzgebung und in Initiativen und Verbänden nach sich. Die Be­
geisterung für die drei miteinander verknüpften Problemzonen variiert 
je nach Interessenlage erheblich. Deutlich weniger Aufmerksamkeit er­
fährt die Biosphäre, wenn man von der auf Fleischtierhaltung bezoge­
nen Dauerdiskussion in Deutschland absieht.

Bei den beiden großen Kirchen in Deutschland, deren Mitglieder mitt­
lerweile auf zusammen ca. 60 % der Bevölkerung geschrumpft sind, ist 
das Umweltthema relativ früh angekommen. Vor 45 Jahren hat der Rat 
der Evangelischen Kirchen in Deutschland (EKiD) dem Sozialwissen­
schaftlichen Institut der Evangelischen Kirchen in Deutschland (SWI) 
den Auftrag erteilt, das Thema Kirche und Umweltschutz zu erforschen 
und an die Gliedkirchen heranzutragen. Dies war noch vor dem Er­
scheinen der „Grenzen des Wachstums“ des Club of Rome. Wir – ich 
war damals Mitglied des SWI – haben uns dann als interdisziplinäres 
Team (ein Volkswirt, ein Soziologe, ein Theologe, ein Politologe) zu­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


181

Religion und Wissenschaft: Anfänge zu einem neuen Verhältnis?

erst mit dem Verhältnis von Umwelt, Lebenswelt und Gesellschaft aus­
einandergesetzt (Sozialwissenschaftliches Institut der EKiD 1973). Da­
nach haben wir zwar von unseren einzelnen Wissenschaftsdisziplinen 
her, jedoch mit zahlreichen Teamgesprächen zu den Einzelbeiträgen, 
unterschiedliche Aspekte und Probleme einer Umweltethik erarbeitet 
(Engelhardt u. a. 1975). Dabei bin ich den gesellschaftlichen Ursachen 
und ethischen Aspekten der Umweltverschmutzung nachgegangen. 
Schon damals war offensichtlich, wie untrennbar die Umweltproble­
me mit der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Organisation der 
Gesellschaft(en) verknüpft waren und eine entscheidende Verbesse­
rung der Umweltsituation nur mit einer Umorientierung im Selbstver­
ständnis und in der Lebensführung der Individuen sowie in einer neu­
en inhaltlichen Ausrichtung von Wirtschaft und Gesellschaftspolitik 
erreicht werden könnte (Engelhardt 1972, 1975b). Schon damals zeigte 
sich also, dass einzelne technische Abhilfemaßnahmen zwar Verbesse­
rung bringen konnten, dass die eigentlichen Umweltprobleme jedoch in 
einem fehlgeleiteten Naturverständnis und einer falsch justierten Wirt­
schafts- und Gesellschaftspolitik zu verorten waren. Seit dieser Zeit ist 
das Eintreten für eine nachhaltige Umwelt stets mit Zivilisationskritik 
verbunden. Wer sich über am Detail ansetzende Umweltaktivitäten hi­
naus grundsätzlich für Umwelt einsetzt, gerät nahezu zwangsläufig in 
Konflikt mit den herrschenden Leitbildern und den ihnen folgenden 
Akteuren aus Wirtschaft, Politik und Bevölkerung. Wie ein roter Faden 
zieht sich diese Einschätzung durch die seit damals anwachsende wis­
senschaftliche Literatur zur Nachhaltigkeit (vgl. Kap. 7.5).

Auch die Forschungsstelle der Evangelischen Studiengemeinschaft in 
Heidelberg hat sich mit dem Umweltthema beschäftigt. Beide Institute 
hatten regelmäßige Konsultationen. 

Unserem Auftrag entsprechend haben wir damals unsere Ergebnisse 
durch Vorträge und Diskussion in Kirchengemeinden und Akademi­
en, aber auch durch geeignete Materialien (Engelhardt u. a. 1972, 1975d) 
weiter gegeben. Wir haben aktuelle Konfliktfälle zwischen Industrie 
und Bevölkerung im Ruhrgebiet aufgegriffen und dabei erfahren, mit 
welchen harten Bandagen und nicht immer seriösen Mitteln Konzer­
ne ihre Interessen gegen alle Kritiker, Medien, die Bevölkerung und 
die zuständigen örtlichen Behörden vertreten und durchsetzen, häufig 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


182

Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung zwischen ihnen wird gebraucht

mit dem Totschlagargument „Arbeitsplatzsicherung“, das auf politische 
Entscheidungsträger wie KO-Tropfen wirkt. 

Die EKiD hat die Stelle eines Umweltbeauftragten geschaffen und da­
mals mit dem Pfarrer Kurt Oeser besetzt, mit dem wir eng zusammen­
gearbeitet haben. Die Gliedkirchen der EKiD sind diesem Beispiel 
gefolgt. Seitdem haben die Landeskirchen Stellen für Umweltpfarrer ge­
schaffen, um diese Problematik in den kirchlichen Alltag zu transpor­
tieren. Es gibt in allen evangelischen Landeskirchen Deutschlands zahl­
reiche Umweltinitiativen verschiedener Ausrichtung, die immer wieder 
die konfessionellen Grenzen durchbrechen. Mittlerweile gibt es sogar 
Umweltzertifikate für umweltgerechte Organisation der Aktivitäten in 
Kirchengemeinden.

Der Theologe und Biologe Günther Altner (1972, 1975, 1987) hat sich 
ausdauernd für eine theologische Aufwertung der Biosphäre, d. h. für 
eine weniger anthropozentrische Schöpfungstheologie eingesetzt. Fer­
ner hat er sich intensiv und lebenslang für den Dialog zwischen Theo­
logie und Naturwissenschaften sowie Kirche und Naturwissenschaften 
eingesetzt. Heinrich Bedford-Strohm, Bischof der Evang.-Luth. Kirche 
in Bayern und Vorsitzender des Rates der EKD, hat aus seiner profun­
den Kenntnis meinen Eindruck in einer persönlichen Mitteilung bestä­
tigt, „dass Altner insgesamt leider nicht die Rezeption in Theologie und 
Ethik gefunden hat, die er verdient hatte“.

Nach meiner Einschätzung haben die evangelischen Kirchen in 
Deutschland seit damals ihre Verantwortung erkannt und wahrgenom­
men. In den Kirchengemeinden ist dies auch angekommen. Die Hal­
tung zur Biosphäre, ein besonderes Anliegen von Günter Altner, hat 
sich nicht nennenswert verändert.

Als internationaler Zusammenschluss von 345 Kirchen mit über 500 
Millionen Mitgliedern befasst sich der Ökumenische Rat der Kirchen 
(ÖRK) seit den siebziger Jahren mit den Herausforderungen durch Um­
weltverschmutzung. Der ÖRK setzt sich seitdem intensiv und ganzheit­
lich für ökologische Gerechtigkeit ein und verbindet dabei ähnlich wie 
später Papst Franziskus soziale Gerechtigkeit und Umweltanliegen. „Er 
(der ÖRK) wendet sich gegen die Zerstörung der Erde durch die Men­
schen und zugleich gegen den Missbrauch wirtschaftlicher und politi­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


183

Religion und Wissenschaft: Anfänge zu einem neuen Verhältnis?

scher Macht, der dazu führt, dass insbesondere die Ärmsten unter Um­
weltschäden leiden … Die gegenwärtige Arbeit des ÖRK für ökologische 
Gerechtigkeit umfasst das Ökumenische Wassernetzwerk, die Kampag­
ne zum Klimawandel und das Projekt Armut, Reichtum und Umwelt“ 
(www.oikumene.org/de/was-wir-tun/oerk-engagement-fuer-oekologische-
gerechtigkeit). Dieses Engagement vollzieht sich über eigene Konferen­
zen, Arbeitsgruppen, Projekte, zahlreiche Einzelaktionen, Gespräche 
und die Beteiligung an den UN-Klimakonferenzen. Auf der Klimakon­
ferenz im November 2015 in Paris hat sich der ÖRK mit allen Kräften für 
ökologische Gerechtigkeit und damit verbundene Einzelziele einsetzt. 
Weiterhin gibt es seit 1974 zahlreiche ökumenische Versammlungen und 
andere Aktionen, die sich für Umweltbelange einsetzen. 

Auch in der römisch-katholischen Kirche Deutschlands wurden haupt­
amtliche Kräfte mit der Aufgabe betraut, Umweltschutzfragen aus 
kirchlicher Sichtweise in die Gemeinden zu tragen.

Ein Neuanfang in der Haltung der römisch-katholischen Kirche zu den 
aktuellen internationalen Bedrohungen durch Klimaerwärmung und 
Umweltverschmutzung könnte die Enzyklika Laudato Si’ von Papst 
Franziskus (2015) werden, wenn ihr der wünschenswerte innerkirch­
liche Erfolg beschieden sein sollte. Zwar haben drei seiner unmittelba­
ren Vorgänger bereits auf die anstehenden Problematiken hingewiesen. 
Aber insgesamt ist die anthropozentrische Prägung der Interpretati­
on der biblischen Erzählungen zur Schöpfung während der Kirchen­
geschichte nicht zu übersehen. Papst Franziskus hat sich bei seiner Na­
menswahl bekanntlich sehr gezielt auf Franz von Assisi bezogen: Er ist 
Namensgeber und Programm zugleich, sowohl hinsichtlich seiner ei­
genen Lebensführung als auch für die Ausrichtung seiner Kirche. Bei 
der Abfassung seiner Enzyklika hat sich Papst Franziskus intensiv vom 
Gründer und Leiter des Potsdam-Instituts für Klimafolgenforschung 
Hans Joachim Schellnhuber, der bei der Präsentation der Enzyklika 
mitgewirkt hat, beraten lassen. Bereits dieser Umstand weist auf eine 
neue Offenheit der römisch-katholischen Kirche gegenüber insbeson­
dere den Naturwissenschaften hin, mit denen sie über Jahrhunderte in 
einem ausgeprägten Spannungsverhältnis stand.

Papst Franziskus nimmt in seiner Enzyklika eine in der Kirchenge­
schichte wenig ausgeprägte Traditionslinie der Schöpfungstheologie 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


184

Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung zwischen ihnen wird gebraucht

auf, die von Franz von Assisi beispielhaft repräsentiert wird und für uns 
heute in dessen berühmten Sonnengesang fassbar wird, und weist ihr 
zentrale Bedeutung für die Ausrichtung seiner Kirche zu. Franz von 
Assisi versteht das, was wir heute Biosphäre nennen, als Ganzheit und 
drückt das in seinem berühmten Sonnengesang, einem lobpreisenden 
Gebet, sehr poetisch und anrührend aus (Berg/Lehmann 2009, S, 64):

„Gelobt seist Du, mein Herr,
mit allen Deinen Geschöpfen,
zumal dem Herrn Bruder Sonne,
welcher der Tag ist und durch den Du uns erleuchtest.
Und schön ist er und strahlend mit großem Glanz:
Von Dir, Höchster, ein Sinnbild.
Gelobt seist Du, mein Herr,
durch Bruder Wind und durch Luft und Wolken
und heiteres und jegliches, durch Wetter,
 durch das du deinen Geschöpfen Unterhalt gibst.
Gelobt seist du, mein Herr, 
durch Schwester Wasser,
gar nützlich ist es und demütig und kostbar und
keusch.
Gelobt seist du, mein Herr,
durch Bruder Feuer,
durch das du die Nacht erleuchtest;
und schön ist es und fröhlich und kraftvoll und
stark.“

Sowohl Vertreter der ökologischen Bewegung als auch Kritiker der an­
thropozentrischen Ausrichtung der christlichen Theologien innerhalb 
und außerhalb der Kirchen sehen in Franz von Assisi das große öko­
logische Vorbild. Es kommt nicht von ungefähr, dass Papst Franziskus 
zwischen Franz von Assisi und der Gegenwart keine weiteren kirchen­
historischen Rückbezüge vornimmt. Gut 800 Jahre später erregt Albert 
Schweitzer, der Theologe, Musikwissenschaftler, Orgelvirtuose und 
Arzt mit seinem persönlich gelebten Monitum: „Ehrfurcht vor dem Le­
ben“ (Schweitzer 1991) Aufsehen. Franz von Assisi und Albert Schweit­
zer wurden für ihre gelebte Haltung sehr verehrt, aber sie blieben Ein­
zelkämpfer, denen ihre kirchlichen Umfelder nur bedingt und zögerlich 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


185

Religion und Wissenschaft: Anfänge zu einem neuen Verhältnis?

folgen wollten. Die ganzheitliche Sicht der Biosphäre war in den Theo­
logien auch der anderen Kirchen wenig ausgeprägt. 

Es sind primär vier Besonderheiten der Enzyklika Laudato si’, die mich 
in meinem Argumentationszusammenhang dazu veranlassen, darauf 
einzugehen und ihr eine gewisse Leitbildfunktion zuzuschreiben: die 
Akzeptanz der Wissenschaften, hier besonders der Naturwissenschaf­
ten, der ausgeprägt ökologische Charakter der in der Enzyklika formu­
lierten Schöpfungstheologie, die Verknüpfung der ökologischen mit der 
sozialen Krise und die Zivilisationskritik mit der Forderung anderer Le­
bensstile. Alle vier Leitlinien durchziehen die Enzyklika. 

Obwohl bereits im Vaticanum II, also vor 50 Jahren, der Eigenwert der 
Wissenschaften hervorgehoben wird, kann man in der Art, in der in 
der Enzyklika von den Naturwissenschaften und ihren Forschungs­
ergebnissen Gebrauch gemacht wird, einen Durchbruch und Neuan­
fang sehen. Hatte das Vaticanum II allgemein und grundsätzlich den 
Eigenwert der Wissenschaften festgestellt – in den sechziger Jahren des 
20. Jahrhunderts ein ungeheurer, aber schnell beiseitegeschobener Fort­
schritt –, so behandelt die Enzyklika die konkreten Forschungsergebnisse 
zu Klima, Umwelt und Biosphäre als selbstverständliche weil eigenwer­
tige Bausteine in der Sorge um das „gemeinsame Haus“. Papst Fran­
ziskus erkennt – in meinen Worten – den Naturwissenschaften fach­
gebietsbezogene Deutungshoheit zu und sieht im Dialog der Kirche 
mit den Wissenschaften Lösungsmöglichkeiten für das „gemeinsame 
Haus“; er verabschiedet sich damit von dem alten Leitbild seiner Kir­
che, die Herrschaft über alle Inhalte zu beanspruchen. Letztlich ist die 
römisch-katholische Kirche mit dieser neuen und offenen Haltung in 
der Moderne angekommen und wird damit zum Gesprächspartner von 
Wissenschaften und anderen Institutionen auf gleicher Augenhöhe. 

Mit dem ausgeprägt ökologischen Charakter seiner Schöpfungstheolo­
gie belebt Franziskus nicht nur eine alte vernachlässigte Traditionsli­
nie neu, sondern er macht sie zur Grundlage der Rettung des „gemein­
samen Hauses“. Damit holt er für die Gläubigen die für die eigenen 
Zukünfte zentralen Lebensbereiche in die Kirche zurück, um die sich 
bisher vor allem andere gekümmert haben und die angesichts der do­
minierenden anthropozentrischen Engführung weitgehend aus dem 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


186

Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung zwischen ihnen wird gebraucht

Blickfeld verschwunden waren. Man kann von einer ökologischen 
Wende im Lehramt der römisch-katholischen Kirche sprechen.

Es fällt auf, dass Papst Franziskus seine ökologische Schöpfungstheolo­
gie selbst ausschließlich anhand von Bibelstellen ohne Rückbezug auf 
kirchliche Autoritäten und Tradition entwickelt. In den übrigen Tei­
len seiner Enzyklika bezieht er sich in theologischen Argumentationen 
wie üblich auf Schrift und Lehramt, das in Äußerungen aus nationa­
len Bischofssynoden der Gegenwart zum Ausdruck kommt. Theologen 
finden nur ausnahmsweise Erwähnung. Thomas von Aquin, gewisser­
maßen Fundament der katholischen Lehrtradition, kommt an einigen 
Stellen zu Wort.

Die geforderte gemeinsame Anstrengung für das gemeinsame Haus ist 
nur zu verwirklichen, wenn die extremen Notlagen und Ungerechtig­
keiten beseitigt werden. Andernfalls werden heftige Konflikte um das 
Lebensrecht Benachteiligter gemeinsamen Strategien, welcher Art auch 
immer, die Grundlage entziehen. Mit anderen Worten: Es müssen meh­
rere Problemszenarien gleichzeitig bzw. in kurzer Reihenfolge bewältigt 
werden: Ohne soziale Gerechtigkeit sind Maßnahmen zugunsten von 
Klima, Umwelt und Biosphäre kaum durchzusetzen. 

Die vorgenommenen Situationsanalysen zeigen eine grundsätzliche 
und massive Zivilisationskritik, in der die spezifisch kirchliche Kritik 
an materialistischer und individualistischer Grundorientierung zum 
Ausdruck kommt. Es ist deshalb gut nachvollziehbar, dass sich immer 
wieder ein Hauch von Zweifel in der Enzyklika bemerkbar macht, ob 
die Biosphäre und mit ihr die Menschen angesichts der erdrückenden 
Übermacht des egozentrischen und problemblinden Wirtschafts- und 
Finanzsektors noch zu retten sind. Je mehr man sich mit den drei Prob­
lemszenarien auseinandersetzt, desto mehr wachsen die Zweifel.

Die Enzyklika wendet sich sowohl an die Gläubigen der katholischen 
Kirche als auch an die übrige Welt: die Menschen, die guten Willens 
sind. Man kann die Enzyklika als eine Art aktivierenden Neuanfang 
mit den eigenen Gläubigen und anderen Gleichgesinnten für die Zu­
kunft der Schöpfung auffassen. Ob die angestrebte Mobilisierung für 
das „gemeinsame Haus“ gelingt? Es ist zu hoffen, denn das „gemein­
same Haus“ braucht jede erdenkliche Unterstützung, wenn es das ge­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


187

Religion und Wissenschaft: Anfänge zu einem neuen Verhältnis?

meinsame Haus bleiben soll. Die festgestellten Veränderungen sind sehr 
bedrohlich und bringen uns bei wichtigen überregionalen Klimadeter­
minanten des Erdsystems immer näher an die Phasen heran, bei denen 
nicht nur graduelle, sondern plötzliche und irreversible Änderungen 
eintreten, wie der renommierte Klimaexperte Hans-Joachim Schelln­
huber, Gründer und Leiter des Potsdam-Instituts für Klimafolgenfor­
schung ausführt. Solche diskontinuierliche Veränderungen, als Kipp­
elemente bezeichnet, werden beim Abschmelzen der großen Eisflächen, 
bei den Meeresströmungen, im System der Winde und bei der Entwal­
dung tropischen Regenwalds für möglich und, im Falle ausbleibender 
Gegenmaßnahmen, für wahrscheinlich gehalten. Weitere Kippelemen­
te wurden identifiziert und werden diskutiert (https://de.wikipedia.org/
wiki/Kippelemente im Erdsystem ). 

Sowohl der berühmte, hier und von Papst Franziskus zitierte Son­
nengesang des Franz von Assisi als auch Franziskus’ Darstellung der 
Schöpfung anhand des Alten Testaments vermitteln ein ziemlich har­
monisches Bild der Natur. Viele Naturbegeisterte äußern ähnliche Er­
fahrungen. Auch ich habe dies bei meinen ungezählten, oft sehr ausge­
dehnten Wanderungen und Expeditionen so erlebt. Dennoch ist diese 
Harmonie ein Trugbild. Tatsächlich erleben wir in der Natur immer 
wieder neue Momentaufnahmen aus einem gnadenlosen Kampf um 
das Überleben von Pflanzen, Tieren, Pilzen, Ökosystemen in einem von 
uns wahrgenommenen ökologischen Ausschnitt. Wer immer wieder 
dieselben Orte aufsucht, wird gut beobachten können, was sich nicht 
merklich verändert, welche Lebewesen sich an diesen Orten durchset­
zen, andere verdrängen und welche verschwunden sind. Immer mehr 
Arten verschwinden nicht nur ortsbezogen, sondern generell als Fol­
ge menschlicher Eingriffe, mittlerweile ziemlich umfassend dokumen­
tiert in den Roten Listen der bedrohten bzw. ausgestorbenen Arten. An­
fang der sechziger Jahre konnte man am Alpenrand vom Bodensee bis 
nach Berchtesgaden Wiesen sehen, die im April von den gelben Schlüs­
selblumen und im Sommer von zahlreichen anderen Blumen geprägt 
waren. Biodiversität. Es war einmal … Die Schlüsselblumen und zahl­
reiche andere Wiesenblumen sind zwar nicht ausgestorben, aber doch 
je nach Art zu ortsspezifischen Seltenheiten geworden. Wiesen wie da­
mals findet man nur noch an wenigen Orten. Wir Menschen erleben die 
Natur gerne als harmonisches Zusammenleben. Es gibt sicher auch re­
lativ stabile ökologische Systeme, aber der teils hausgemachte und der 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


188

Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung zwischen ihnen wird gebraucht

teilweise auf andere Weise bedingte Wandel ist, wenn man es wahrneh­
men will, zu erkennen.

Auch andere religiöse Autoritäten wie der Ökumenische Patriarch Bar­
tholomäus rechnen die aktuellen ökologischen Probleme nicht nur aber 
auch zum christlichen Verantwortungsbereich. Ich möchte auf seine 
Stellungnahme hier nicht eingehen. 

Seit Beginn der neunziger Jahre hat sich der Dalai Lama, bis 2011 reli­
giöses und politisches Oberhaupt der Tibeter (in der Exilregierung in 
Dharamsala/Indien) und nach wie vor höchste religiöse Autorität im 
Mahayana-Buddhismus immer wieder in Interviews und nun auch in 
Büchern zur Umweltproblematik geäußert, weil sie aus seiner Sicht un­
sere Überlebensfrage ist. Um diese Überlebensfrage zu lösen, hat er 
kürzlich sein Konzept der säkularen Ethik vorgestellt (Dalai Lama 2013, 
2015). Erschüttert von den Terroranschlägen in Paris im Januar 2015 sag­
te der Dalai Lama: „Ich denke an manchen Tagen, dass es besser wäre, 
wenn wir gar keine Religionen mehr hätten. Alle Religionen und alle 
Heiligen Schriften bergen ein Gewaltpotenzial in sich. Deshalb brau­
chen wir eine säkulare Ethik jenseits aller Religionen. In den Schulen ist 
Ethik-Unterricht wichtiger als Religionsunterricht. Warum? Weil zum 
Überleben der Menschheit das Bewusstsein des Gemeinsamen wichti­
ger ist als das ständige Hervorheben des Trennenden“ (Dalai Lama in 
Alt, 2015, S. 7). Diese Aussage differenziert der Dalai Lama an anderer 
Stelle: „Doch keine auf der Basis einer Religion entwickelte Antwort auf 
das Problem der Vernachlässigung unserer inneren Werte kann heu­
te für alle gelten, und deshalb ist solch eine Basis nicht mehr angemes­
sen. Was wir heute brauchen, ist eine ethische Grundlage, die sich nicht 
auf Glaubenssysteme bezieht und daher sowohl für religiöse als auch 
für nichtreligiöse Menschen annehmbar ist: eine säkulare Ethik“ (Dalai 
Lama 2013, S. 14). Der Sprachgebrauch „säkulare“ Ethik bezieht sich auf 
die indische Tradition, ist aber im europäischen Kulturkontext miss­
verständlich. Den kulturgeschichtlichen Erläuterungen des Dalai Lama 
folgend, meint säkulare Ethik eine Religionen übergreifende Ethik. Der 
Dalai Lama ist davon überzeugt, dass diese Religionen übergreifende 
Ethik dialogisch entwickelt werden kann und muss, keiner Religion wi­
derspricht, aber auch von keiner Religion abhängig ist; er ist weiterhin 
davon überzeugt, dass eine solche Ethik gebraucht wird, um die anhe­
benden Katastrophen bei Umwelt, Biosphäre und Klima zu vermeiden 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


189

Religion und Wissenschaft: Anfänge zu einem neuen Verhältnis?

oder abzuschwächen. Mit der Religionen übergreifenden Ethik ergäbe 
sich eine gemeinsame ethische Plattform, in der wir Menschen unse­
re inneren Werte entwickeln und damit mittelfristig eine Transformati-
on der Werte herbeiführen können, die die gegenwärtig vorherrschen­
den materialistischen Leitbilder und Verhaltensmuster verdrängt und 
ersetzt. Es geht also darum, das Konfliktpotenzial zwischen Religionen 
und ihren ethischen Vorstellungen durch eine Religionen übergreifen­
de Ethik zu überwinden, „Brücken zwischen den religiösen, kulturellen 
und ethnischen Unterschieden zu bauen und uns auf einer elementaren 
menschlichen Ebene anzusprechen“ (ebenda s. 29). Auch Hans Küng 
als profilierter, kritischer katholischer Theologe sieht den Religionsfrie­
den als Voraussetzung für die Lösung der anstehenden globalen Prob­
leme (Küng 2012).

Ethik sieht der Dalai Lama in der menschlichen Natur verankert; er ist 
sich zwar der „zerstörerischen Neigungen“ des Menschen bewusst, ent­
scheidet sich selbst aber für die Einschätzung, „dass die menschliche 
Natur vor allem zur Güte neigt und von dem Wunsch nach einem fried­
lichen Leben bestimmt wird“. Dementsprechend „können wir Ethik als 
vollkommen natürliches und rationales Mittel zur Verwirklichung un­
seres Potenzials begreifen. Aus dieser Perspektive besteht Ethik weni­
ger aus Regeln und Vorschriften, die es zu befolgen gilt, als vielmehr aus 
Prinzipien für eine innere Selbstkontrolle zur Förderung jener Aspekte 
unseres Wesens, die wir als förderlich für unser eigenes Wohl und für 
das unserer Mitmenschen erkannt haben (ebenda S. 36.). … Das erste 
Prinzip besteht in der Anerkennung unseres gemeinsamen Menschseins 
und unseres gemeinsamen Strebens nach Glück und der Vermeidung 
von Leid. Das zweite Prinzip besteht darin, dass wir unsere gegenseitige 
Abhängigkeit als Grundzug der menschlichen Wirklichkeit, einschließ­
lich unserer biologischen Wirklichkeit als soziale Tiere, begreifen. An­
hand dieser zwei Prinzipien können wir lernen, die unlösbare Verbin­
dung zwischen unserem eigenen Wohlergehen und dem Wohlergehen 
anderer zu verstehen und ein echtes Interesse am Wohl anderer zu ent­
wickeln. Zusammen bilden sie in meinen Augen ein geeignetes Fun­
dament, auf dem sich ein ethisches Bewusstsein und die Kultivierung 
innerer Werte gründen lassen“ (ebenda, S.  37). Die generelle wechsel­
seitige Abhängigkeit der Menschen voneinander bedeutet konkret, dass 
unser Glück und Wohlergehen auch von anderen Menschen gefördert 
oder beeinträchtigt werden. Deshalb erhält die Fähigkeit, sich in ande­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


190

Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung zwischen ihnen wird gebraucht

re einzufühlen, wesentliche Bedeutung und zwar für uns selbst und für 
andere. Für den Dalai Lama ist Mitgefühl deshalb diejenige grundle­
gende Haltung des Menschen, auf die alle inneren Werte, z. B. Fürsorge, 
Zuneigung, Warmherzigkeit, Güte, Geduld, Versöhnlichkeit, Großzü­
gigkeit Toleranz, Aufmerksamkeit, Achtsamkeit, tiefgründiges Fühlen 
und Denken bezogen sind. Indem er das allen Menschen geltende, uni­
versale Mitgefühl zur generellen Richtschnur für ethische Entscheidun­
gen macht, übertrifft er die ohnehin sehr radikale Bergpredigt mit ihrer 
Forderung, den Nächsten zu lieben wie sich selbst. 

Mitgefühl und innere Werte bedürfen der ständigen Pflege und Ent­
wicklung, weil sie Glück und Zufriedenheit bedingen. Diese Entwick­
lung kann nur dialogisch betrieben werden und muss auf Gewaltlosig­
keit, friedlicher Konfliktlösung und Gleichberechtigung von Männern 
und Frauen aufbauen.

Die säkulare Ethik bezieht ihre Glaubwürdigkeit und eine gewisse 
Wirklichkeitsnähe aus zwei auf Menschen gerichteten Perspektiven: Ei­
nerseits entwickelt der Dalai Lama seine säkulare Ethik aus der Eigen­
art des Menschen, ohne auf Übernatürliches, d. h. nicht Überprüfbares 
wie göttliche Offenbarungen, Götter, Wesenheiten, Glaubenslehren usw. 
als Garanten Bezug zu nehmen bzw. Bezug nehmen zu müssen. An­
dererseits erwachsen Glaubwürdigkeit und Wirklichkeitsnähe aus der 
Zielsetzung, die bedrohte Lebenswelt der Menschen zu erhalten. Nach 
meinem Verständnis des Buddhismus folgt der Dalai Lama dabei kon­
sequent buddhistischen Vorstellungen, indem er Ethik nicht als diffe­
renziertes Regelsystem, sondern als Haltungen und Einstellungen ver­
steht: es geht um den richtigen Weg, der durch Mitgefühl bestimmt 
wird. Letztlich schreitet der Dalai Lama mit der säkularen Ethik von 
der individuellen Selbsterlösung zur kollektiven fort: Der Dalai Lama 
hat diesen Ansatz einer säkularen Ethik entworfen, weil die globale Ent­
wicklung von zahlreichen lösungsbedürftigen Problemzonen durchzo­
gen ist, deren Bewältigung nur durch gemeinschaftliche Aktion auf der 
Grundlage ethischer Achtsamkeit und innerer Werte gelingen kann. 
Seine Ethik stützt sich in ihrer Fundierung und ihrer Zielsetzung auf 
das Hier und Jetzt. Seine Zivilisationskritik zielt auf die materialisti­
sche Prägung der Gesellschaften, die Menschen zu Teilen einer „riesi­
gen Gelderzeugungsmaschine“ werden lässt, extreme soziale Ungleich­
heit erzeugt und die Lebensgrundlagen bedroht. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


191

Religion und Wissenschaft: Anfänge zu einem neuen Verhältnis?

Indem sich der Dalai Lama in seiner Ethik ausschließlich auf die mit­
menschlichen Merkmale des Menschen bezieht, folgt er zwar auch der 
Einsicht, dass nur gemeinsame Aktionen die ökologische Krise bewäl­
tigen können. Er folgt jedoch auch seinem unerschütterlichen Optimis­
mus. Aus der Perspektive der modernen Evolutionstheorie beschränkt 
sich der Dalai damit auf den Anteil der menschlicher Antriebe, die sich 
beim Individuum entwickelt haben, um durch Selbstlosigkeit und Un­
terordnung der eigenen Gruppe mehr Durchsetzungsfähigkeit in der 
Auseinandersetzung mit anderen Gruppen zu verleihen und dadurch 
selbst zu überleben. Die egoistischen Antriebe übergeht er jedoch, weil 
er von ihnen keinen Beitrag zur Problemlösung erwartet. Anders ausge­
drückt: Es gibt zur Kultivierung des altruistischen Fähigkeitsspektrums 
des Menschen im Kampf um das Überleben keine Alternative. Gegen­
seitige Bekämpfung oder gar Eliminierung ändert an der Umweltkrise 
nichts. Dies ist eine ganz und gar neue Situation in der Menschheitsge­
schichte. Ich komme später darauf zurück.

Man muss aber nicht Protestant, Katholik, griechisch-orthodoxer 
Christ oder Buddhist sein, um nach intensiver Beschäftigung mit den 
großen Problemszenarien und mit der herrschenden Wachstumsorien­
tierung der Wirtschaftskonzerne zu ähnlichen Ergebnissen zu gelan­
gen und an der Erhaltung der Biosphäre ausgerichtete Neuorientierung 
individueller und sozialer Lebensformen für unumgänglich zu halten. 
Schon 1972 hatte der Club of Rome auf die Grenzen des Wachstums 
mit sorgfältig recherchierten Daten und Computeranalysen hingewie­
sen (Meadows u. a. 1972). Weitere Analysen aus diesem Autorenkreis 
folgten 1992, 2006, 2012), und zahlreiche Veröffentlichungen anderer 
Autoren zur Nachhaltigkeit. Unisono wird ein grundlegender an Nach-
haltigkeit orientierter Systemwandel der Gesellschaften gefordert. Ohne 
grundlegende Verhaltensänderungen breiter Bevölkerungskreise, allein 
durch technische Abhilfemaßnahmen wird die ökologische Krise nicht zu 
meistern sein. Der Ruf nach Verhaltensänderungen wird also von vielen 
Experten und Ökologie-Engagierten außerhalb der katholischen Kirche 
schon seit geraumer Zeit erhoben, auch vom Ökumenischen Rat der Kir-
chen und vom Dalai Lama. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


192

Religion und Wissenschaft: Eine neue Beziehung zwischen ihnen wird gebraucht

6.5	 Zusammenfassung

Können Religionen zur Bewältigung der ökologischen Krise beitragen? 
Warum? Als Weg weisende und an Sinngebung orientierte Institutio­
nen könnten sie auf eine Änderung von fehlgeleiteten weil inhaltslee­
ren und Leben bedrohenden Haltungen und Zielen drängen und daran 
mitwirken, dass die Erhaltung der Lebensbedingungen des Menschen 
in den Mittelpunkt individueller, gesellschaftlicher und politischer Be­
mühungen rückt: die Erhaltung der Biosphäre, die Begrenzung der Kli­
maerwärmung und der Umweltschutz. 

•	 Über den größten Teil der Geschichte bestanden Religionen als 
mehr oder weniger verbindliche Erklärungen der Welt und wis­
senschaftliches Denken in der Form von Technologien ohne grö­
ßere Konflikte nebeneinander und besetzten unterschiedliche Fel­
der der Wirklichkeit. Eine weithin wirksame Änderung trat ein, als 
das rational-empirische Denken auf dem Hintergrund der Aufklä­
rung den Anspruch erhob, die allein passende Methodik zu allen 
Feldern der Wirklichkeit zu sein. Zwischen Religion und Wissen­
schaft entstanden nun Konflikte um die Deutungshoheit und in der 
Folge über die Freiheit der Wissenschaft.

•	 Die Selbstbefreiung der Wissenschaften von der Bevormundung 
durch Kirchen hat auch Technologien und Produktionszweige er­
möglicht, deren Produkte grundsätzlich problematisch sind oder 

– häufiger – die Lebensbedingungen für Lebewesen aller Art ein­
schließlich des Menschen massiv bedrohen. Angewandte Wissen­
schaft wendet sich also in vielfältigen Formen gegen das Leben. Für 
Wissenschaften und Wirtschaft sind deshalb steuernde Maßnah­
men unerlässlich, die sich an der Ehrfurcht vor dem Leben und der 
Erhaltung der Biosphäre orientieren. Wissenschaften und Wirt­
schaft brauchen eine übergreifende Zielsetzung und Sinngebung, 
die auf der Achtung vor dem Leben aufbauen und die Erhaltung 
der Lebensbedingungen beinhalten. In diesem Sinn brauchen Wis-
senschaft und Wirtschaft Religion: ein neues auf das Leben bezoge-
nes und von den Beteiligten ausgehandeltes Selbstverständnis und 
eine darauf bezogene ethisch begründete Steuerung anstelle der pro­
fit- und machtorientierten, aber gleichzeitig sinnentleerten Belie­
bigkeit. Ob und welchen Beitrag die traditionellen, möglicherweise 
modifizierten Religionsgemeinschaften und/oder möglicherweise 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


193

Zusammenfassung

neue Sinnproduzenten zu diesen Steuerungsmaßnahmen beitra­
gen werden, bleibt abzuwarten. Klar ist: sie werden gebraucht und 
sie haben sich auch auf den Weg gemacht.

•	 Wollen Religionsgemeinschaften oder andere neue Sinnproduzen­
ten an Steuerungsinstrumenten für Wissenschaft und Wirtschaft 
mitwirken, die sich an der Erhaltung der Biosphäre orientieren, 
dann sind sie auf die Kooperation mit Wissenschaft und Wirtschaft, 
die über das einschlägige Wissen verfügen, angewiesen. Religionen 
brauchen Wissenschaften. 

•	 Es geht mir in meiner Beschreibung und Analyse von Äußerungen 
und Aktionen aus Religionsgemeinschaften darum, Ansatzpunkte 
und Bundesgenossen für eine Bewältigung der ökologischen Kri­
se zu finden. Deshalb werde ich hier die weiter führenden Gemein-
samkeiten hervorheben. Erstens: Die inhaltslose, selbstzweckliche 
Gewinnmaximierung auf der Ebene der Wirtschafts- und Finanz­
systeme und die ihr auf der Ebene individueller Lebensführung 
entsprechende materialistische Konsumorientierung – darin sind 
sich die Spitzen der großen Kirchen, des Buddhismus, aber auch 
viele Wissenschaftler, zahlreiche Nichtregierungsorganisationen 
und auch UN-Abteilungen einig – schädigen bereits jetzt unsere 
Lebensgrundlagen: Biosphäre, Klima und Umwelt in lebensfeind­
licher Weise und bedrohen künftiges Leben. Die Organisation von 
Wirtschaft und Gesellschaft auf der Grundlage von Nachhaltigkeit ist 
deshalb unumgänglich. Diese Erkenntnis veranlasst zweitens Religi­
onsgemeinschaften (und andere Gruppen), diese Probleme in den 
Mittelpunkt ethischer Überlegungen zu rücken und eine dem Leben 
dienende Neujustierung auf innere Werte und die Erhaltung der Le-
bensbedingungen hin selbst vorzunehmen und gegenüber der Bevöl­
kerung und den Entscheidungsinstitutionen anzumahnen. Es gibt  

– drittens – zur Kultivierung des altruistischen Fähigkeitsspektrums 
des Menschen im Kampf um das Überleben keine Alternative, weil 
ökologische Krise und extreme soziale Ungerechtigkeit zusammen­
hängen und nur zusammen gelöst werden können. Viertens müs­
sen für die Bewältigung der ökologischen Krise an die Stelle der 
herkömmlichen internationalen Konflikte und Kriege – das ist neu –  
gemeinschaftliche, Gesellschaften und Religionen übergreifende 
Bemühungen treten. Ohne größere soziale Gerechtigkeit keine Re-
duktion von gewaltsamen Konflikten und Kriegen, ohne Minimie-
rung gewaltsamer Konflikte keine gemeinsamen Ziele und Program-
me und folglich keine Lösung der beschriebenen Probleme. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


195

7	 Wie kann Zukunft gelingen?

Für die unterschiedlichen regionalen und globalen Felder der Umwelt 
liegen zahlreiche Situationsanalysen vor, die weitgehend darin über­
einstimmen, dass die Fortsetzung der globalen Wachstumspolitik zu 
vielfältigen Zusammenbrüchen der Lebensbedingungen führen wird. 
Solche Zusammenbrüche können nur vermieden werden, wenn Wirt­
schaft, Gesellschaft und Lebensführung unter dem Leitbild der Nach­
haltigkeit (dazu genauer in Kap. 7.2.5) umstrukturiert werden. Jorgen 
Randers, Mitautor der Berichte an den Club of Rome (1972, 1992, 2006) 
und Alleinverfasser des letzten Berichts (2012), resümiert die Entwick­
lung der „Nachhaltigkeitsrevolution“ folgendermaßen: „Die Nachhal­
tigkeitsrevolution hat also bereits begonnen, sie steckt aber noch in 
den Kinderschuhen … Es ist schwer zu sagen, ob die neue nachhaltige 
Welt eine attraktive sein wird oder ob es den Menschen deutlich weni­
ger wohlergehen wird als heute. Das hängt davon ab, was die Mensch­
heit für den Rest des 21. Jahrhunderts zu tun gedenkt. Wie aus der Prog­
nose in diesem Buch hervorgeht, bin ich der Überzeugung, dass im Jahr 
2052 der Übergang zur Nachhaltigkeit erst zur Hälfte vollendet ist, und 
dass dieser Übergang in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts in ernste 
Schwierigkeiten gerät. Will sich die Weltgesellschaft am Ende des Jahr­
hunderts in einer erstrebenswerten und stabilen Situation wiederfin­
den, dann wird sie nach 2052 ein Wunder vollbringen müssen“ (Rand­
ers 2012, S. 33 f.).

Die Forderung der Nachhaltigkeitsrevolution beruht wie alle in die Zu­
kunft weisenden Vorschläge auf ermittelten Tatsachen und Prämissen 
mit unterschiedlichen Facetten. Zunächst ist festzuhalten, dass die in 
der einschlägigen Literatur mehrfach geschilderte bedrohliche Lage der 
Menschheit durch das Verhalten des Menschen und seiner Institutionen 
in der westlichen Zivilisation entstanden ist und, ohne dass eine grund­
sätzliche Änderung in Sichtweite ist, ungebrochen fortgesetzt wird. Die 
meisten anderen Länder ahmen diesen Modus der laufenden Verbesse­
rung der materiellen Lebensverhältnisse nach: Die Menschen in den är­
meren und ganz armen Länder wollen materiell so leben können wie 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


196

Wie kann Zukunft gelingen?

die in den reichen. Dies sind verständliche, aber unerfüllbare Wünsche. 
Die knappen Ressourcen unserer Erde lassen eindeutig erkennen, dass 
beide Ziele nur kurzfristig fortgeführt werden können: Auf Dauer kön­
nen die reichen Länder ihre Lebensweise weder fortsetzen noch mate­
riell verbessern und die armen haben mit Ausnahme einzelner Perso­
nen/Familien keine Chance, die Lebensverhältnisse der reichen Länder 
auch nur näherungsweise zu erreichen. Vielmehr ist mit erheblichen 
Verschlechterungen und auch größeren Hungersnöten zu rechnen. 

In den beschriebenen gegenwärtig vorherrschenden Verhaltensformen 
konkretisieren sich die dargestellten Mechanismen der Evolution in der 
individuellen und sozialen Selektion. Mit anderen Worten: Die Selekti­
on hat mit ihren Mechanismen die Menschheit in eine Entwicklungs­
sackgasse gebracht. Würden insbesondere die individuellen und kollek­
tiven Egoismen als Selektionsmechanismen der Evolution weiter wie 
bisher fortwirken, so wären unerbittliche, wahrscheinlich auch gewalt­
same Auseinandersetzungen um die Ressourcen mit katastrophalen 
Folgen nicht zu umgehen, weil die Ressourcen der Erde begrenzt sind. 
Es ist fraglich, ob es in dieser Auseinandersetzung einen bzw. mehre­
re Sieger geben würde. Wahrscheinlich würde es primär oder auch nur 
Verlierer geben.

Die Autoren der Berichte an den Club of Rome legen ihren Überle­
gungen ein anderes, dennoch sehr altes Lebensmodell zugrunde. Sie 
knüpfen in der Sache an dem Evolutionsprodukt Kultur an, die bereits 
in den frühen egalitären Formen des Zusammenlebens bei den Jäger- 
und Sammlergruppen die Mitmenschlichkeit als Überlebensgarant ent­
wickelte: Die Mitglieder der Gruppe stellen ihre individuell-persönli­
chen Interessen zugunsten des Überlebens und der Funktionsfähigkeit 
der Gruppe zurück, weil sie damit auch selbst in der Gruppe bessere 
Überlebenschancen haben, als wenn sie ihren Egoismen freien Lauf lie­
ßen und sich als Einzellebewesen durchschlagen müssten. Im Buddhis­
mus wird das Mitgefühl zu einem tragenden Element des Zusammen­
lebens, in den christlichen Religionsgemeinschaften die Nächstenliebe 
usw. Diese Traditionslinie hat sich bis in die Gegenwart in Religionen, 
säkularen Rechtssystemen, politischen, philosophischen und anderen 
Kontexten fortgesetzt und differenziert, auch wenn sie zwar das Zu­
sammenleben ermöglichte, aber die individuellen und kollektiven Ego­
ismen nur begrenzt, jedenfalls noch nicht ausreichend wirksam zu­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


197

Zur gegenwärtigen Situation bei Klimawandel, Umweltbelastungen und Biosphäre

rückdrängen konnte. Die Erkenntnis und Lebenspraxis der Jäger- und 
Sammlergruppen, dass nur die Gemeinschaft und das Zurückstellen 
individueller sowie partikularer Interessen das Überleben der Gruppe 
und der einzelnen Mitglieder sichert, wird in der Moderne unter Be­
zug auf die Weltbevölkerung mit ihren erkennbaren Grenzen des Wachs­
tums wieder hochaktuell. Auf globaler und auf regionaler (staatlicher) 
Ebene brauchen die gemeinsamen Interessen Vorrang vor partikularen, 
um lebenswerte Zukunft zu ermöglichen. Die Autoren der Berichte an 
den Club of Rome, UN-Abteilungen, Forscher und zivilgesellschaftliche 
Vereinigungen und andere setzen als zweite Prämisse für ihre Vorschlä­
ge die Versorgung der gesamten Weltbevölkerung mit der Maßgabe der 
Beendigung ihres Wachstums; sie beziehen sich damit inhaltlich auf die 
Menschenrechtskonventionen. Mit diesen Prämissen ist die Nachhal­
tigkeitsrevolution der einzige gangbare Weg: sie erfordert die grundle­
gende Neugestaltung der individuellen Lebensführung, des kulturellen, 
wirtschaftlichen und politischen Handelns insbesondere in den reichen 
Gesellschaften der westlichen Zivilisation mit ihrem riesigen Ressour­
cenverbrauch. Das Wort Nachhaltigkeitsrevolution ist dabei mit allen 
seinen Konnotationen keine Übertreibung. Kann sie gelingen?

In Abschnitt 7.1 fasse ich die Umweltprobleme als Ausgangspunkt der 
zukünftigen Probleme zusammen. Abschnitt 7.2 thematisiert die welt­
weiten Konflikte und die offensichtlich zunehmenden Spannungen und 
Blockaden in zahlreichen Ländern als wesentliche Hemmnisse für ge­
meinsame Aktionen. Abschnitt 7.3 sondiert, welche kulturellen Poten­
ziale und welche Akteure für die Nachhaltigkeitsrevolution mobilisiert 
werden können und welche Beiträge von Religionen erhofft werden.

7.1	 Zur gegenwärtigen Situation bei Klimawandel, 
Umweltbelastungen und Biosphäre

7.1.1	 Umweltbelastungen

Die zusammenfassende Beschreibung der anthropogenen Bedrohung 
menschlicher Lebensverhältnisse erfolgt besonders häufig unter den 
Leitbegriffen Klimawandel und Umweltbelastungen bzw. Umweltzer-
störungen. Deutlich seltener, aber zunehmend eindringlicher ist in der 
Weltöffentlichkeit von der dramatischen Reduzierung der Biosphäre 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


198

Wie kann Zukunft gelingen?

insgesamt, insbesondere der Vielfalt der Arten (Biodiversität) und ih­
rer Populationen die Rede. Obwohl weitere Fortschritte dieser Reduzie­
rungsprozesse menschliches Leben unmittelbar bedrohen und auch be­
enden könnten, partiell oder insgesamt, reichen selbst teilweise intensiv 
und aufwendig betriebene Gegenmaßnahmen wie z. B. in Deutschland 
(dazu später) gerade einmal dazu aus, diese Prozesse selektiv zu ver­
langsamen. Im Gegenteil: Die grundsätzlich von Wirtschaft und Po­
litik gewollte Wachstumsorientierung beschleunigt diese Prozesse in 
Deutschland und weltweit fortschreitend, in einigen Ländern/Regionen 
noch zusätzlich verstärkt durch das erhebliche Wachstum der Bevölke­
rung, z. B. in Indonesien, Indien, Afrika, Lateinamerika. 

Die genannten Leitbegriffe sind nicht trennscharf, weisen gemeinsame 
Schnittmengen der jeweils gemeinten Inhalte auf. Darüber hinaus wer­
den zahlreiche Wechselwirkungen zwischen Umweltbelastungen, Bio­
sphäre und Klimawandel beobachtet, teilweise untersucht und auch 
teilweise bekämpft. Umweltbelastungen bzw. Umweltzerstörungen und 
als Reaktion darauf Umweltschutzmaßnahmen sind Sammelbegriffe 
für alle möglichen von Menschen verursachten Schädigungen oder gar 
Zerstörungen wichtiger Teile unserer Lebenswelt. Man unterscheidet 
zwischen örtlichen und regionalen Umweltbelastungen einerseits und 
weiträumigen bis globalen andererseits und sieht damit Einzelstaaten 
bzw. die Weltgemeinschaft in der Verantwortung. 

Zunächst zu den lokalen und regionalen Umweltbelastungen, um die 
sich die nationalen Regierungen und ihre Behörden, aber auch nicht 
nur in Deutschland z. B. im Naturschutz zahlreiche Einzelpersonen, 
Vereine und Verbände kümmern und mit Klagen vor Gericht merkli­
che Erfolge erzielen. So wurde beispielweise die Stadt Hamburg gericht­
lich dazu verurteilt, in Sachen Elbvertiefung vor Beginn der Projekt­
arbeiten ihre ökologischen Hausaufgaben zu machen. Gewisse Erfolge 
hat der Umweltschutz in Deutschland bei Luftreinhaltung, deutlich 
mehr im Wasserschutz und im Naturschutz erreicht, der auch in der 
öffentlichen Planung eine wesentliche Rolle spielt. Darüber hinaus ge­
lingt Naturschutz vorzugsweise in den Belangen, für die breite öffent­
liche Aufmerksamkeit erzielt werden kann, wie die Bedrohung großer, 
optisch auffälliger Wildtierarten wie bengalischer Königstiger, Elefan­
ten, Geparden, Nashörner, Eisbären, Greifvögel, Auerhähne, Wölfe, 
Luxe, Braunbären, Wale usw. Allerdings ist es gerade bei der Errich­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


199

Zur gegenwärtigen Situation bei Klimawandel, Umweltbelastungen und Biosphäre

tung von Schutzgebieten und Nationalparks unerlässlich, den von ein­
schränkenden Schutzmaßnahmen betroffenen Menschen entsprechen­
den Ausgleich für den Verlust ihrer Lebensgrundlagen in der Form von 
Jagd- und Anbaugebieten zu verschaffen und sie so einzubeziehen, wie 
es vielerorts in Nationalparks bereits praktiziert wird. Naturschutz geht 
nicht ohne Menschenschutz. 

Der Einsatz für den Umweltschutz weist von Land zu Land gravie­
rende Unterschiede auf und nährt die Vermutung, dass in einer Rei­
he von Staaten erhebliche Einbrüche in die gesellschaftliche Entwick­
lung durch massive Umweltprobleme bereits eingetreten und weiter zu 
erwarten sind. Insbesondere die Schwellenländer China, Indien, Bra­
silien, aber auch andere haben in den vergangenen Jahrzehnten akute 
Gesundheitsgefährdungen durch Wasser- und Luftverschmutzung zu­
gunsten von Wirtschaftswachstum in Kauf genommen und sind jetzt 
mit steigenden umweltbedingten Sterberaten und kurzfristig kaum lös­
baren Problemen konfrontiert. Nicht mehr aufschiebbare Maßnahmen 
werden erhebliche finanzielle Mittel binden und folglich die Wachs­
tumschancen bald drastisch nach unten korrigieren. 

Das Verschwinden vieler für die Bodenfruchtbarkeit und die natürli­
chen Ausgleichswirkungen wichtiger Klein- und Kleinsttiere, Pilze und 
Mikroorganismen, kurz: die Verarmung und Bedrohung ökologischer 
Systeme findet den Weg deutlich mühsamer von den Biologen und an­
deren Fachleuten in die Öffentlichkeit oder gar in die politischen Ent­
scheidungszirkel. Nach Recherchen von Meadows, Randers und Me­
adows (2015 [2006], S.  61–66) sind 38 % der für Ackerbau genutzten 
Fläche bereits degradiert, ebenso 21 % der Weideflächen und 18 % der 
Waldgebiete. Hauptverursacher derartiger Umweltschäden ist die mo­
derne industrielle Landwirtschaft mit ihren Arsenalen an Düngern, 
Pflanzenschutzmitteln, Hormonen, Tierarzneimitteln, riesigen, schwe­
ren Gerätschaften u. a., die zwar kurzfristig höhere Gewinne der Bauern 
und vor allem der Landwirtschaftskonzerne in Aussicht stellt, die aber 
eine ökologische und das heißt nachhaltige Bewirtschaftung verhindert. 
Häufig erhält schnelles Wirtschaftswachstum klare Priorität insbeson­
dere vor dem Schutz weniger publikumswirksamer aber dennoch be­
drohlicher Umweltschäden, fast überall. Hier aber ticken Zeitbomben. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


200

Wie kann Zukunft gelingen?

Beispielsweise wurden und werden in Deutschland durchaus wichti­
ge und grundlegende Maßnahmen für Boden, Gewässer und Luft er­
griffen, um Umweltbelastungen deutlich zu vermindern oder auch zu 
beseitigen. In den fünfziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts galt 
manchen Forschern in meiner Heimat Tegernsee der See bereits als 
umgekippt. Tatsächlich hat man vor 60 Jahren mit einer Ringkanali­
sation wohl doch noch die letzte Chance zur Rettung des malerischen 
Gewässers genutzt. Schon seit über 30 Jahren hat das Wasser des Sees 
wie das der anderen oberbayerischen Seen mit ähnlichen Anlagen wie­
der Trinkwasserqualität. Dieses Beispiel soll zeigen, dass viele Umwelt­
schädigungen technokratisch vermindert oder beseitigt werden können 
und auch wurden. Ich möchte hier gerade wegen meiner durchaus kri­
tischen Haltung ausdrücklich hervorheben, dass fortlaufend neue Maß­
nahmen zur Verminderung oder Beseitigung von Umweltbelastungen 
eingerichtet werden, alte Anlagen werden gewartet und/oder moder­
nisiert. Dennoch gibt es auch im relativ umweltschutzfreundlichen 
Deutschland zahlreiche Mängel. Oft unterbleiben notwendige Maß­
nahmen, häufig wartet man allzu lange damit, und der Weg von der 
Problemdiagnose bis zur Problemlösung dauert meist viele Jahre, in 
vielen Fällen zu lange. Zu viele getroffene Maßnahmen greifen aus un­
terschiedlichen Gründen zu wenig. 

Immer wieder hapert es bei den zuständigen Aufsichtsbehörden am nö­
tigen Durchsetzungswillen. Aus Rücksicht auf die Verursacher duldet 
man Rechtsverstöße oder schaut gezielt weg. Allzu oft muss das All­
zweck- und Totschlagargument herhalten, die Einhaltung der Um­
weltvorschriften bedrohe Arbeitsplätze. Bereits die enorme Durch­
schlagskraft dieses Arguments weist auf den verbesserungsbedürftigen 
Stellenwert des Umweltschutzes hin. Auch oberste Bundesbehörden 
und politische Instanzen zeigen immer wieder ein fragwürdiges Ver­
halten mit gezielter Blindheit, gespielter Ahnungslosigkeit und bekannt 
unwirksamen Messmethoden, z. B. in der Auseinandersetzung um die 
Luftverschmutzung durch Kraftfahrzeuge in Ballungszentren im Kon­
text des VW-Skandals (vgl. Leyendecker u. a. 2017). Immerhin führt die 
Luftverschmutzung auch hierzulande jährlich zu mehreren tausend vor­
zeitigen Sterbefällen. Korrekte und für ihre Umweltschutzaufgaben en­
gagierte Beamte machen sich da in ihren Behörden leicht unbeliebt und 
finden sich schnell in der Rolle des isolierten Nestbeschmutzers wie­
der, wenn sie politisch motivierte Vorgaben, Maulkörbe und Unterlas­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


201

Zur gegenwärtigen Situation bei Klimawandel, Umweltbelastungen und Biosphäre

sungsvorgaben, die den Luftreinhaltungszielen entgegenwirken, nicht 
akzeptieren wollen. „Spätestens 2003 hätte die Öffentlichkeit auf Tricks 
aufmerksam werden müssen“, meint Axel Friedrich auf der Grundla­
ge eigener Untersuchungen, früher Abteilungsleiter im Umweltbundes­
amt (Balser/Bauchmüller 2017, S.  13). Sein Alarmschlagen blieb ohne 
Resonanz. Zur gegenwärtigen Diskussion meint er: „Wenn alle Sachver­
ständigen, alle Zeugen heute versichern, sie hätten nie etwas davon ge­
hört, dann gibt es dafür nur eine Erklärung: kollektive Demenz“ (eben­
da S. 13).

Auch der Artenschutz von Pflanzen und Tieren mit technokratischen 
Mitteln hat in vielen Ländern einen hohen Stellenwert, spielt bei Ent­
wicklungsprojekten z. B. Verkehrsplanungen eine wichtige Rolle und 
äußert sich ebenso in einzelnen Schutzmaßnahmen durch Zugangs­
sperrungen zu Brutzonen im Schilf von Seen oder in Felswänden, auf­
wendigen Wildwechselbrücken über Autobahnen, aber auch in der 
Ausweisung von Naturschutzgebieten und Nationalparks. Dennoch: 
Technokratische Maßnahmen stoßen auch bei bestem Willen auf eine 
schwer überwindbare Grenze, wenn nicht nur einzelne Verhaltenswei­
sen zum Schutz von Tier- und Pflanzenarten geändert und erzwungen 
werden müssen, sondern die grundsätzliche Ausrichtung des mensch­
lichen Verhaltens einer Änderung bedarf. Die Entwicklung des Men­
schen ist seit jeher fast ausnahmslos mit Beeinträchtigungen von Natur, 
partieller bis umfassender Zerstörung verbunden. Dabei haben manche 
Akteure der Entwicklung auch nicht vor zahlreichen Jäger-Sammler-
Gruppen haltgemacht, die, sei es durch Epidemien, Mord oder sei es 
durch Zerstörung ihrer Lebensgrundlagen aus dem Weg geräumt wur­
den. Die entscheidende Frage lautet, wie viel solcher Naturzerstörung 
durch unsere Entwicklung können wir uns noch leisten? Schließlich 
sind wir auf die produktiven und regenerativen Leistungen der Na­
tur angewiesen. Wann schlägt die eigene Entwicklung des Menschen, 
bewirkt durch anspruchsvolle Projekte mit in Kauf genommener Na­
turzerstörung, in die Bedrohung der menschlichen Lebensbedingun­
gen um? Unbestritten ist die artenreiche Biosphäre die Lebensgrund­
lage der Menschen. Die Biosphäre besteht auch ohne uns weiter, wir 
aber brauchen eine für unser Überleben taugliche Vielfalt der Arten in 
den ökologischen Systemen für unsere Nahrungsmittelversorgung. Ich 
komme später darauf zurück, dass technokratische Maßnahmen allein 
nicht zielführend sein können.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


202

Wie kann Zukunft gelingen?

Generell führt die Wasser- und Luftverschmutzung in zahlreichen Me­
tropolregionen weltweit neben schweren Belastungen zu zahlreichen 
Todesfällen. Der Wasserbericht der Unesco von 2012 nennt schauri­
ge Zahlen. 2010 hatten 884 Millionen Menschen – ca. 12 % der Weltbe­
völkerung – kein sauberes Trinkwasser, 3,5 Millionen starben an den 
Folgen, die Ausbreitung von Seuchen wird begünstigt, 100.000 Chole­
ra-Tote. Abwässer aus Städten gehen weltweit zu 80 %, in Entwicklungs­
ländern zu 90 % unbehandelt in Flüsse, Seen, Meere (Deutsche Unesco-
Kommission e.V. 2012). Die kumulierten unbehandelten Abwässer der 
einzelnen Länder münden zwangsläufig in ein globales Problem: die 
fortgeschrittene Verseuchung der Weltmeere. Auch andere Umwelt­
belastzungen z. B. radioaktive Substanzen halten sich nicht an Länder­
grenzen und betreffen immer wieder größere, mehrere Länder um­
spannende Regionen. Der Verschmutzungsgrad der Meere ist deshalb 
dramatisch, weil er sich negativ auf die Meereslebewesen und damit 
eine für uns Menschen bedeutsame Nahrungskette auswirkt, solange 
diese die Überfischung noch übersteht. Umweltbelastungen töten be­
reits seit geraumer Zeit Menschen und belasten selbstverständlich auch 
Tiere, Pflanzen und ökologische Systeme. Tod als Folge von Umweltbe­
lastungen: Das ist schon Gegenwart. In den Ballungsgebieten steigen 
die umweltbedingten Todesfälle durch Luftverschmutzung rapide, vor 
allem in Ländern mit geringen Schutzmaßnahmen, wo Umweltbelas­
tungen zunehmend obere Plätze in der Häufigkeitsverteilung der To­
desursachen einnehmen.

7.1.2	 Globale Umweltbelastungen: Klimawandel & Co.

Globale Umweltbelastungen umfassen Schädigungen und Zerstörun­
gen der Umwelt, die viele oder alle Länder der Erde betreffen und bei 
denen isolierte Gegenmaßnahmen eines oder mehrerer Länder ziem­
lich wirkungslos bleiben, z. B. die Verseuchung der Weltmeere mit Ab­
wässern aus den Metropolregionen, mit Schiffsabfällen aller Art, Erdöl, 
Kunststoffen u. a., die Überfischung der Weltmeere und der Klimawan­
del. In der Vielfalt von Umweltbeeinträchtigungen hat sich der Klima­
wandel als eine spezifische, aber besonders bedeutsame, globale Um­
weltschädigung mit ausuferndem Bedrohungsspektrum herausgestellt 
und deshalb weltweite politische Aufmerksamkeit und Aktivität er­
zeugt. Der aktuelle Klimawandel ist mit hohem Anteil ein Produkt des 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


203

Zur gegenwärtigen Situation bei Klimawandel, Umweltbelastungen und Biosphäre

Menschen, zu dem mehr oder weniger alle Länder dieser Erde durch 
ihre Produktion von Treibhausgasen beitragen und den Wärmerück­
stau in der Erdatmosphäre mit-verursachen. Die hausgemachten An­
teile der Klimaerwärmung zeigen aber auch, dass gewisse Steuerungs­
möglichkeiten durch menschliche Entscheidungen und Maßnahmen 
möglich sind. Unbestritten ist, dass die Industrieländer durch ihre Vor­
reiterrolle während der Industrialisierung und auch durch ihre aktuel­
le Massenproduktion von Treibhausgasen die Hauptverursacher dieses 
globalen Problems sind, wie die Daten zum ökologischen Fußabdruck 
zeigen. Der ökologische Fußabdruck fasst alle Ressourcen, die eine Per­
son für den Alltag verbraucht, in dem Flächenmaß Hektar zusammen 
und setzt diese Fläche zur Bereitstellung dieser Ressourcen zu der auf 
der Erde verfügbaren Fläche in Beziehung. Die Menschheit verbraucht 
danach zurzeit im globalen Durchschnitt 1,5 Mal so viel Ressourcen als 
die räumlich begrenzte Erde auf Dauer verkraften kann. Die Maßein­
heit des ökologischen Fußabdrucks liegt dabei in Deutschland bei Fak­
tor 4,6, in Dänemark bei 8,3, in den USA bei 7,2 und in Katar bei 11,7, mit 
steigender Tendenz. Die bevölkerungsreichen Länder China und Indi­
en mit sehr vielen armen Menschen liegen dabei mit 2,1 bzw. 0,9 ver­
gleichsweise günstig. (WWF 2014, S. 9–21). Nach den vorliegenden Da­
ten leben also vorwiegend die Industriestaaten mit gigantischem weil 
verschwenderischem Ressourcenverbrauch und problematischer Scha­
denbeseitigung weit über ihre ökologischen Verhältnisse. Dennoch tra­
gen die Schwellenländer und auch die Entwicklungsländer mittlerwei­
le auch erheblich zur globalen Erwärmung bei. Ohne ihre Mitwirkung 
kann also eine Klimaerwärmungsbremse nicht funktionsfähig werden, 
auch wenn sie dabei Unterstützung brauchen und auch erhalten. Die 
Daten zum ökologischen Fußabdruck legen nahe, dass primär die In­
dustrieländer ihren Ressourcenverbrauch drastisch reduzieren und neu 
organisieren müssen, während die armen bzw. ärmeren Länder den ih­
ren nur geringfügig steigern können. 

Bei einer Steigerung der Erddurchschnittstemperatur von deutlich 
mehr als 2° C erwarten die Forscher einschneidende, bedrohliche Fol­
gewirkungen: Weitere forcierte Schmelze der Eisflächen weltweit, des­
halb bedrohlicher Anstieg der Meeresspiegel, Überflutung von flachen 
Inseln und zahlreichen, dicht bewohnten Metropolregionen am Meer, 
weitere Zunahme extremer Wetterlagen, Entstehung neuer Trockenge­
biete, Verlust von Anbauflächen für Nahrungsmittel, Veränderung der 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


204

Wie kann Zukunft gelingen?

bedeutsamen Meeres- und Luftströmungen (Jetströme, Golfstrom) und 
so manches mehr. Neuere Untersuchungen weisen auf die unerwartete 
Beschleunigung der Abschmelzprozesse hin. Die nur sehr schleppend 
anlaufenden Korrekturmaßnahmen rücken diese Bedrohungsszenari­
en in eine realistische Perspektive, zumal die Klimaerwärmung in den 
Polregionen deutlich über dem globalen Durchschnitt liegt. Sollen die 
Temperatursteigerung und die erwarteten Folgewirkungen verhindert 
oder wenigstens gemindert werden, so können globale Umweltschädi­
gungen und speziell die Klimaerwärmung nur durch gemeinsame An­
strengungen mehr oder weniger aller Länder erreicht werden. Und das 
müsste sehr bald geschehen.

Eine institutionelle Basis zur Gewinnung gemeinsamer Ziele und Pro­
gramme gibt es schon länger. Zuerst war es der Völkerbund und seit 
geraumer Zeit sind es die United Nations (UN) und ihre Organisatio­
nen, die diese Basis für gemeinschaftliche, Gesellschaften übergreifende 
Entwicklung von Zielen und Programmen darstellen und wie das UN-
Umweltprogramm umfassende Analysen erstellen und Maßnahmen­
bündel erarbeiten, mangels Akzeptanz durch die Staaten allerdings mit 
bescheidenem Erfolg. Dennoch bleibt bisher die ziemlich nüchterne Bi­
lanz, dass, abgesehen von den sozialen und kulturellen Programmen, 
insbesondere die Großmächte, aber auch kleinere Rumpelstilzchenstaa­
ten bisher gemeinsame Zielsetzungen und Programme immer wieder 
blockiert haben, wenn es ihren vermeintlichen nationalen Interessen 
widersprach, als ob die Dämpfung der Klimaerwärmung nicht auch na­
tionales Ziel aller wären. Das Gerangel um weltpolitische Machtpositi­
onen und wirtschaftliche Ressourcen sowie religiöse und ideologische 
Konflikte haben gemeinsame Arbeit an Zielen und Programmen zu­
gunsten der gesamten bewohnten Erde – zu zwei Ausnahmen später – 
meistens ins Leere laufen lassen. Warum? Häufig fehlt die Einsicht und/
oder die aktuellen politischen Probleme verdrängen Umweltprobleme 
aus der Prioritätenliste. 

7.1.3	 Die fortschreitende Reduzierung der Biodiversität 
als Zeitbombe

Doch es gibt hochaktuelle und für die Zukunft sehr brisante Proble­
me, die auch auf UN-Klimakonferenzen wenig Resonanz finden, weil 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


205

Zur gegenwärtigen Situation bei Klimawandel, Umweltbelastungen und Biosphäre

ihre Dringlichkeit in den politischen Arenen verdrängt oder ignoriert 
wird. Die Biodiversität, d. h. die Vielfalt der Tiere, Pflanzen, Pilze und 
ihrer Populationen sowie die vielfältigen Biotoptypen und ökologi­
schen Systeme stellen immerhin unsere Lebensgrundlage dar, erbrin­
gen lebensnotwendige ökologische Dienstleistungen für den Menschen, 
leiden aber durch menschliche Einwirkungen an fortschreitender, dra­
matischer Auszehrung, mit weiter zunehmendem Tempo. Diese Redu­
zierung der Biodiversität resultiert ursächlich und unmittelbar aus der 
menschlichen Entwicklung seit deren Beginn. Wie also kann menschli­
che Entwicklung aktiv weiter vorangetrieben werden, wenn sie doch die 
Lebensbedingungen des Menschen bedroht? Wilson sieht die lebendige 
Welt in einem beängstigenden Zustand und schlägt als Lösung vor, die 
Hälfte der Erdoberfläche Natur in möglichst großen Einzelflächen un­
ter Schutz zu stellen und der Natur zu überlassen, damit sich die Arten­
vielfalt weiter entfalten kann (Wilson 2016, S. 225–231). Die alarmieren­
de Bedrohung der Artenvielfalt ist die schlechte und sehr bedrohliche 
Nachricht und gleichzeitig eine überaus anspruchsvolle Aufgabe. 

Das Entstehen und Verschwinden von Lebewesen hat einerseits seit Be­
ginn des Lebens den Lauf der Evolution begleitet, nicht selten in sehr 
dramatischen regionalen und/oder globalen Umbrüchen und Ereignis­
sen wie durch Meteoriteneinschläge, Vulkanausbrüche, Klimaverände­
rungen, Kontinentalverschiebung u. a. Aber andererseits haben Men­
schen, seit es sie gibt, selbst sehr umfassend zur Reduzierung bzw. zum 
Aussterben zahlreicher Arten beigetragen und diesen Prozess erheblich 
beschleunigt einfach durch die Art, wie sie gelebt haben. Bisher haben 
sie sich in und aus ihren Siedlungsgebieten an den Ressourcen nach Be­
lieben bedient und sind, falls die Ressourcen erschöpft waren, weiter 
gezogen. In manchen Regionen hat sich auch mehr oder weniger ge­
zielt und zufällig eine Art Gleichgewicht von verbrauchten und nach­
wachsenden Nahrungsressourcen eingestellt. Einigen Stämmen ist es 
eher ausnahmsweise durchaus gelungen, die ökologischen Systeme ih­
res Siedlungsgebiets zu verstehen, zu respektieren und ihr eigenes Ver­
halten darauf einzustellen. Vor vermutlich deutlich mehr als 12.000 Jah­
ren begannen Menschen dann zuerst mit Ackerbau und später auch mit 
Viehzucht sesshaft zu werden und verdrängten mit ihren Anlagen ur­
sprüngliche Natur und Lebewesen aller Art immer mehr bis heute; sie 
haben die weißen Flecken auf der Landkarte weitgehend beseitigt, ohne 
auch nur annähernd alle Details zu kennen. Dabei ist hier „Landkarte“ 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


206

Wie kann Zukunft gelingen?

wörtlich zu verstehen: Von den Meerestiefen weiß man noch sehr we­
nig. 

Mit großer Sorge werden immer wieder hausgemachte, lokal begrenz­
te ökologische Katastrophen und Zusammenbrüche festgestellt, z. B. die 
Ölverseuchungen im nördlichen Pazifik vor der Küste Alaskas durch 
die Exxon Valdez, die Versenkung von radioaktivem Müll im Eismeer 
durch Russland, im Golf von Mexiko durch misslungene bzw. fehler­
hafte Bohrungen der British Petrol (BP), in Nigeria durch verantwor­
tungsloses Management, in Kanada durch Ölsandausbeutung mit öko­
logischem Ödland (Alberta), verseuchten Gewässern und steigenden 
Krebsraten als Folgen, radioaktive Kontaminierung größerer Land­
schaften und Meeresteile durch Atombombenversuche in der Südsee, 
durch große Atomkraftwerksunfälle in Three Miles Island, Tschernobyl, 
Fukushima, durch die Wiederaufbereitungsanlagen in Majak im Süd­
ural und Windscale/Sellafield, zahlreichen mit Quecksilber verseuch­
te Landschaften als Folge von Bergbau, industriebedingte Verseuchung 
weiter Landstriche im Umfeld von Bitterfeld in Deutschland. Umfang­
reiche amerikanische und russische Erschließungsvorhaben im Nord­
meer mit seiner hochempfindlichen Ökologie wecken böse Ahnungen. 
Bedauerlicherweise ließe sich diese Liste noch lange fortsetzen, wenn 
man die einzelnen Staaten systematisch durchginge. Mutter Erde ist mit 
zahlreichen ökologisch verödeten Gebieten bedeckt, die weiter zuneh­
men. Die Biosphäre treibt in Richtung auf weitere regionale oder auch 
weiter gespannte Katastrophen zu und zwar durch unsere ausbeute­
rische Art, wie wir Menschen die Erde managen, bewirtschaften und 
nach unserem Gutdünken entwickeln. Real nehmen verseuchte Land­
striche und Gewässer als „Fälle“ und flächenmäßig zu, die Zahl der Ar­
ten und die Populationen innerhalb der überlebenden Arten nehmen 
dramatisch ab, gleichzeitig wachsen die Ansprüche an natürliche Res­
sourcen durch das fortschreitende Anspruchsverhalten und das Bevöl­
kerungswachstum. Man wird gerade bei zunehmenden ökologischen 
Katastrophen nicht immer darauf warten können, bis in den wie auch 
immer verseuchten Gebieten die Regenerierung auf natürliche Weise 
einsetzt oder technokratisch betrieben wird wie in den ostdeutschen In­
dustriekloaken nach der Wiedervereinigung. 

Mehrere schwer steuerbare weltweite Orientierungen und Prozesse be­
drohen zusammen, gewissermaßen synergetisch, die Vielfalt der Bio­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


207

Zur gegenwärtigen Situation bei Klimawandel, Umweltbelastungen und Biosphäre

sphäre, je länger umso mehr: die weltweite, ungebrochene Wachs­
tumsorientierung mit ihren Umweltschäden bei sich gleichzeitig 
verknappenden Ressourcen, die nach wie vor beachtliche Zunahme der 
Weltbevölkerung, die fortschreitende Industrialisierung der Landwirt­
schaft u. a. Ihre Arsenale an chemischen Düngern, Pflanzenschutzmit­
teln, Hormonen, Tierarzneimitteln und riesigen und schweren Gerät­
schaften und weitere Faktoren führen zu fortschreitender Reduktion 
der Arten von Tieren, Pflanzen, Pilzen und ganzen Biotopen (vgl. die  
Roten Listen gefährdeter Arten auf internationaler und auf regionaler 
Ebene) und zur nachhaltigen Schädigung/Zerstörung komplexer, öko­
logischer Systeme. Neu daran ist einerseits die Größe der geschädig­
ten bzw. zerstörten ökologischen Systeme und andererseits, dass die 
beschriebene Auszehrung der einzelnen miteinander vernetzten öko­
logischen Systeme nicht nur in einzelne weitere Zusammenbrüche, 
sondern in Kettenreaktionen einmünden könnte. Es wird zu eng, ei­
gentlich überall auf der bewohnten bzw. nur ausgebeuteten Erde. Die 
Spielräume menschlicher Nutzung und Ausbeutung schwinden, sind 
weitgehend ausgeschöpft. Nahezu überall stoßen menschliche Entwick­
lungsprojekte an die biologischen Kapazitätsgrenzen der Regeneration. 
Biologen ist die prekäre Situation bewusst, die herrschenden Allianzen 
ignorieren sie und tun wenig, fast nichts. Die Grenzen des Wachstums: 
Sind sie bereits überschritten? Oder gibt es noch Handlungsspielräume 
und wie groß sind sie? Eine Lösung für die bedrohlich gegenläufigen 
Entwicklungen von Mensch und Biosphäre kann nur in einer auf Nach­
haltigkeit zielenden, umfassenden Gesamtstrategie bestehen (vgl. Ab­
schnitt 7.2.5), z. B. der wesentlichen Erweiterung der Schutzzonen, wie 
Wilson vorschlägt. 

Aber: Die Vielfalt des Lebens ist und bleibt unsere Lebensgrundlage. In 
den besiedelten Gebieten sind es die zahlreiche Aktivitäten der norma­
len menschlichen Entwicklung, die diese Reduzierung der Biodiversität 
und der belebten Natur tagtäglich bewirken. Der Flächenverbrauch für 
Siedlung, Verkehr, Industrieanlagen u. a. betrug in Deutschland täglich 
73 ha im Mittel für die Jahre 2010–2013, mit einschneidenden Folgen; 
er ist zusammen mit der Landschaftszerschneidung eine der wichtigs­
ten Ursachen für das Artensterben. Die Weltbevölkerung wächst weiter, 
die Arten und die Populationen der verbleibenden Arten nehmen ga­
loppierend ab. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


208

Wie kann Zukunft gelingen?

Bestimmte gegenwärtige Formen Landwirtschaft zu betreiben, sind als 
Hochrisikopolitik einzuschätzen. Die Wirtschaft und mit ihr die fort­
schreitende Industrialisierung der Landwirtschaft fokussieren auf kurz­
fristige ökonomische Effizienz, nicht auf Nachhaltigkeit, d. h. langfris­
tige Nutzung. Beispiel 1: Die Pflanzenselektion. Die industrialisierte 
Landwirtschaft produziert mit ihrem Instrumentarium: schweren Ma­
schinen, Pflanzenschutzmitteln, chemischen Düngern, hohem Pesti­
zideinsatz, teilweise auch durch Monokulturen, großflächiger Anbau, 
gentechnische Selektion u. a. fortschreitende Bodendegradierung, teil­
weise auch irreversible ökologische Schäden, Trinkwasserprobleme und 
problematische Rückstände in Nahrungsmitteln. Das Prinzip der Saat­
gutproduzenten ist Anbau selektierter, patentierter Sorten in riesigen 
Mengen, eine ethisch fragwürdige und hochriskante Vorgehensweise. 
Charisius weist auf die enormen Risiken dieser Selektionspolitik durch 
Erreger von pflanzlichen Infektionskrankheiten hin: „Ihre Namen sind 
TilV, Ug99 und Phytophthora … Sie vernichten die Nahrungsgrundlage 
von Hunderten Millionen Menschen. Das Virus TiLV etwa bringt den 
Süßwasserfisch Tilapia um. Ug99 ist ein Pilz der Weizen sterben lässt. 
Phytophthora, ebenfalls ein Pilz, befällt Kartoffeln und andere Früch­
te … 90 % aller Weizensorten sind anfällig für den Pilz, der sich von 
Ostafrika aus über die Welt verteilt. In Afghanistan bedroht er schon 
die Ernährung der Menschen. Und was Phytophthora angeht, zeigt 
die Geschichte: Mindestens eine Million Iren verhungerten Mitte des 
19.  Jahrhunderts, weil die von Phytophthora ausgelöste Kartoffelfäule 
das wichtigste Grundnahrungsmittel vernichtet hatte, anderthalb Milli­
onen Menschen wanderten aus. Derzeit breitet sich ein Stamm namens 
Blue 13 in Südeuropa aus, er ist aggressiv wie nie und widersteht allen 
Pflanzenschutzmitteln. Die Welternährung hängt von etwa 150 Pflan­
zen ab, drei von ihnen – Reis, Mais und Weizen – liefern allein mehr als 
die Hälfte der Nahrungsenergie“ (Charisius 2016b, S. 33). Der plötzliche 
Ausfall selektierter Sorten durch Schädlinge kann zu großen Hungers­
nöten führen, die auch durch die diversen Samenbanken nicht von jetzt 
auf gleich behoben werden können. Falls sich diese Hochrisikotech­
nik mit selektierten, genveränderten Nahrungsmitteln in der Landwirt­
schaft trotz zunehmender Gegenwehr weiter durchsetzen sollte, ist mit 
unkalkulierbaren ökologischen und gesundheitlichen Risiken sowie 
einer großflächigen Kontaminierung nebst Folgeschäden zu rechnen. 
Genveränderte Pflanzen wurden von Monsanto mit dem Argument 
propagiert, sie würden höhere Erträge liefern und geringere Mengen an 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


209

Zur gegenwärtigen Situation bei Klimawandel, Umweltbelastungen und Biosphäre

Pestiziden benötigen. Folgt man dem Datenvergleich Hakims von gen­
veränderten Pflanzen in den USA und traditionellem Anbau in Europa 
(Hakim 2016), so werden beide Versprechungen nicht eingelöst. Dem­
entsprechend ziehen vor allem die Saatgutkonzerne Vorteile aus gen­
technisch veränderten Pflanzen, während die gesundheitlichen Risiken 
und die ökologischen Folgeprobleme den betroffenen Bauern und Ver­
brauchern aufgebürdet werden. 

Beispiel 2: Der Umgang mit Phosphor bzw. Phosphat. Phosphor in der 
Form von Phosphat gilt als das wichtigste Wachstum fördernde bzw. be­
grenzende Element im Ökosystem und wird von allen Lebewesen ge­
braucht. Die Ertragssteigerungen der Landwirtschaft wurden seit dem 
zweiten Weltkrieg wesentlich durch Düngung mit Phosphat erreicht. 
Phosphat gehört zu den nicht erneuerbaren Rohstoffen. Die bekannten 
abbauwürdigen Phosphatlagerstätten sind nach Expertenmeinung sehr 
bald erschöpft, einige sagen ab 2020, andere etwas später. Was dann? 
Es gibt keinen Ersatz für Phosphat. Die Zeit drängt also. Es gibt spärli­
che Versuche der Rückgewinnung von Phosphat. Die negativen Folgen 
der aktuellen Handhabung der Phosphatdüngung: Eutrophierung der 
Gewässer durch Ausschwemmung und Anreicherung der Böden mit 
im gebräuchlichen Phosphat enthaltenen Schadstoffen wie Cadmium,  
radioaktiven Substanzen u. a. kommen dazu. Das Bundeslandwirt­
schaftsministerium unter Frau Aigner hat entsprechende Recherchen 
vor einigen Jahren totgeschwiegen. Von einem nachhaltigen Umgang 
mit diesem wichtigen Rohstoff kann nicht die Rede sein.

Beispiel 3: Der Pestizideinsatz. Bei den Pestiziden wiederholt sich seit 
vielen Jahrzehnten in Variationen dasselbe Szenario: Ein Hersteller fin­
det einen Wirkstoff heraus, mit dem man, so die Anpreisung, einen 
spezifischen Schädling erfolgreich bekämpfen und viel Geld verdienen 
kann. Es folgen Testversuche des Herstellers, durch die die Unbedenk­
lichkeit des Wirkstoffs für andere Tiere nachgewiesen werden soll. Üb­
licherweise wählen die Hersteller dazu wenige Modellorganismen aus, 
reduzieren die Komplexität der Natur also bedenklich. Die interesse­
geleiteten Testuntersuchungen führen zunächst zur Vertriebsgeneh­
migung. Unabhängige Studien folgen und weisen die Mängel der Test­
untersuchungen und weitreichende Schadwirkungen des Pestizids bei 
Mensch und Natur nach. Das Pestizid wird von den Aufsichtsbehörden 
verboten. Doch die ausgebrachten Gifte bleiben in der Natur, verbreiten 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


210

Wie kann Zukunft gelingen?

sich in und durch Wasser und Wind weltweit. Dass sich die Wirkung 
von Pestiziden artspezifisch begrenzen ließe, erweist sich immer wie­
der als ziemlich naive Illusion bzw. durch Geldgier motivierte Vorspie­
gelung falscher Tatsachen. DDT ist Jahrzehnte nach dem fast weltweiten 
Verbot überall auf der Erde nachweisbar, auch in den Polregionen. Und 
dann wiederholt sich das Szenario von neuem, immer wieder. Ein neu­
es Pestizid wird angepriesen … Wie lange soll dieses Umwelt-Gewinn-
Ping-Pong weitergehen? 

Gegenwärtig tobt der Kampf um den Einsatz der Stoffklasse der Neo­
nicotinoide und des Glyphosat. Beide sind meistverkaufte Pestizide. Es 
geht also um viel Geld und mit entsprechend aggressiver Dreistigkeit 
streiten die Herstellerkonzerne mit Aufsichtsbehörden oder vor Gerich­
ten um die weitere Vertriebsgenehmigung, ohne jegliche Einsicht in die 
fatalen Folgen ihrer Produkte. Neonicotioide (Sparmann/Zankl 2017) 
sind maßgeblich an der dramatischen Dezimierung der Bienen und der 
Bestäuber und Insekten überhaupt beteiligt, weil sie sich weit über die 
Einsatzgebiete hinaus verbreiten. Die Funktionsfähigkeit der Ökosys­
teme hängt von den Insekten ab. Eine umfassende Bestandsaufnahme 
hat die Intergovernmental Science-Policy Plattform on Biodiversity and 
Ecosystem Services, eine UN-Organisation, vorgelegt (http://www.ip-
bes.net/sites/default/files/downloads/pdf/polination_chapters_final.pdf). 
Auch falls Glyphosat keinen nennenswerten Einfluss auf Krebserkran­
kungen haben sollte, es lässt dennoch vielerorts, wo es in der Natur und 
in Lebensmitteln auftaucht, fatale Nebenwirkungen erkennen.

Viele Forscher halten die Aufsichtsbehörden, die sich primär auf die in­
teressengeleiteten Tests der Konzerne verlassen und selbst kaum unab­
hängige Untersuchungen durchführen und auf seriöse Forscher ange­
wiesen sind, für naiv, rückständig und befangen. Es spricht viel dafür, 
dass die von Pestiziden verursachten ökologischen Schäden häufig die 
damit erzielten Gewinne weit übersteigen. Aber: Bienen und andere Be­
stäuber stellen keine Rechnung, aber sie verschwinden lautlos und mit 
ihnen ihre ökologischen Dienstleistungen. Würden diese ökologischen 
Dienstleistungen der Bestäuber als Kosten von Pestiziden in deren Prei­
sen berücksichtigt und müssten die Hersteller für Umweltschäden haf­
ten, wären viele Pestizide unerschwinglich bzw. es gäbe mangels Rendite 
keine Hersteller. Die Gesellschaften werden für die Risiken der Herstel­
ler in die Haftung genommen. Ob die Gerichte und dann vor allem die 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


211

Zur gegenwärtigen Situation bei Klimawandel, Umweltbelastungen und Biosphäre

Politiker in den anstehenden und folgenden Konflikten die richtigen 
Entscheidungen, nämlich die zugunsten der ökologischen Systeme und 
damit der menschlichen Lebensgrundlagen treffen werden? Gegenwär­
tig gibt es dafür keine nennenswerten Anzeichen. Hochrisikopolitik.

Der Leiter des UNEP (United Nation Environment Programme), Achim 
Steiner, zieht in einem Interview mit Markus Balser eine deprimieren­
de Bilanz der rücksichtslosen Ausbeutung der natürlichen Ressourcen 
durch die Wirtschaft. Allein die 3000 bedeutendsten Unternehmen ver­
ursachen einer UN-Studie zufolge jährliche Umweltschäden von zwei 
Billionen Euro. Originalton Steiner: „Das natürliche Kapital der Welt 
wird in großem Stil vernichtet … Der Raubbau an der Natur durch die 
Wirtschaft setzt sich seit Jahren ungebremst fort … Ein sechstes globa­
les Massensterben hat begonnen … In vielen Konzernen gilt noch im­
mer die Devise: Natürliche Ressourcen sind unerschöpflich. Dabei müs­
sen wir längst schmerzhaft spüren, dass das nicht mehr stimmt … Viele 
Volkswirtschaften sind noch immer blind für den enormen Einfluss der 
Artenvielfalt von Tieren, Pflanzen und anderen Lebensformen und ihre 
Rolle für das Ökosystem … Kosten für Umweltschäden tragen Versi­
cherer, die Bevölkerung und Steuerzahler“. Eine aktuelle Schätzung des 
United Nation Environment Programme kommt zu dem Ergebnis, dass 
die Arten heute 100-mal schneller aussterben als von der Evolution vor­
gegeben (Balser 2010).

Die Beschlüsse der Pariser UN-Klimakonferenz 2015 laufen darauf hin­
aus, andere globale Probleme als die in Paris diskutierten (z. B. Verseu­
chung der Meere) und die Biosphären-Zeitbombe vorläufig weitgehend 
zu ignorieren, an Wachstumszielen festzuhalten, negative Folgeerschei­
nungen des Wachstums als mehr oder weniger unvermeidbare Kollate­
ralschäden zu definieren und technokratisch anzugehen, d. h. die Schä­
den zu reparieren, aber die Ursachen des Dilemmas auszuklammern. 
Zudem ist damit zu rechnen, dass aus dem forcierten Wachstum neue 

„Baustellen“ entstehen, die die betroffenen Länder vor schwer lösbare 
Aufgaben stellen. Grenzen des Wachstums, seit 1972 von Experten er­
forscht, diskutiert, fortgeschrieben und mit grundsätzlich praktikablen 
Vorschlägen versehen (Meadows u. a. 1972, 2006), finden keinen nen­
nenswerten Widerhall bei den wirtschaftlichen und politischen Eliten. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


212

Wie kann Zukunft gelingen?

Die Biodiversitätszeitbombe wird sich also weiter entwickeln und die 
Risiken für die Lebensbedingungen des Menschen erhöhen. Wirksam 
zu entschärfen wäre sie vermutlich, wenn überhaupt, nur durch einen 
radikalen Umbau von Wirtschaft und Gesellschaft und beider Steue­
rung unter dem Leitbild Nachhaltigkeit, weltweit. Zahlreiche Untersu­
chungen sehen nur diesen Weg, auch die zu den Grenzen des Wachs­
tums. Aber wer soll diesen Prozess auf den Weg bringen? 

Die politischen und wirtschaftlichen Entscheidungsträger setzen nach 
wie vor auf Wachstum, vermutlich auch große Teile der Bevölkerungen. 
Der Ökumenischer Rat der Kirchen, der Dalai Lama und Papst Franzis­
kus betonen in ihren Äußerungen übereinstimmend die Notwendigkeit 
einer radikalen Veränderung der Leitziele sowohl der wirtschaftlichen 
und politischen Institutionen als auch der individuellen Lebensführung. 
Ob ihre fundamentale Zivilisationskritik auch innerhalb ihrer Religi­
onsgemeinschaften mehrheitliche Akzeptanz und persönliche Bereit­
schaft zum engagierten Einsatz für die Umwelt finden können, bleibt 
abzuwarten. Gegebenenfalls wäre dies eine hoffnungsvolle Basis für die 
in absehbarer Zeit unabdingbaren Veränderungen in der individuellen 
Lebensführung, in Wirtschaft und Gesellschaft. 

7.2	 Hindernisse für die Bewältigung 
der Umweltprobleme

7.2.1	 Konfliktformen

In einigen Passagen vorausgegangener Kapitel wurde mehrfach insbe­
sondere auf die gewaltsamen Konflikte hingewiesen, die die Mensch­
heitsgeschichte bis in die Gegenwart begleiten und die, wie beschrieben, 
als Antriebskräfte der Evolution anzusehen sind. Es stellt sich also die 
Frage, ob diese gewaltsamen Konflikte soweit auf friedliche Auseinan­
dersetzungen und Regelungen zurückgeführt werden können, dass die 
erforderlichen gemeinsamen Anstrengungen zur Bewältigung der an­
stehenden Probleme nicht blockiert werden. Wie bereits erwähnt, wür­
de die Fortdauer der gewaltsamen Konflikte sehr wahrscheinlich kei­
ne Sieger, sondern nur Verlierer hinterlassen, weil die Erhaltung der 
Lebensbedingungen aller Menschen durch gemeinsame Anstrengun­
gen im Schlachtgetümmel nicht realisiert werden könnte. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


213

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

In diesem Kontext werden zwei Konfliktformen unterschieden, die 
für die Erhaltung der Lebensbedingungen des Menschen zentrale Be­
deutung haben. Erstens handelt es sich um Konflikte zwischen Groß­
gruppen, zwischen Gesellschaften oder gar Staatenbünden. Diese alt­
hergebrachte Konfliktform ist, wie schon erwähnt, in der Evolution 
bereits angelegt, ursprünglich als Selbstbehauptung der Gruppe und als 
Schutzfunktion der Gruppe für ihre Mitglieder begründet. Sie ist letzt­
endlich auch ein Kampf um die Macht und Selbsterhaltung zwischen 
Gruppen, wo auch immer und mit welchen Motiven auch immer, häu­
fig mit Gewalt in der Form von Kriegen. Zweitens hat sich offensichtlich 
nach dem zweiten Weltkrieg als Folge der weltweiten Verflechtungen 
eine Konfliktform erst neu entwickelt. Die wirtschaftlichen und politi­
schen Entscheidungsträger mehr oder weniger aller Staaten verfolgen 
eine Wachstumspolitik um jeden Preis und geraten damit in Gegensatz 
zu Teilen der intellektuellen Eliten, zu Religionen und zu bürgerschaft­
lichen Initiativen und Verbänden, die eine Abkehr von der Wachstum­
spolitik und stattdessen eine konsequente Orientierung an der Nach­
haltigkeit der Lebensgrundlagen einfordern. Diese Konfliktform zeigt 
zwei Varianten. Bei den meisten entwickelten Gesellschaften verläuft 
die Konfliktlinie quer durch die Gesellschaften/Staaten zwischen Ent­
scheidungsträgern und Teilen der Zivilgesellschaft, die eine Mitwirkung 
und Korrektur bei den Entwicklungszielen der Gesellschaft einfordern. 
Da die Entscheidungsträger der Industriestaaten zusätzliche Anstren­
gungen gegen die Klimaerwärmung von den Entwicklungsländern ein­
fordern, kommt es hier auch zum Konflikt zwischen reichen und armen 
Ländern, wobei letztere mit Hinweis auf die langjährige Verschmut­
zungspraxis der Industrieländer deren Unterstützung bzw. Kostenüber­
nahme verlangen. Zu einem Teil verläuft eine Konfliktlinie also auch 
zwischen den Industrie- und Entwicklungsländern. 

7.2.2	 Zur weltweiten Konfliktlage

Im vorausgegangenen Kapitel wurden mehrfach die Konflikte als Hin­
dernis für gemeinschaftliche Ziele und Aktionen weltweit benannt. Wie 
sind die aktuellen Konfliktlagen zu beurteilen?

Man kann zwischen quasi globalen Konflikten unter den großen Macht­
blöcken USA, China, Indien (?) Russland, Europäische Union und re­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


214

Wie kann Zukunft gelingen?

gional begrenzteren Konfliktzonen unterscheiden. Zusätzlich gibt es in 
kleinerem Maßstab dauerhaft angespannte bilaterale Verhältnisse quer 
über den Globus, die wir hier übergehen. Die USA, Japan, China, Eu­
ropäische Union, Indien und Russland verfolgen mit gespannter Auf­
merksamkeit, nicht ohne wenig produktive Sticheleien, die Aktionen 
des jeweils anderen gewissermaßen als Konkurrenten. Einen dritten 
Weltkrieg haben die ehrgeizigen Machthaber jedoch vermieden. Man 
kann den Eindruck gewinnen, dass sie die unabsehbaren Risiken eines 
neuen Weltkriegs scheuen und deshalb darauf achten, kriegerische Aus­
einandersetzungen gezielt regional zu begrenzen, z. B. in der Ukraine, 
wo es letztlich um den Einflussbereich Russlands geht, der seit der Er­
weiterung der Europäischen Union und der Nato auf die ehemaligen 
Ostblockstaaten erheblich geschrumpft ist. Dieser Konflikt könnte im 
Falle von Eskalationen zu einem Großbrand werden. Allem Anschein 
nach wollen weder Russland noch die Nato und ihre Partner eine derar­
tige Eskalation des Konflikts, aber eigene Interessen sichern. Dies ist die 
für diesen Kontext wesentliche Botschaft.

In großen Teilen ist fast ganz Nordafrika ebenso wie der Vordere Orient 
von gewaltsamen Auseinandersetzungen geprägt. In Ost- und Westafri­
ka haben islamisch-fundamentalistische Überzeugungen neben ethni­
schen Aspekten zentrale Bedeutung. Die Kämpfe auf den Staatsgebie­
ten des Irak, Syriens und Lybiens, die teilweise Bürgerkriegscharakter 
aufweisen und in der Form des Islamischen Staates eine neue Staats­
gründung einschließen, werden zusätzlich zu den religiösen, teils fun­
damentalistischen Motiven beteiligter Gruppen von nationalistischen 
Interessen der formell unbeteiligten, aber tatsächlich auf unterschied­
liche Weise mitwirkenden Staaten Iran, Saudi Arabien, Ägypten und 
Türkei beeinflusst. Die Situation vor Ort wird als verworren und un­
übersichtlich beschrieben. Die Expansion des auch in anderen Ländern 
höchst aggressiv aktiven islamischen Staats hat zu Interventionen von 
Russland, der USA und Staaten der europäischen Union und anderen 
geführt, Interventionen, die auch wegen der unterschiedlichen Inter­
essen die hoch gefährliche Gemengelage noch gefährlicher und kom­
plizierter machen. Eine dauerhafte Befriedung ist noch nicht in Sicht. 
Im Gegenteil: Vier Nationen stehen in den Startlöchern, um sich für 
die Vormachtstellung im Nahen Osten zu profilieren (Iran, Saudi Arabi­
en, Ägypten, Türkei). Man kann nur hoffen, dass sich die Kämpfe nicht 
durch Eskalationen welcher Art auch immer noch mehr ausweiten.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


215

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

Die verworrene Konfliktlage im Nahen Osten schafft im Übrigen in der 
Europäischen Union als ganzer mit dem Flüchtlingsproblem eine tief 
greifende Krisensituation mit sich polarisierenden Haltungen, die als 
Destabilisierung und Machtverlust nach innen und außen zu verstehen 
ist. Darüber hinaus entstehen, sei es durch Terroranschläge oder de­
ren Androhung oder sei es durch den Flüchtlingsandrang und seine Be­
wältigung, sowohl in Deutschland als auch in der Europäischen Union 
deutliche Konfrontationen auf den politischen Ebenen als auch in den 
Bevölkerungen, Konfrontationen, die sich in nationalen Sonderwegen, 
in Demonstrationen und gewaltsamen Entladungen äußern. Insgesamt 
bewirken die gleichermaßen chaotischen wie gewaltsamen Auseinan­
dersetzungen im Nahen Osten und in Afrika eine Schwächung der Eu­
ropäischen Union und einiger ihrer Staaten, indem sie lähmenden, in­
ternen Streit erzeugen und für andere Aufgaben benötigte personelle 
und materielle Ressourcen binden. 

Auf dem amerikanischen Kontinent (Nord- und Südamerika) sind 
seit geraumer Zeit keine gewaltsamen Konflikte zwischen Staaten fest­
zustellen und hoffentlich auch nicht zu erwarten, wenngleich die in­
nenpolitische Lage in einigen Staaten (Venezuela, Mexiko, Kolumbien) 
funktionsfähige Gemeinwesen kaum zustande kommen lässt und das 
Scheitern dieser Staaten droht. 

Die zahlreichen Brennpunkte von akuten Krisen und gewaltsamen 
Konflikten geben Anlass zur Sorge und führen dazu, dass von der UNO 
und der NATO diverse Einsätze als Befriedungs- und Unterstützungs­
programme gefahren werden, an denen sich insgesamt viele Staaten be­
teiligen. Aus Deutschland gab es am 12.01.2016 (www.bundeswehr.de ) 17 
Bundeswehreinsätze in Europa und dem Mittelmeer, in Asien, in Ost- 
und Westafrika. 

Die skizzierte Konfliktlage zeigt eine auffällige Konzentration auf Vor­
derasien, Nord-, West- und Ostafrika. In diesen gewaltsamen Konflik­
ten spielen neben politischen, wirtschaftlichen und manchmal eth­
nischen Aspekten religiöse Überzeugungen eine zentrale Rolle. Es 
handelt sich dabei überwiegend um Auseinandersetzungen zwischen 
unterschiedlichen Ausprägungen des Islam, die sich allerdings auch ge­
gen religiöse Minderheiten und, wie in Teilen von Afrika, z. B. in Ni­
geria, im Südsudan und in der Zentralafrikanischen Republik, gegen 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


216

Wie kann Zukunft gelingen?

dort vorherrschende christliche Glaubensgemeinschaften richten. Man 
kann aus diesem Sachverhalt einerseits den Schluss ziehen, dass zurzeit 
weltweit gewaltsame Konflikte überwiegen, in denen religiöse Überzeu­
gungen neben anderen Motiven eine herausragende Rolle spielen. Hier 
setzt sich also die Geschichte fort, ein Ende ist nicht abzusehen. Das 
ist die bedauerliche Botschaft. Unter den zahlreichen fundamentalisti­
schen Religionsgemeinschaften sind gegenwärtig einige islamische mit 
ihrer ausgeprägten Aggressivität und ihrem hemmungslosen Morden 
auch unter Einsatz des Lebens der Anhänger besonders gefährlich für 
die störungsanfälligen westlichen Gesellschaften. Bisher gelingt nicht 
einmal ihre Begrenzung.

Während die Nachrichten auf die Nahostkonflikte fixiert sind, drin­
gen andere Konfliktlagen weniger im Bewusstsein der Öffentlichkeit 
durch. Der indische Präsident Modi lässt der gleichermaßen funda­
mentalistischen und nationalistischen Hindutva-Bewegung irritierend 
große Entfaltungsspielräume, so dass Muslime, religiöse Minderheiten 
und Intellektuelle als Opfer von Gewaltexzessen nicht mit dem Schutz 
der staatlichen Institutionen rechnen können. Wer den Hindutva-Ge­
folgsleuten mit Kritik entgegentritt, lebt gefährlich, riskiert sein Leben 
(Nagarkar 2016). Die bestehende Rechtsordnung wird in den genannten 
und zahlreichen anderen Fällen faktisch nicht vollzogen. Pakistan und 
Afghanistan leiden unter dem Terror der Taliban. In Tibet unterdrückt 
die chinesische Zentralregierung nach wie vor die freie Religionsaus­
übung der Bevölkerung. Auf den Philippinen und in Malaysia schwe­
len die Konflikte mit islamischen Gruppen mit periodischen Aktuali­
sierungen vor sich hin. Die Fluchtbewegungen aus zahlreichen Staaten 
und die beschriebenen Konfliktszenarien weisen darauf hin, dass es aus 
unterschiedlichen Gründen in immer mehr Staaten kaum gelingt, funk­
tionsfähige staatliche Gemeinwesen zu schaffen oder zu erhalten. 

In den übrigen Teilen der Erde gibt es zwar auch immer wieder Ausei­
nandersetzungen um und über Religionsgemeinschaften und ihre Leh­
ren, sie bleiben aber weit überwiegend friedlich, Gewaltexzesse sind sel­
ten. Man kann also, abgesehen von den terroristischen Interventionen, 
außerhalb der soeben beschriebenen Gebiete von einer Entwicklung in 
Richtung auf Koexistenz religiöser Gemeinschaften und Vorstellungs­
welten in mehr oder weniger pluralistischen Gesellschaften sprechen: in 
Europa, Amerika, Australien, Teilen von Asien und Afrika. Das ist die 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


217

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

positive Botschaft. Weil gewaltsame Konflikte um Machtgewinn oder 
Ressourcen auf globaler Ebene seit dem zweiten Weltkrieg vermieden 
werden, kann man aus dem dargestellten Sachverhalt bisher anderer­
seits folgern, dass die politischen Machthaber bemüht sind, ihre Konflik­
te möglichst ohne Gewalt auszutragen oder Gewalt in begrenztem Rah­
men zu fahren, weil sie sich der unkalkulierbaren Risiken und Kosten 
von globalen Kriegen bewusst geworden sind. Man könnte diese offen­
sichtliche Vorsicht bei weit reichenden Kriegsentscheidungen als Ein­
sicht verstehen, dass solche Kriege nicht mehr zu gewinnen sind bzw. 
für die Initiatoren mehr Schaden als Nutzen bewirken können. Für 
Russland könnte das Desaster in Afghanistan mit der folgenden Popu­
larisierung von Drogen im eigenen Land ebenso wie die Auflösung der 
Sowjetunion eine Warnung gewesen sein. Für die USA war die Schlap­
pe in Vietnam eine erste, aber wohl noch keine hinreichende Warnung 
vor Angriffskriegen. Denn G.W. Bush hat ja noch den Irakkrieg herbei­
gelogen, der nur kurzfristig als Sieg verbucht werden konnte, kein Pro­
blem wirklich gelöst, aber in entscheidendem Maße die Ausgangslage 
für das aktuelle Kriegsfiasko im Vorderen Orient produziert hat. Man 
kann sich nicht sicher sein, dass die Amerikaner diese Lektionen wirk­
lich verstanden haben. Tritt das Land doch immer wieder so auf, als 
könne es autark, unabhängig von anderen Ländern seine Entscheidun­
gen treffen und Probleme durch Kriege lösen. Jedenfalls fehlt den agie­
renden Politikern häufig Respekt, Kenntnis und Verständnis für andere 
Kulturen. Daraus erwachsen nicht beabsichtigte, negative Folgen auch 
für die USA selbst. 

Fazit: Nach dem zweiten Weltkrieg wurde bisher ein dritter teils mit 
Glück, teils wohl bedacht, vermieden. 

7.2.3	 Was tun mit den Religionskonflikten?

Die Wurzeln der Religionskonflikte liegen, soweit es nicht um Miss­
brauch/Einsatz von Religionen mit ganz anderem Interessenhinter­
grund handelt, in der Eigenart und dem Anspruch der Religionen, über 
die eine wahre Deutung menschlicher Existenz und die damit verbun­
denen Wegweisungen zu verfügen. Religionsgemeinschaften wähnen 
sich deshalb legitimiert, andere Religionen zu bekämpfen, auszurotten 
oder ihre Anhänger zu missionieren bzw. zur Konversion zu zwingen. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


218

Wie kann Zukunft gelingen?

Dieses Denkmuster hat zu den bereits erwähnten Religionskriegen ge­
führt. Es mag auch einzelne Religionsgemeinschaften gegeben haben, 
die ohne diesen Herrschaftsanspruch ausgekommen sind. 

Wenn Religionen dieser Anspruch auf Absolutheit innewohnt, wie kann 
es dann überhaupt zu pluralistischen Gesellschaften, zu einem friedli­
chen Nebeneinander kommen? Nicht wenige westliche Politiker prei­
sen das demokratische Gesellschaftsmodell als Lösung an und verken­
nen dabei die beschriebenen Hintergründe religiöser Konflikte ebenso 
wie die örtlichen Kulturtraditionen, die für die Etablierung von ange­
messenen Herrschaftssystemen zu berücksichtigen sind. Ich rechne hier 
nicht mit einem für alle Länder und Konflikte anwendbaren Lösungs­
modell, das sich wiederholt anwenden ließe. Man wird diese Frage viel­
mehr in jedem Einzelfall anhand der geschichtlichen und kulturellen 
Ausgangssituation und der in ihr wirkenden maßgeblichen Machtha­
ber klären müssen. Im christlichen Europa haben die Kirchen trotz der 
unsäglichen Kriegsgemetzel untereinander nicht aus eigenem Antrieb 
zu pluralistischen Gesellschaften gefunden. Es waren die Staaten, die 
die Kirchen zu einem friedlichen Nebeneinander genötigt haben, weil 
das Gezänk unter den Kirchen und der kirchliche Einfluss die staatli­
che und gesellschaftliche Entwicklung beeinträchtigt und behindert ha­
ben (vgl. Kap. 4.5.4, 4.5.5). Insbesondere die römisch-katholische Kirche 
hat sich gegen den Entzug von Einfluss- und Gestaltungsrechten vehe­
ment gewehrt und sie versucht es noch heute, soweit sie dazu Chancen 
sieht wie lange Zeit in ihren europäischen Hochburgen Spanien und Ita­
lien; sie hat sich mittlerweile mit der Situation abgefunden und auch die 
freie Wahl der Religion als Menschenrecht anerkannt (Wolf, H.H., 1966). 
Dies ist mitnichten als Verzicht auf eigene gesellschaftliche Gestaltung 
zu verstehen, wo immer diese möglich erscheint.

Auch außerhalb Europas gilt in einigen Ländern mit unterschiedlichen 
Akzenten die freie Wahl der Religion und hat letztlich zu einer Art Reli­
gionsmarkt geführt, in dem die in einer Gesellschaft aktiven Religions­
gemeinschaften in einem gewissen Wettbewerb miteinander stehen und 
um Anhänger konkurrieren. Viele religiöse Minderheiten sind wegen 
der Verfolgung in Europa in die USA ausgewandert und haben deshalb 
aus dieser Erfahrung selbst von Anfang an die Freiheit der Religions­
ausübung in ihre Verfassung eingebracht, ein Novum in der Geschichte. 
Selbst im osmanischen Reichlebten lebten lange Zeit mehr Christen als 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


219

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

Muslime, ermöglicht durch die Unterordnung religiöser Bekenntnisse 
unter die dominante säkular-politische Rechtsstruktur, eine Vorausset­
zung für die pluralistischen Gesellschaften der Gegenwart.

Weil den meisten Religionen der Anspruch auf Allgemeingültigkeit in­
newohnt, ist ihnen auch das Potenzial zum Fundamentalismus eigen, 
das in zahlreichen Religionen epochenweise von einer latenten in eine 
manifeste Phase und umgekehrt übergangen ist und weiter übergehen 
kann. Die fundamentalistischen Gruppen akzeptieren nur die Welter­
klärung ihres Glaubens und lehnen alle weltlichen Erklärungen, die sä­
kularen Institutionen und ihre Verbindlichkeiten ab. Der allgemeine 
Geltungsanspruch von Religionen wird zum Fundamentalismus, wenn 
er sich aktiv und aggressiv gegen andere Religionen oder die säkulare 
Rechtsordnung wendet, sei es durch grundsätzliche verbale Attacken, 
Erschwerung der Lebensverhältnisse, Entzug von Rechten, Formen 
physischer Bedrohung, Konversionszwang oder physische Vernichtung 
durch Gewaltanwendung. Eine präzise Grenzziehung bleibt schwierig. 
Gewöhnlich wird zwischen friedlichen und deshalb unauffälligen fun­
damentalistischen Religionsgemeinschaften, wie z. B. den Zeugen Jeho­
vas und den hochgradig aggressiven und gewaltbereiten unterschieden, 
die andere Religionen beseitigen und weltliche Gesellschaften ummo­
deln wollen bzw. aktiv darauf hinarbeiten. 

Damit das Neben- und Gegeneinander der Religionsgemeinschaften 
friedlich bleibt, ist eine gemeinsame, verbindende Basis mit einer ver­
bindlich regelnden Institution unabdingbar. Der Staat ist in den gegen­
wärtigen pluralistischen Gesellschaften diese höchste Instanz, die das 
generelle Wertekonzept der Gesellschaft und konkrete Verhaltensricht­
linien allgemein verbindlich festlegt, interpretiert und kontrolliert, d. h. 
die Rahmenbedingungen für Individuen, Organisationen und eben 
auch Religionsgemeinschaften schafft. Es ist ein unverzeihlicher Fehler, 
dieses generelle gemeinsame Wertekonzept, wie viele Liberale dies tun, 
nur formalistisch aber gerade deshalb universal zu sehen. Es ist viel­
mehr eng mit der Geschichte eines Landes verbunden. Wie nicht an­
ders zu erwarten war, hat die jeweilige Geschichte der einzelnen Länder 
unterschiedliche Ausprägungen pluralistischer Gesellschaften hervor­
gebracht. Treten Gruppen ohne den angestammten historischen Hin­
tergrund in eine solche Gesellschaft ein, ist nahezu zwangsläufig mit 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


220

Wie kann Zukunft gelingen?

Problemen zu rechnen, wie die Schwierigkeiten mit der Integration der 
diversen Migrantenströme in mehreren Ländern zeigen. 

Hier interessiert das Grundmodell pluralistischer Gesellschaften, auf 
dessen Vorgeschichte, z. B. den Religionsfrieden im römischen Reich 
ab 313 durch die Mailänder Vereinbarung oder auch die Duldung ande­
rer Religionsgemeinschaften im mittelalterlichen Islam hier nicht einge­
gangen wird. Gemeint sind hier demokratische, rechtsstaatliche Gesell­
schaften, die den Bürgern generell das Recht der freien Religionswahl 
unter Bedingungen einräumen. Erstens: Sowohl die Glaubensgemein­
schaft als Organisation als auch ihre Gläubigen müssen den Staat als 
höchste Entscheidungsinstanz und seine staatliche Ordnung anerken­
nen. Zweitens: Die Konzeption einer pluralistischen Gesellschaft im­
pliziert die Aussage, dass mehrere Deutungen von Menschsein, Ge­
sellschaft und Welt in der Gesellschaft ein Existenzrecht haben – ein 
Gegensatz zur Sichtweise fast aller Religionen, die ihre eigene Perspek­
tive für die allein richtige halten. Drittens: Pluralistische Gesellschaften 
setzen eine Entkopplung von Staat/Gesellschaft und Religion voraus. In 
der westlichen Zivilisation hat sich diese Entkopplung schrittweise ent­
wickelt, als das Monopol der Deutung des Menschseins der Religionen 
durch eine Struktur von Deutungshoheiten abgelöst wurde (= Entsak­
ralisierung) und auf diese Weise Regelung und Kontrolle von Lebens­
bereichen immer mehr auf den Staat und andere Institutionen über­
ging, also „religionsfreie“ Lebensbereiche entstanden. Damit ist ein 
einschneidender Machtverlust der Religionen verbunden. Die Deutung 
von Menschsein in der Welt aus einer Hand ist zwar nicht dem An­
spruch nach, aber real in den Ländern der westlichen Welt zerbrochen 
und wird nun arbeitsteilig und kooperativ von vielen beteiligten Insti­
tutionen versucht und – partiell – geleistet. Viertens: Religion verliert 
damit den Anspruch auf die Gestaltung der Gesellschaft, wird Privatsa­
che. So das Modell.

Bis zum gegenwärtigen Zeitpunkt scheint dieses hier nur grob skizzier­
te Pluralismusmodell in den Gesellschaften der westlichen Zivilisation 
einigermaßen zu funktionieren. Dafür seien zwei Gründe genannt. Ei-
nerseits sind die Religionsgemeinschaften schwach, weil die Regelung 
und Kontrolle zentraler Lebensbereiche (Wirtschaft, Arbeit, Freizeit, öf­
fentliche Verwaltung, Gesetzgebung) vom Staat und von anderen Insti­
tutionen übernommen wurde und dominiert wird. Stärke bzw. Schwä­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


221

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

che von Religionen werden nicht ausschließlich, aber maßgeblich durch 
zwei Merkmale bestimmt. Je mehr einerseits Lebensbereiche einer Ge­
sellschaft durch Religionen geregelt und direkt oder mittelbar kontrol­
liert werden und je mehr die Mitglieder den religiösen Weisungen fol­
gen, desto stärker ist eine Religion – und umgekehrt. Ein Extrem ist die 
alle Lebensbereiche umfassende Sakralisierung des Werte- und Verhal­
tenskodexes. Das andere der Rückzug von Religionen auf Transzenden­
tales, der in sich widersprüchlich ist, weil Religionen immer auch Weg­
weisung für das Diesseits leisten wollten und wollen. Hinsichtlich der 
Wert- und Verhaltenskontrolle sind die Religionen in den meisten west­
lich geprägten Gesellschaften mehr oder weniger schwach, weil ihnen 
in zentralen Lebensbereichen keine Deutungshoheit zugestanden wird. 
Zugespitzt formuliert ist eine funktionsfähige pluralistische Gesellschaft 
auf schwache Religionen im beschriebenen Sinn angewiesen. Starke Re­
ligionen nehmen unweigerlich erheblichen Einfluss auf die Gesetzge­
bung und drängen andere Religionsgemeinschaften an den Rand. Ande-
rerseits enthalten die bisher in den Ländern der westlichen Zivilisation 
aktiven traditionellen Religionsgemeinschaften gegenwärtig relativ we­
nig Konfliktpotenzial, weil sie fast ausschließlich aus demselben christ­
lichen Traditionszusammenhang stammen und daher ihre Wert- und 
Moralvorstellungen ähnlich sind und teilweise in säkularisierter Form 
in die staatliche Ordnung eingegangen sind. Diese Situation beginnt 
sich durch die Zuwanderung islamischer Glaubensgemeinschaften zu 
ändern. Aus dem gegenwärtigen Funktionieren zu schließen, dass die­
ses Pluralismuskonzept auch in Zukunft noch sicher funktionieren wer­
de, ist ein Trugschluss. Das beschriebene Pluralismusmodell bleibt nur 
erfolgreich, solange die formulierten Bedingungen sich nicht wesent­
lich verändern: Wenn die Religionsgemeinschaften einer Gesellschaft 
im soeben beschriebenen Sinn schwach sind und in ihren Wert- und 
Verhaltenskodizes keine völlig unvereinbaren inhaltlichen Positionen 
aufweisen, die eine gemeinsame staatliche Ordnung unmöglich ma­
chen. Dementsprechend passen in die deutsche Gesellschaft nur Mig­
ranten, die neben ihrer religiösen Ordnung die staatliche respektieren.

Dieses Pluralismuskonzept impliziert auf Deutschland bezogen einige 
zu wenig durchdachte und daher kaum haltbare Annahmen und auch 
konzeptbedingte Bedrohungspotenziale; es dürfte deshalb kaum geeig­
net sein, alle gegenwärtig bestehenden Religionen in einem staatlichen 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


222

Wie kann Zukunft gelingen?

Gemeinwesen einigermaßen friedlich neben einander existieren zu las­
sen. 

Erstens: Die Vorstellung, man könnte Religionen auf den Privatbereich 
beschränken, widerspricht dem allgemeinen Geltungsanspruch der 
meisten Religionen. Religionsgemeinschaften sind soziale Systeme mit 
einem ausgeprägten Selbstverständnis, mit Vorstellungen über das Wa­
rum und das Wie des Lebens und wollen diese Vorstellungen zu sozi­
aler Wirklichkeit machen. Religionen akzeptieren den Staat als oberste 
Rechtsetzungsinstanz zumindest formell. Die Gestaltung der Gesell­
schaft nach eigenen Vorstellungen stellen Religionsgemeinschaften je­
doch nur in dem Sinn zurück, dass sie nicht auf deren generelle Durch­
setzung pochen. Tatsächlich setzen sie ihre Vorstellungen im Rahmen 
der Selbstverwaltung in eigenen Einrichtungen durch; mehrere Reprä­
sentanten von Religionsgemeinschaften äußern sich periodisch zu ak­
tuellen politischen Themen, z. B. zur Flüchtlingsproblematik, sehr zum 
Verdruss so mancher Politiker; sie nehmen sich mit ihrem Anspruch 
nur zurück, um überhaupt in einer Gesellschaft präsent sein zu können; 
sie tun dies entgegen dem eigenen Anspruch nur, wenn und solange die 
aktuellen gesellschaftlichen Verhältnisse sie zu dieser Selbstbeschrän­
kung zwingen, d. h. wenn sie selbst zu schwach zur Durchsetzung ihrer 
Vorstellungen sind. Schwäche bedeutet hier, dass der Staat und andere 
Institutionen wie Wissenschaft, Gewerkschaften, Verbände usw. sach­
gebietsbezogen Ziele, Normen und Maßnahmen kontrollieren. Tat­
sächlich versuchen Religionsgemeinschaften mit den ihnen verfügba­
ren Mitteln auf die Gesetzgebung in ihrem Sinn Einfluss zu nehmen, 
durchaus legal wie die zahlreichen anderen Lobbyverbände. Privati­
sierung der Religion ist das nicht. Verquickungen von Staat und Kir­
chen bzw. anderen Religionsgemeinschaften sind weder in Deutschland 
noch in Ländern mit formal strikter Trennung von Staat und Kirche zu 
übersehen.

Zweitens stehen pluralistische Gesellschaften vor der schwierigen Auf­
gabe, für mehrere unterschiedliche, nicht selten widersprüchliche reli­
giöse Wert- und Deutungssysteme einen übergreifenden, möglichst wi­
derspruchsarmen rechtlichen Rahmen ohne allzu viele Sonderrechte für 
einzelne Gruppierungen zu entwickeln, um soziale Ordnung zu ermög­
lichen. Ein widerspruchsarmer rechtlicher Rahmen muss mit mehreren 
Problemen zurechtkommen: Einerseits implizieren unterschiedliche 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


223

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

Religionen mit ihren je eigenen Geltungsansprüchen unterschiedliche 
Lebensentwürfe für ihre Mitglieder und damit nicht auflösbare Wider­
sprüche, oft auch Gegensätze. Andererseits beinhalten die je eigenen 
Geltungsansprüche der Religionen keinesfalls die volle inhaltliche An­
erkennung der Rahmenregelungen des Staates und seiner Entscheidun­
gen, die mehr oder weniger zustimmend oder auch kritisch hingenom­
men werden. Religionsgemeinschaften stehen den häufig weit gefassten 
staatlichen Verhaltensregelungen immer wieder kritisch gegenüber und 
fassen sie im Rahmen ihrer Selbstverwaltungskompetenz nach ihren 
Prämissen, meistens deutlich strenger und mit deutlich weniger Wahl­
möglichkeiten, in Deutschland z. B. in den Feldern Familie, Leben und 
Tod, Sexualmoral, Arbeitsrecht u. a. Der Staat respektiert in einigen Fel­
dern kirchliche Regelungsansprüche mit dem Effekt, dass in den Kir­
chen andere Regeln gelten und durchgesetzt werden können als außer­
halb: Partieller Verzicht des Staates auf Durchsetzung seines Rechts und 
individueller Verzicht auf staatliches Recht durch Personen in kirchli­
chen Einrichtungen. Der Staat hat in Deutschland aber auch neue Ak­
zente gesetzt, indem er etwa seit 1990 auf der Grundlage der Würde der 
Person den Selbstbestimmungsrechten des Individuums z. B. in sozialen 
Belangen und im Sozialrecht erhebliche Entscheidungsbefugnisse zu 
ethisch bedeutsamen Problemen eingeräumt hat, Entscheidungsbefug­
nisse, mit denen sich die weit überwiegende Mehrheit der Bevölkerung 
und auch der Mitglieder der Kirchen identifizieren. Für die Kirchen ist 
diese weitgehende Individualisierung ethischer Entscheidungen nicht 
akzeptabel. Infolge solcher und anderer Diskrepanzen bleibt das Ver­
hältnis von staatlicher Oberhoheit einerseits und Religionsfreiheit so­
wie Selbstverwaltung der Religionen andererseits eine labile, konflikt­
trächtige und stets neu zu entwickelnde Balance. Die Geschichte der 
deutschen pluralistischen Gesellschaft ist reich an solchen Konflikten 
einschließlich zahlreicher Prozesse vor den staatlichen Gerichten mit 
Güterabwägungen zwischen verschiedenen Rechten, bis zum heutigen 
Tag. Das führt auch zu Ungleichheitseffekten vor dem Recht. Ein simp­
les Beispiel: Muslime und Juden dürfen Tiere durch Schächten schlach­
ten, weil das Schächten als Teil der Religionsausübung gesehen wird, die 
Vorrang vor dem Tierschutz hat, andere Bürger dürfen dies nicht. Staat­
liches Recht wird also durch den Vorrang der freien Religionsausübung 
immer wieder ausgehebelt.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


224

Wie kann Zukunft gelingen?

Drittens: In Artikel 4 legt das deutsche Grundgesetz die Freiheit des re­
ligiösen Bekenntnisses fest: „(1) Die Freiheit des Glaubens, des Gewis­
sens und die Freiheit des religiösen und weltanschaulichen Bekennt­
nisses sind unverletzlich. (2) Die ungestörte Religionsausübung wird 
gewährleistet.“ Diese Formulierung ist, ohne jede Einschränkungen, 
wie sie in anderen Grundrechtsartikeln zu finden sind, vorsichtig aus­
gedrückt, irreführend. Vermutlich haben die Väter des Grundgesetzes 
dabei nicht an totalitäre Religionsformen gedacht, die außer ihren ei­
genen Überzeugungen keine andere dulden, die demokratische Ver­
fassung des Staates ablehnen und aktiv bekämpfen. In diese Kategorie 
gehören viele fundamentalistische Religionen, darunter insbesondere 
diejenigen mit einer ausgeprägten Neigung zur gewaltsamen Durchset­
zung der eigenen Überzeugungen, z. B. die Salafisten, aber auch radi­
kale politische Gruppierungen. So schrankenlos, wie Artikel 4 formu­
liert, kann die Wahl der Religion also real nicht sein und bleiben. Es 
ist fraglich, ob sich diese unbegrenzte Glaubensfreiheit angesichts un­
terschiedlicher kampfbereiter fundamentalistischer Gruppen auf Dauer 
in der bestehenden Formulierung aufrechterhalten lässt. Der pluralisti­
sche deutsche Staat ist wie bisher mit Religionsgemeinschaften funkti­
onsfähig, die die demokratische Verfassung und den Staat als höchste 
säkulare Entscheidungsinstanz respektieren. 

Sehr viel schwieriger ist die Entwicklung einer pluralistischen Gesell­
schaft mit sehr unterschiedlichen oder gar gegensätzlichen Wertkonfigu­
rationen von Religions- oder Weltanschauungsgemeinschaften. Gegen­
sätze bzw. krasse Unterschiede lassen sich nicht einfach wegdiskutieren 
oder gar harmonisieren oder beliebig in die Selbstverwaltung der Reli­
gionsgemeinschaften verlegen. Das unerlässliche Minimum gemeinsa­
mer grundlegender Inhalte = Werte ist dann nicht mehr zu erreichen. 
Eklatante Unterschiede unter Religionsgemeinschaften in der Einstel­
lung zu Grundrechten, Legitimationsprinzipien, der Stellung von Män­
nern und Frauen in der Gesellschaft, zu Toleranz Andersdenkender usw. 
stellt die Funktionsfähigkeit der Rechtsordnung in Frage. Wenn Reli­
gionsgemeinschaften mit ihren Überzeugungen in deutlichem Gegen­
satz zu zentralen Inhalten des Grundgesetzes und von Ausführungsge­
setzen stehen, wird der Staat für seinen Fortbestand Grenzen ziehen 
müssen. Auch offene Staaten müssen Grenzen ziehen. Es bleibt abzuwar­
ten, inwiefern sich islamische Gruppierungen zu der zwingend erfor­
derlichen Übernahme zentraler Grundgesetzinhalte bereitfinden, d. h. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


225

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

sich neben ihrer religiös bestimmten auf die staatlich geregelte, säkula­
re Lebenswelt einlassen. In der Konsequenz wäre damit eine Änderung 
eigener traditioneller, religiös begründeter Wertsetzungen verbunden. 
Der Konflikt über die Reichweite staatlicher Rechtsordnung bzw. der 
Selbstverwaltung der Kirchen und anderer Religionsgemeinschaften 
zieht sich seit Jahrhunderten durch die deutsche Geschichte und wird 
durch das Auftreten islamischer Glaubensgemeinschaften mit anderem 
geschichtlichen Hintergrund sowohl erweitert als auch kompliziert. Es 
mag sein, dass eine pluralistische Gesellschaft mit kleinen sehr spezi­
fisch geprägten religiösen Minderheiten in einem Sonderstatus funktio­
nieren kann. Bei quantitativ großen Religionsgemeinschaften mit vom 
Grundgesetz deutlich abweichendem Wertekodex sind jedoch erhebli­
che Wertkonflikte zu erwarten und sogenannte „Parallelgesellschaften“, 
die dann einfach da sind und da bleiben, kaum zu vermeiden. Es ist 
doch eine ziemlich naive Vorstellung, man könnte die konsequent Gläu­
bigen unter den vier Millionen hier lebenden Muslimen in ihren mit 
dem Grundgesetz nicht konformen Werthaltungen einfach umpolen.

Viertens: Es gibt nur wenige Beispiele für pluralistische Gesellschaften, 
in denen sehr unterschiedliche Religionsgemeinschaften nebeneinan­
der koexistieren. Muslime sind in Indien, jedenfalls gemessen an den 
Hindus, eine religiöse Minderheit, aber immer noch das Dreifache der 
deutschen Bevölkerung. Wer will angesichts der häufigen Gewaltexzes­
se und Terroranschläge zwischen diesen und anderen Religionsgemein­
schaften von funktionierendem Zusammenleben sprechen? Ein zweites 
Beispiel ist anders einzuschätzen: Im Libanon leben mehrere christliche 
und islamische Religionsgemeinschaften (Engelhardt 1968). Tatsäch­
lich handelt es sich um mehrere Parallelgesellschaften, die durch ein 
kompliziertes Regelungssystem als Nation trotz jahrzehntelanger Re­
pressalien und Störungen von außen noch zusammengehalten werden, 
immerhin schon über ein halbes Jahrhundert. Es ist sicher schwierig, 
mehrere religiös geprägte Parallelgesellschaften in einem Staat zusam­
menzufassen. Wenn ein von allen geteiltes Zugehörigkeitsgefühl besteht 
und andere Voraussetzungen gegeben sind, z. B. mehr oder weniger ge­
schlossene Siedlungsgebiete, dann könnte ein derartiger pluralistischer 
Staat funktionsfähig sein, weil er durch eine gemeinsame Geschichte 
oder ein übergreifendes nationales Selbstverständnis zusammen gehal­
ten wird. Der Libanon hat die Fortsetzung der gemeinsamen Staatlich­
keit bisher geschafft. Eine aggressiv fundamentalistische Gruppe würde 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


226

Wie kann Zukunft gelingen?

diesen Rahmen allerdings sprengen können, und diese Gefahr besteht 
durchaus real. Die Möglichkeit, dass eine Gruppe z. B. durch eine höhe­
re Geburtenrate eine klare Mehrheit erhält und in Macht zwecks Um­
gestaltung der Gesellschaft umsetzt, ist im Libanon bei den islamischen 
Religionsgemeinschaften eine vorstellbare Entwicklung. Dennoch: 
Das Zusammenleben mehrerer auch sehr unterschiedlicher Parallelge­
sellschaften in einem Staat ist ein denkbares und auch real vorstellba­
res Modell einer pluralistischen Gesellschaft. In den Niederlanden hat 
man in den 50er und 60er Jahren von Versäulung gesprochen und da­
mit die Organisation eines großen Teils der Sozialbezüge der Bürger im 
Rahmen ihrer Religionsgemeinschaften gemeint (Goddjin/Kruijt 1965). 
Man darf gespannt sein, wie sich die hohen Geburtenraten der ortho­
doxen Juden in Israel, die der Latinos in den USA, die der Afrikaner ge­
nerell usw. in naher Zukunft auf die Gestaltung der Gesellschaften aus­
wirken. Es ist eine wirklichkeitsnahe Vermutung, dass sich in Zukunft 
im Zuge der weiter zu erwartenden Migrationsströme in den „Gastge­
sellschaften“ Parallelgesellschaften weiter ausprägen und entwickeln, 
denn Afrika mit zahlreichen kaum funktionsfähigen Staaten wird bis 
2060 seine Bevölkerungszahl voraussichtlich verdoppeln oder verdrei­
fachen. Jedenfalls beinhaltet der Vorschlag mancher Politiker, man sol­
le per Gesetz und Unterschrift muslimisch oder auf andere Weise so­
zialisierte Flüchtlinge zu verfassungstreuen Deutschen und Europäern 
machen, eine Aufforderung zur partiellen Konversion, einer Art Ge­
hirnwäsche und ist als ziemlich wirklichkeitsfremd einzuschätzen. In 
Bezug auf islamische Religionsgemeinschaften scheinen viele Politiker 
und andere Personen des öffentlichen Lebens keine Vorstellung darüber 
zu haben, welche Probleme und Widerstände aus dem Merkmal Geset-
zesreligion für die gesellschaftliche Integration erwachsen. Tatsächlich 
laufen die aktuelle Lage und die zu erwartenden Entwicklungen auf die 
Einschränkung einer völlig unbegrenzten Religionsfreiheit, wie sie Ar­
tikel 4 des Grundgesetzes formuliert, d. h. auf Grenzziehungen hinaus.

Der pluralistische, demokratisch verfasste Rechtsstaat ist fünftens von 
innen und von außen störanfällig und gefährdet. Seine demokratische 
Verfassung bietet einerseits radikalen Strömungen ideale Entwicklungs­
möglichkeiten – unter Krisenbedingungen bis zur Machtübernahme 
wie 1933. Die gegenwärtige Erfolgssträhne rechtsradikaler Politiker und 
Bewegungen in vielen Staaten stimmt nachdenklich. So manche eu­
ropäische Staaten, auch Deutschland, tun sich schwer damit, die fun­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


227

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

damentalistischen Gruppen wie z. B. die Salafisten, die das Grundge­
setz offen ablehnen und bekämpfen, unter Kontrolle zu bringen und 
die Verbreitung ihrer Lehren zu verhindern. Andererseits kann Bedro­
hungspotenzial auch in starken pluralistischen Gesellschaften von au­
ßen kommen und Massenpsychosen auslösen. Der Terrorakt gegen das 
World Trade Center hat in den USA einen kräftigen Rechtsruck mit ins­
titutionellen Vorsorgemaßnahmen und verbreiteten Spitzelaktionen er­
zeugt. Wie viele kleinere Terrorakte von außen verkraftet das System 
der USA, ohne seinen offenen, pluralistischen Charakter aufzugeben? 
Wie viele desaströse oder auch kleinere Terrorakte würden Frankreich, 
Deutschland oder andere Staaten verkraften, ohne ihren liberalen Cha­
rakter einzuschränken oder aufzugeben? An Drohungen fehlt es nicht.

Es liegt mir fern, den Lesern das demokratische, pluralistische Gesell­
schaftsmodell zu vermiesen, ist es doch das einzige, das Freiheit als Ent­
faltung der Persönlichkeit des Einzelnen wirklich ermöglicht, das aber 
eben auch dem Missbrauch von Freiheit gute Entwicklungschancen 
einräumt. Weil mir an einer funktionierenden demokratischen, rechts­
staatlichen und pluralistischen Gesellschaft sehr gelegen ist, muss ich 
darauf hinweisen, dass sie keine Selbstverständlichkeit und kein Selbst­
läufer ist und der sehr wachsamen Pflege durch offene Diskurse und 
konsequente Kontrolle bedarf. Moderne pluralistische Gesellschaften 
können in ihrem differenzierten Funktionsgefüge der alltäglichen Ab­
läufe mit geringem Aufwand empfindlich beeinträchtigt und behindert 
werden, wie die diversen Terroranschläge von außen, aber auch zahlrei­
che rechtsradikale Aktionen aus der Bevölkerung von wem auch immer 
zeigen. Die beobachtbare Neigung von Politikern, Medien und aus der 
Bevölkerung, hoch emotional bis hysterisch auf Terrorakte zu reagieren, 
ist sehr gut nachzuvollziehen, weil sie sich aus dem plausiblen Gefühl 
der individuellen und auch institutionellen Wehrlosigkeit entwickelt; 
sie mobilisiert aber vor allem Emotionen und kaum Problemlösungen. 

Offene demokratische Gesellschaften müssen sich wie alle Individu­
en, Gruppen und Organisationen in ihnen definieren und kommen 
nicht ohne Grenzziehung aus; sie werden sich nicht auf den inhaltlich 
widersinnigen, liberalen Formalismus der Religionsfreiheit verlassen 
können und sich über die Reichweite der Religionsfreiheit und staatli­
cher Rechtsordnung mehr als bisher Gedanken machen müssen. Offe­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


228

Wie kann Zukunft gelingen?

ne, demokratische Gesellschaften können aus den genannten Gründen 
zwecks Selbsterhaltung nur bestimmte Religionen akzeptieren, 

•	 die den Staat als höchste Entscheidungsinstanz und seine Rechts­
ordnung respektieren,

•	 die hinsichtlich ihrer Werte und ihrer Moralvorstellungen nicht in 
markantem Gegensatz zur Landeskultur und untereinander stehen, 

•	 die anderen Religionsgemeinschaften fair und friedlich begegnen 
und

•	 die sich auf eine Zweiteilung der Kultur in einen säkularen und ei­
nen religiösen bzw. sakralen Bereich einlassen und den säkularen 
als gemeinsames Bindeglied anerkennen.

Fazit: Im Grunde eignet sich das pluralistische Gesellschaftsmodell nur 
für Religionen, die bereits die Entwicklung zur Zweiteilung der Lebens­
welt in einen säkularen und einen religiösen Bereich vollzogen haben 
oder im Begriff sind dies zu tun. Der durch staatliche Rechtsordnung 
und Kontrolle geregelte Bereich ist der säkulare, der das Bindeglied und 
die gemeinsame Basis für eine Koexistenz der unterschiedlichen Reli­
gionsgemeinschaften darstellt. Je umfassender dieser säkulare Bereich 
ist, desto solider ist die Basis der pluralistischen Gesellschaft. Für fun­
damentalistische Religionen mit vollständig sakralisiertem Wert- und 
Verhaltenskodex ist mangels gemeinsamer Basis kein Platz in plura­
listischen Gesellschaften, und in der Weltgemeinschaft sind sie ein ge­
fährlicher Störfaktor, wenn sie mit ihrer Gewaltbereitschaft und ihrem 
einseitigen Missionsdrang die bereits bestehenden weltweiten Wech­
selbeziehungen und die Entstehung gemeinsamer übergreifender Ord­
nungen behindern. Da Fundamentalismus umfassende, emotional 
verwurzelte Selbstgewissheit beinhaltet, können Konflikte auch kaum 
durch Verhandlungen kanalisiert bzw. eingedämmt werden. Zur unmit­
telbaren Abwehr und/oder zur Abschreckung fundamentalistischer Re­
ligionsgemeinschaften bleibt nur die – stärkere und falls notwendig –  
wehrhafte Gegenmacht, ein ernüchterndes Fazit. Eine friedliche Ver­
meidungsstrategie für Konflikte unter fundamentalistischen Religions­
gemeinschaften und/oder zwischen ihnen und friedlichen ist nicht in 
Sichtweite. Auf welcher Basis sollte sie auch aufbauen?

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


229

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

7.2.4	 Die positive Botschaft: Gemeinsame Beschlüsse 
und Maßnahmen trotz Konflikten

Es ist realistisch und auch zu hoffen, dass die Welt- und Großmächte 
angesichts ihrer immensen Tötungs- und Vernichtungspotenziale wei­
terhin einen globalen Konflikt vermeiden und militärische Einätze re­
gional begrenzen. Diese Vorsicht schafft Handlungsspielräume, um auf 
die gemeinsamen Bedrohungen durch Klimawandel, Umweltverseu­
chung und Biosphärenschwund mit gemeinsamen Abhilfemaßnahmen 
zu reagieren. Dies scheint – ein hoffnungsvoller Lichtblick – trotz der 
weltweiten Konfliktlagen bei zwei globalen Bedrohungen zu gelingen. 
Die Beschlüsse und die bereits vollzogenen Maßnahmen zur Erhaltung 
und zur Regenerierung der Ozonschicht greifen offensichtlich bereits, 
haben aber von der Problemerkennung bis zum Einsatz der Maßnah­
men an die drei Jahrzehnte benötigt. 

Die Bilanz der bisherigen UN-Umweltschutz- und Klimaschutzkon­
ferenzen seit 1972 in Stockholm bis einschließlich der Konferenz in 
Kopenhagen 2014 sieht eher düster aus. Die notwendigen Fortschrit­
te sind bei den vorangegangenen UN-Klimaschutzkonferenzen über 
vierzig Jahre lang nicht erzielt worden. Die Erwartungen an die Kli­
makonferenz in Paris 2015 schwankten vorher nach den vorausgegan­
genen Verhandlungspleiten zwischen Pessimismus und einem gewis­
sen, vorsichtigen Optimismus. Die UN-Klimakonferenz von Paris 2015 
hat immerhin zwecks Begrenzung der Klimaerwärmung zu gemeinsa­
men Beschlüssen geführt. Die Durchführung fordert von allen Beteilig­
ten erhebliche Anstrengungen ein. Erfreulicherweise konnten sich die 
Teilnehmerländer tatsächlich auf gemeinsame Ziele und von einzelnen 
Ländern selbst vorgeschlagene staatsspezifische Programme einigen, 
die in der Summe den weltweiten Temperaturanstieg begrenzen sollen:

„Das Ziel des Übereinkommens ist in Artikel 2 „Verbesserung der 
Umsetzung“ des UNFCCC [United Nations Framework Conven-
tion on Climate Change] wie folgt geregelt:

(a)	 Begrenzung des Anstiegs der globalen Durchschnittstem-
peratur auf deutlich unter 2° C über dem vorindustriellen 
Niveau, wenn möglich auf 1,5° C über dem vorindustriellen 
Niveau. Dadurch sollen die Risiken und Auswirkungen des 
Klimawandels deutlich reduziert werden;

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


230

Wie kann Zukunft gelingen?

(b)	 Die Stärkung der Fähigkeit, sich durch eine Förderung der 
Klimaresistenz und geringeren Treibhausgasemissionen an 
die nachteiligen Auswirkungen des Klimawandels anzupas-
sen. Dieses soll in einer Weise geschehen, die nicht die Nah-
rungsmittelproduktion bedroht;

(c)	 Stärkung der Finanzströme, die zu einem Weg mit niedrigen 
Treibhausgasemissionen und klimaresistenter Entwicklung 
führen.“ (https://de.wikipedia.org/wiki/Paris-Abkommen) 

Das Abkommen ist völkerrechtlich verbindlich, enthält aber viele eher 
vage Formulierungen und keine Sanktionen für den Fall der Nichterfül­
lung eingegangener Verpflichtungen vonseiten der Länder, die das Ab­
kommen ratifizieren. 

Trotz dieser Einschränkungen wurde zum zweiten Mal global ein ent­
scheidender Fortschritt erzielt, der Hoffnung macht und Erleichterung 
schafft: Es gibt unter den beteiligten Ländern die Einsicht und eine 
nicht selbstverständliche Einigkeit, dass in Sachen Klimawandel und 
insbesondere hinsichtlich der Verwendung von fossilen Brennstoffen 
zur Energiegewinnung akuter Handlungsbedarf besteht, der sich in den 
vorliegenden Beschlüssen äußert. Wenn man optimistisch – und das ist 
sehr optimistisch – unterstellt, dass das Endziel von höchstens 2° C Er­
wärmung tatsächlich erreicht wird, dürften auch einige positive Wir­
kungen zugunsten der Biosphäre und anderer Umweltziele, z. B. Stopp 
der unkontrollierten Regenwaldabholzung, dabei abfallen.

Bezogen auf die Ozon- und Klimaschutzziele sowie einen kleinen Aus­
schnitt aus dem Meeresschutz haben sich die Staaten der Erde also zu 
einer Weltgemeinschaft, richtiger Weltzweckverband zusammengefun­
den. Das dazu gehörige, zielführende Verhalten muss noch entstehen 
und eingefordert werden. Besonders bemerkenswert scheint mir, dass 
in diesem internationalen Aushandlungsprozess diese Zielsetzungen 
zur Eindämmung der Klimaerwärmung trotz der religiösen Konflik­
te und der unterschiedlichen politischen Interessen und Konfliktlagen 
vereinbart wurden. Auch Repräsentanten großer Religionsgemein­
schaften haben sich positiv zu den Konferenzergebnissen geäußert. Das 
ist die positive Nachricht: Die teilnehmenden Staaten sind sich der ge­
meinsamen Betroffenheit durch die Klimaerwärmung bewusst, zu ge­
meinsamen Aktionen bereit und stellen dafür andere konfligierende 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


231

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

Interessen zurück. Man kann nur hoffen, dass dieser Start zu gemeinsa­
men Aktionen fortgesetzt wird und nicht zu spät kommt, weil die Natur 
nicht auf Saumselige wartet.

Am 28.10.2016 hat die Kommission zur Erhaltung der lebenden Meeres-
schätze der Antarktis, bestehend aus den 24 zuständigen Ländern und 
der Europäischen Union, beschlossen, eine Fläche von 1,55 Millionen 
Quadratkilometern im Rossmeer vor der Antarktis ab 01.12.2017 für 35 
Jahre als Meeresschutzgebiet auszuweisen. Andere Meeresteile um die 
Antarktis sollen als Schutzgebiete folgen. Die Meere um die Antark­
tis gelten als bisher weitgehend intakte ökologische Systeme und ver­
danken diese gute Verfassung primär den gefährlichen unberechenba­
ren Eis- und Witterungsverhältnissen sowie den riesigen Entfernungen 
zu den Fischereiländern; sie haben wegen der dort lebenden Tierarten 
und der bestehenden, noch intakten Nahrungsketten weltweite Bedeu­
tung. Damit hat sich für den Meeresschutz ein kleiner Fortschritt erge­
ben. Weit schwieriger gestalten sich die ausstehenden, aber unerläss­
lichen Meeresschutzmaßnahmen zwischen den Kontinenten nördlich 
des Äquators. 

Zwei dringliche globale Problembündel warten zwecks Bewältigung auf 
weitere internationale Anstrengungen: Die zu Kloaken verkommenden 
und bald fischlosen Weltmeere und der Biosphärenschwund. Die ge­
glückten Kooperationen in allen Ehren. Dennoch bleibt ein gravieren­
des Handicap: Der Weg von der wissenschaftlichen Problemerkennung 
zur Akzeptanz durch Politiker und dann weiter zu globalen Zielver­
einbarungen und schließlich zu wirksamen globalen Aktionen dauert 
Jahrzehnte, im Fall des Klimawandels fast ein halbes Jahrhundert. Es 
ist damit zu rechnen, dass die zwischenzeitlich in einzelnen Schadens­
bereichen weiter anwachsenden Problemstaus teilweise zu irreversiblen 
Zerstörungen führen, und im Falle noch bestehender Lösungsmöglich­
keiten die Kosten durch die Verzögerung geradezu explodieren.

Die eher paradoxen Versuche zur Bewältigung der Kriegsszenerie im 
Nahen Osten und die zunehmende Abwehrfront weisen darauf hin, 
dass die gemeinsamen Probleme in der Form der globalen Netzwer­
ke mehr Beachtung finden, obwohl die offensichtlich unterschiedli­
chen Interessen der Beteiligten die nach wie vor dominante nationa­
listische Orientierung verdeutlichen. In diesem Kontext könnte eine 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


232

Wie kann Zukunft gelingen?

gezielte Eingrenzung und Marginalisierung der Religionskriege die Be­
wältigung der globalen Aufgaben und Entwicklungen zu Staaten über­
greifender Verständigung begünstigen. Es bleibt ein beruhigendes Fazit: 
Obwohl es die politischen und religiösen Konflikte jetzt und vermutlich 
auch weiterhin gibt, können die Staaten auf dieser Erde zur Bewältigung 
globaler Probleme doch erforderliche Maßnahmenpakete in Gang setzen.

Allerdings könnte der in vielen Ländern erstarkende Nationalismus 
in Verbindung mit innerstaatlicher Desintegration bzw. Handlungsbe­
schränkung die beschriebenen kooperativen Ansätze wieder zum Erlie­
gen bringen.

7.2.5	 Der Konflikt über die Zukunft: Wachstum oder 
Nachhaltigkeit? 

Beeinträchtigen die beschriebenen Konflikte die Staaten, sich über­
haupt zur Auseinandersetzung über gemeinsame Probleme, Ziele und 
zielführende Maßnahmen zusammen zu finden, so geht es bei der zwei­
ten Konfliktform um die Methode, wie die Erhaltung der menschlichen 
Lebensbedingungen erreicht werden kann. Dabei steht die Front mehr 
oder weniger aller Staaten und aller Wirtschaftskonzerne der Gruppie­
rung von Wissenschaftlern, Religionen, zivilgesellschaftlichen natio­
nalen und internationalen Initiativen und Organisationen gegenüber: 
Goliath gegen David?

Unter den politischen und wirtschaftlichen Entscheidungsträgern al­
ler Staaten besteht eine hochgradige Einigkeit darin, dass Wirtschafts­
wachstum für die absehbare Zukunft das Generalziel der Entwicklung 
sein soll. Üblicherweise wird argumentiert, dass nur mit wachsender 
Wirtschaft der Wohlstand erhalten, die Armut verringert oder besei­
tigt und der erforderliche Umweltschutz bezahlt werden kann. Mittel 
zur Problemlösung sind in dieser Vorstellungswelt Markt und Tech­
nologie. Lange Zeit hat das auch mit gewissen Abstrichen funktioniert. 
Die Losung ist also auch gegenwärtig: weiter wie bisher, aber mit Kor­
rekturen der „Kollateralschäden“ und mit systemdienlichen Nachhal­
tigkeitsmaßnahmen. Es ist sicher nicht zu bestreiten, dass diese Auf­
fassung von einem großen wenn nicht sogar überwiegenden Teil der 
jeweiligen Bevölkerungen akzeptiert wird, weil er Wohlstandsminde­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


233

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

rungen und gravierende Änderungen der Lebensführung durch eine 
Nachhaltigkeitspolitik fürchtet, soweit überhaupt das Nachhaltigkeits­
paradigma bekannt ist. Dabei spielt es anscheinend keine Rolle, dass 
die Begründung des Wirtschaftswachstums in zentralen Punkten von 
den feststellbaren Tatsachen seit Beginn der 80er Jahre des 20. Jahrhun­
derts widerlegt wird und in der Substanz vor allem auf Eigennutz, Glau­
bensvorstellungen und/oder Trugschlüssen, jedenfalls nicht auf Wissen 
über den begrenzten Planeten beruht. Zwar wird der Wohlstand für be­
stimmte Bevölkerungsteile in den wohlhabenden Länden gegenwärtig 
erhalten, teilweise vermehrt, jedoch ohne Zukunftsperspektive für künf­
tige Generationen. Die Armut besteht weiter, die soziale Ungleichheit 
und Ungerechtigkeit nehmen eher zu als ab, weltweit warten auf den 
Umweltschutz gigantische Aufgaben wie beschrieben, die Weltbevöl­
kerung in den armen Ländern wächst weiter und ebenso ihr Ressour­
cenbedarf, während einige nicht erneuerbare Ressourcen zur Neige ge­
hen und die erneuerbaren Ressourcen zunehmend veröden. Die durch 
Geldgier verursachten Umweltschäden übersteigen die Investitionen in 
den Umweltschutz um ein Vielfaches (vgl. Abschnitt 7.1.3). Damit ist 
die Legitimation für die Wachstumsorientierung von Politik und Wirt­
schaft verloren gegangen, nicht jedoch ihr Herrschaftsanspruch und 
ihre Macht. 

Die zurzeit fortschreitenden Digitalisierungs- und Automatisierungs­
prozesse lassen massenhafte Arbeitsplatzverluste und Verarmungspro­
zesse beträchtlicher Bevölkerungsteile d. h. eine neue soziale Frage mit 
erheblich steigender sozialer Ungleichheit, Polarisierung und heftigen 
sozialen Unruhen erwarten. Das wäre, wenn sich denn Digitalisierung 
und Automatisierung so vollziehen, wie das einige Experten vermu­
ten, genau die gegenteilige Entwicklung, die zur Bewältigung der Um­
weltprobleme als notwendig erachtet wird: nämlich die deutliche Ver­
minderung sozialer Ungleichheit in den Staaten und international. Die 
seltsam einmütige Verwendung des Begriffs „bedingungsloses Grund­
einkommen“ bei weit auseinandergehenden Interessen der Diskutanten, 
auch von Vertretern der Wirtschaft, mutet geradezu gespenstisch an. 
Gegenwärtig ist diese Diskussion sowohl sozial- als auch wirtschafts­
politisch noch ziemlich unausgegoren. Gesellschaftspolitisch wäre eine 
almosenartige Alimentierung eines Heers arbeitsloser Grundeinkom­
menbezieher letztlich die Preisgabe zentraler verfassungsrechtlicher 
Ziele, die Beerdigung der sozialen Marktwirtschaft erster Klasse und 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


234

Wie kann Zukunft gelingen?

die Preisgabe der Menschenwürde mangels Teilhabe an der Gesellschaft 
(vgl. zur Diskussion Büschemann, 2016; Grosser 2016; Hagelüken 2016; 
Borchardt 2016; Meixner 2017), falls eine derartige politische Vorge­
hensweise überhaupt wirtschaftlich machbar wäre. Die Digitalisierungs- 
und Automatisierungsentwicklung weist jedoch auch dann, wenn sie 
gesellschaftspolitisch mit guten neuen Arbeitsplätzen bewältigt werden 
sollte, sehr deutlich auf das zunehmende Auseinanderdriften von Tech­
nologieentwicklung und Umweltnotwendigkeiten hin. Kann man die 
Technologieentwicklung einfach ungesteuert sich entwickeln lassen? 

Während Entscheidungsträger in Wirtschaft und Politik verbissen 
an ihrem Leitbild Wirtschaftswachstum festhalten, können nur we­
nige Länder trotz großer Anstrengungen entsprechend klare Erfolgs­
bilanzen vorweisen. Ist der zurzeit praktizierte Kapitalismus das rich­
tige System? Stößt der Kapitalismus bzw. die praktizierte Form eines 
hemmungslosen und asozialen Kapitalismus an Grenzen? Unter Hin­
weis auf Mentalitätsänderungen in der jungen Generation, die angeb­
lich lieber teilt statt besitzt, und unter Hinweis auf die enormen Steige­
rungen der Produktivität durch die moderne Kommunikationstechnik 
äußert Jeremy Rifkin (Rifkin 2014) die Meinung, dass eine neue indust­
rielle Revolution bevorstehe, der Kapitalismus nicht mehr funktioniere 
und von einem Super-Netz abgelöst werde, das Kommunikation, Ener­
gieverteilung und Logistik bündelt“ (Bohsem/Hulverscheidt 2014, S.19). 
Rifkin knüpft zwar an realen Gegebenheiten an, entwirft dann jedoch 
eher Zukunftsvisionen, deren empirische Evidenz sich dem Leser nur 
schwer erschließt. Gegenwärtig sind keine überzeugenden Anzeichen 
zu erkennen, die eine Ablösung des kapitalistischen Systems durch eine 
andere Wirtschaftsform ankündigen. Dennoch spricht viel für Rifkins 
Einschätzung, dass der Kapitalismus nicht mehr funktioniert. Denn der 
Kapitalismus scheitert bei der Bewältigung der sich bereits ereignenden 
Weltprobleme und kriselt in vielen Ländern vor sich hin. Bezogen auf 
Umweltprobleme hat sich der „Markt“ bisher nicht als erfolgreicher Re­
gulator bewährt. Ohne sich für die Bewältigung der anstehenden Prob­
leme als das angemessene System profilieren zu können, hat der Kapita­
lismus die meisten Länder der Erde dennoch fest im Griff.

Die Gewinnmaximierungsstrategien von Bankern und vielen Unter­
nehmern haben sich im Laufe der Kapitalismusentwicklung weitgehend 
von ethischen Grundsätzen verabschiedet und verlagern, wie globale 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


235

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

Krisen z. B. der Banken zeigen, die Risiken ihrer spekulativen Aktio­
nen auf die Bevölkerungen. Die Verfechter des Kapitalismus und der 
marktradikalen Praxis beschwichtigen die Bevölkerungen vieler Staa­
ten überdies mit dem Versprechen weiteren Konsumwachstums und 
behindern damit auch die bloße Wahrnehmung der anstehenden Pro­
bleme. Ihre Leitziele Wettbewerb, Individualismus und konsumorien­
tierte Lebensführung stehen in deutlichem Gegensatz zu der Solidarität 
der Menschen untereinander, die von vielen Seiten zur Bewältigung der 
anstehenden Probleme als entscheidende menschliche Qualität für un­
umgänglich gehalten wird. Letztlich verkümmert in der marktradikalen 
Praxis die altruistische Komponente des Menschseins: ein Rückschritt 
in der menschlichen Entwicklung.

Viele Wissenschaftler, einige Abteilungen der UNO, der World Wide 
Fund of Nature (WWF), Repräsentanten des Ökumenischen Rates der 
Kirchen, der römisch-katholischen Kirche und des Mahayana-Buddhis­
mus und zahlreiche bürgerschaftliche Initiativen sowie Organisationen 
in zahlreichen Ländern sehen die Zukunft der menschlichen Lebens­
bedingungen gerade durch die Fixierung auf Wachstum und kurzfris­
tige Gewinnmaximierung sowie die daraus erwachsenden Probleme 
bedroht. Dazu zählen der Raubbau und Verschleiß bei nicht erneuer­
baren Ressourcen, die Verödung sowie Qualitätsminderung der erneu­
erbaren Ressourcen Land, Weiden, Wälder sowie Inhalts- und Sinnlo­
sigkeit menschlicher Lebensführung. Auf einem begrenzten Planeten 
ist angesichts anhebender Überbevölkerung kein grenzenloses Wachs­
tum möglich; sie plädieren deshalb für eine Neuorientierung der indivi­
duellen Lebensführung und gleichermaßen der Gesellschaft sowie der 
Wirtschaft. Neuorientierung ist notwendig geworden, weil die aktuelle 
konsumorientierte, geld- und materialmäßig aufwendige Lebensweise 
mangels Ressourcen in den reichen Ländern nicht mehr lange aufrecht­
erhalten und in den armen Ländern nie erreicht werden kann. Neuori­
entierung zielt auf die dauerhafte Versorgung der gesamten Weltbevöl­
kerung und damit auf die Erhaltung und Pflege der erneuerbaren und 
der nicht erneuerbaren Ressourcen: Nachhaltigkeit in allen Lebensbe­
reichen. 

Gegenüber diesem in sich stimmigen Konzept für die Gestaltung der 
Zukunft verweisen die Wachstumsfetischisten zur Problemlösung auf 
die allgemeinen Mechanismen der Technologie und des Marktes. Die­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


236

Wie kann Zukunft gelingen?

se Mechanismen haben jedoch das aktuelle Dilemma miterzeugt, weil 
inhaltliche Ziele und damit ethische und politische Gesichtspunkte ge­
genüber individuellen und kollektiven Gewinnmaximierungsmotiven 
in den Hintergrund gedrängt wurden, abhängige Variable wurden. Die­
ser Verweis auf Technologie und Markt kann als partieller Politikver­
zicht in zentralen Feldern der Lebenswirklichkeit verstanden werden. 
Letztendlich fehlt ein schlüssiges Konzept für die dauerhafte Versor­
gung der Weltbevölkerung mit lebensnotwendigen Gütern. Die welt­
weit verbreiteten Liberalisierungsbemühungen verstärken den ohnehin 
dominierenden individuellen und kollektiven Egoismus weiter zulasten 
solidarischen Verhaltens; sie münden, was den bevorstehenden Kampf 
um die Ressourcen anbelangt, ein in die Durchsetzung des bzw. der 
Stärkeren, d. h. eine bittere Niederlage der Menschenrechtsbewegungen 
bzw. einen Rückschritt in der so notwendigen Entwicklung von Solida­
rität.

Seit der 1972er Veröffentlichung zu den Grenzen des Wachstums hat 
sich eine umfassende, differenzierte und zugleich überzeugende Litera­
tur entwickelt, warum dieser epochale Paradigmenwandel zur Nachhal­
tigkeit notwendig ist und wie er erreicht werden kann. Ob es tatsächlich 
und rechtzeitig die von Randers geforderte Nachhaltigkeitsrevolution 
geben wird?

Die Machtunterschiede und ebenso die Differenzen in den Vorstellungs­
welten der beiden Konfliktgruppierungen könnten größer kaum sein. 
Dennoch bestehen gewisse symbiotische Kontakte zwischen den Blö­
cken. Die zivilgesellschaftlichen Nachhaltigkeitsakteure finanzieren in 
Deutschland trotz erheblicher ehrenamtlicher Arbeit teilweise Kosten 
ihrer Arbeit aus öffentlichen Zuwendungen; sie beteiligen sich auf un­
terschiedlichen Ebenen an der politischen Willensbildung und setzen 
auch so manche Maßnahme durch; sie leisten also mit ihrem Wissen 
und ihrem Engagement aktive und reale Beiträge zum Umweltschutz 

– und entlasten damit die öffentlichen Institutionen von eigenen Auf­
wendungen und von bürgerschaftlicher Kritik. An der grundsätzlichen 
Haltung der öffentlichen Institutionen ändert dies bisher wenig: Nach­
haltigkeit ist im Detail erwünscht, jedoch nicht als Organisationsprin­
zip der Gesellschaft. Bis auf weiteres ist nicht damit zu rechnen, dass 
die Nachhaltigkeitsvertreter als David sich gegen den Goliath der Wirt­
schafts- und Politikeliten sowie der Bevölkerungsmehrheiten durchset­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


237

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

zen werden. Dennoch ist der Konflikt noch nicht zu Ende; auch wenn 
er bislang nicht gewaltsam ist, hängt für die Erhaltung der Lebensbe­
dingungen auf der Erde fast alles vom Ausgang dieses Konfliktes ab. Die 
Nachhaltigkeitsdebatte ist aus den realen Zukunftsproblemen entstan­
den.

Wirtschaftswachstum oder Nachhaltigkeit: Eine echte Alternative kann 
diese Frage nur für Menschen, Gruppen, Organisationen und Institu­
tionen bedeuten, die sich bisher entweder nicht mit den bedrohlichen 
Folgewirkungen durch die aktuell dominierende Wachstumsorientie­
rung auseinandergesetzt haben und in mehr oder weniger blindem 
Fortschrittsglauben verharren. Es ist auch nicht unrealistisch, dass so 
manche Politiker sich der Problemlage bewusst sind und auf die Durch­
setzungskraft der entwickelten gegen die armen Länder setzen. 

Die Reduktion der Wahrnehmung auf die angenehmen Facetten der 
Gegenwart konnte schon immer zahlreiche Anhänger gewinnen. Wer 
sich mit den aktuellen Problemen von der lokalen Feinstaubbelastung 
in den Städten bis zur globalen Kohlendioxidbelastung der Atmosphäre 
auch nur oberflächlich auseinandersetzt, wird sich zugunsten der eige­
nen Enkelinnen und Enkel für den sicher überaus beschwerlichen Weg 
in eine nachhaltige Gesellschaft entscheiden. Aber wie soll das gehen, 
wenn die Entscheidungsträger aus Wirtschaft und in ihrem Schlepp­
tau die aus der Politik abblocken? Je früher nach den Anfangserfolgen 
mit den erneuerbaren Energien der konsequente Start in die nachhalti­
ge Gesellschaft erfolgt, desto mehr Zeit besteht für durchdachte Planun­
gen und Maßnahmen und desto kostengünstiger sind die notwendigen 
Investitionen, und umgekehrt.     

Die Vorstellung, dass es unbegrenztes Wachstum gäbe, ist in der Kul­
turgeschichte seit der Entdeckung von Ackerbau und Viehzucht eine 
selbstverständliche Erfahrung, die auch die Epoche der Industrialisie­
rung einschließt und von den Entscheidungsträgern in Wirtschaft und 
Politik auch für die Zukunft geglaubt wird. Offenbar ist der Gedanke, 
dass bisher Selbstverständliches wie das Wachstum auf einmal zu ei­
nem Problem werden könnte, weil die Erde als Territorium und mit ih­
ren Ressourcen begrenzt ist, für die Entscheidungsträger und die große 
Masse der Weltbevölkerung, die von diesen Ressourcen überwiegend 
nur geringfügig profitiert hat, unvorstellbar. Neu ist also zweierlei: ei­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


238

Wie kann Zukunft gelingen?

nerseits geht es darum, sich überhaupt mit den sich auftuenden Ent­
wicklungsgrenzen abzufinden. Andererseits entsteht mit dieser Be­
grenzung die völlig neue Herausforderung, das eigene Verhalten daran 
auszurichten, dass auch spätere Generationen noch ausreichende Res­
sourcen für ihre Lebensführung vorfinden. Ist das eine Überforderung? 
Darüber machen sich bereits viele Forscher, Religionen, zivilgesell­
schaftliche Organisationen, Abteilungen der UNO, der WWF, einzelne 
Personen konstruktive Gedanken; sie bilden jedoch eine ziemlich ein­
flusslose Minderheit in den wirtschaftlichen und politischen Entschei­
dungskontexten. 

Ich komme noch einmal auf die in der Einleitung angesprochene Unter­
suchungsreihe zu den Grenzen des Wachstums zurück. Unter der Lei­
tung von Dennis Meadows untersuchte ein Team von 16 Mitarbeiterin­
nen und Mitarbeitern „mithilfe der Theorie zur Systemdynamik und 
Computermodellen die langfristigen Ursachen und Konsequenzen des 
Wachstums der Weltbevölkerung und der materiellen Seite der Wirt­
schaft“ (Meadows u. a. 1972). Die Untersuchung ergab, dass sehr wahr­
scheinlich Zusammenbrüche erfolgen würden, wenn korrigierende 
Abhilfemaßnahmen ausblieben, die sich, über bloß verzögernde tech­
nologische Maßnahmen bei ansonsten gleichen Zielen und Verhaltens­
weisen hinaus, an dem für die natürlichen Systeme tragbaren Niveau 
orientieren müssen: Nachhaltigkeit. Die folgenden Untersuchungen 
von 1992, 2006 und 2012 untermauerten und präzisierten in den zen­
tralen Punkten die Folgerungen von 1972. Neu war das Ergebnis, dass 
die Menschheit 1992 die Kapazitätsgrenzen der Erde bereits überschrit­
ten hatte, sie weiter zunehmend überschreitet und „dass sich die Wege 
in die Zukunft verengt haben“ (2006, S.  13), weil seit 1972 nur weni­
ge Anstrengungen in Richtung Nachhaltigkeit unternommen wurden. 
Der Wachstumsideologie und den von da drohenden Zusammenbrü­
chen setzen die Autoren als Leitbild von individueller Lebensführung, 
Wirtschaft und Gesellschaft Nachhaltigkeit entgegen. 

Über die Definition von Nachhaltigkeit gibt es, wie so oft in der Wissen­
schaft, keine Einigkeit. Von einer Diskussion der Definitionsvorschlä­
ge sehe ich ab und fokussiere den Umgang mit Ressourcen als Kern 
des Umweltproblems, denn die aktuelle Auseinandersetzung kreist um 
die Frage, wie mit den Ressourcen umzugehen ist. Um eine Vorstellung 
von dem zu vermitteln, was mit Nachhaltigkeit: mit dem nachhaltigen 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


239

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

Umgang mit Ressourcen gemeint ist, zitiere ich die Beschreibung von 
Herman Daly in der Übersetzung von Andreas Held (Daly in Meadows 
2016 [2006], S. 54):

•	 „Bei erneuerbaren Ressourcen – wie Böden, Wasser, Wälder, Fischbe­
stände – darf die Nutzungsrate, wenn sie nachhaltig sein soll, nicht 
größer sein als die Regenerationsrate der Quelle. (So ist Fischfang 
nicht nachhaltig, wenn mehr Fische gefangen werden, als nach­
wachsen können.)

•	 Bei nicht erneuerbaren Ressourcen – wie fossilen Brennstoffen, 
hochwertigen Mineralerzen, fossilem Grundwasser – darf die Nut­
zungsrate die Nutzungsrate nachhaltig genutzter erneuerbarer Res­
sourcen nicht überschreiten, die die nicht erneuerbaren Ressourcen 
ersetzen soll. (So würde ein Ölvorkommen beispielsweise nachhal­
tig genutzt, wenn Teile des Ertrags daraus systematisch in Wind­
parks, Photovoltaikanlagen und Aufforstungen investiert würden, 
sodass nach Erschöpfung der Ölvorräte ein gleichwertiger Strom 
erneuerbarer Energie vorhanden wäre.)

•	 Bei einem Schadstoff darf die Emissionsrate nicht höher sein als die 
Rate, mit der er in einer Senke abgebaut, absorbiert oder unschäd­
lich gemacht werden kann. (Beispielsweise dürfen nährstoffreiche 
Abwässer in einen Fluss, einen See oder das Grundwasser nur in 
Mengen eingeleitet werden, die von Bakterien und anderen Orga­
nismen noch absorbiert werden können, ohne dass durch Überdün­
gung das aquatische Ökosystem destabilisiert wird und „kippt“.)“

Der Bestand von erneuerbaren Ressourcen darf also nicht zurückgehen, 
der Schadstoffpegel darf nicht ansteigen, der Bestand einer nicht erneu­
erbaren Ressource darf nicht verringert werden, ohne dass Aussicht auf 
Ersatz durch eine erneuerbare Ressource besteht. Daly beschreibt also, 
welche Kriterien für den nachhaltigen Umgang mit Ressourcen einzu­
halten sind. Das ist offensichtlich unbestritten. Die Meinungsverschie­
denheiten und die Schwierigkeiten setzen bei der Frage ein, wie man 
diese Kriterien denn auch in funktionierende gesellschaftliche Struk­
turen und bei den Menschen in alltägliches Verhalten umsetzen kann. 

Meadows u. a. gehen anhand von breit recherchierten Daten davon aus, 
dass diese Kriterien Dalys für Nachhaltigkeit global gesehen zuneh­
mend nicht eingehalten werden. Anders ausgedrückt: Der Ressourcen­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


240

Wie kann Zukunft gelingen?

verbrauch des Menschen – eine unter dem Begriff „ökologischer Fuß­
abdruck des Menschen“ entwickelte ziemlich komplizierte Messgröße 
(Wackernagel u. a. 2002) – übersteigt immer mehr die Ver- und Entsor­
gungskapazität der Erde und macht damit „grundlegende Veränderun­
gen unvermeidlich“ (Meadows u. a. 2016 [2006] S.  51-131). Es werden 
also unter dem Gesichtspunkt dauerhafter Versorgung der Weltbevöl­
kerung erstens zu viele nicht erneuerbare Ressourcen verbraucht und 
erneuerbare heruntergewirtschaftet sowie dies zweitens mit Leben be­
drohenden Wirkungen. Unumgänglich ist demnach eine andere, d. h. 
eine nachhaltige Ressourcennutzung, die auch für die kommenden Ge­
nerationen ein auskömmliches Leben ermöglicht. Die Autoren gehen 
von einem breiten Spektrum an Interventionsmöglichkeiten aus; sie be­
tonen wegen der fortschreitenden Probleme allerdings immer wieder 
die Notwendigkeit schneller Reaktionen; sie sehen es als großes Pro­
blem, dass die Staaten als Akteure mit ihren zuständigen Institutio­
nen zweimal viel Zeit verstreichen lassen, einmal bis sie die Problem­
lage erfassen und zum zweiten Mal bis sie angemessene Maßnahmen 
durchführen. Eine Lösung der sich exponentiell entwickelnden Prob­
leme im Rahmen von an Wachstum orientierten Staaten mittels Markt 
und Technologie als quasi automatisch regelnden Instrumenten schlie­
ßen die Autoren aus. Selbstverständlich bleiben Technologien zentra­
le Instrumente, die jedoch unter dem Gesichtspunkt der Nachhaltigkeit 
für spezifizierte Ziele geplant, entwickelt und eingesetzt werden müs­
sen. Die Technologie rückt also von einer übergeordneten quasi auto­
nomen Steuerungsfunktion in eine dienende: Ihr müssen grundlegende 
Richtungsentscheidungen für nachhaltige Gesellschaften vorausgehen.

Dennoch ist damit zu rechnen, dass der Paradigmenwechsel von der 
Wachstums- zur Nachhaltigkeitsorientierung durch Bahn brechende 
technologische Neuerungen immer wieder, z. B. die Energieversorgung 
durch erneuerbare Energien und andere Innovationen verzögert und 
dadurch unter Zeitdruck immer schwieriger wird. 

Meadows u. a. haben die Grenzen des Wachstums als globales Problem 
untersucht. Es ist jedoch davon auszugehen, dass sich der Überhang 
des Ressourcenverbrauchs über die Ver- und Entsorgungskapazität in 
den Regionen der Erde schon bisher unterschiedlich entwickelt hat 
und dass diese Nachhaltigkeitslücken wahrscheinlich auch in Zukunft 
sowohl unterschiedliche Verläufe als auch je eigene Profile haben wer­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


241

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

den, jeweils abhängig von den regionalen Bedingungen und dem Ein­
satz von Abhilfemaßnahmen. Insofern liegt es, abgesehen von globalen 
Umweltproblemen (Klima, Weltmeere) auch weitgehend in der Verant­
wortung der einzelnen Staaten, wie viel Weitsicht und Energie sie in 
ihre zukünftigen, regionalen Lebensbedingungen zu investieren in der 
Lage sind. Die gegenwärtige Situation vieler Staaten lässt allerdings be­
fürchten, dass Kapitalmangel und die fehlende Funktionsfähigkeit ih­
rer Regierungen einerseits und mangelndes technologisches Wissen 
andererseits die Wahrscheinlichkeit unzureichender eigener Nachhal­
tigkeitsbemühungen erhöht und Unterstützung von außen unumgäng­
lich macht. Falls sich die aktuellen internationalen Strukturtendenzen, 
d. h. die Ausbeutung der armen durch die reichen Staaten wie gewohnt 
fortsetzen sollten, werden Zusammenbrüche zuerst besonders die ar­
men Länder treffen.  

Neben den Untersuchungen von Meadows, Randers, Wackernagel, 
Daly und Kollegen, Bossel, WWF u. a. erforschen seit 1972 zahlreiche 
Forschungsinstitute, wie Nachhaltigkeit schrittweise in lebbare Struk­
turen und Verhaltensmuster umgesetzt werden kann. Die geforderten 
Veränderungen decken insgesamt ein breites Spektrum an nachvoll­
ziehbaren Maßnahmen ab, unter denen viele auch unmittelbar umsetz­
bar erscheinen, sofern sich, sei es auf der Ebene aller Staaten oder sei 
es innerhalb der einzelnen Gesellschaften, die Einsicht über ihre Not­
wendigkeit durchsetzen kann. Auf diesen Teil der Maßnahmen (WWF 
2014; Randers/Maxton 2016) wird hier nicht weiter eingegangen. Nach­
vollziehbare, d. h. plausible Maßnahmen sind aber nicht zwangsläufig 
auch umstandslos durchführbare Maßnahmen. Während im Kontext 
nachhaltiger Ressourcennutzung nach meiner Kenntnis die benötigten 
und mindestens teilweise neu zu entwickelnden Technologien keine un­
überwindliche Hürde darstellen werden, erfordert die Umsetzung der 
geforderten personenbezogenen, sozialen und gesellschaftlichen Ver­
änderungen zusätzlich zu den Nachhaltigkeitsfachleuten auch verant­
wortungsbewusste Politiker und einsichtige Bürger: Ihnen werden Fä­
higkeiten und Eigenschaften abverlangt, die bisher gerade einmal bei 
kleinen Minderheiten festgestellt werden, immerhin. 

Auf den ersten Blick lassen die harmlos und selbstverständlich daher­
kommenden Verhaltensvorgaben von Daly nicht erkennen, welche 
enormen Umwälzungen in Wirtschaft, Gesellschaft und der alltägli­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


242

Wie kann Zukunft gelingen?

chen Lebensführung der Individuen aus ihrer Veralltäglichung erwach­
sen würden. Es ist keine Übertreibung, wenn Meadows u. a. nach der 
landwirtschaftlichen und später der industriellen Revolution nun den 
Übergang zur Nachhaltigkeit als die dritte bevorstehende Revolution 
bezeichnen. Falls diese Revolution denn gelingen sollte, übertrifft sie 
die vorausgehenden bei weitem. Während bereits die landwirtschaftli­
che und die industrielle Revolution durch folgenreiche Entdeckungen 
und auch völlig unerwartete soziale Herausforderungen sowie Entwick­
lungen geprägt waren, fordert die Nachhaltigkeitsrevolution von Men­
schen und Gesellschaften Veränderungen ein, die sich von den in ihnen 
durch die Evolution angelegten Mustern, nämlich dem individuellen 
und kollektiven Egoismus grundsätzlich unterscheiden. 

Für diese personenbezogenen, sozialen und gesellschaftlichen Verände­
rungen werden wie selbstverständlich sehr grundsätzliche Veränderun­
gen für unumgänglich gehalten: 

•	 Die Gesellschaft soll sich von durch Konkurrenz bestimmten 
Wachstumszielen zu von Kooperation bestimmten Entwicklungs­
zielen und

•	 von sozialer Ungerechtigkeit zu sozial gerechter Verteilung entwi­
ckeln (z. B. bezogen auf Armut und Arbeitsplätze).

•	 Die Individuen sollen sich von materiellen Konsumbedürfnissen zu 
inneren Werten und 

•	 von Konkurrenz und Egoismus zu partnerschaftlichem Verhalten 
verändern.

Was da eingefordert wird, ist nicht weniger als ein Alternativprogramm 
zu den Entwicklungsgesetzen der Evolution und konkret eine indivi­
duelle sowie strukturelle Hinwendung zu einer Solidarität, die alle bis­
her erbrachten Solidaritätsleistungen bei weitem in den Schatten stellt. 
Wenn diese umfassende Neuorientierung gelingen sollte, dann würde 
sie eine völlig neue Qualität in die Menschheitsentwicklung bringen.

Auf den einzelnen Menschen und seine soziale Einbindung bezogen 
hatten Judentum, Christentum und Buddhismus bereits teilweise vor 
ca. 2500 Jahren mit dem Gebot der Nächstenliebe bzw. dem, was Mitge­
fühl nach dem Verständnis des Dalai Lama bedeutet, ein ähnliches Kon­
trastprogramm zu den Entwicklungsgesetzen der Evolution angemahnt, 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


243

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

mit einem gewissen Erfolg. Ohne diese Traditionsgeschichte wären 
z. B. die Menschenrechte in der Charta der Vereinten Nationen kaum 
entstanden. Der zwischenzeitliche Geschichtsverlauf macht aber auch 
deutlich, dass die Menschen mit dieser Vorgabe bis heute mehrheitlich 
überfordert waren und immer noch sind. Die gegenwärtige, weltwei­
te Staatenwelt zeigt zu diesen Gegensätzen keine eindeutig nur in eine 
Richtung weisenden Belege, zumal sie durchaus wesentliche kulturel­
le Unterschiede aufweist. Einerseits ist die Dominanz von Wachstums­
zielen, sozialer Ungerechtigkeit, materiellen Konsumbedürfnissen und 
Egoismus trotz unterschiedlicher Ausprägungen und Abstufungen un­
verkennbar, ebenso damit assoziierte Phänomene wie Konflikte auf al­
len Ebenen, Betrügereien und Übervorteilen in zwischenmenschlichen 
und zwischenorganisatorischen Kontexten. Aber trotz Konflikten und 
egoistischer Berechnung gibt es auch bei diesem Orientierungsmuster 
Kooperation und zwischenmenschliches Vertrauen. Andererseits gibt 
es quer durch zahlreiche Gesellschaften die Menschen, bei denen inne­
re Werte und partnerschaftlich-altruistische Ausrichtung das zwischen­
menschliche Verhalten überwiegend prägen und dadurch Gesellschaft 
erst möglich machen. Tatsächlich ist davon auszugehen, dass die Ide­
altypen des Egoisten und des Altruisten real eher selten vorkommende 
Extreme darstellen und normalerweise beide Verhaltensdispositionen 
in jeweils unterschiedlichen Mischungen die Personen prägen. Dabei 
hat es der partnerschaftlich-altruistische Verhaltensmodus besonders 
schwer, das vorherrschende Verhaltensmuster zu werden, weil hier der 
eherne Erfahrungssatz der Evolution zum Tragen kommt: „In Koloni­
en aus tatsächlich kooperierenden Individuen (…) belohnt die Selek­
tion unter genetisch unterschiedlichen Einzelmitgliedern egoistisches 
Verhalten. Im menschlichen Gruppenvergleich dagegen belohnt die Se­
lektion normalerweise Altruismus zwischen den Koloniemitgliedern“ 
(Wilson 2014, S. 197).

Es ist also davon auszugehen, dass egoistisches Verhalten, positiv aus­
gedrückt Durchsetzungsvermögen, häufig bei Menschen in Entschei­
dungspositionen zu finden ist und dort ja auch gebraucht wird, um bei 
der Regeldurchsetzung wirksam zu sein. Durchsetzung der eigenen 
Person gegenüber anderen Menschen ist aber durchaus häufig mit po­
sitiven inhaltlichen Zielen verbunden und zugunsten von Akzeptanz 
auch darauf angewiesen. Andererseits ist es für die Verbreitung von al­
truistischem Verhalten durchaus nachteilig, dass es zwar anderen Men­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


244

Wie kann Zukunft gelingen?

schen und dem Gemeinwesen nützt, aber mangels Durchsetzungsver­
mögen auch weniger erfolgreich ist und weniger belohnt wird. Dieser 
zunächst bestehende Wettbewerbsnachteil des altruistischen Verhal­
tens in der Ausgangssituation kann in der an Nachhaltigkeit orien­
tierten Neuorganisation von Wirtschaft und Gesellschaft nur behoben 
werden, wenn altruistisches Verhalten als typisches Verhaltensmuster 
gewollt wird, weil es überlebensnotwendig ist und deshalb seinen Sinn 
in sich selbst trägt; wenn es überdies belohnt wird, trägt dies weiter zu 
seiner Verbreitung bei. Denn solidarisches Verhalten wird als wesentli­
ches Element in nachhaltigen Gesellschaften gesehen. Letztlich geht es 
um angemessene Mischungsverhältnisse beider Komponenten in den 
Menschen und den sozialen Strukturen und um eine Balance von Ego­
ismus und Altruismus im gesellschaftlichen Wertekanon, wobei letzte­
rer einen deutlich höheren Stellenwert erhalten muss als dies gegenwär­
tig der Fall ist. Eine derartige Entwicklung wäre, falls sie denn gelänge, 
als der notwendige qualitative Sprung in der Evolution einzuschätzen, 
der in Verbindung mit entsprechenden gesellschaftlichen Strukturver­
änderungen Nachhaltigkeit ermöglichen könnte.

7.2.6	 Die Beharrlichkeit der Bevölkerung als Problem 
für den Paradigmenwechsel

In den vorausgegangenen Abschnitten war immer wieder von den Ent­
scheidungsträgern der Wirtschaft und in ihrem Schlepptau von den 
Politikern als Bannerträger des Wirtschaftswachstums die Rede. Man 
muss jedoch davon ausgehen, dass die Bevölkerungen zu großen Tei­
len aus diesem Wirtschaftswachstum für ihre Lebensführung erhebli­
che Vorteile bezogen. Werden diese „Besitzstände“ durch die von der 
Nachhaltigkeitsallianz eingeforderte Solidarität merklich eingeschränkt, 
der Konsum und die diversen Freizügigkeiten reduziert, so ist mit er­
heblichen, auch gewaltsamen Widerständen zu rechnen. Die meisten 
Menschen fokussieren die Gegenwart und die nähere Zukunft, wie 
zahlreiche sprichwörtliche Weisheiten und die alltäglichen politischen 
Auseinandersetzungen zwischen Politikern, Interessenverbänden, Wis­
senschaft, Religionen, Bürgerinitiativen usw. zeigen. Auch eher rela­
tiv kleine, durchaus zukunftsorientierte Veränderungen wie die Erhö­
hung des Rentenalters führen zu erbitterten Widerständen. Weiter in 
die Zukunft reichende Ziele wie die dauerhafte Sicherung der Versor­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


245

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

gung der Weltbevölkerung werden in den breiten Bevölkerungskreisen 
kaum, eher von einer Minderheit wahrgenommen: bei Wissenschaft­
lern, intellektuellen Eliten und denjenigen Personenkreisen, die bereits 
mit Umweltproblemen welcher Art auch immer direkt konfrontiert 
sind. Menschen reagieren primär auf unmittelbare eigene Betroffenheit 
und Erfahrungen. Ereignisse in weiter Entfernung gehören selten bzw. 
nur kurzfristig dazu. Erschwerend kommt dazu, dass eine sensorische 
Wahrnehmung bei Umweltbelastungen z. B. durch Feinstaub und Ra­
dioaktivität auch bei direkter Exposition nicht möglich ist. Es ist auch 
nicht zu übersehen, dass einige Milliarden Menschen voll und ganz da­
mit ausgelastet sind, überhaupt zu überleben.

Ohne diese offensichtlich erwartbaren Widerstände hier weiter zu dif­
ferenzieren, bleibt festzuhalten, dass die Durchsetzung einer Politik, die 
vorausschauend die zweite Hälfte des 21. Jahrhunderts und die gesamte 
Weltbevölkerung in den Mittelpunkt rückt und dafür markante Einbu­
ßen und Veränderungen einfordert, auf erbitterte, gewaltsame Wider­
stände treffen wird. Es ist zweifelhaft, ob demokratische Systeme diese 
Aufgabe erfolgreich schultern können, ob es ohne rigorose diktatori­
sche Zwangsmaßnahmen gehen wird und ob sich diese gegebenenfalls 
behaupten können. 

7.2.7	 Die Multi-Level-Selektion: Erklärungsansatz 
und Zukunftsperspektive?

Eine plausible Erklärung des Dilemmas und gleichzeitig auch ei­
nen Hoffnungsschimmer für eine Problemlösung bietet die von Wil­
son formulierte Multi-Level-Theorie, von der bereits die Rede war (vgl. 
2.4.1). Danach gibt es nur in der menschlichen Evolution zwei Selekti-
onsmuster: Das individuelle Selektionsmuster bewirkt im Wettbewerb 
einzelner Individuen, dass sich der aus welchen Gründen auch immer 
Stärkere und Egoistischere durchsetzt und seine Anlagen und Fähig­
keitspotenziale an seine Nachkommenschaft weitergibt usw. Die Un­
terlegenen verschwinden dagegen aus dem Lebenskosmos. Das indi­
viduelle Selektionsmuster begünstigt und belohnt extremen Egoismus, 
Schläue, Einfühlungsvermögen, Weitsicht, Betrug, List, soziale und ko­
gnitive Intelligenz, strategisches Denken u. a., kurz: alle Fähigkeiten, die 
die Durchsetzung gegen Mitbewerber ermöglichen. Da sich Menschen 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


246

Wie kann Zukunft gelingen?

zwecks des eigenen Überlebens schon sehr früh in Gruppen zusam­
mengefunden haben, entwickelte sich in der Evolution des Menschen 
auch die Konkurrenz zwischen Gruppen und in den Gruppen das, was 
wir Kultur nennen: gemeinsame Werte und Regeln des Mit- und Ge­
geneinander: Moral. Gruppen – und damit auch ihre einzelnen Mitglie­
der – waren in der Auseinandersetzung mit anderen Gruppen dann er­
folgreich, wenn die einzelnen Mitglieder ihr Verhalten dem Wohl der 
eigenen Gruppe unterordneten und dadurch „altruistische“ Verhaltens­
muster entwickelten und schließlich auch vererbten. Folgt man Wil­
son, so haben sich im Lauf der menschlichen Entwicklung die altru­
istischen Verhaltensmuster und mit ihnen die Kulturen immer weiter 
ausgeprägt und verstärkt, ohne dass das Nebeneinander von individuel­
ler und Gruppenselektion verschwunden wäre. 

Tatsächlich findet man in der weltweiten Gemengelage die Elemente 
wieder, von denen die Multi-Level-Theorie handelt. Einerseits findet 
man reichlich die ehrgeizigen Einzelkämpfer, die vor allem an sich und 
die eigene vorteilhafte Entwicklung denken und sie teilweise zum Vor­
teil und teilweise und zum Nachteil anderer durchsetzen, durchaus mit 
besonderen Fähigkeiten, aber auch mit regelwidrigen Methoden und 
starkem Ellenbogeneinsatz. Mit anderen Worten: Viele Egomanen nüt­
zen mit ihrem Ehrgeiz, mit guten Ideen und mit ihrer Energie als Ent­
wicklungsmotoren häufig dem Allgemeinwohl. Es gibt aber eben auch 
die unbelehrbaren Narzissten, die vor allem Schaden anrichten. Weil 
der individuelle Wettstreit mit anderen Einzelpersonen nur begrenz­
te Erfolge ermöglicht, nutzen und instrumentalisieren viele Menschen 
Gruppen, auch Organisationen so lange für ihre Zwecke, wie sie ihnen 
nutzen. Der individuelle Erfolg ist also mehr denn je an Gruppen, Ver­
bände, Organisationen usw. gebunden. Der Erfolg in und mit der Grup­
pe führt häufig zu Konflikten mit anderen Gruppen, die den gleichen 
oder auch einen ähnlichen, aber konkurrierenden Weg gehen wollen 
und sich von anderen beeinträchtigt, gestört oder auch angegriffen füh­
len. Andererseits zeigt die weltweite Gemengelage wie eh und je das 
politisch, wirtschaftlich, religiös oder auch gemischt motivierte Macht­
gerangel zwischen Großgruppen bzw. Staaten. In diesem Kontext voll­
zieht sich teils die Konformität mit den Regeln aus Überzeugung, teils 
die Disziplinierung der jeweiligen Gesellschaftsmitglieder zum Wohle 
des Ganzen durch ideologischen Loyalitätszwang, durch Arbeitsdiszip­
lin und Unterordnung oder sogar durch freiwilligen Einsatz des Lebens 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


247

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

oder andere Formen eines jeweils erwünschten Altruismus. Dabei kann 
die Bereitschaft zu altruistischem Verhalten nicht mehr allein aus ge­
sellschaftlichem Druck zugunsten des Überlebens der Gesellschaft ab­
geleitet werden. Bei großen Teilen der Gesellschaft ist altruistisches Ver­
halten, so die alltägliche Erfahrung, zu einer eigenständigen, die Person 
prägenden, vererbbaren Verhaltensdisposition geworden. Viele Per­
sonen können gar nicht anders als sich altruistisch zu verhalten. Bei­
de Verhaltensdispositionen: Egoismus und Altruismus, oft in einer ge­
wissen Verquickung, charakterisieren menschliches Verhalten und sind 
beide notwendige, Leben erhaltende Antriebe. Die daraus erwachsen­
den Konflikte auf unterschiedlichen Ebenen sind deshalb normale Er­
scheinungen. Was also macht die weltweiten politischen, wirtschaftli­
chen und religiösen Konflikte der Gegenwart zu etwas Besonderem, zu 
einem gefährlichen Störfaktor? Wo liegen gegenwärtig die Probleme 
mit etwas eigentlich Normalem: nämlich sozialen Konflikten? Verlierer 
und Sieger gab es doch immer, bisher.

Ich denke, die menschliche Entwicklung hat zu einer ganz und gar neu­
en Situation geführt, in der es – im Unterschied zu vergangenen Zeit­
altern – bei einer Fortsetzung des nationalstaatlichen und religiösen 
Dauergezänks nicht mehr Sieger und Verlierer, sondern nur Verlierer 
geben könnte, weil die Bewältigung der für alle vordringlichen Über­
lebensaufgaben – Klima, Meere, Biosphäre, friedliche Konfliktbewälti­
gung – zu wenig Beachtung erfährt. Es gibt gegenwärtig mehrere von 
uns Menschen zu verantwortende realistische Szenarien, die schon in 
absehbaren Zeiträumen nicht nur einzelne Staaten, sondern große Teile 
der Menschheit oder – im Extrem – die Art Mensch bedrohen:

•	 Das erste hier nur zu nennende Szenarium besteht in den Selbstver­
nichtungsarsenalen. Mehrere Staaten haben zur Selbstbehauptung 
in den kriegerischen Auseinandersetzungen höchst effiziente Waf­
fenarsenale geschaffen, mithilfe derer sie große Teile der Weltbevöl­
kerung oder sogar die Art Mensch auslöschen könnten (Biologische 
und chemische Giftarsenale, Atombomben, Wasserstoffbomben & 
Co.). Die Fähigkeit, sich als Art selbst mit eigener Technologie aus­
löschen zu können, hat der Mensch als erste Art hervorgebracht. 
Mehrere Staaten verfügen über solche Mordarsenale. Ihr Erstein­
satz und folgende Eskalationsprozesse könnten wahrscheinlicher 
aus Zufällen als aus bewussten Entscheidungen resultieren, da sich 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


248

Wie kann Zukunft gelingen?

die Repräsentanten der Welt- und Großmächte zunehmend der Ri­
siken durch globale Kriege bewusst zu werden scheinen. 

•	 Die bereits angesprochenen hausgemachten globalen und regio­
nal begrenzten Umweltschäden/Umweltzerstörungen, unter ihnen 
die Klimaerwärmung, könnten große Teile der Weltbevölkerung 
in neue, d. h. neben den bereits bestehenden zusätzliche lebensbe­
drohliche Situationen versetzen, und diverse katastrophale Ketten­
reaktionen auslösen. Auch diese Fähigkeit, globale Naturprozesse 
selbst zu beeinflussen, haben Menschen als erste entwickelt. Um­
fassende Gegenmaßnahmen sind zwar angedacht und beschlossen, 
aber noch keineswegs vollzogen. Beunruhigend sind auch Beob­
achtungen, dass die Klimaerwärmung z. B. in den beiden überaus 
bedeutsamen Polregionen deutlich schneller erfolgt und weiter er­
folgen könnte als bisher angenommen wurde, d. h. dass einige Kip­
pelemente2 ihren unaufhaltsamen Weg schon bald und irreversibel 
beginnen könnten.

•	 Ein drittes hausgemachtes Problembündel ist in der bereits be­
schriebenen, dramatischen Reduzierung der Biosphäre generell 
und hier besonders der Biodiversität zu sehen. In mehr oder we­
niger 12.000 Jahren und mit erheblicher Beschleunigung in den 
letzten drei Jahrhunderten wurden zahlreiche Arten durch Verän­
derung oder Vernichtung ihrer Lebensräume zu bedrohten Arten 
gemacht oder zum Aussterben verurteilt und damit die Lebensbe­
dingungen nachhaltig geschädigt.

Angesichts dieser hausgemachten Bedrohungen führen die traditionel­
len Konfliktformen um Macht oder Vorherrschaft, seien sie wirtschaft­
lich, politisch oder religiös motiviert, nicht weiter; sie behindern bzw. 
blockieren konstruktive Maßnahmenpakete. Man kann nicht mehr auf 

„Markt“ und „Technologie“ als quasiautomatische Regulatoren vertrau­

2	 „Als Kippelement (englisch: Tipping Element) wird in der Erdsystemforschung 
ein überregionaler Bestandteil des globalen Klimasystems bezeichnet, der be­
reits durch geringe äußere Einflüsse in einen neuen Zustand versetzt werden 
kann, wenn er einen sogenannten Kipp-Punkt (Tipping-Point) erreicht hat. 
Diese Änderungen können sich abrupt vollziehen und zum Teil unumkehr­
bar sein“. (https://de.wikipedia.org/Kippelemente_im_Erdsystem, abgerufen am 
18.08.2016). Joachim Schellnhuber, Gründer und Leiter des Potsdam-Instituts 
für Klimafolgenforschung, hat das Konzept der Kippelemente um 2000 in die 
Forschungsgemeinschaft eingebracht. Literarturangaben im Internetartikel. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


249

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

en. Im Unterschied zu vergangenen Zeiten ist mit den globalen Bedro­
hungen die Notwendigkeit zu mittel- und langfristigen Zielsetzungen 
und Programmen verbunden, die mehr oder weniger alle Staaten die­
ser Erde trotz aller sonstigen Unterschiede zusammen entwickeln und 
durchsetzen, um das Menschen Mögliche für zukünftiges menschliches 
Leben zu tun. In den Denkkategorien der Multi-Level-Theorie heißt 
das, dass sich die Staaten der Erde, wie in den Vereinten Nationen an­
gedacht, als Weltgemeinschaft bzw. als Weltzweckverband verstehen, die 
bzw. der zur Bewältigung der skizzierten Bedrohungen passende Lö­
sungen sucht und dafür bei ihren jeweiligen Gesellschaften und deren 
Bevölkerungen entsprechende zielführende „altruistische“ Verhaltens­
weisen durchsetzt. Dieses altruistische Verhalten beinhaltet konkret 
deutliche Einschränkungen in Konsum- und Freizeitgewohnheiten so­
wie Teilen mit anderen, d. h. erhebliche Umverteilungen. Das Ziel, für 
das „altruistische“ Verhaltensweisen in den einzelnen Staaten mobili­
siert und eingefordert werden müssen, besteht in der dauerhaften Er­
haltung der Lebensbedingungen. Falls dies gelingen sollte, korrigieren 
wir also selbst unser früheres Verhalten, weil dies überlebensnotwendig 
ist. Dies wäre ein qualitativer Sprung in der menschlichen Entwicklung. 
Im Potenzial zur Kulturentwicklung, das die Evolution dem Menschen 
zusätzlich auf seinem Weg mitgegeben hat, sind zwei Komponenten zur 
Bewältigung der anstehenden Probleme enthalten. Einerseits handelt 
es um die Fähigkeit, das erforderliche Wissen für erforderliche Maß­
nahmenpakete zu produzieren. Andererseits verfügt der Mensch über 
begrenzte Kapazitäten, seine eigene Entwicklung in den Gesellschaften 
durch selbst bestimmte Zielsetzungen und geeignete Regelsysteme zu 
steuern. In beiden Fähigkeitsbündeln und dem solidarischen Verhalten 
liegt der Hoffnungsschimmer zur Problemlösung. Damit aus dem Hoff­
nungsschimmer Wirklichkeit werden kann, muss das globale Überle­
bensinteresse weltweit als gemeinsames Ziel Priorität gewinnen, so dass 
die bestehenden und kaum vermeidbaren Konflikte kontrolliert werden 
können.

Bleibt es nun bei dem bekannten Gezänk zwischen Wirtschaftskon­
zernen, zwischen Staaten, zwischen Religionen usw. oder können sich 
weltweit, Staaten übergreifend, ein gemeinsames Verantwortungsgefühl 
und deshalb gemeinsame Aktionen zugunsten der Lebensbedingungen 
aller entwickeln? Werden sich also die „altruistischen“ Verhaltensmus­
ter noch rechtzeitig soweit entwickeln, dass sie nicht nur innerhalb der 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


250

Wie kann Zukunft gelingen?

eigenen Gruppe/Gesellschaft, sondern auch Gesellschaften übergrei­
fend wirksam werden können?

7.2.8	 Zwischenfazit

Ziehen wir ein kurzes Zwischenfazit: Ohne wirksame und grundsätz­
liche Neuorientierung reichen weder die nicht erneuerbaren noch die 
erneuerbaren Ressourcen für künftige Generationen. Zudem nehmen 
die Kosten zur Bewältigung der Umweltbelastungen wegen der quälend 
langsam eingeleiteten Maßnahmenpakete bei immer enger werdendem 
Zeitfenster fortlaufend zu und werden statt Wachstum Rückgang der 
Wirtschaftsleistung und des individuellen Konsums – möglicherweise 
allerdings zu spät – erzwingen.

•	 Seit mehr als zwanzig Jahren überschreitet global der Ressourcen­
verbrauch primär der reichen Länder mit steigender Tendenz die 
Ver-und Entsorgungskapazität der Erde bei weiterhin anhalten­
dem Bevölkerungswachstum. Problembewältigung auf Dauer be­
deutet ausgeglichene Balance zwischen Ressourcenverbrauch und 
Ver- bzw. Entsorgungskapazität der Erde, ohne weiteres Bevölke­
rungswachstum.

•	 In zentralen Politikfeldern wie Landwirtschaft, Güterproduktion, 
Freizeit/Konsum, Ressourcenverbrauch u. a. laufen die Entwick­
lungen gegenwärtig weit überwiegend in Richtungen, die der er­
forderlichen Nachhaltigkeit entgegenwirken. Problembewältigung 
braucht in allen Lebensbereichen Orientierung an Nachhaltigkeits­
kriterien.

•	 Die soziale Ungleichheit/Ungerechtigkeit wächst innerhalb und 
zwischen Ländern weltweit und baut immer größere Hürden für 
die Bewältigung der Umweltkrise auf, die ohne ein Mindestmaß 
an sozialer Gerechtigkeit und ohne stagnierendes Bevölkerungs­
wachstum nicht zu erreichen ist. Solidarität besteht bisher real aus 
Almosen und Hilfeleistungen für die Armen und Not Leidenden. 
Soziale Gerechtigkeit braucht eine strukturelle Lösung, d. h. eine 
systematische, sozial gerechte Umverteilung der lebensnotwendi­
gen Ressourcen. Dann hört auch das Bevölkerungswachstum auf.

•	 Gewaltsame Religionskonflikte behindern gemeinsame Anstren­
gungen zur Problembewältigung. Ein genereller Religionsfriede 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


251

Hindernisse für die Bewältigung der Umweltprobleme

ist nicht in Sicht, wohl aber in der Form des Pluralismus ein un­
ter bestimmten Bedingungen funktionierendes Befriedungsmodell. 
Fundamentalistische Religionsgemeinschaften bleiben voraussicht­
lich ein bleibendes Problem, zumal der rasche soziale Wandel in 
Verbindung mit seinen kaum entwirrbaren Facetten und Kontex­
ten die Sehnsucht nach überschaubaren und Gewissheit bietenden 
Deutungsformen des Menschseins sehr begünstigt. 

•	 Nationalistische Politik nimmt in zahlreichen Staaten zu und be­
hindert gemeinsame Anstrengungen zur Problemlösung und ist 
angesichts der globalen Verflechtungen als widersinniger Ana­
chronismus zu beurteilen; sie ist auf der Grundlage der Evolutions­
mechanismen allerdings durchaus plausibel. Problembewältigung 
braucht jedoch die konsequente Einbeziehung der globalen Proble­
me in die Politik der Staaten.

•	 Die aktuellen globalen Entwicklungen zu unbegrenzter Liberalisie­
rung – man kann auch von Sozialdarwinismus sprechen – begüns­
tigen die Verfestigung von individuellen und kollektiven Egoismen, 
d. h. genau das Gegenteil von den Verhaltensweisen, die von der 
Nachhaltigkeitsallianz zur Problembewältigung für unumgänglich 
gehalten werden: Nächstenliebe, Mitgefühl, Solidarität, Teilen, Par­
tizipation, Umverteilung, wie die unterschiedlichen Wortwahlen 
für denselben Sachverhalt zeigen.

•	 Dem geradezu beängstigenden und zeitlich dringlichen Verände­
rungsbedarf weltweit, jedoch primär in den entwickelten Ländern, 
steht eine geringe Veränderungsbereitschaft der Entscheidungsträ­
ger und Bevölkerungen der Staaten entgegen, die sich bereits ge­
gen relativ kleine und kurzfristig politisch für notwendig gehaltene 
Veränderungen zur Besitzstandswahrung heftig zur Wehr setzen. 
Woher soll dann die mehrheitliche Einsicht in umwälzende Ver­
änderungen und individuelle Einschränkungen kommen, die die 
künftige Versorgung der Menschheit sichern sollen? Ich habe er­
hebliche Zweifel daran, dass demokratische Systeme diese Verän­
derungen auf den Weg bringen können. 

•	 Die soeben zusammengefassten Problembündel zeigen an, dass die 
Sicherung der dauerhaften Versorgung der Weltbevölkerung durch 
die Orientierung an Nachhaltigkeit eine denkbar schwierige gesell­
schaftliche, wirtschaftliche und politische Aufgabe darstellt, die mit 
einem enormen Konfliktpotenzial verbunden sein dürfte, weil sich 
für alle Menschen vieles ändern müsste. Ich kann zwar gut nach­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


252

Wie kann Zukunft gelingen?

vollziehen, dass Politiker, soweit sie die bevorstehenden Aufgaben 
überhaupt erfassen, vor dieser Mammutaufgabe zurückschrecken. 
Die in Kauf genommene zeitliche Verzögerung wird allerdings 
auch die späteren Erfolgsaussichten drastisch reduzieren und die 
Kosten erhöhen. 

Wie mit den anstehenden Umwelt- und Versorgungskrisen letztend­
lich umgegangen wird, entscheidet sich vermutlich in erbitterten Aus­
einandersetzungen. In ihnen wird das Selbstverständnis des Menschen  

– welches auch immer – eine zentrale Rolle spielen. Setzen sich die indi­
viduellen und kollektiven Egoismen sowie ihre Leitbilder wie bisher ur­
wüchsig durch? Oder können die Staaten noch rechtzeitig und ausrei­
chend die im Menschen auch angelegte Solidarität so weit entwickeln 
und zur Geltung kommen lassen, dass die gemeinsamen Interessen: die 
dauerhafte Erhaltung der Lebensbedingungen der Weltbevölkerung er­
reicht werden? Anders ausgedrückt: Kann die Kultur des Menschen als 
Steuerungsinstrument der eigenen Entwicklung auf der Grundlage der 
Solidarität in der Weise gestärkt werden, dass die bevorstehenden Auf­
gaben gemeistert werden können? Welche Kräfte können für die erfor­
derliche Solidarität mobilisiert werden?  

7.3	 Mit gemeinsamen Überzeugungen 
zu Nachhaltigkeitsallianzen

Es zeichnet sich also eine mittel- und langfristige Bedrohungslage ab, 
wenn weiter am System ansetzende Abhilfemaßnahmen in Richtung 
auf Nachhaltigkeit unterbleiben. Der Weg zu erneuerbaren Energien 
ist ein guter Anfang, steckt aber weltweit noch in den Kinderschuhen 
und verzögert im Erfolgsfall wegen seiner entlastenden Wirkungen für 
die Staaten und die Wirtschaft den Paradigmenwechsel zur Nachhal­
tigkeit; er dürfte sich günstig auf die globale Temperaturerhöhung aus­
wirken, aber von politischen Entscheidungsträgern als Stabilisierungs­
maßnahme zur Fortsetzung des Wirtschaftswachstums gesehen werden. 
Es ist offen, an welchen Schwachpunkten, wann, wo und mit welcher 
Heftigkeit die Einbrüche einsetzen und welche Entwicklung sie neh­
men werden. Diesbezügliche Wenn-Dann-Spekulationen werden wir 
hier unterlassen. Es ist den bereits zitierten Untersuchungen folgend 
allerdings sehr wahrscheinlich, dass solche Einbrüche erfolgen werden, 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


253

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

wenn nicht energisch Abhilfemaßnahmen getroffen werden. Den Me­
chanismen der Evolution und dem bisherigen Verlauf der Geschichte 
folgend dürfte ein erbitterter Kampf um Überleben und Ressourcen die 
eine wahrscheinliche Variante sein, mit den Katastrophen umzugehen. 

Unter Bezug auf die in der menschlichen Kultur enthaltenen Steue­
rungsmöglichkeiten der menschlichen Entwicklung, möchte ich auf 
die andere noch mögliche Variante: die Vermeidung katastrophen­
artiger Einbrüche durch eine weltweit mehrheitliche Orientierung an 
Nachhaltigkeit mit Solidarität eingehen. Dieses Ziel kann durch eine 
Nachhaltigkeitsallianz erreicht werden, in der sich Personen, Religionen, 
Institutionen, zivilgesellschaftliche Organisationen, wissenschaftliche 
Einrichtungen und andere gesellschaftliche Kräfte trotz mancher Un­
terschiede zusammenfinden, um einen Meinungswandel in den Bevöl­
kerungen der Länder herbeizuführen und letztendlich die politischen 
Entscheidungsträger zur nachhaltigen Organisation von Gesellschaft 
und Wirtschaft zu nötigen. Der weit überwiegende Teil der Bevölke­
rungen und Politiker hat allem Anschein zurzeit keine Vorstellungen 
davon, welche tief greifenden Änderungen ihnen in Zukunft abverlangt 
werden.

Die vielgestaltigen regionalen und globalen Facetten der Beziehung der 
Menschen zu ihren Umwelten bringen es mit sich, dass die konkret er­
forderlichen Maßnahmen regional sehr differenziert ausfallen werden, 
aber drei miteinander verbundene Leitziele miteinander umsetzen soll­
ten: 

•	 die Achtung vor dem Leben und 
•	 die dauerhafte Sicherung der Versorgungs- und Entsorgungskapa­

zitäten (Nachhaltigkeit)
•	 für die gesamte Weltbevölkerung. 

Diese drei Leitziele mögen manchem Leser selbstverständlich erschei­
nen, sie werden allerdings zum gegenwärtigen Zeitpunkt wenn über­
haupt nur an wenigen Orten auf der Erde wenigstens bruchstückhaft 
realisiert. Angesichts der weltweit erheblichen Unterschiede hinsicht­
lich Entwicklung, Kultur, Wohlstand, Macht und anderer Indikatoren 
wäre es eine außerordentliche Leistung, wenn diese Leitziele auch nur 
näherungsweise erreicht werden könnten und auch die armen Länder 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


254

Wie kann Zukunft gelingen?

daran teilhaben können. Der Bezug auf die Weltbevölkerung, d. h. auf 
die Menschenrechte, schließt die einseitige Regelung der Umwelt- und 
Ressourcenprobleme einer kleinen mächtigen und wohlhabenden Min­
derheit zulasten der armen Bevölkerungsmehrheit aus. Bedauerlicher­
weise werden die Menschenrechte – ein Ergebnis primär aus der westli­
chen Traditionsgeschichte – nicht weltweit geteilt und sind deshalb kein 
wirklich gemeinsamer Bezugspunkt für alle Länder. Generell erschwe­
ren nur bruchstückhaft gemeinsame ethische Grundlagen und Über­
zeugungen den Prozess, gemeinsame Ziele und Maßnahmen zu erarbei­
ten. Die drei Leitziele sind ohne eine gemeinsame ethische Grundlage 
nicht zu erreichen. 

In den bisher vorgetragenen Argumentationskontexten wurde immer 
wieder das Selbstverständnis des Menschen, das sich insbesondere in 
den Religionen ausdrückt, als zentraler Ausgangs- und Bezugspunkt 
für den Umgang mit der Umwelt hervorgehoben. Trotz aller Unter­
schiede und Konflikte teilen Nachhaltigkeitsforscher, die in Abschnit­
ten 6.4 und 6.5. genannten und möglicherweise auch andere Religions­
gemeinschaften, zivilgesellschaftliche Initiativen und Organisationen, 
einige Repräsentanten der UNO die oben genannten Ziele und damit 
den Kern eines Selbstverständnisses, das sich als Grundlage für einzelne 
koordinierte oder auch gemeinsame Aktionen zu einem späteren Zeit­
punkt eignet. Bisher kann man bei den genannten Gruppierungen zwar 
von einer Allianz im geistigen und intellektuellen, noch nicht jedoch 
im organisatorischen Sinn sprechen. Der Schritt zu einer organisatori­
schen Verbindung würde den Einfluss und die Durchsetzungsfähigkeit 
solcher nationalen und internationalen Nachhaltigkeitsallianzen we­
sentlich verstärken. In den folgenden Abschnitten gehe ich auf einige 
bereits bestehende Bausteine der wünschenswerten Nachhaltigkeitsalli­
anzen ein. Zu diesen Bausteinen gehören auch Aktionen und Maßnah­
menpakete des Umweltprogramms (United Nation Environment Pro­
gram) der UNO. 

7.3.1	 Die Weltgemeinschaft: Vom Markt zum Gemeinwesen?

Schon seit einigen Jahrzehnten organisieren UNO und NATO – mit be­
grenztem Erfolg – Einsätze in Krisengebieten zur Befriedung, weil ihre 
Repräsentanten die weltweiten negativen Ausstrahlungen solcher Kri­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


255

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

sen fürchten. Nach dieser Einschätzung kann man regionale gewaltsa­
me Konflikte nicht mehr wie in früheren Zeiten sich selbst überlassen, 
bis sie vor Ort entschieden sind, und dann mit den neuen/alten Macht­
habern wieder in Kontakt treten. Denn eine solche Verfahrensweise 
birgt zu viele Risiken über den Konfliktherd hinaus; sie könnte Initial­
zündung für einen unerwünschten Flächenbrand sein oder das Geflecht 
der bereits bestehenden vielfältigen zwischenstaatlichen Wechselbezie­
hungen beeinträchtigen. So werden offensichtlich die kriegerischen 
Auseinandersetzungen auf den Territorien von Irak und Syrien von vie­
len Politikern mittlerweile als großes Bedrohungspotenzial über diese 
Regionen hinaus verstanden. Diese Befürchtung wird durch die realen 
und angedrohten Terrorakte auch bestätigt. Auf dieser Wahrnehmungs­
ebene ist auch die einigermaßen seltsame Koalition (USA, Russland, 
Frankreich, Deutschland, Großbritannien, Türkei, Iran, Saudi Arabien 
u. a.), die sich zur Bekämpfung des Islamischen Staats zusammengetan 
hat, zu verstehen. Die diversen Befriedungsversuche weisen also dar­
auf hin, dass es ausgeprägte, weltweite Verflechtungen und ein von vie­
len Staaten geteiltes vitales Interesse daran tatsächlich gibt und dass die­
se Verflechtungen als ein schützenswertes Gut angesehen werden, auch 
wenn die dafür eingesetzten Energien bisher überschaubar bleiben.

Jedenfalls erkennt ein Teil der politischen Akteure, dass die meisten 
Staaten in zahlreichen Belangen keine autonomen Entscheidungsträger 
mehr sind. Auch wenn die Staaten hinsichtlich ihrer Entscheidungs­
spielräume bzw. Abhängigkeitsverhältnisse gravierende Unterschiede  
aufweisen, so sind sie doch in wesentlichen Bezügen mit einander ver­
flochten und in einer Weise voneinander abhängig, dass eine Unter­
brechung dieser Wechselbeziehungen unangenehme bis katastrophale 
Auswirkungen für das jeweils eigene Land haben kann. Real bilden die 
Staaten bereits ein mehr oder weniger enges sozioökonomisches Geflecht 
mit vielschichtigen, teils wechselseitigen teils einseitigen Abhängigkeiten. 
Hier von Weltgemeinschaft oder auch Weltkultur zu sprechen, ist wohl 
doch zu überschwänglich, irreführend und zu hoch gegriffen. Die mit 
dem Begriff Gemeinschaft verbundenen positiven zwischenmenschli­
chen Konnotationen tauchen im Mit- und Gegeneinander der Gesell­
schaften und Staaten eher selten auf. Die Staaten haben große Mühe, 
bereits zu den dringlichen, weil überlebenswichtigen Aufgaben eine ge­
meinsame Plattform zu finden. Der nüchterne Begriff Weltzweckver-
band wäre da ehrlicher und, falls er zum Funktionieren kommt, ein 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


256

Wie kann Zukunft gelingen?

kaum überschätzbar hohes Gut. Jedenfalls gibt es vollständig autonome 
Staaten allenfalls dem Anspruch nach, jedoch nicht mehr in der Funk­
tionsweise des Weltgeschehens. Viele Staaten haben dies nur noch nicht 
so klar begriffen, dass ihr Verständnis auch ihr Verhalten bestimmt. 

Treibende Kräfte für weltweite Beziehungen waren von jeher – also al­
lemal seit mindestens 8000 Jahren – die Interessen am Güteraustausch, 
der über teilweise sehr lange Land- und Meereshandelswege erfolgte. 

„Bernsteinstraße“ oder „Seidenstraße“ waren solche von Legenden be­
gleitete Handelswege. Den Händlern folgten später die kolonialen Welt­
eroberer und ihnen die Religionen, manchmal auch in anderer Rei­
henfolge. Mehr oder weniger parallel zur Entwicklung der modernen 
Wirtschaft im Verlauf der Industrialisierung haben dann Wirtschafts- 
und Handelskonzerne ein immer engeres Netz von Austauschbezie­
hungen über die Erde ausgebreitet. Gegenwärtig steuern die transna­
tionalen Konzerne auf die Zahl 50.000 zu, ein enormer Zuwachs seit 
dem zweiten Weltkrieg. Es entstanden weitere Verflechtungen: durch 
Kommunikationsmittel mit Funk, Telefon und schließlich Internet, die 
Verkehrsmittel mit Schiff, Bahn, Flugzeug und Automobilen, globale 
Freizeitunternehmungen und Sportverbände, globale Wissenschafts­
vereinigungen, transnationale Interessengruppen, internationale Re­
gierungsorganisationen und Nicht-Regierungsorganisationen – und –  
mittlerweile internationale Terrororganisationen, die all diese Netzwer­
ke empfindlich zu stören in der Lage sind, wie die täglichen Medien­
berichte zeigen. Die vielfältigen internationalen Beziehungen äußern 
sich in bilateralen und multilateralen Verträgen zwischen Ländern und 
mittlerweile mehreren hundert transnationalen Regimen, in Symposi­
en und Konferenzen, aber auch in einseitigen, oft auch ausbeuterischen 
Abhängigkeiten. So hat die überaus riskante Immobilienfinanzierung in 
den USA mit der Pleite von Lehman Brothers eine Kettenreaktion welt­
weiter Banken- und Wirtschaftsprobleme bis an die Grenze von Staats­
bankrotts ausgelöst. Wenn ein Industrieland von einer Rezession oder 
einem Terrorakt heimgesucht wird, darben in einem anderen die Feri­
enhotels. Wenn in China das Wirtschaftswachstum zurückgeht, schwä­
chelt in Frankfurt und andernorts die Börse … usw. Es besteht also be­
reits eine weit verzweigte Struktur von vielfältigen Vernetzungen, die 
allerdings in vielen Gehirnen, sei es der Bevölkerung, sei es insbeson­
dere der politischen Eliten noch nicht in der Weise angekommen ist, 
dass diese Erkenntnis auch in ausreichende Regelungsstrukturen und 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


257

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

passendes Verhalten umgesetzt wird. So manche Potentaten der Welt- 
und Großmächte, aber auch kleine Rumpelstilzchenstaaten verhalten 
sich immer wieder so, als ob sie autark und autonom wären und – fast – 
beliebige Entscheidungen treffen können, und sie treffen aus Stolz, An­
maßung oder nationalem Ehrgefühl oder anderen Motiven Entschei­
dungen, die ihrem eigenen Land weit mehr schaden als den ins Auge 
gefassten Personen/ Organisationen/ Staaten. Das Sein ist dem Be­
wusstsein weit vorausgeeilt.

Mit dem gegenwärtigen Zustand des real praktizierten aber politisch 
und rechtlich nur bruchstückweise existenten Weltzweckverbandes sind 
mehrere unerfreuliche Konsequenzen verbunden: Erstens ist den politi­
schen Eliten in erheblichem Ausmaß die Kontrolle über Wirtschaftskon­
zerne, Banken und andere Global Player, z. B. manche Sportverbände 
und Internetgiganten entglitten, die für ihre Aktivitäten und Entschei­
dungen flexibel auf die Länder mit den jeweils günstigsten Rahmenbe­
dingungen fokussieren können, dies auch tun und für Gewinnmaximie­
rung und andere Machenschaften geradezu paradiesische Verhältnisse 
vorfinden. Dieser Sachverhalt zeigt zweitens, dass die politischen und 
rechtlichen Strukturen des Weltzweckverbandes noch weithin fehlen, 
die die Steuerung und Kontrolle der globalen Wirtschafts- und Finanz­
player und anderer Akteure (Internet) ermöglichen könnten. Die in er­
heblichem Maße gestaltbaren, noch bestehenden Handlungsspielräu­
me führen drittens zu rechtsfreien oder fast rechtsfreien Räumen, so 
dass sich die globalen Wirtschafts- und Finanzplayer zugunsten wirt­
schaftlicher Vorteile über übliche ethische und rechtliche Vorgaben ih­
rer Ursprungsländer hinwegsetzen können und einige davon auch mehr 
oder weniger dreist Gebrauch machen (Großbanken, Wirtschaftskon­
zerne, Internetkonzerne u. a.). Es besteht also ein erheblicher Nachhol­
bedarf für international verbindliche Regulierungen. Viertens agieren 
viele Politiker der Führungsetagen nach wie vor primär nationalistisch, 
statt sich stärker auf Kooperation und Abstimmung im internationa­
len Bereich auszurichten. Fünftens leben auch die meisten Staatsvöl­
ker noch ihren Kantönligeist. Zusammenfassend kann man sagen, dass 
sich die Weltgemeinschaft als tatsächliches Ereignis ziemlich schnell 
und urwüchsig entwickelt, nur teilweise gelenkt durch ein Spektrum 
von Verträgen für meist wirtschaftliche, aber auch Sicherheitsinteressen 
mit unterschiedlichen Beteiligten in unterschiedlichen Geltungsberei­
chen. Eher ausnahmsweise waren z. B. an den Beschlüssen der UN-Kli­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


258

Wie kann Zukunft gelingen?

makonferenz in Paris 2015 fast alle Staaten beteiligt. Solche Sternstun­
den ereignen sich aufgrund der divergierenden nationalen Interessen 
nur selten. Für alle fünf genannten Schwachpunkte sind Nachbesserun­
gen notwendig, damit nachhaltige Maßnahmen zur Eindämmung des 
Temperaturanstiegs, der globalen Umweltverseuchungen und des Bio­
sphärenschwundes eingeleitet und konsequent durchgezogen werden 
können. Besondere Bedeutung hat dabei die Aufgabe, die verloren ge­
gangene politische Kontrolle über die großen Banken und Wirtschafts­
konzerne zurückzugewinnen und im Sinne der Erhaltung von Umwelt, 
aktuellem Klimastatus und Biosphäre zu optimieren. 

Die Entwicklung von weltweiten Vernetzungen schreitet fort, ohne dass 
dafür ein staatenübergreifender Rechts- und Funktionsrahmen beste­
hen würde. Wie kann ein derartiger Rechtsrahmen geschaffen werden? 
Ein systematisch erarbeiteter rechtlicher Gesamtrahmen hätte wohl ge­
genwärtig kaum eine Chance, die erforderlichen Mehrheiten unter den 
Staaten zu erreichen, weil viele Staaten derartige Bindungen als Unter­
ordnung, als Verlust eigenstaatlicher Entscheidungsfreiheit und Souve­
ränität ablehnen würden. Zweifel sind durchaus berechtigt, ob ein sol­
cher umfassender staatenübergreifender Rechtsrahmen notwendig und 
hilfreich wäre. 

Wie aber können die genannten urwüchsigen Verflechtungen dennoch 
in ihrer Beliebigkeit und Willkür eingeschränkt, normalisiert und kon­
trolliert werden? Der Regelungs- und Kontrollbedarf in einzelnen Pro­
blemfeldern könnte durch diesbezügliche Verträge aller beteiligten 
Staaten gedeckt werden, analog zu den Beschlüssen der Pariser UN-Kli­
makonferenz. Auf diese Weise könnten nach und nach bei Bedarf auf 
induktivem Weg bestimmte Gegenstandsbereiche einer sachgebiets­
bezogenen Regelung und Kontrolle unterzogen werden. Diese Vorge­
hensweise mag weniger systematisch und umfassend sein, macht diesen 
Mangel jedoch durch größere Realitätsnähe, geringeren Aufwand und 
leichtere Durchsetzbarkeit mehr als wett und respektiert die Eigenstaat­
lichkeit der beteiligten Staaten und ihre unterschiedlichen Kulturen in 
größtmöglichem Ausmaß. Die gemeinsamen Interessen der Staaten ste­
hen im Mittelpunkt und dafür sind nur Kooperationen bzw. Kooperati­
onsnetzwerke auf der Basis der bestehenden internationalen Organisa­
tionen notwendig, mehr nicht.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


259

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

Die Beschlüsse zur „Reparatur“ des Ozonlochs und die UN-Klimakon­
ferenz in Paris 2015 haben zwar einen guten Anfang zum Schutz unserer 
Lebensbedingungen gemacht. Für mehrere Problemszenarien fehlen 
jedoch vergleichbare Einigungsbeschlüsse. So sind die Weltmeere Ge­
meingut aller Staaten; sie sind aber durch die willkürliche Ausbeutung 
vieler z. B. hinsichtlich Überfischung und Verseuchung mit zahlreichen 
gefährlichen Abfällen und Substanzen als ökologische Systeme und 
Nahrungsquellen sehr bedroht. Ebenso ist die Erhaltung der Biosphäre 
und in ihr der Biodiversität, d. h. unserer Lebensgrundlage, ein ungelös­
tes und schwer lösbares Problem, wie auch die UN-Konferenz für Um­
welt und Entwicklung in Rio 1992 festgestellt hat, jedoch ohne nennens­
werte Folgemaßnahmen. Zurzeit ist es schwer einzuschätzen, welchen 
Handlungsspielraum zugunsten von Nachhaltigkeit die Leiter des UN-
Umweltprogramms und die UN Umwelt- und Klimakonferenzen in 
der Nachhaltigkeitsdebatte und in erwünschten Nachhaltigkeitsallian­
zen zukünftig von den Staaten zugestanden bekommen. Zwar haben im 
September 2015 in New York auf dem UNO-Gipfel 193 Länder einstim­
mig der Agenda 2030 mit 17 hoch gesteckten Zielen zugestimmt. Solan­
ge die aktuellen nationalen und internationalen Machtstrukturen sich 
nicht wesentlich ändern, bleiben für die Umsetzung dieser Ziele aber 
nur bescheidene Entfaltungsspielräume. Im Kontext der Zielformulie­
rungen erscheint Nachhaltigkeit weniger als angestrebtes Organisati­
onsprinzip von Wirtschaft und Gesellschaft wie es die Nachhaltigkeits­
forschung versteht, sondern als ein Aspekt der jeweiligen Zielbereiche 
unter anderen. Man könnte die Agenda 2030 auch als Beruhigungspil­
le für die Bevölkerung angesichts der in der Sache bedrohlichen und im 
Zeitablauf sich zuspitzenden Kritik aus Wissenschaftskreisen verstehen. 
Die Botschaft der Agenda 2030 bedeutet: Wir nehmen in allen Zielbe­
reichen Korrekturen vor, behalten die Entwicklungsrichtung aber bei. 
Eine grundsätzliche Umorientierung sieht anders aus.

Fazit: Für den Weltzweckverband als gemeinsamen Aktionsraum so viel 
Regelungen wie nötig und so wenige Regelungen wie möglich. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


260

Wie kann Zukunft gelingen?

7.3.2	 Nichtregierungsorganisationen: Akteure für eine 
Weltzivilgesellschaft?

Roland Roth geht dieser Frage in einer Literaturanalyse nach, auf die 
dieser Abschnitt immer wieder Bezug nimmt (Roth. http://boell-hessen.
de/archivseite/pol/ngos.htm).

Nichtregierungsorganisationen (NRO): Dieses Wortungetüm, um nicht 
zu sagen Unwort, lässt keine inhaltliche Beschreibung dessen erwarten, 
was NRO hinsichtlich Zielsetzung, Organisationsform, Bezug zum Ge­
sellschaftssystem und Aktionsform u. a. ausmacht; es unterstellt Regie­
rungs-Organisationen als die eigentlich bedeutsamen und versammelt 
alle anderen Organisationen in einer überaus vielfältigen Residualkate­
gorie, der das hier abwertende Merkmal anhaftet, nicht Regierungsor­
ganisation zu sein. Was NRO wirklich sind, interessiert nicht. Die damit 
vollzogene pauschale Abwertung der NRO ist gleichermaßen unsin­
nig wie zeitgeschichtlich typisch. Unsinnig ist die Abwertung der NRO 
ebenso wie die Hervorhebung der Regierungsorganisationen, weil es 
ohne die NRO, d. h. ohne die Gesellschaft keine Regierungsorganisati­
onen gäbe. Weil es die NRO, d. h. die Gesellschaft gibt, gibt es auch Re­
gierungsorganisationen. Zeitgeschichtlich typisch ist diese Abwertung 
wegen des damaligen Politikverständnisses, in dem Selbstbestimmung 
und Partizipation der Bürger an der Gestaltung der Gesellschaft – noch –  
keinen Platz im Denkhorizont der Politiker hatten, als störend und läs­
tig empfunden wurden. Die Gründung von immer mehr NRO seit den 
60er Jahren charakterisiert denn auch den Aufbruch der jungen Ge­
neration in ein neues Politikverständnis, einer Generation, die, analog 
zur Studentenbewegung, den hierarchischen Institutionen und spezi­
ell dem hierarchisch angelegten Regierungshandeln eine partizipativ 
und demokratisch geprägte Form politischen Handelns entgegenstellte, 
auch praktizierte und damit die überkommene Top-down-Politik störte. 
Mit der rapiden Zunahme der lokalen/regionalen ebenso wie der trans­
nationalen NRO entstehen also neue, unkonventionelle Formen der po­
litischen Beteiligung, die für die sozialen Bewegungen in Deutschland 
seit 1968 typisch sind und dieses Land in den folgenden Jahrzehnten er­
heblich verändert, demokratisiert und modernisiert haben (Rucht 1994; 
Engelhardt 2011). 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


261

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

Ich denke, es war ein Fehler der Fachwissenschaftler, sich auf dieses zu­
geschriebene, fremdbestimmte Wortungetüm, d. h. die Nomenklatur 
der Regierung überhaupt einzulassen und sich mit Definitionsversu­
chen ohne Aussicht auf ein konsensfähiges Ergebnis abzumühen. Ro­
land Roth hat versucht, durch die Vielfalt der NRO und das bestehen­
de Definitionschaos einige klärende Schneisen zu schlagen und sieht 
den „Containerbegriff “ als wesentliches Hindernis, für NRO zu sinn-
vollen Verallgemeinerungen zu kommen (Roth 2016). Es macht eben 
keinen Sinn, hinsichtlich Zielsetzung, Organisationsform, Bezug zum 
Gesellschaftssystem und Aktionsform und auch anderen Kriterien der­
art unterschiedliche Organisationen unter ein begriffliches Dach brin­
gen zu wollen. Roth spricht von „verschiedenen NRO-Welten“, die eine 
unübersehbare Realität sind. Man wird das NRO-Etikett wohl durch 
die bekannten inhaltlich aussagekräftigen Bezeichnungen der am po­
litischen Prozess beteiligten Organisationen und sozialen Bewegungen 
ersetzen müssen und damit die unsinnige Dichotomisierung der Ge­
sellschaft in Regierungs- und Nichtregierungsorganisationen beseitigen. 
Da an dieser Stelle die definitorisch verfahrene Situation nicht behoben 
werden kann, werde ich im folgenden Text NRO wie üblich als schwam­
migen Sammelbegriff gebrauchen. In mir wichtig erscheinenden Kon­
texten werde ich auf Ausschnitte der NRO: die sozialen Bewegungen 
und bestimmte Interessenverbände im Feld von Umweltproblemen ge­
nauer eingehen, weil ich sie als innovative und treibende Kräfte bzw. 
wichtige demokratische Akteure für die Gestaltung zukunftsfähiger Ge­
sellschaften einschätze. Im folgenden Abschnitt möchte ich auf eine an­
dere Gruppe von Initiativen und Organisationen aus dem „Container“ 
NRO eingehen, die unter dem Gesichtspunkt ihrer speziellen Thema­
tik zunächst nichts mit Umweltproblemen zu tun haben, aber durch ihr 
Menschen- und Weltbild konsequent und engagiert für die altruistische 
Komponente menschlichen Verhaltens eintreten, deren Einflussgewinn 
für eine Bewältigung der Umwelt- und Überlebensprobleme ausschlag­
gebend sein wird. 

Trotz der anfänglich frostigen Behandlung durch die herrschenden 
Kreise hat es jedenfalls ein beachtlicher Teil aus dem residualen Organi­
sationssammelsurium von „Ärzte ohne Grenzen“ bis „Zeugen Jehovas“ 
im Laufe der Jahrzehnte geschafft, sich Gehör und Respekt zu verschaf­
fen. Einigen NRO ist es gelungen, Konsultationsstatus bei diversen Re­
gierungen und internationalen Gremien wie im System der Vereinten 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


262

Wie kann Zukunft gelingen?

Nationen und in transnationalen Wirtschaftsorganisationen zu errei­
chen. Diese beachtliche Karriere ist jedoch ambivalent. Einerseits kom­
men durch diese Akzeptanz wichtige und wie im Falle Deutschlands 
neue Impulse zur Modernisierung der Gesellschaft in die Politik. An­
dererseits zieht diese Akzeptanz und Kooperation jedoch – unvermeid­
lich, wie man seit langem weiß – beträchtliche Veränderungen der NRO 
selbst nach sich. Mit der Akzeptanz – das gilt besonders für die sozialen 
Bewegungen – änderte sich die Position im System, Kooperation dräng­
te Agitation zurück, die häufig beachtliche öffentliche Subventionierung 
führte immer wieder zu einer Art symbiotischer Beziehung zu öffent­
lichen Institutionen, wirkte mäßigend auf Kritik, Sprachgebrauch und 
Verhaltensformen ein. Die Routinisierung der Tätigkeit und die Einbin­
dung der NRO in die institutionellen Systeme haben die unterschiedli­
chen Positionen verunklaren lassen und gerade bei sozialen Bewegun­
gen die Bindungen an die lokale Basis immer wieder unterbrochen bzw. 
konflikthaft werden lassen. Dennoch: Die sozialen Bewegungen als ein 
grundlegender Zweig der NRO haben in Deutschland in mehreren Po­
litikfeldern grundsätzliche Änderungen und Neuorientierungen ange­
stoßen und bei ihrer Umsetzung mitgewirkt. Die ökologischen Bewe­
gungen haben die Abkehr von der Kernenergie und die Hinwendung 
zu den erneuerbaren Energien als Programme in die Gesellschaft und 
in die Politik hineingetragen und begleitet. Neue Kernkraftwerke waren 
in der Gesellschaft nicht mehr durchsetzbar. Auch der erreichte Stand 
des Naturschutzes beruht wesentlich auf der unermüdlichen Arbeit der 
in diesem Feld engagierten vielfältigen Initiativen, Vereine und Verbän­
de und den daraus entwickelten rechtlichen Leitlinien. Auch in ande­
ren Lebensbereichen haben soziale Bewegungen mit ihren an Selbst­
bestimmung und Mitbestimmung orientierten Handlungskonzepten 
bemerkenswerte Veränderungen in der Gesellschaft bis in die Ausrich­
tung der Gesetze angestoßen. Die Selbsthilfeinitiativen des Sozial- und 
Gesundheitsbereichs haben, die anfangs teils belächelt teils als störend 
empfunden und von Politikern zunächst im karitativen Bereich abge­
legt wurden, haben schließlich entscheidenden Einfluss auf die an Mit­
bestimmung und Partizipation orientierte Neuausrichtung des Sozial­
gesetzbuches ab 1991 ausgeübt. In Deutschland konnten die sozialen 
Bewegungen als eine Form der NRO Selbstbestimmung und Mitbe­
stimmung als wesentliche Elemente der politischen Willensbildung in 
die Gesellschaft hineintragen und in mehreren Lebensbereichen nach­
haltigen Einfluss auf deren Modernisierung ausüben. Mit den sozialen 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


263

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

Bewegungen und Initiativen hat die Zivilgesellschaft die Mitgestaltung 
der Gesellschaft in Deutschland übernommen. 

Haben die transnationalen umweltbezogenen NRO eine vergleichba­
re Position in der Weltgemeinschaft? Können sie eine Weltzivilgesell­
schaft „im Sinne eines gemeinsamen Bezugsrahmens“, einer gemeinsa­
men Weltkultur begründen?

„Zu Beginn des 21. Jahrhunderts gelten Nichtregierungsorganisationen 
(NRO) als politische Hoffnungsträger für eine neue transnationale Ord­
nung … Indem NRO über Grenzen hinweg gemeinsame regionale und 
globale Problemlagen auf die Tagesordnung setzen, nach gemeinsamen 
Lösungen suchen und sich an deren Umsetzung beteiligen, werden sie 
zur Avantgarde einer heraufziehenden Weltzivilgesellschaft gesehen. 
Sie übernehmen dabei transnational häufig jene katalysatorischen Auf­
gaben, die im nationalen Rahmen von Protesten und sozialen Bewe­
gungen erfüllt werden“ (Roth, S.1). Können transnationale NRO diese 
ihnen zugeschriebene Aufgabe erfüllen, dieser Vision gerecht werden? 

Die vorliegenden Untersuchungen können die Idee „einer sich entwi­
ckelnden und vereinheitlichenden Bewegung“ nicht bestätigen. Im Ge­
genteil: „Aktive Kooperation und Vernetzung über Grenzen hinweg 
sind weit weniger verbreitet als Prozesse der Diffusion … Eine reichhal­
tige vergleichende Literatur über einzelne Mobilisierungen, soziale Be­
wegungen und nationale Bewegungssektoren stimmt darüber überein, 
dass stark national geprägte Gegebenheiten (…) entscheidend für die 
Bedeutung, den Einfluss, das Profil und die Erfolge sozialer Bewegun­
gen sind (…). Der allgemeine Trend geht heute dabei nicht in Richtung 
Vereinheitlichung und Verallgemeinerung, sondern in Richtung wach­
sender Pluralität und Differenzierung innerhalb von Bewegungen so­
wie zwischen regionalen und nationalen Bewegungen“ (Roth S. 6).

Die bereits oben genannten Folgen der Kooperation und Einbindung 
von NRO in institutionelle Bezüge gewinnen auf der internationalen 
Ebene eher noch verschärft an Bedeutung, da das Interesse an Selbst­
behauptung, die divergierenden Interessenlagen der Nationen und der 
sonst beteiligten Akteure einen erheblichen Anpassungsdruck in Rich­
tung auf Konsensergebnisse erzeugen und damit die Entfernung oder 
gar Abkoppelung von der ursprünglichen Basis begünstigen. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


264

Wie kann Zukunft gelingen?

Dass sich mit und durch die NRO und ihre Aktivitäten eine globale 
Weltkultur bzw. Zivilgesellschaft entwickeln soll, ist einerseits als maß­
lose Überforderung ihrer Kapazitäten einzuschätzen, schon einmal ab­
gesehen von den nationalistischen Gegenkräften der Staaten, die zur 
Selbsterhaltung lebenswichtig sind. Die Vorstellung einer solchen Welt­
kultur ist andererseits als ein hochabstraktes Konstrukt zu sehen, das 
die weltweit in vielen Hinsichten unterschiedlichen lokalen Lebens­
wirklichkeiten und die damit verbundenen Identitäten nicht abbilden 
kann. Zwar sind gewisse vereinheitlichende Entwicklungen quer durch 
die Kulturen durch die sich weiter entwickelnden weltweiten Wechsel­
beziehungen nicht zu übersehen, wahrscheinlich zur Zukunftssiche­
rung auch notwendig. Die höchst unterschiedlichen Kulturtraditio­
nen auf der Erde lassen sich aber nicht zugunsten einer übergeordneten 
Weltkultur ohne örtliche und geschichtliche Bezüge ersetzen, zumal die 
Angleichung der sozioökonomischen Lebensbedingungen durch Res­
sourcenmangel, Bevölkerungswachstum und Machtunterschiede so­
wohl der Nationen als auch der NRO auf Grenzen stößt. Die Lebensor­
te sind es, an denen und um die sich Identität entwickelt. Man kann 
das gesellschaftliche Sein nicht aus der Bewusstseinsbildung ausklam­
mern. Und umgekehrt wird das gesellschaftliche Sein durch die eigene 
Geschichte und die eigene Kultur mitbestimmt. Die unterschiedlichen 
Kulturen bleiben für die jeweiligen Gesellschaften die maßgebende 
Existenzgrundlage, werden sich jedoch auch und gerade durch interna­
tionale Einflüsse weiter entwickeln und aus alten Traditionen und neu­
en Impulsen neue Synthesen bilden. Man sollte sich immer wieder die 
große Spannweite gesellschaftlicher Entwicklungsphasen bewusst ma­
chen, die von indigenen Gruppen über vielfältige Kulturformen bis zu 
technisch, wirtschaftlich, intellektuell und sozial überaus differenzier­
ten Gesellschaften reicht. 

Die Entwicklung einer Weltkultur ist nicht nur eine Überforderung der 
NRO, sondern, wie soeben dargelegt, keine Vision, die zur Vielfalt der 
Gesellschaften und Kulturen und ihren höchst unterschiedlichen Ent­
wicklungsphasen passt. 

Dennoch sind die globalen umweltbezogenen NRO überaus hilfreich 
und nicht zu ersetzen. Ihre Arbeit mit Projekten löst konkrete Proble­
me und vermindert andere, recherchiert bestehende, informiert über 
aktuelle Sachverhalte und Entwicklungen. Die NRO können einen we­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


265

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

sentlichen Beitrag zu dem wünschenswerten Weltzweckverband und 
zur Umweltproblematik generell leisten, indem sie als demokratische 
und moralische, auf Menschenrechte und Lebensbedingungen bezoge­
ne Stimmen Machtmissbrauch und Fehlentwicklungen auf die interna­
tionale Tagesordnung setzen. 

Auch auf nationaler Ebene werden die Initiativen der Zivilgesellschaft 
die Mobilisierung zur Umsteuerung der staatlichen Ziele und Maßnah­
men mit in Gang bringen müssen. Als Profiteure der aktuellen Situation 
und als mögliche Verlierer einer an Nachhaltigkeit orientierten Gesell­
schaftssteuerung werden die Entscheidungsträger in Wirtschaft und Po­
litik wie bisher vor allem auf hohen Handlungsdruck reagieren.  

Globale NRO, in welchem Arbeitsfeld auch immer, sind bedauerlicher­
weise in vielen autoritär geprägten Staaten unerwünscht und müssen 
Repressalien oder auch Verbote befürchten, weil ihre Öffentlichkeits­
arbeit der regierungsamtlichen Politik den Spiegel vorhält, falsche In­
formationen korrigiert, unterdrückte anbietet und den interessierten 
Bürgern einen Zugang zu einem breiten, unzensierten feldbezogenen 
Fundus von Fakten, Ideen und Zusammenhängen öffnet. Globale NRO 
können also nur in einigermaßen freien Gesellschaften arbeiten. Man 
kann deshalb davon ausgehen, dass weit weniger als die Hälfte der Welt­
bevölkerung Zugang zu ungeschönten Daten im Umweltschutz hat, ab­
gesehen von den technischen Ausrüstungen. Die Internetnutzung 
könnte diesen Mangel jedoch wenigstens etwas ausgleichen. 

Immer noch zahlreiche NRO z. B. die großen umweltbezogenen wie 
Greenpeace, der World Wild Fund for Nature (WWF) und die Weltna­
turschutzunion arbeiten, soweit man es ihnen gestattet, weltweit durch 
Öffentlichkeitsarbeit, Beteiligung bei einschlägigen Konferenzen und 
durch zahlreiche eigene Projekte für Natur und Umwelt. Die Wirkung 
der genannten NRO beruht wesentlich auf dem Sachverstand und Ein­
satz ihrer Mitglieder, die beide dubiose politische Kungeleien aufdecken 
und möglichst wirksam in die Öffentlichkeit tragen. Der WWF hat sich 
ursprünglich primär für den Tierschutz eingesetzt und schließlich zu 
einem international aktiven Verband entwickelt, der sich für die Nach­
haltigkeit in der gesamten Natur engagiert und dabei konventionelle 
Interventionspraktiken einsetzt. Greenpeace bedient sich immer wie­
der spektakulärer und für die Aktivisten manchmal lebensgefährlicher 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


266

Wie kann Zukunft gelingen?

Konfrontationen mit Umweltsündern. Beide sind in der Lage, durch 
ihre Aktionen eklatante Sünden an der Natur öffentlich zu machen, 
manchmal zu lindern, zu beheben oder für dauerhafte Erhaltungsmaß­
nahmen zu sorgen; sie sind deshalb konkret bei bedeutenden Umwelt­
konflikten erfolgreich und als agierendes, stets präsentes ökologisches 
Gewissen in der Öffentlichkeit und auch bei einschlägigen Institutio­
nen respektiert, bei anderen durchaus auch verhasst; bedauerlicherwei­
se konnten weder sie noch andere NRO eine grundlegende Trendwen­
de der herrschenden Wachstumsorientierung auch nur anbahnen. Es 
ist durchaus nicht auszuschließen, dass die NRO ungewollt eine gewis­
se entlastende Wirkung auf Regierungen ausüben, indem sie Umwelt­
probleme aufgreifen und zu ihrer Lösung beitragen.

NRO symbolisieren gegenüber dem dominanten sei es individuellen 
oder auch kollektiven Vorteilsstreben in der menschlichen Entwicklung 
die sozialverantwortliche, altruistische und politisch aktive Komponen­
te, die weltpolitisch wesentlich an Bedeutung gewinnen muss, wenn die 
Korrektur der bestehenden Schieflage noch Aussicht auf Erfolg haben 
soll.

Zwei weitere Formen zivilgesellschaftlicher Aktivität stellen die Stiftun­
gen im Umweltbereich und die zahlreiche Vereine und Verbände des 
Naturschutzes dar. So gibt es z. B. in Deutschland über 600 Stiftungen, 
von denen die weit überwiegende Zahl konkrete örtliche Projekte oder 
spezifische Ziele z. B. Tierschutz überörtlich verfolgen. Wenige Stiftun­
gen sind so groß, dass sie Umwelt als Gesamtproblem mit seinen Ver­
zweigungen zu ihrem Thema machen können. Fast alle Stiftungen wol­
len Teile der bestehenden Umwelt in der Gesellschaft wie sie ist erhalten 
oder verbessern und setzen dafür beachtliche Vermögenswerte ein. Ei­
nige wenige Stiftungen setzen auch systemkritische Akzente und ver­
orten Umweltprobleme in gesellschaftlichen Strukturen. Zahlreiche 
Vereine und Verbände setzen sich ausschließlich oder mit Teilen ihrer 
Kapazität insbesondere im Naturschutz ein und werden im Sinne ih­
rer jeweiligen Ziele auch immer wieder auf örtlicher, regionaler und ge­
samtgesellschaftlicher Ebene politisch aktiv. Die Mitglieder dieser Ver­
eine und Verbände leisten einerseits zugunsten ihrer selbst gewählten 
Aufgaben sehr viel ehrenamtliche Arbeit, die auf andere Weise nicht er­
setzt werden kann. Andererseits repräsentieren die Mitglieder immer 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


267

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

wieder einen erstaunlichen Fundus an naturbezogenem Wissen, auf das 
die jeweils zuständigen Behörden bei ihren Planungen angewiesen sind. 

Nichtregierungsorganisationen, Stiftungen, Vereine und Verbände im 
Umweltbereich zeigen, dass die Sorge um eine „heile“ Umwelt in der 
Bevölkerung weit verbreitet ist und finanziellen Einsatz und vielfältige 
ehrenamtliche Tätigkeiten mobilisieren kann. 

7.3.3	 Mitmenschlichkeit in den Gesellschaften 
als Unterstützungsreservoir

Unterstützung für die Gewinnung eines problemangemessenen Um­
gangs mit der Umwelt könnte von Initiativen, Organisation und Ver­
bänden kommen, die nach ihren spezifischen Zielen nichts mit der 
Umwelt zu tun haben. Es handelt sich dabei um ein erstaunlich breites 
Spektrum von nationalen und internationalen Initiativen, Organisatio­
nen und Verbänden, deren Selbstverständnis und Handeln, sei es beruf­
lich oder ehrenamtlich, von der mitmenschlichen, altruistischen Kom­
ponente des Menschen  geprägt ist. Von einem Spektrum spreche ich, 
weil in ihnen die Ziele, die Organisations- und Handlungsformen so­
wie die politische Ausrichtung weit streuen. Auf der Ebene der Perso­
nen konkretisiert sich die mitmenschliche Ausrichtung zwischen und 
mit zwei Extremen: dem mitmenschlichen Gewohnheitsmenschen (-tä­
ter) und dem politisch kämpferischen Aktivisten. Ohne genauer darauf 
eingehen zu können, sollen doch einige Bezeichnungen und Namen das 
gemeinte Feld stichwortartig umreißen: 

•	 Menschenrechtsgruppierungen mit breitem Gegenstandsspektrum. 
Auf einer unvollständigen Wikipedialiste finden sich 60 Gruppen 
und Organisationen von Amnesty International bis Weltorganisati­
on gegen Folter, teilweise international aufgestellt.

•	 Friedensgruppen
•	 Zahlreiche Bildungseinrichtungen sind darauf ausgerichtet, mit­

menschliches Verhalten zu praktizieren und zu vermitteln.
•	 Zahlreiche Sporteinrichtungen versuchen eine Balance zwischen 

Wettbewerb und Fairness zu finden und arbeiten damit an einem 
für Gegenwart und Zukunft entscheidenden Problem.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


268

Wie kann Zukunft gelingen?

•	 Vielfältige Einrichtungen und Verbände der sozialen Wohlfahrt, 
leisten national und international Hilfen für Menschen, die Hilfe 
brauchen.

Die ehrenamtlich Aktiven aller Gruppierungen sind meistens als „Über­
zeugungstäter“ mit ausgeprägtem Handlungsdrang und mitmensch­
licher Motivation einzustufen. Weniger auffällig, aber quantitativ um­
fassend sind dagegen die sozialen und pädagogischen Berufsfelder, in 
denen die mitmenschliche Motivation ein wesentliches Element der Be­
rufsqualifikation ist. Der Zustrom zu den sozialen und pädagogischen 
Berufen ist trotz relativ geringer Entlohnung nach wie vor ungebrochen 
stark und belegt die altruistische Grundhaltung als prägendes Merkmal 
dieser Berufsgruppen. 

Diese mit mitmenschlicher Motivation wirkenden Personen, Initiativen 
und Organisationen umfassen beachtliche Teile der jeweiligen Bevölke­
rungen zahlreicher Länder. Sie sind als aus Überzeugung aktive Unter­
stützer einer altruistisch ausgerichteten Politik einzuschätzen und mög­
licherweise wahlrelevant aktivierbar, sobald die dringliche Lösung der 
Umweltprobleme, sei es durch einen erneuten Skandal oder auf ande­
re Weise, auf die öffentliche Tagesordnung kommt. Allerdings zeigt sich 
auch, dass die sozialen Berufe doch stark auf die unmittelbare Hand­
lungsebene fokussiert sind und deshalb ein relativ geringes Interesse für 
die politische Beteiligung zeigen.

Obwohl das individuelle Vorteilsstreben in der Bevölkerung zwecks ei­
gener Daseinsgestaltung naturgemäß verbreitet ist und sein muss, so 
ist das bei denselben Personen gleichzeitig vorhandene mitmenschliche 
Potenzial, wie z. B. in Deutschland die beachtliche Spendenbereitschaft, 
Hilfsbereitschaft für Flüchtlinge und die verbreiteten ehrenamtlichen 
Tätigkeiten zeigen, nicht zu unterschätzen und im Falle offensichtlicher 
und nachvollziehbarer Notlagen durchaus teilweise aktivierbar. Diese 
Hinweise zeigen, dass die altruistisch ausgerichteten Motivationsantei­
le in der Bevölkerung noch nicht im Strudel des wirtschaftlichen Wett­
bewerbs versunken sind, obwohl der Konkurrenzdruck weiter anwächst 
und mit der wachsenden Arbeitsverdichtung individuell bedrohlich 
wird.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


269

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

Die politischen Entscheidungsträger sind bisher in diesem Text vor al­
lem als mehr oder weniger verbissene Wachstumsvertreter dargestellt 
worden. Das sind sie auch, aber nicht nur. Es gibt bei ihnen auch ein 
Bewusstsein, dass die mitmenschlichen Motivationsanteile in der Be­
völkerung ausschlaggebend für eine funktionsfähige gesellschaftli­
che Ordnung sind und deshalb in den politischen Güterabwägungen 
durchaus eine wesentliche Rolle spielen müssen. Die in unterschiedli­
chen Lebensbereichen verbreitete altruistische Grundhaltung bildet ein 
beachtliches Unterstützungsreservoir, aus dem für politische Weichen­
stellungen aktivierend geschöpft werden kann. In offensichtlich prekä­
ren gesellschaftlichen Notlagen ist deshalb ein Meinungsumschwung 
sowohl in der Bevölkerung als auch auf den politischen Ebenen eine re­
alistische Option. Es ist deshalb immer noch möglich, dass die gegen­
wärtig unverkennbare Wachstumsorientierung, die für die dauerhafte 
Versorgung der Weltbevölkerung höchst bedrohlich ist, doch noch zu­
rückgefahren wird und schrittweise einer Nachhaltigkeitsorientierung 
Platz machen muss.

Die in diesem Abschnitt skizzierten Ressourcen an Mitmenschlich­
keit/Solidarität dürften sich allerdings von Land zu Land teilweise we­
sentlich unterscheiden und möglicherweise durch ganz andere ersetzt 
werden. Schwierig könnte es in den Ländern werden, die, aus welchen 
Gründen auch immer, nur auf geringe Solidaritätsreserven über die Fa­
milien hinaus zurückgreifen können. 

7.3.4	 Nachhaltigkeit: ein unentbehrlicher Wissenspool

Die an den Berichten für den Club of Rome beteiligten Wissenschaft­
ler werden sich selbst bei ihrer ersten Untersuchung 1972 wohl eher als 
Wirtschaftswissenschaftler denn als Nachhaltigkeits- oder Umweltfor­
scher gesehen haben. Sie wurden aber im Verlauf ihrer vier Untersu­
chungen durch ihre Ergebnisse, unterstützt und erweitert durch die Er­
gebnisse anderer Forscher, dazu genötigt, anstelle der vorherrschenden 
Wachstumsideologie eine an Nachhaltigkeit orientierte Gesellschafts- 
und Wirtschaftsausrichtung anzumahnen, um die dauerhafte Versor-
gung der Weltbevölkerung angesichts zur Neige gehender Ressourcen 
und einer deutlichen Überbeanspruchung der ökologischen Systeme 
zu ermöglichen; ihre Änderungsvorschläge machten sie zu Nachhaltig­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


270

Wie kann Zukunft gelingen?

keitsforschern. Trotz der alarmierenden, aber offensichtlich nicht will­
kommenen Forschungsergebnisse hat sich an den politischen Wachs­
tumsorientierungen nichts Wesentliches geändert. Allerdings wird der 
in vielen Ländern ausbleibende bzw. spärliche Erfolg dieser Bemühun­
gen von vielen Wirtschaftswissenschaftlern erkannt und als großes Pro­
blem gesehen. Geht die Zeit des Wirtschaftswachstums zu Ende? Hat 
sich dieses Gesellschafts- und Wirtschaftsmodell überlebt?

Hier sollen die zu Nachhaltigkeit mahnenden, bereits vorgetragenen 
Argumentationsstränge nicht noch einmal wiederholt werden. Es geht 
mir an dieser Stelle darum, das enorme Wissenskapital der Nachhal­
tigkeitsforschung sowie der im Umweltprogramm der UN erarbeite­
ten Materialien und Vorschläge als entscheidende Voraussetzung und 
Grundlage der politischen Wirksamkeit einer hoffentlich noch entste­
henden Nachhaltigkeitsallianz hervorzuheben. Ob und wie viele der 
Forscher sich in politische Aktionen einbeziehen lassen, ist schwer zu 
beurteilen, zumal sich Wissenschaftler erfahrungsgemäß nur in rela­
tiv geringer Zahl aktiv, d. h. nicht nur in gutachtender Funktion, in die 
politische Arena begeben. Aber das von ihnen erarbeitete Wissenspo­
tenzial ist in der anstehenden politischen Auseinandersetzung unent­
behrlich, um der vorherrschenden Form der bloß materiell orientierten, 
von Gier gesteuerten Wachstumsideologie die Grundlage zu entziehen. 
Dass aus Nachhaltigkeitswissen auch Nachhaltigkeitspolitik wird, dazu 
braucht es engagierte Akteure in der Zivilgesellschaft und auch in der 
Politik.

Die Wachstumsorientierung schließt Nachhaltigkeitspolitik nicht grund­
sätzlich aus. Gerade im Interesse des weiteren Wachstums muss der Be­
darf an Energie anders als bisher durch erneuerbare Energien (Wind, 
Sonne, Wasser, Wasserstoff …) zur Begrenzung der Klimaerwärmung 
gelöst werden und erfährt deshalb besondere Förderung in vielen Teilen 
der Erde. Dieses Leitziel: Nachhaltigkeit für Wachstum lässt sich nicht 
beliebig auf andere Bedarfsbereiche übertragen. Viele Staaten versu­
chen deshalb zugunsten des weiteren Wirtschaftswachstums zweigleisig 
zu fahren: Nachhaltigkeit, wo es dem Wachstum nützt oder ihm nicht 
schadet, darüber hinaus aber keine generelle Orientierung an Nachhal­
tigkeit, weil Politiker die damit verbundenen, vermutlich heftigen Pro­
teste und Verteilungskonflikte fürchten. Diese zweigleisige Vorgehens­
weise, begrenzt auf Forderungen aus der Zivilgesellschaft insbesondere 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


271

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

der sozialen Bewegungen und anderer Kritiker (Verbände!!!) einzuge­
hen, aber dennoch die eigenen Ziele konsequent weiter zu verfolgen, 
hat die deutsche Bundesregierung seit den 80er Jahren des 20. Jahrhun­
derts immer wieder zu fahren versucht, nicht immer mit Erfolg. Die 
Antikernkraft- und die Ökologiebewegungen haben jedenfalls den ge­
planten Bau neuer Kernkraftwerke durch ihre Aktionen unmöglich ge­
macht, zur baldigen Stilllegung der bestehenden beigetragen und den 
Übergang zu erneuerbaren Energien angebahnt: Gegen die Kernkraft­
gegner war eine Wahl kaum noch zu gewinnen. Dieses Beispiel zeigt, 
dass soziale Bewegungen durchaus in der Lage sind, Ziele der Politik 
bzw. der Interessenverbände zu verändern.

Wie in fast allen Politikfeldern bleibt die deutsche Bundesregierung in 
Kontakt mit oppositionellen Gruppen. Auch über Nachhaltigkeit ste­
hen der Bundesregierung einerseits über ihre Bundesanstalten für Na­
turschutz, Strahlenschutz, Umwelt, Seeschifffahrt und Hydrographie 
sowie Verbraucherschutz und Lebensmittelsicherheit, und Behörden 
der Bundeswehr und andererseits durch die von ihr selbst geförderten 
Forschungsprojekte und wissenschaftlichen Institute sowie zahlreiche 
Berater alle erdenklichen Informationen zur Verfügung, um im Notfall 
in Details oder in größerem Umfang umzusteuern. Diese Quellen kön­
nen zum überwiegenden Teil auch von umweltbezogenen Initiativen 
und Organisationen genutzt werden. Bisher führt dieser stattliche Wis­
senspool nur begrenzt zu einer Modifizierung, jedoch zu keiner Revisi­
on der politischen Ziele. Zusätzlich zu der in den wesentlichen Passagen 
meist verständlich geschriebenen wissenschaftlichen Literatur bieten 
Berichte der einschlägigen Bundesanstalten, das Lexikon zur Nachhal­
tigkeit im Internet sowie zahlreiche auf Stichworte bezogene Artikel im 
Internet umfassende und verständliche Informationen mit zahlreichen 
weiteren Verweisen. Unter http://ökologischerfussabdruck.de/ kann je­
der seinen eigenen persönlichen Fußabdruck berechnen. 

Eine darüber hinausgehende wichtige Informationsquelle ist in den 
Veröffentlichungen und eigenen Forschungsprojekten des Umweltpro­
gramms der Vereinten Nationen und anderer UN-Behörden zu sehen, 
auch wenn sie wegen ablehnender Haltungen der Regierungsvertreter 
nur in geringem Ausmaß politische Wirksamkeit nach sich ziehen. Mir 
scheinen die zuständigen UN-Behörden selbst stärker sachorientiert in 
Umweltfragen zu agieren als das deutsche Bundesministerium für Um­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


272

Wie kann Zukunft gelingen?

welt, weil sie keiner gesamtpolitischen Kabinettsdisziplin unterliegen, 
ähnlich wie Forschungseinrichtungen. 

Fazit: Die auch politisch geförderte Nachhaltigkeitsforschung ist und 
bleibt eine unentbehrliche Quelle für alle Personen, Gruppen, Initia­
tiven und Organisationen, die sich für die politische Umsetzung von 
Nachhaltigkeit einsetzen und eine Trendwende erreichen wollen. Der 
bereits bestehende Wissenspool ist weitgehend über Internet und da­
mit öffentlich leicht erreichbar.

7.3.5	 Gemeinsames im Selbstverständnis: Religionen 
und Nachhaltigkeitsperspektive

Viele Menschen mögen fragen, wieso denn ausgerechnet die Religio­
nen? 

Seit es Religionen gibt, war das Warum und das Wie des Lebens das zen­
trale Thema der Religionen. Wie Leben zukünftig noch gelingen kann, 
das ist das aktuelle Thema für die kommenden Jahrzehnte. Die Antwor­
ten der Religionen auf die jeweiligen zeitgeschichtlichen Herausforde­
rungen waren, wie oben beschrieben, sehr reich an Variationen, oft um­
stritten, gerade auch jetzt in der Gegenwart. Das weist wiederum auf die 
Vielfalt des Lebens zurück, positiv im Sinn höchst unterschiedlicher Le­
bensentwürfe, negativ im Sinn von extrem egoistischer, sei es individu­
eller Rechthaberei oder kollektiver Herrschsucht. Zwar waren Religio­
nen stets zukunftsorientiert, aber ebenso konsequent rückbezogen auf 
traditionelle Erklärungen und Rezepte. Ob diese allein noch weiterhel­
fen, mag bezweifelt werden. Auf jeden Fall brauchen die Staaten für die 
neuen gemeinsamen Probleme – Klimaerwärmung, Umweltschutz und 
Erhaltung der ökologischen Lebensbedingungen – zusätzlich neue Lö­
sungen durch ein punktuelles gemeinsames Selbstverständnis und eine 
damit verbundene Ethik. Punktuell meint dabei, wie bereits mehrfach 
argumentiert, die Achtung vor dem Leben und eine darauf bezogene 
Ethik als gemeinsamen Bezugspunkt trotz ansonsten unterschiedlicher 
Deutung des menschlichen Lebens.

Die Fraktion der Wachstumskritiker scheint zuzunehmen, jedenfalls in 
mehr oder weniger intellektuellen Kreisen, z. B. durch Veröffentlichun­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


273

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

gen mit unterschiedlichen Zugängen, religiösen, ökologischen, wirt­
schaftlichen, psychologischen u. a. Offensichtlich können sich einzelne 
Personen, Gruppen und Verbände die Freiheit nehmen, über Wahlpe­
rioden hinauszudenken und angesichts der unübersehbaren Krisens­
zenarien die Möglichkeiten und Grenzen menschlichen Lebens in der 
Zukunft auszuloten. Wissenschaftler aus unterschiedlichen Disziplinen 
betonen immer wieder, wie sehr uns die Zeit davonläuft, und dass jede 
Verzögerung von Nachhaltigkeitsmaßnahmen die Probleme verschärft 
und die Kosten der Problembewältigung exponentiell erhöht. Warum 
klammern sich insbesondere Politiker so vehement an die Wachstums­
ideologie? Warum geht die Konferenz Rio 2012 zur Nachhaltigkeit mit 
ausdifferenzierten Vorlagen ohne greifbares Ergebnis zu Ende? Warum 
verlieren sich weltweit viele Politiker ohne wirkliche Langzeitperspekti­
ve in fortlaufenden Löcherstopfgesetzen, während andere nichts Besse­
res zu tun haben, als persönliche und nationale Eitelkeiten zu bedienen? 
Ist die Demokratie die passende Steuerungsform, um über Jahrzehnte 
hinaus die Weichen für gute Lebensbedingungen kommender Genera­
tionen zu stellen? 

Offensichtlich sind viele Politiker seit Langem nicht in der Lage, die 
notwendige Zeit und Energie für langfristig bedeutsame Weichenstel­
lungen zu investieren und diese den Bevölkerungen verständlich zu 
machen, weil sie bereits mit der Komplexität der alltäglichen Probleme 
und Streitereien voll ausgelastet, nicht selten überfordert sind. Zahlrei­
che Staaten sind in ihrer Handlungsfähigkeit eingeschränkt, Tendenz 
steigend; sie können sich offensichtlich dem Druck der tonangebenden 
Wirtschafts- und Finanzeliten kaum entziehen. Dieser Druck kommt 
also von Personen und Verbänden, die selbst im Zirkel von kurzfristi-
gem Wachstum und Gewinn gefangen sind und mit diesem grundle­
genden Paradigma Gesellschaft und Staat im Griff haben, um nicht zu 
sagen terrorisieren. Da bleibt nicht viel Raum zur selbständigen Ent­
wicklung von Zukunftskonzepten über Wahlperioden hinaus. Ange­
sichts deutlich eingeschränkter Handlungsfähigkeit und Einsichtswil­
ligkeit vieler Staaten richtet sich die Hoffnung auf zivilgesellschaftliche 
Initiativen und soziale Bewegungen: eine Nachhaltigkeitsallianz. 

Aus der Evolutionsgeschichte wissen wir, dass Lebewesen mit ihren Le­
benskonzepten nur solange überleben, wie die Bedingungen ihres Er­
folges gegeben sind. Ändern sich die Lebensbedingungen, so muss sich 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


274

Wie kann Zukunft gelingen?

das Lebenskonzept ändern, d. h. an die veränderten Lebensbedingun­
gen anpassen oder diese Lebensform verschwindet. Dies ist die neue Si­
tuation, vor der die Menschheit steht, wie die Daten zum ökologischen 
Fußabdruck (vgl. Kap. 7.1.2), weitere vorgetragene Materialien und die 
reichhaltige wissenschaftliche Literatur zeigen: In Verbindung mit dem 
anhaltenden Bevölkerungswachstum nötigen die begrenzten Ressour­
cen den Menschen, sich auf den nachhaltigen Umgang mit den Res­
sourcen umzustellen und dies in den vor uns liegenden Jahrzehnten. 
Ändert die Menschheit ihr aktuell dominantes Lebenskonzept „mate­
rielles Wachstum“ nicht oder nicht ausreichend sowie rechtzeitig ge­
nug, so folgen zunächst regionale Zusammenbrüche, denen globale Zu­
sammenbrüche angesichts des zunehmend engmaschigen Netzes der 
weltweiten Verflechtungen folgen können, aber nicht detailliert vor­
hersehbar sind. Nach den vorliegenden Daten leben vorwiegend die In­
dustriestaaten um ein Mehrfaches über ihre ökologischen Verhältnisse; 
sie sind es deshalb in erster Linie, bei denen überhaupt Einschränkun­
gen möglich sind und die ihren Lebensstil deshalb grundlegend um­
stellen müssen. Für die meisten Länder gilt, dass Einschränkungen des 
Konsums – unter Gesichtspunkten ausreichender Versorgung – nur bei 
den kleinen Mittel- und Oberschichten möglich, aber real nur schwer 
durchzusetzen sind.

Die erforderliche Anpassung muss zuallererst in den Köpfen der Men­
schen stattfinden und zur Verinnerlichung dreier Problembündel füh­
ren: Beschränkung der Klimaerwärmung, Umweltschutz und Erhal­
tung der ökologischen Lebensbedingungen. Aus der Verinnerlichung 
dieser Bedrohungen können dann Erweiterungen im Selbstverständnis 
und in den ethischen Verhaltensstandards erwachsen.  

In der Evolution des Menschen haben sich zwei grundlegende Vitalkräf­
te, man kann auch Ressourcen sagen, entwickelt: Der individuelle und 
kollektive Egoismus einerseits sowie durch letzteren auch das, was Men­
schen miteinander verbindet und das man Kultur nennt andererseits: 
Systeme von gemeinsamen Deutungen des Menschseins, Werten und 
Regeln, darunter vor allem die altruistische Ausrichtung. Kultur kann 
man als ein in gewisser Weise eigenständiges Steuerungssystem des 
Menschen neben den Antriebskräften der Evolution verstehen, sicher­
lich entstanden auf den während der Evolution entwickelten Grundla­
gen. Die Zukunftsfrage ist, ob sich die Ressource Egoismus durch die 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


275

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

zweite Ressource Kultur und in ihr die Solidarität soweit domestizieren 
lässt, dass sie zwar als Antrieb erhalten bleibt, aber ihre destruktiven 
Wirkungen weitgehend verliert und die unerlässliche Schwerpunktver­
lagerung von isolierter, egoistischer, konkurrierender auf gemeinsame, 
partizipative Problembearbeitung, d. h. Zukunftssicherung ermöglicht. 
Denn die Entwicklung von Partizipation, Teilen, Solidarität, sozialer 
Gerechtigkeit sind die von vielen Autoren geforderten Veränderungen 
der Gesellschaft, die für die Realisierung von Nachhaltigkeit für unum­
gänglich gehalten werden. Die mit Achtung vor dem Leben und daraus 
folgend Nachhaltigkeit gemeinten Inhalte wären also als das neue, zu­
kunftsfähige Lebenskonzept der Menschheit zu verstehen, das in beste­
henden Selbstverständnissen/Religionen zentrale Bedeutung gewinnen 
muss. Die Zukunftsfähigkeit der Menschheit wird sich demnach daran 
entscheiden, ob und gegebenenfalls in welchem Maße die Bändigung 
der Egoismen durch die Kultur gelingt.

Vergleicht man die Inhalte von Nachhaltigkeit mit den Aussagen des Al­
ten Testaments, so ist beides festzustellen: eine wesentliche gemeinsame 
Schnittmenge und Unterschiede. Beide teilen die Sorge für andere Le­
bewesen und treten für einen bewahrenden Umgang mit ihnen ein. Un­
terschiede liegen in der Begründung und – zwangsläufig – im Hinter­
grundwissen. In der konfessionellen Lesart des Alten Testaments sorgt 
sich Gott um seine Geschöpfe und gibt dem Menschen den Auftrag, 
sich um seine Geschöpfe zu kümmern. Der Mensch hat diesen Auftrag 
auszuführen, um sich durch Gehorsam für das in Aussicht gestellte ewi­
ge Heil zu qualifizieren. Es ist also nicht die eigene Erkenntnis des Men­
schen, die anderen Geschöpfe zu bewahren. Dass dieser Auftrag Gottes 
dennoch bis in die Gegenwart ein weniger bedeutsames Feld menschli­
cher Aufmerksamkeit gewesen ist, ergibt sich aus der durch und durch 
anthropozentrischen Grundausrichtung der Bibel, die den Menschen 
durchaus richtig als einzigartig hervorhebt, aber das übrige Leben qua­
si in eine nützliche, lebensdienliche, immerhin bewahrungsbedürftige 
Residualkategorie verweist. Dies ist, wie bereits erwähnt, wegen der da­
mals bereits erfolgreichen eigenständigen Nahrungsmittelversorgung 
nachzuvollziehen, zumal die Leistungsgrenzen der Natur damals – und 
ebenso auch gegenwärtig – nur teilweise erkennbar waren, obwohl es 
lokale Zusammenbrüche ökologischer Systeme durch menschliche Ein­
wirkung seit der Entwicklung von Homo sapiens gegeben hat. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


276

Wie kann Zukunft gelingen?

Den göttlichen Auftrag zum sorgsamen Umgang mit anderen Lebewe­
sen könnte man als Kontrapunkt zu den Gesetzen der Evolution verste­
hen: Überleben der auf welche Weise auch immer Stärksten. Auf der ei­
nen Seite Bewahrung, auf der anderen Egoismus als Allzweckwerkzeug. 
Komplettiert wird dieser Kontrapunkt durch das Gebot der Nächsten­
liebe im Dekalog, der auch den Menschen gezielt aus dem genannten 
Evolutionsmodus herausnimmt und in eine mitmenschliche Gemein-
schaft stellt. 

Liest man die Bibel als historisches Dokument, d. h. als Dokument 
menschlichen Selbstverständnisses, das von Menschen ersonnen wurde 
und nach einer langen mündlichen Überlieferungsgeschichte von Men­
schen für Menschen aufgeschrieben wurde, so sind die hier relevanten 
Textausschnitte als vehementer Widerspruch menschlicher Kultur ge­
gen das Fressen und Gefressen werden, das evolutionsgeschichtliche 
Ausleseprinzip zu verstehen. Das Alte Testament als Dokument früher 
menschlicher Kultur schafft mit den Schöpfungsberichten und dem De­
kalog eine selbständige Steuerung des Lebens nach neuen Prinzipien: 
Sorge für die Lebensumwelt des Menschen und Gestaltung menschli­
chen Lebens auf der Grundlage mitmenschlicher Zuwendung. Die sä-
kulare und historische Lesart des Alten Testaments macht die neuen Ge­
staltungsprinzipien zu Erkenntnissen des menschlichen Geistes, die 
ihre Legitimation und Autorität erhalten, indem sie einem allmächti­
gen, übernatürlichen Wesen: Gott zugeschrieben werden. Mit anderen 
Worten: Menschen haben schon sehr früh die Schattenseiten ihrer Le­
bensform erkannt: den Raubbau an der Natur und die durch individu­
elle und kollektive Egoismen zerrissene Lebensweise. Zentrale Inhalte 
menschlicher Kultur sind untrennbar mit der Entwicklung von Religi­
on verwoben.

Ähnlich wie in der historischen Deutung des Alten Testaments erwach­
sen auch die Vorschläge zur Nachhaltigkeit aus Zweifeln am aktuel­
len Selbstverständnis und an seinen Wirkungen. Einerseits handelt es 
sich um Zweifel am Sinn einer Orientierung an ziel- und inhaltslosem 
Wachstum und Gewinnstreben, andererseits an einer endlosen Folge 
bloß augenblicksartiger Konsumvergnügungen, ohne dass dabei eine 
sinnhafte Verknüpfung sichtbar würde. Die Forderung der Nachhaltig­
keit erwächst aus der Achtung nicht nur vor einzelnen Lebewesen oder 
Lebewesengruppen, sondern vor dem Leben insgesamt, von dem auch 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


277

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

menschliches Leben ein Teil ist. Die Nachhaltigkeitsperspektive kriti­
siert also die aktuelle, nur selektive Achtung von Lebewesen, Menschen, 
Gesellschaften, Religionen usw. Diese Sichtweise passt durchaus in die 
Lehren vieler Religionsgemeinschaften und deren eigene Begründungs­
zusammenhänge; sie kann aber auch unabhängig von religiösen Sinn­
kontexten als immanente Begründung menschlichen Lebens verstan­
den werden: Leben ist das höchste Gut des Menschen, das menschliche 
Existenz ausmacht. Nur als Lebewesen hat der Mensch ein Sein: Leben 
ist Selbstzweck, trägt seinen Sinn in sich selbst. 

Mit dieser immanenten Begründung von Nachhaltigkeit aus dem Le­
bensprozess muss man keinen allgemeinen Geltungsanspruch verbin­
den. Diese Begründung scheint mir jedoch im Hinblick auf die Ge­
schichte der Evolution und des Menschen plausibel zu sein, da sie an 
dem Erfahrbaren ansetzt und den Menschen als die für die Erde ver­
antwortliche Instanz in den Mittelpunkt rückt; sie kann auch von nicht 
religiös gebundenen Personen, die jedenfalls in Europa zunehmen, un­
mittelbar nachvollzogen werden. Selbstverständlich weisen auch ande­
re Begründungen von Nachhaltigkeit eine gewisse kontextgebundene 
Plausibilität auf. Mir scheint entscheidend, dass die Achtung vor dem 
Leben aus unterschiedlichen religiösen, kulturellen, philosophischen 
und anderen Perspektiven zu einem gemeinsamen globalen Band wer­
den kann. Wer das nicht akzeptieren kann, lebt im Widerspruch mit 
sich selbst. Mit anderen Worten: Die unterschiedlichen Kulturen und 
Länder haben jeweils eigene Sinnstrukturen und Lebenskontexte, aber 
auch – was sie teilweise erst lernen müssen – gemeinsame Lebensproble-
me. Um die beschriebenen gemeinsamen Lebensprobleme zu bewälti­
gen, müssen alle Länder trotz aller sonstigen Unterschiede einen geteil­
ten, gemeinsamen Bezugspunkt haben, der sie handlungsfähig macht. 
Dieser gemeinsame Bezugspunkt ist in der Achtung vor dem Leben zu 
sehen und fordert Nachhaltigkeit ein. Die Darstellung in Kap. 6.4 zeigt, 
dass eine Religionen und Staaten übergreifende Ethik der Nachhaltig­
keit immer mehr Zustimmung gewinnt. 

Schwerpunktmäßig setzt sich die Nachhaltigkeitsfraktion aus vielen 
nachdenkenden Menschen, qualifizierten Intellektuellen, Wissenschaft­
lern, Instituten, NRO u. a. zusammen, die ihre Vorschläge zur Nachhal­
tigkeit auf breit gestreute Analysen und Ergebnisse von biologischen, 
demographischen, ökonomischen, soziologischen, ethischen, agrarwis­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


278

Wie kann Zukunft gelingen?

senschaftlichen, technologischen und anderen Untersuchungen grün­
den. Diese Untersuchungen führen von unterschiedlichen Ausgangs­
punkten dennoch zu denselben Folgerungen. Erstens: Die Fortsetzung 
der Wachstumsorientierung führt durch das steigende Missverhältnis 
von Ressourcenverbrauch und Ver- und Entsorgungskapazität zwangs­
läufig in unübersehbare Zusammenbrüche. Zweitens: Auskömmli­
ches, zukünftiges Leben auf der Erde für alle Bewohner ist auf Nach­
haltigkeit in allen Lebensbezügen, d. h. eine ausgeglichene Bilanz von 
Ressourcenverbrauch und Ver- bzw. Entsorgungskapazität angewie­
sen. Drittens: Die ausgeglichene Bilanz kann nur gelingen, wenn sie auf 
der Achtung vor dem Leben insgesamt, dem aller Menschen und dem 
der nicht-menschlichen Lebewesen aufbaut. Viertens: Die Entwicklung 
nachhaltiger Gesellschaften ist nur durch die radikale Umsteuerung in 
der Ausrichtung der Gesellschaft und der Lebensführung der Bürger zu 
erreichen und zwar durch den Übergang zu Teilen, Partizipation, Soli­
darität in den sozialen Bezügen; sie mündet zwangsläufig in eine neue 
Ethik ein, die Gesellschaften und Religionen übergreift. Die Begrün­
dung von Nachhaltigkeit in allen Lebensbezügen und unumgänglicher 
Solidarität erwächst aus der durch Forschung und Reflektion erarbei­
teten Erkenntnis, dass es grundsätzlich nur diesen einen Weg gibt, für 
den allerdings unterschiedliche Maßnahmenbündel arrangiert werden 
können. 

Die Bibel und die Nachhaltigkeitsdebatte stimmen also in zwei grund­
legenden Wegweisungen in der Sache überein: Sorgfältiger Umgang 
mit der Biosphäre und solidarischer Umgang mit den Mitmenschen, 
allerdings mit unterschiedlicher Gewichtung. Die Begründungen un­
terscheiden sich: einerseits erfolgt in der konfessionellen Lesart der Bi­
bel die Legitimation durch den Rückbezug auf den allmächtigen Gott, 
andererseits erfolgt sie bei Teilen der Nachhaltigkeitsgruppierung als 
Rückbezug auf die Achtung vor dem Leben als Selbstverständnis und 
auf die eigene Erkenntnis sowie Verantwortung. Die historische Les­
art des Alten Testaments und die Nachhaltigkeitsvision weisen beide 
auf die menschliche Erfahrung und Erkenntnis als wertschöpfende und 
steuernde Instanz hin. Die Ausgangslage ist bei beiden strukturell ähn­
lich: Menschen suchen einen Neubeginn mit neuen Lebensmodellen, 
weil die alten offenbar nicht mehr funktionieren und nicht mehr als 
zukunftsweisend erscheinen. Freilich bedeuteten verantwortungsvoller 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


279

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

Umgang mit der Biosphäre und solidarische Lebensweise konkret da­
mals etwas anderes als heute. 

An dieser Stelle sei daran erinnert, dass der Buddhismus die Gesamt­
heit des Lebens nicht nur in seinem Weltverständnis, sondern auch in 
der Lebensgestaltung stets im Blick behalten hat, was den abrahamisti­
schen Religionsgemeinschaften nicht gelungen ist. Die Natur wird als 
große Einheit verstanden, in der die Achtung vor dem Leben und der 
materiellen Natur einen hohen Rang einnimmt, die im Tötungs- und 
Bergbauverbot ihren konkreten Ausdruck findet und mit dieser Kon­
kretisierung auch weit reichende reale Auswirkungen in der Lebens­
wirklichkeit hatte und noch hat. Auch in anderen Religionen, insbeson­
dere Naturreligionen, auf die hier nicht weiter eingegangen wird, finden 
sich Vorstellungen, die in die gleiche Richtung gehen.

Fazit: Schon sehr früh haben sich in der menschlichen Kulturgeschich­
te Leitbilder darüber entwickelt, dass man die Natur bewahren und die 
menschlichen Lebensverhältnisse auf der Grundlage von Solidarität 
entwickeln soll. Beide Leitbilder haben sich in der Lebensführung der 
Menschen und der Handlungsweise der Gesellschaften nur bruchstück­
haft durchsetzen können. Individuelle und kollektive Egoismen prägen 
wie eh und je die Gesellschaften, verwoben und verzahnt auf manch­
mal merkwürdige Weise mit altruistischen Verhaltensnormen und Ins­
titutionen. Das Neben-, In- und Gegeneinander dieser Verhaltenskom­
ponenten scheint über die Jahrtausende hinweg bis heute ein insgesamt 
dauerhaftes und stabiles Arrangement mit gewissen Schwankungen ge­
wesen zu sein. Anders ausgedrückt: Man kann langfristig und global 
gesehen zwar einen Bedeutungszuwachs des Solidaritätsgedankens, der 
Nächstenliebe, des Teilens, der Partizipation, der sozialen Gerechtigkeit 

– dies die verwendeten Begriffe – auch als Ergebnisse des Wirkens von 
Religionen feststellen. In der Tat ist der Egoismus generell eine wesent­
liche Erfolgsbedingung für Menschen in welchem Lebensbereich auch 
immer, während in der Gegenwart der Solidaritätsgedanke die Hoff­
nung der schwächeren Teile der Bevölkerung und der ebenfalls schwa­
chen im Sinne von machtlosen intellektuellen bzw. religiösen Autori­
täten in den wohlhabenden Staaten charakterisiert. Einzelne Staaten 
mögen da Ausnahmen sein. Gerade der weitere Bedeutungszuwachs 
des Solidaritätsgedankens ist jedoch der Schlüssel zur Entwicklung von 
nachhaltigen Gesellschaften der Gegenwart und Zukunft. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


280

Wie kann Zukunft gelingen?

Folgt man den Nachhaltigkeitsexperten, dann liegt hier die Bewäh­
rungsprobe der Menschheit oder etwas bescheidener: vieler Regionen 
und Religionen der Erde. Die Umsetzung setzt jedoch einen Bewusst­
seinswandel, ein neues bzw. wieder neu belebtes und aktualisiertes 
Selbstverständnis der Glaubensgemeinschaften, der Bevölkerungen 
und der Entscheidungsträger voraus. Dieses Selbstverständnis grün­
det in der Achtung vor dem Leben und erfordert zu seiner dauerhaften 
Verwirklichung beides: Nachhaltigkeit und Solidarität; es wird gegen­
wärtig von Repräsentanten des Ökumenischen Rates der Kirchen, der 
römisch-katholischen Kirche, des Mahayana-Buddhismus, von Wis­
senschaftlern und zivilgesellschaftlichen Initiativen und Organisatio­
nen getragen. 

Denkschriften, Enzykliken und Memoranden von Religionen sowie 
einschlägige wissenschaftliche Untersuchungen sind zunächst wesent­
liche Schritte, um die wirtschaftlichen und politischen Entscheidungs­
träger innerhalb von Ländern und auf der internationalen Ebene argu­
mentativ unter Druck zu setzen und mit den vorliegenden Szenarien 
zu konfrontieren und ihnen auf dieser Grundlage Kurskorrekturen in 
Richtung auf Nachhaltigkeit abzufordern. Zusammen mit den Nach­
haltigkeitsexperten und zivilgesellschaftlichen Organisationen können 
die Religionsgemeinschaften von den Entscheidungsträgern für die von 
ihnen eingegangen Risiken durch Nichtstun und Verzögerungstakti­
ken Rechenschaft einfordern. Derartige politische Initiativen für die Er­
haltung des gemeinsamen Hauses werden allein nicht ausreichen und 
brauchen, um wirksam zu werden, flankierende Maßnahmen durch 
eine möglichst breite Mobilisierung der Gläubigen und aller Nachhal­
tigkeitssympathisanten zu wahlrelevanten sozialen Bewegungen. Zwar 
haben in Deutschland schon mehrfach soziale Bewegungen politische 
Kursänderungen bewirkt. Dennoch bleibt es vorerst offen, ob, gegebe­
nenfalls in welchem Maß und welchem Zeitraum die Mobilisierung der 
Bevölkerung, die ja selbst erhebliche Veränderungen in ihrer Lebens­
führung wird hinnehmen und durchführen müssen, gelingen kann. 
Bedauerlicherweise gilt bisher – ich denke ausnahmslos – die Erfah­
rung, dass die Bevölkerungen in ihren Mehrheiten bisher noch nie be­
reit waren, freiwillig zugunsten zukünftiger Lebenschancen erhebli­
che Einschränkungen und Veränderungen in der aktuellen Gegenwart 
zu akzeptieren. Ist der demokratische Staat die geeignete Regierungs­
form, um die erforderlichen Maßnahmen für Klima-, Umwelt- und Bio­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


281

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

sphärenschutz durchzuführen? Zweifel sind angebracht, müssen erlaubt 
bleiben.

Bis zum gegenwärtigen Zeitpunkt haben die UN und auch einzelne 
Staaten zwar Lebensmittel und andere Hilfsgüter aus der Überschuss­
produktion und aus eigenen Mitteln in beachtlichem Umfang, aber im­
mer noch nicht ausreichend, in Regionen geschickt, in denen durch 
Bürgerkriege, Missernten und andere Katastrophen Notlagen entstan­
den. Das sind zurzeit viele Milliarden. An die Veränderung der eigenen 
Sozial- und Verteilungsstrukturen haben die reichen Länder dabei je­
doch bisher nicht gedacht. Zu Solidaritätsleistungen in der Form eige­
ner struktureller Verteilungsveränderungen waren Gesellschaften und 
ihre Bürger bisher nicht in der Lage. Gerade aber diese große Umver­
teilung in den Gesellschaften und zwischen ihnen meinen die Nachhal­
tigkeitsgruppierungen und die Religionsvertreter, weil der Gesamtver­
brauch reduziert und deshalb neu verteilt werden muss, um nachhaltig 
werden zu können. Gelingt diese Hinwendung zum Solidaritätsprinzip, 
dann ist dies ein qualitativer Sprung, gewissermaßen eine Metamorpho­
se des Menschen, die die Mechanismen der Evolution, jedenfalls was 
den Menschen angeht, zwar nicht aufhebt, aber doch zu einer größeren 
anteiligen Selbststeuerung der Entwicklung hin verschiebt. Die oben 
angesprochene, noch zu erarbeitende Nachhaltigkeitsethik ist dabei als 
Wegbereiter zu sehen. Da der Mensch sich auf der Erde gegenüber an­
deren früheren Fressfeinden durchgesetzt hat, würde ihn die Reduktion 
bzw. die Verminderung der egoistischen Antriebsenergien nicht selbst 
bedrohen, aber seine Vitalität möglicherweise einschränken. 

Es ist nicht zu übersehen, dass sich in europäischen Gesellschaften 
Menschen in Gruppen zusammentun, die die Abkehr von der widersin­
nigen Wachstumsideologie fordern und selbst an unterschiedlichen al­
ternativen Wirtschafts- bzw. Gesellschaftskonzepten arbeiten (www.Le-
bensministerium.at S.  13). Auch die Veröffentlichungen zur Kritik der 
Wachstumsideologie und zu Alternativen nahmen in den letzten Jah­
ren sprunghaft zu. Angeblich trauen 82 % der Deutschen der aktuellen 
Wirtschaftsorganisation keine erfolgreiche Zukunft zu; werden sie aber 
auch einen Systemwechsel unterstützen, wenn sie ihren Konsum spür­
bar einschränken müssen, was die Nachhaltigkeitsgruppierungen für 
unausweichlich halten? Gerade die aktuellen Zukunftsprojekte: die in­
ternationalen Handelsverträge TTP, TTIP und CETA stellen die Wei­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


282

Wie kann Zukunft gelingen?

chen falsch, weil sie durch die Begünstigung der Gier großer Konzerne 
auch den individuellen Egoismus fördern und solidarische Verhaltens­
weisen auf fast allen sozialen Ebenen nicht zur Entfaltung kommen las­
sen. Unter dem Titel: „Sie zerstören ihr eigenes Werk“ analysiert der 
Ökonom und Nobelpreisträger (2001) Joseph E. Stieglitz die Effekte von 
TTP und TTIP. Nach seiner Analyse untergraben sie die Politik, die Ob­
ama und Merkel mit dem Pariser Abkommen verbinden, und stärken 
bestehende Strukturen (Stieglitz 2016).

7.3.6	 Gemeinsames in der Ethik: Handeln braucht 
eine ethische Grundlage

In den vorausgegangenen Kapiteln und Abschnitten wurde immer wie­
der auf die Vielfalt der Kulturen, der Religionen und der gesellschaft­
lichen Entwicklungsphasen hingewiesen, die als Gegebenheit zu ak­
zeptieren ist und vielfältigen elementaren individuellen und sozialen 
Bedürfnissen dient. Lange Zeit ist es bei einem Nebeneinander und 
häufig auch Gegeneinander geblieben. Die Kulturen hatten ihre eige­
nen Wertsysteme und ethischen Vorstellungen. In der zweiten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts ändert sich die Lage der Menschheit in zwei wich­
tigen Hinsichten erheblich und stellt auch die Ethik vor neue Probleme. 
Einerseits verdichten sich schon seit mehreren Jahrtausenden bestehen­
de Handelsbeziehungen zwischen Staaten zu einem dichten Netz glo­
baler Verflechtungen und wechselseitiger Abhängigkeiten. Andererseits 
entstehen mit der wachsenden industriellen Güterproduktion primär 
in den westlichen Ländern mehrere hausgemachte Probleme (Ozon­
loch, Klimaerwärmung, Meerverseuchung, Ressourcenverknappung, 
lebensfeindliche Folgen der Industrieproduktion usw.), die im Begriff 
sind, für alle Staaten zur Bedrohung zu werden. Neu an den beiden 
fortschreitenden Entwicklungen ist, dass durch sie gemeinsame Proble­
me der Staaten entstanden sind und schrittweise von den wirtschaftli­
chen und politischen Entscheidungsträgern auch wahrgenommen wer­
den. Die neuen gemeinsamen Probleme brauchen zu ihrer Bewältigung 
gemeinsames Zusammenwirken der Staaten, das erst durch Verständi­
gung, d. h. ein problembezogenes gemeinsames Selbstverständnis und 
als Handlungsgrundlage eine gemeinsame problembezogene ethische 
Basis funktionsfähig wird. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


283

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

Hans Küng nennt diese global erforderliche Ethik Weltethos, beschreibt 
die intensive Arbeit an dem Projekt Weltethos seit 1989 und listet die 
einschlägige Literatur auf (Küng 2012). Sein Bestreben ist, in den Tra­
ditionsströmen diejenigen gemeinsamen Elemente herauszufinden, die 
für ein Weltethos als Plattform für gemeinsame, Gesellschaften und 
Religionen übergreifende Orientierungen und Handlungsweisen als 
Grundlage dienen können. Seiner Charakterisierung von Weltethos 
(S.  19–41) kann man weitgehend zustimmen. Besonders hervorzuhe­
ben ist seine mehrfach wiederholte Auffassung, dass Weltethos kein 
weltweiter Ersatz für die vielfältigen Ethiksysteme ist, sondern sich nur 
auf die Bereiche des Gesellschaften und Religionen übergreifenden, ge-
meinsamen Handelns bezieht, d. h. den bestehenden Ethiksystemen 
nur ein Element hinzufügen will. Dies ist, wie die Abschnitte 7.3.1 und 
7.3.2 zeigen, auch die hier vertretene Sichtweise. Es ist allerdings wahr­
scheinlich, dass eine solche ergänzende Hinzufügung von Gesellschaf­
ten und Religionen übergreifenden Ethikbausteinen den Charakter der 
jeweiligen Ethiksysteme wesentlich verändert, etwas Neues aus ihnen 
macht. Der Rückbezug auf die unterschiedlichen Traditionsströme bie­
tet für die Individualethik, die zwischenmenschlichen und gesellschaft­
lichen Bezüge eine wertvolle Grundlage. Er bleibt jedoch im anthropo­
zentrischen Denken befangen. Für die neuen gemeinsamen Probleme: 
Beschränkung der Klimaerwärmung, Umweltschutz und Erhaltung der 
ökologischen Lebensbedingungen des Menschen, die sich im Sinne der 
Achtung vor dem Leben unter dem Begriff Nachhaltigkeit zusammen­
fassen lassen, werden dringend neue Zugänge benötigt. 

Ich gehe deshalb davon aus, dass der Rückbezug auf die Traditionen 
ergänzt werden muss durch die induktive Entwicklung ethischer Ori­
entierungen und konkreter Verhaltensvorgaben. Inhaltlich besteht die 
Achtung vor dem Leben in den Orientierungspunkten und Verhaltens­
mustern, die sich unter Bezug auf Nachhaltigkeit im oben definierten 
Sinn konkretisieren lassen. Achtung vor dem Leben kann praktiziert 
werden, indem die aus Nachhaltigkeit resultierenden Verhaltensmaß­
gaben die Lebensführung der Menschen, der Gesellschaften und ihrer 
Institutionen prägen. Mit anderen Worten: Nachhaltigkeit ist als ethi­
sches Leitziel zu verstehen, das in konkreten, jeweils feldbezogenen Ver­
haltensnormen zum Ausdruck kommt. Eine für die Ethik neue Situa
tion besteht darin, dass das Leben und das Verhalten des Menschen in 
grundlegenden Teilen von der Erhaltung der nicht-menschlichen Le­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


284

Wie kann Zukunft gelingen?

benswelt her gedacht und entworfen werden muss. Nachhaltige Verhal­
tensstandards müssen, soweit sie sich auf die Biosphäre beziehen, von 
den jeweiligen Lebensbedingungen von Tieren, Pflanzen, Pilzen, öko­
logischen Systemen her induktiv entwickelt werden: Durch welche Ver­
haltensweisen können Lebensbedingungen von Tieren, Pflanzen, Pilzen, 
ökologischen Systemen beachtet werden, damit sie weiterleben können, 
sich dadurch Nachhaltigkeit im Sinne der Achtung vor dem Leben voll­
zieht und die menschlichen Lebensbedingungen gesichert werden? We­
sentlich komplizierter wird die Sachlage, wenn es um die Existenz von 
ökologischen Systemen, z. B. Nahrungsketten geht. Um diese Leben er­
haltenden Verhaltensweisen ausfindig zu machen, müssen zwangsläu­
fig Fachwissenschaftler aus den Biowissenschaften in die ethische Dis­
kussion einbezogen werden, werden Fachwissenschaftler zu Partnern in 
der Ethikdebatte. Tiere, Pflanzen, Pilze, Bakterien und andere Lebewe­
sen sowie ökologische Systeme treten damit als Bezugspunkte mensch­
licher Ethiküberlegungen aus wohlverstandenem Eigeninteresse in den 
Mittelpunkt. Mit anderen Worten: Die nicht-menschliche Biosphäre 
wird in Zukunft die Freiheit des Menschen und sein Verhalten umfas­
send begrenzen und steuern. Damit kommt es zu neuen Schwerpunkt­
setzungen in der Ethik: Die bisher weitgehend anthropozentrisch an­
gelegten Ethiken müssen die Biosphäre insgesamt in den Mittelpunkt 
stellen. Sie erhalten mit dieser Schwerpunktverschiebung einen völlig 
neuen Charakter.

Die ökologischen Verhältnisse weisen weltweit enorme Unterschiede 
auf. Es scheint mir deshalb noch offen zu sein, ob man zur Umsetzung 
von Nachhaltigkeit weltweit gleiche oder wenigstens ähnliche ethische 
Leitziele auf einer weniger abstrakten, feldbezogenen Ebene erarbeiten 
kann. Aus demselben Grund werden die konkreten Verhaltensvorga­
ben zwangsläufig unterschiedlich ausfallen. Dies gilt analog für die Er­
haltung nicht erneuerbarer materieller Ressourcen und in Bezug auf 
nicht-menschliche Lebewesen. Die Nachhaltigkeitsforschung aus den 
unterschiedlichen Wissenschaftszweigen gewinnt deshalb besondere 
Bedeutung, um die notwendigen Verhaltensstandards und ethischen 
Leitsätze von den konkreten Umständen her zu entwickeln.  

Die alltägliche Lebenswirklichkeit nach dem Leitbild Nachhaltigkeit 
würde voraussichtlich in erheblichem Umfang von auf Nachhaltigkeit 
zielenden Verhaltensnormen geprägt sein. Ich halte es deshalb für sehr 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


285

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

wahrscheinlich, dass die Entwicklung von ethischen Leitzielen und 
konkreten Verhaltensvorgaben unter dem Leitbild Nachhaltigkeit auch 
zur Modifikation traditioneller ethischer und moralischer Vorstellun­
gen und deren Stellenwert führt, in den jeweiligen ethischen Systemen 
also neue Schwerpunkte setzt, sie qualitativ im Gesamtbild verändert: 
Die auf Nachhaltigkeit zielenden ethischen Leitziele und Verhaltens­
normen gewinnen mittelbar menschliches Leben erhaltende Bedeutung. 
Indem nicht-menschliches Leben geschützt wird, erfolgt die Sicherung 
menschlicher Lebensbedingungen. Eine solche globale Nachhaltigkeit­
sethik wird vermutlich erhebliche Rückwirkungen auf kulturell und re­
gional geprägte Gewohnheiten ausüben; sie kann nicht einfach additiv 
den bereits bestehenden ethischen Konzepten der Kulturen hinzugefügt 
werden, muss anschlussfähig sein und integriert werden. Die indukti­
ve, von den Problemen ausgehende Entwicklung einer solchen Nach­
haltigkeitsethik muss, wenn sie eine Durchsetzungschance haben soll, 
dialogisch durch die konkret mit Nachhaltigkeitsproblemen konfron­
tierten Berufe/Personen, Repräsentanten von Religionsgemeinschaften 
und anderen Beteiligten jeweils kontextbezogen, falls notwendig auf in­
ternationaler Ebene erfolgen. 

7.3.7	 Zusammenfassung

Wir sind von den hausgemachten und deshalb beeinflussbaren Bedro­
hungen der menschlichen Lebensbedingungen ausgegangen und ha­
ben im Rückblick die Entwicklung des Menschen und seines Selbstver­
ständnisses nachgezeichnet, das sich über viele Jahrtausende entwickelt 
und unter Bezug auf seine teils vorgefundene und teils selbst geschaf­
fene Umwelt variationsreich verändert hat. Menschliches Selbstver­
ständnis drückt sich vor allem in den Religionen aus und umfasst Vor­
stellungen über das Warum und das Wie des Lebens in der von ihm 
wahrgenommenen Welt im Wandel der Zeiten bis in die Gegenwart. 
Die vom Menschen teilweise und zunehmend selbst geschaffenen Le­
benswelten spiegelten zu allen Zeiten sowohl sein Selbstverständnis als 
auch sein Vermögen bzw. Unvermögen, mit seiner Umwelt so umzuge­
hen, dass seine Lebensbedingungen erhalten bleiben. Trotz vieler Rück­
schläge und Fehlentwicklungen im Laufe der Menschheitsgeschichte ist 
es dem Menschen insgesamt überaus erfolgreich gelungen, sich als Art 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


286

Wie kann Zukunft gelingen?

nicht zur zu behaupten, sondern sich über die ganze Erde auszubreiten, 
auf Kosten der anderen Lebewesen. 

In jüngster Zeit haben sich die rationalen Kapazitäten und Potenziale 
des Menschen sprunghaft weiter entwickelt; sie beeinflussen die Selbst­
verständnisse nachhaltig in erstaunlich unterschiedliche Richtungen, 
weil sie die Lebensführung der Menschen durch die vielfältigen tech­
nologischen Errungenschaften weithin prägen und durch schnellen 
Wandel verunsichern; sie sind einerseits in vielen Bereichen von Nah­
rungsmittelproduktion bis gesundheitlicher Versorgung – auch durch 
Raubbau – sehr erfolgreich gewesen, können dennoch für die immer 
noch zunehmende Weltbevölkerung auf Dauer nicht genügend Res­
sourcen zur Verfügung stellen, keinesfalls nach aktuellen westlichen 
Standards. Andererseits hat der Mensch mit seinen produktiven Poten­
zialen im Erfolgsrausch seine eigenen Lebensbedingungen viel zu sehr 
aus dem Blickfeld verloren: die Klimaerwärmung mit ihren Auswirkun­
gen, die Überfischung und Verseuchung der Weltmeere, die ökologische 
Tragfähigkeit der Natur und so weiter wie oben beschrieben. Alle die­
se Bedrohungen entstehen weit überwiegend aus einem fehl geleiteten, 
materialistischen, kurzfristig ausgerichteten und – bedauerlicherweise –  
verbreiteten Selbstverständnis, in dem die natürlichen Ressourcen so 
behandelt werden, als stünden sie unbegrenzt auf Dauer zur Verfügung. 
Die eigensinnige und kaum reflektierte Beibehaltung dieses Selbstver­
ständnisses durch die meisten Entscheidungsträger, d. h. die fehlende 
bzw. sehr begrenzte Einsicht in die bereits entstandenen Problemlagen 
und die fehlende Bereitschaft, das Selbstverständnis der Bedrohungsla­
ge anzupassen, stellen das zentrale, lösungsbedürftige Problem dar. Die 
Einsicht in die Fehlentwicklung und der Wille zum notwendigen Pa­
radigmenwechsel fehlen bisher auf der Seite der Entscheidungsträger 
und in weiten Teilen der ziemlich ahnungslosen Bevölkerungsmehr­
heiten weitgehend, ohne Aussicht auf ein Umdenken: eine Hochrisiko­
politik. Demgegenüber finden auf langfristige Erhaltung der Lebensbe­
dingungen ausgerichtete Minderheiten zu wenig Aufmerksamkeit und 
Akzeptanz. Um die sich anbahnenden katastrophalen Einbrüche zu 
vermeiden, bleibt, wenn man am Ziel der dauerhaften Versorgung der 
Weltbevölkerung festhält, nur die Chance, die nachhaltige Organisati­
on von Gesellschaften und Wirtschaft voranzutreiben: eine Nachhaltig-
keitsallianz zu gründen und politisch mobil zu machen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


287

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

•	 Soweit ein gemeinsames Selbstverständnis unter den Staaten be­
steht, orientiert es sich nach wie vor am Wirtschaftswachstum: Je­
der Staat will für sich mehr haben. Ein auf Nachhaltigkeit zielen­
des Selbstverständnis, das sich an der Achtung vor dem Leben und 
der dauerhaften Versorgung der Weltbevölkerung orientiert, ist ge­
genwärtig primär bei Forschern, zivilgesellschaftlichen Initiativen, 
Intellektuellen, Religionsgemeinschaften u. a., jedoch nur sehr ein­
geschränkt bei politischen und wirtschaftlichen Entscheidungsträ­
gern und in Bevölkerungsmehrheiten entwickelt; für die Nachhal­
tigkeitsrevolution ist es auf weite Verbreitung in den Gesellschaften 
angewiesen. Es ist zu hoffen, dass aus den genannten, noch neben­
einander wirkenden Kreisen mit ähnlichen Überzeugungen und 
Zielen politisch aktive Nachhaltigkeitsallianzen entstehen, die letzt­
endlich einen gesellschaftlichen Meinungsumschwung zugunsten 
von Nachhaltigkeit und ein entsprechendes politisches Umsteuern 
einleiten. 

•	 Die politischen Entscheidungsträger halten geradezu verbissen 
an Wachstumszielen fest und versuchen diese durch – umstritte­
ne – Handelsverträge zu optimieren. Trotzdem sind diesbezügliche 
Erfolge zurzeit eher die Ausnahme als die Regel. Die politischen 
Entscheidungsträger sind also im Sinn ihrer eigenen Ziele wenig 
erfolgreich. Diese Misserfolge müssten sie nachdenklich machen, 
tun es aber nicht, bieten aber dennoch die Chance, die vorhande­
ne Verunsicherung zur Propagierung der notwendigen Umorien­
tierung zu nutzen. Angesichts der objektiven Wachstumsgrenzen 
und des fortschreitenden Bevölkerungswachstums wird ein im 
Sinn von Bevölkerungszahl und Ressourcenverbrauch nicht expan­
dierendes Lebensmodell, d. h. der Übergang in kreislaufartige Ge­
sellschafts- bzw. Wirtschaftsmodelle mittelfristig gezielt angestrebt 
werden müssen.

•	 Die zwei zentralen und mit Abstand schwierigsten Probleme/Auf­
gaben bei der Umstellung der gesellschaftlichen und wirtschaft­
lichen Organisation bestehen darin, einerseits die Einsicht in die 
unbestreitbare Abhängigkeit menschlichen Lebens von der Bio­
sphäre und erforderliche verhaltenswirksame Schutzmaßnahmen 

– nicht nur von attraktiven Tierarten – mehrheitsfähig zu vermit­
teln und andererseits die unerlässliche Solidarität für die kaum ver­
meidbaren Umverteilungsprozesse herbeizuführen. Ohne Bewusst­
seinsänderung ist Solidarität nicht zu erwarten. Die überzogenen 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


288

Wie kann Zukunft gelingen?

Entwicklungschancen der materiellen Gier brauchen eine struk­
turelle Begrenzung, so dass die extreme und weiter zunehmende 
soziale Ungleichheit in eine leistungsgerechte Einkommens- und 
Vermögensverteilung überführt werden kann. Schließlich werden 
die Bürger ihren materiellen Konsum auf lebensnotwendige Gü­
ter beschränken und erfülltes Leben in qualitativen, selbstzweckli­
chen Kontexten suchen müssen, z. B. in sozialen, geistigen, künst­
lerischen, sportlichen und anderen Aktivitäten. Ohne ein neues 
Selbstverständnis, das die Achtung vor dem Leben mit allen Kon­
sequenzen beinhalten muss, können die für notwendig gehaltenen 
Veränderungen kaum gelingen. Ohne Bewusstseinsveränderungen 
mit dem neuen Selbstverständnis fehlt den Umverteilungen und 
Einschränkungen die unabdingbare Begründung und den Bürgern 
die Motivation zur Mitwirkung. 

•	 Betroffen sind von der notwenigen gesellschaftlichen Neuorientie­
rung in besonderer Weise die wohlhabenden Länder, weil sie ihre 
ökologischen Fußabdrücke ebenso drastisch überschreiten wie sie 
sie reduzieren müssen. Das wird ohne massive Einschränkungen 
kaum möglich sein. Wie sollen denn fünf- bis zehnfach überzoge­
ne Fußabdrücke anders reduziert werden als durch Einsparungen 
und Umverteilungen? Gleichzeitig werden die reichen Länder sich 
darauf einstellen müssen, den armen die zur Versorgung ihrer Be­
völkerungen notwendigen Güter zunächst zur Verfügung zu stel­
len. Weiterhin geht es darum, die armen Staaten bei ihren meistens 
bestehenden Bemühungen um eigenständige Versorgung nicht wie 
häufig bisher zu behindern und abhängig zu halten, sondern zu un­
terstützen. Ohne neues Selbstverständnis scheitern diese Aufgaben.

•	 Der erforderliche Paradigmenwechsel zu Nachhaltigkeit bedeutet 
zunächst, dass nun endlich auch Politik, Wissenschaft, Technolo­
gie und Wirtschaft den Aufforderungen der Biologen und Nach­
haltigkeitsforscher folgen, ein auf die Erhaltung der menschlichen 
Lebensbedingungen bezogenes Selbstverständnis entwickeln und 
von Leben gefährdenden Forschungszielen und Produkten abse­
hen bzw. sorgfältige Missbrauchsvorsorge treffen. Ausschließlich 
auf materiellen Gewinn ausgerichtete Wissenschaft und Technolo­
gie ohne ethische Rückbindung an die Erhaltung der Lebensbedin­
gungen kann sich die Menschheit nicht mehr leisten. Diese not­
wendige Neuorientierung muss durch politischen Druck aus den 
Nachhaltigkeitsallianzen angeregt und beschleunigt werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


289

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

•	 Die Nachhaltigkeitsforschung erarbeitet seit einigen Jahrzehnten 
zunehmend Forschungsergebnisse unter dem Gesichtspunkt, wie 
man Nachhaltigkeit in den relevanten Feldern praktizieren kann. 
Dieser Wissenspool ist in allgemein verständlicher Sprache, z. B. 
im Internet weitgehend zugänglich, von zentraler Bedeutung und 
für politische Aktionen nutzbar. Für die bevorstehenden Aufga­
ben im Feld des nachhaltigen Produktions- und Konsumverhaltens 
braucht die Nachhaltigkeitsforschung weitere finanzielle Unter­
stützung, die man aus zwar interessanten, aber ziemlich nutzlosen 
Forschungsprojekten, z. B. der Weltraumforschung abziehen kann: 
denn eine Auswanderung aus einer lebensuntauglichen Erde hat 
keine Chance. Wohin denn? Forscher werden als Experten auch in 
gutachtender Funktion und, soweit sie dazu bereit sind, auch in po­
litischen Ämtern gebraucht.

•	 Die vorliegenden, respektablen Programme des WWF (WWF 2014), 
von Randers und Maxton (Randers/Maxton 2016) und weitere bie­
ten hilfreiche Ansätze, bedürfen zur Umsetzung von Nachhaltigkeit 
der Einbindung in das auf Lebenserhaltung ausgerichtete Selbstver-
ständnis, um die notwendige Motivationsschubkraft zu entwickeln. 
Weil die für notwendig gehaltenen solidarischen Verhaltensände­
rungen in einer Phase des Wohlergehens in absehbarer Zeit not­
wendig sind, die angestrebten Wirkungen aber kommenden Gene­
rationen zugutekommen, müssen sie aus Überzeugung erwachsen. 
Wer vermindert seine materielle Lebensqualität freiwillig ohne tief 
greifende Begründungen? Weil die gegenwärtigen Bevölkerungen 
jedenfalls in den reichen Ländern in relativ hohen Anteilen in ei­
nem bisher nicht gekannten Wohlstand leben, stößt dessen Aufga­
be oder doch sehr wesentliche Reduktion entweder unweigerlich 
auf erbitterten Widerstand oder ist zur Umsetzung auf die existen­
ziell begründete Einsicht und Überzeugung von einer notwendigen 
Neuorientierung der Mehrheitsbevölkerung angewiesen.

•	 Wilson entwirft in „Die Hälfte der Erde“ (Wilson 2016) ein Pro­
gramm für die Erhaltung der Biodiversität der Biosphäre. Danach 
sollte die Hälfte der Erdflächen der Natur vorbehalten bleiben und 
die Biodiversität erhalten können, was ungefähr einer Verdreifa­
chung der Schutzgebiete entspricht. Aus dieser Perspektive der Er­
haltung der Biodiversität nimmt Wilson auch die Verknüpfungen 
mit den anderen Umweltproblemzonen vor: Klimawandel, Mee­
resverseuchung usw. Indem Wilson die Biodiversität, den „Schutz 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


290

Wie kann Zukunft gelingen?

des Naturkapitals“ (WWF 2014) als wichtigste Lebensbedingung 
für den Menschen in den Mittelpunkt stellt, schafft er zugleich den 
Ausgangs- und Zielpunkt für eine zweckmäßige Abstimmung und 
Strukturierung aller auf Nachhaltigkeit bezogenen Maßnahmen­
vorschläge unterschiedlicher Autoren. Auch Wilsons Programm, 
so einleuchtend wie es ist, ist zum Erfolg darauf angewiesen, dass 
die konsequente Achtung vor dem Leben zum Kernelement in den 
Selbstverständnissen auf diesem Erdball – und mehrheitsfähig in 
den Bevölkerungen und bei den Entscheidungsträgern wird.

•	 NRO als nationale und internationale zivilgesellschaftliche Initia­
tiven, soziale Bewegungen und Organisationen wirken als unent­
behrliche Informationsbörsen, Mobilisierungsinstanzen und Mah­
ner auf dem Weg zu nachhaltiger Organisation von Gesellschaft 
und Wirtschaft und werden in dieser Funktion dringend gebraucht, 
um die Bevölkerung und saumselige Politiker aufzurütteln. Als po­
litisch interessierte Kritiker verfolgen sie die politischen Abläufe 
genau und sind deshalb in der Lage, Täuschungs- und Überrum­
pelungsversuche von politischen Kreisen z. B. bei den aktuell disku­
tierten Handelsverträgen aufzudecken und die Bevölkerung zu Ge­
genmaßnahmen zu mobilisieren.

•	 Die Staaten der Erde haben mit ihren Regelungen zum Ozonloch 
und zur Klimaerwärmung erste Schritte in Richtung auf Nachhal­
tigkeit getan. Die reale Erfüllung steht für die Klimaerwärmung 
noch aus. Diese Bemühungen bedürfen der Fortsetzung, Intensi-
vierung und der Erweiterung auf andere Problemfelder z. B. auf den 
Schutz der Meere und der Artenvielfalt. 

•	 Die weltweit hoch entwickelten Austauschbeziehungen und die Be­
wältigung der sich anbahnenden Probleme werden durch ein offen­
sichtliches Defizit an gemeinsamen ethischen Bezugspunkten in den 
Selbstverständnissen der Staaten und Kulturen sehr stark beein­
trächtigt. Weil davon menschliches Weiterleben abhängig ist, sind 
diese gemeinsamen, d. h. von der großen Mehrheit der Staaten ge­
teilten ethischen Grundlagen in der Achtung vor dem Leben und 
dem nachhaltigen Umgang mit den Ressourcen zu verorten. Als 
Sinngebungsinstitutionen können in diesem Kommunikationspro­
zess Religionen, für die das Warum und Wie des Lebens stets im 
Mittelpunkt stand, sowohl auf nationaler als auch auf internatio­
naler Ebene eine wichtige Rolle spielen. Auf diesen kooperativ er­
arbeiteten ethischen Grundlagen können die dringend benötigten, 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


291

Mit gemeinsamen Überzeugungen zu Nachhaltigkeitsallianzen

einschlägigen, problembezogenen und fairen Regelungen aufbauen, 
die die internationale Freibeuterei transnationaler Konzerne und 
den verschwenderischen Umgang mit Ressourcen zugunsten von 
Nachhaltigkeit unterbindet; dazu ist massiver Druck aus den Nach­
haltigkeitsallianzen notwendig, um die intensive Auseinanderset­
zung mit den komplexen Umwelt- und Ressourcenproblemen und 
die Erarbeitung von geeigneten Bewältigungskonzepten für beide 
zu erzwingen.

Insgesamt kommt man nicht an der Erkenntnis vorbei, dass die Merk­
male der Zeitenwende, die sich in der Begrenztheit der Erde, der Ver­
knappung der Ressourcen, dem Klimawandel, zahlreichen Umweltpro­
blemen, der Auszehrung der Biodiversität u. a. äußern, von der großen 
Mehrheit der Bevölkerungen und auch der Entscheidungsträger noch 
nicht wahrgenommen oder jedenfalls nicht ernst genommen werden. 
Das mittlerweile verfügbare Wissen um den eintretenden Epochen­
wechsel ist teilweise vorhanden, braucht aber Erweiterungen. Es fehlt 
die Bereitschaft, die Fakten zur Kenntnis zu nehmen und tatkräftige 
Konsequenzen daraus zu ziehen. Die Devise ist, weiter so wie bisher. In 
zwei grundlegenden Hinsichten erweisen sich die Jäger- und Sammler­
gruppen als Lernmodell. Zum einen waren sie sich stets Ihrer Abhän­
gigkeit von der Biosphäre bewusst und sind, wie die Ausbreitung über 
die Erde zeigt, damit trotz wiederholter selbst verursachter Fehlentwick­
lungen mehr oder weniger erfolgreich umgegangen. Dieses Bewusst­
sein der Abhängigkeit von der Biosphäre ist seit der Entwicklung von 
Ackerbau und Viehzucht, der Entwicklung von Siedlungen und Städten 
weitgehend verschwunden und wurde von der vorherrschenden Aus­
beutungsmentalität ersetzt, bedarf aber überaus dringlich einer raschen 
Wiederbelebung, die wie beschrieben im Gange ist und eine breite Ba­
sis in den Köpfen der Bevölkerung braucht. Die Jäger- und Sammler­
gruppen haben andererseits individuelles Vorteilsstreben Einzelner zu­
lasten der anderen Gruppenmitglieder durch ihre egalitären Strukturen 
bekämpft, dadurch das Überleben der Gruppen als ganzer, und damit 
auch der einzelnen Mitglieder gesichert. Die Jäger- und Sammlergrup­
pen waren sich also ihrer physischen und sozialen Existenzbedingungen 
bewusst und haben sie respektiert. Vor einem anlogen Problem steht 
die Menschheit heute sowohl innerhalb als auch zwischen Staaten auf 
einer allerdings weit komplexeren Ebene. Angesichts fortschreitender 
Destabilisierungen zahlreicher Staaten wird auf den nationalen Ebe­

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


292

Wie kann Zukunft gelingen?

nen die Eindämmung von Egoismen von Individuen, Gruppen, Banken, 
Konzernen mittels Solidarität zugunsten des künftigen Gemeinwohls 
zum Prüfstein für die Überlebensfähigkeit der Staaten/Gesellschaften. 
Auf der internationalen Ebene ist analog dazu die Eindämmung von 
Gewalt und vielfältigen individuellen und kollektiven Egoismen ebenso 
unumgänglich wie die Solidarität der reichen und deshalb starken Staa­
ten zugunsten der armen und deshalb schwachen Staaten. Ohne die­
se Solidaritätsprozesse werden die beschriebenen gemeinsamen Prob­
leme – unter den oben beschriebenen Prämissen – nicht zu lösen sein. 
Die Zukunftsfähigkeit der Menschheit wird sich demnach daran ent­
scheiden, ob und gegebenenfalls in welchem Maße die Kontrolle der 
individuellen und kollektiven Egoismen durch eine solidarisch akzen­
tuierte Kultur gelingt. Gemeint ist hier keine Beseitigung der individu­
ellen und kollektiven Egoismen, sondern ihre Zügelung zugunsten des 
Gemeinwohls, sowohl auf nationaler als auch auf internationaler Ebene. 
Wenn man erst auf den Druck unmittelbarer apokalyptischer Situatio­
nen reagiert, könnte es, wie viele der zitierten namhaften Autoren mei­
nen, zu spät sein.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


293

Literatur 

Aichelin, Helmut (1974): „Das Janusgesicht der neuen Religiosität. Von 
der Vielfalt religiöser Aufbrüche“, in: Evangelische Kommentare, 
September 1974, H. 9, S. 540–545.

Alt, Franz (2015): „Vorwort. Ich kenne keine Feinde“, in: Dalai Lama: 
Der Appell des Dalai Lama an die Welt. Ethik ist wichtiger als Religion, 
Wals bei Salzburg: Benevento Publishing, S. 5–7.

Altner, Günter (1972): Schöpfung am Abgrund – Die Theologie vor der 
Umweltfrage, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag.

Altner, Günter (1975): „Ist die Ausbeutung der Natur im christlichen 
Denken begründet“? In: Engelhardt u. a. (Hrsg.): Umweltstrategie. 
Materialien und Analysen zu einer Umweltethik der Industriegesell-
schaft. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, S. 33–47.

Altner, Günter (1975): Zwischen Natur und Menschengeschichte. Pers-
pektiven für eine neue Schöpfungstheologie, München: Chr. Kaiser 
Verlag. 

Altner, Günter (1987): Überlebenskrise in der Gegenwart. Ansätze zum 
Dialog mit der Natur in Naturwissenschaft und Theologie, Darm­
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Altner, Günter (2011): „Zeit zum Umdenken? Unsere gegenwärtige Ver­
antwortung für die Umwelt“, http://theologie-naturwissenschaften.
de/startseite/leitartikelarchiv, entnommen am 30.03.2015.

Amery, Carl (1972): Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen 
des Christentums, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Arab Human Development Report (AHDR) 2002. Creating Opportuni­
ties for Future Generations. Sponsored by the Regional Bureau for 
Arab States/UNDP, Arab Fund for Economic and Social Develop­
ment, New York, 2002.

Bahnsen, Ulrich (2015): „Zufällig schlau“, in: Die Zeit Nr. 13, 26.03.2015, 
S. 33 f.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


294

Literatur 

Balser, Markus (2010): „Natürliches Kapital wird in großem Stil ver­
nichtet“, in: http://sueddeutsche.de/wirtschaft/umweltschutz-un-atta-
ckiere...

Balser, Markus/Bauchmüller, Michael (2017): Kollektive Demenz, in: 
Süddeutsche Zeitung Nr. 17, 21./22.1.2017, S. 13. 

Bauer, Andreas (2005): „Falsche Zahlen über Gentechnik-Anbauflä­
chen. Gentechnik-Industrie macht sich größer“, in: Umweltnach-
richten 101/Mai 2005. 

Bauer, Hermann (1991): „Die Bildprogramme des 18. Jahrhunderts in 
bayerischen Klöstern. Eine Selbstbestätigung vor dem drohenden 
Ende“, in: Kirmeier, Josef/Treml, Manfred (Hrsg.)unter Mitarbeit 
von Brockhoff, Evamaria: Glanz und Ende der alten Klöster. Säkula-
risation im bayerischen Oberland 1803. Katalogbuch zur Ausstellung 
im Kloster Benediktbeuern 7. Mai bis 20. Oktober 1991. Veröffent­
lichungen zur Bayerischen Geschichte und Kultur Nr. 2/91 heraus­
gegeben vom Haus der Bayerischen Geschichte, München: Süddeut­
scher Verlag, S. 36–42.

Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere 
Moderne, Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Beck, Ulrich (2007): „Gott ist gefährlich“, in: Die Zeit, Nr. 52, 19.12.2007: 
http://www.zeit.de/2007/52/Essay-Religion. 

Becker, Howard (1950): “Sacred and Secular Societies”, in: Social Forces, 
Vol. 28, 1950, S. 361–376.

Behringer, Wolfgang (2016): Kulturgeschichte des Klimas. Von der Eis-
zeit bis zur globalen Erwärmung, München: Deutscher Taschenbuch 
Verlag, 5. Auflage. 

Bellah, Robert N. (1964): “Religious Evolution”, in: American Sociologi-
cal Review, Vol. 29 1964, S. 358–374.

Bellah, Robert N. (2011): Religion in Human Evolution. From the Paleo-
lithic to the Axial Age, London: The Belknap Press of Harvard Uni­
versity Press, Cambridge Massachusetts. 

Berger, Peter L. (1954): “The Sociological Study of Secterianism”, in: 
Social Research 1954, S. 467–485.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


295

Literatur 

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1969): Die gesellschaftliche Kon
struktion der Wirklichkeit, Frankfurt am Main: S. Fischer.

Bisky, Jens (2009): „Es gibt keine Religion“, in: Süddeutsche Zeitung Nr. 
67, 21./22.3.2009, S. 17.

Blume, Michael (2011): „Wohnt Gott im Gehirn? – Zur Evolution der 
Religiosität“, in: Markus P. (Hrsg.): Evolution neu denken. Darwins 
Theorien im wissenschaftlich-gesellschaftlichen Diskurs, Schwerte-
Villigst: Institut für Kirche und Gesellschaft), S. 125–140.

Bohsem, Guido/Hulverscheidt, Claus (2014): „Der Kapitalismus hat 
sich zu Tode gesiegt“, Interview mit Jeremy Rifkin, in: Süddeutsche 
Zeitung Nr. 213, 16.9.2014, S. 19.

Boie, Johannes (2014): „Die Seele gibt´s gratis“, in: Süddeutsche Zeitung 
Nr. 55, 7.3.2014, S. 3.

Boie, Johannes (2014): „Wehe, Du glaubst nicht“, in: Süddeutsche Zei-
tung Nr. 106, 9.5.2014, S. 10.

Borchardt, Alexandra (2016): Märchenhaft, in: Süddeutsche Zeitung Nr. 
303, 31.12.2016/1.1.2017, S.26.

Bossel, Hartmut (1998): Globale Wende. Wege zu einem gesellschaftli-
chen und ökologischen Strukturwandel, München: Droemer Knaur. 

Brose, Hans-Georg/Hildenbrand, B. (1988): „Biographisierung von 
Erleben und Handeln“, in: Brose, H.-G./Hillenbrand (1988): Vom 
Ende des Individuums zur Individualität ohne Ende, Opladen: Leske 
und Budrich, S. 11–30.

Buchner, Norbert/Buchner, Elmar (2005): Klima & Kulturen. Die 
Geschichte von Paradies und Sintflut, Remshalden: Verlag Bernhard 
Albert Greiner.

Büschemann, Karl-Heinz (2016): „Wir können die Dinge nicht laufen 
lassen“, Interview mit Charles-Edouard Bouée, in: Süddeutsche Zei-
tung Nr. 282, 6.12.2016, S. 19.

Bultmann, Rudolf (1967 [1921]): Die Geschichte der Synoptischen Tradi-
tion, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 7. Aufl.

Charisius, Hanno (2016a): Der Neandertaler in uns“, in: Süddeutsche 
Zeitung Nr. 36, 13./14.2.2016, S. 35.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


296

Literatur 

Charisius, Hanno (2016b): „Die im Schatten sieht man nicht“, in: Süd-
deutsche Zeitung Nr. 82, 9./10.4.2016, S. 33.

Coser, Lewis (1956): The Functions of Social Conflict, Glencoe: The Free 
Press.

Dahrendorf, Ralf (1962): Gesellschaft und Freiheit. Zur soziologischen 
Analyse der Gegenwart, München: Piper Verlag.

Dalai Lama (2013): Rückkehr zur Menschlichkeit, Köln: Bastei Lübbe 
(Originalausgabe: Beyond Religion: Ethics for a Whole World, 
2011), Aus dem Englischen von Waltraud Götting.

Dalai Lama (mit Franz Alt) (2015): Der Appell des Dalai Lama an die 
Welt, 5. Aufl., Wals bei Salzburg: Benevento Publishing.

Daly, Herman (1990): “Towards Some Principles of Sustainable Deve­
lopment”, in: Ecological Economics 2, S. 1–6.

Davis, Kingsley (1949): Human Society, New York: Macmillan 1949.

Dawkins, Richard (1990): „Der blinde Uhrmacher. Ein neues Plädoyer 
für den Darwinismus, München: Deutscher Taschenbuchverlag, 
(Originalausgabe 1986: The blind Watchmaker. Why the Evidence 
of Evolution Reveals a Universe Without Design), Aus dem Engli­
schen von Karin de Sousa Ferreira.

Dawkins, Richard (2007): Der Gotteswahn, Berlin: Ullstein Verlag.

Deutsche Unesco-Kommission: Wasserbericht 2012. www.unesco.de/
wissenschaft/2012/weltwasserbericht12-afrika.html, entnommen am 
12.01.2016.

De Waal, Frans (2015): Der Mensch, der Bonobo und die Zehn Gebote – 
Moral ist älter als Religion, Stuttgart: Klett-Cotta. (Originalausgabe: 
The Bonobo and the Atheist. In Search of Humanism Among the 
Primates), Aus dem Englischen von Cathrine Hornung. 

Diner, Dan (2010): Versiegelte Zeit. Über den Stillstand in der islami-
schen Welt, Berlin: List 2010, 3. Aufl.

Dobrinski, Matthias (2011): „Missbrauchte Sehnsucht nach dem Heili­
gen“, in: Süddeutsche Zeitung Nr. 100, 2.5.2011, S. 4.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


297

Literatur 

Dobrinski, Matthias (2012): „Die neuen Fundis“, in: Süddeutsche Zei-
tung Nr. 82, 7./8./9.4.2012, S. V1.

Dobrinski, Matthias (2016): „Selbst ist der Sinn“, in: Süddeutsche Zei-
tung Nr. 192, 20./21.8.2016, S. 2.

Durkheim, Émile (1912): The Elementary Forms oft he Religious Life, 
Glencoe: Free Press, (Originalausgabe: Les formes élémentaires de 
la vie religieuse, Paris 1912), Aus dem Französischen von J. W. Swain.

Dykstra, J. W. (1961): “Problems of a Religiously Pluralistic Society”, in: 
Sociology and Social Research, Vol. 45, 1961, S. 401–406.

Ekart, Felix (2015): „Die Klimawelt aus Forschersicht. Hans Joachim 
Schellnhubers Buch zum Pakt von Paris“, in: Süddeutsche Zeitung 
Nr. 289, 15.12.2015, S. 15. 

Engelhardt, Hans Dietrich (1968): Zur Kritik der funktionalistischen 
Religionstheorie. Inauguraldissertation zur Erlangung des Doktor­
grades der Philosophischen Fakultät der Ludwigs-Maximilians-
Universität München, Augsburg 1968.

Engelhardt, Hans Dietrich (1975a): „Umweltschutz“, Artikel in: Evange-
lisches Staatslexikon, Stuttgart/ Berlin : Kreuz-Verlag, S. 2647–2651. 

Engelhardt, Hans Dietrich (1975b): „Partikularismus im Gefüge sozi­
aler Zwänge: Gesellschaftliche Ursachen der Umweltverschmut­
zung“, in: Engelhardt u. a. (Hrsg.): Umweltstrategie. Materialien und 
Analysen zu einer Umweltethik der Industriegesellschaft, Gütersloh: 
Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, S. 223–297.

Engelhardt, Hans Dietrich/Wenke, Karl-Ernst/Westmüller, Horst/
Zilleßen, Horst (1975c) (Hrsg.): Umweltstrategie. Materialien und 
Analysen zu einer Umweltethik der Industriegesellschaft, Gütersloh: 
Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn.

Engelhardt, Hans Dietrich (1978): „Umweltfaktoren und Krankheits­
bedingungen“, in: Hertz A. u. a.: Handbuch der Christlichen Ethik“, 
Freiburg: Herder, Band 2, S. 60–72.

Engelhardt, Hans Dietrich (1990): Innovation durch Organisation. 
Unterwegs zu problemangemessenen Organisationsformen, Mün­
chen: Fachhochschule München, Fachbereich Sozialwesen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


298

Literatur 

Engelhardt, Hans Dietrich (2011): Leitbild Menschenwürde – Wie Selbst-
hilfeinitiativen den Gesundheits- und Sozialbereich demokratisieren. 
Frankfurt/New York: Campus.

Engelhardt, Hans Dietrich (2014): „Patienten als ethische Instanz und 
Korrektiv im Gesundheitswesen – was Selbsthilfeinitiativen dazu 
beigetragen haben“, in: Emrich, Inken/Fröhlich-Güzelsoy, Leyla/
Frewer, Andreas (Hrsg.): Ethik in der Medizin aus Patientensicht. 
Perspektivwechsel im Gesundheitswesen, Frankfurt am Main: Peter 
Lang, S. 21–50.

Evans-Pritchard, Edward E. (1965): Theories of Primitive Religion, 
Oxford: Clarendon Press.

Fischer, Jonathan/Zick, Tobias (2015): „Vitamine vom Himmel. Nir­
gendwo erleben Kirchen einen so rasanten Zulauf wie in Afrika. 
Einige predigen den Frieden. Andere machen Geschäfte“, in: Süd-
deutsche Zeitung Nr. 82, 10.4.2015, S. 12.

Frank, Robert H. (2012): „Warum Charles Darwin der wichtigste Vor­
denker der Wissenschaft ist“, in: GEO 10/2012, S. 68 f.

Frank, Charlotte (2013): „Neue Rituale“, in: Süddeutsche Zeitung Nr. 75, 
30./31.3./1.4.2013, S. 9.

Glock, Charles Y. (1965): “Religion and the Integration of Society”, in: 
Review of Religious Research, Vol. 7, S. 8–17.

Glock, Charles Y./Stark, Rodney (1965): Religion and Society in Tension, 
Chicago: MacNally.

Goddijn, Walter & Kruijt J.P. (1965): „Versäulung und Entsäulung als 
soziale Prozesse“, in: Matthes, Joachim: Soziologie und Gesellschaft 
in den Niederlanden, Neuwied und Berlin: Luchterhand, S. 115–150.

Goode, William Josiah (1964): Religion among the Primitives, New York: 
Free Press of Glencoe.

Graf, Friedrich Wilhelm (2007): Die Wiederkehr der Götter. Religion in 
der modernen Kultur, München: C.H.Beck

Graf, Friedrich Wilhelm (2013): „Nicht von dieser Welt“, in: Süddeut-
sche Zeitung Nr. 51, 1.3.2013, S. 53.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


299

Literatur 

Graf, Friedrich Wilhelm (2015): Götter Global. Wie die Welt zum Super-
markt der Religionen wird, München: C.H.Beck.

Grimm, Claus (1991): „Kunstbewahrung und Kulturverlust“, in: Kir­
meier, Josef/Treml, Manfred (Hrsg.) unter Mitarbeit von Brockhoff, 
Evamaria: Glanz und Ende der alten Klöster. Säkularisation im bay-
erischen Oberland 1803. Katalogbuch zur Ausstellung im Kloster 
Benediktbeuern 7. Mai bis 20. Oktober 1991. Veröffentlichungen 
zur Bayerischen Geschichte und Kultur Nr. 2/91 herausgegeben 
vom Haus der Bayerischen Geschichte, München: Süddeutscher 
Verlag , S. 78–86.

Grosser, Florian (2016): Aufbruch ohne Fortschritt, in: Süddeutsche Zei-
tung Nr. 286, 10./11.12.2016, S. 26.

Gulick, John (1965): “The Religious Structure of Libanese Culture”, in: 
Matthes, Joachim (Hrsg.): Internationales Jahrbuch für Relgionsso-
ziologie, Band 1, S. 151–187. 

Haas, Hans Dieter (2012): „Monokultur: Ökologische und wirtschaft­
liche Risiken“, in: Universallexikon, http://universal_lexikon.de/aca-
demic.com/274527/Monokultur%3A_Ökologische_und_wirtschaftli-
che_Risiken, entnommen am 3.1.2016. 

Häntzschel Jörg (2009): „Rückholung der Religionen,“ in: Süddeutsche 
Zeitung Nr. 250, 30.10.2009, S. 12.

Hagelüken, Alexander (2016): Angriff auf unsere Jobs, in: Süddeutsche 
Zeitung Nr.292, 17./18.12.2016, S. 24.

Hakim, Danny (2016): Doubts about the Promised Bounty of Gene­
tically Modified Crops, in: The New York Times 30.10.2016, S. A1.

Haller, Reinhard (2017): Ich, Ich, Ich, in: Süddeutsche Zeitung Nr.35, 
11./12.2.2017, S. 49.

Hauser, Günter (1959): Ihr Herren Berge. Menschen und Gipfel im Lande 
der Inka, Stuttgart: Engelhorn Verlag.

Hawking, Stephen/ Mlodinow, Leonard (2010): Der Grosse Entwurf.  
Eine neue Erklärung des Universums. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 
(Originalausgabe 2010: The Grand Design, Bantam Books New 
York), Aus dem Englischen von Hainer Kober.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


300

Literatur 

Heidtmann, Jan (2016): Saat der Zwietracht, in: Süddeutsche Zeitung Nr. 
239, 15./16.10.2016, S. 11–13.

Herberg, Will (1962): “Religion in a Secularized Society”, in: Review of 
Religious Research, Vol. 4, S. 33–45.

Herrmann, Sebastian (2016): „Keilerei“, in: Süddeutsche Zeitung Nr. 18, 
23./24.01.2016, S. 37.

Hoult, Thomas Ford (1958): The Sociology of Religion, New York: Dry­
den Press.

Huizinga, Johan (1956 [1938]): Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur 
im Spiel, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Intergovernmental Panel on Climate Change (Weltklimarat) (2013/2014): 
Assessment Report. 

James, Edwin Oliver (1948): The Social Function of Religion, London: 
University of London Press 1948.

Jenkins, Philip (2007): „Neuer Wein in alten Bräuchen. Die erstaun­
lich religiöse Zukunft Europas“, in: Süddeutsche Zeitung Nr. 226, 
1.10.2007, S. 11.

Kade, Gerhard (1971): „Ökonomische und gesellschaftspolitische Aspekte 
des Umweltschutzes“, in: Gewerkschaftliche Monatshefte, Heft 5.

Käppner, Joachim (2017): Zum Sterben zu schön, in: Süddeutsche Zei-
tung Nr.29. 4./5.2.2017, S. 45.

Käsemann, Ernst (1965 [1960]): Exegetische Versuche und Besinnungen. 
Erster Band, Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht, 4. Aufl.

Keupp, Heiner (1988): Riskante Chancen. Das Subjekt zwischen Psycho-
kultur und Selbstorganisation, Heidelberg: Asanger Roland Verlag.

Klages, Ludwig (1972): Der Geist als Widersacher der Seele, 5. Aufl., 
Bonn: Bouvier.

Küng, Hans (2012): Handbuch Weltethos. Eine Vision und ihre Umset-
zung, München: Piper Verlag.  

Lang, Bernhard (2007): „Kultus und Heilsversprechen. Martin Rie­
sebrodts Religionssoziologie“, in: Neue Züricher Zeitung Nr. 233, 
8.10.2007, SB 15.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


301

Literatur 

Lawler, Andrew (2014): „Eine Oase für die Menschheit“, in: Süddeut-
sche Zeitung Nr. 201, 22.9.2014, S. 16.

Lawler, Andrew (2015): „Die Ankunft“, in: Süddeutsche Zeitung Nr. 139, 
20./21.6.2015, S. 34 f.

Lenski, Gerhard (1963): The Religious Factor, Garden City, NY: Doub­
leday.

Lenski, Gerhard (1962): “Religion´s Impact on Social Institutions”, in: 
Review of Religious Research, Vol. 4, S. 1–17.

Lenski, Gerhard (1965): “Religious Pluralism in Theoretical Perspec­
tive”, in: Matthes, Joachim (Hrsg.): Internationales Jahrbuch für Reli-
gionssoziologie, Band 1, S. 25–41. 

Lenzen, Manuela (2013): „Glaubte Tarzan an Gott? Die Kognitions­
wissenschaft der Religion sucht den Ursprung von Glauben und 
Unglauben“, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung Nr. 61, 13.4.2013, 
S. N4.

Lesch, Harald/Kamphausen, Klaus (2016): Die Menschheit schafft sich 
ab. Die Erde im Griff des Anthropozän. Grünwald: Verlag Komplett­
media.

Levy-Bruhl, Lucien (1927): Die geistige Welt der Primitiven, München: 
F. Bruckman. (Die Übersetzung aus dem Französischen erfolgte von 
Margarethe Hamburger nach dem Original unter Weglassung der 
Kapitel X und XI der französischen Ausgabe, die mit Genehmigung 
des Autors entfielen).

Leyendecker, Hans/ Mascolo, Georg/Ott, Klaus/Richter, Nikolaus/
Wiegand, Ralf (2017): Dirty Diesel, in: Süddeutsche Zeitung Nr. 17, 
21./22.1.2017, S. 11–13.

Liebrich, Silvia (2017): Gabelkämpfe, in: Süddeutsche Zeitung Nr. 17, 
21./22. 1.2017, S. 24.b.

Liebrich, Silvia ( 2017): Auf Kosten der Bienen, in: Süddeutsche Zeitung 
Nr. 35, 11./12. 2. 2017, S. 27.

Liebrich, Silvia (2017): Bienen? Unbezahlbar, in: Süddeutsche Zeitung 
Nr. 42, 20.2.2017, S. 19. 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


302

Literatur 

Liedke, Gerhard (1972): „Von der Ausbeutung zur Kooperation. Theo­
logisch-philosophische Überlegungen zum Problem des Umwelt­
schutzes“, in: Weizsäcker, Ernst von (Hrsg.): Humanökologie und 
Umweltschutz, Stuttgart: Klett, S. 36–65. 

Malinowski, Bronislaw (1954): Magic, Science and Religion, and Other 
Essays, Garden City, N.Y.: Doubleday.

Maribus gGmbH (2010) (Hrsg.): Mit den Meeren leben, world ocean 
review Band, 1.

Maribus gGmbH (2015) (Hrsg.): Der nachhaltige Umgang mit unseren 
Meeren – von der Idee zur Strategie, world ocean review Band, 4.

Matthes, Joachim (1964): Die Emigration der Kirche aus der Gesellschaft, 
Hamburg: Furche Verlag. 

Meadows, Dennis/Meadows, Donella H./Zahn, Erich/Milling, Peter 
(1972): Die Grenzen des Wachstums. Bericht des Club of Rome zur 
Lage der Menschheit, Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt.

Meadows, Donella H./ Randers, Jorgen/ Meadows, Dennis (1992): Die 
neuen Grenzen des Wachstums, Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt.

Meadows, Donella H./ Randers, Jorgen/ Meadows, Dennis (2016 
[2006]): Grenzen des Wachstums. Das 30-Jahre-Update, Stuttgart: 
S. Hirzel Verlag.

Meister, Martin (2008): „Am Anfang waren die Tempel“, in: GEO 
1/2008, S. 146–176.

Meixner, Werner (2017): Die wichtigste Grenze, in: Süddeutsche Zei-
tung Nr.1, 2.1.2017, S. 2.

Mesenhöller, Mathias (213): „Wunder(n) über Wunder“, in: GEO 
1/2013, S.52–66.

Monninger, Gerhard (2006): „‘Macht Euch die Erde untertan‘ im 
21. Jahrhundert – weniger ist mehr“. Vortrag beim Naturschutztag 
am 26.10.2006 in Grafenaschau, in: ANLIEGEN Natur, 31. 2007, 
Heft 1, S. 68–73.

Müller, Burkhard (2015): „Die Affen im Garten der Lüste“, in: Süddeut-
sche Zeitung Nr. 200, 1.9.2015, S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


303

Literatur 

Müller, Heinz Alfred (1972): „Ludwig Klages zum 100. Geburtstag. Die 
Fragwürdigkeit des Geistes“, in: Die Zeit Nr. 49, 8.12.1972, S. 25.

Nagarkar, Kiran (2016): „Hexenjagd auf die Vernunft“, in: Süddeutsche 
Zeitung Nr. 15, 20.1.2016, S. 10.

Nipperdey, Thomas (1983): Deutsche Geschichte 1800-1866, München: 
C.H.Beck.

Noth, Martin (1959): Geschichte Israels, Göttingen: Vandenhoek & Rup­
recht. 4. Aufl.

Paeger, Jürgen (2013-2014): Der fünfte UN-Klimareport, www.oekosys-
tem-erde.de/html/ipcc-5-wg1.html, entnommen am 29.08.2016. 

Papst Franziskus (2015): Laudato si‘. Enzyklika Gelobt seist du Herr, 
Leipzig: Benno Verlag. 

Parsons, Talcott (1961): “Culture and Social System”, in: Parsons, Talcott/  
Shils, Edward/Naegele, Caspar D. /Pitts, Jesse R. (ed.)(1961): Theo-
ries of Society. Foundations of Modern Sociological Theory, New York: 
The Free Press of Glencoe, S. 963–995.

Radcliffe-Brown, Alfred Reginald (1922): The Andaman Islanders, Cam­
bridge: University Press.

Radcliffe-Brown, Alfred Reginald (1951): Structure and Function in Pri-
mitive Societies, New York: The Free Press of Glencoe.

Radin, Paul (1951): Die religiöse Erfahrung der Naturvölker, Zürich: 
Rhein Verlag.

Randers, Jorgen (2012): 2052 Der neue Bericht an den Club of Rome. 
Eine globale Prognose für die nächsten 40 Jahre, München: oekom 
verlag (Original: 2052 A Global Forecast fort the Next Forty Years, 
Chelsea Green Publishing, White River Junction/Vermont, USA, 
2012). Aus dem Englischen von Annette Bus, Ursula Held, Anna 
Leipprand, Eva Leipprand, Friedrich Pflüger, Sigrid Schmid, Heinz 
Tophinke. 

Randers, Jorgen/Maxton, Graeme (2016): Ein Prozent ist genug. Mit 
wenig Wachstum soziale Ungleichheit, Arbeitslosigkeit und Klima-
wandel bekämpfen, München: oekom verlag.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


304

Literatur 

Rifkin, Jeremy (2014): Die Null-Grenzkosten-Gesellschaft. Das Internet 
der Dinge, das kollaborative Gemeingut und der Rückzug des Kapita-
lismus, Frankfurt am Main: Campus.

Roth, Roland: NGOs und transnationale Bewegungen als Akteure für 
eine Zivilgesellschaft. http://boell-hessen.de/archivseite/pol/ngos.html, 
entnommen am 28.01.2016.

Ruby, Claudia /Steffens, Dirk (2016): „’Vielleicht überleben wir‘. Evo­
lutionsbiologe Richard Dawkins über die mächtigste Idee der Wis­
senschaft, Religion, Sex und die Frage, ob man den Neandertaler 
zurückholen sollte“, in: Süddeutsche Zeitung Nr. 204, 3./4.9.2016, 
S. 34.

Rucht, Dieter (1994): Modernisierung und neue soziale Bewegungen, 
Frankfurt am Main, New York: Campus.

Schweitzer, Albert (1991): Die Ehrfurcht vor dem Leben. Grundtexte aus 
fünf Jahrzehnten, 6. Aufl., München: C.H.Beck.

Seibt, Gustav (2004): „Religionskriege können nicht gewonnen werden“, 
in: Süddeutsche Zeitung, 10./11./12.4.2004.

Seibt, Gustav (2016): „Religion im Hinterhof “, in: Süddeutsche Zeitung 
Nr. 204, 3./4.9.2016, S. 17.

Simmel, Georg (1908): Soziologie, Leipzig: Verlag Duncker & Humblot.

Simmel, Georg (1912): „Die Religion“, in: Buber, Martin (Hrsg.): Die 
Gesellschaft, Frankfurt am Main: Rütten und Loening.

Stieglitz, Joseph E. (2016): „Sie zerstören ihr eigenes Werk. Obama und 
Merkel haben viel erreicht in der Klimapolitik. Das gefährden sie 
mit ihren Plänen zum Freihandelsabkommen TTIP“, in: Süddeut-
sche Zeitung Nr. 93, 22.4.2016, S. 2.

Suddendorf, Thomas (2014): Der Unterschied. Was den Menschen zum 
Menschen macht, Berlin: Berlin Verlag, (Originalausgabe: The Gap. 
The Science of What Separates Us from Other Animals, Basic Books, 
New York 2013). Aus dem Englischen von Gabriele Gockel, Bern­
hard Jendricke und Barbara Steckhan.

Treml, Manfred (1991): „Die Säkularisation und ihre Folgen“, in: Kir­
meier, Josef/Treml, Manfred (Hrsg.) unter Mitarbeit von Brockhoff, 

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


305

Literatur 

Evamaria: Glanz und Ende der alten Klöster. Säkularisation im bay-
erischen Oberland 1803. Katalogbuch zur Ausstellung im Kloster 
Benediktbeuern 7. Mai bis 20. Oktober 1991. Veröffentlichungen 
zur Bayerischen Geschichte und Kultur Nr. 2/91 herausgegeben 
vom Haus der Bayerischen Geschichte, Süddeutscher Verlag Mün­
chen, S. 122–130.

Vollmuth, Hannes (2015): „Oh Gott, oh Gott! Die Menschheit wird 
immer religiöser. Mit einer Ausnahme: Westeuropa“, in: Süddeut-
sche Zeitung Nr. 95 vom 25./26.4.2015, S. 53.

Wach, Joachim (1968): Vergleichende Religionsforschung, Stuttgart: 
Kohlhammer (Originaltitel: The Comparative Study of Religion, 
1958), Aus dem Englischen von Hans Holländer.

Wackernagel, Mathis u. a. (2002): “Tracking the Ecological Overshoot 
of the Human Economy”, in: Proceedings of the Academy of Science 
99 (14), S. 9266–9271, Washington, DC. Auch einsehbar unter www.
pnas.org/cgi/doi/10.1073/pnas.142033699. 

Weber, Christian (2009): „Der Gottesinstinkt“, in: Süddeutsche Zeitung 
Nr. 297, 24./25./26./.27.12.2009, S. 16.

Weber, Max (1921): „Typen religiöser Vergemeinschaftung“, in: Max 
Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, Berlin: Kiepenheuer und Witsch, 
1964, S. 317–488.

Weber, Max (1920): Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, 3 
Bände, Tübingen: J. C. B. Mohr. 

Weidner, Stefan (2014): „Wir alle sind Kalifen“, in: Süddeutsche Zeitung 
Nr. 152, 5./6.7.2014, S. 11.

Wenzel, Uwe Justus (2007): „Das Pendel schwingt zurück“, in Neue 
Züricher Zeitung Nr. 233, 8.10.2007, SB 11.

Weiser, Artur (1957 [1948]): Einleitung in das Alte Testament, Göttin­
gen: Vandenhoeck & Ruprecht, 4. Aufl.

Westmüller, Horst (1975): „Die Umweltkrise – eine Anfrage an die 
Theologie“, in: Engelhardt u. a. (Hrsg.): Umweltstrategie. Materialien  
und Analysen zu einer Umweltethik der Industriegesellschaft, Güters­
loh: Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, S. 314–348.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


306

Literatur 

Wilson, Edward O. (2014): Die soziale Eroberung der Erde. Eine biolo-
gische Geschichte des Menschen, München: C.H.Beck, (Originalaus­
gabe: The Social Conquest of Earth, Liveright Publishing Corpora­
tion, New York 2012). Aus dem Englischen von Elsbeth Ranke. 

Wilson, Edward O. (2016): Die Hälfte der Erde. Ein Planet kämpft um 
sein Überleben. München: C.H.Beck, (Originalausgabe: Half of 
Earth. Our Plant´s Fight for Life, Liveright Publishing Corporation, 
New York). Aus dem Englischen von Elsbeth Ranke.

Wolf, Hans-Heinrich (1966): „Religionsfreiheit“, Artikel in: Kunst, H./
Herzog, H./Schneemelcher, W. (Hrsg.): Evangelisches Soziallexikon, 
2. Auflage 1975, Stuttgart – Berlin: Kreuz Verlag, Spalte 2182 f.

Wolf, Hubert (2015): „Und sie bewegt sich doch“, in: Süddeutsche Zei-
tung Nr. 140, 22.6.2015, S. 9.

World Wide Fund of Nature Deutschland (WWF)(2014): Living Planet 
Report 2014, deutsche Kurzfassung.

Yinger, John Milton (1957): Religion, Society and the Individual, New 
York: Macmillan.

Yinger, John Milton (1958): “The Influence of Anthropology on Socio­
logical Theories of Religion”, in: American Anthropologist, Vol. 60, 
S. 487–495.

Yinger, John Milton (1963): “Religion and Social Change”, in: Review of 
Religious Research, Vol. 4, S. 65–84. 

Zimmer, Dieter E. (1983): „Adam und die Detektive. Das Ende einer 
wissenschaftlichen Legende: Margaret Meads Samoa ist doch kein 
Paradies“, in: Die Zeit Nr. 19, 6.5.1983, S. 33–35.

Zinkat, Kathrin (2014): „Wir können die Welt verändern“, Interview mit 
dem Psychologen Thomas Suddendorf, in: Süddeutsche Zeitung Nr. 
228, 4./5.10.2014, S. 22.

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


307

Literatur 

https://de.wikipedia.org/wiki/Phosphor_Kreislauf, entnommen am 
20.8.2016

https://de.wikipedia.org/wiki/Pflanzenschutzmittel, entnommen am 
29.5.2016

https://de.wikipedia.org/wiki/Glyphosat, entnommen am 29.5.2016 

https://de.wikipedia.org/wiki/Toba-Katastrophe-Theorie, entnommen 
am 28.8.2016

https://de.wikipedia.org/wiki/Menschenrechte, entnommen am 
24.7.2016

https://de.wikipedia.org/wiki/Ökologischer_Fussabdruck, entnommen 
am 17.6.2016

www.oikumene.org/de/was-wir-tun/oerk-engagement-fuer-oekologische-
gerechtigkeit, entnommen am 3.3.2016

https://www.ipbes.net/sites/default/files/downloads/pdf/polination_chap-
ters_final.pdf, entnommen am 15.3.2017

https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380


https://doi.org/10.5771/9783828868380 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 19:43:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868380

	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	1 Zur Entwicklung des Lebensauf der Erde
	1.1 Eckpunkte
	1.2 Zusammenfassung
	2 Der Mensch im Kosmos des Lebens
	2.1 Von 23 Menschenarten überlebt nur eine:Der moderne Mensch (homo sapiens)
	2.2 Der große Durchbruch von homo sapiens:Stichworte
	2.3 Die Kehrseite des Erfolges
	2.4 Die besonderen Qualifikationen des Menschen
	2.4.1 Die ambivalente biologische Ausstattungdes Menschen: Die Multi-level-Selektion
	2.4.2 Gemeinsamkeiten im Steuerungssystemvon Säugetieren und Menschen
	2.4.3 Elterliche Sorge und Zusammenleben in Lagern alsKeimzellen der sozialen Natur des Menschen
	2.4.4 Was macht den Menschen zum Menschen?
	2.5 Zusammenfassung
	3 Entstehung, Vielfalt undFunktionen von Religionen
	3.1 Skelette, Knochen, Werkzeuge, Artefakteals Auskunfteien
	3.2 Die sozialanthropologische Literatur:Eine Brücke zu den Religionen vonJäger- und Sammlergruppen
	3.3 Wie sind Religionen entstanden?
	3.4 Wann sind Religionen entstanden?
	3.5 Vielfalt der Religionen
	3.6 Vielfalt der Religionen – Warum?
	3.7 Religion: Einheit in der Vielfalt?
	3.7.1 Eine Religionen übergreifende Definition?
	3.7.2 Religionsverständnisse
	3.7.3 Zur Wegweiserfunktion von Religionen
	3.7.4 Tod und soziale Ungerechtigkeit als verbreitete Themenvon Religionen
	3.7.5 Erlösungswege
	3.8 Zusammenfassung
	4 Die Beziehung des Menschen zuBiosphäre und weiterer Umweltin der Religionsgeschichte
	4.1 Drei Entwicklungsphasen in derReligionsgeschichte im Überblick
	4.2 Die Natur als Bezugsrahmen menschlichenSelbstverständnisses
	4.3 Zentrierung auf den Menschen –Marginalisierung des nichtmenschlichen Lebens
	4.4 Die Aufklärung und die Folgen
	4.5 Deutungshoheit: Vom Monopol der Kirchenzu einer differenzierten Struktur
	4.5.1 Galileo Galilei und die universale Deutungshoheitder römisch-katholischen Kirche
	4.5.2 Neue Blütezeit und Machtverfall
	4.5.3 Der große Umbruch
	4.5.4 Die Säkularisation
	4.5.5 Die Geburt des modernen Staates
	4.5.6 Ein neues Legitimationsprinzip setzt sich durch
	4.5.7 Legitimation durch Fachkompetenz
	4.5.8 Entmythologisierung
	4.6 Zusammenfassung und Verortungklärungsbedürftiger Probleme
	4.6.1 Drei Entwicklungsphasen in der Entwicklungder Religionen – zwei bedeutsame Zäsuren
	4.6.2 Lokalisierung klärungsbedürftiger Probleme
	5 Was wird aus den Religionen?
	5.1 Sind Religionen Auslaufmodelle?
	5.2 Religionskritik
	5.3 Das Doppelgesicht der Religionen
	5.4 Entwicklungstendenzen der Religionen
	5.5 Achtung vor dem Leben als gemeinsameGrundlage
	5.6 Zusammenfassung
	6 Religion und Wissenschaft: Eineneue Beziehung zwischen ihnenwird gebraucht
	6.1 Zur Geschichte ihres Verhältnisses
	6.2 Wissenschaft braucht Religion
	6.3 Religionen brauchen Wissenschaft
	6.4 Religion und Wissenschaft: Anfänge zu einemneuen Verhältnis?
	6.5 Zusammenfassung
	7 Wie kann Zukunft gelingen?
	7.1 Zur gegenwärtigen Situation bei Klimawandel,Umweltbelastungen und Biosphäre
	7.1.1 Umweltbelastungen
	7.1.2 Globale Umweltbelastungen: Klimawandel & Co.
	7.1.3 Die fortschreitende Reduzierung der Biodiversitätals Zeitbombe
	7.2 Hindernisse für die Bewältigungder Umweltprobleme
	7.2.1 Konfliktformen
	7.2.2 Zur weltweiten Konfliktlage
	7.2.3 Was tun mit den Religionskonflikten?
	7.2.4 Die positive Botschaft: Gemeinsame Beschlüsseund Maßnahmen trotz Konflikten
	7.2.5 Der Konflikt über die Zukunft: Wachstum oderNachhaltigkeit?
	7.2.6 Die Beharrlichkeit der Bevölkerung als Problemfür den Paradigmenwechsel
	7.2.7 Die Multi-Level-Selektion: Erklärungsansatzund Zukunftsperspektive?
	7.2.8 Zwischenfazit
	7.3 Mit gemeinsamen Überzeugungenzu Nachhaltigkeitsallianzen
	7.3.1 Die Weltgemeinschaft: Vom Markt zum Gemeinwesen?
	7.3.2 Nichtregierungsorganisationen: Akteure für eineWeltzivilgesellschaft?
	7.3.3 Mitmenschlichkeit in den Gesellschaftenals Unterstützungsreservoir
	7.3.4 Nachhaltigkeit: ein unentbehrlicher Wissenspool
	7.3.5 Gemeinsames im Selbstverständnis: Religionenund Nachhaltigkeitsperspektive
	7.3.6 Gemeinsames in der Ethik: Handeln brauchteine ethische Grundlage
	7.3.7 Zusammenfassung
	Literatur

