
3. Die Vollendung 355 

„Jetzt sind wir Kinder Gottes. Aber was wir sein werden, ist noch nicht offenbar ge
worden. Wir wissen, dass wir ihm gleich sein werden, wenn er offenbar wird; denn wir 
werden ihn sehen, wie er ist.“130 

Alle Menschen sind Kinder Gottes und werden Gott ähnlich sein, weil sie ihn schauen 
werden, wie er in sich und an sich ist. 

Auch wenn die endgültige Vollendung für den einzeln Menschen und für die Welt 
als ganze noch aussteht, hat die Gottesherrschaft auf Erden und mit ihr die Vollendung 
schon begonnen. Jesus Christus hat sich zum „eschatologischen Freudenboten“ gemacht 
und einen liebenden, barmherzigen Gott verkündet.131 Es gilt die Dialektik von schon und 
noch nicht, und die Beachtung nur eines einzigen Aspektes würde dem Ganzen nicht ge
recht werden. Die Verheißung zukünftiger Vollendung ermöglicht jetzt schon neues ethi
sches Handeln. 

„Die hereinbrechende, in ihrer Vollendung aber noch ausstehende Gottesherrschaft 
prägt und gestaltet das soziale Miteinander im Hier und Heute entscheidend mit. Neu
es ethisches Handeln im Alltag wird möglich, weil und insofern die Verheißung der 
großen und endgültigen Befreiung alte Verkrustungen aufbricht und bereits jetzt die 
ersten Schritte in diese Richtung gehen lässt.“132 

Die Themen, die damit im Alten und im Neuen Testament im Zusammenhang der Voll
endung angeklungen sind, gilt es nun im Einzelnen systematisch auszulegen und zu prä
zisieren. 

Literatur 

Matthias Remenyi: Auferstehung denken. Anwege, Grenzen und Modelle personaleschatologi
scher Theoriebildung, 2016. 

3.3 Die Vollendung des Einzelnen und der Welt 

Zu den biblischen Aspekten der Vollendung, die es hier im theologischen Teil systema
tisch zu entfalten und zu erklären gilt, gehören der Tod (Kap. 3.3.1), die leibliche Aufer
stehung (Kap. 3.3.2), das Gericht (Kap. 3.3.3), die Hölle (Kap. 3.3.4), die Allerlösung (Kap. 
3.3.5), das Fegfeuer (Kap. 3.3.6), die Vollendung der Welt (Kap. 3.3.7), der Himmel (Kap. 
3.3.8) und der himmlische Lohn (Kap. 3.3.9). 

130 1 Joh 3,2. 
131 Remenyi 210. 
132 Ebd. 216. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


356 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

3.3.1 Der Tod aus christlicher Sicht 

Nicht selten gibt es, wie Karl Rahner (1904–1984) darlegt, ein Sterben mitten im Leben. 
Im Sinn der Prolixitas mortis, des Vorlaufens zum Tode, machen Menschen Erfahrungen 
des Leides, des Scheiterns oder des Misserfolgs, bei denen etwas unwiederbringlich un
tergeht, was ihnen sehr viel bedeutet hat oder wünschenswert schien. All das „ist jedes
mal ein partielles Sterben, wie immer auch der Mensch sich zu ihm verhalten mag“133. Am 
stärksten kann das Andrängen des Todes in bedrohlichen Krankheiten erfahren werden. 

„Die Krankheit erweist sich auch durch ihre einzelnen Eigentümlichkeiten als solche 
Prolixitas mortis in einem ausgezeichneten Sinn: Die Unmöglichkeit, sie völlig voraus
zusehen und zu manipulieren, die Hilflosigkeit, in die sie stürzt, das besondere, distan
zierte Verhältnis zur Gesellschaft, in das sie hineinzwingt, die Einsamkeit und die Min

derung von Kommunikationsmöglichkeiten, die Minderung der Fähigkeit, sich selbst 
aktiv zu steuern, die bleibende Fragwürdigkeit ihrer Deutung hinsichtlich ihres ,Sin
nes‘ und ihrer Ursachen im Gesamtgefüge eines menschlichen Lebens, die Last, die 
durch sie der Umgebung des Kranken zugemutet wird, das Ausscheiden aus einer Leis
tungsgesellschaft, die Erfahrung der Nutzlosigkeit des Kranken für andere, die Unmög

lichkeit, die Krankheit sinnvoll in einen Lebensentwurf hineinzuintegrieren, diese und 
viele andere Eigentümlichkeiten der Krankheit machen diese zum Vorboten des To
des.“134 

Der Tod ist nicht nur wegen der immer gegebenen Möglichkeit, über einen hereinzubre
chen, sondern auch wegen seiner vielfältigen „Vorläufer“ im Ganzen des Lebens anwe
send. 

Nicht selten machen Menschen aber nach Erfahrungen des Untergangs auch die Er
fahrung eines Auferstehens mitten im Leben. Etwas ist in ihrem Leben – unter Umständen 
ganz gegen ihren Willen – leidvoll und unwiderruflich zu Ende gegangen, zerbrochen. 
Doch machen sie anschließend die Erfahrung, dass sie der Bruch nicht vollständig nie
dergestreckt hat. Es hat neues Leben für sie begonnen, es haben sich neue Lebensper
spektiven eröffnet, neue Lebensmöglichkeiten aufgetan. Oder es hat sich eine Gelassen
heit eingestellt, die das Ganze ertragen lässt. Partielles Sterben und Auferstehen bestim
men schon vor dem biologischen Tod das Leben. 

Der Tod selbst ist das endgültige Ende dieses Lebens. Der Mensch hat sein Leben ge
lebt, seine Freiheit vollzogen. Er ist außerstande, wie das kirchliche Lehramt erklärt, sich 
noch „Verdienste zu erwerben oder die Liebe zu vermehren“135. Seine Geschichte ist für 
immer beendet. Er ist der geworden, der er nun im Tod ist. Hat er vorher noch in irgend
einer Weise über seine Umgebung und sich selbst verfügt, so verfügt nun der Tod über 
ihn. Er nimmt ihm das Heft des Lebens aus der Hand. Zwar mag er im Sterben noch 
einmal als freie Tat des Menschen aufgefasst werden, insofern dieser seinen eigenen Tod 
als „Höhepunkt“ seiner eigenen „Verohnmächtigung“ vertrauensvoll und hoffend anneh

133 K. Rahner: Das christliche Sterben, 258. 
134 Ebd. 259. 
135 DH 1488. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 357 

men kann.136 Im Tod selbst vermag der Mensch jedoch nichts mehr. Der Eigenwille wird 
ihm gänzlich genommen. 

Dass für den Menschen mit dem Tod sein Leben in der raumzeitlichen Welt und seine 
Geschichte des persönlichen Freiheitsvollzugs endgültig zu Ende geht, macht den Ernst, 
aber auch die Chance dieses Lebens aus. Das Neue Testament mahnt daher den Men
schen, solange es Tag ist, die Zeit zu nutzen, um allen Menschen Gutes zu tun, denn „es 
kommt die Nacht, in der niemand mehr wirken kann“137. Der Mensch soll sich darum im
mer wieder fragen, welche Richtung er seinem Leben noch geben will, von dem er sicher 
weiß, dass es eines Tages aufhört, aber nicht genau weiß, wann es endet. Er kann sich 
immer wieder fragen, wer er am Ende seines Lebens sein will. 

Wie für viele Anhänger anderer Religionen ist für den Christ der Tod aber nicht nur 
und nicht einfach das Ende des Lebens, sondern der Übergang in ein neues Leben, von dem 
er vor allem weiß, dass es nicht so ist, wie dieses. Er hofft auf ein ewiges Leben nach 
dem Tod, weil er glaubt, dass Jesus Christus von den Toten auferstanden ist. Er kann 
sein Sterben als Sterben mit Christus verstehen. Da er, wie Paulus sagt, bereits bei der Taufe 
symbolisch mit ihm gestorben ist, holt er nun im Tod das Mitsterben mit ihm real ein und 
wird ihm im Tod ähnlich. Umgekehrt darf er darauf vertrauen, dass ihn Jesus Christus, 
der ihm mit seiner ganzen Existenz die Liebe Gottes offenbart hat und in diesem Sinn für 
ihn gestorben ist, begleitet, wenn er stirbt, mit ihm mitstirbt, aber als derjenige, der den 
Tod bereits endgültig besiegt hat. Weil Jesus ihm im Tod vorausgegangen ist, ist dieser 
in seinem Tod bei ihm, wie auch immer er stirbt. 

Sterben und Tod betreffen den ganzen Menschen, nicht nur seinen Körper. Der 
Mensch schaut nicht etwa von seiner unsterblichen Seele aus dem Sterben seines Kör
pers zu. Das bedeutet aber nicht im Sinne eines „Ganztodes“, dass er mit dem Tod 
vollkommen vernichtet wird und ganz aufhört zu existieren, um am Ende der Zeiten 
von Gott als der, der er war, wieder erschaffen und vollendet zu werden. 

Die soeben angesprochene Ganz-Tod-These geht auf die protestantischen Theologen 
Carl Stange (1870–1959) und Paul Althaus (1888–1966) zurück und hat, grob gesprochen, 
in der evangelischen Theologie die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele ersetzt. Ihr 
zufolge kann der Tod nicht als Trennung der Seele vom Leib verstanden werden, son
dern nur als Untergang des ganzen Menschen mit Leib und Seele. Sterben aber Leib und 
Seele im Tod, dann muss Gott den Menschen am Jüngsten Tag ganz neu erschaffen. „Die 
Auferweckung von den Toten ist also wie die Schöpfung am Anfang eine Schöpfung aus 
dem Nichts (creatio ex nihilo).“138 Der Mensch stirbt mit Leib und Seele und empfängt von 
Gott aus dem Nichts ein neues Leben. Während unseres Todes bleibt unsere Identität in 
Gottes Gedächtnis erhalten. 

Der protestantische Theologe Eberhard Jüngel (1934–2021) erklärt als einer der Ver
treter der Ganz-Tod-Lehre: „Wenn der Mensch stirbt, weil und insofern er Leib ist, dann 
ließe sich aber umgekehrt folgern, dass im Leib und als Leib der ganze Mensch dem Tode 
ausgesetzt ist.“139 Stirbt der Leib, stirbt der ganze Mensch. Wie die Sünde kennzeichnet 

136 K. Rahner: Das christliche Sterben, 272. 
137 Gal 6,10; / Joh 9,4. 
138 Swarat 15. 
139 Jüngel 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


358 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

der Tod die absolute Beziehungslosigkeit des Menschen zu Gott. Mit ihm wird das Le
ben verhältnislos. Der Mensch ist von Gott entfremdet, sein Gottesverhältnis bricht ab. 
Dementsprechend hat Jüngel das Wesen des Todes so beschrieben: 

„Der Tod ist das Ereignis der die Lebensverhältnisse total abbrechenden Verhältnislosig
keit. Als dieses Ereignis der Verhältnislosigkeit ist er das Ende einer Lebensgeschichte, 
das Ende der Geschichte einer Seele und ihres Leibes, das Ende also der ganzen Per
son und eben darin Ausdruck der Endlichkeit des menschlichen Lebens. Der Mensch 
ist, wenn er gestorben ist, nur noch das, was er war. Er wird von sich aus hinfort nichts 
mehr werden und insofern auch nicht mehr sein.“140 

Mit ihrer Ganz-Tod-Theologie wollten Jüngel und andere evangelische Theologen die Ein
heit des Menschen wahren. Im Tod fällt der Mensch nicht, wie Platon angenommen hat, in 
zwei Teile auseinander: in den sterblichen Leib beziehungsweise Körper, der dann tat
sächlich stirbt, und die unteilbare und darum unsterbliche Seele, die dann nach mittel
alterlicher Vorstellung nach dem Tod als anima separata, als vom Leib getrennte Seele, 
im sogenannten Zwischenzustand weiter existiert, bis sie am Jüngsten Tag bei der allge
meinen Auferstehung der Toten ihren Auferstehungsleib erhält. Die klassische Lehre vom 
Zwischenzustand (zwischen Sterbetag und Jüngstem Tag) ist deshalb so problematisch, 
weil die substantielle Einheit von Leib und Seele dabei verlorengeht. Verstorbene hätten 
als leiblose Seelen bis zum Ende der Zeit keinerlei Bezug zur Welt, zur Geschichte und 
zu den Mitmenschen. Sie wären keine menschlichen Personen. Nach kirchlich definier
ter Lehre ist aber die vernunft- bzw. verstandesbegabte Seele „durch sich und wesenhaft 
die Form des menschlichen Leibes“141. Es gehört zu ihrer „Substanz“, den Leib zu formen. 
Weil der Akt der Information des Leibes durch die Seele eben keine zusätzliche und akzi
dentelle Bestimmung dieser Seele ist, sondern ihre substantielle Wirklichkeit ausmacht 
und zu ihrer Identität gehört, ist eine Existenz der menschlichen Geistseele ohne Leib 
nicht denkbar. 

Das Problem, wie die Identität des Menschen als Leib-Seele-Einheit im Zwischenzu
stand gewahrt bleiben kann, wenn doch der Körper des Menschen offensichtlich stirbt, 
löst sich, wenn man zwischen materiellem Körper beziehungsweise Leichnam auf der ei
nen Seite und pneumatischem Auferstehungsleib des Menschen auf der anderen Seite klar 
unterscheidet. Dann wird nämlich denkbar, dass der verklärte Auferstehungsleib weder 
des Leichnams noch irgendeiner Materie bedarf und schon im Tod selbst gegeben sein 
kann. Das Problem löst sich, mit Karl Rahner gesprochen, wenn man die „bleibende Be
zogenheit der Geistseele auf die Materie scholastisch ausgedrückt als bleibende Infor
miertheit des verklärten Leibes durch die vollendete Geistseele denkt“, wenn man also 
den Auferstehungsleib als nichtmateriellen Leib denkt, mit dem die Geistseele bei ihrer 
Vollendung im Tod bereits wesenhaft verbunden ist.142 

„Vermutlich wird ja heute kein metaphysisch denkender Theologe mehr behaupten – 
sei es nun aus philosophischen oder sei es auch aus theologischen Gründen –, ganz si

140 Ebd. 145. 
141 DH 902. 
142 K. Rahner: Zwischenzustand, 249. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 359 

cher sei die Identität des Verklärungsleibes mit dem irdischen Leib nur dann gewahrt, 
wenn irgendein materielles Teilchen des irdischen Leibes sich auch noch im Verklä
rungsleib wiederfinde. Solche Art von Identität findet sich ja des radikalen Stoffwech
sels wegen nicht einmal im irdischen Leben. […] Identität ist für uns vielmehr durch 
die Identität des geistigen Freiheitssubjekts, das ,Seele‘ genannt wird, jetzt und künf
tig gegeben.“143 

Ist die Identität des Menschen im Tod durch seine Vollendung als Geistseele beziehungswei
se geistiges Freiheitssubjekt gewahrt, ist die empirische Erfahrung des Leichnams im Grab 
kein Argument mehr dafür, dass die Auferstehung noch nicht stattgefunden hat. „War
um sollten wir sie dann nicht in dem Augenblick ansetzen“, so fragt Karl Rahner, „wo sich 
die Freiheitsgeschichte des Menschen vollendet, in seinem Tod nämlich?“144 

Während bei der eben angedeuteten These von der Auferstehung im Tod, die gleich noch 
ausführlicher dargelegt wird145, die Identität des Menschen durch den Tod hindurch ge
währleistet ist, stellt sie bei der Ganz-Tod-Theorie ein Problem dar. Denn wenn es zwi
schen uns Lebenden und der Person, die nach dem Tod auferstehen wird, keine Konti
nuität geben wird, weil der Auferstandene völlig neu erschaffen wird, wie wird dann ih
re Identität garantiert? „Wenn die Auferstehungshoffnung einen Sinn haben soll, dann 
muss es eine Kontinuität geben zwischen dem Ich, das jetzt in diesem sterblichen Leib 
lebt, und der Person, die dann in einem neuen Leib ewig leben soll. Zur Identität der Per
son gehört eben auch ihre Kontinuität.“146 Wenn diese Identität in der Ganz-Tod-Lehre 
aufgehoben wird, kann die auferstandene Person „unter dieser Voraussetzung höchstens 
der gleiche Mensch sein, aber nicht derselbe“147. Auch ist der Verhältnisabbruch zwischen 
Gott und Mensch in Frage zu stellen. Stimmt es wirklich, dass allein Gott die Beziehung 
zum Menschen nach dessen Tod hält und er ihn so – aus Gnade muss man sagen – auf
erstehen lässt? Uwe Swarat führt dazu aus, dass 

„zu einer Beziehung immer zwei gehören, in diesem Fall nicht nur Gott, sondern auch 
der Mensch. Wenn also […] der Tod keineswegs das Ereignis vollständiger Verhältnis
losigkeit ist, sondern Gott sein Verhältnis zum Menschen auch über dessen Tod hinaus 
durchhält, dann muss auch der Mensch von Gott über den Tod hinaus durchgehalten 
werden.“148 

Wäre dies nicht gegeben, gäbe es schwerlich einen Grund zur Hoffnung. Dass der 
Mensch nur dort gelassen hoffen kann, wo es etwas in ihm gibt, das sich im Tod durch
hält, geht noch deutlicher aus Swarats Kritik am evangelischen Theologen Wilfried 
Härle hervor, 

143 Ebd. 249f. 
144 Ebd. 250. 
145 Kap. 3.3.2.1. 
146 Swarat 18. 
147 Ebd. 
148 Ebd. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


360 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

„demzufolge nicht der Mensch oder ein Teil von ihm sich im Tod durchhält, sondern 
die Teilhabe am Geist Gottes […]. Aber wessen Teilhabe denn? Die Antwort kann auch 
im Sinne biblischer Anthropologie nur lauten: Die Teilhabe des menschlichen Geistes 
oder der menschlichen (Geist-)Seele am Schöpfergeist Gottes.“149 

Die Weiterexistenz wird also nicht nur durch die Beziehung, die Gott zum Menschen hat, 
bestimmt, sondern auch durch die, die der Mensch zu Gott hat und die ihn als Menschen 
ausmacht. Gott verschwindet nicht im Tod des Menschen, sondern er ist der „Ich bin da“, 
er lässt die Beziehung nach beiden Seiten hin nicht abreißen. „Dass Gott zum Menschen 
eine Beziehung aufnimmt, ist nichts weniger als der Daseinsgrund des Menschen, und 
weil diese Beziehung dauerhaft ist, ist auch der Mensch als personales Gegenüber Gottes 
unvergänglich.“150 

Schließlich lässt sich an der Ganz-Tod-Lehre kritisieren, dass man die „zweite 
Schöpfung“ nach dem Tod als creatio ex nihilo ansehen müsste. Bei der Auferstehung der 
Menschen fängt Gott aber nicht noch einmal ganz von vorne und aus dem Nichts an, 
„sondern hier findet er vor, was er selber schon erschaffen hat. Gott vernichtet seine 
erste Schöpfung nicht, um dann alles noch einmal neu zu erschaffen, sondern knüpft 
an sein eigenes erstes Werk an, reinigt es von der Sünde und verwandelt es.“151 Dass die 
Auferstehung als eine Verwandlung zu verstehen ist, findet sich schon bei Paulus: „Wir 
werden nicht alle entschlafen, aber wir werden alle verwandelt werden.“152 Verwand
lung ist aber nicht Neuerschaffung. Die Auferstehung verwandelt „das Natürliche und 
erschafft es nicht ganz neu“153. 

Besonders zwei Gründe, so lässt sich noch einmal zusammenfassen, sprechen also ge
gen die Annahme, der Mensch würde durch den Tod ganz vernichtet und durch einen 
reinen Gnadenakt Gottes im Sinne einer totalen Neuschöpfung auferweckt. Zum einen 
unterbricht Gott sein Werk nicht. Er schafft nicht den Menschen als Partner seiner Liebe, 
um ihn dann, wenn auch nur vorübergehend, ins Nichts fallen zu lassen. Seiner Schöp
fungsabsicht entsprechend bleibt der Mensch durch den Tod hindurch sein Partner. Zum 
anderen gehört zur Identität des Menschen die Kontinuität. Ein Mensch, dessen Existenz 
vorübergehend ausgelöscht, von Gott aber später identisch wiederhergestellt würde, wä
re zwar der gleiche, aber nicht derselbe. Zur Identität des Menschen gehört – im Unter
schied etwa zur Identität einer Maschine, die sich beispielsweise in Teile zerlegen und 
aus diesen oder anderen Teilen als dieselbe wieder zusammenbauen lässt – ein wie auch 
immer geartetes ununterbrochenes Selbstbewusstsein. 

Sterben und Tod berühren den Menschen insofern ganz, als er von einer Seinswei
se in eine wesentlich andere übergeht und darum als ganzer umgewandelt werden muss. 
Inwieweit für den Menschen der Übergang von der raum-zeitlichen oder irdisch-welt
lichen in die himmlische, von der diesseitigen in die jenseitige Seinsweise noch einer 

149 Ebd. Anm. 31. 
150 Ebd. 20. 
151 Ebd. 21. 
152 1 Kor 15,51. 
153 Swarat 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 361 

radikalen Verwandlung des eigenen Seins bedarf, hängt davon ab, wie weit er sich in sei
nem irdischen Leben seinem Entwicklungsziel, ein umfassend und selbstlos liebendes 
Wesen zu werden, angenähert hat. Die Verwandlung wird bei den einzelnen Menschen 
je nach Leben unterschiedlich stark ausfallen. 

Die Seele kann ohne Leib nicht existieren. Nur als Leib-Seele-Einheit ist der Mensch 
Person. Diese Einheit lässt sich aber wahren, ohne einer Ganz-Tod-Theologie anzuhän
gen, indem man eine Unsterblichkeit der Seele annimmt. So hat auch das Lehramt festge
halten: Die vernunftbegabte Seele „ist nicht nur durch sich und wesenhaft die Form des 
menschlichen Leibes […], sondern auch unsterblich“154. Diese Unsterblichkeit hat Joseph 
Ratzinger (1927–2022) in seiner Einführung in das Christentum (1968) als eine dialogische 
ausgelegt und die biblische Chiffre von der Auferstehung der Toten der dualistischen 
Konzeption der antiken Philosophie gegenübergestellt. Seine Ausführungen dazu glie
dert er in drei Punkte: 

1. „Die Unsterblichkeitsidee, welche die Bibel mit dem Wort von der Auferstehung 
ansagt, meint eine Unsterblichkeit der ,Person‘, des einen Gebildes Mensch. Wäh

rend im Griechischen das typische Wesen Mensch ein Zerfallsprodukt ist, das als 
solches nicht weiterlebt, sondern verschiedene Wege geht, ist es nach biblischem 
Glauben gerade dies Wesen Mensch, das als solches, wenn auch verwandelt, fort
besteht. 

2. Es handelt sich um eine ,dialogische‘ Unsterblichkeit (= Auferweckung); das heißt, 
Unsterblichkeit ergibt sich nicht einfach aus der Selbstverständlichkeit des Nicht- 
sterben-Könnens des Unteilbaren, sondern aus der rettenden Tat des Liebenden, 
der die Macht dazu hat: Der Mensch kann deshalb nicht mehr total untergehen, 
weil er von Gott gekannt und geliebt ist. […] Weil biblisch vorgestellte Unsterb
lichkeit […] aus dem Einbezogensein in den Dialog mit dem Schöpfer [hervorgeht], 
darum muss sie Auferweckung heißen. Weil der Schöpfer nicht bloß die Seele, son
dern den inmitten der Leibhaftigkeit der Geschichte sich realisierenden Menschen 
meint und ihm Unsterblichkeit gibt, muss sie Auferweckung der Toten = der Men

schen heißen. 
3. Dass die Auferweckung am ,Jüngsten Tag‘, am Ende der Geschichte und in der 

Gemeinschaft aller Menschen erwartet wird, zeigt den mitmenschlichen Charak
ter der menschlichen Unsterblichkeit an, die in Beziehung steht zur gesamten 
Menschheit, von der, zu der hin und mit der der Einzelne gelebt hat. […] Wo die 
,Gemeinschaft der Heiligen‘ geglaubt wird, ist die Idee der Anima separata (der 
,losgetrennten Seele‘, von der die Schultheologie spricht) im Letzten überholt.“155 

Auch die Formel des Symbolums von der „Auferstehung des Fleisches“156 ist nach Ratz
inger „nicht im Sinn einer von der Seele isolierten Körperlichkeit gemeint“157. Es wird 
nicht nach einer langen Zwischenzeit der Körper an die Seelen zurückgegeben, sondern 

154 DH 1440. 
155 Ratzinger: Einführung in das Christentum [= Einführung], 332f. 
156 DH 10–30. 
157 Ratzinger: Einführung, 332. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


362 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

das Wesentliche des Menschen, die Person, bleibt: „das, was in dieser irdischen Existenz 
leibhaftiger Geistigkeit und durchgeisteter Leiblichkeit gereift ist, das besteht auf eine 
andere Weise fort“158. Weil aber das Mitmenschliche zum Menschen selbst gehört, „wird 
die Zukunft des einzelnen Menschen erst dann voll sein, wenn die Zukunft der Mensch
heit erfüllt ist“159. 

Die dialogische Unsterblichkeit des Menschen, wie Ratzinger sie unterbreitet, 
schließt eine substantielle Unsterblichkeit des Menschen nicht aus, sondern recht ver
standen ein. Hat nämlich Gott den Menschen von vornherein als dialogischen Partner 
seiner Liebe erschaffen, muss diese auch von vornherein durch den Tod hindurch ein 
echtes Gegenüber zu Gott bleiben. Ratzinger selbst sieht keinen Gegensatz zwischen 
seiner dialogischen Auffassung von Unsterblichkeit und einer substantialistischen: 

„Denn ,eine geistige Seele haben‘ heißt gerade: besonderes Gewolltsein, besonderes 
Gekanntsein und Geliebtsein von Gott, eine geistige Seele haben heißt: ein Wesen sein, 
das von Gott auf ewigen Dialog hin gerufen und darum seinerseits fähig ist, Gott zu 
erkennen und ihm zu antworten. Was wir in einer mehr substantialistischen Sprache 
,Seele haben‘ nennen, werden wir in einer mehr geschichtlichen, aktualen Sprache be
zeichnen ,Dialogpartner Gottes sein‘.“160 

Weil der Mensch von Gott als Dialogpartner seiner Liebe erschaffen worden ist, stirbt 
er nicht einfach ganz im Tod, sondern besteht als solcher durch den Tod hindurch fort, 
wenn er auch in ihm als ganzer verwandelt wird. 

Literatur 

Karl Rahner: Das christliche Sterben, in: Sämtliche Werke [= SW], Band 22/2, 254–280. 
Karl Rahner: Über den „Zwischenzustand“, in SW 22/2, 245–253. 
Uwe Swarat: Jenseits des Todes – Unsterblichkeit der Seele oder Auferstehung des Leibes?, in: 

Uwe Swarat/Thomas Söding (Hg.): Gemeinsame Hoffnung – über den Tod hinaus. Escha
tologie im ökumenischen Gespräch, 2013. 

Eberhard Jüngel: Tod, 3. Auflage 1985. 
Joseph Ratzinger: Einführung in das Christentum. Vorlesung über das apostolische Glaubens

bekenntnis. Mit einem neuen, einleitenden Essay, 14. Auflage 2000. 

3.3.2 Die Auferstehung 

Wie sich im Konstantinopolitanischen oder Großen Glaubensbekenntnis des Jahres 381 wider
spiegelt161, wurde in der christlichen Tradition die Auferstehung der Toten von Anfang an 
als die eigentliche christliche Hoffnung verstanden. Dabei hielt man bis ins Mittelalter 

158 Ebd. 335. 
159 Ebd. 
160 Ebd. 337. 
161 DH 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 363 

hinein weitgehend den Auferstehungsleib, den der Mensch am Jüngsten Tag erhalten 
würde, für identisch mit dem irdischen Leib des Verstorbenen. Auch Thomas von Aquin 
stellte sich vor, dass der Auferstehungsleib vorwiegend aus der früheren Körpermaterie 
genommen wird, wenn er auch andere Materie oder eine andere Form von Materie für 
ihn nicht ausgeschlossen hat. Die leibfreie Geistseele schien zu genügen, um die Identi
tät des künftigen Auferstehungsleibes mit dem irdischen Leib zu gewährleisten. 

Auch das westliche Credo sprach nicht von der „Auferstehung der Toten“, sondern 
von der „Auferstehung des Fleisches“. In verschiedenen Lehrentscheidungen wurde fest
gehalten, dass bei der Zukunft Christi alle Menschen in dem Fleisch (und Blut) auferste
hen werden, in dem sie während ihres irdischen Lebens gelebt haben.162 Ebenso wurde 
auf dem 4. Laterankonzil (1215) noch einmal gegen die Katharer festgestellt, dass alle „mit 
ihren eigenen Leibern [d. h. Körpern] […], die sie jetzt tragen“, auferstehen werden.163 Im 
Laufe der Zeit wurde jedoch immer deutlicher und zum Teil radikaler zwischen dem ir
dischen Körper und dem (künftigen) Auferstehungsleib (Kap. 3.3.2.2) unterschieden und 
schließlich Ende des vergangenen Jahrhunderts eine Auferstehung im Tod angedacht 
(Kap. 3.3.2.1). 

3.3.2.1 Auferstehung im Tod 
In den 80er Jahren haben Gisbert Greshake und Gerhard Lohfink die Auffassung vertre
ten, die Auferstehung finde bereits im Tod statt. Für Lohfink gibt es neben der Ewigkeit 
Gottes und der irdischen Zeit des Menschen nämlich noch ein Drittes: die „Dimension 
verklärter Zeit, in die alle Geschichte des Einzelnen und der Menschheit gesammelt und 
eingebracht wird“164. Diese verklärte Zeit ist ihm zufolge gleichzeitig Prozess und Voll
endung, sie ist nicht nur Auferwecktsein, sondern auch Auferwecktwerden, nicht nur 
Sein-bei-Gott sondern auch das endgültige Zu-Gott-Gelangen.165 Wie der Tod den Men
schen als ganzen betrifft, weil er als ganzer umgewandelt wird, betrifft auch die Aufer
stehung den ganzen Menschen: seine gesamte Geschichte, alles, was er in seinem Leben 
getan und erlebt hat. 

„Denn das Bekenntnis zur Auferstehung des Fleisches meint eben nicht nur den Körper, 
sondern die ganze Geschichte des Menschen, diese wunderbare, abenteuerlich ver
schlungene Geschichte mit ihren Tränen und ihren Ekstasen, ihren Traurigkeiten und 
ihren Seligkeiten – alles wird ,mitgenommen‘ in das ewige Leben mit Gott.“166 

Alles wird mitgenommen und verklärt sich. Alles wird, wie Medard Kehl darlegt, im drei
fachen Hegelschen Sinn aufgehoben: 1. bewahrt, 2. außer Kraft gesetzt und 3. emporge
hoben. 

162 DH 72 76 540 684. 
163 DH 801. 
164 Greshake/Lohfink 73. 
165 Vgl. Greshake/Lohfink 68. 
166 Lohfink 2018, 202. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


364 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

(1) „Alles das wird von Gottes Liebe bewahrt, was in einem persönlichen Leben und in 
der menschlichen Geschichte überhaupt für die endgültig versöhnte Gemeinschaft 
mit Gott und miteinander im Reich Gottes wichtig ist; also alles, was von uns in 
vertrauendem Glauben, in Hoffnung und Liebe getan oder erlitten wird. Darin liegt 
die Kontinuität zwischen dieser und der kommenden Welt. 

(2) Alles das wird von Gottes Liebe außer Kraft gesetzt, was in diese endgültige Versöh
nung nicht integriert werden kann. So sagt es die Offenbarung: Gott wird ,alle Trä
nen von unseren Augen abwischen‘ (Offb 21,4). Das heißt: Schmerzen werden ver
gehen, Wunden werden heilen, Menschen werden miteinander, aber auch mit all 
dem Beschädigten, Gescheiterten und Ungelebten ihres eigenen Lebens versöhnt 
[…]. 

(3) Alles das, was wir an bewahrenswerter ,Frucht‘ unseres Lebens mit in die Voll
endung bringen, wird von Gottes Liebe entgegengenommen und durch sie zur 
vollen ,Reife‘ gebracht (,emporgehoben‘). […] Das von uns in die Vollendung Ein
gebrachte (und mag es noch so wenig sein) erhält durch das unangefochtene 
Bleiben in der Gegenwart Gottes seine endgültig geglückte Gestalt: Es kommt 
endlich ganz zu sich, weil es ganz zu Gott gefunden hat.“167 

Lohfink geht in seiner Theologie der Auferstehung im Tod allerdings noch einen Schritt 
weiter. Denn der „einzelne Mensch, selbst wenn er schon bei Gott ist, kann erst dann 
ganz vollendet bei Gott sein, wenn all das geläutert und verarbeitet ist, was ihn mit denen 
verbindet, die noch auf Erden leben – etwa das Leid, das er anderen zugefügt hat“168. 
Erst wenn die Geschichte ganz vollendet ist, kommen auch die Verstorbenen an ein En
de. Die Zwischenzeit – hier ist nach Lohfink der Zwischenzustand anzusiedeln – darf 
man sich aber Lohfink zufolge mitnichten irdisch-zeitlich vorstellen. Die Verstorbenen 
warten nicht in irdischer Zeit. Für sie ist die Zeit verklärt, es ist eine Gleichzeitigkeit. Die 
Zeit vergeht nicht mehr, die Verstorbenen schauen im Tod Gott und auch wenn die ir
dische Zeit linear weiterläuft, wird es für die Toten so sein, dass zugleich mit ihnen die 
Welt zu Gott hinüberschreitet. 

„Für den einzelnen Menschen bedeutet dies, dass er im Tod nicht nur sein eigenes 
,Hinüberschreiten‘ zu Gott erfährt, sondern zugleich das ,Hinüberschreiten‘ der Welt 
und der gesamten Geschichte zu Gott. Er erfährt im ,Durchschreiten‘ des Todes nicht 
nur, dass sich nun seine individuelle Geschichte vor Gott ,versammelt‘, sondern zu
gleich durch tausend Fäden mit der eigenen Geschichte verknüpft – die Geschichte der 
Welt und aller Menschen. Man könnte es auch so formulieren: Indem ein Mensch stirbt 
und eben dadurch die irdische Zeit hinter sich lässt, gelangt er in jene ,Dimension‘, in 
der die gesamte übrige Geschichte ,gleichzeitig‘ mit ihm an ihr Ende beziehungsweise 
zu ihrer Vollendung kommt, mag sie auch inzwischen in der Dimension irdischer Zeit 
noch unendlich weite Wegstrecken zurückgelegt haben.“169 

Nach Lohfink ereignet sich also für den Sterbenden „zeitgleich“ mit dem Tod das En
de der Welt. „Wenn es bei Gott keine irdische Zeit mehr gibt, dann ist mein Tod bereits 

167 Kehl 148f. 
168 Lohfink 2018, 206. 
169 Ebd. 236. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 365 

der Jüngste Tag, und dann ist in meinem Tod die Auferstehung des Fleisches bereits ge
kommen.“170 Wenn die Auferstehung und die Begegnung mit Christus „im“ Tod stattfin
den, ist aber auch „wieder jenes eschatologische Bewusstsein möglich, in dem die ersten 
Christen gelebt haben“171. Denn wenn ich darauf hoffen darf, mit dem Tod aufzuerste
hen, dann ist eine Naherwartung berechtigt und angemessen. 

Trotz dieses unbestritten wertvollen Gedankens, dass für den Einzelnen die Erwar
tung des eigenen Todes der Naherwartung der frühen Christen zumindest subjektiv ent
spricht, wurde Lohfinks Konzept der „Gleichzeitigkeit“ zu Recht kritisiert. Denn auch 
verklärte oder himmlische Zeit ist noch Zeit und hat somit Dauer. Auch wenn die Ver
storbenen keine irdische Zeit mehr erleben, fällt für sie mit dem „Augenblick“ ihres To
des nicht die Vollendung der Welt und der gesamten Geschichte zusammen. Auch sie 
müssen noch auf das Ende von allem warten, selbst wenn dieses Warten bei Gott nicht 
mehr den negativen Beigeschmack irdischen Wartens und Unerfülltseins hat. Dass es 
auch im Jenseits eine Art Zeit geben muss, folgt schon allein daraus, dass die Ausreifung 
und Umwandlung des Einzelnen nach dem Tod noch Zeit in Anspruch nehmen. Verän
derung ist nur in der Zeit denkbar. Von daher ist es sinnvoll, so etwas wie eine himmlische 
Zeit anzunehmen, auch wenn wir uns diese Zeit nicht vorstellen, höchstens in Momen
ten großer Erfülltheit ahnen können. Das Leben nach dem Tod ist überzeitlich, das heißt, 
nicht zeitlich im irdischen Sinn, aber auch nicht zeitlos. 

Darüber hinaus ist Ratzinger in seiner Eschatologie (1977) zuzustimmen, wenn er im 
Zusammenhang der Auferstehung im Tod dem Satz Greshakes widerspricht, die Materie 
„an sich“ sei unvollendbar. Zur Vollendung des Menschen gehört die Vollendung der mate
riellen Welt, in der er gelebt hat. Der Mensch wird nicht in einer geistigen Welt vollendet, 
die mit der materiellen nichts zu tun hat. 

„Ein ewiges beziehungsloses und damit auch statisches Nebeneinander der materiel

len und der geistigen Welt, widerspricht dem Wesenssinn der Geschichte, widerspricht 
der Schöpfung Gottes und widerspricht dem Wort der Bibel. Deswegen muss, ohne die 
Verdienste von Greshakes Buch irgendwie zu schmälern, dem Satz widersprochen wer
den: ,Die Materie ,an sich‘ … ist unvollendbar‘ (386). Das würde den gegenteiligen Ver
sicherungen zum Trotz eine Teilung der Schöpfung und insofern einen letzten Dualis
mus bedeuten, bei dem der ganze Bereich der Materie aus dem Schöpfungsziel her
ausgenommen und zu einer Wirklichkeit zweiter Ordnung gemacht wird.“172 

Erst wo Einheit der Schöpfung ist, kann gelten, dass „Gott alles in allem“ ist.173 
Dass zur Vollendung des Menschen im Ganzen die Vollendung der materiellen Welt 

gehört, bedeutet aber nicht, dass die neue, vollendete Welt selbst materiell ist. Das 
scheint sie aber für Ratzinger zu sein, wenn er von der „Art des Materiebezugs der Men
schen in der neuen Welt“ spricht und das Ziel des Kosmos als eine Situation beschreibt, 
„in der Materie und Geist einander neu und endgültig zugeeignet sein werden“.174 Ist 

170 Lohfink 1976, 57. 
171 Lohfink 2018, 247. 
172 Ratzinger: Eschatologie, 155. 
173 1 Kor 15,28. 
174 Ratzinger: Eschatologie 156; vgl. Einführung 340. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


366 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

die kommende Welt, wenn auch auf eine Weise, die wir uns nicht vorstellen können, 
materiell, dann sind es auch die Auferstehungsleiber, so die unausgesprochene Schluss
folgerung Ratzingers. Für ihn ist eine Auferstehung, die am Erdenleib vorbeigeht, „die 
nicht bis zur Materie […] vorstößt, […] eben keine Auferstehung“175. 

Für die Auffassung, die kommende Welt sei materieller Natur, gibt es aber weder in 
der Bibel noch in der Tradition stichhaltige Hinweise. Ganz im Gegenteil wird biblisch 
das Neue der künftigen Welt stark betont. Die alte Welt verwelkt und vergeht, es kommt 
ihr Ende.176 Die Welt wird neu geschaffen und es kommt ein neuer Himmel und eine 
neue Erde, ein neues Jerusalem, in dem Gott selbst das Licht sein wird.177 

Die Tradition kennt zwar eine Wiederherstellung der Welt178, was heißen würde, 
dass es einst ein Paradies auf Erden gegeben hat, das dann wieder hergestellt wird. Aber 
genau diese Voraussetzung lässt sich heute nicht mehr nachvollziehen. Ansonsten wird 
ebenfalls das Neue stark hervorgehoben: Die ganze Schöpfung wird von der Vergäng
lichkeit befreit und vollkommen erneuert.179 

Dass die Welt neu erschaffen wird, heißt nicht, dass Gott die alte Welt vernichtet 
oder sich selbst überlässt. Aber warum sollte man sich ihre Neuerschaffung nicht analog 
zum pneumatischen Auferstehungsleib bei Paulus als Verwandlung in eine nicht-ma
terielle pneumatische Welt vorstellen, die dadurch von statten geht, dass der Geist die 
alte Welt vollständig durchdringt und verwandelt, zumal sie nach Paulus in Geburts
wehen liegt.180 Wie im paulinischen Bild vom Samen sich der Körper gerade dadurch 
in den neuen Leib verwandelt, dass er stirbt, verwandelt sich die alte Welt gerade da
durch in die neue, dass sie als materielle untergeht und in diesem Untergang die neue 
aus ihr hervorgeht. Obwohl aus dem Körper beziehungsweise der Materie der neue Leib 
beziehungsweise die neue Welt hervorgeht, ist die neue Wirklichkeit selbst nicht mate
riell, zumindest nicht in dem Sinn, dass sie aus Elementarteilchen aufgebaut ist, Platz 
braucht und Masse hat. 

Indem Ratzinger in seiner Auseinandersetzung mit der Theorie von der Auferste
hung im Tod in seiner Eschatologie die Überzeugung vertritt, der Auferstehungsleib sei 
materieller Natur oder in ihn gehe Materie als solche ein, weshalb er erst am Ende der 
Zeiten, wenn die Schöpfung als ganze vollendet wird, vom Menschen empfangen wer
den kann, handelt er sich bewusst die Probleme einer Anima separata ein, etwa das Pro
blem, wie wir Lebenden mit den Verstorben kommunizieren können, wenn der Leib als 
Ausdrucks- und Kommunikationsmittel der Seele dient. Während für ihn in der Einfüh
rung der Auferstehungsleib das „Selbst“ des Menschen in der Weise des „Pneumas“ oder 
„Geistes“ und somit eine „transphysikalische Wirklichkeit“ darstellt181, hält er in der Es
chatologie den Leichnam des Verstorbenen für ein schlagendes Argument gegen eine Auf
erstehung im Tod. Während er in der Einführung noch bemüht ist, die Leib-Seele Einheit 

175 Ratzinger: Eschatologie 215; vgl. J. Rahner 208. 
176 Jes 24,4; / 1 Joh 2,17; / Mt 13,39. 
177 Mt 19,28; / Offb 21,1; / Offb 21,23. 
178 DH 4168. 
179 DH 4339; DH 4168. 
180 Röm 8,22. 
181 Ratzinger: Einführung, 339. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 367 

des Menschen zu wahren, nimmt er in der Eschatologie, wie er selbst einräumt, die An
wendung des „Un-Begriffs“ einer „leibfreien Seele“ für den Zwischenzustand bewusst in 
Kauf.182 Wie wenig überzeugend auch neuere Versuche der analytischen Religionsphi
losophie beziehungsweise Theologie im Rahmen einer materiellen Auffassung von Auf
erstehung sind, das Problem der Identität der irdischen und der auferstandenen Person 
oder das Problem der Individualität einer Anima separata zu lösen, die am Jüngsten Tag 
einen materiellen Leib erhalten und „informieren“ soll, hat jüngst Julian Tappen in seiner 
Dissertation aufgezeigt.183 

Ob man sinnvollerweise von einer Auferstehung im Tod sprechen kann, hängt davon 
ab, was im Tod mit dem Menschen geschieht und was man unter dem Auferstehungsleib 
versteht. Dazu seien zwei Thesen aufgestellt, die breite Zustimmung finden dürften: 

(1) Weil der Mensch im Tod unmittelbar Gott selbst begegnet und ihn diese Begegnung in 
einen vollkommen liebenden Menschen verwandelt, findet das Wesentliche der in
dividuellen Vollendung des Menschen bereits im Tod oder unmittelbar danach selbst 
statt. Der Mensch wird dabei als Subjekt vollendet. 

(2) Weil der Mensch aber nicht nur für sich seiendes freies Subjekt, sondern auch Person 
und insofern auf andere Personen und die Welt als ganze bezogen ist, ist seine Voll
endung erst dann abgeschlossen, wenn alle Menschen und die Schöpfung als ganze 
vollendet sind, also am Jüngsten Tag. 

Im Tod erwartet den Menschen das, was traditionell Gericht und Fegfeuer genannt wird, 
so dass er bereits dadurch als Subjekt ganz er selbst wird. Vom Heiligen Geist durchdrun
gen und verwandelt, sind all seine Kräfte in die Liebe integriert, ist er ganz eins und 
vollkommen zufrieden mit sich selbst. Im Hebräerbrief ist dementsprechend von den 
„schon vollendeten Gerechten“ die Rede.184 Auch gemäß der Konstitution Benedictus Deus 
aus dem Jahr 1336 schauen zumindest Heilige, Kinder und Märtyrer Gott schon unmit
telbar von Angesicht zu Angesicht.185 Deshalb ist für die Verstorbenen jetzt schon wahr
haft „Himmel“, wie Ratzinger in seiner Eschatologie schreibt.186 Doch da die Geschichte 
auf Erden real weitergeht, fehlt ihnen noch etwas Wesentliches zum vollkommenen Heil 
und Glück. Es fehlen vor allem die auf Erden zurückgelassenen Menschen, die sie von 
Herzen geliebt haben oder an denen sie vielleicht schuldig geworden sind. 

„Wenn auch in der geschauten Liebe das Leid antizipativ schon aufgehoben ist, der Aus
gang feststeht, alle Sorgen überwunden und alle Fragen beantwortet sind, so ist doch 
die Ganzheit des Heils noch nicht eingetreten, solange es nur antizipativ in Gott fest
steht und nicht den letzten Leidenden real erreicht hat.“187 

182 Ratzinger: Eschatologie, 219. 
183 Tappen 74–130. 
184 Hebr 12,23. 
185 DH 1000f. 
186 Ratzinger: Eschatologie, 153. 
187 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


368 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

In diesem Sinn ist auch der einzelne Mensch erst dann ganz vollendet, wenn es alle Men
schen nicht nur in vorweggenommener Zuversicht, sondern real sind, wenn also die Ge
schichte als ganze abgeschlossen ist, wenn alle bei Gott sind und Gott alles in allem ist. 

Dass zur vollkommenen Vollendung des Menschen die reale Vollendung von allen 
und von allem gehört, ist jedoch kein Argument dafür, dass es Auferstehung erst am Ende 
der Zeiten geben kann, dass der Einzelne strikt nur mit allen anderen zusammen aufer
stehen kann. Denn dann wäre genaugenommen auch Christus noch nicht auferstanden, 
nimmt man sein Menschsein als reales Bezogensein auf alle anderen Menschen und de
ren Vollendung ernst. 

Nimmt man auf der anderen Seite ernst, dass von Auferstehung nur dann die Re
de sein kann, wenn der Mensch als Leib-Seele Einheit, als Person im Sinn eines Kom
positums von Leib und Seele, vollendet ist, dass es also Auferstehung nur als leibliche 
geben kann, spitzt sich die Frage nach der Auferstehung auf die Frage nach dem Aufer
stehungsleib zu.188 Kann die Vollendung des Einzelnen als Subjekt, wie sie im Tod statt
findet, als leibliche Auferstehung gedacht werden? 

Literatur 

Joseph Ratzinger/Benedikt XVI.: Eschatologie. Tod und ewiges Leben, 3. Auflage 2017. 
Gerhard Lohfink: Der Tod ist nicht das letzte Wort. Meditationen, 1976. 
Gisbert Greshake/Gerhard Lohfink: Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit. Untersu

chungen zur christlichen Eschatologie, 4. Auflage 1982. 
Gerhard Lohfink: Am Ende das Nichts? Über Auferstehung und Ewiges Leben, 2018. 
Medard Kehl: Und was kommt nach dem Ende? Von Weltuntergang und Vollendung, Wieder

geburt und Auferstehung, 2. Auflage 2008. 
Georg Gasser/Ludwig Jaskolla/Thomas Schärtl (Hg.): Handbuch für analytische Theologie 

[= HaTh], 2017. 
Julian Tappen: Hoffen dürfen. Fundamentaltheologische Überlegungen zu einer zeitgemäßen 

Eschatologie der Versöhnung, 2021. 

3.3.2.2 Leibliche Auferstehung 
Einen ersten Hinweis in diese Richtung gibt Ratzinger selbst in seiner Eschatologie, wenn 
er den Leib nicht von der Materie, sondern von der Seele her bestimmt und deutlich zwi
schen dem „Körper“ und der „Leiblichkeit“, die bereits Origenes als „Gestalt“ oder „Cha
rakter“ verstanden hat189, unterscheidet. 

„Nicht die einzelnen Atome und Moleküle als solche sind ,der Mensch‘ und nicht an 
ihnen hängt daher die Identität der ,Leiblichkeit‘; sie hängt vielmehr daran, dass Ma

terie unter die Ausdruckskraft der Seele tritt. So wie die Seele sich […] einerseits von 
Materie her definiert, so ist umgekehrt der Leib ganz von der Seele definiert: Leib, und 

188 Siehe dazu auch HaTh 611–666. 
189 Ratzinger: Eschatologie, 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 369 

zwar identischer Leib, ist das, was die Seele sich als ihren körperlichen Ausdruck baut. 
Gerade weil die Leiblichkeit […] so unlösbar zum Menschsein gehört, wird die Identität 
der Leiblichkeit nicht von der Materie, sondern von der Seele her bestimmt.“190 

Auch wenn die Identität des Leibes „nicht von der Materie, sondern von der Person, von 
der Seele her zu denken“ ist191, bleibt jedoch für Ratzinger der Leib an die Materie ge
bunden. Er stellt einen körperlichen Leib dar und ist nichts anderes als der von der Seele 
geprägte und geformte Körper. 

Dass es neben einem körperlichen Leib einen nichtmateriellen Leib geben kann, wird 
deutlich, wenn man bedenkt, dass nicht nur die Seele den Körper, sondern auch der Kö
per die Seele beeinflusst und prägt. Wir wissen heute besser und genauer als früher um 
den psychosomatischen Zusammenhang zwischen Körper und Seele. Wie es einem Men
schen psychisch geht, hängt sehr stark davon ab, wie es ihm physisch geht und in welcher 
physischen Umgebung er sich befindet, wie sich auch umgekehrt psychisches Befinden 
körperlich äußert. Die körperlichen oder körperlich vermittelten Erfahrungen des Men
schen, das, was er in der materiellen Welt und durch sie erlebt und erlitten hat, gestalten 
und formen die Seele mit. Sie hinterlassen Spuren in seiner Seele, „und zwar die entschei
denden Spuren […]. Denn an diesen ,Spuren‘ macht sich die Frage der individuellen Iden
tität des Menschen fest. Eine solche ,leibhaftig‘ geprägte Seele wäre dann als der wirklich 
Tod überdauernde Repräsentant des Menschen, einschließlich seiner unverwechselba
ren Geschichtlichkeit und Weltbezogenheit vorstellbar.“192 Das heißt aber im Klartext, 
dass der Mensch nicht nur als Seele, sondern mit Leib und Seele den Tod überdauert, 
mit einem nichtkörperlichen, nichtmateriellen Leib als der individuellen Gestalt, die die 
Seele im Laufe ihrer Lebensgeschichte angenommen hat. 

„Unsere Vorstellungskraft stößt bei diesem Thema deutlich an ihre Grenze. Denn aus 
unserer Erfahrung kennen wir eben nur einen Leib, der zugleich auch organisch-körper
lich verfasst ist. Die biblische Verheißung der Auferstehung der Toten rechnet jedoch 
offensichtlich mit der Möglichkeit, dass nicht jede Form von Leiblichkeit auch zugleich 
,Körperlichkeit‘ bedeutet. […] Dass es durchaus sinnvoll ist, zwischen ,Leib‘; und ,Kör
per‘ begrifflich zu unterschieden, und zwar nicht bloß im Hinblick auf ein ,Jenseits‘ des 
Todes, sondern durchaus auch für das ,diesseitige‘ Leben, lässt sich an einfachen Bei
spielen aufzeigen, die jeder kennt: Wenn ich z. B. das faltige, zerfurchte Gesicht eines 
alten Menschen anschaue, dann erkenne ich darin viel mehr als nur eine bestimmte 
Form von Haut, Fleisch und Knochen. In einem Gesicht, gerade in einem altgeworde
nen, spiegelt sich oft sehr viel von der Biographie eines Menschen wider, mit ihrer gan
zen Last und Lust. Oder nehmen wir die Augen: In ihnen kann viel von der Freude und 
dem Leid, der Zufriedenheit oder der Unzufriedenheit eines Menschen entdeckt wer
den.“193 

190 Ebd. 144f. 
191 Ebd. 146. 
192 J. Rahner 209. 
193 Kehl 145f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


370 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Menschliche Personen besitzen nicht nur einen körperlichen Leib, sondern auch einen 
seelischen oder geistigen. In ihn geht ihre gesamte Lebensgeschichte ein, und er ist ge
prägt von ihrem Charakter. Er ist Eindruck dessen, was ihnen widerfahren ist, aber auch 
Ausdruck dessen, was sie aus sich „gemacht“ haben. 

Damit sind wir bereits dem nähergekommen, was mit dem Auferstehungsleib gemeint 
sein könnte. Von ihm sagt Paulus, er sei pneumatischer, das heißt geistig-geistlicher Na
tur. Zu ihm gehört nichts Körperliches, Stoffliches oder Materielles. Auch Jesus sagt im 
Streitgespräch mit den Sadduzäern von den Auferstandenen nur, sie seien „wie Engel 
im Himmel“, also in einem körperlosen Zustand.194 Wenn er dann dem Verbrecher, der 
mit ihm gekreuzigt wird, verspricht: „Heute noch wirst du mit mir im Paradies sein“, 
verspricht er ihm nichts Geringeres als die unmittelbar bevorstehende Auferstehung.195 
Auch im Hebräerbrief ist, wie erwähnt, die Rede von Gerechten, die bereits „vollendet“ 
sind.196 

Der Verstorbene benötigt nichts von seinem Leichnam und auch sonst nichts von 
der materiellen Welt, um leiblich auferstehen zu können. Er bedarf nur des Pneumas, 
des Geistes Gottes. Sein pneumatischer Auferstehungsleib ist seine individuelle innere 
Gestalt, die vom Heiligen Geist im Tod vollendet wird. Insofern der Geist schon im ir
dischen Leben beginnt, den Menschen zu durchdringen und zu verwandeln, kann man 
sogar sagen, dass der pneumatische Auferstehungsleib schon vor dem Tod in nuce vor
handen ist und sich heranbildet, wie im Samenkorn, das stirbt, sobald es in die Erde 
fällt, die künftige Pflanze bereits im Keim vorhanden ist und schon unter der Erde zu 
wachsen und sich zu entwickeln beginnt.197 

Im Tod trennt sich nicht eine leibfreie Seele des Menschen vom Körper, um sich nach 
einem mehr oder weniger langen Zwischenzustand mit einem neuen materiellen Leib 
zu verbinden und ihn zu „informieren“, das heißt der eigenen Lebensgeschichte entspre
chend zu formen und zu prägen. Ein solcher Leib bliebe für den Menschen ein „Fremd
körper“. Auch wird im Tod der materielle Körper, der stirbt, nicht durch den pneumati
schen Auferstehungsleib gewissermaßen von außen ersetzt, so dass die Seele des Men
schen, die ihren Körper verloren hat, rasch zur vollständigen Person ergänzt werden 
muss. Vielmehr entfaltet sich im Tod der pneumatische Leib des Menschen vollends, der 
bildlich gesprochen schon im Keim vorhanden und durch Sterben und Auferstehen im 
irdischen Leben bereits im Verborgen mehr oder weniger herangewachsen ist. Mit der 
Entfaltung des Auferstehungsleibes durch das Wirken des Heiligen Geistes fällt die Ver
klärung der eigenen Lebensgeschichte zusammen. Der neue Leib ist als verklärte Geschichte 
verklärter Leib. Durch seine Freiheitsgeschichte trägt der Mensch selbst zu ihm bei. In
dem er in seinem irdischen Leben dem Wirken des Geistes Raum gibt und in der Liebe 
wächst, wächst er zu jener pneumatischen Persönlichkeit heran, die er im Jenseits in Voll
endung sein wird. 

Weil die Verstorbenen keine leiblosen und damit gestalt- und ausdruckslosen Seelen 
sind, die auf ihre Vollendung warten, sondern leib-seelische Personen, können wir Le

194 Mt 21,30. 
195 Lk 23,43. 
196 Hebr 12,23. 
197 1 Kor 15,3. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 371 

benden mit ihnen kommunizieren. Sie weilen vielleicht schon mitten unter uns. Aber wir 
können sie noch nicht wahrnehmen, weil uns noch der pneumatische „Röntgenblick“ da
für fehlt. Ihr Auferstehungsleib wird für uns in „Erscheinung“ treten, wenn wir selbst im 
Tod als Subjekte vollendet werden. Auch an den noch Lebenden können wir die innere 
pneumatische Gestalt noch nicht wahrnehmen, obwohl wie sie bisweilen schon ahnen. 

Dass Jesus Christus mitsamt seinem Leichnam auferstanden ist, wie es das leere 
Grab bezeugt, ist kein Argument gegen eine leibliche Auferstehung im Tod. Denn mit 
seiner Auferstehung dürfte er nicht die Auferweckung sämtlicher Leichname oder deren 
Reste, sondern die Vollendung der Schöpfung als ganzer auch und gerade in ihrer Ma
terialität auf einzigartige Weise als Schöpfungsmittler vorweggenommen haben. Auch 
das Dogma von der Aufnahme Marias mit Leib und Seele in den Himmel kann nicht als 
Argument gegen eine Auferstehung im Tod herhalten, insofern es in sich eine solche Auf
nahme bei den anderen Menschen ja nicht ausschließt.198 

Sowohl aus philosophischen als auch aus theologischen Gründen ist daran festzu
halten, dass der Mensch eine Leib-Seele-Einheit bildet und seine Seele niemals ohne Leib 
existieren kann. Mit Saskia Wendel lässt er sich in seiner derzeitigen Verfassung als „vier
blättriges“ Kleeblatt begreifen, „dessen Mehrdimensionalität sich in den Aspekten der 
Subjektivität und Personalität, Leiblichkeit und Körperlichkeit ausdrückt“199. Als Subjekt 
ist der Mensch intuitiv mit sich vertraut und ist sich seiner selbst in einer Erste-Person- 
Perspektive, in der er unvertretbar ist, bewusst. Daneben ist er aber als Subjekt „immer 
schon eingespannt in ein Netz von anderen Subjekten“ und insofern Person, die sich ne
ben dem Bezogensein auf alle anderen Personen durch einmaliges In-der-Welt-Sein aus
zeichnet.200 Der Leib hat eine Doppelstruktur: „Auf der einen Seite ist er Ding unter Din
gen und damit Objekt der Wahrnehmung, auf der anderen Seite derjenige, der die Dinge 
berührt und sieht. Als Ding unter Dingen ist der Leib objektivierter Körper.“201 Der Leib 
im eigentlichen Sinn, „das Medium meines Fühlens, Wollens, Erkennens und Handelns“, 
lässt sich dagegen nicht wie der Körper objektivieren. Er ist mir auf eigentümliche Wei
se entzogen, eben weil er mein Leib ist. Leiblichkeit gibt es, wie Edmund Husserl sagt, 
nur in der ersten Person. „Ihr ist, analog zur Subjektivität, ein transzendentaler Charak
ter zuzusprechen.“202 Während dem Menschen durch den Körper ein „Zur-Welt-Sein“ 
zukommt, ist er durch den Leib mit seiner Ich-Perspektive Mittel- oder Angelpunkt der 
Welt. „Dem Zur-Welt-Sein des Körpers korrespondiert damit das In-der-Welt-Sein des 
Leibes.“203 

In der vollendeten Welt wird der Mensch nicht nur vollendetes Subjekt, sondern auch 
vollendete Person sein, die alle anderen Personen uneingeschränkt liebt und ihre eigene 
Ich-Perspektive in der neuen Welt, ihr eigenes In-der-Welt-Sein hat. Es gehört zu sei
nem Wesen, „Geist in Welt“ zu sein, auch wenn diese Welt keine materielle mehr ist. 

198 DH 3903. 
199 Tappen 205, mit den entsprechenden Literaturangaben. 
200 Ebd. 206. 
201 Ebd. 
202 Ebd. 207. 
203 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


372 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Mit dem Tod endet die Freiheitsgeschichte des Menschen endgültig. Er kann danach 
nicht mehr selbst bestimmen, wer er ist, sondern wird der geworden sein, der er ge
worden ist, und als ein solcher vom Geist vollendet werden. Das schließt nicht aus, dass 
der Vollendungsprozess als Ausreifungsprozess noch einige Zeit in Anspruch nimmt. Die 
vollzogene, getätigte oder gezeitigte Freiheit vollendet sich damit selbst im Tod, sie ist 
von da an erfüllte Freiheit, die an ihr Ziel gekommen ist. Doch wie kann man sich erfüllte 
und vollendete Freiheit im Jenseits denken? 

Den Schlüssel dazu kann der erste Johannesbrief liefern, in dem gesagt wird, dass 
der Mensch Gott ähnlich sein wird, weil er ihn schauen wird, wie er ist.204 Gott ähnlich 
sein heißt sicher nicht, determiniert und damit fremdbestimmt sein. Vollendete Freiheit 
ist nicht von Gott determinierte und somit kompatibilistische Freiheit, sondern Teilhabe 
an der Freiheit Gottes oder Ähnlichkeit mit der Freiheit Gottes. Es kann sich bei ihr aber 
auch nicht einfach um libertarische Freiheit handeln, wie wir sie jetzt kennen oder an
nehmen, weil das einschließen würde, dass sich der vollendete Mensch noch oder wieder 
für Böses entscheiden könnte. Der Mensch ist in der Vollendung auf nichtdeterminier
te, echte Weise frei, ohne noch das Böse wählen zu können. Weil er durch den Heiligen 
Geist zum vollkommen liebenden Wesen verwandelt worden ist, also gut ist, kann er nur 
noch richtig entscheiden und gut handeln, sofern diese Begriffe dann noch zutreffen. Weil 
er ein Liebender ist, kann er nur noch lieben und, sofern es Alternativen gibt, nur noch 
zwischen Gutem und Gutem wählen. Die zur vollkommenen Liebe vollendete und gerade 
darum vollkommen erfüllte Freiheit lässt sich somit als „eingeschränkt“ libertarische Frei
heit begreifen oder als spontane Freiheit, analog zu der Freiheit, die den drei göttlichen 
Personen zugesprochen wurde.205 

Die Vollendung des einzelnen Menschen ist, so lässt sich zusammenfassen, nicht 
von der Vollendung der materiellen Welt her – und damit im Sinn einer körperlichen 
Auferstehung – zu denken. Vielmehr ist umgekehrt von der inneren Verwandlung des 
Menschen durch den Heiligen Geist, die beim Menschen schon in diesem Leben anhe
ben kann, auf die Vollendung der materiellen Welt zu schließen. Dass auch die Welt als 
ganze, und nicht nur der Mensch, von Innen durch den göttlichen Geist vollendet werden 
kann, ist denkbar, wenn sie bereits von Anbeginn ihrer Entwicklung an in ihren kleins
ten Materieeinheiten so etwas wie eine Innenseite besessen hat, ohne die sich auch der 
menschliche Geist nicht hätte entwickeln können.206 

Legt man, was die Vollendung des Einzelnen angeht, großen Wert auf eine Kompro
missformel, so könnte sie nach all dem lauten: Die Auferweckung des Menschen findet im 
Wesentlichen bereits im Tod statt, wird aber erst am Ende der Menschheits- und Welt
geschichte vollendet, wenn die materielle Welt vom Heiligen Geist in eine pneumatische 
verwandelt sein wird und der Einzelne seinen endgültigen „Platz“ in der Gemeinschaft 
der Heiligen gefunden haben wird. 

204 1 Joh 3,2. 
205 Bd. 2, Kap. 3.3.8. 
206 Bd. 1, Kap. 1.1.3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 373 

Literatur 

Saskia Wendel: Affektiv und inkarniert. Ansätze deutscher Mystik als subjekttheoretische Her
ausforderung, 2002. 

3.3.3 Das Gericht 

Wenn der Mensch stirbt oder gestorben ist, wird er von Gott gerichtet. Die Botschaft vom 
Gericht ist fest im christlichen Glaubensbekenntnis verankert. Sie war jedoch „in der Ge
schichte des Christentums über weite Strecken hinweg alles andere als der Ausdruck ei
ner Zukunftshoffnung. Die ursprüngliche Frohbotschaft wurde zur Angst einflößenden 
Drohbotschaft. Sie wurde zum Mittel missbraucht, um moralisches und verantwortliches 
Verhalten hier auf dieser Welt durch Druck und Erzeugung von Furcht zu gewährleisten.“207 
Dieser Machtmissbrauch hält sich bis in die Gegenwart. So kennt beispielsweise der Welt
katechismus der römisch-katholischen Kirche aus dem Jahr 1992 viele schwere Sünden, 
die, wenn sie nicht vor dem Tod gebeichtet oder zumindest ernsthaft bereut werden, 
aus dem „Himmelreich“ ausschließen und den „ewigen Tod in der Hölle“ bedeuten.208 
Als schwere Sünde zählt neben jeder sexuellen Betätigung außerhalb der Ehe unter an
derem „freiwilliger Glaubenszweifel“ und „Unglaube“, „Verzweiflung“ und „Vermessen
heit“ sowie „Versäumung der Sonntagspflicht“.209 Auch Selbstmord wird noch immer 
als „schwere Verfehlung“ gebrandmarkt.210 Bei „bestimmten, besonders schweren Sün
den“ – etwa einer Bischofsweihe ohne Apostolisches Mandat, der Weihe einer Frau (zur 
Diakonin, Priesterin oder Bischöfin), der Verletzung des Beichtgeheimnisses, aber auch 
einer Abtreibung, einer Apostasie (eines Glaubensabfalls) oder einer Häresie (Irrlehre) 
– droht nicht nur jenseitiges Unheil, sondern nach geltendem Kirchenrecht211 bereits 
diesseitige „Exkommunikation“, das heißt der Verlust der Kirchengemeinschaft als der 
„strengsten Kirchenstrafe“, die „den Empfang der Sakramente und die Ausübung be
stimmter kirchlicher Handlungen“ untersagt.212 Die sogenannte „unvollkommene Reue“, 
die „ein Geschenk Gottes“ und „ein Anstoß des Heiligen Geistes“ ist, erwächst laut Welt
katechismus „aus der Betrachtung der Abscheulichkeit der Sünde oder aus Furcht vor der 
ewigen Verdammnis und weiteren Strafen, die dem Sünder drohen“.213 Zudem müssen jene 
Menschen fürchten, nicht gerettet zu werden, „die sehr wohl wissen, dass die katholische 

207 J. Rahner 217 (H. d. V.). 
208 KKK 1470; 1861; 1852–1861; 2351–2353; 2357–2359; 1874. 
209 KKK 2351–2355; 2357; / 2088–2089; / 2091; / 2181; s. thematisches Register: einzelne schwere Sün

den, S. 808. 
210 KKK 2281. 
211 CIC von 1983. 
212 KKK 1463. 
213 KKK 1453 (H. d. V.). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


374 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Kirche von Gott durch Jesus Christus als eine notwendige gegründet wurde, jedoch nicht 
in sie eintreten oder in ihr ausharren wollen“214. 

Die uneingeschränkte Geltung des Weltkatechismus wurde zweiunddreißig Jahre 
nach seinem Erscheinen im Schlussdokument der Weltsynode im Jahr 2024 bestätigt. Dort 
heißt es: „Das heilige Volk Gottes bedarf einer angemessenen Ausbildung, damit es die 
Freude des Evangeliums bezeugen und in der Praxis der Synodalität wachsen kann: vor 
allem in der Freiheit der Söhne und Töchter Gottes in der Nachfolge Jesu Christi.“215 Im 
Zuge dessen wird ermutigt, eine „Katechese im Zeichen der Barmherzigkeit durchzu
führen […], ohne den Katechismus der katholischen Kirche als Bezugspunkt zu verlieren“216. 
Wie das Volk Gottes die Freude des Evangeliums bezeugen und in der Freiheit der Söh
ne und Töchter Gottes wachsen soll, wenn es zugleich den Weltkatechismus mit seiner 
menschenfeindlichen Einschränkung des Lebens und Androhung der Hölle beherzigen 
muss, wird dabei nicht verraten. Die Kirche hat ihre Macht immer dann missbraucht, 
wenn sie Menschen Angst vor göttlicher Strafe und ewiger Hölle eingeflößt hat, um sie 
– in welcher Hinsicht auch immer (Kirchenausritt bzw. -eintritt, Gottesdienstbesuch, 
Glaube, Hoffnung, Sexualität etc.) – gefügig zu machen. Im Gegensatz zu solch einer 
„schwarzen Pädagogik“ der Kirche ist es Ziel göttlicher Pädagogik, durch Liebe den Men
schen von all seiner Furcht und Angst zu befreien. Am deutlichsten kommt das im ersten 
Johannesbrief zum Ausdruck: 

„Furcht gibt es in der Liebe nicht, sondern die vollkommene Liebe vertreibt die Furcht. 
Denn die Furcht rechnet mit Strafe, wer sich aber fürchtet, ist nicht vollendet in der 
Liebe.“217 

Christen waren lange Zeit vom doppelten Ausgang des Gerichts überzeugt und sind es zum 
Teil bis heute: Die einen kommen in den Himmel, die anderen in die Hölle. Das war in 
den ersten Jahrhunderten des Christentums noch nicht so. Bereits im zweiten Jahrhun
dert betonte Clemens von Alexandrien (ca. 150–215) den universalen Heilswillen Gottes, 
das heißt seinen unumstößlichen Willen, dass alle Menschen das ewige Heil erlangen. 
In ihm sah er das entscheidende Motiv aller eschatologischen Aussagen, auch der des 
Gerichts: „Gott übt keine Rache“, so schreibt er in den Stromata, „denn Rache heißt Bö
ses mit Bösem vergelten, er aber straft nur um des Guten willen.“218 Diesem Ansatz ist 
Origenes (185–253) in seiner Eschatologie gefolgt. Die Strafen Gottes haben für ihn ei
nen erzieherischen Effekt, keine Bedeutung an sich. Sie müssen die Eigenschaft eines 
Heilsmittels haben, sonst sind sie theologisch unsinnig. 

„Alle Strafen sind [für ihn] harte, lang andauernde, aber zeitlich begrenzte göttliche 
Maßnahmen des Heilens und der Versöhnung; Zweck der Strafe ist das Ende der Strafe. 
Gottes Sieg über das Böse besteht nicht in der Vernichtung oder endlosen Verdammnis 
der handelnden Personen, sondern in der vollständigen und endgültigen Aufhebung 

214 KKK 846; Zitat aus LG 14. 
215 Weltsynode [= WS] Nr. 141. 
216 WS 145 (H. d. V.). 
217 1 Joh 4,18; vgl. Mk 4,40. 
218 J. Rahner 229 (Clemens: Stromata VII,26). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 375 

des Bösen, die in der erziehenden Befreiung aller Geschöpfe aus dem Bann des Ne
gativen vollzogen wird. Daher wird auch der Satan einmal auf den göttlichen Appell 
positiv antworten.“219 

Damit verwirft Origenes die Hölle als Ort oder Zustand der Verdammnis des Menschen 
und entwirft sie stattdessen als ein Fegfeuer, das reinigt und läutert, heilt und aufrichtet. 
Nur wenn alle Menschen am Ende gerettet werden und für immer in der liebenden An
schauung Gottes vereinigt werden können, kann Christus wirklich alles in allem sein.220 
Für die Rettung und das ewige Heil aller verwendet Origenes den Ausdruck Apokatastasis. 
Darunter versteht er sowohl die Wiederherstellung der ursprünglichen Harmonie und 
Einheit der Schöpfung als auch ihre Vollendung und Erfüllung. 

„Diese Wiederherstellung von allem, die Allversöhnung, ist freilich keine Zwangsmaß

nahme Gottes, die die Freiheit des Menschen nicht akzeptiert, sondern sie geschieht 
als eine die Freiheit voraussetzende und ernstnehmende pädagogische und therapeu
tische Maßnahme. Dabei ist – ein typischer Zug östlicher Theologie – Jesus Christus 
selbst der entscheidende Pädagoge, der Therapeut Gottes schlechthin. Diesem Wer

ben Gottes in Jesus Christus kann sich auf Dauer keiner entziehen. Selbst die gefalle
nen Engel und Dämonen werden am Ende gerettet werden.“221 

Diese optimistische Lehre ging der Kirche damals zu weit, weshalb sie nach langandauern
den Kontroversen darüber, wie die Auffassung des Origenes zu deuten und zu beurteilen 
sei, im Jahr 543 in einem lehramtlichen Schiedsspruch jene Passagen aus seinem Werk, 
„die die Apokatastasis als theologische Denknotwendigkeit zu beschreiben scheinen, als 
häretisch verurteilt[e]“222. 

Für einen doppelten Ausgang des göttlichen Gerichts trat zwei Jahrhunderte nach 
Origenes sehr engagiert Augustinus (354–430) ein. Von ihm stammt „der entscheidende 
Gegenentwurf gegen eine allzu mitleidige Theologie, die eine ewige Strafe und damit ein 
endgültiges Verlorengehen einzelner ablehnt“223. Da die Liebe Gottes für ihn zwei Seiten 
hat, seine Gerechtigkeit als verwerfende und seine Barmherzigkeit als erwählende Seite, 
besteht für ihn das Ergebnis des göttlichen Handelns und des menschlichen Verhaltens 
in einer scharfen „Gegenüberstellung des Guten in der seligmachenden Gnade und des 
Bösen im Fluch der Verdammnis“224. Der göttlichen Gerechtigkeit nach hätte eigentlich, 
wie er in De Civitate Dei ausführt, „die gesamte Masse der Menschheit“ die Höllenstrafe 
verdient, „und wenn sämtlichen [Menschen] die geschuldete Strafe der Verdammnis zu
teilwürde, so geschähe dies sicherlich nicht zu Unrecht“.225 Aber aus göttlicher Barmher
zigkeit wird für immer eine geringe Zahl gerechter Engel und Menschen von einer gro
ßen Zahl (massa damnata) der Verdammten getrennt. In dieser heilspessimistischen Sicht 

219 Ebd. 230. 
220 Vgl. 1 Kor 15,24–28. 
221 J. Rahner 231. 
222 Ebd. 232. 
223 Ebd. 233. 
224 Ebd. 
225 Ebd. (Augustinus: De Civitate Dei, XXI). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


376 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

erwartet einige wenige Erwählte das ewige Heil, während den vielen anderen Menschen Ver
dammnis und ewiges Unheil bevorsteht. „Dabei fällt auf, dass Augustinus schon in einer 
etwas hartnäckigen Weise auf der Ewigkeit der Höllenstrafe insistiert und an einer aus
führlichen Widerlegung all jener, die ein falsches Vertrauen auf die Barmherzigkeit Got
tes hegen, interessiert ist.“226 

Verhängnisvollerweise hat sich in der Kirche das Modell des Augustinus mehr oder 
weniger durchgesetzt und ist „über lange Phasen hinweg das dominierende und prägen
de geblieben […], während der Entwurf des Origenes bald an den Rand der Rechtgläubig
keit geriet und nur in wenigen, eher erbaulichen Teilen volksfrommer oder spiritueller 
Theologie einen Ort zum Überleben findet“227. 

Erst in der Neuzeit hat die Angst vor dem Weltgericht dann für viele ihre Wirkung 
eingebüßt. Seither haben sich etliche bedeutende Theologen, wie Friedrich Schleierma
cher im 19. Jahrhundert oder Karl Barth, Karl Rahner und Hans Urs von Balthasar im 20. 
Jahrhundert, in aller Deutlichkeit für eine Hoffnung auf das Heil aller ausgesprochen. 
Die beiden letzten haben sogar von der Pflicht aller Christen und von der theologischen 
Verpflichtung gesprochen, für alle Menschen zu hoffen. 

„[Denn] nie wird es von Gott ungeliebte Wesen geben, da Gott die Liebe schlechthin 
ist. Gäbe es diesen Fall, so müsste Gott sich selber beschuldigt finden – und wäre es 
auch nur in einem Fall – nicht wahrhaft geliebt zu haben. […] Es kann aus theologi
schen Gründen keinen menschlichen Partikularismus der Hoffnung geben. Christliche 
Hoffnung verliert ihren Sinn, wenn sie nicht die Aussage eines ,wir alle‘, eines ,alle zu
sammen‘ umfasst.“228 

Ist sich der Christ dessen bewusst, dass das ewige Leben reines Gnadengeschenk Gottes 
ist und er ganz auf die Barmherzigkeit Gottes angewiesen ist, dass die Menschheit auch 
und gerade von Gott her und auf ihn hin Gemeinschaft ist, kann er für alle anderen das 
ewige Heil nicht weniger erhoffen als für sich selbst beziehungsweise für sich selbst nicht 
weniger als für jeden anderen. 

Die universale Hoffnung nimmt dem Gericht aber nicht seinen Ernst. Jeder Mensch 
hat sich vor Gott für sein Leben zu verantworten. Vor diesem Hintergrund wird es beim 
Gericht in der Tat einen doppelten Ausgang geben. Das bedeutet aber nicht, dass die 
einen in den Himmel und die anderen für immer in die Hölle kommen. Gott ist kein 
Strafrichter, der böse Menschen zu ewigen Höllenqualen verdammt. Er ist barmherzig. 
Aber er ist auch ein gerechter, ausgleichender Richter. Er wird zum einen jedem Men
schen nach dem Maß geben, mit dem er selbst gemessen und gegeben hat, er wird jeden 
für seinen Einsatz und seine guten Taten belohnen. Zum anderen wird er an den Armen 
das, was ihnen durch das Leben oder durch Mitmenschen vorenthalten blieb, mehr als 
wieder gut machen. Menschen hingegen die egoistisch ihren großen Reichtum nicht ge
teilt, sondern nur für sich genossen und gemehrt haben, die ihre Macht nicht für andere, 
sondern nur für sich selbst und die ihren gebraucht haben, die nur das eigene Ansehen 

226 J. Rahner 234. 
227 Ebd. 
228 J. Rahner 244. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 377 

gesucht, den anderen aber die verdiente Anerkennung und Wertschätzung verweigert 
haben, wird es im Gericht schlecht ergehen. In starken Worten wird im Magnifikat dieses 
ausgleichende Handeln Gottes beschrieben: 

„Er zerstreut, die im Herzen voll Hochmut sind; er stürzt die Mächtigen vom Thron und 
erhöht die Niedrigen. Die Hungernden beschenkt er mit seinen Gaben und lässt die 
Reichen leer ausgehen.“229 

Beim Gericht werden die einen ihren Lohn oder ihren Ausgleich erhalten, die anderen 
jedoch beschämt werden und leer ausgehen. „So werden“, wie Jesus sagt, „die Letzten 
Erste sein und die Ersten Letzte.“230 Gemäß den ursprünglichen Seligpreisungen bei Lu
kas tröstet er deshalb nicht nur die einen, sondern warnt auch die anderen: 

„Selig, ihr Armen, denn euch gehört das Reich Gottes. Selig, die ihr jetzt hungert, denn 
ihr werdet gesättigt werden. Selig, die ihr jetzt weint, denn ihr werdet lachen. Doch 
weh euch, ihr Reichen; denn ihr habt euren Trost schon empfangen. Weh euch, die ihr 
jetzt satt seid; denn ihr werdet hungern. Weh, die ihr jetzt lacht; denn ihr werdet kla
gen und weinen.“231 

Weil Gott barmherzig ist, ist zu hoffen, das heißt, darf nicht nur, sondern muss gehofft 
werden, dass niemand verloren geht, dass alle gerettet werden und das ewige Heil erlan
gen. Weil er gerecht ist, ist zu hoffen, dass jeder Mensch seinen gerechten Lohn erhalten 
wird und dass alle Armen, die in ihrem Leben auf die eine oder andere Weise zu kurz 
gekommen sind, ihren gerechten Ausgleich erhalten werden. Dazu gehört auch der Aus
gleich zwischen Opfern und Tätern. Die Täter werden nur für kurze Zeit, aber nicht für 
immer über die Opfer gesiegt haben. 

„Aus dem Bewusstsein, dass jedes erlittene Unrecht auch Gott empört, wächst der 
Trost für die Opfer der Geschichte. Gewalt und Unrecht verschwinden nicht im Dunkel 
der Vergangenheit, sondern werden als solche offengelegt und als nicht sein sollend 
vor der Gerechtigkeit Gottes verurteilt. Gott erweist sich gegenüber den Opfern der 
Geschichte als der treue Gott, weil er allein das Unrecht beim Namen nennt.“232 

Es wird eine endgültige Gerechtigkeit geben. Das Böse und damit die Täter der Geschich
te werden nicht das letzte Wort behalten. Den Opfern wird am Ende Recht widerfahren, 
sie werden „als ins Recht Gesetzte, als Gerettete sichtbar werden“233. 

Angesichts der Liebe Gottes werden die Täter ihre bösen Taten bereuen und menschli
che Menschen werden. Sie werden erschrecken über das, was sie anderen Menschen an
getan haben, Ekel empfinden, sich schämen. Sie werden zweifeln, ob und wie alles wie
der gut werden kann, wie am Ende die Opfer zu ihrem „Recht“ kommen können. Aber 

229 Lk 1,51–53. 
230 Mt 20,16. 
231 Lk 6,20f.24-26. 
232 J. Rahner 225. 
233 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


378 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

sie werden nicht verzweifeln. Indem sie die Liebe Gottes erfahren, wächst in ihnen das 
Vertrauen, dass Gott das, was sie zerstört haben und nicht wieder gut machen können, 
wieder in Ordnung bringen wird. 

„Gott erweist sich daher auch als der treue Gott gegenüber den Tätern, weil er ihre bö
sen Taten ernst nimmt und zugleich dafür sorgt, dass die Untaten offensichtlich wer
den, aber auch ihre Wirkungen zum Guten gewendet werden können. Denn er ist der 
Einzige, der als derjenige erhofft, geglaubt, ja beklagt wird, der am Ende aller Zeiten 
alles zum Guten wenden kann und wenden wird.“234 

Eine Versöhnung zwischen Opfern und Tätern ist aus Sicht der Welt kaum vorstellbar. 
Dass im Sinne einer Versöhnungseschatologie Täter ihre Handlungen, zu denen in die
sem Zusammenhang auch Unterlassungen gehören, vollkommen bereuen sowie die Opfer 
aus ganzem Herzen um Verzeihung bitten werden und Opfer ihren Tätern von ganzem Her
zen verzeihen können, wie das Jesus verlangt, ist nur denkbar, wenn man sich vergegen
wärtigt, wie sehr die Liebe Gottes die Herzen der Menschen zu verwandeln vermag.235 
Was Menschen unmöglich ist, ist Gott möglich.236 Er und nur er kann sie zum Reich Got
tes befähigen, und er will und wird alle dazu befähigen. Das göttliche „Gericht“ ist darum 
konsequent von da aus zu verstehen: von der Liebe Gottes, der alles möglich ist. 

Im Tod fällt der Mensch, wiederum bildlich gesprochen, in die Arme Gottes. Er wird 
von ihm im Sturz seines Todes aufgefangen. Nun begegnet er ihm unmittelbar. Er sieht 
ihn, wie er ist.237 Alles, was seinen Blick auf Gott bisher verstellt und verschleiert hat, 
fällt damit weg. Indem ihm die irdische Sphäre untergeht, geht ihm die göttliche auf. Er 
schaut Gott von Angesicht zu Angesicht. Nun vermag und braucht er sich nicht mehr vor 
Gott zu verstecken. Gott schaut ihn mit seinem unendlich liebevollen Blick an, und der 
Mensch wird sich dessen bewusst, von der Liebe selbst sein Leben lang so geliebt worden 
zu sein, wie er wirklich war, von ihr von innen gehalten worden zu sein, immer schon in 
ihr gewesen zu sein. 

Auf das, was beim Gericht im Tod geschieht, lässt sich nicht nur mithilfe der Me
tapher vom Blick, sondern auch mithilfe der Metapher des Feuers hindeuten. Stirbt der 
Mensch, so fällt er in das Feuer der Liebe Gottes.238 Wohin sollte oder könnte er sonst 
fallen? Es gibt keinen Ort, an dem ihn nicht die Liebe Gottes auffangen und umfangen 
würde, wenn er stirbt, wenn er fällt. In diesem Feuer spürt er vielleicht zum ersten Mal, 
unendlich geliebt zu sein, vollkommen geliebt zu sein. Und er lernt im Schein und in 
der Wärme dieses Feuers, sein zurückliegendes irdisches Leben und sich selbst neu zu 
sehen. Ihm geht auf, was in seinem Leben lieblos war und was bereits von Liebe erfüllt 
war. Indem er die Liebe Gottes schaut und spürt, wird er selber von ihr zu einem Lieben
den verwandelt. Darin besteht das Gericht. 

Das Gericht ist also „kein von außen über den Menschen verhängtes Fremdurteil […], 
sondern in letzter Konsequenz Selbstgericht, Konfrontation mit den Konsequenzen des 

234 Ebd. 226. 
235 Mt 6,15; 18,35. 
236 Mk 10,24,27. 
237 1 Joh 3,2. 
238 Kap. 3.3.6. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 379 

eigenen Handels“239. Es ist Selbstgericht vor dem Angesicht Gottes und gründet in der aktiven 
Begegnung mit Gott: 

„Das Selbstgericht hat den Charakter einer Begegnung von Mensch und Gott, es ist 
personales und damit dialogisches Geschehen, es ist ein Miteinander von Gott und 
Mensch. Dabei legt gerade die Gerechtigkeit Gottes das offen, was am Menschen un
gerecht, böse, sündig ist, auch wenn mitunter der Mensch sich zu Lebzeiten der Kon
sequenzen seines Tuns nicht vollständig bewusst ist. Gottes Gerechtigkeit schafft Klar
heit. Der Mensch begegnet dieser Gerechtigkeit Gottes und erkennt in ihr und durch sie 
seine Ungerechtigkeit, seine Taten des Bösen und Unterlassungen des Guten. Die Ge
rechtigkeit Gottes wird zum Maßstab zur Grundausrichtung seines Lebens. ,Das Jüngs
te Gericht ist keine Strafe, sondern eine Gnade‘.“240 

Im Gericht begegnet der Mensch jedoch nach christlicher Überzeugung nicht nur Gott, 
sondern dem menschgewordenen Gott, Jesus Christus. Er ist beim Gericht Gottes selbst 
der Richter. Als wahrer und menschlichster Mensch ist er zugleich der Maßstab, an dem 
der Mensch gemessen wird, die Norm, nach der er beurteilt wird. Genauer gesagt, wird 
der Mensch danach beurteilt, wie er seinen Mitmenschen begegnet ist, besonders wie 
er seine geringsten Brüder und Schwestern behandelt hat. Sie richten über ihn. Denn 
mit ihnen identifiziert sich Jesus nach der Parabel vom Weltgericht, wenn er sagt: Was 
ihr für einen meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan; was ihr für 
einen dieser Geringsten nicht getan habt, das habt ihr auch mir nicht getan.241 Was zählt, 
ist die tätige Nächstenliebe, das Verhalten gegenüber den Mitmenschen, besonders den 
Schwachen, Bedürftigen und Hilflosen. 

Wie Jesus den Menschen begegnen und sie richten wird, was er also für ein Richter 
sein wird, lässt sich an seinem irdischen Leben ablesen. In der Tat ist er mit bestimm
ten Leuten, sofern es historisch zutrifft, hart ins Gericht gegangen. So urteilt er äußerst 
scharf über selbstgerechte Pharisäer, die er nach Matthäus als Heuchler, Blinde und ge
tünchte Gräber bezeichnet, über Reiche, denen die Armen gleichgültig sind, über Macht
haber, die ihre Völker unterdrücken, oder über Herodes, den er einen Fuchs nennt.242 Für 
Menschen dieser Art kann die unmittelbare Begegnung mit Gott furchtbar werden, wie 
der Hebräerbrief androht: „Es ist furchtbar, in die Hände des lebendigen Gottes zu fal
len.“243 Ihnen stehen nicht als von außen verhängte Strafen, sondern als innere Folgen 
ihrer Taten große Qualen bevor, wenn auch zeitlich begrenzte. 

Aber den meisten Menschen hat Jesus die göttliche Liebe auf andere Weise nahege
bracht, indem er sie nämlich von allen möglichen körperlichen und seelischen Krank
heiten geheilt, sie von dunklen, unbewussten Mächten befreit und ihnen innere Heilung 
geschenkt hat, indem er ihnen ihre Würde bewusst gemacht und zurückgegeben hat, sie 

239 J. Rahner 227. 
240 J. Rahner 227. 
241 Mt 25,40.45. 
242 Mt 23,15; 23,19; 23,27; / Lk 12,13–21; 16,19–31; / Mk 10,42; / Lk 13,32. 
243 Hebr 10,31. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


380 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

aus ihrer Isolation herausgeholt und in die Gemeinschaft zurückgeholt, sie nicht gerich
tet, sondern aufgerichtet hat.244 

Wie die Menschen damals die Liebe Gottes, die Jesus Christus vermittelt hat, sehr 
unterschiedlich erfahren haben, weil es ihnen an sehr Verschiedenem gebrach, so wird 
jeder Mensch diese Liebe, der er beim Gericht im Tod unmittelbar begegnet, auf je ei
gene Weise erleben. Da alle Menschen in ihrem irdischen Leben auf je eigene Weise zu 
wenig Liebe erfahren haben, werden sie im Tod genau die Erfahrung der Liebe Gottes 
machen, die ihnen noch fehlt, damit sie selbst vollkommen Liebende werden. So wird 
Gott je nach dem – sehr menschlich gesprochen – eher gütiger Vater oder gütige Mut
ter, eher Schwester oder Bruder, eher Psychotherapeut oder Heilpädagoge, Lehrer oder 
Erzieher, eher Beschützer, Freund oder Geliebter sein. 

Für keinen ist er Strafrichter. Allen zeigt er sich als gerechter und barmherziger Rich
ter. Als gerechter Richter deckt er die Wahrheit auf und stellt er die ausgleichende Gerechtig
keit her. Das bedeutet zum einen und vor allem: Alles, was Menschen durchgemacht und 
ertragen haben und was sie an Gutem getan haben, bringt er zum Vorschein. Es bedeu
tet zum anderen aber auch: Alles, was an Bösem und Verbrecherischem geschehen ist, 
bringt er unerbittlich ans Licht. Jeden Menschen konfrontiert er mit den schlechten Ta
ten, die er begangen hat, und dem, was er anderen schuldig geblieben ist. Weil er jedoch 
nicht nur der gerechte, sondern auch der barmherzige Richter ist, vergibt er jedem Men
schen, was er Gutes unterlassen und Böses getan hat, verzeiht er jedem, dass er schlecht 
oder gar böse war. Als gütiger und gerechter Gott wird er schließlich jedem Menschen 
das Gute, das er in seinem Leben getan hat, vergelten, ihm für all seine Liebesbemühun
gen seinen „himmlischen Lohn“ geben245, so dass am Ende des „Gerichts“ jeder mit sich 
– mit dem, wer er ist und wie er ist – vollkommen einverstanden und zufrieden ist. 

3.3.4 Hölle 

Nach traditioneller kirchlicher Lehre gibt es eine Hölle.246 Sie tritt als Strafe sogleich nach 
dem Tod ein und dauert ewig.247 Ihr verfällt, wer entweder als Ungetaufter stirbt oder als 
Getaufter ohne Buße in einer Todsünde stirbt.248 Inwieweit lässt sich diese Auffassung nach 
heutiger Kenntnis der Bibel und heutigem Stand der Theologie aufrechterhalten? 

Um die Frage zu beantworten, sei Johanna Rahners „kleine Kulturgeschichte der Höl
le“ in ihrer Einführung in die christliche Eschatologie249 kurz zusammengefasst (Kap. 3.3.4.1), 
die eschatologische Entwicklung im 20. Jahrhundert anhand einiger Theologen beleuch
tet (Kap. 3.3.4.2), die Eschatologie Hans Urs von Balthasars ausführlicher dargelegt (Kap. 
3.3.4.3) und schließlich eine alternative Begründung der Hoffnung für alle Menschen an
gedacht (Kap. 3.3.4.4). 

244 Bd. 2, Kap. 2.2.2.5. 
245 Kap. 3.3.9. 
246 DH 72 76 801 858. 
247 DH 1002; / DH 411. 
248 DH 1351; / DH 839. 
249 J. Rahner: Einführung in die christliche Eschatologie, 282–296. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 381 

3.3.4.1 Ein kulturgeschichtlicher Streifzug durch die Hölle 
Das Alte Testament kennt zwar die Scheol, jenes Totenreich, in dem die Schatten oder See
len der Verstorbenen dahinvegetieren, aber in weiten Teilen keine Hölle als Ort ewiger 
Strafe. Erst mit dem Aufstand der Makkabäer im 2. Jahrhundert vor Christus kommt 
mit der apokalyptischen Literatur die Höllenvorstellung auf und findet im Buch Daniel ih
ren Niederschlag. 

Auch im Neuen Testament ist dem Thema Hölle wenig Raum gewidmet. Jesus, der mit 
einer Frohbotschaft, nicht mit einer Drohbotschaft antritt, greift volkstümliche Höllen
vorstellungen auf, um die Dringlichkeit seiner Botschaft vom nahegekommen Reich Got
tes zu unterstreichen.250 So kann er von Heulen und Zähneknirschen, von Finsternis und 
Qual sprechen. Auch bei den beiden großen Theologen Paulus und Johannes nimmt die 
Höllenvorstellung einen geringen Platz ein. „Doch auch das Neue Testament kennt eine 
entscheidende Ausnahme, die aber zusammen mit dem volksfrommen Fundus eine un
geahnte Wirkungsgeschichte entfaltet: Die geheime Offenbarung des Johannes setzt in 
typisch apokalyptischer Manier den Untergang der gottwidrigen Kräfte in Szene.“251 Sie 
scheut sich nicht, die Hölle auszumalen.252 

Die traditionelle Lehre von einer realen ewigen Höllenstrafe hat somit in der Bibel so 
gut wie keine Anhaltspunkte. Wo in deutschen Übersetzungen das Wort „Hölle“ für das 
Wort Gehenna 253steht, ist etwas anderes als das gemeint, was der Leser aufgrund der spä
teren traditionellen Lehre gemeinhin damit verbindet. Deshalb sind eingefleischte Le
segewohnheiten zu durchbrechen oder, besser noch, Übersetzungen, die das Wort Hölle 
verwenden, zu verbessern. In diesem Sinn fasst der Exeget Stefan Alkier den biblischen 
Befund zur Hölle wie folgt zusammen: 

„Die Bibel redet nicht von der Hölle als Reich des ,Teufels‘. Die Gehenna wird vielmehr 
als Ort der letztendlichen Vernichtung von Satan, Diabolos, Beelzebul und ihrem 
Gefolge bemüht. Die Rede vom Strafort der Gehenna und anderen eschatologischen 
Straforten dient in neutestamentlichen Schriften paränetisch zur Warnung ange
sichts des drohenden eschatologischen Gerichts Gottes, sich nicht auf diabolische 
Abwege zu begeben, sondern den barmherzigen und liebevollen Weg der Nachfolge 
Jesu Christi zu gehen, und als solche der Verkündigung der Frohbotschaft zu folgen, 
die allen offensteht (vgl. Mt 25,31–46). Biblische Texte kennen die Vorstellung eines 
eschatologischen Gerichts und Strafhandelns Gottes, sie reden aber nicht von einer 
von ,Teufeln‘, ,Hexen‘ und ,Dämonen‘ besiedelten ,Hölle‘, in der verstorbene Übeltäter 
gequält werden. Bibelausgaben und Wörterbücher zum NT, die das Wort ,Hölle‘ be
mühen, um Gehenna oder Hades zu übersetzen, müssen revidiert werden. ,Hölle‘ ist 
kein Gegenstand biblischer Rede von Gott. Trefflich formulierte daher Karl Barth, die 
Hölle verdiene den ,radikalsten Unglauben‘ (KD III/3, 611).“254 

250 Vgl. ebd. 285. 
251 Ebd. 286. 
252 Bd. 1, Kap. 3.2.2.5. 
253 Der griechische Ortsname für den hebräischen Ge-Hinnom: Tal des Hinnom. 
254 Alkier 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


382 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

In den ersten Jahrhunderten nach Christus belässt es der kirchliche Osten „bei der wenig 
konkreten Ausgestaltung eines wie auch immer gearteten möglichen Zwischenzustan
des“ und handelt „dabei Strafen eher unter dem pädagogisch motivierten Prinzip von 
Läuterung und Reinigung“ ab, während die Theologie des Westens mit Augustinus und 
Gregor dem Großen (um 540–604) einen anderen Weg einschlägt.255 Für Augustinus, der 
die Frage nach den Höllenstrafen besonders ernst nimmt, ist klar, was in der Hölle ge
schieht: 

„Qualen und Feuer, Hitze und Leid treffen als vorläufig strafend quälende Läuterung 
und als ewige Strafe nach dem Jüngsten Gericht den Großteil der Menschen, die mas

sa damnata. Denn nur wenige hat Gott zur ewigen Seligkeit vorherbestimmt, allein 
aus Gnade, nach seinem Willen, das wohlverdiente Schicksal der meisten aber ist die 
Hölle.“256 

Noch deutlicher wird Gregor der Große, für den die Kirche mit ihren Gnadenmitteln, das 
heißt den Sakramenten, zum Rettungsfloß im Diesseits und im Jenseits wird. Sein star
kes Interesse an der Hölle liegt dementsprechend in der Frage der kirchlichen Vermitt
lung begründet. „Damit ist nun die Grundlage für eine geradezu explosionsartige Wei
terentwicklung der Höllenvorstellung im frühen Mittelalter gelegt. Spätestens seit Gregor 
wird das Thema ,Hölle‘, zum Zentralthema der Eschatologie.“257 

Im Mittelalter kommt es durch das christliche Mönchtum zur Blüte der Höllenvorstel
lung und die Frage nach der Anzahl der Geretteten wird gut augustinisch beantwortet: 
„Nur wenige werden gerettet; es gibt mehr Verworfene als Auserwählte. Das Heil ist au
ßerordentliche Gnade Gottes, die Hölle das gewöhnliche Schicksal. Die Höllenangst wird 
daher zur dominierenden Existenzerfahrung.“258 Dennoch hält die Kirche beide Optio
nen des Ausgangs der Menschheit, die des Origenes und die des Augustinus, in ihrer 
Lehre im Prinzip theologisch offen. Erst „1201 wird dann durch Papst Innozenz III. die 
Idee der Existenz einer Strafe der Verdammnis in die theologische Lehre verbindlich ein
gebracht. Das Vierte Laterankonzil 1215 und das Konzil von Lyon 1274 äußern sich dann 
konkreter zur Existenz der Hölle und zur Ewigkeit der Strafen.“259 Schließlich legt sie 
das Konzil von Florenz im Jahr 1439 mit folgendem Wortlaut höchst verbindlich fest: 

„Sie [die hochheilige römische Kirche] glaubt fest, bekennt und verkündet, dass nie
mand, der sich außerhalb der katholischen Kirche befindet, nicht nur (keine) Heiden, 
sondern auch keine Juden oder Häretiker und Schismatiker, des ewigen Lebens teil
haftig werden können, sondern dass sie in das ewige Feuer wandern werden, ,das dem 
Teufel und seinen Engeln bereitet ist‘ (Mt 25,41), wenn sie sich nicht vor dem Lebens
ende ihr [der Kirche] angeschlossen haben […].“260 

255 J. Rahner 288. 
256 Ebd. 289. 
257 Ebd. (H. d. V.). 
258 Ebd. 291. 
259 Ebd. 293. 
260 DH 1351; vgl. 1347. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 383 

Damit ist dogmatisiert, dass – ohne jede Einschränkung – alle Menschen, die nicht zur 
Kirche gehören, in die Hölle kommen. Dieser definierten Lehre wird später im 20. Jahr
hundert das Zweite Vatikanische Konzil direkt widersprechen261, indem es höchst offizi
ell auch Nichtchristen eine Heilsmöglichkeit einräumt: „Wer nämlich das Evangelium 
Christi und seine Kirche ohne Schuld nicht kennt […], kann das ewige Heil erlangen.“262 

In der Neuzeit gehört die Hölle zunächst „zum Standardrepertoire christlicher End
zeitszenarien, mit dem Ziel den Gläubigen eine heilsame Furcht einzujagen und sie auf 
den rechten Weg zu führen und darauf zu halten“263. Im Barock erleben die Höllenpre
digten sogar noch eine Hoch-Zeit. Doch seit dem 17. Jahrhundert kommt es zu Infrage
stellungen von unterschiedlichen Seiten. 

„Atheisten und Freidenker machen sich lustig über allzu offensichtlich instrumentali

sierte Höllenpredigten. Kritische Geister in der Theologie entdecken die eschatologi
schen Gedanken eines Origenes und der alexandrinischen Schule wieder. Die zentrale 
theologische Infragestellung kommt von Seiten der Gnadentheologie: Der universa
le Heilswille Gottes widerspricht einer ewigen Hölle und der Bestrafung Unschuldiger 
(wie z. B. der ungetauften Kinder oder der Heiden etc.). Am Ende des 18. Jahrhunderts 
ist die traditionelle Höllenvorstellung in den intellektuellen Kreisen der Gesellschaft 
ernsthaft erschüttert.“264 

Schon mit Friedrich Schleiermacher, der von der Erlösung aller Menschen überzeugt ist, 
beginnt eine Neubesinnung in der Theologie. Die eigentliche Diskussion um das Thema 
Hölle findet dann ab Mitte des 20. Jahrhunderts unter Theologen statt. 

Literatur 

Johanna Rahner: Einführung in die christliche Eschatologie. 2., durchgesehene und aktuali
sierte Auflage 2016. 

Stefan Alkier: Art. Hölle, in: Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Internet (www.wibile 
x.de), 2021. 

3.3.4.2 Der erneute theologische Durchbruch zur Hoffnung für alle Menschen 
im 20. Jahrhundert 

Auf evangelischer Seite schließt Karl Barth (1886–1968) schon sehr bald mit seiner Lehre 
von der Gnadenwahl die Hölle als reale Möglichkeit des Menschen im Grunde theologisch 
aus.265 Denn wenn Jesus Christus die gesamte Hölle als gerechte Sündenstrafe des Men
schen stellvertretend durchlitten hat, gibt es für keinen Menschen mehr die Möglich
keit, ihr zu verfallen. Auch wenn man im Gegensatz zu Barth bestreitet, dass die Hölle 

261 Bd. 2, Kap. 1.3.4.4. 
262 LG 16. 
263 J. Rahner 294. 
264 Ebd. 295 (H. d. V.). 
265 Bd. 2, Kap. 1.3.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wibilex.de
https://www.wibilex.de
https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.wibilex.de
https://www.wibilex.de


384 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

als gerechte Strafe oder unausweichliche Folge der menschlichen Sünde existiert, bleibt 
sein Heilsoptimismus gültig: Selbst wenn es eine Hölle gäbe, würde sie keine reale Mög
lichkeit für den Menschen darstellen, weil Gott sie dann in seiner Barmherzigkeit lieber 
selbst als Mensch gewordener Gott erleiden würde, als sie anderen Menschen zuzumu
ten. 

In einem sehr frühen Beitrag zur 2. Auflage des Lexikons für Theologie und Kirche berei
tet Joseph Ratzinger auf katholischer Seite einer „anthropologisch gewendeten“ Deutung 
der Hölle den Weg: 

„Die kerygmatische Bedeutung des Dogmas von der Hölle liegt […] in einer Aussage 
über Gott und einer solchen über den Menschen. Es lässt uns einerseits den bedin
gungslosen Respekt Gottes vor der Freiheitsentscheidung des Menschen wissen: Gott 
bietet seine Liebe an, drängt sie aber nicht auf; es zeigt uns anderseits den irreversiblen 
Charakter der menschlichen Geschichtlichkeit, deren Gesamtentscheidung Endgültig
keitswert hat. Beides aber muss stets zusammengehalten werden mit der Botschaft 
von Gottes Barmherzigkeit und Gnadenmacht in Christus Jesus. Deshalb ist auch je
de leichtfertige Verwendung des Dogmas von der Hölle, z. B. in der Predigt über die 
Sünde, abzulehnen.“266 

Die Hölle ist also für Ratzinger eine reale Möglichkeit der menschlichen Freiheit. Aber es 
kann Hoffnung auf eine Apokatastasis geben, die dann nicht als „Theorie“, sondern als „Ge
bet“, als „Gebet des leidenden und hoffenden Glaubens“ aufzufassen ist.267 

Auch für Karl Rahner ist Hölle theologisch als interpersonales Geschehen zu bestim
men und das heißt als jene „endgültige Verlorenheit des Menschen in einer letzten Tren
nung von Gott“, die eine reale Möglichkeit für den Menschen darstellt.268 

„[Denn] der Mensch ist als geistig-personales Wesen notwendigerweise ein Subjekt, 
das in Freiheit irgendwann einmal und endgültig über sich selber entscheidet und das 
wird, was er sein will, und zwar letztlich in seinem Verhältnis zu Gott.“269 

Hölle ist für Rahner dementsprechend nicht ein äußeres strafartiges Ereignis, das den 
Menschen gegen seinen Willen überfällt, sondern etwas, das seinem eigenen Herzen ent
springt, das er sich selber durch seine nicht mehr rückgängig zu machende freie Ent
scheidung gegen Gott schafft. Dennoch ist eine Hoffnung für alle erlaubt und einem 
Christen möglich: 

„Die Hoffnung, dass die souveräne Macht der Liebe und des Erbarmens Gottes bewirkt, 
dass diese letzte negative Möglichkeit des Menschen von den Menschen im allerin
nersten Kern ihrer Freiheitsperson nicht realisiert wird. […] Gott kann, wenn er es in 
seiner souveränen Freiheit und in seiner allmächtigen Liebe will, den Menschen in sei

266 Ratzinger 449. 
267 J. Rahner 299. 
268 K. Rahner 668. 
269 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 385 

ner Freiheit und mit seiner Freiheit bewegen, sich ihm positiv zuzuwenden. Das ist all
gemeine christliche Überzeugung.“270 

Weil Gott mir ermöglicht, für mich zu hoffen, darf, ja muss ich auch für alle anderen 
hoffen: „Ich kann eigentlich nur deshalb in radikaler Weise für mich hoffen, weil ich die 
Möglichkeit und die heilige Pflicht in mir verspüre, für alle anderen zu hoffen.“271 Univer
sal und für alle das Heil hoffen darf und „muss ein Mensch, der das Kreuz, die Liebe Jesu 
Christi zu allen Menschen, die Liebe des ewigen Vaters zu Jesus, der für alle gestorben 
ist, ernst nimmt“272. 

Literatur 

Josef Ratzinger: Art. Hölle, in: Lexikon für Theologie und Kirche, 2., völlig neu bearbeite
te Auflage (1957–1968), hrsg. von Josef Höfer und Karl Rahner, Fünfter Band, 1960, 
446–449. 

Karl Rahner: Hinüberwandern zur Hoffnung in SW 30, 668–673. 

3.3.4.3 Die „leergehoffte Hölle“ bei Hans Urs von Balthasar 
Am weitesten geht bei dem Versuch, die Hoffnung für alle theologisch zu begründen, in der 
katholischen Kirche Hans Urs von Balthasar (1905–1988), der darin stark von Karl Barth 
inspiriert ist. Deshalb seien seine Überlegungen hier ausführlicher wiedergegeben. Im 
Mysterium Paschale, das neben seiner theologischen Trilogie (Herrlichkeit – Theodramatik 
– Theologik) als ein Hauptwerk betrachtet werden darf, entwickelt er eine Theologie der 
drei Tage: Karfreitag, Karsamstag und Ostern.273 Darin leitet er den Gang zu den Toten, 
den er im Rahmen des Karsamstags darlegt und um den es insbesondere geht274, mit 
der methodischen Vorbemerkung ein: „So beredt die Evangelien das Leiden des leben
digen Jesus bis zu Tod und Begräbnis schildern, so schweigsam werden sie naturgemäß 
für die Zeit zwischen Grablegung und Auferstehungsereignis.“275 Genau dem Totsein Jesu 
will Balthasar nachgehen.276 Für ihn ist „Totsein kein partielles, sondern den Menschen 
als ganzen affizierendes Geschehen“277. Wer tot ist, lässt jedes spontane Handeln hinter 
sich. Totsein besagt reine Passivität. Jesus war wirklich tot. „Wie er auf Erden solidarisch 
war mit den Lebenden, so ist er im Grabe solidarisch mit den Toten.“278 

Wegen der Passivität im Totsein vermeidet Balthasar die traditionelle Aussage, Je
sus sei zu den Toten hinabgestiegen. Denn das Wort „hinabsteigen“ (descendere) drücke 

270 Ebd. 671. 
271 Ebd. 
272 Ebd. 
273 Balthasar: Mysterium Paschale, in: MySal, Bd. III/2, 133–326. 
274 Ebd. 227–255. 
275 Ebd. 227. 
276 Vgl. Herzgsell 447–455. 
277 Balthasar: Mysterium Paschale (MySal III/2), 227. 
278 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


386 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

zu sehr eine Tätigkeit, ein aktives Handeln aus. Stattdessen spricht Balthasar von Jesu 
„Sein mit den Toten“ oder von Jesu „Gang zu den Toten“279 – in Anlehnung an den Ersten 
Petrusbrief, in dem es heißt: „So hat er [Jesus] auch den Geistern im Gefängnis, zu denen 
er hingegangen ist, (das neue Heil) gepredigt.“280 Auf diese Weise wurde auch den Toten 
das Evangelium, das heißt die Frohbotschaft verkündet.281 Auch dieses Predigen oder 
Verkündigen darf dann natürlich nicht aktivisch verstanden werden. Es geht vielmehr 
um ein „Kundwerden (lassen)“, um eine „sich durchsetzende Auswirkung“ des am Kreuz 
grundsätzlich abgeschlossenen Werkes der Erlösung.282 Auch handelt es sich bei diesem 
Gang in einem gewissen Sinn um ein zeitloses Geschehen, da im „Reich“ der Toten keine 
Zeit, zumindest aber nicht die gewöhnliche irdische Zeit gilt. Indem Jesus zu den To
ten hingeht und bei ihnen ist, setzt sich die Erlösung, die er aktiv durch sein Leiden am 
Kreuz bewirkt hat, im Totenreich durch und wirkt sich dort ganz aus. Die Passivität im 
Totsein verbietet auch jeden Mythos von einem Kampf Jesu in der Unterwelt. Als Toter 
war Jesus ein Kraftloser, der zu keinem Kampf fähig war. 

Für Balthasar befindet sich Jesus nach dem Tod in der Scheol, dem Totenreich. Zwar 
kennt das Alte Testament keine Kommunikation und keinen „Verkehr“ zwischen dem le
bendigen Gott und diesem Totenreich, aber es weiß um die Macht Gottes über dieses 
Reich, sodass er ebenso töten wie lebendig machen, zur Scheol hinunterführen wie aus 
ihr wieder heraufführen kann.283 Das Allesentscheidende des Seins Jesu im Reich der To
ten ist auf diesem Hintergrund nicht sein Hingang zu den Toten, sondern seine Rückkehr 
von dort. Gott hat Jesus nicht in der Scheol, nicht im Hades gelassen. Er hat ihn von dort 
heraus- und heraufgeführt. Er hat ihn von den Toten erweckt. Das Neue Testament hebt et
wa fünfzigmal auf dieses „von den Toten“ ab. Dabei wird die Auferstehung Jesu zunächst 
einmal wiederum als passives Geschehen geschildert. Es ist primär Gott der Vater, der 
hier aktiv handelt und Jesus auferweckt284, und erst in einem weiteren Sinn Christus 
selbst, der von den Toten aufersteht.285 

Durch das, was durch Christus geschieht, entwaffnet Gott alle lebensfeindlichen Mächte 
und Gewalten, stellt sie öffentlich zur Schau und triumphiert über sie.286 Zu diesen Mäch
ten und Gewalten zählen neutestamentlich insbesondere der Satan, der Hades (d. h. das 
Totenreich, die Unterwelt), die Sünde und der Tod. Jesus Christus, der bereits zu Leb
zeiten begonnen hat, Satan auszutreiben287, entmachtet ihn vollends, indem er in den 
innersten Bereich seiner Macht, in das Totenreich eindringt. Durch dieses Eindringen 
in die Unterwelt ist diese selbst überwunden und besiegt. So kann der auferstandene 
Christus laut Offenbarung des Johannes von sich sagen: „Ich war tot, und siehe, ich bin le

279 Ebd. 228 
280 1 Petr 3,19. 
281 1 Petr 4,6. 
282 Balthasar: Mysterium Paschale, 229. 
283 1 Sam 2,6; Tob 13,2; Weish 16,13. 
284 Z. B. Röm 4,23. 
285 Bd. 2, Kap. 2.2.3. 
286 Vgl. Kol 2,15. 
287 Z. B. Mk 3,22–30; vgl. Lk 10,18; Joh 12,31; 16,11. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 387 

bendig (bis) in die Ewigkeiten der Ewigkeiten, und ich habe die Schlüssel des Todes und 
des Totenreichs.“288 

Da zwischen Sünde und Tod, so Balthasar, ein enger Zusammenhang besteht, inso
fern die Sünde den Tod hervorbringt289, ist mit dem Tod, den Jesus überwindet, nicht 
nur der physische Tod, sondern auch und noch mehr der schlimmere Tod, der „geistige“ 
Tod, der innere Sündentod selbst gemeint.290 Christus besiegt den Tod in all seinen Di
mensionen wiederum gerade dadurch, dass er ihn von Innen erfährt und durchleidet. 
Aus Solidarität mit den Verstorbenen weilt er, so lässt sich Balthasar zusammenfassen, 
nach seinem Tod bei den Toten im Totenreich und entmächtigt dort alle todbringenden 
Mächte und Gewalten. Auf diese Weise wird der ganzen Schöpfung das Evangelium ver
kündet und vollzieht sich die Versöhnung Gottes mit der ganzen Welt.291 

Jesus hat sich nach seinem Tod mit den unerlöst-Toten solidarisiert. Dies bedeutet 
nach Balthasar, dass er all die negativen Erfahrungen macht, die das Alte Testament mit 
der Scheol verbindet und auf die sich auch das Neue Testament mit den Ausdrücken „Ha
des“ und „Tartarus“ bezieht, wobei diese Scheol eher geistig-existentiell als örtlich, eher als 
Zustand der Toten denn als Örtlichkeit aufzufassen ist.292 Es geht um geistig-seelische 
Leiden wie die Einsamkeit und das Entbehren der Anschauung Gottes, die Christus nach 
dem Grundprinzip, dass nur geheilt und erlöst ist, was erlitten ist, im Sein bei den Toten 
auf sich nimmt. 

Im Unterschied zu allen anderen Toten erleidet Christus die finsterste Finsternis und 
die tiefsten Tiefen der Unterwelt. Dadurch erweist sich seine äußerste Solidarität mit uns 
Menschen laut Balthasar als Stellvertretung. Wie er starb, um uns vom physischen Tod zu 
erlösen, so erlitt er den Hades, um uns vom Hades zu erlösen, und das heißt hier, um 
uns vor dem Hades in seiner schrecklichsten Tiefe zu bewahren. Indem Christus durch 
sein Totsein den Toten die ganze Erfahrung des Totseins erspart, insofern immer schon 
ein himmlischer Lichtschimmer von Glaube, Liebe und Hoffnung den Abgrund erhellt, 
nimmt er stellvertretend diese ganze Erfahrung auf sich. Einzig und allein er ist über 
die allgemeine Todeserfahrung hinausgeschritten und hat die ganze Tiefe des Abgrunds 
ausgemessen. In seinem einzigartigen Totsein erfährt er Balthasar zufolge am Karsams
tag in ganzer Intensität die furchtbaren Leiden des zweiten, des ewigen geistigen Todes. 
Er hat eine unmittelbare Erfahrung des Todes, eine Anschauung des Todes (Nikolaus von 
Kues), weshalb sein Leiden das größte ist, das sich denken lässt. Weil und insofern er bei 
seinem Aufenthalt in der Scheol stellvertretend auf das Licht der Hoffnung und der Er
lösung ganz verzichtet, erleidet er stellvertretend für die Sünder die Qual der Hölle, das 
heißt die Qual eines vollkommen aussichtslosen Getrenntseins von Gott, einer äußers
ten, an sich endgültigen Gottverlassenheit. 

In seiner Anschauung des zweiten Todes schaut Christus laut Balthasar zugleich die 
Sünde als solche. In der ganzen Kraftlosigkeit, die den Scheol-Zustand kennzeichnet, ist 
er mit der reinen Sünde als solcher konfrontiert, die nicht mehr am einzelnen Menschen 

288 Offb 1,18. 
289 Röm 5,12; Jak 1,15. 
290 Kol 2,13. 
291 Vgl. Kol 1,23; / 2 Kor 5,19. 
292 Offb 1,18; 2 Petr 2,4; vgl. Jud 6; vgl. Balthasar: Mysterium Paschale, 237–243. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


388 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

haftet, sondern eine davon abstrahierte Realität darstellt. Christus schaut die ganze Rea
lität der Sünde, die Realität der Sünde als ganzer. Infolge dieses Anschauens und Erlei
dens der Weltsünde durch Christus ist in der Bildsprache der Offenbarung des Johannes 
Babylon als Inbegriff der Weltsünde gefallen.293 Die Stadt wird im Feuer verbrannt wer
den.294 Ihr Rauch steigt in alle Ewigkeit auf.295 Sie wird mit Wucht ins Meer hinabgewor
fen und keinesfalls mehr gefunden werden. Das reine Böse wird sich selbst verzehren, 
ohne dass noch irgendetwas davon übrigbleibt. 

Die Schau des Chaos der Sünde und der Hölle durch den Gottmenschen ist für uns, so 
Balthasar, zur Bedingung unserer Schau Gottes geworden. Christus hat die unterste Hölle 
betreten und so aus dem Kerker des Todes einen Weg gemacht, der zu Gott führt (Gregor 
der Große). Jedes Mal, wenn Gott in die Verlorenheit des sündigen Herzens eines lebenden 
Menschen geistig hinabsteigt, wiederholt sich der Abstieg seines Sohnes in die Abgründe 
der Scheol am Karsamstag. Durch diesen „Abstieg“ hat Christus die Hölle verwüstet und 
von ihr Besitz ergriffen. 

Wie das Leiden Christi am Kreuz, so ist auch das Leiden Christi am Karsamstag in 
der Scheol nach Balthasar trinitarisch zu verstehen. Gott, der Vater, hat seinen Sohn nicht 
in die Welt gesandt, damit er die Welt richtet, sondern damit er sie rettet.296 Er hat aber 
damit dem Sohn ganz das Gericht übertragen.297 Dadurch dass der Sohn am Karsamstag 
die ganze Dimension des Rein-Gegengöttlichen existentiell durchmisst, vollzieht sich 
das göttliche „Gericht“ über die Hölle. Durch die barmherzige Liebe Gottes sind die „Pfor
ten“ der Hölle gesprengt, ist die Hölle kein Ort der reinen Gottferne mehr (Origenes), gibt 
es aus der Hölle von Gott her in alle Ewigkeit einen Ausgang. 

Als trinitarisches Ereignis ist der Gang zu den Toten und das Sein mit den Toten für 
Balthasar „notwendig ein Heilsereignis“, weil Christus damit das Moment der Barmher
zigkeit in das Totenreich gebracht hat (Origenes), weil er die Kreuzesfrucht in den Abgrund 
unserer Todesverlorenheit eingestiftet hat (Karl Rahner, Ladislaus Boros).298 Nur infolge 
der Erlösungstat Christi ist uns Menschen auf eine unwiderrufliche und unüberbietbare 
Weise das Heil und die Gnade von Gott her angeboten. Hölle würde bedeuten, dass ein 
Mensch das durch Jesus Christus vermittelte absolute Heils- und Gnadenangebot Gottes 
in Freiheit endgültig ablehnen würde, was eine ewige, existentiell vollständige Trennung 
von Gott, mithin das, was man den zweiten, geistigen Tod nennt, zur Folge hätte. 

Hölle im Sinn einer solchen unbedingten, endgültigen Zurückweisung Gottes bleibt auch 
für Balthasar eine reale menschliche Möglichkeit. Durch sein stellvertretendes Erleiden 
der Hölle eröffnet Christus jedoch den Sündern sozusagen eine dritte eschatologische Mög
lichkeit neben dem „alttestamentlichen“ Scheol-Zustand und dem „neutestamentlichen“ 
Zustand der Hölle, nämlich einem für gewöhnlich nachtodlichen Reinigungsprozess, 
traditionell in der katholischen Kirche Fegfeuer genannt. Das stellvertretende Erleiden 
der äußersten Gottferne durch Christus am Karsamstag lässt nach Balthasar auf das 

293 Offb 18,2. 
294 Offb 18,8. 
295 Offb 18,21. 
296 Vgl. Joh 3,17. 
297 Joh 5,22.27–30. 
298 Balthasar: Mysterium Paschale, 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 389 

Heil aller Menschen hoffen. Ein solcher Heilsoptimismus beinhaltet neben dem festen 
Glauben, Gott wolle das Heil aller299, die feste Hoffnung, alle Menschen werden das von 
Gott angebotene Heil auch tatsächlich annehmen. 

Für den Fall, dass sich ein Mensch im Leben und im Tod grundsätzlich dafür ent
schieden habe, das Heilsangebot Gottes und somit Gott selbst abzuweisen, rechnet Bal
thasar theologisch mit der Möglichkeit, ja Notwendigkeit einer postmortalen Begegnung 
mit Christus als dem Gottverlassenen.300 In seinem zeitlosen „höllischen“ Zustand der Tren
nung von Gott, zu dem er sich einzig und allein selbst verdammt hat, begegnet dieser 
Mensch Christus als dem, der um seinetwillen der noch viel absoluter von Gott verlas
sene, noch viel einsamere und ärmere Bruder ist. Durch die unabweisbare Anwesenheit 
des Bruders, der für ihn stellvertretend die Hölle durchlitten hat, kann der zeitlos und 
„höllisch“ in sich Verschlossene noch einmal aufgebrochen werden und zu Gott zurückkeh
ren. 

Da man niemals zu viel Vertrauen auf den lieben Gott, der so mächtig und so barm
herzig ist, haben kann (Therese von Lisieux), ist die universale Hoffnung berechtigt.301 
Jeder Christ soll den Mut zur kühnsten aller Hoffnungen für sich und für jeden Men
schen aufbringen, dass im Tod durch die Kraft des Wunders des Leidens Christi „sein 
Verdammenswertes von ihm abgetrennt und zu dem unverwendbaren Rest, der vor den 
Türen der heiligen Stadt verbrannt wird, geschlagen werde“302. 

Mit seiner Eschatologie vertritt Hans Urs von Balthasar im Grunde die Apokatastasis. 
Wie die Theologiegeschichte zeigt, hat eben trotz ihrer Dominanz nicht nur die Position 
des Augustinus Nachfolger gefunden, sondern auch Origenes seine eigene Wirkungs
geschichte erzeugt. Zu nennen wären hier vor allem Thomas von Aquin, Mechthild von 
Hackeborn, Angela von Foligno, Julian von Norwich und Therese von Lisieux. „Immer 
wieder anzutreffen ist das Motiv der Stellvertretung der Heiligen für die verlorene Sün
der, angefangen bei Paulus (Röm 9–11), Theresia von Avila, Johannes vom Kreuz und vie
len anderen mehr. Eine Vielzahl von Theologen des 19. und 20. Jahrhunderts spricht für 
die Deutung von Balthasars.“303 

Obwohl sich eine letzte Sicherheit über das Ende nicht gewinnen lässt, lässt sich eine 
universale Hoffnung begründen. Hans Urs von Balthasar „belebt die Position des Orig
enes wieder und spitzt damit die Grundfrage nach der Hölle und der Verpflichtung zur 
Hoffnung für alle auf das zu, was schon bei Origenes im Mittelpunkt stand: die Frage 
nach dem Gottesbild. Was trauen wir Gott nicht mehr zu, wenn wir ihm eine ewige Höl
le, d. h. eine gottlose Hölle zutrauen?“304 Gott ist das Heil aller absolut zuzutrauen. In 
Balthasars Eschatologie wird deshalb die Hölle zu einer „leer gehofften Hölle“, zu einer 
„unmöglichen Möglichkeit“.305 Ein Mensch, der in seinem Leben sein Ich anstelle des 
selbstlosen Gottes der Liebe gewählt hat, kann im Tod als in Ohnmacht rein auf sich selbst 

299 1 Tim 2,4. 
300 TD IV, 273–293, hier 283–286. 
301 Vgl. TD IV 291f. 
302 TD IV 293. 
303 J. Rahner 302. 
304 Ebd. 
305 Ebd. 302f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


390 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Bezogener nicht umhin, „einen noch Ohnmächtigeren ,neben‘ sich wahrzunehmen, der 
ihm die Absolutheit seiner Einsamkeit streitig macht. […] Wir können uns diese Erfah
rung einer überholten, besiegten Absolutheit ,von unten‘ nicht näher ausmalen. Aber sie 
kann uns doch zu einer umfassenden Hoffnung für alle berechtigen.“306 Die Erwartung, 
dass sich jeder Mensch, wenn er im Tod Jesus Christus begegnet, bekehren wird, ist „Aus
druck einer großen Hoffnung, über die hinaus Gott nichts Größeres entgegengebracht 
werden kann“307. Es ist die Hoffnung, dass der „Ernst der göttlichen Unterfassung“ bei 
keinem einzigen Menschen vor dem „Ernst der menschlichen Selbstverweigerung“ ka
pitulieren wird, beziehungsweise, dass es keinen einzigen Menschen gibt, der sich der 
barmherzigen Liebe Gottes auf Dauer verschließen wird. 

Literatur 

Hans Urs von Balthasar: Theologie der drei Tage, 2011 (leicht verbesserte Ausgabe des be
reits 1969 erschienenen Beitrags Mysterium Paschale in „Mysterium Salutis. Grundriss 
heilsgeschichtlicher Dogmatik“ [MySal], Bd. III/2, 133–326). 

Hans Urs von Balthasar: Was dürfen wir hoffen?, 2. Auflage 1984. 
Hans Urs von Balthasar: Kleiner Diskurs über die Hölle – Apokatasasis, 2020. 

Aus seiner theologischen Trilogie (Herrlichkeit – Theodramatik – Theologik) lässt sich dies
bezüglich empfehlen: 

Hans Urs von Balthasar: Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik. Bd. III,2.2. Neuer Bund, 
1969, 187–217. 

Hans Urs von Balthasar: Theodramatik. Vierter Band. Das Endspiel [2.Teil B.4: Approxima

tionen an die Hölle] [= TD IV], 1983, 273–293. 

Johannes Herzgsell: Gott über uns – Gott unter uns – Gott in uns. Philosophische, theologische 
und spirituelle Annäherungen an Gott, 2018. 

3.3.4.4 Hölle als „unmögliche Möglichkeit“ 
So sehr der eschatologische Entwurf von Hans Urs von Balthasar in seiner Zielrichtung 
zu begrüßen ist, beruht er doch auf mehreren Voraussetzungen, die theologisch pro
blematisch sind. Er steht biblisch auf schwachen Füßen, insofern er aus dem Alten Tes
tament einseitig nur die Scheolvorstellung berücksichtigt, bei der Passion Jesu das Ge
wicht einseitig auf seinen Verlassenheitsschrei am Kreuz legt308 und sich nur auf jene 
wenigen, im Kontext alles andere als eindeutigen Stellen im Neuen Testament stützen 

306 Balthasar: Mysterium des Höllenabstiegs, 98. 
307 J. Rahner 304. 
308 MySal III/2 212–214. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 391 

kann, die Jesu „Schlüssel zum Tod und zur Unterwelt“, seinen Gang zu den „Geistern im 
Gefängnis“, um ihnen zu predigen, und eine Verkündigung des Evangeliums an „Tote“, 
bezeugen.309 Neben der altorientalischen mythologischen Vorstellung von der Scheol als 
„Totenwelt“ gibt es im Alten Testament, wie oben beschrieben310, bereits die Vorstellung, 
dass für Gläubige dem Tod eine Auferstehung zu neuem, ewigem Leben folgt, und die Vor
stellung, dass Gerechte nach dem Tod in Gottes Hand sind und nach kurzer Züchtigung 
große Wohltaten empfangen.311 Wenn Jesus bei seiner Auseinandersetzung mit den Sad
duzäern sagt, dass der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs doch kein Gott von Toten, son
dern von Lebenden ist, ist auch der Vorstellung von der Scheol eine Absage erteilt.312 Ein 
Schattendasein verstorbener Menschen in einer Unterwelt bis zum Kommen Jesu oder 
auch noch nach seinem Kommen in einem Zwischenzustand bis zum Jüngsten Tag lässt 
sich nicht mit dem zu seinem Wesen gehörenden und sich darum auch im Tod durch
haltenden Personsein des Menschen vereinbaren. 

Die reale Möglichkeit der Hölle wird von vornherein als selbstverständlich vorausgesetzt 
und als solche nicht problematisiert. Es wird davon ausgegangen, dass ein Mensch, weil 
er sich in seinem begrenzten irdischen Leben durch Sünde gegen Gott entschieden hat 
oder von Gott abgefallen ist, ewige Höllenqualen, wo nicht als Strafe, so doch als un
ausweichliche Folge verdient habe. Auf die Unverhältnismäßigkeit dieser Folge ist schon 
hingewiesen worden. Auch erleidet bei Hans Urs von Balthasar wie bei Karl Barth Jesus 
Christus stellvertretend die Hölle für alle Menschen. Auf die Problematik stellvertretenden 
Leidens und des damit verbundenen Begriffs der Gerechtigkeit wurde ebenfalls schon ein
gegangen.313 

Bereits Jesu Schrei am Kreuz: „Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlas
sen?“314, der den anderen Kreuzesworten grundsätzlich vorgeordnet wird315, deutet Bal
thasar als Ausdruck dessen, dass Jesus den furchtbaren, göttlich begründeten, das ganze 
Alte Testament durchlodernden „Zorn Gottes“ (als Kehrseite seiner Liebe) erfahren ha
be.316 Aber ist diesem Ausdruck der Gottverlassenheit, mit dem Psalm 22 beginnt, nicht 
von vornherein der Ausdruck des Gottvertrauens Jesu: „Vater, in deine Hände lege ich mei
nen Geist“317, der dem Psalm 31 entlehnt ist, als gleichgewichtig zur Seite zu stellen, wenn 
man zu einem möglichst vollständigen Verständnis des Lebensendes Jesu gelangen will? 
Auch bleibt es in Psalm 22 nicht bei der Verlassenheit des Beters, sondern ist von seiner 
Erhörung durch Gott die Rede: „Denn er [Gott] hat nicht verachtet, nicht verabscheut des 
Elenden Elend. Er hat sein Angesicht nicht verborgen vor ihm; er hat gehört, als er zu ihm 
schrie.“318 Sollte Jesus am Kreuz aus Psalmen zitiert haben, darf vorausgesetzt werden, 

309 Offb 1,18; / 1 Petr 3,18; / 1 Petr 4,6. 
310 Kap. 3.2.1.2. 
311 2 Makk 7,9.14; / Weish 3,1–5. 
312 Mk 12,28. 
313 Bd. 2, Kap. 2.3.2.1. 
314 Mk 15,34; Ps 22,2. 
315 Vgl. MySal III/2 212f. 
316 Ebd. 225. 
317 Lk 23,46; Ps 31,6. 
318 Ps 22, 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


392 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

dass er sie als ganze kannte. Vieles spricht also biblisch dafür, dass er trotz seines unvor
stellbaren Elends und Leids in seiner Todesstunde immer noch auf seinen Vater vertrau
te. Dabei ist mit der exegetischen Frage, wie die letzten Worte Jesu zu deuten sind, die 
eigentliche christologische Frage noch gar nicht berührt, ob und inwiefern Jesus Chris
tus als menschgewordener Sohn Gottes überhaupt die Hölle als endgültiges Getrenntsein von 
Gott erleiden konnte. 

Nach Balthasar befreit Jesus durch seinen Gang zu den Toten die Verstorbenen aus 
der Scheol. Durch ihn steht den Menschen nun der Himmel offen, durch ihn wird aber 
auch die Hölle als endgültige Gottlosigkeit zur realen Möglichkeit, da er nun erst durch 
das Erlösungswerk Jesu Christi unausweichlich vor die Entscheidung für oder gegen Gott 
gestellt ist. Das heißt aber pointiert und vereinfacht gesagt: Durch die Menschwerdung 
Gottes wird die endgültige Gottverlassenheit zur realen Möglichkeit für den Menschen. 

Wenn Jesus Christus stellvertretend für alle Menschen die Höllenqual der Gottlosig
keit erlitten hat, wie können dann einzelne Menschen aufgrund ihrer Lebensentschei
dung gegen Gott nach dem Tod überhaupt noch in den Zustand der Hölle oder einen 
höllenähnlichen Zustand geraten? Das würde ja, solange ein solcher Mensch auch nach 
dem Tod verstockt bleibt und sich nicht bekehrt, die Höllenstrafe theologisch absurder
weise insofern verdoppeln, als Jesus sie bereits für ihn erlitten hat. 

Problematisch an Balthasars Konzept ist auch, dass die Freiheitsgeschichte des Men
schen nicht mit dem Tod beendet ist, sondern danach noch hinsichtlich der Heilsfrage 
unvermindert weitergeht. Wer sich in seinem Leben grundsätzlich gegen das Heilsange
bot Gottes und somit gegen Gott selbst entschieden hat, steht nach dieser Logik unter 
Umständen eine Ewigkeit lang nach vor der Alternative, die Liebe Gottes weiterhin ab
zulehnen oder irgendwann doch anzunehmen. Ist dem Leben beziehungsweise dem Tod 
des Menschen damit nicht doch der Ernst der Endgültigkeit genommen? 

Wenn auch die Möglichkeit, dass sich ein Mensch nach dem Tod in alle Ewigkeit der 
Liebe Gottes verschließt, „faktisch […] unendlich unwahrscheinlich“ wird, wie Balthasar 
in seinem Kleinen Diskurs über die Hölle sagt319, so bleibt sie doch, solange man in diesem 
Bereich mit Wahrscheinlichkeiten rechnet, eine reale Möglichkeit. Damit besteht aber 
auch die reale Möglichkeit, dass Gottes universaler Heils- und Vollendungswille endgül
tig scheitert und kein einziger Mensch jemals ganz vollendet sein wird, sofern zur Vollendung 
des Menschen die Vollendung aller, die in den Himmel kommen können, gehört. Dem
gegenüber wäre zu betonen, dass die Hölle nicht eine (wenn auch unendlich) unwahr
scheinliche Möglichkeit ist, sondern angesichts des allgemeinen Heilswillens Gottes ein 
Konstruktionsfehler in der Schöpfung wäre, der ihm als Schöpfer einfach nicht zuzutrauen 
ist. 

Trotz dieser problematischen Voraussetzungen stellt Balthasars Entwurf eine groß
artige Ermutigung für Christen dar, für alle Menschen zu hoffen. Wollte Gott von vornher
ein Mensch werden, um alle Menschen in alle Ewigkeit zu sich zu erhöhen, lässt sich die 
unvorstellbare göttliche Unterfassung, von der Balthasar spricht, vom Jenseits ins Diesseits 
vorverlegen und könnte sich dahingehend auswirken, dass Gott durch dieses von unten 
her Schon-immer-beim-Menschen-sein eine endgültige Selbstverfehlung des Menschen 

319 Balthasar: Kleiner Diskurs über die Hölle, 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 393 

von vornherein verhindert. Hölle wäre somit, wie Balthasar zu Recht sagt, eine unmögli
che Möglichkeit, weil der Mensch von vornherein so beschaffen ist, dass er ihr nicht ewig 
verfallen kann. 

Kaum ein Theologe wird heute noch Gott zutrauen, von sich aus Menschen zu einer 
ewigen Höllenstrafe zu verdammen, wie das Augustinus oder Calvin zu ihrer Zeit auf ihre 
Weise getan haben. So wenig irgendein Mensch den Himmel als Lohn verdient hat, hat 
irgendein Mensch die Hölle als Strafe verdient. Als katholische Theologen rechnen Ratz
inger, Rahner und Balthasar jedoch weiterhin mit der Möglichkeit einer selbstgewählten 
Hölle. Weil Gott die Freiheit des Menschen respektiert und niemanden zu seinem Glück 
zwingt, so ihre Überzeugung, ist der Mensch frei, sich selbst endgültig vom ewigen Heil 
auszuschließen und so für immer in die eigene Hölle einzuschließen. Das bedeutet, dass 
der Mensch in seinem Leben vor der Wahl steht, das ihm von Gott angebotene Heil und 
damit Gott selbst anzunehmen oder abzulehnen. So vertritt etwa Karl Rahner unter dem 
Einfluss Blondels ausdrücklich die These einer sogenannten Grundentscheidung. Ihr zu
folge trifft jeder mündige Mensch im Laufe und im Ganzen seines Lebens durch verschie
dene Einzelentscheidungen eine grundsätzliche Entscheidung für oder gegen Gott, die 
von seiner Seite aus endgültig ist, wenn er stirbt. Dadurch befindet er, ob sein jenseitiges 
Schicksal der Himmel oder die Hölle ist. 

Hier ist zunächst zu bedenken, dass viele Menschen, die als Unmündige gestorben 
sind – allen voran die vielen verstorbenen Kinder –, soweit wir das beurteilen können, 
überhaupt keine Grundentscheidung in ihrem Leben für oder gegen Gott treffen konn
ten. Dennoch hoffen wir gerade in Bezug auf sie, dass sie als Kinder Gottes ganz und 
für immer bei Gott im Himmel sind. Eine positive Entscheidung für Gott scheint dem
nach keine notwendige Bedingung für das ewige Heil zu sein. Damit kommen wir schon 
der großartigen Intuition von Martin Luther nahe, dass das ewige Heil nicht von einer 
freien Entscheidung des Menschen für oder gegen Gott abhängt, dass Gott als solcher 
und ganzer nicht Gegenstand der menschlichen Freiheit ist. Der Himmel lässt sich we
der durch gute Werke noch durch gute oder richtige Entscheidungen verdienen. Er ist 
wenn dann reines, absolut unverdientes Geschenk Gottes. Im Leben der Menschen geht 
es, soweit sie mündig sind, dementsprechend nicht darum, sich grundsätzlich für oder 
gegen Gott zu entscheiden, sondern sich zu entscheiden, wer sie als Kinder Gottes vor Gott 
und vor den Mitmenschen sein wollen. Es geht nicht um die Entscheidung, ob man vor 
Gott Bestand hat, denn niemand kann vor Gott bestehen, sondern was vor Gott Bestand 
hat. Es geht nicht um eine Entscheidung zwischen Himmel und Hölle, sondern eine Ent
scheidung über die eigene Persönlichkeit, nicht um eine Entscheidung zwischen Sein und 
Nichtsein bei Gott, sondern um eine Entscheidung über das eigene Wesen, das eigene Sosein, 
das eigene Selbst. In diesem Sinn endet aber die Freiheitsgeschichte des Menschen mit dem 
Tod. Dann ist endgültig entschieden, wer er in alle Ewigkeit ist. Das macht den Ernst und 
die Chance dieses Lebens aus. 

Wenn sich der Mensch, wie zu glauben ist, in seinem Leben gar nicht grundsätzlich 
für Gott entscheiden muss, um in den Himmel zu kommen, weil er immer schon Kind 
Gottes ist, kann er sich, so ist zu hoffen, auch nicht grundsätzlich gegen Gott entschei
den, so dass er in die Hölle kommen müsste. Hier ist es angebracht, sich kurz mit L’Action 
(1893), dem Erstlings- und Hauptwerk von Maurice Blondel (1861–1949), das nicht weni
ge katholische Denker entscheidend beeinflusst hat, kritisch auseinanderzusetzen. Dem 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


394 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

französischen Philosophen ist darin zuzustimmen, dass der Mensch neben seinem wirk
lichen oder gewollten Wollen (volonté voulue), mit dem er jeweils etwas Endliches will, von ei
nem Grundwollen (vouloir primitif ) oder willentlichen Wollen (volonté voulante) bestimmt ist, 
mit dem er das „Eine Notwendige“, das Unendliche will. Das bedeutet, dass am Grund 
allen menschlichen Wollens und Tuns Gott aktiv gegenwärtig ist. Aber dieses Grundwol
len – und hier ist Blondel grundsätzlich zu widersprechen – bildet nicht den Grund für 
die Möglichkeit des Menschen, durch eine Grundentscheidung gegen Gott mit wirklichem 
Wollen endgültig und absolut den eigenen Selbstwiderspruch und damit die eigene Ver
dammnis und Hölle zu wollen, sondern den Grund für die Unmöglichkeit, dies wirklich 
wollen zu können. Weil jeder Mensch im Grunde das Gute, Gott, die Liebe und das ewige 
Heil will, kann er nicht das eigene endgültige Unheil wollen. 

In transzendental-anthropologischem Verständnis, wie es etwa Karl Rahner entwi
ckelt hat, würde eine Grundentscheidung gegen Gott besagen, dass sich der Mensch end
gültig gegen den Grund seines eigenen Menschseins versperrt und sich so für immer in 
höllischen Qualen selbst verfehlt. 

Solch ein Mensch würde für immer im existenziellen Widerspruch zwischen sich selbst 
als in Freiheit Vollzogenem und dem Grund, der seinen Freiheitsvollzug allererst ermög
licht hat, verharren. Da ein solches Selbst metaphysisch und schöpfungstheologisch im 
Sinn der creatio continua von seinem Grund für immer abhängig bliebe, wäre es endgülti
ge Verneinung des Grundes, aus dem heraus es sich nicht nur vollzogen hat, sondern für 
immer vollzieht und allein vollziehen kann. Das hieße wiederum, dass der Grund selbst, 
also Gott, in alle Ewigkeit die endgültige Verlorenheit des menschlichen Selbst, seinen 
höllischen Selbstvollzug ermöglichen würde. Hier ist zu hoffen, dass Gott selber gegen 
solch eine theoretisch mögliche Hölle einen existenziellen Riegel vorgeschoben hat, in
dem er den Menschen, der sein geliebtes Kind ist, die Möglichkeit eines solchen existen
tiellen Selbstwiderspruchs von vornherein nicht eingeräumt hat. Das menschliche Ich 
kann zwar sein äußeres biologisches Leben beenden. Aber es kann sich nicht endgültig 
gegen den inneren Grund, aus dem heraus es sich vollzieht, wenden. Ganz im Gegenteil 
ist zu hoffen und anzunehmen, dass sich das menschliche Ich, wenn im Tod all seine Wi
derstände gegen den eigenen Grund wegbrechen, sich von selbst auf diesen Grund, also 
auf Gott ausrichtet, sich ihm öffnet und überlässt. 

Sollte sich ein Mensch in seinem Leben grundsätzlich und endgültig für das eigene 
Ego statt für Gott und die Mitmenschen entschieden haben, steht ihm nach Hans Urs 
von Balthasar aber durch die Begegnung mit Jesus Christus als dem äußersten Verlasse
nen für immer die Möglichkeit offen, die negative Grundentscheidung zurückzunehmen 
und das Heil Gottes anzunehmen. Ist es aber, so wäre hier weiter zu fragen, überhaupt 
realistisch anzunehmen, dass ein Mensch, der im Tod selbst und gerade in seiner äußers
ten Finsternis unmittelbar der Liebe Jesu Christi und damit Gottes begegnet, eine Ewig
keit lang die Willenskraft aufbringt, dieser Liebe zu widerstehen, sich im Sinn libertari
scher Freiheit sozusagen ständig neu gegen Gott zu entscheiden? Ist hier nicht vielmehr 
theologisch davon auszugehen, dass angesichts der göttlichen Liebe und Barmherzig
keit die Willenskraft zum Bösen über kurz oder lang schwindet und sich der „Verlorene“ 
einwilligend Gott überlässt? 

Bei der Hölle verschärft sich schließlich das Theodizeeproblem bis zur logischen Unlös
barkeit: Kann ein allmächtiger, allgütiger und allwissender Gott Menschen erschaffen, 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 395 

die dafür, dass sie in ihrem begrenzten irdischen Leben Verbrechen begangen haben, 
ohne Ende furchtbare Höllenqualen leiden? Das scheint er nicht zu können. Das scheint 
logisch beziehungsweise metaphysisch nicht möglich zu sein. Eine Hölle wäre nur denk
bar, wenn wenigstens eine der drei Prämissen aufgegeben wird, Gott also entweder nicht 
allmächtig oder nicht allgütig oder nichtallwissend ist. Nur insofern und insoweit ein 
Gott, dem eine oder mehrere dieser drei Wesenseigenschaften fehlen, denkbar ist, ist 
Hölle denkbar. Aber dieses Denken ist ein rein theoretisches, das an der metaphysischen 
Realität vorbeigeht. 

Sicher ist es denkbar, dass ein Mensch nach seinem Tod für immer von Gott getrennt 
ist und fürchterliche Qualen erleidet und dass es dementsprechend einen Gott gibt, der 
Menschen erschaffen hat, für die das möglich ist. Aber diese Denkmöglichkeit ist ei
ne abstrakt-theoretische. Bei Denkmöglichkeiten ist zwischen abstrakt-theoretischem und 
existenziellem Denken zu unterscheiden. Abstrakt-theoretisch lassen sich beispielswei
se zahllose Welten denken, die besser wären als unsere, wie sich auch zahllose mögli
che Welten vorstellen lassen, die noch einmal deutlich schlechter wären als diese. Diese 
Denkmöglichkeiten sagen nichts darüber aus, ob diese Welt die Beste aller möglichen 
(Leibniz) oder die schlechteste aller möglichen (Schopenhauer) ist. Es gibt abstrakt-theo
retisches Denken, das ins Leere läuft. Dazu gehört insbesondere der Gedanke, es könnte 
mich auch nicht geben. Selbstverständlich kann ich denken, dass sich meine Eltern nie 
begegnet wären und ich deshalb nicht existieren würde. Aber diesen Gedanken kann ich 
existenziell nicht denken. Ihm fehlt der existenzielle Boden, er ist rein abstrakt-theo
retisch. Ähnlich verhält es sich mit dem Gedanken, es könnte einen Gott geben, der in 
absoluter Freiheit Menschen erschafft, von denen er weiß, dass sie in alle Ewigkeit lei
den werden beziehungsweise leiden könnten. Dass es einen Gott gibt, dessen universa
ler Heils- und Vollendungswille sich in alle Ewigkeit nicht erfüllt, der das menschliche 
Selbst auch in seinem höllisch-existentiellen Selbstwiderspruch im Sein hält und damit 
die Hölle selbst (!) aufrechterhält oder der metaphysisch unvollkommen ist, ist für den 
Verstand abstrakt-theoretisch denkbar, aber existenziell nicht nachvollziehbar. Für den
jenigen, der gläubig verstanden oder erfahren hat, dass Gott absolute Liebe ist, ist dieser 
Gedanke existentiell so wenig nachvollziehbar wie der Gedanke, selbst nicht zu existie
ren. In diesem präzisen Sinn ist Hölle eine unmögliche Möglichkeit und als solche für die 
gläubige Vernunft nicht wirklich denkbar. 

Wenn kein einziger Mensch verlorengeht, wenn es im Leben nicht um eine Entschei
dung auf Leben und Tod in alle Ewigkeit, nicht um eine Entscheidung zwischen Himmel 
und Hölle geht, gibt es dann, so ein geläufiger Einwand, noch irgendeinen sittlichen An
spruch an das irdische Leben, ist es dann nicht völlig gleich-gültig, wie der einzelne Mensch 
lebt? 

Wie Jesus deutlich gemacht hat, ist das keineswegs der Fall. Immer wieder spricht er 
in Bezug auf Fehlverhalten drastische Drohungen aus. Dass er dabei aber nicht mit der 
Hölle als ewiger Verlorenheit, sondern mit der Gehenna als zeitlich begrenztem Fegfeuer 
droht, geht am deutlichsten aus der bereits zitierten Stelle in der Bergpredigt hervor, wo 
er angesichts des nahegekommenen Reiches Gottes das Tötungsgebot mit den Worten 
verschärft: 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


396 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

„Ihr habt gehört, dass zu den Alten gesagt worden ist: Du sollst nicht töten […]. Ich aber 
sage euch: Jeder, der seinem Bruder auch nur zürnt, soll dem Gericht verfallen sein; und 
wer zu seinem Bruder sagt: Du Dummkopf!, soll dem Spruch des Hohen Rates verfallen 
sein; wer aber zu ihm sagt: Du Narr!, soll dem Feuer der Hölle verfallen sein.“320 

Sollte Jesus damit ernsthaft gemeint haben, dass derjenige, der seinen Bruder als Narr 
beschimpft, dafür ewige Höllenqualen verdient habe? Ist diese Stelle nicht vielmehr im 
Zusammenhang seiner Grundbotschaft so zu verstehen, dass im Reich Gottes niemand 
mehr seinem Mitmenschen auch nur zürnen oder böse sein wird und sich jeder bemü
hen sollte, schon in diesem Leben in dieses Reich zu gelangen? Wenn Jesus im Evangeli
um die Menschen auffordert, sich mit allen Kräften darum zu bemühen, durch das enge 
Tor in das Reich Gottes zu gelangen321, fordert er nicht dazu auf, sich mit allen Kräften 
zu bemühen, in den Himmel zu kommen und noch weniger dazu, nicht in die Hölle zu 
kommen. Vielmehr fordert er auf, alles in diesem Leben Mögliche zu tun oder zu las
sen, um in diesem Leben schon in das nahegekommene Reich Gottes zu kommen. Seine 
Aussagen beziehen sich auf das jetzt schon gegenwärtige, nicht auf das künftige, vollendete 
Reich. 

Es geht darum, es jetzt zu suchen, sich jetzt Gott zu öffnen, sich jetzt auf ihn einzu
lassen, ihm jetzt Raum in sich zu geben. Da die Essenz des Reiches Gottes in der Liebe 
besteht, heißt das: Der Mensch soll jetzt schon als Kind Gottes in der Liebe wachsen und 
in sein Reich hineinwachsen, ansonsten aber fest darauf vertrauen, dass es im Himmel 
genügend Wohnungen gibt, dass es nichts gibt, was uns von der Liebe Gottes, die in Jesus 
Christus ist, scheiden könnte.322 

Jesus mahnt nicht deshalb die Menschen umzukehren und sich dem Reich Gottes 
und damit Gott selbst zuzuwenden, weil sonst die jenseitige Hölle droht, sondern weil 
sonst die Chance dieses Lebens vertan und verpasst zu werden droht. Dass es bei dem Be
mühen mit allen Kräften323 und bei ähnlichen Stellen nicht um den jenseitigen Himmel 
oder die jenseitige Hölle geht, zeigt insbesondere das Gespräch Jesu mit dem reichen 
Jüngling. Da dieser die Zehn Gebote von Jugend an befolgt hat, steht nach jüdischem 
Verständnis außer Frage, dass er grundsätzlich Gott wohlgefällig lebt und von Gott kei
ne Sanktionen, schon gar nicht die Hölle, zu befürchten hat, dass ihm vielmehr, wenn 
man so will, der Himmel bereits sicher ist. Jesus bestätigt das, indem er ihn umarmt, 
ihm aber auch sagt, dass er jetzt schon „vollkommen“ werden und in das Reich Gottes 
gelangen kann, wenn er darüber hinaus alles, was er besitzt, verkauft, den Erlös den Ar
men gibt und ihm nachfolgt. Als der Jüngling daraufhin traurig weggeht, weil er sich 
nicht von seinem Reichtum trennen kann, sagt Jesus: „Wie schwer ist es für Menschen, 
die viel besitzen, in das Reich Gottes zu kommen.“324 Damit will er hier offensichtlich sa
gen: Wie schwer fällt es reichen Menschen, sich in diesem Leben wirklich auf das Reich 
Gottes einzulassen. 

320 Mt 5,21f. 
321 Lk 13,24. 
322 Joh 14,1–6; / Röm 8,39. 
323 Lk 13,24. 
324 Mk 10,23. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 397 

Wenn Jesus Menschen droht, sie würden heulen und mit den Zähnen knirschen und 
in die äußerste Finsternis geworfen werden, wo der Wurm nicht stirbt, weil sie nichts 
aus ihren Talenten machen325, droht er nicht mit der ewigen Hölle, sondern höchsten 
mit zeitlich begrenztem Fegfeuer und mahnt mithilfe apokalyptischer Bilder. Er ermahnt 
sie, die Ernsthaftigkeit dieses Lebens zu begreifen und die einmalige Gelegenheit zu er
greifen. Er lädt sie nachdrücklich ein, sich jetzt Gott und seiner Königsherrschaft an
zuvertrauen.326 Er ermutigt sie in Gleichnissen dazu, in diesem Leben im Glauben, in der 
Hoffnung und vor allem in der Liebe zu wachsen. Er weist sie darauf hin, dass sie sich vor 
Gott für ihr Leben verantworten müssen. Er warnt sie davor, im Bösen zu verharren, und 
tröstet sie damit, für all ihren Einsatz für das Gute unermesslichen Lohn zu erhalten. Er 
will die Menschen wachrütteln. Sie sollen Gott vertrauen, dass er ganz nahe ist und dass 
er sie bedingungslos liebt. Denn viele sind berufen, aber nur wenige sind auserwählt.327 

Die Auserwählten sind nicht, wie Augustinus gemeint hat, die vergleichsweise we
nigen Christen, die aufgrund ihrer Taufe in den Himmel kommen, – im Gegensatz zu 
den vielen Ungetauften, die für immer verloren gehen. Vielmehr sind alle, Getaufte wie 
Nichtgetaufte, dazu berufen, das ewige Leben zu erlangen. Darüber hinaus sollte sich 
jeder jetzt schon darum bemühen, zu den Auserwählten zu gehören, für die das Reich 
Gottes eine Realität ist, die sich vom Geist Gottes inspirieren und leiten lassen, die die 
Liebe wagen und zur alles bestimmenden Größe ihres Lebens machen. 

Literatur 

Peter Reifenberg (Hg.): Maurice Blondel: LʼAction (1893) – Die Tat: Eine Phänomenologie der 
Liebe, 2020. 

3.3.5 Die Rettung aller (David Bentley Hart) 

In einer Klarheit, die nichts zu wünschen übriglässt, hat der bereits durch sein preisge
kröntes Werk Atheist Delusions (atheistische Täuschungen) aus dem Jahr 2009 bekannt ge
wordene US-amerikanische orthodoxe Theologe und Philosoph David Bentley Hart (geb. 
1965) in seinem vielbeachteten Buch That All Shall Be Saved (2019) für die Allerlösung argu
mentiert. Dass dieser Beitrag von der orthodoxen Kirche kommt, nimmt insofern nicht 
Wunder, als die Kirche des Ostens deutlich weniger von entsprechenden Fehlentwick
lungen heimgesucht war als die Kirche des Westens. Mit letzterer verbindet sich ja nicht 
nur die unsägliche Lehre von der doppelten Prädestination, wie sie Augustinus und Cal
vin vertreten haben, sondern auch eine Reihe von Soteriologien, die auf Missverständ
nisse der Schrift zurückgehen328 und mit einem Gott absoluter Liebe nicht zu vereinba
ren und damit nicht zu halten sind. 

325 Mt 25,14–30. 
326 Bd. 2, Kap. 2.2.2.4. 
327 Mt 22,14. 
328 Hart pp. 24–25. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


398 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Hart entfaltet seinen Gedankengang in vier Argumenten gegen die Position der Infer
nalisten, die die Hölle für (dicht) bevölkert halten, und für die Position der Universalisten, 
die vom endgültigen Heil aller überzeugt sind. Seine vier „Meditationen“ lassen sich sehr 
frei in fünf Thesen wiedergeben: 

• Der Begriff der Hölle ist mit dem christlichen Gottesbegriff nicht vereinbar. 
• Der Begriff der Hölle widerspricht im Besonderen dem eines guten Schöpfers. 
• Der Begriff der Hölle lässt sich nicht mit dem christlichen Freiheitsbegriff vereinba

ren. 
• Der Heilsuniversalismus ist im Neuen Testament sehr gut bezeugt. 
• Da Gott die Menschheit als Einheit geschaffen hat, wird er sie auch als ganze voll

enden. 

Diese Thesen werden nun im Folgenden (Kap. 3.3.5.1 bis Kap. 3.3.5.5) entfaltet. 

3.3.5.1 Die Unvereinbarkeit des Begriffs der Hölle 
mit dem christlichen Gottesbegriff 

Hölle als endgültiger Zustand ewiger Pein kann weder die gerechte Strafe noch das ge
rechte Schicksal eines begrenzten Wesens sein, wie entstellt es auch immer sein mag.329 
So wenig jemand das ewige Heil verdient, so wenig verdient jemand eine ewige Strafe.330 
Zum einen bestrafen selbst menschliche Väter ihre Kinder im Normalfall nur, damit sie 
sich bessern.331 Eine nie endende Strafe dient definitionsgemäß nicht der Besserung.332 
Zum anderen verdient auch der schlimmste Verbrecher für seine begrenzte persönliche 
Schuld, die er in seinem vergleichsweise kurzen irdischen Leben auf sich geladen hat, 
keine Qualen und Leiden in alle Ewigkeit.333 Die Strafe wäre völlig unangemessen und in 
diesem Sinn ungerecht. Deshalb sehen die meisten Infernalisten heute die Hölle nicht 
mehr als eine gerechte Strafe an, die Gott über Menschen verhängt, sondern als das ge
rechte Los, das Menschen durch ihre freie Ablehnung Gottes auf sich ziehen.334 Nicht 
Gott bestraft sie, er lässt nur zu, dass sie sich gewissermaßen selbst bestrafen. Hölle 
ist nicht seine Strafe, sondern unausweichliche Folge der eigenen freien Entscheidung 
des Menschen und des Respekts Gottes vor dieser Entscheidung.335 Doch auch bei die
ser Deutung bliebe die letzte Verantwortung bei Gott, denn er hätte als Schöpfer all das 
so eingerichtet. Was wäre das aber für ein Gott, der Geschöpfen angeblich aus Liebe und 
aus Ehrfurcht vor ihrer Freiheit erlaubt, sich selbst zu verdammen?336 Kann unbegrenzte 
Qual die gerechte Folge begrenzter Schuld oder begrenzten Fehlverhaltens sein? 

Selbst wenn man hier ganz abstrakt von „Gerechtigkeit“ sprechen wollte, wäre ein 
Gott, der eine solche Folge einplanen oder in Kauf nehmen würde, niemals vollkommen 

329 Ebd. p. 18. 
330 Ebd. 52. 
331 Ebd. 54. 
332 Ebd. 169. 
333 Ebd. 204. 
334 Ebd. 33f. 
335 Ebd. 79. 
336 Ebd. 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 399 

gut, niemals, metaphysisch ausgedrückt, die absolute oder unendliche Gutheit selbst.337 Ein 
Gott, der angeblich aus Liebe kontingente Wesen erschafft, von denen er weiß, dass sie 
möglicherweise oder tatsächlich endlos leiden werden, wäre ein sadistisches Monster, 
aber nicht der Gott unendlicher Liebe, wie er sich in Jesus Christus geoffenbart hat und 
wie ihn christliche Philosophen denken. Hölle als grenzenlose Qual lässt sich begrifflich 
oder logisch nicht mit einem grenzenlos liebenden Gott in Einklang bringen. 

Dieses allgemeine Argument spezifiziert Hart dann in seiner ersten „Meditation“338, 
indem er ihm einen schöpfungstheologischen Akzent verleiht, so dass es sich wie folgt 
liest: 

3.3.5.2 Die Unvereinbarkeit des Begriffs der Hölle mit dem eines guten Schöpfers 
Nach Gregor von Nyssa (ca. 335–394) hängen die Protologie – die Lehre von den ersten 
Dingen, also von der Erschaffung der Welt – und die Eschatologie – die Lehre von den 
letzten Dingen, also von der Vollendung der Welt – so eng zusammen, dass sie eine ein
zige Lehre bilden.339 Hat Gott die Welt aus Liebe und in einer Freiheit, die durch nichts 
eingeschränkt war, im Anfang als gute aus nichts erschaffen (creatio ex nihilo), dann muss 
auch ihr Ende gut sein, was nicht der Fall wäre, wenn irgendein Geschöpf in alle Ewig
keit unerlöst bliebe. Wollte Gott die Geschöpfe als gute erschaffen, sind sie überhaupt nur 
dann von ihm wirklich als solche erschaffen, wenn ihr Zustand auch am Ende gut ist. 

Weil Gott die Welt als gute erschaffen hat, gilt er selbst zu Recht als gut. An seinem 
guten Handeln zeigt sich seine gute Natur, sein gutes Wesen. Hätte er eine Welt erschaf
fen, die zwar im Anfang gut war, es aber am Ende nicht mehr sein wird, weil die Ge
schichte für etliche Geschöpfe katastrophal ausgeht, könnte man nicht mehr sagen, dass 
er insgesamt gut gehandelt hat. Dann wäre er aber auch seiner Natur oder seinem Wesen 
nach nicht mehr uneingeschränkt gut. Hält man an seiner absoluten Gutheit fest, folgt 
aus seinem Erschaffen einer guten Welt aus nichts deren sichere Vollendung. Wenn Gott 
der gute Schöpfer von allem ist, muss er auch der Retter und Vollender von allem sein. Wie 
Gott am Anfang der Schöpfung gesehen hat, dass alles Geschaffene gut ist340, so werden 
am Ende auch alle Geschöpfe erkennen, dass alles gut ist. Der Begriff der Hölle als furcht
barem Ende von Geschöpfen widerspricht daher dem Konzept eines guten Schöpfers. 

3.3.5.3 Die Unvereinbarkeit des Begriffs der Hölle 
mit dem christlichen Freiheitsbegriff 

Nach infernalistischer Logik hat Gott den Menschen als ein Wesen geschaffen, das ihn in 
Freiheit lieben soll. Gott will vom Menschen in Freiheit geliebt werden. Deshalb muss der 
Mensch nicht nur die Möglichkeit haben, ihn zu bejahen und anzunehmen, sondern auch 
die Möglichkeit, ihn zu verneinen und abzulehnen. Die Liebe des Menschen zu Gott ist 
nur dann frei und damit echt, wenn der Mensch auch frei ist, sich gegen Gott und damit 
für die Hölle zu entscheiden. 

337 Ebd. 18. 
338 Ebd. 65–91. 
339 Ebd. 68. 
340 Gen 1,31. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


400 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Nach Hart liegt dieser Logik ein im Grunde oberflächlicher, nichtchristlicher Frei
heitsbegriff zugrunde. Freiheit hat ihren letzten und eigentlichen Sinn nicht darin, will
kürlich zwischen diesem und jenem wählen zu können. Vielmehr hat sie ihren Sinn darin, 
dass der Mensch immer mehr der wird, der er von Natur aus sein kann und sein will, dass 
er also immer mehr Mensch wird. Zu seiner Natur gehört es aber, auf ein Ziel ausgerich
tet zu sein und dieses Ziel ist nach christlichem Verständnis das Gute beziehungsweise 
Gott selbst. Deshalb wird der Mensch als vernünftiges Wesen umso mehr Mensch und 
damit umso freier, je mehr er sich diesem Ziel nähert. Seine tiefste und innerste Sehn
sucht, die in ihm niemals erlöschen kann, besteht darin, ein vollkommen geliebtes und 
liebendes Wesen zu werden, also mit Gott, der die Liebe selbst ist, eins zu werden und 
gerade so ein freies, souveränes Wesen zu sein. 

In diesem Sinn sind wir, wie Hart ausführt, nicht frei, weil wir wählen können, son
dern nur frei, wenn wir gut gewählt haben.341 Um gut zu wählen, müssen wir das Gute 
beziehungsweise Gott immer klarer sehen, und um immer klarer zu sehen, müssen wir 
fortfahren, gut zu wählen. Je mehr unsere Vernunft die Unwissenheit überwunden hat 
und unser Wille vom Guten geformt ist, desto weniger gibt es tatsächlich zu wählen. Die 
höchste Freiheit besteht, mit Augustinus gesprochen, nicht darin, fähig zu sein, nicht zu 
sündigen (posse non peccare), sondern darin, völlig unfähig zu sein, zu sündigen (non posse 
peccare). 

Daher hatte die klassische christliche Tradition recht, als sie erklärte, der Mensch 
könne niemals das Böse oder Schlechte als Ziel in sich selbst wählen, sondern höchs
tens als ein begrenztes Gut, mit dem er sich vorübergehend beruhigt.342 Metaphysisch 
betrachtet ist Gott als das Gute selbst die Quelle und das Ziel von allem, das Böse aber 
nur der Mangel des Guten (privatio boni).343 Da das Böse kein substantielles Sein, keine 
Substanz hat, kann es auch nicht das ursprüngliche und endgültige Ziel oder den tran
szendenten Horizont des natürlichen Willens eines vernünftigen Wesens darstellen.344 
Es hat nicht die Macht, den Menschen wirklich und dauerhaft an sich zu ziehen oder gar 
glücklich und zufrieden zu machen. Wählt der Mensch in seinem irdischen Leben das 
Böse oder Schlechte, geschieht das nur, weil seine Vernunft getrübt und sein Wille ge
schwächt ist, weil er als Mensch unterentwickelt ist. Insofern er sich niemals in vollem 
Bewusstsein und mit ganzer Willenskraft für das Schlechte entscheiden kann, ist seine 
Freiheit zum Bösen etwas wesentlich anderes als seine Freiheit zum Guten. Sie ist eigentlich 
nicht Freiheit, sondern Unfreiheit, weil und insofern der Mensch dann Sklave der Sünde 
ist und als Sünder einem Nichts nachjagt.345 

Aus diesem Grund ist es dem Menschen auch nicht möglich, sehenden Auges und 
mit ganzer Kraft Gottes Liebe zurückzuweisen und so die Hölle als endgültige Selbst
verfehlung in immerwährender Agonie zu wählen. Da er im Innersten auf Gott als Ziel 
seines Lebens ausgerichtet ist, kann er der Liebe Gottes nicht wirklich widerstehen wol
len, kann er Gott selbst nicht in Freiheit zurückweisen wollen, kann er das Übel als Übel 

341 Hart, p. 173 (We are free not because we can choose, but only when we have chosen well). 
342 Ebd. 174. 
343 Bd. 2, Kap. 1.3.2.4. 
344 Ebd. 175. 
345 Ebd. 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 401 

in einem absoluten Sinn nicht wirklich wollen.346 Darum steht der Mensch nicht vor der 
Wahl, sich entweder für die Einheit mit Gott in Glückseligkeit, durch die seine tiefste 
Sehnsucht vollkommen erfüllt wird, oder für eine Trennung von Gott, die zu endlosem 
Leiden und anhaltendem Unglück führt, zu entscheiden.347 Ihm ist nur eine wirklich freie 
Wahl möglich, nämlich sich der Liebe Gottes und damit der eigenen innersten Neigung 
zu überlassen. Das bedeutet aber, dass der Mensch als vernünftiges Wesen, das auf das 
Gute oder Gott von Natur aus als sein letztes und eigentliches Ziel ausgerichtet ist, die 
Hölle als für ihn schlechtestmöglichen Zustand nicht in Freiheit wählen kann. Somit wi
derspricht die Annahme, der Mensch könne sich in voller Freiheit gegen Gott und damit 
für die Hölle entscheiden, dem christlichen Verständnis von Freiheit. 

Infernalisten, so könnte man etwas plakativ zusammenfassen, vertreten einen quan
titativen Freiheitsbegriff, Universalisten wie Hart hingegen einen qualitativen. Für Inter
nalisten ist der Mensch umso freier, je mehr Möglichkeiten er hat, zwischen denen er 
wählen kann. Der Mensch, der zwischen Himmel und Hölle wählen kann, ist freier als 
der, der diese Wahl nicht hat. Für Universalisten ist der Mensch hingegen umso freier, je 
mehr er Mensch ist, je mehr er das Gute oder Gott erkannt hat und ihm in seinem Leben 
entspricht, je mehr er liebt. Als Mensch kann er der Liebe Gottes gar nicht widerstehen, 
kann er die Hölle gar nicht in Freiheit wählen. Der qualitative Freiheitsbegriff erweist 
sich in diesem Zusammenhang als der wesentlich tiefere. 

3.3.5.4 Das überwältigende Zeugnis vom Heilsuniversalismus im Neuen Testament 
Die meisten Christen sind der Meinung, dass im Neuen Testament ausdrücklich und 
unermüdlich die Idee einer ewigen Hölle propagiert wird.348 Tatsächlich fehlt sie zum 
Beispiel vollständig in den paulinischen Schriften, auch geht sie aus keinem der anderen 
Briefe klar hervor. Die einzige Stelle in den Evangelien, die traditionell dafür zu sprechen 
scheint, ist Mt 25,46, die mit hoher Wahrscheinlichkeit nicht von Jesus selbst stammt349: 

„Und diese [die in ihrem Leben nichts für die bedürftigen Mitmenschen getan haben] 
werden weggehen zur ewigen Strafe, die Gerechten aber zum ewigen Leben.“ 

Darüber hinaus gibt es diesbezüglich nur noch einige schwerverständliche Verse in der 
Offenbarung des Johannes. 

Wenn Jesus in Bildern von einem unglücklichen Ausgang, von Vernichtung, Aus
schluss, Folter oder Strafen spricht, handelt es sich um zeitlich begrenzte Vorgänge.350 
Nirgendwo wird ein Reich fortwährender Grausamkeit beschrieben, in dem Satan 
wie ein unterweltlicher Gott herrscht.351 Auf der anderen Seite gibt es jedoch eine be
merkenswerte Anzahl von Abschnitten im Neuen Testament, speziell bei Paulus, die 
stattdessen endgültiges Heil für alle Personen und Dinge versprechen. Erstaunlicherweise 

346 Ebd. 36. 
347 Ebd. 179. 
348 Ebd. 93. 
349 Bd. 2, Kap. 2.2.2.4. 
350 Mt 5,26; 18,34; Lk 12,47–48.59. 
351 Hart p. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


402 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

haben die meisten Christen jahrhundertelang geglaubt, dass die Klasse der Behauptun
gen über einen doppelten Ausgang, die allesamt bildlichen Charakter haben, wörtlich 
zu nehmen sind, während die Klasse der Behauptungen über einen universal guten 
Ausgang, die allesamt direkt lehrmäßige Aussagen sind, als Übertreibungen aufzufassen 
sind.352 Auffällig ist für Hart auch, dass viele Christen die Rede von Weizen, Spreu und 
Ernte, von verschlossenen Türen und von einem Gefängnis, in das Schuldner geworfen 
werden, als metaphorisch erkennen, während sie die Rede vom Wurm, der nicht stirbt, 
oder vom Feuer, das nie erlischt353, nicht als Mittel einer apokalyptischen Bilderwelt 
durchschauen, sondern sie wörtlich verstehen. Unter den tatsächlich wörtlich zu neh
menden Aussagen über die letzten Dinge überwiegen die heilsuniversalen bei weitem. 
Als solche listet Hart die folgenden 22 Stellen auf, wobei er betont, dass diese Liste 
unvollständig ist: 

Wenn Paulus in Röm 5,18–19 in Vers 19 statt von „allen“ von „den vielen“ spricht, sind 
ebenfalls alle gemeint, wie sprachlich allgemein bekannt ist, aber auch konkret aus dem 
Vergleich von Röm 5,12 und Röm 5,15 eindeutig hervorgeht („… der Tod zu allen Menschen 
…, weil alle sündigten“ – „die vielen dem Tod anheimgefallen“): 

„Wie es also durch die Übertretung eines Einzigen für alle Menschen zur Verurteilung 
kam, so kommt es auch durch die gerechte Tat eines Einzigen für alle Menschen zur Ge
rechtsprechung, die Leben schenkt. Denn wie durch den Ungehorsam des einen Men

schen die vielen zu Sündern gemacht worden sind, so werden auch durch den Gehor
sam des einen die vielen zu Gerechten gemacht werden.“354 

Schon zuvor hatte Paulus in 1 Kor 15,22 den Sachverhalt unmissverständlich ausgedrückt: 

„Denn wie in Adam alle sterben, so werden in Christus alle lebendig gemacht werden.“ 

Gemäß Joh 17,2 ist Jesus selbst die Macht verliehen, allen ewiges Leben zu schenken: 

„Denn du hast ihm Macht über alle Menschen gegeben, damit er allen, die du ihm ge
geben hast, ewiges Leben schenkt.“ 

Alle werden auferweckt werden und wahres Leben haben, weil Christus, wie Paulus in 2 
Kor 5,14 darlegt, für alle gestorben und auferweckt worden ist: 

„Denn die Liebe Christi drängt uns, da wir erkannt haben: Einer ist für alle gestorben, 
also sind alle gestorben. Er ist aber für alle gestorben, damit die Lebenden nicht mehr 
für sich leben, sondern für den, der für sie starb und auferweckt wurde.“ 

Auch nach Hebr 2,9 wollte Gott, dass Christus den Tod für alle erleidet, um alle Menschen 
von Tod und Teufel (Hebr 2,14f) zu befreien: 

352 Ebd. 
353 Mk 9,48. 
354 Hervorhebungen in den Zitaten aus dem Neuen Testament stammen jeweils von den Verfassern 

dieses Buches: Cora Duttmann und Johannes Herzgsell, sonst immer abgekürzt H. d. V. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 403 

„aber den, der ein wenig unter die Engel erniedrigt war, Jesus, ihn sehen wir um seines 
Todesleidens willen mit Herrlichkeit und Ehre gekrönt; es war nämlich Gottes gnädiger 
Wille, dass er für alle den Tod erlitt.“ 

Gott wird sich dabei nicht nur derer erbarmen, die an Jesus Christus glauben, sondern 
auch all der Juden und all der Menschen, die nicht zum Glauben an Jesu Christus gefun
den haben, wie aus Röm 11,32 im Gesamtkontext hervorgeht: 

„Denn Gott hat alle in den Ungehorsam eingeschlossen, um sich aller zu erbarmen.“ 

Weil Gott alle Menschen retten will und Jesus Christus sein Leben bereits für alle hinge
geben hat, werden auch alle gerettet, wie 1 Tim 2,3–6 zu entnehmen ist: 

„Das ist recht und wohlgefällig vor Gott, unserem Retter; er will, dass alle Menschen 
gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen. Denn: Einer ist Gott, Ei
ner auch Mittler zwischen Gott und Menschen: der Mensch Christus Jesus, der sich als 
Lösegeld hingegeben hat für alle […].“ 

Christus, der „große Gott und Retter“, der sich „für uns hingegeben“ hat (Tit 2, 13f), ist 
überhaupt nur in der Welt erschienen, um alle zu retten, wie es in Tit 2,11 heißt: 

„Denn die Gnade Gottes ist erschienen, um alle Menschen zu retten.“ 

Dazu passt, was Jesus gemäß Joh 12,47 von sich sagt: 

„Wer meine Worte nur hört und sie nicht befolgt, den richte nicht ich; denn ich bin nicht 
gekommen, um die Welt zu richten, sondern um die Welt zu retten.“ 

Zu dieser Erkenntnis gelangen nach Joh 4,42 auch viele Samariter, die unabhängig vom 
Wort der Frau, die Jesus am Brunnen getroffen hat, an Jesus glauben: 

„Und zu der Frau sagten sie: Nicht mehr aufgrund deiner Rede glauben wir, denn wir 
haben selbst gehört und wissen: Er ist wirklich der Retter der Welt.“ 

Die Rettung der Welt schließt die Rettung aller Menschen ein. Gott will durch Christus 
Welt und Mensch nicht nur retten, sie ist durch ihn schon gerettet, weshalb Gott in 1 Tim 
4,10 direkt als Retter aller Menschen tituliert wird: 

„Dafür arbeiten und kämpfen wir, denn wir haben unsere Hoffnung auf den lebendigen 
Gott gesetzt, den Retter aller Menschen, besonders der Gläubigen.“ 

Um die Welt zu retten, hat Gott seinen Sohn gesandt, wie Joh 3,17 bestätigt: 

„Denn Gott hat seinen Sohn nicht in die Welt gesandt, damit er die Welt richtet, son
dern damit die Welt durch ihn gerettet wird.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


404 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Der Sohn ist nach 1 Joh 2,2 die Sühne für die Sünde der gesamten Welt: 

„Er ist die Sühne für unsere Sünden, aber nicht nur für unsere Sünden, sondern auch 
für die der ganzen Welt.“ 

In Christus hat Gott, wie Paulus in 2 Kor 5,19 erklärt, die ganze (Menschen-)Welt mit sich 
versöhnt und rechnet ihr keine ihrer Verfehlungen an: 

„Ja, Gott war es, der in Christus die Welt mit sich versöhnt hat, indem er ihnen ihre Ver
fehlungen nicht anrechnete und unter uns das Wort von der Versöhnung aufgerichtet 
hat.“ 

In Christus erfüllt sich sein universaler Heilsplan, indem er in ihm alles zusammenfasst, 
wie in Eph 1,9–10 steht: 

„er hat uns das Geheimnis seines Willens kundgetan, wie er es gnädig im Voraus be
stimmt hat in ihm. Er hat beschlossen, die Fülle der Zeiten heraufzuführen, das All in 
Christus als dem Haupt zusammenzufassen, was im Himmel und auf Erden ist, in ihm.“ 

Da Christus der Reichtum der Herrlichkeit unter den Völkern ist, soll jeder Mensch 
in ihm vollkommen dargestellt werden, gehört jeder Mensch zu seinem Leib, wie Kol 
1,27–28 andeutet: 

„Ihnen wollte Gott kundtun, was der Reichtum der Herrlichkeit dieses Geheimnisses 
unter den Völkern ist: Christus ist unter euch, die Hoffnung auf Herrlichkeit. Ihn verkün
den wir; wir ermahnen jeden Menschen und belehren jeden Menschen in aller Weis

heit, damit wir jeden Menschen vollkommen darstellen in Christus.“ 

Durch seine Erhöhung am Kreuz, die zugleich seine Erhöhung zum Vater ist, zieht Chris
tus alle Menschen zu sich und auf diese Weise mit sich hinauf zu Gott. So prophezeit er 
nach Joh 12,32: 

„Und ich, wenn ich über die Erde erhöht bin, werde alle zu mir ziehen.“ 

Dadurch, dass Christus sein Leben am Kreuz hingeben hat, hat er Frieden gestiftet, ist 
alles durch ihn mit Gott und miteinander versöhnt, wie in Kol 1,19–20 ausgeführt wird: 

„Denn Gott wollte mit seiner ganzen Fülle in ihm wohnen, um durch ihn alles auf ihn hin 
zu versöhnen. Alles im Himmel und auf Erden wollte er zu Christus führen, der Frieden 
gestiftet hat am Kreuz durch sein Blut.“ 

Darauf ist zurückzuführen, dass sich laut Lk 16,16 jeder auf seine Weise mit Gewalt in das 
Reich Gottes drängt, auch wenn ihm das nicht unbedingt bewusst ist: 

„Das Gesetz und die Propheten reichen bis zu Johannes. Von da an wird das Evangelium 
vom Reich Gottes verkündet und jeder drängt sich mit Gewalt hinein.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 405 

Jedenfalls will Christus, der Herr, dass alle zur Umkehr gelangen und niemand verloren
geht, wie 2 Petr 3,9 entnehmen ist: 

„Der Herr der Verheißung zögert nicht, wie einige meinen, die von Verzögerung reden, 
sondern er ist geduldig mit euch, weil er nicht will, dass jemand zugrunde geht, sondern 
dass alle zur Umkehr gelangen.“ 

Wie sehr Gott als guter Hirte jedem Schaf nachgeht, das sich verirrt hat, damit keines 
verlorengeht, hat Jesus im Gleichnis vom verlorenen Schaf vor Augen geführt, das er ge
mäß Mt 18,14 mit dem Spruch beendet: 

„So will auch euer himmlischer Vater nicht, dass einer von diesen Kleinen verloren geht.“ 

Wenn es schließlich im zweiten Teil des Christushymnus in Phil 2,9–11 heißt, dass Gott 
Christus aufgrund seiner Selbsterniedrigung über alle erhöht hat und ihn alle verehren 
werden, bestätigt das noch einmal auf wunderbare Weise, dass niemand verlorengehen 
und beim ewigen Lobpreis im Himmel fehlen wird: 

„Darum hat ihn Gott über alle erhöht und ihm den Namen verliehen, der größer ist als 
alle Namen, damit alle im Himmel, auf der Erde und unter der Erde ihr Knie beugen vor 
dem Namen Jesu und jeder Mund bekennt: Jesus Christus ist der Herr zur Ehre Gottes, 
des Vaters.“ 

Da in den ersten Jahrhunderten unter Christen das Bewusstsein noch viel stärker war, 
dass das Evangelium Jesu Christi wirklich eine frohe Botschaft ist, waren die meisten 
christlichen Theologen jener Zeit noch Universalisten.355 Unter ihnen zählt Hart nament
lich nur einige auf, so Origines, Gregor von Nyssa, Diodoros von Tarsos (gest. vor 394), 
Euagrios Pontikos (345–399), Theodor von Mopsuestia (352–428), Maximus Confessor 
(580–662), aber auch einige spätere wie Isaak von Ninive (ca. 640–700) oder Siluan von 
Athos (1866–1938). Erst später ging im Laufe der Jahrhunderte vor allem unter dem Ein
fluss der Prädestinationslehre des Augustinus dieses Bewusstsein besonders im Westen 
verloren. 

3.3.5.5 Gott als Schöpfer und Vollender der Menschheit als Leib Christi 
Bei der letzten These bedient sich Hart eines Gedankens von Gregor von Nyssa, für den 
sowohl die Erschaffung der Welt als auch ihre Vollendung in zwei Akten erfolgt. Bevor 
die Welt real zu existieren beginnt, existiert sie ihm zufolge in ihrem Idealbild in Gott. 
Im ersten Schöpfungsbericht wird dieses Idealbild, das Gott seit Ewigkeit in sich hervor
gebracht hat, beschrieben.356 Im zweiten Schöpfungsbericht wird dann geschildert, wie 
Gott das göttliche Vorbild kosmisch und geschichtlich realisiert.357 Wenn im ersten Be
richt vom Menschen gesagt wird, Gott habe ihn als sein Bild erschaffen358, ist nach Gre

355 Hart pp. 25–27. 
356 Gen 1,1–2,3. 
357 Gen 2,4–24. 
358 Gen 1,27. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


406 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

gor damit nicht der einzelne Mensch, sondern die Menschheit in ihrer ganzen Fülle (griech. 
pleroma) gemeint. Die Menschheit in ihrer Totalität bildet einen einzigen Leib. Da dieser 
der Leib Christi ist, stellt nur die vollkommene Gemeinschaft der Menschen, und nicht der 
einzelne Mensch das vollkommene Ebenbild Gottes dar. 

Die beiden Reihen eschatologischer Aussagen im Neuen Testament, von denen die 
einen mit einem doppelten Ausgang drohen, während die anderen einen guten Ausgang 
für alle und alles verheißen, beziehen sich ebenfalls auf zwei verschiedene Akte oder zeit
liche Momente innerhalb des einen universalen Heilsplans Gottes.359 Mit dem doppelten 
Ausgang ist nicht eine ewige Teilung der Menschheit gemeint, sondern nur eine vorläufige 
Trennung für die Zeit zwischen dem Tod der einzelnen und der endgültigen Vollendung 
von allen und allem. Während sich die bösen Menschen, die nach Paulus dadurch gerettet 
werden, dass Gott ihre Werke vernichtet360, – bildlich gesprochen – nur vor dem Tempel 
befinden, befinden sich die guten, deren Werke Bestand haben361, schon auf dem Tem
pelgelände. Dieser Vorstellung vom doppelten Ausgang entspricht in gewissem Sinn die 
lehramtliche katholische Auffassung, ein Teil der Menschheit (zu dem die Seelen aller 
Heiligen sowie die Seelen der Apostel, Märtyrer, Bekenner, Jungfrauen sowie nach der 
Taufe verstorbenen Kinder oder erwachsenen Gläubigen gehören) werde bereits nach 
dem Tod (d. h. schon vor ihrer Vollendung am Jüngsten Tag) Gott selbst schauen, wäh
rend ein anderer noch darauf warten müsse.362 Bei der Vollendung am Ende der Zeiten 
wird diese Unterscheidung jedoch aufgehoben363 und alle Menschen werden ins Innerste 
des Tempels hereingelassen, um ein Fest ohne Ende zu feiern. Wir alle sind somit aus
nahmslos unterwegs zum Allerheiligsten. Nach Gregor geht für jeden Einzelnen nach 
dem Ende der Zeiten im Allerheiligsten Gottes die Dynamik insofern noch ewig weiter, 
als jeder Mensch wie ein sich ständig ausdehnendes Gefäß immer noch mehr von Gott 
in sich aufnimmt. 

Würde bei der Vollendung auch nur ein einziger Mensch fehlen, wäre der Leib der 
Menschheit unvollständig und Gottes Schöpfungsplan fehlgeschlagen.364 Denn zu jeder 
einzelnen menschlichen Person gehören alle anderen menschlichen Personen. Jede Per
son ist nur ein Leib innerhalb des Leibes der Menschheit.365 Nur alle zusammen stellen 
den wahren pneumatischen Leib Christi dar. Wegen dieser grundlegenden Zusammenge
hörigkeit bin ich in der Vollendung nicht Ich in mir selbst allein, sondern nur in allen 
anderen.366 Solange auch nur einer in der Hölle wäre, wäre auch ich teilweise in der Höl
le. Wegen der von Gott gewollten und bestimmten Einheit der Menschheit als seinem 
Ebenbild in Fülle gibt es den Himmel nur entweder für alle oder für keinen. Da Gott seit 
Ewigkeit die volle Gemeinschaft der Menschen als sein Bild, seine Wahrheit, seine Ehre 

359 Hart pp. 120, 139. 
360 1 Kor 3,15. 
361 1 Kor 3,14. 
362 DH 1000. 
363 Vgl. 1 Kor 15,23f. 
364 Hart p. 144. 
365 Ebd. 153. 
366 Ebd. 157 (I am not I in myself alone, but only in all others). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 407 

und seine Freude erwählt hat367, werden auch sämtliche menschlichen Personen, die im 
Laufe der Geschichte gelebt haben werden, mit Gewissheit vollendet. 

Insofern und insoweit es für jemanden gewiss ist, dass es einen allmächtigen, allgü
tigen und allwissenden Gott gibt, der nichts als Liebe ist, ist für ihn auch gewiss, dass es 
keine Hölle gibt. Für Hart gehört es zu den großen Geheimnissen des Christentums (oder 
vielleicht einer Art religiösen Geisteskrankheit)368, dass aufgrund falscher Schriftauslegung 
die meisten Christen über die meiste Zeit hinweg von der Existenz der Hölle überzeugt 
waren. Die einzige Hölle, die es gibt und geben kann, ist aber die Hölle, die wir selbst 
für uns und andere durch Hass und Blindheit herbeiführen369 und aus der Gott uns alle 
befreien wird.370 Christen dürfen nicht nur auf das Heil aller hoffen, sie dürfen vielmehr 
daran nicht zweifeln.371 Denn nur wenn am Ende alles und alle erlöst sind, kann Gott, 
wie uns verheißen ist, „alles in allem“ sein.372 

Literatur 

David Bentley Hart: That All Shall Be Saved. Heaven, Hell, and Universal Salvation. With a 
New Preface (Alle sollen gerettet werden. Himmel, Hölle und universelle Rettung. 
Mit einem neuen Vorwort), 2021. 

3.3.6 Die Läuterung im „Fegfeuer“ 

Eine ausdrückliche Lehre vom Fegfeuer wurde erst im Mittelalter entwickelt und gehört 
zu katholischer Frömmigkeit und Theologie. Den Reformatoren war sie fremd, „auch die 
orthodoxe Theologie kennt keine explizite Fegefeuerlehre“373. Auf ihre Entstehung und 
lehramtliche Entwicklung sowie auf ihre Problematik soll hier nicht näher eingegangen 
werden.374 Doch lassen sich viele Missverständnisse, denen die Lehre ausgesetzt war und 
heute noch ist, beseitigen, wenn man bedenkt, dass unter dem besagten Feuer nichts 
anderes als das Feuer der Liebe Gottes selbst zu verstehen ist.375 

Schon Paulus spricht im ersten Korintherbrief von einem Feuer, das am Tag des Ge
richts offenbar macht, was vor Gott Bestand hat und was nicht: 

„Das Werk eines jeden wird offenbar werden; denn der Tag wird es sichtbar machen, 
weil er sich mit Feuer offenbart. Und wie das Werk eines jeden beschaffen ist, wird das 
Feuer prüfen. Hält das Werk stand, das er aufgebaut hat, so empfängt er Lohn. Brennt 

367 Ebd. 140. 
368 Ebd. 94 (or perhaps of a certain kind of religious psychopathology). 
369 Ebd. 27, 165. 
370 Ebd. 129, vgl.195. 
371 Ebd. 66. 
372 1 Kor 15,28. 
373 J. Rahner 256. 
374 Siehe aber dazu beispielsweise Ratzinger: Eschatologie, 174–181; Kehl 159f; J. Rahner 252–264. 
375 Kap. 3.5. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


408 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

es nieder, dann muss er den Verlust tragen. Er selbst aber wird gerettet werden, doch 
so wie durch Feuer hindurch.“376 

Auch diejenigen, deren Werk vernichtet wird, weil es vor der Liebe Gottes keinen Bestand 
hat, werden durch das Feuer eben dieser Liebe gerettet. Bereits Jesaja hatte das Bild vom 
Feuer auf Gott angewandt: „Denn siehe, der Herr kommt im Feuer heran.“377 

Beim Bild des Feuers für die göttliche Liebe ist auch vorab daran zu erinnern, dass 
Martin Luther in seiner Predigt im März 1522 Gottes Liebe mit einem Backofen vergli
chen hatte, als er sagte: „Gott ist ein glühender Backofen voller Liebe, der da reichet von 
der Erde bis an den Himmel.“ Zu Recht fragt Ratzinger später, ob das „Fegfeuer“ nicht 
gerade dann auf seinen genauen christlichen Begriff kommt, wenn es christologisch ver
standen wird, wenn erklärt wird, dass der Herr selbst das richtende Feuer ist, das den 
Menschen umwandelt, seinem verherrlichten Leib „konform“ macht.378 „Denn diejeni
gen“, so schreibt Paulus im Römerbrief, „die er im Voraus erkannt hat, hat er auch im 
Voraus dazu bestimmt, an Wesen und Gestalt seines Sohnes teilzuhaben, damit dieser 
der Erstgeborene unter vielen Brüdern sei.“379 Von Jesus Christus, dem Herrn, dem Ret
ter, sagt Paulus im Philipperbrief, dass „er unseren armseligen Leib verwandeln wird in 
die Gestalt seines verherrlichten Leibes, in der Kraft, mit der er sich auch alles unter
werfen kann“380. Für Ratzinger liegt die wahre Verchristlichung des frühjüdischen Feu
ergedankens „in der Erkenntnis, dass die Reinigung nicht durch irgendetwas geschieht, 
sondern durch die umwandelnde Kraft des Herrn, der unser verschlossenes Herz frei
brennt und umschmilzt, so dass es taugt, in den lebendigen Organismus seines Leibes 
hinein“381. Im Tod tritt der Mensch in den Raum der offenbaren Wirklichkeit Christi, des 
Richters, und wird in das endzeitliche Feuer hineingehalten. „Der verwandelnde ,Au
genblick‘ dieser Begegnung entzieht sich irdischen Zeitmaßen.“382 Er ist ein Übergang, 
der sich von irdischer Zeit her nicht genau qualifizieren lässt. Sein „Zeitmaß“ liegt in der 
Tiefe der Abgründe jener Existenz, die umgewandelt und umgebrannt werden soll. 

„Es [das Fegfeuer] ist [somit] nicht eine Art von jenseitigem Konzentrationslager (wie 
bei Tertullian), in dem der Mensch Strafen verbüßen muss, die ihm in einer mehr oder 
weniger positivistischen Weise zudiktiert sind. Es ist vielmehr der von innen her not
wendige Prozess der Umwandlung des Menschen, in dem er christus-fähig, gott-fähig 
und so fähig zur Einheit mit der ganzen Communio sanctorum [Gemeinschaft der Hei
ligen] wird.“383 

376 1 Kor 3,13–15. 
377 Jes 66,15. 
378 Ratzinger: Eschatologie, 182. 
379 Röm 8,21. 
380 Phil 3,21. 
381 Ratzinger: Eschatologie, 182. 
382 Ebd. 183. 
383 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 409 

Als einen notwendigen Läuterungs- und Umwandlungsprozess beschreiben denn auch heu
te viele katholischen Theologen und Theologinnen das Fegfeuer. So führt etwa Nocke im 
Handbuch der Dogmatik aus: 

„In der Begegnung mit dem richtenden und zugleich liebenden Christus schmelzen 
die Schlacken, lösen sich die Verkrampfungen des Egoismus. So wird die Läuterung 
als Vollendungsleiden begriffen: zugleich beglückend, weil befreiend und vollendend 
und doch auch schmerzend, weil von den zu einem Teil des eigenen Ich gewordenen 
Schlacken der Sünde lösend. Sie ist nicht ein eigener Vorgang, zusätzlich zum Gericht, 
sondern ein Moment am Gericht, ebenso wie dieses ein Moment an der Begegnung mit 
dem lebendigmachenden Gott in Jesus Christus ist.“384 

Für Medard Kehl ist die Läuterung des Fegfeuers eng mit der Vergebung Gottes verbunden. 
Denn diese Vergebung kann beim Menschen nur ankommen, wenn sie ihn nachhaltig 
umwandelt, ihn zuinnerst verwandelt, ihn von einem undankbaren zu einem dankba
ren, von einem egozentrischen zu einem beziehungsfähigen Menschen macht. „Verge
bung, sei sie von Menschen oder von Gott geschenkt, bläst ja nicht die Schuld einfach 
weg, macht sie nicht ungeschehen oder vergisst sie. Nein, sie bedeutet eine neue, von 
Gott her unbedingte Annahme des Menschen als Freund Gottes trotz seiner begangenen 
Schuld.“385 Der Mensch muss sich von Gott die Schuld vergeben lassen, sich annehmen, 
sich erneuern, sich heilen lassen. 

Für Johanna Rahner sind die Gottesbegegnungen im Gericht und im Fegfeuer nicht 
zu trennen. 

„Die Gottesbegegnung selbst ist dieses klärende Feuer, seine Begegnung hat etwas Ge
waltiges, mitunter Erschreckendes, Verzehrendes. Vor seiner Liebe und Barmherzig

keit, vor seiner Gerechtigkeit wird alles, was an uns lieblos, unbarmherzig und unge
recht war, offensichtlich. Es wird deutlich, wie alles hätte sein können, aber nicht gewe
sen ist. Es wird deutlich, was alles hätte getan werden müssen, aber von uns nicht ge
tan worden ist. […] Das hat etwas grundlegend Schmerzliches an sich, aber auch etwas 
grundlegend Klärendes. Uns wird klar, dass wir mit dem wenigen, was wir tun konn
ten und was wir tun, vor Gott nie und nimmer bestehen können. Beschämt können wir 
uns eigentlich nur noch abwenden von uns selber. Da ist aber einer, der uns wieder 
aufrichtet, der uns nicht darauf festlegt, was hätte sein können, […] und uns dadurch 
(aus-)richtet.“386 

Im Fegfeuer gleicht Gott das aus, was uns und unserem Tun und Lassen noch fehlt, „in
dem er das an uns ergänzt, was uns zu unserem geglückten Menschsein noch fehlt“387. 
Der Vorgang der Läuterung und Reinigung ist eine innere Verwandlung, ein Ergänzt- und 
Vollendetwerden: „Gott macht uns zu dem Menschen, der wir eigentlich hätten sein sollen. 
Er schafft weg, was falsch war, ergänzt, was fehlt, hebt hervor, was gut war, und lässt uns 

384 Nocke: Eschatologie in HD 2, 465f. 
385 Kehl 161. 
386 J. Rahner 265. 
387 Ebd. 266. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


410 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

zum Schluss so dastehen, dass wir uns selbst wieder in die Augen schauen können.“388 
So ist auch die Lehre vom Fegfeuer wie die Lehre vom Gericht im Kern „eine frohe Bot
schaft, keine Drohbotschaft“389. Sie besagt, dass uns Gott verwandelt, damit wir tauglich 
werden für die ewige Gemeinschaft mit ihm und den Mitmenschen. Ziel des Gerichts ist 
nicht Abrechnung und Vernichtung, sondern Rettung, Heimholung und Vollendung. 

Da die einzelnen Menschen, wenn sie sterben, der Liebe unterschiedlich nahe sind, 
erleben sie das Feuer der göttlichen Liebe unterschiedlich. Die noch weit Entfernten er
leben es zunächst als schmerzhaft, vielleicht als äußerst schmerzhaft. In diesem Sinn 
lässt sich das schon zitierte Wort aus dem Hebräerbrief verstehen: „Es ist furchtbar, 
in die Hände des lebendigen Gottes zu fallen.“390 Das Feuer der Liebe verbrennt jeden 
Egoismus, brennt alles nieder, was den Einzelnen von Gott, vom Mitmenschen und von 
sich selbst trennt. Je mehr diese Reinigung, Erleuchtung und Einigung (mit Gott) voran
schreitet, desto angenehmer fühlt sich das Feuer der Liebe Gottes an. Menschen, die vor 
ihrem Tod Gott schon sehr nahegekommen sind, erleben das Feuer seiner Liebe kaum 
oder nicht mehr als leidvoll. Alle Menschen werden sich, ob vor oder nach dem Tod, an 
dieses Feuer gewöhnen und die Liebe Gottes als das Element erfahren, aus dem und in 
dem sie selbstverständlich leben wie Fische im Wasser, wenn der Vergleich auch offen
sichtlich hinkt. 

Literatur 

Franz-Josef Nocke: Eschatologie, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd. 
2, 2., ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 377–478. 

3.3.7 Die Vollendung der Welt 

Noch viel weniger Genaues und Sicheres als vom Auferstehungsleib des Einzelnen wis
sen wir von der Vollendung der Welt. Können wir uns schon den pneumatischen Leib 
der Auferstandenen nicht vorstellen, um wieviel weniger die Gestalt der vollendeten 
Welt. Dennoch glauben Christen, dass nicht nur der einzelne Mensch, sondern die ganze 
Schöpfung am Ende der Zeiten vollendet sein wird. Wie im Körper des Einzelnen das Le
ben seine Spuren hinterlässt, so lässt sich denken, dass all das, was auf Erden geschieht, 
besonders aber, wie wir Menschen die Erde behandeln, seine Spuren hinterlässt und in 
ihr gespeichert ist. Beim allgemeinen Jüngsten Gericht, so lässt sich weiterdenken, wird 
dann die gesamte Geschichte der Menschheit mit ihrer Welt offenbar werden. 

Wie Sabine Pemsel-Maier schreibt, wird am Ende im Gericht Jesu Christi nicht nur 
das Leben der einzelnen, sondern die Geschichte der Menschheit mit all ihren Verflechtungen 
aufgedeckt: 

388 Ebd. 
389 Ebd. 
390 Hebr 10,31. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 411 

„Sie [die Geschichte] ist mehr als die Addition vieler Einzelgeschichten. Denn die Ver
flechtung der Einzelschicksale und -geschichten in der Welt bringt eine eigene Dyna
mik hervor, Folgen, die der bzw. die einzelne gar nicht beabsichtigt hat, Zusammen

hänge, die so nicht vorhersehbar waren, Verstärkung durch den Zusammenfall der Er
eignisse und anderes mehr. Vermag ein Mensch schon seine eigene Lebensgeschich
te nur fragmentarisch zu durchschauen, gelingt dies umso weniger für die Geschichte 
der Menschheit. Vielfach erscheint sie nur chaotisch und verworren, dem bloßen Zu
fall überlassen, ohne Sinn, ein unterschiedliches Konglomerat von scheinbar beliebi
gen Ereignissen. Groß ist die Sehnsucht, nicht nur im eigenen Leben den Durchblick 
zu haben, sondern Überblick über das Ganze. Das Gericht schafft Klarheit über die 
undurchschaubare Geschichte von Welt und Menschheit. Es erweist, was unwahr, was 
Täuschung und Lüge, was Ausrede und trickreiche Strategie, und umgekehrt, was wahr, 
aufrichtig, menschlich war.“391 

Nicht nur die Geschichte der Menschen untereinander, sondern auch die Geschichte der 
Menschen mit der Welt wird Gegenstand des Gerichts sein. So betrachtet hat der Umgang 
des Menschen mit seiner Umwelt nicht nur ökologische, sondern auch theologische Kon
sequenzen. Vor Gott, dem Schöpfer, hat der Mensch nicht nur sein persönliches Leben, 
sondern auch seinen Umgang mit der Welt zu verantworten, auch wenn Gott nicht als der 
Eigentümer der Erde zu betrachten ist. 

Für den richtigen Umgang mit der Schöpfung kann zunächst einmal der Kategori
sche Imperativ von Immanuel Kant (1724–1804) hilfreich sein. In der dritten Formel, der 
Selbstzweckformel dieses Imperativs ruft der Philosoph den Menschen auf: Handle so, 
dass du die Menschen sowohl in deiner Person als auch in der Person eines jeden anderen 
immer zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchst.392 Damit will er sagen: Wir 
sollten uns selbst und alle anderen Menschen niemals bloß als Mittel, sondern immer 
auch als Zweck oder Wert an sich behandeln. Besonders heute angesichts der Umweltkri
se ist es dringend geboten, Kants Imperativ von menschlichen Personen auf Tiere und 
die Umwelt auszuweiten, sei es in Form einer Tierethik, einer Umweltethik oder eines 
Biozentrismus, ohne dabei einem Gleichbehandlungsgrundsatz zu verfallen, dem zu
folge alle Lebewesen gleich zu behandeln sind, weil sie absolut gleiche Rechte und ab
solut gleichen Wert besitzen. Weil nicht nur wir Menschen, sondern alle Wesen einen 
intrinsischen (inneren) Wert haben, verbietet es sich, sie für unsere Zwecke einfach zu 
instrumentalisieren, verdienen sie es, gut behandelt zu werden. 

Philosophisch weiter und tiefer geht, was die Umwelt betrifft, Martin Buber 
(1878–1965) in seinem personalen Denken. Wie er in seinem Hauptwerk Ich und Du 
(1923) darlegt, kann der Mensch den Dingen gegenüber grundsätzlich eine zwiefältige 
Haltung einnehmen: Eine Ich-Es- und eine Ich-Du-Haltung.393 Er kann und muss sie 
immer wieder als Es betrachten, das er erforscht und erkennt, benutzt und gebraucht. 
Er kann und soll ihnen aber auch so begegnen, dass sie für ihn zum Du werden. Auf 
keinen Fall sollte er die Erde als bloße Umgebung betrachten und behandeln, in der 
er lebt. Vielmehr sollte er mit ihr so umgehen, dass sie für ihn die Umwelt ist, mit der 

391 Pemsel-Maier: Gott und Jesus Christus, 203. 
392 AA IV, 429. 
393 Bd. 2, Kap. 1.1.5.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


412 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

er zusammenlebt. Nicht nur um seiner selbst willen, sondern auch um ihrer selbst 
willen sollte er sie nicht ausbeuten und zerstören.394 Allerdings geht Buber in seiner 
Dialogphilosophie nicht so weit, dass er die Ich-Du-Beziehung, die der Mensch zu den 
nicht-menschlichen Dingen der Welt aufbauen kann und soll, Liebe nennt. Liebe ist für 
ihn beschränkt auf die Beziehung zum Mitmenschen und zu Gott. Sie geht weit über 
bloße Gefühle hinaus und bedeutet „Verantwortung eines Ich für ein Du“. Dieser Begriff 
der Liebe wäre wiederum auf alle Wesen und die ganze Erde auszuweiten. Schon allein 
aufgrund des evolutiven Zusammenhangs sind wir Menschen nicht nur mit bestimm
ten Mitmenschen, sondern mit allem verbunden und mit allem eins. Dementsprechend 
sollten wir alle und alles zu lieben lernen. Auch das christliche Doppelgebot der Liebe 
weist in diese Richtung. Denn in der Aufforderung des ersten Gebotes, Gott mit allen 
Kräften zu lieben, steckt die Aufforderung, die gesamte Schöpfung als sein Werk zu 
lieben. Wer seine Mitgeschöpfe liebt, liebt den Schöpfer selbst, der Himmel und Erde 
aus Liebe gemacht hat. Christlicher Glaube ist ein Glaube, der die Erde liebt. 

Echte Liebe zu Tieren und Pflanzen sowie zur Umwelt ist möglich. Wer diese Liebe prak
tiziert, trägt theologisch betrachtet etwas zum Reich Gottes auf Erden bei. Seine Hand
lungen sind von bleibendem Wert und gehen, wie die Taten der Nächstenliebe, in die 
Welt ein, selbst wenn spätere Generationen sein Werk zerstören sollten. Sein Beitrag 
bleibt nicht nur im „Gedächtnis“ Gottes, sondern auch in der Schöpfung selbst bewahrt, 
deren Geschichte bei der Vollendung als ganze ans Licht kommt. 

Die Bibel spricht davon, dass diese Welt wie eine Pflanze verwelken und verkümmern 
wird, dass sie vergehen wird und mit ihr ihre Begierde.395 Es wird ein Ende dieser Welt 
geben.396 Sie spricht aber auch sehr klar von einer zukünftigen, kommenden Welt, mit der 
sich die Auferstehung von den Toten und ewiges Leben verbinden.397 Die Welt wird neu 
geschaffen werden.398 

Über die Kontinuität und Diskontinuität zwischen dieser und jener Welt ist nicht viel 
zu erfahren. In der Offenbarung des Johannes ist sehr bildhaft von einem neuen Himmel 
und einer neuen Erde, von einem neuen Jerusalem die Rede, das von Gott her aus dem 
Himmel herabkommen und die Wohnung Gottes unter den Menschen sein wird.399 Alles 
Leid wird dann der Vergangenheit angehören: 

„Er [Gott] wird alle Tränen von ihren Augen abwischen: Der Tod wird nicht mehr sein, 
keine Trauer, keine Klage, keine Mühsal. Denn was früher war, ist vergangen.“400 

Einen Tempel wird es in der Stadt nicht geben. 

„Denn der Herr, ihr Gott, der Herrscher über die ganze Schöpfung, ist ihr Tempel, er und 
das Lamm. Die Stadt braucht weder Sonne noch Mond, die ihr leuchten. Denn die Herr

394 Bd. 1, Kap. 1.1.5.2 u. 1.3.6. 
395 Jes 24,4; / 1 Joh 2,17. 
396 Mt 13,39; 28,20. 
397 Mt 12,32; / Lk 20,35; / Mk 10,30. 
398 Mt 19,28. 
399 Offb 21,1–3. 
400 Offb 21,4. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 413 

lichkeit Gottes erleuchtet sie und ihre Leuchte ist das Lamm [Jesus Christus]. Die Völ
ker werden in diesem Licht einhergehen und die Könige der Erde werden ihre Pracht 
in die Stadt bringen. Ihre Tore werden den ganzen Tag nicht geschlossen – Nacht wird 
es dort nicht mehr geben. Und man wird die Pracht und die Kostbarkeiten der Völker 
in die Stadt bringen.“401 

Nichts Unreines wird in die Stadt kommen, es wird niemand geben, der noch Gräuel 
verübt und lügt, es wird nichts mehr geben, was Gottes Fluch trifft. 

„Der Thron Gottes und des Lammes wird in der Stadt stehen und seine Knechte wer
den ihm dienen. Sie werden sein Angesicht schauen und sein Name ist auf ihre Stirn 
geschrieben […] und sie werden herrschen in alle Ewigkeit.“402 

Als Schlüsselstelle für die Vollendung der Welt darf eine Passage aus dem Römerbrief 
gelten, wenn Paulus schreibt: 

„Ich bin nämlich überzeugt, dass die Leiden der gegenwärtigen Zeit nichts bedeuten 
im Vergleich zu der Herrlichkeit, die an uns offenbar werden soll. Denn die Schöpfung 
wartet sehnsüchtig auf das Offenbarwerden der Söhne Gottes. Gewiss, die Schöpfung 
ist der Nichtigkeit unterworfen, nicht aus eigenem Willen, sondern durch den, der sie 
unterworfen hat, auf Hoffnung hin: Denn auch sie, die Schöpfung, soll von der Knecht
schaft der Vergänglichkeit befreit werden zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Got
tes. Denn wir wissen, dass die gesamte Schöpfung bis zum heutigen Tag seufzt und in 
Geburtswehen liegt. Aber nicht nur das, sondern auch wir, obwohl wir als Erstlingsga
be den Geist haben, auch wir seufzen in unserem Herzen und warten darauf, dass wir 
mit der Erlösung unseres Leibes als Söhne offenbar werden.“403 

Die Leiden des irdischen Lebens lassen sich nicht mit der künftigen Herrlichkeit verglei
chen. Sie werden mehr als ausgeglichen werden. Aber nicht nur wir Menschen, die 
wir bereits den Heiligen Geist als Gabe besitzen, warten auf die Vollendung. Die ganze 
Schöpfung, die untergehen und neu entstehen wird, seufzt und sehnt sich nach ihr. 
Denn auch sie soll vom jetzigen knechtischen Zustand zur Freiheit der Herrlichkeit der 
Kinder Gottes befreit werden. Bewirken wird das eben jener Geist, der jetzt schon als 
Vorausgeschenk in uns Menschen wohnt. 

Am Ende der Zeiten wird der Geist Gottes die Welt vollenden, indem er sie ganz durch
dringt und verwandelt. Sie wird dann im dreifachen Hegelschen Sinn aufgehoben sein: 
Sie wird ganz verändert und doch bewahrt sowie erhöht sein; oder anders gesagt: sie wird 
umgewandelt und erhoben sein und dabei dieselbe sein. Wie sich die Geschichte des Einzel
nen nach dem Tod verklärt, wird sich die Geschichte von Welt und Menschheit am Ende 
verklären. Alles, was Menschen jemals in ihrem irdischen Leben zur Verwirklichung des 
Reiches Gottes auf Erden beigetragen haben, indem sie geliebt und sich dem Wirken des 
Heiligen Geistes geöffnet haben, geht in die neue Welt ein. Der Mensch bleibt Geist in 

401 Offb 21,22–26. 
402 Offb 22,3–5. 
403 Röm 8,18–23. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


414 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Welt. Er wird mit seinem pneumatischen Auferstehungsleib in einer pneumatischen Welt 
leben. Mehr noch: Die Welt selbst wird in der Kraft Gottes auferstehen. Auch sie wird 
in ihrer vollendeten Gestalt im weiteren Sinn einen Auferstehungsleib besitzen und Leib 
Christi sein. Der Begriff vom Leib Christi hat schon sehr früh im Christentum eine er
staunliche Entwicklung erfahren. Zunächst war damit der individuelle Leib Jesu Chris
ti gemeint, doch schon Paulus überträgt ihn auf die christliche Gemeinde vor Ort und 
auf die gesamte Kirche.404 Indem später die Tradition mit der „Kirche seit Abel“ (ecclesia 
ab Abel) die Möglichkeit schuf, alle Menschen in die Kirche einzubeziehen, konnte man 
mit Recht sagen: Zum Leib Christi gehören alle Menschen. Mit Pierre Teilhard de Char
din wäre hier der nächste und letzte Schritt zu tun: Da der kosmische Christus in allem 
gegenwärtig ist, ist auch die ganze Erde Leib Christi. Die gesamte Schöpfung wird ver
wandelt und vervollkommnet werden und Jesus Christus wird ihr Haupt sein. In diesem 
Sinn wird nicht nur für die Menschheit, sondern für die Schöpfung insgesamt alles gut 
ausgehen. Das hat auf ihre Weise schon im Mittelalter Julian of Norwich, die englische 
Mystikerin, ausgedrückt, indem sie sagte: „All shall be well, and all shall be well, and all 
manner of thing [alle Dinge] shall be well.“405 

3.3.8 Der Himmel 

Im Alten Testament gehört der Himmel zur Welt, ist oberer Teil der Welt. Wenn Gott im An
fang „Himmel und Erde“ erschuf, heißt das, dass er den gesamten Kosmos gemacht hat, 
einschließlich des festen Himmelsgewölbes, an dem Sonne, Mond und Sterne wie Lam
pen befestigt sind.406 Dieser Himmel dient vor allem als prachtvolle Wohnung Gottes, 
der dort thront und von dort aus die Welt regiert, Menschen segnet, aber auch züch
tigt.407 Aus diesem Grund konnte „Himmel“ im Judentum „ein Ersatzwort für den ei
gentlichen Namen Gottes (Jahwe) werden“408. 

Gemäß dem Neuen Testament hat Jesus vom himmlischen Vater oder Vater im Him
mel gesprochen, steigt der Menschensohn vom Himmel herab, kommt aus ihm und wird 
nach seiner Auferstehung wieder in ihn aufgenommen.409 Vom Himmel her kommt auch 
der Heilige Geist der in „Kirche und Welt wirksam ist“410. Bei Matthäus heißt das Reich 
Gottes Himmelreich: Wer in das Reich Gottes eingeht, geht in den Himmel ein.411 Im Him
mel sein heißt: „in der Gemeinschaft mit Gott und Christus leben“412. 

Unter Bezugnahme auf die alttestamentliche Vorstellung vom Festmahl für alle Völ
ker wird der Himmel neutestamentlich vorwiegend mit Hilfe des Bildes vom Mahl ge
schildert, bei dem Christus selbst der Gastgeber ist und persönlich die Gäste bedient.413 

404 Kap. 1.2.3.2. 
405 Alles wird gut, alle Dinge werden gut, die ganze Schöpfung wird gut. 
406 Gen 1,1; / Gen 1,14. 
407 Deut 26,15; / Ps 2,4; / Gen 49,25; / 2 Makk 3,34. 
408 Finkenzeller 260. 
409 Mt 5,48; 5,16; / Joh 3,13; / Joh 3,31; / Apg 1,11. 
410 Finkenzeller 260 (Apg 2,2). 
411 Z. B. Mt 13,24. 
412 Finkenzeller 260. 
413 Jes 25,6; / Mt 8,11; / Lk 12,37. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 415 

Dieses Mahl gleicht einem königlichen Hochzeitsmahl.414 Die Offenbarung des Johan
nes verbindet dann die Vorstellung vom Mahl, konkret vom Hochzeitsmahl des Lammes, 
mit dem Bild von der heiligen Stadt, dem neuen Jerusalem415, und greift verschiedene 
Paradiesesmotive aus dem Alten Testament auf: Es wird vom Baum des Lebens gegessen 
und ein Strom, das Wasser des Lebens, wird durch die Stadt fließen416; der Drache, die alte 
Schlange, wird überwältigt sein, und es wird keinen Tod, keine Trauer, keine Klage und kei
ne Mühsal mehr geben.417 Der neue Himmel und die neue Erde418 werden im Sinn eines 
Lebens in Fülle und im Sinn der völligen Abwesenheit von allem Übel und Leid paradie
sisch sein. Im Himmel werden die Vollendeten in Gottes Bild verwandelt und ihm ähnlich 
sein419, denn sie werden ihn von Angesicht zu Angesicht schauen, ihn sehen, wie er ist.420 

Mit dem Bildwort „Himmel“ verbindet sich ein oben, das jedoch nicht räumlich im 
Sinne eines „weit droben“, sondern existenziell im Sinne einer höheren Daseinsweise von 
Mensch und Welt zu verstehen ist. „Himmel ist“, so kann man mit Josef Finkenzeller dog
matisch definieren, „die endgültige und unverlierbare Existenzweise des Heiles, das die 
Menschen von Gott nach dem Tod und einer notwendigen Läuterung als unverdientes 
Geschenk verliehen wird.“421 Das endgültige Heil fordert christlich „nicht nur die Aufer
stehung der Toten, sondern auch eine heile Welt, als den Daseinsraum für den vollende
ten Menschen“422. Für den Einzelnen ist es daher erst ganz erfüllt, „wenn das Heil des 
Alls und aller vollzogen ist“423. „Himmel“ ist somit „ein Ausdruck für das vollendete Heil 
des ganzen Menschen, der Menschheit und der ihr zugeordneten Welt“424. 

Nach offizieller katholischer Lehre von Papst Benedikt XII. aus dem Jahr 1336 können, 
wie bereits erwähnt wurde, die Seelen aller verstorbenen Heiligen das göttliche Wesen 
unmittelbar von Angesicht zu Angesicht schauen und entsprechend genießen.425 Das Konzil 
von Florenz hat dem im Jahr 1439 hinzugefügt, dass aufgrund der Verschiedenheit der 
Verdienste die Schau unterschiedlich vollkommen ist.426 Diesen Gedanken hat wiederum 
das Konzil von Trient im Dekret über die Rechtfertigung (1547) aufgenommen, indem es 
erklärt hat, dass Gerechtfertigte durch ihre guten Verdienste die Gnade und Herrlichkeit 
des ewigen Lebens vermehren können.427 

Während die katholische Kirche mit der Möglichkeit der Schau Gottes sogleich nach 
dem Tod den Zwischenzustand (zwischen Tod und Jüngstem Tag) aufgewertet hat, ha
ben die orthodoxen Kirchen immer betont, wie vorläufig das Heil im Zwischenzustand ge

414 Mt 22,1–14. 
415 Offb19,9; / 21,2. 
416 Offb 2,7; / 22,1f. 
417 Offb 20,2; / 21,4. 
418 Offb 21,1. 
419 2 Kor 3,18; / 1 Joh 3,2: vgl. Hebr 12,14. 
420 1 Kor 13,12; Mt 5,8; Offb 22,4; / 1 Joh 3,2. 
421 Finkenzeller 259. 
422 Ebd. 260. 
423 Ebd. 
424 Ebd. 261. 
425 DH 1000. 
426 DH 1305. 
427 DH 1582. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


416 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

genüber seiner Fülle im endgültigen Zustand nach dem Jüngsten Tag ist. Uneinig waren 
sich die Theologen auch hinsichtlich der Frage, ob der Mensch im jenseitigen himm
lischen Zustand wie ein sich stets erweiterndes Gefäß in seiner Liebesfähigkeit noch 
wächst oder ob der Mensch dann seine endgültige Liebesfähigkeit erreicht hat. Wäh
rend Theologen des Ostens dazu neigten, auch im Himmel noch ein ständiges Weiterreifen 
anzunehmen428, tendierten Theologen des Westens dahin, ein Ende der Entwicklung des 
Einzelnen mit dem Tod anzunehmen. Für letzteres spricht eine emblematische Schöp
fungstheologie, die hier immer wieder angeklungen ist.429 Sinnlich-materielle Sachver
halte können geistliche Sachverhalte symbolisieren. Wie die körperliche Entwicklung 
des Menschen ein Ziel und ein Ende hat, hat auch seine geistliche Entwicklung zu einem 
liebesfähigen Wesen ein Ziel und ein Ende, das mit dem Tod erreicht ist. Aber auch ohne 
die Möglichkeit, persönlich weiter zu wachsen und zu reifen, wird der Himmel nie lang
weilig oder eintönig werden. „Weil es in Gott“, wie Hans Urs von Balthasar sagt, „ewi
ges Leben und daher ewige Überraschung gibt, wird es sie auch für uns geben.“430 Als 
ewiges „Ereignis“ ist Gottes Fülle nichts Statisches, sondern etwas höchst Dynamisches, 
nichts Langweiliges, sondern intensivstes Leben. Im Himmel wird „die Freiheit der Se
ligen unendliche Räume und Zeiten in Gott“ finden, „seine Tiefe“ immer neu ausloten, 
an den Mitmenschen und Mitgeschöpfen unentwegt Neues entdecken.431 Freilich han
delt es sich dabei nicht um irdische Räumlichkeit oder Zeit, sondern um überirdische, 
himmlische. 

In seinem mehr existentiellen als dogmatischen Zugang bestimmt Medard Kehl den 
Himmel als „das uns von Gott zugedachte Ziel der persönlichen und universalen Ge
schichte“432. Der Ausdruck „Himmel“ steht für die Vollendung von allen und allem und 
hebt deren beglückenden Charakter hervor. Die Quelle und Mitte der himmlischen Seligkeit 
sieht Kehl in Gottes versöhnender Liebe, die bereits in Christus innergeschichtlich erschie
nen ist und in der Vollendung ungehindert wirksam und offenbar wird. 

„Versöhnende Liebe: Weil wir von Gott umfassend angenommen sind und wir uns auch 
endlich völlig ungehindert und unverkrampft von ihm annehmen lassen können, dar
um wird uns das Geschenk der Versöhnung auf allen Ebenen unseres Menschseins zu
teil: Versöhnung mit Gott und seinem oft so unverständlichen, uns in Zweifel und Dun
kelheit stürzenden Wirken in der Geschichte; Versöhnung mit uns selbst, unserer eige
nen Lebensgeschichte, den vielen Verletzungen und den versäumten Lebenschancen, 
so dass wir die Wahrheit des Bonhoeffer-Wortes voll begreifen können: ,Es gibt erfüll
tes Leben trotz vieler unerfüllter Wünsche‘; Versöhnung auch mit den anderen Men

schen, denen wir oder die uns das Leben oft schwer machten, so dass wir jetzt wirk
lich mit allen in der von Jesus ausgehenden Freundschaft des Leibes Christi verbunden 
sein können […]. Versöhnung aber auch unter den Völkern, Rassen, Kulturen und Re
ligionen, deren Fremdheit (nicht ihr Anders-Sein!) durch die unmittelbare, von allen 
erfahrbare Präsenz der Liebe Gottes endlich aufgehoben wird; Versöhnung schließlich 

428 Kap. 3.3.5 These 5. 
429 Z. B. Bd. 1, Kap. 1.3.3.2. 
430 Balthasar: Theodramatik IV, 367. 
431 Ebd. 374. 
432 Kehl 166. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 417 

in und mit der ganzen Schöpfung, mit den anderen Geschöpfen, die von uns Menschen 
oft ausschließlich unter ihrem Nutz- oder Genusswert gesehen werden, von Gott aber 
zusammen mit uns zum Leben im großen ,Schalom‘ des Himmels berufen sind.“433 

Im Himmel feiern die Geschöpfe ein Fest. Denn wo sich die Liebe freut, da ist ein Fest, wie 
Ambrosius gesagt hat; „eben das nie endende Fest der versöhnten Schöpfung, das Fest, 
das uns der auferstandene Christus in seinem verklärten Leib bereitet“434. Auch wenn 
bei diesem himmlischen Fest die irdischen Freuden nicht einfach verlängert oder ge
steigert werden, wird doch „jede Freude des Menschen an dieser Welt, an Gottes guter 
Schöpfung“ im Himmel Raum haben, wird doch „all das mit einbezogen, was uns auch 
jetzt schon in unserem irdischen Leben mit dankbarer Freude erfüllt“435. Das ewige Le
ben ist, um es noch einmal hervorzuheben, alles andere als ein langweiliges Leben; die 
ewige Ruhe hat nichts mit Grabesruhe zu tun. Vielmehr bedeutet Himmel die endgültige 
Erfüllung des Menschen, Leben in Fülle ohne Ende. 

An diesem himmlischen Dasein lassen sich, wie schon aus vorangegangenen Kapi
teln und soeben wieder aus dem längeren Zitat von Medard Kehl hervorgegangen ist, 
verschiedene Dimensionen unterscheiden. 

Für Christen ist der Himmel zunächst christologisch bestimmt. Er ist, wie Ratzinger 
in seiner Eschatologie darlegt, kein geschichtsloser Ort, „in den“ man kommt.436 Vielmehr 
gibt es den Himmel, weil Gott immer schon in seinem Sohn Mensch werden wollte437, 
weil Jesus Christus als Gott Mensch ist und so „dem menschlichen Sein einen Ort im Sein 
Gottes selbst“ eingeräumt hat.438 „Der Mensch ist im Himmel dann und in dem Maß, in 
dem er bei Christus ist, womit er den Ort seines Seins als Mensch im Sein Gottes fin
det. So ist Himmel primär eine personale Wirklichkeit.“439 Himmel ist hinsichtlich sei
ner christologischen Dimension „Einswerden mit Christus“440. 

Was die pneumatologische Dimension angeht, ist bereits im Zusammenhang mit der 
Dreieinigkeit Gottes darauf hingewiesen worden, dass die Vollendung des Menschen 
und der Welt das besondere Werk des Heiligen Geistes ist.441 Der Mensch wird vollendet, 
indem ihn der Geist Gottes ganz durchdringt und ganz verwandelt. Als im Himmel Voll
endeter wird er einen pneumatischen Auferstehungsleib besitzen und in einer pneuma
tischen, das heißt vom Heiligen Geist vollkommen durchdrungenen und verwandelten 
Welt leben. 

Bezüglich der individuellen Dimension lässt sich sagen, dass im Himmel jedes 
menschliche Wesen und auf seine Weise überhaupt jedes Geschöpf ganz es selbst sein 
wird. Jeder Mensch wird heil sein, ganz sein, mit sich selbst völlig im Reinen und eins 
sein, glücklich und zufrieden sein. Das Leben mit Gott, das mit der Geburt beginnt, 

433 Ebd. 166f. 
434 Ebd. 167. 
435 Ebd. 169; / 167. 
436 Ratzinger: Eschatologie, 185. 
437 Bd. 2, Kap. 2.1. 
438 Ratzinger: Eschatologie, 185. 
439 Ebd. 
440 Ebd. 186. 
441 Bd. 2, Kap. 3.3.3; 3.3.5; 3.3.8. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


418 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

erlangt seine ganze Fülle und Vollendung im Himmel. Dabei erfüllt Gott nicht alle auf 
gleiche Weise, sondern jeden auf seine Weise ganz. „Deshalb ist der Himmel“, wie Ratz
inger in seiner Eschatologie ausführt, „für jeden individuell – jeder sieht Gott auf seine 
Weise, jeder empfängt die Liebe des Ganzen in seiner unvertauschbaren Einzigkeit.“442 
Individuelle Unterschiede wird es auch deshalb geben, weil nicht alle Menschen in ihrem 
irdischen Dasein der Einladung oder dem Auftrag gleichermaßen nachgekommen sein 
werden, „das Gefäß des eigenen Lebens zu weiten, und dies wieder nicht, um sozusagen 
für sich selbst einen möglichst großen Vorrat an jenseitigem Reichtum sicherzustellen, 
sondern um mehr austeilen zu können, denn in der Communio des Leibes Christi 
kann Besitz nur im Geben, Reichtum der Erfüllung nur im Weiterschenken sein“443. Im 
Himmel erfreut sich jeder Mensch seiner einmaligen Identität. 

Was die kollektive Dimension betrifft, ist der einzelne Mensch erst dann und nur dann 
ganz im Himmel, wenn es auch die gesamte Menschheit ist. „Wenn Himmel auf dem In
sein in Christus gründet, dann schließt er das Mitsein all derer ein, die zusammen den 
einen Leib Christi bilden. Der Himmel kennt keine Isolierung.“444 Er ist die vollkommene 
Gemeinschaft aller Menschen untereinander, „die Erfüllung alles menschlichen Mitein
ander“445. 

Zur kosmischen Dimension des Himmels gehört zunächst einmal, dass die „Erhö
hung“ Christi, das heißt „das Hineintreten seines Menschseins in den trinitarischen Gott 
durch die Auferstehung, […] ja nicht sein Weggehen aus der Welt, sondern eine neue Wei
se der Anwesenheit in ihr [bedeutet]“446. Als weltüberlegener ist der erhöhte Christus auf 
die Welt bezogen und in ihr auf verborgene Weise gegenwärtig. „Nach dem ,Himmel‘ fra
gen, heißt daher […] jene verborgene Gegenwart tiefer erkennen, die uns wahrhaft leben 
lässt und die wir uns doch immer wieder durch das Vordergründige verdecken und ent
ziehen lassen.“447 

Da der auferstandene Christus nicht nur der „Erstgeborene der Toten“, sondern der 
„Erstgeborene der ganzen Schöpfung“ ist448, ist er in Person der „neue Himmel“ und die 
„neue Erde“ und erstreckt sich sein „Leib“ nicht nur über die ganze Menschheit, sondern 
über die ganze Welt. Aus schöpfungstheologischen und christologischen Gründen ist 
trotz seiner Sonderstellung nicht nur dem Menschen, sondern jedem Geschöpf ein eige
ner Wert und eine eigene Vollendung zuzusprechen. Biblisch betrachtet hat Gott durch 
sein schöpferisch-liebendes Wort alle Geschöpfe ins Dasein gerufen, sind alle Geschöpfe 
vor ihm gut, dienen alle seinem Lob.449 Darum wird die Schöpfung als ganze, und nicht 
nur der Mensch vollendet. Darum wird am Ende nicht nur die Menschheit, sondern die 
ganze Welt an der Auferstehung Christi teilhaben und seinen verherrlichten Leib dar
stellen. 

442 Ratzinger: Eschatologie, 186. 
443 Ebd. 187. 
444 Ebd. 186. 
445 Ebd. 
446 Ebd. 187. 
447 Ebd. 185. 
448 Kol 1,18.15. 
449 Gen 1,1–27; / Gen 1,25.31; / z. B. Ps 19; 29; 65; 104; 136. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 419 

„Dieses Geschenk der vollendenden Teilhabe aller Geschöpfe am auferstandenen Leib 
Christi wird uns bereits in der Eucharistie vorweg zuteil. Hier, in der Feier der großen 
Danksagung der Kirche, geschieht anfanghaft die Eingliederung und Umwandlung der 
ganzen Schöpfung in den Auferstehungsleib Christi. Sinnbildlich dargestellt wird dies 
in der Darbringung der Gaben Brot und Wein, die eben beides sind: ,Frucht der Erde 
und der menschlichen Arbeit‘. ,Deshalb sind die Gaben der Eucharistie heilig schon vor 
der eucharistischen Wandlung. Und ihre Verwandlung bedeutet nicht, dass sie aufhö
ren zu sein, was sie sind: Brot und Wein, sondern dass sie der Neuen Schöpfung zuge
führt werden‘.“450 

Die neuere orthodoxe Theologie hebt gerade diesen Charakter der Eucharistie deutlich 
hervor. „In ihr beginnt – in sakramentaler Symbolik – die Verklärung und Verwandlung 
des ganzen Kosmos zum ,neuen Himmel‘ und zur ,neuen Erde‘; und zwar so, dass die Ga
ben der Schöpfung dabei ihren eigenen, ihnen vom Schöpfer gegebenen Wert und Sinn 
bewahren und ihn zugleich in die vollendete, von der entstellenden Macht der Sünde 
befreiten Liturgie der neuen Schöpfung mit einbringen.“451 Nach Kehl relativiert diese 
biblisch-liturgische Sicht der Vollendung die neuzeitliche Anthropozentrik der westli
chen Theologie und stellt sie in einen weiteren Horizont hinein. Sowohl die Menschen 
als auch die ganze Schöpfung sollen dem „Leib Christi“ einverleibt und in ihn umgewan
delt werden. „An ihm können sie auf je ihre Weise teilhaben und dadurch zu der jedem 
Geschöpf eigenen, ihm vom Schöpfer ursprünglich zugedachten Vollendung gelangen. 
Die Einbindung auch der menschlichen Vollendung in ein größeres Ganzes, eben in den 
,Leib Christi‘, macht die Schöpfung nicht mehr zum zweitrangigen Teilhaber an der Voll
endung des Menschen.“452 Vielmehr verleiht sie ihr die Würde einer eigenen Teilhabe 
am „Auferstehungsleib Christi“. Auf mystische Weise hat bekanntlich Pierre Teilhard de 
Chardin diese Teilhabe geschaut, indem er die Welt als Hostie wahrgenommen und in 
ihr den kosmischen beziehungsweise universalen Christus erlebt hat. 

„Das Heil des einzelnen“, so fasst Ratzinger zum Abschluss noch einmal zusammen, 
„ist erst ganz und voll, wenn das Heil des Alls und aller Erwählten vollzogen ist, die ja 
nicht einfach nebeneinander im Himmel, sondern miteinander als der eine Christus der 
Himmel sind.“453 Himmel wird auf Erden sein, wenn am Ende der Zeiten Gott, mit Paulus 
gesprochen, Christus alle lebensfeindlichen Mächte unterworfen hat und sich Christus 
selbst ihm unterwirft, „damit Gott alles in allem sei“454. Himmel und Erde sind mitein
ander versöhnt und eins, wenn Gott alles in allem ist. 

450 Kehl 195. 
451 Ebd. 
452 Ebd. 196. 
453 Ratzinger: Eschatologie, 188. 
454 1 Kor 15,28. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


420 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Literatur 

Josef Finkenzeller: Art. Himmel, in: Lexikon der katholischen Dogmatik (Hg. Wolfgang 
Beinert), 1987, 259–261. 

3.3.9 Der himmlische Lohn 

Jesus scheint davon ausgegangen zu sein, dass der Mensch durch sein Leben beeinflus
sen kann, ob er im Himmelreich groß oder klein sein wird. So sagt er in der Bergpredigt: 

„Wer auch nur eines von den kleinsten Geboten aufhebt und die Menschen entspre
chend lehrt, der wird im Himmelreich der Kleinste sein. Wer sie aber hält und halten 
lehrt, der wird groß sein im Himmelreich.“455 

Auch verspricht er beispielsweise: 

„Wer sich so klein macht wie dieses Kind, der ist im Himmelreich der Größte.“456 

Deshalb ermutigt er immer wieder, nicht Schätze hier auf der Erde, sondern im Himmel 
zu sammeln. Den reichen Jüngling fordert er auf: „Geh, verkaufe, was du hast, gib es 
den Armen und du wirst einen Schatz im Himmel haben“.457 Auch mit dem Beispiel vom 
reichen Mann, der für seine gute Ernte eine größere Scheune bauen will, um sich sorglos 
des Lebens zu erfreuen, den aber Gott noch in derselben Nacht zu sich ruft, warnt er: 

„So geht es einem, der nur für sich selbst Schätze sammelt, aber bei Gott nicht reich 
ist.“458 

Seine Mahnung an alle lautet: 

„Sammelt euch nicht Schätze hier auf der Erde, wo Motte und Wurm sie zerstören und 
wo Diebe einbrechen und sie stehlen, sondern sammelt euch Schätze im Himmel, wo 
weder Motte noch Wurm sie zerstören und keine Diebe einbrechen und sie stehlen! 
Denn wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz.“459 

Der Lohn im Himmel kann ausbleiben, etwa wenn jemand seine Gerechtigkeit zur Schau 
stellt, er kann aber auch groß sein.460 Groß ist er bei denen, die auch ihre Feinde lie

455 Mt 5,19; vgl. 11,11. 
456 Mt 18,4. 
457 Mk 10,21. 
458 Lk 12,21. 
459 Mt 6,19–21. 
460 Mt 6,1; / Mt 5,11f; vgl. 6,41f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 421 

ben und die selbstlos lieben. So erwartet Jesus von seinen Jüngern, im Gegensatz zu den 
Sündern: 

„Doch ihr sollt eure Feinde lieben und Gutes tun und leihen, wo ihr nichts zurückerhof
fen könnt. Dann wird euer Lohn groß sein.“461 

Entscheidend für die Größe des Lohns ist das Maß der Liebe, mit dem jemand misst: 

„Gebt, dann wird auch euch gegeben werden! Ein gutes, volles, gehäuftes Maß wird 
man euch in den Schoß legen; denn nach dem Maß, mit dem ihr messt, wird euch zu
gemessen werden.“462 

Auch in der neutestamentlichen Briefliteratur hängt das Maß, in dem jemand in das ewi
ge Reich Christi eintritt beziehungsweise der himmlische Lohn des Einzelnen von seiner 
Mühe und von seinem Werk ab.463 Nach der Offenbarung des Johannes wird der Herr „je
dem geben, was seinem Werk entspricht“464. 

Aber ist dieses Lohndenken und dieses Denken in Maß und Größe überhaupt christ
lich? Ist es nicht doch von einem verkappten Leistungs- und Konkurrenzdenken getra
gen? Zeugt es nicht doch insgeheim von einem Egoismus? Ist es nicht theologisch wi
dersinnig, insofern der Lohn im Himmel Gott selbst sein wird, über den hinaus es nichts 
Größeres geben kann? 

Zu überwältigend ist das biblische Zeugnis, als dass man es einfach als mythologisch, 
rein metaphorisch oder veraltet abtun könnte. Auch wäre das irdische Leben nicht mehr 
als ein reines Spiel, wenn von ihm nichts Bleibendes, nichts für die Ewigkeit selbst abhin
ge. Ihm wäre dann tatsächlich der letzte Ernst genommen. Für viele ist es auch einfach 
viel zu leidvoll und viel zu elend, als dass es sich bei ihm letztlich um ein bloßes Spiel 
handeln könnte. 

Nimmt man die biblischen Aussagen ernst, so steckt im Leben ein spielerischer 
Ernst, so ist das Leben ein ernsthaftes Spiel, bei dem viel auf dem Spiel steht, weil 
bei ihm viel gewonnen werden kann. Als Kinder Gottes spielen wir Menschen beim 
göttlichen Spiel, mit Hans Urs von Balthasar theatralisch gesprochen, beim göttlichen 
Drama der Welt- und Menschheitsgeschichte mit. Auch wenn das Drama für alle gut 
ausgeht, auch wenn von vornherein der gute Ausgang des Stücks feststeht, ist es kei
neswegs gleichgültig und keineswegs von vornherein festgelegt, wie der Einzelne dabei 
(mit)spielt. Jeder hat einen echten Spielraum in seinem Leben, weshalb sich jeder mit 
all seinen Fähigkeiten bemühen sollte, seine Rolle im großen Spiel so gut wie möglich 
zu spielen. 

Mit der Belohnung am Ende des Spiels oder, wie die Bibel sagt, mit den Schätzen im 
Himmel oder, wie die Tradition sagt, mit den Verdiensten kann nicht etwas Äußerliches 
gemeint sein, wie etwa ein weiteres Dessert beim himmlischen Mahl. Es kann dabei nur 

461 Lk 6,35. 
462 Lk 6,37f. 
463 2 Petr 1,10f; / 2 Joh 8; / 1 Kor 3,7f; / 1 Kor 3,13f. 
464 Offb 22,12; vgl. 11,18. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


422 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

um den Menschen selbst gehen. Jesus fordert uns Menschen auf, uns mit allen Kräften 
darum zu bemühen, in das bereits gegenwärtige Reich Gottes zu gelangen, und das heißt 
schlussendlich, in der Liebe zu wachsen. 

So unterschiedlich unsere Ausgangsbedingungen in dieser Welt auch sind, so hat 
doch jeder und jede von uns innerhalb des vorgegebenen Rahmens die Möglichkeit, dem 
eigenen Leben eine Richtung zu geben und über sich selbst hinauszuwachsen. Wir be
stimmen in unserem Leben, ob wir uns von der Liebe wegbewegen oder auf sie zubewe
gen. In Gleichnissen hat Jesus uns davor gewarnt, im Leben eine falsche Richtung ein
zuschlagen, in Gleichnissen hat er uns ermutigt, in der Liebe zu wachsen. Wie wenig 
weit oder wie weit es einem Menschen gelingt, in Liebe zu empfangen und zu geben, 
sich selbst zu geben und hinzugeben, lässt sich von außen schwer beurteilen. Gott allein 
kann die Herzen beurteilen. Jedenfalls hat Jesus über das Opfer der Witwe gejubelt, die 
in den Augen der Welt nichts, vor Gott aber mehr gegeben hat als alle anderen.465 

Das Selbst des einzelnen Menschen steht nicht von vornherein fest. Es wird durch den 
freien Vollzug des Lebens mitbestimmt.466 Befindet sich ein Mensch auf dem schlechten 
Weg, insofern er immer schlechter handelt und vom Schlechten zu immer Schlechte
rem absteigt, so wird er selbst schlechter und sein Selbst schrumpft. Befindet sich ein 
Mensch auf dem guten Weg, insofern er immer mehr Gutes tut und vom Guten zum 
Besseren voranschreitet, wird er selbst besser und sein wahres, liebendes Selbst wächst. 
Indem ein Mensch in der Liebe wächst, wächst er über sich selbst hinaus, erweitert und 
vertieft er sein Selbst, transzendiert er sein Selbst. Am Ende eines jeden Lebens zählt, 
wie Johannes vom Kreuz sagt, nur die Liebe. An ihr bemisst sich, wer jemand wirklich 
geworden ist. Um dieses Wachstum des Selbst durch das Wachstum in der Liebe zu il
lustrieren, sei zum Schluss auf ein, wenn auch extremes, Beispiel hingewiesen. Indem 
Pater Maximilian Kolbe sein Leben für den Familienvater hingegeben hat und für ihn in 
den „Hungerbunker“ gegangen ist, ist er in der Liebe über sich selbst hinausgewachsen, 
so dass sein Selbst, das heißt er selbst beim Gericht Gottes ein anderer war, als er es ohne 
diese Tat gewesen wäre. Durch das Ganze seines Lebens bestimmt jeder Mensch endgül
tig selbst, wer er vor Gott, für die anderen und für sich selbst in Ewigkeit ist, inwieweit 
er selber für die Liebe offen und durchlässig ist. Thomas von Aquin hat diesbezüglich 
vom unterschiedlichen Glorienlicht und der unterschiedlichen Seligkeit des Menschen 
gesprochen. Da es bei der Liebe nicht um eine quantitative Leistung geht, bei der sich 
jemand mit anderen messen und besser als sie sein will, geht es einzig und allein darum, 
durch eigenen Einsatz und Selbsthingabe im Vertrauen auf die Hilfe und Gnade Gottes 
im Sinn der Liebe ein qualitativ besserer Mensch zu werden, Gott darum zu bitten, ein 
liebesfähigerer Mensch zu werden, als man ist. Der himmlische Lohn kann von daher in 
nichts anderem als einer größeren Liebesfähigkeit bestehen. 

465 Mk 12,41–44. 
466 Bd. 2, Kap. 1.1.3.2 u. 1.1.3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 423 

3.4 Vollendung in den Weltreligionen 

Im religionswissenschaftlichen Teil werden die Vorstellungen von der Vollendung im Is
lam (Kap. 3.4.1), im Daoismus (Kap. 3.4.2), im Hinduismus (Kap. 3.4.3) und im Buddhis
mus (Kap. 3.4.4) untersucht. Zusammenfassend wird dann am Ende noch einmal auf Un
terschiede und Übereinstimmungen zwischen fernöstlichen und semitischen Vorstel
lungen hingewiesen (Kap. 3.4.5). 

3.4.1 Gericht, Hölle und Paradies im Islam 

Der Glaube an den Jüngsten Tag, an ein endgültiges Gericht und an das Leben nach dem 
Tod gehört neben der Lehre vom alleinigen und allmächtigen Schöpfergott zum Kern 
der Verkündigung des Propheten Muhammad. Nach islamischer Auffassung trennt sich 
im Tod die Seele vom Leib, wird von Todesengeln in Empfang genommen und in den 
Himmel vor Gott gebracht.467 Dort kommt es zu einer Art Zwischengericht.468 „Diejenigen, 
die in ihrem Erdenleben gläubig und gerecht waren, erfahren, dass sie Gegenstand der 
Gnade Gottes sind, dass ihnen ihre Sünden vergeben worden sind und dass sie dereinst 
ins Paradies Einlass finden werden. Die Ungläubigen und Ungerechten werden am Tor 
des Himmels zurückgewiesen.“469 

Nach diesem ersten Zwischengericht kehren alle Seelen zu ihrem Leib zurück und 
erfahren am Grab die Fortsetzung des Zwischengerichts. 

„Die Tradition nennt zwei Engel, die für das Verhör der Verdammten, und zwei andere, 
die für die Gläubigen zuständig sind. Dem Toten werden Fragen vorgelegt, seine Ant
worten entsprechen seinem Leben und besiegeln zunächst einmal sein ewiges Los am 
Jüngsten Tag. Die Fragen lauten: Wer ist dein Gott – Wer ist dein Prophet? – Welches 
ist deine Religion? – Welches ist deine Gebetsrichtung? Die Geretteten wissen zu ant
worten, der Reihe nach: Gott, – Muhammad, – der Islam, – Mekka. Sie erhalten darauf
hin die Bestätigung der Verheißung des Paradieses (vgl. 41,30; 16,32). Die Verdammten 
wissen keine Antwort oder antworten falsch und erhalten Schläge ,ins Gesicht und auf 
das Hinterteil‘ (47,27; 8,50) und die Zusicherung der ewigen Pein in der Hölle.“470 

Auf das Zwischengericht folgt die lange Wartezeit bis zum Endgericht. Die Seelen befin
den sich in einem schlafähnlichen Zustand. Wenn schließlich der Jüngste Tag anbricht, 
erscheint es ihnen, als hätten sie nur kurz im Grab verweilt.471 

Die Endzeit selbst bricht nach islamischer Vorstellung wie eine Katastrophe auf die 
Welt herein.472 Der Koran malt die Vorgänge, die das Endgericht einleiten, in schrecken
erregenden apokalyptischen Bildern aus: die kosmische Ordnung gerät ins Wanken, Him
mel und Erde vergehen vor Angst, der Himmel bebt und spaltet sich, die Sterne erlöschen 

467 Vgl. Koran 32,11; 16,28.32f; 4,97. 
468 Vgl. Koran 62,8. 
469 Khoury 59. 
470 Khoury 59. 
471 Vgl. Koran 10,45; 79,46; 20,103f. 
472 Vgl. Koran 79,34. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

