3. Die Vollendung

,Jetzt sind wir Kinder Gottes. Aber was wir sein werden, ist noch nicht offenbar ge-
worden. Wir wissen, dass wir ihm gleich sein werden, wenn er offenbar wird; denn wir
werden ihn sehen, wie er ist"°

Alle Menschen sind Kinder Gottes und werden Gott dhnlich sein, weil sie ihn schauen
werden, wie er in sich und an sich ist.

Auch wenn die endgiiltige Vollendung fiir den einzeln Menschen und fiir die Welt
als ganze noch aussteht, hat die Gottesherrschaft auf Erden und mit ihr die Vollendung
schon begonnen. Jesus Christus hat sich zum ,eschatologischen Freudenboten“ gemacht

B! Es gilt die Dialektik von schon und

und einen liebenden, barmherzigen Gott verkiindet.
noch nicht, und die Beachtung nur eines einzigen Aspektes wiirde dem Ganzen nicht ge-
recht werden. Die Verheiflung zukiinftiger Vollendung erméglicht jetzt schon neues ethi-

sches Handeln.

,Die hereinbrechende, in ihrer Vollendung aber noch ausstehende Gottesherrschaft
pragtund gestaltet das soziale Miteinanderim Hier und Heute entscheidend mit. Neu-
es ethisches Handeln im Alltag wird maoglich, weil und insofern die VerheifSung der
grofien und endgtiltigen Befreiung alte Verkrustungen aufbricht und bereits jetzt die
ersten Schritte in diese Richtung gehen lasst'*

Die Themen, die damit im Alten und im Neuen Testament im Zusammenhang der Voll-
endung angeklungen sind, gilt es nun im Einzelnen systematisch auszulegen und zu pri-
zisieren.

Literatur

Matthias Remenyi: Auferstehung denken. Anwege, Grenzen und Modelle personaleschatologi-
scher Theoriebildung, 2016.

3.3 Die Vollendung des Einzelnen und der Welt

Zu den biblischen Aspekten der Vollendung, die es hier im theologischen Teil systema-
tisch zu entfalten und zu erkliren gilt, gehéren der Tod (Kap. 3.3.1), die leibliche Aufer-
stehung (Kap. 3.3.2), das Gericht (Kap. 3.3.3), die Holle (Kap. 3.3.4), die Allerldsung (Kap.
3.3.5), das Fegfeuer (Kap. 3.3.6), die Vollendung der Welt (Kap. 3.3.7), der Himmel (Kap.
3.3.8) und der himmlische Lohn (Kap. 3.3.9).

130 1Joh3,2.
131 Remenyi 210.
132 Ebd. 216.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

356


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

356

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI
3.3.1 Der Tod aus christlicher Sicht

Nicht selten gibt es, wie Karl Rahner (1904-1984) darlegt, ein Sterben mitten im Leben.
Im Sinn der Prolixitas mortis, des Vorlaufens zum Tode, machen Menschen Erfahrungen
des Leides, des Scheiterns oder des Misserfolgs, bei denen etwas unwiederbringlich un-
tergeht, was ihnen sehr viel bedeutet hat oder wiinschenswert schien. All das , ist jedes-
malein partielles Sterben, wie immer auch der Mensch sich zu ihm verhalten mag“**. Am
stirksten kann das Andringen des Todes in bedrohlichen Krankheiten erfahren werden.

,Die Krankheit erweist sich auch durch ihre einzelnen Eigentiimlichkeiten als solche
Prolixitas mortis in einem ausgezeichneten Sinn: Die Unmoglichkeit, sie vollig voraus-
zusehen und zu manipulieren, die Hilflosigkeit, in die sie stiirzt, das besondere, distan-
zierte Verhdltnis zur Cesellschaft, in das sie hineinzwingt, die Einsamkeit und die Min-
derung von Kommunikationsmdglichkeiten, die Minderung der Fahigkeit, sich selbst
aktiv zu steuern, die bleibende Fragwiirdigkeit ihrer Deutung hinsichtlich ihres ,Sin-
nes‘ und ihrer Ursachen im Gesamtgefiige eines menschlichen Lebens, die Last, die
durch sie der Umgebung des Kranken zugemutet wird, das Ausscheiden aus einer Leis-
tungsgesellschaft, die Erfahrung der Nutzlosigkeit des Kranken fiirandere, die Unmaog-
lichkeit, die Krankheit sinnvoll in einen Lebensentwurf hineinzuintegrieren, diese und
viele andere Eigentiimlichkeiten der Krankheit machen diese zum Vorboten des To-
d.eS.“134

Der Tod ist nicht nur wegen der immer gegebenen Moglichkeit, iiber einen hereinzubre-
chen, sondern auch wegen seiner vielfiltigen ,Vorliufer im Ganzen des Lebens anwe-
send.

Nicht selten machen Menschen aber nach Erfahrungen des Untergangs auch die Er-
fahrung eines Auferstehens mitten im Leben. Etwas ist in ihrem Leben — unter Umstinden
ganz gegen ihren Willen - leidvoll und unwiderruflich zu Ende gegangen, zerbrochen.
Doch machen sie anschlieRend die Erfahrung, dass sie der Bruch nicht vollstindig nie-
dergestreckt hat. Es hat neues Leben fiir sie begonnen, es haben sich neue Lebensper-
spektiven eréffnet, neue Lebensmoglichkeiten aufgetan. Oder es hat sich eine Gelassen-
heit eingestellt, die das Ganze ertragen lisst. Partielles Sterben und Auferstehen bestim-
men schon vor dem biologischen Tod das Leben.

Der Tod selbst ist das endgiiltige Ende dieses Lebens. Der Mensch hat sein Leben ge-
lebt, seine Freiheit vollzogen. Er ist aufRerstande, wie das kirchliche Lehramt erklirt, sich
noch ,Verdienste zu erwerben oder die Liebe zu vermehren®®. Seine Geschichte ist fiir
immer beendet. Erist der geworden, der er nun im Tod ist. Hat er vorher noch in irgend-
einer Weise iiber seine Umgebung und sich selbst verfiigt, so verfiigt nun der Tod iiber
ihn. Er nimmt ihm das Heft des Lebens aus der Hand. Zwar mag er im Sterben noch
einmal als freie Tut des Menschen aufgefasst werden, insofern dieser seinen eigenen Tod
als ,Hohepunkt“ seiner eigenen ,Verohnmichtigung“vertrauensvoll und hoffend anneh-

133 K. Rahner: Das christliche Sterben, 258.
134 Ebd. 259.
135 DH1488.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

men kann.”®

Im Tod selbst vermag der Mensch jedoch nichts mehr. Der Eigenwille wird
ihm ginzlich genommen.

Dass fiir den Menschen mit dem Tod sein Leben in der raumzeitlichen Welt und seine
Geschichte des personlichen Freiheitsvollzugs endgiiltig zu Ende geht, macht den Ernst,
aber auch die Chance dieses Lebens aus. Das Neue Testament mahnt daher den Men-
schen, solange es Tag ist, die Zeit zu nutzen, um allen Menschen Gutes zu tun, denn ,es
kommt die Nacht, in der niemand mehr wirken kann**’. Der Mensch soll sich darum im-
mer wieder fragen, welche Richtung er seinem Leben noch geben will, von dem er sicher
weil}, dass es eines Tages aufhort, aber nicht genau weif}, wann es endet. Er kann sich
immer wieder fragen, wer er am Ende seines Lebens sein will.

Wie fiir viele Anhdnger anderer Religionen ist fiir den Christ der Tod aber nicht nur
und nicht einfach das Ende des Lebens, sondern der Ubergang in ein neues Leben, von dem
er vor allem weif}, dass es nicht so ist, wie dieses. Er hofft auf ein ewiges Leben nach
dem Tod, weil er glaubt, dass Jesus Christus von den Toten auferstanden ist. Er kann
sein Sterben als Sterben mit Christus verstehen. Da er, wie Paulus sagt, bereits bei der Taufe
symbolisch mitihm gestorben ist, holt er nun im Tod das Mitsterben mitihm real ein und
wird ihm im Tod dhnlich. Umgekehrt darf er darauf vertrauen, dass ihn Jesus Christus,
der ihm mit seiner ganzen Existenz die Liebe Gottes offenbart hat und in diesem Sinn fir
ihn gestorben ist, begleitet, wenn er stirbt, mit ihm mitstirbt, aber als derjenige, der den
Tod bereits endgiiltig besiegt hat. Weil Jesus ihm im Tod vorausgegangen ist, ist dieser
in seinem Tod bei ihm, wie auch immer er stirbt.

Sterben und Tod betreffen den ganzen Menschen, nicht nur seinen Kérper. Der
Mensch schaut nicht etwa von seiner unsterblichen Seele aus dem Sterben seines Kér-
pers zu. Das bedeutet aber nicht im Sinne eines ,Ganztodes“, dass er mit dem Tod
vollkommen vernichtet wird und ganz aufhért zu existieren, um am Ende der Zeiten
von Gott als der, der er war, wieder erschaffen und vollendet zu werden.

Die soeben angesprochene Ganz-Tod-These geht auf die protestantischen Theologen
Carl Stange (1870-1959) und Paul Althaus (1888-1966) zuriick und hat, grob gesprochen,
in der evangelischen Theologie die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele ersetzt. Ihr
zufolge kann der Tod nicht als Trennung der Seele vom Leib verstanden werden, son-
dern nur als Untergang des ganzen Menschen mit Leib und Seele. Sterben aber Leib und
Seele im Tod, dann muss Gott den Menschen am Jiingsten Tag ganz neu erschaffen. ,Die
Auferweckung von den Toten ist also wie die Schopfung am Anfang eine Schopfung aus

dem Nichts (creatio ex nihilo).“1®

Der Mensch stirbt mit Leib und Seele und empfingt von
Gott aus dem Nichts ein neues Leben. Wihrend unseres Todes bleibt unsere Identitit in
Gottes Gedichtnis erhalten.

Der protestantische Theologe Eberhard Jiingel (1934—2021) erklirt als einer der Ver-
treter der Ganz-Tod-Lehre: ,Wenn der Mensch stirbt, weil und insofern er Leib ist, dann
liefe sich aber umgekehrt folgern, dass im Leib und als Leib der ganze Mensch dem Tode

ausgesetzt ist." Stirbt der Leib, stirbt der ganze Mensch. Wie die Siinde kennzeichnet

136 K. Rahner: Das christliche Sterben, 272.
137 Gal 6,10;/)Joh 9,4.

138 Swarat1s.

139 Jingel 58.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

357


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

358

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

der Tod die absolute Beziehungslosigkeit des Menschen zu Gott. Mit ihm wird das Le-
ben verhiltnislos. Der Mensch ist von Gott entfremdet, sein Gottesverhiltnis bricht ab.
Dementsprechend hat Jiingel das Wesen des Todes so beschrieben:

,DerTodistdas Ereignis der die Lebensverhiltnisse total abbrechenden Verhiltnislosig-
keit. Als dieses Ereignis der Verhaltnislosigkeit ist er das Ende einer Lebensgeschichte,
das Ende der Geschichte einer Seele und ihres Leibes, das Ende also der ganzen Per-
son und eben darin Ausdruck der Endlichkeit des menschlichen Lebens. Der Mensch
ist, wenn er gestorben ist, nur noch das, was er war. Er wird von sich aus hinfort nichts
mehr werden und insofern auch nicht mehr sein."°

Mit ihrer Ganz-Tod-Theologie wollten Jiingel und andere evangelische Theologen die Ein-
heit des Menschen wahren. Im Tod fillt der Mensch nicht, wie Platon angenommen hat, in
zwei Teile auseinander: in den sterblichen Leib beziehungsweise Kérper, der dann tat-
sichlich stirbt, und die unteilbare und darum unsterbliche Seele, die dann nach mittel-
alterlicher Vorstellung nach dem Tod als anima separata, als vom Leib getrennte Seele,
im sogenannten Zwischenzustand weiter existiert, bis sie am Jingsten Tag bei der allge-
meinen Auferstehung der Toten ihren Auferstehungsleib erhilt. Die klassische Lehre vom
Zwischenzustand (zwischen Sterbetag und Jiingstem Tag) ist deshalb so problematisch,
weil die substantielle Einheit von Leib und Seele dabei verlorengeht. Verstorbene hitten
als leiblose Seelen bis zum Ende der Zeit keinerlei Bezug zur Welt, zur Geschichte und
zu den Mitmenschen. Sie wiren keine menschlichen Personen. Nach kirchlich definier-
ter Lehre ist aber die vernunft- bzw. verstandesbegabte Seele ,,durch sich und wesenhaft
die Form des menschlichen Leibes“'*'. Es gehort zu ihrer ,Substanz, den Leib zu formen.
Weil der Akt der Information des Leibes durch die Seele eben keine zusitzliche und akzi-
dentelle Bestimmung dieser Seele ist, sondern ihre substantielle Wirklichkeit ausmacht
und zu ihrer Identitit gehdrt, ist eine Existenz der menschlichen Geistseele ohne Leib
nicht denkbar.

Das Problem, wie die Identitit des Menschen als Leib-Seele-Einheit im Zwischenzu-
stand gewahrt bleiben kann, wenn doch der Korper des Menschen offensichtlich stirbt,
16st sich, wenn man zwischen materiellem Korper beziehungsweise Leichnam auf der ei-
nen Seite und pneumatischem Auferstehungsleib des Menschen auf der anderen Seite klar
unterscheidet. Dann wird namlich denkbar, dass der verklirte Auferstehungsleib weder
des Leichnams noch irgendeiner Materie bedarf und schon im Tod selbst gegeben sein
kann. Das Problem 16st sich, mit Karl Rahner gesprochen, wenn man die ,bleibende Be-
zogenheit der Geistseele auf die Materie scholastisch ausgedriickt als bleibende Infor-
miertheit des verklirten Leibes durch die vollendete Geistseele denkt“, wenn man also
den Auferstehungsleib als nichtmateriellen Leib denkt, mit dem die Geistseele bei ihrer

Vollendung im Tod bereits wesenhaft verbunden ist.***

Nermutlich wird ja heute kein metaphysisch denkender Theologe mehr behaupten —
sei es nun aus philosophischen oder sei es auch aus theologischen Criinden —, ganz si-

140 Ebd.145.
141 DH 902.
142 K. Rahner: Zwischenzustand, 249.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

cher sei die Identitdt des Verklarungsleibes mit dem irdischen Leib nur dann gewahrt,
wenn irgendein materielles Teilchen des irdischen Leibes sich auch noch im Verkla-
rungsleib wiederfinde. Solche Art von Identitét findet sich ja des radikalen Stoffwech-
sels wegen nicht einmal im irdischen Leben. [..] Identitat ist fir uns vielmehr durch
die Identitat des geistigen Freiheitssubjekts, das ,Seele* genannt wird, jetzt und kiinf-
tig gegeben 14

Ist die Identitit des Menschen im Tod durch seine Vollendung als Geistseele beziehungswei-
se geistiges Freiheitssubjekt gewahrt, ist die empirische Erfahrung des Leichnams im Grab
kein Argument mehr dafiir, dass die Auferstehung noch nicht stattgefunden hat. ,War-
um sollten wir sie dann nicht in dem Augenblick ansetzen*, so fragt Karl Rahner, ,wo sich
die Freiheitsgeschichte des Menschen vollendet, in seinem Tod nimlich?***

Wihrend bei der eben angedeuteten These von der Auferstehung im Tod, die gleich noch
ausfithrlicher dargelegt wird**, die Identitit des Menschen durch den Tod hindurch ge-
wihrleistet ist, stellt sie bei der Ganz-Tod-Theorie ein Problem dar. Denn wenn es zwi-
schen uns Lebenden und der Person, die nach dem Tod auferstehen wird, keine Konti-
nuitit geben wird, weil der Auferstandene vollig neu erschaffen wird, wie wird dann ih-
re Identitit garantiert? ,Wenn die Auferstehungshoffnung einen Sinn haben soll, dann
muss es eine Kontinuitit geben zwischen dem Ich, das jetzt in diesem sterblichen Leib
lebt, und der Person, die dann in einem neuen Leib ewig leben soll. Zur Identitit der Per-
son gehort eben auch ihre Kontinuitit.*¢ Wenn diese Identitit in der Ganz-Tod-Lehre
aufgehoben wird, kann die auferstandene Person ,unter dieser Voraussetzung héchstens
der gleiche Mensch sein, aber nicht derselbe**’. Auch ist der Verhiltnisabbruch zwischen
Gott und Mensch in Frage zu stellen. Stimmt es wirklich, dass allein Gott die Beziehung
zum Menschen nach dessen Tod hilt und er ihn so — aus Gnade muss man sagen — auf-
erstehen lisst? Uwe Swarat fithrt dazu aus, dass

,ZU einer Beziehung immer zwei gehdren, in diesem Fall nicht nur Gott, sondern auch
der Mensch. Wenn also [...] der Tod keineswegs das Ereignis vollstindiger Verhiltnis-
losigkeitist, sondern Gott sein Verhiltnis zum Menschen auch tiber dessen Tod hinaus
durchhélt, dann muss auch der Mensch von Gott (iber den Tod hinaus durchgehalten
werden 48

Wire dies nicht gegeben, gibe es schwerlich einen Grund zur Hoffnung. Dass der
Mensch nur dort gelassen hoffen kann, wo es etwas in ihm gibt, das sich im Tod durch-
hilt, geht noch deutlicher aus Swarats Kritik am evangelischen Theologen Wilfried
Hirle hervor,

143 Ebd. 249f.
144 Ebd. 250.
145 Kap.3.3.2.1.
146 Swarat18.
147 Ebd.

148 Ebd.19.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

359


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

360

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

~,demzufolge nicht der Mensch oder ein Teil von ihm sich im Tod durchhilt, sondern
die Teilhabe am GCeist Gottes [..]. Aber wessen Teilhabe denn? Die Antwort kann auch
im Sinne biblischer Anthropologie nur lauten: Die Teilhabe des menschlichen Ceistes
oder der menschlichen (Geist-)Seele am Schépfergeist Gottes. "4

Die Weiterexistenz wird also nicht nur durch die Beziehung, die Gott zum Menschen hat,
bestimmyt, sondern auch durch die, die der Mensch zu Gott hat und die ihn als Menschen
ausmacht. Gott verschwindet nicht im Tod des Menschen, sondern er ist der ,,Ich bin da“,
er lisst die Beziehung nach beiden Seiten hin nicht abreiRen. , Dass Gott zum Menschen
eine Beziehung aufnimmt, ist nichts weniger als der Daseinsgrund des Menschen, und
weil diese Beziehung dauerhaftist, ist auch der Mensch als personales Gegeniiber Gottes
unverginglich.*°

Schliefdlich lisst sich an der Ganz-Tod-Lehre kritisieren, dass man die ,zweite
Schépfung* nach dem Tod als creatio ex nihilo ansehen miisste. Bei der Auferstehung der
Menschen fingt Gott aber nicht noch einmal ganz von vorne und aus dem Nichts an,
,sondern hier findet er vor, was er selber schon erschaffen hat. Gott vernichtet seine
erste Schopfung nicht, um dann alles noch einmal neu zu erschaffen, sondern kniipft
an sein eigenes erstes Werk an, reinigt es von der Siinde und verwandelt es.”*" Dass die
Auferstehung als eine Verwandlung zu verstehen ist, findet sich schon bei Paulus: ,Wir

«l152

werden nicht alle entschlafen, aber wir werden alle verwandelt werden.“”>* Verwand-

lung ist aber nicht Neuerschaffung. Die Auferstehung verwandelt ,das Natiirliche und
erschafft es nicht ganz neu>>.

Besonders zwei Griinde, so lisst sich noch einmal zusammenfassen, sprechen also ge-
gen die Annahme, der Mensch wiirde durch den Tod ganz vernichtet und durch einen
reinen Gnadenakt Gottes im Sinne einer totalen Neuschopfung auferweckt. Zum einen
unterbricht Gott sein Werk nicht. Er schafft nicht den Menschen als Partner seiner Liebe,
um ihn dann, wenn auch nur voriibergehend, ins Nichts fallen zu lassen. Seiner Schop-
fungsabsicht entsprechend bleibt der Mensch durch den Tod hindurch sein Partner. Zum
anderen gehort zur Identitit des Menschen die Kontinuitit. Ein Mensch, dessen Existenz
voriibergehend ausgeléscht, von Gott aber spiter identisch wiederhergestellt wiirde, wa-
re zwar der gleiche, aber nicht derselbe. Zur Identitit des Menschen gehort — im Unter-
schied etwa zur Identitit einer Maschine, die sich beispielsweise in Teile zerlegen und
aus diesen oder anderen Teilen als dieselbe wieder zusammenbauen lisst — ein wie auch
immer geartetes ununterbrochenes Selbstbewusstsein.

Sterben und Tod berithren den Menschen insofern ganz, als er von einer Seinswei-
se in eine wesentlich andere iibergeht und darum als ganzer umgewandelt werden muss.
Inwieweit fiir den Menschen der Ubergang von der raum-zeitlichen oder irdisch-welt-
lichen in die himmlische, von der diesseitigen in die jenseitige Seinsweise noch einer

149 Ebd. Anm. 31.
150 Ebd. 20.

151 Ebd. 21.

152 1 Kor15,51.
153 Swarat 21.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

radikalen Verwandlung des eigenen Seins bedarf, hingt davon ab, wie weit er sich in sei-
nem irdischen Leben seinem Entwicklungsziel, ein umfassend und selbstlos liebendes
Wesen zu werden, angenihert hat. Die Verwandlung wird bei den einzelnen Menschen
je nach Leben unterschiedlich stark ausfallen.

Die Seele kann ohne Leib nicht existieren. Nur als Leib-Seele-Einheit ist der Mensch
Person. Diese Einheit l4sst sich aber wahren, ohne einer Ganz-Tod-Theologie anzuhin-
gen, indem man eine Unsterblichkeit der Seele annimmt. So hat auch das Lehramt festge-
halten: Die vernunftbegabte Seele ,ist nicht nur durch sich und wesenhaft die Form des
menschlichen Leibes [...], sondern auch unsterblich**. Diese Unsterblichkeit hat Joseph
Ratzinger (1927-2022) in seiner Einfiihrung in das Christentum (1968) als eine dialogische
ausgelegt und die biblische Chiffre von der Auferstehung der Toten der dualistischen
Konzeption der antiken Philosophie gegentibergestellt. Seine Ausfithrungen dazu glie-
dert er in drei Punkte:

1. ,Die Unsterblichkeitsidee, welche die Bibel mit dem Wort von der Auferstehung
ansagt, meint eine Unsterblichkeit der ,Person’, des einen Gebildes Mensch. Wah-
rend im Griechischen das typische Wesen Mensch ein Zerfallsprodukt ist, das als
solches nicht weiterlebt, sondern verschiedene Wege geht, ist es nach biblischem
Glauben gerade dies Wesen Mensch, das als solches, wenn auch verwandelt, fort-
besteht.

2. Eshandeltsich um eine ,dialogische‘ Unsterblichkeit (= Auferweckung); das heifdt,
Unsterblichkeit ergibt sich nicht einfach aus der Selbstverstiandlichkeit des Nicht-
sterben-Kdnnens des Unteilbaren, sondern aus der rettenden Tat des Liebenden,
der die Macht dazu hat: Der Mensch kann deshalb nicht mehr total untergehen,
weil er von Gott gekannt und geliebt ist. [...] Weil biblisch vorgestellte Unsterb-
lichkeit [...] aus dem Einbezogensein in den Dialog mit dem Schépfer [hervorgeht],
darum muss sie Auferweckung heiflen. Weil der Schopfer nicht bloR die Seele, son-
dern deninmitten der Leibhaftigkeit der Geschichte sich realisierenden Menschen
meint und ihm Unsterblichkeit gibt, muss sie Auferweckung der Toten = der Men-
schen heifen.

3. Dass die Auferweckung am ,Jiingsten Tag’, am Ende der Geschichte und in der
Gemeinschaft aller Menschen erwartet wird, zeigt den mitmenschlichen Charak-
ter der menschlichen Unsterblichkeit an, die in Beziehung steht zur gesamten
Menschheit, von der, zu der hin und mit der der Einzelne gelebt hat. [...] Wo die
,Gemeinschaft der Heiligen® geglaubt wird, ist die Idee der Anima separata (der
Jlosgetrennten Seele’, von der die Schultheologie spricht) im Letzten iiberholt ">

156 jst nach Ratz-

Auch die Formel des Symbolums von der ,Auferstehung des Fleisches
inger ,nicht im Sinn einer von der Seele isolierten Korperlichkeit gemeint***’. Es wird

nicht nach einer langen Zwischenzeit der Kérper an die Seelen zuriickgegeben, sondern

154 DH1440.
155  Ratzinger: Einfiihrung in das Christentum [= Einfiihrung], 332f.
156 DH10-30.

157  Ratzinger: Einfiihrung, 332.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

361


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

362

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

das Wesentliche des Menschen, die Person, bleibt: ,,das, was in dieser irdischen Existenz
leibhaftiger Geistigkeit und durchgeisteter Leiblichkeit gereift ist, das besteht auf eine

andere Weise fort*®

. Weil aber das Mitmenschliche zum Menschen selbst gehort, ,wird
die Zukunft des einzelnen Menschen erst dann voll sein, wenn die Zukunft der Mensch-
heit erfiillt ist**?.

Die dialogische Unsterblichkeit des Menschen, wie Ratzinger sie unterbreitet,
schlief3t eine substantielle Unsterblichkeit des Menschen nicht aus, sondern recht ver-
standen ein. Hat nimlich Gott den Menschen von vornherein als dialogischen Partner
seiner Liebe erschaffen, muss diese auch von vornherein durch den Tod hindurch ein
echtes Gegeniiber zu Gott bleiben. Ratzinger selbst sieht keinen Gegensatz zwischen

seiner dialogischen Auffassung von Unsterblichkeit und einer substantialistischen:

,Denn eine geistige Seele haben' heifdt gerade: besonderes Gewolltsein, besonderes
Gekanntsein und Geliebtsein von Gott, eine geistige Seele haben heifdt: ein Wesen sein,
das von Gott auf ewigen Dialog hin gerufen und darum seinerseits fihig ist, Gott zu
erkennen und ihm zu antworten. Was wir in einer mehr substantialistischen Sprache
,Seele haben‘ nennen, werden wir in einer mehr geschichtlichen, aktualen Sprache be-
zeichnen ,Dialogpartner Gottes sein‘"®

Weil der Mensch von Gott als Dialogpartner seiner Liebe erschaffen worden ist, stirbt
er nicht einfach ganz im Tod, sondern besteht als solcher durch den Tod hindurch fort,
wenn er auch in ihm als ganzer verwandelt wird.

Literatur

Karl Rahner: Das christliche Sterben, in: Samtliche Werke [= SW], Band 22/2, 254—280.

Karl Rahner: Uber den , Zwischenzustand®, in SW 22/2, 245-253.

Uwe Swarat: Jenseits des Todes — Unsterblichkeit der Seele oder Auferstehung des Leibes?, in:
Uwe Swarat/Thomas Soding (Hg.): Gemeinsame Hoffnung —iiber den Tod hinaus. Escha-
tologie im kumenischen Gespriich, 2013.

Eberhard Jiingel: Tod, 3. Auflage 1985.

Joseph Ratzinger: Einfiihrung in das Christentum. Vorlesung iiber das apostolische Glaubens-
bekenntnis. Mit einem neuen, einleitenden Essay, 14. Auflage 2000.

3.3.2 Die Auferstehung

Wie sich im Konstantinopolitanischen oder Grofien Glaubensbekenntnis des Jahres 381 wider-
161

spiegelt', wurde in der christlichen Tradition die Auferstehung der Toten von Anfang an

als die eigentliche christliche Hoffnung verstanden. Dabei hielt man bis ins Mittelalter

158 Ebd. 335.
159 Ebd.
160 Ebd.337.

161 DH150.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

hinein weitgehend den Auferstehungsleib, den der Mensch am Jiingsten Tag erhalten
wiirde, fiir identisch mit dem irdischen Leib des Verstorbenen. Auch Thomas von Aquin
stellte sich vor, dass der Auferstehungsleib vorwiegend aus der fritheren Kérpermaterie
genommen wird, wenn er auch andere Materie oder eine andere Form von Materie fiir
ihn nicht ausgeschlossen hat. Die leibfreie Geistseele schien zu gentigen, um die Identi-
tit des kiinftigen Auferstehungsleibes mit dem irdischen Leib zu gewihrleisten.

Auch das westliche Credo sprach nicht von der , Auferstehung der Toten“, sondern
vonder ,Auferstehung des Fleisches“. In verschiedenen Lehrentscheidungen wurde fest-
gehalten, dass bei der Zukunft Christi alle Menschen in dem Fleisch (und Blut) auferste-
hen werden, in dem sie wihrend ihres irdischen Lebens gelebt haben.'** Ebenso wurde
auf dem 4. Laterankonzil (1215) noch einmal gegen die Katharer festgestellt, dass alle ,mit
ihren eigenen Leibern [d. h. Kérpern] [...], die sie jetzt tragen®, auferstehen werden.®* Im
Laufe der Zeit wurde jedoch immer deutlicher und zum Teil radikaler zwischen dem ir-
dischen Kérper und dem (kiinftigen) Auferstehungsleib (Kap. 3.3.2.2) unterschieden und
schlieRlich Ende des vergangenen Jahrhunderts eine Auferstehung im Tod angedacht
(Kap. 3.3.2.1).

3.3.2.1 Auferstehung im Tod

In den 8oer Jahren haben Gisbert Greshake und Gerhard Lohfink die Auffassung vertre-
ten, die Auferstehung finde bereits im Tod statt. Fiir Lohfink gibt es neben der Ewigkeit
Gottes und der irdischen Zeit des Menschen nidmlich noch ein Drittes: die , Dimension
verklirter Zeit, in die alle Geschichte des Einzelnen und der Menschheit gesammelt und
eingebracht wird’**. Diese verklirte Zeit ist ihm zufolge gleichzeitig Prozess und Voll-
endung, sie ist nicht nur Auferwecktsein, sondern auch Auferwecktwerden, nicht nur
Sein-bei-Gott sondern auch das endgiiltige Zu-Gott-Gelangen.'® Wie der Tod den Men-
schen als ganzen betrifft, weil er als ganzer umgewandelt wird, betrifft auch die Aufer-
stehung den ganzen Menschen: seine gesamte Geschichte, alles, was er in seinem Leben
getan und erlebt hat.

,Denndas Bekenntnis zur Auferstehung des Fleisches meint eben nicht nurden Kérper,
sondern die ganze Geschichte des Menschen, diese wunderbare, abenteuerlich ver-
schlungene Geschichte mit ihren Tranen und ihren Ekstasen, ihren Traurigkeiten und
ihren Seligkeiten —alles wird ,mitgenommen‘ in das ewige Leben mit Gott "%

Alles wird mitgenommen und verklirt sich. Alles wird, wie Medard Kehl darlegt, im drei-
fachen Hegelschen Sinn aufgehoben: 1. bewahrt, 2. aufer Kraft gesetzt und 3. emporge-
hoben.

162 DH 72 76 540 684.

163 DH 8o1.

164 Greshake/Lohfink 73.

165 Vgl. Greshake/Lohfink 68.
166 Lohfink 2018, 202.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

363


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

364

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

(1) ,Alles das wird von Gottes Liebe bewahrt, was in einem personlichen Leben und in
der menschlichen Geschichte iberhaupt fiir die endgliltig vers6hnte Gemeinschaft
mit Gott und miteinander im Reich Gottes wichtig ist; also alles, was von uns in
vertrauendem Glauben, in Hoffnung und Liebe getan oder erlitten wird. Darin liegt
die Kontinuitat zwischen dieser und der kommenden Welt.

(2) Allesdaswirdvon Gottes Liebe aufier Kraft gesetzt, was in diese endgiiltige Verséh-
nung nicht integriert werden kann. So sagt es die Offenbarung: Gott wird ,alle Tra-
nen von unseren Augen abwischen’ (Offb 21,4). Das heifst: Schmerzen werden ver-
gehen, Wunden werden heilen, Menschen werden miteinander, aber auch mit all
dem Beschidigten, Gescheiterten und Ungelebten ihres eigenen Lebens verséhnt
[.].

(3) Alles das, was wir an bewahrenswerter ,Frucht’ unseres Lebens mit in die Voll-
endung bringen, wird von Gottes Liebe entgegengenommen und durch sie zur
vollen ,Reife’ gebracht (,emporgehoben’). [...] Das von uns in die Vollendung Ein-
gebrachte (und mag es noch so wenig sein) erhilt durch das unangefochtene
Bleiben in der Gegenwart Cottes seine endgiiltig gegliickte Gestalt: Es kommt
endlich ganz zu sich, weil es ganz zu Gott gefunden hat."*’

Lohfink geht in seiner Theologie der Auferstehung im Tod allerdings noch einen Schritt
weiter. Denn der ,einzelne Mensch, selbst wenn er schon bei Gott ist, kann erst dann
ganzvollendet bei Gott sein, wenn all das geldutert und verarbeitet ist, was ihn mit denen
verbindet, die noch auf Erden leben — etwa das Leid, das er anderen zugefiigt hat**®.
Erst wenn die Geschichte ganz vollendet ist, kommen auch die Verstorbenen an ein En-
de. Die Zwischenzeit — hier ist nach Lohfink der Zwischenzustand anzusiedeln - darf
man sich aber Lohfink zufolge mitnichten irdisch-zeitlich vorstellen. Die Verstorbenen
warten nicht in irdischer Zeit. Fiir sie ist die Zeit verklirt, es ist eine Gleichzeitigkeit. Die
Zeit vergeht nicht mehr, die Verstorbenen schauen im Tod Gott und auch wenn die ir-
dische Zeit linear weiterliuft, wird es fiir die Toten so sein, dass zugleich mit ihnen die

Welt zu Gott hiniiberschreitet.

,Fir den einzelnen Menschen bedeutet dies, dass er im Tod nicht nur sein eigenes
,Hinlberschreiten zu Gott erfihrt, sondern zugleich das ,Hiniiberschreiten der Welt
und der gesamten Geschichte zu Gott. Er erfahrt im ,Durchschreiten’ des Todes nicht
nur, dass sich nun seine individuelle Geschichte vor Gott versammelt’, sondern zu-
gleich durch tausend Fiden mit der eigenen Geschichte verkniipft — die Geschichte der
Welt und aller Menschen. Man kénnte es auch so formulieren: Indem ein Mensch stirbt
und eben dadurch die irdische Zeit hinter sich lasst, gelangt er in jene ,Dimension;, in
der die gesamte iibrige Geschichte ,gleichzeitig' mitihm an ihr Ende beziehungsweise
zu ihrer Vollendung kommt, mag sie auch inzwischen in der Dimension irdischer Zeit
noch unendlich weite Wegstrecken zuriickgelegt haben '®®

Nach Lohfink ereignet sich also fiir den Sterbenden ,zeitgleich“ mit dem Tod das En-
de der Welt. ,Wenn es bei Gott keine irdische Zeit mehr gibt, dann ist mein Tod bereits

167 Kehl148f.
168 Lohfink 2018, 206.
169 Ebd. 236.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

der Jingste Tag, und dann ist in meinem Tod die Auferstehung des Fleisches bereits ge-
kommen.“”° Wenn die Auferstehung und die Begegnung mit Christus ,,im“Tod stattfin-
den, ist aber auch ,wieder jenes eschatologische Bewusstsein moglich, in dem die ersten
Christen gelebt haben”". Denn wenn ich darauf hoffen darf, mit dem Tod aufzuerste-
hen, dann ist eine Naherwartung berechtigt und angemessen.

Trotz dieses unbestritten wertvollen Gedankens, dass fiir den Einzelnen die Erwar-
tung des eigenen Todes der Naherwartung der frithen Christen zumindest subjektiv ent-
spricht, wurde Lohfinks Konzept der ,Gleichzeitigkeit“ zu Recht kritisiert. Denn auch
verklirte oder himmlische Zeit ist noch Zeit und hat somit Dauer. Auch wenn die Ver-
storbenen keine irdische Zeit mehr erleben, fillt fiir sie mit dem ,Augenblick“ ihres To-
des nicht die Vollendung der Welt und der gesamten Geschichte zusammen. Auch sie
miissen noch auf das Ende von allem warten, selbst wenn dieses Warten bei Gott nicht
mehr den negativen Beigeschmack irdischen Wartens und Unerfiilltseins hat. Dass es
auch im Jenseits eine Art Zeit geben muss, folgt schon allein daraus, dass die Ausreifung
und Umwandlung des Einzelnen nach dem Tod noch Zeit in Anspruch nehmen. Verin-
derung ist nur in der Zeit denkbar. Von daher ist es sinnvoll, so etwas wie eine himmlische
Zeit anzunehmen, auch wenn wir uns diese Zeit nicht vorstellen, héchstens in Momen-
ten grofRer Erfillltheit ahnen kénnen. Das Leben nach dem Tod ist iiberzeitlich, das heif3t,
nicht zeitlich im irdischen Sinn, aber auch nicht zeitlos.

Dariiber hinaus ist Ratzinger in seiner Eschatologie (1977) zuzustimmen, wenn er im
Zusammenhang der Auferstehung im Tod dem Satz Greshakes widerspricht, die Materie
»an sich“ sei unvollendbar. Zur Vollendung des Menschen gehért die Vollendung der mate-
riellen Welt, in der er gelebt hat. Der Mensch wird nicht in einer geistigen Welt vollendet,
die mit der materiellen nichts zu tun hat.

,Ein ewiges beziehungsloses und damit auch statisches Nebeneinander der materiel-

len und der geistigen Welt, widerspricht dem Wesenssinn der Geschichte, widerspricht

der Schopfung Cottes und widerspricht dem Wort der Bibel. Deswegen muss, ohne die

Verdienste von Greshakes Buch irgendwie zu schmaélern, dem Satz widersprochen wer-

den: ,Die Materie ,an sich‘ ... ist unvollendbar* (386). Das wiirde den gegenteiligen Ver-

sicherungen zum Trotz eine Teilung der Schopfung und insofern einen letzten Dualis-
mus bedeuten, bei dem der ganze Bereich der Materie aus dem Schopfungsziel her-
ausgenommen und zu einer Wirklichkeit zweiter Ordnung gemacht wird."7>

Erst wo Einheit der Schépfung ist, kann gelten, dass ,Gott alles in allem“ist."”

Dass zur Vollendung des Menschen im Ganzen die Vollendung der materiellen Welt
gehort, bedeutet aber nicht, dass die neue, vollendete Welt selbst materiell ist. Das
scheint sie aber fir Ratzinger zu sein, wenn er von der , Art des Materiebezugs der Men-
schen in der neuen Welt“ spricht und das Ziel des Kosmos als eine Situation beschreibt,

«

,in der Materie und Geist einander neu und endgiiltig zugeeignet sein werden“."’* Ist

170 Lohfink 1976, 57.

171 Lohfink 2018, 247.

172 Ratzinger: Eschatologie, 155.

173 1Kor15,28.

174  Ratzinger: Eschatologie 156; vgl. Einfiihrung 340.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

365


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

366

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

die kommende Welt, wenn auch auf eine Weise, die wir uns nicht vorstellen kénnen,
materiell, dann sind es auch die Auferstehungsleiber, so die unausgesprochene Schluss-
folgerung Ratzingers. Fiir ihn ist eine Auferstehung, die am Erdenleib vorbeigeht, ,die
nicht bis zur Materie [..] vorstdf, [...] eben keine Auferstehung”.

Fiir die Auffassung, die kommende Welt sei materieller Natur, gibt es aber weder in
der Bibel noch in der Tradition stichhaltige Hinweise. Ganz im Gegenteil wird biblisch
das Neue der kiinfrigen Welt stark betont. Die alte Welt verwelkt und vergeht, es kommt
ihr Ende."”® Die Welt wird neu geschaffen und es kommt ein neuer Himmel und eine

neue Erde, ein neues Jerusalem, in dem Gott selbst das Licht sein wird."””

178 was heifden wiirde,

Die Tradition kennt zwar eine Wiederherstellung der Welt
dass es einst ein Paradies auf Erden gegeben hat, das dann wieder hergestellt wird. Aber
genau diese Voraussetzung lisst sich heute nicht mehr nachvollziehen. Ansonsten wird
ebenfalls das Neue stark hervorgehoben: Die ganze Schépfung wird von der Verging-
lichkeit befreit und vollkommen erneuert.'”

Dass die Welt neu erschaffen wird, heifst nicht, dass Gott die alte Welt vernichtet
oder sich selbst iiberlasst. Aber warum sollte man sich ihre Neuerschaffung nicht analog
zum pneumatischen Auferstehungsleib bei Paulus als Verwandlung in eine nicht-ma-
terielle pneumatische Welt vorstellen, die dadurch von statten geht, dass der Geist die
alte Welt vollstindig durchdringt und verwandelt, zumal sie nach Paulus in Geburts-
wehen liegt.’® Wie im paulinischen Bild vom Samen sich der Kérper gerade dadurch
in den neuen Leib verwandelt, dass er stirbt, verwandelt sich die alte Welt gerade da-
durch in die neue, dass sie als materielle untergeht und in diesem Untergang die neue
aus ihr hervorgeht. Obwohl aus dem Kérper beziehungsweise der Materie der neue Leib
beziehungsweise die neue Welt hervorgeht, ist die neue Wirklichkeit selbst nicht mate-
riell, zumindest nicht in dem Sinn, dass sie aus Elementarteilchen aufgebaut ist, Platz
braucht und Masse hat.

Indem Ratzinger in seiner Auseinandersetzung mit der Theorie von der Auferste-
hung im Tod in seiner Eschatologie die Uberzeugung vertritt, der Auferstehungsleib sei
materieller Natur oder in ihn gehe Materie als solche ein, weshalb er erst am Ende der
Zeiten, wenn die Schopfung als ganze vollendet wird, vom Menschen empfangen wer-
den kann, handelt er sich bewusst die Probleme einer Anima separata ein, etwa das Pro-
blem, wie wir Lebenden mit den Verstorben kommunizieren kénnen, wenn der Leib als
Ausdrucks- und Kommunikationsmittel der Seele dient. Wahrend fiir ihn in der Einfiih-
rung der Auferstehungsleib das ,Selbst“ des Menschen in der Weise des , Pneumas“ oder

181 hilter in der Es-

,Geistes“ und somit eine , transphysikalische Wirklichkeit“ darstellt
chatologie den Leichnam des Verstorbenen fiir ein schlagendes Argument gegen eine Auf-

erstehung im Tod. Wihrend er in der Einfiihrung noch bemiiht ist, die Leib-Seele Einheit

175 Ratzinger: Eschatologie 215; vgl. ). Rahner 208.
176 Jes 24,4; [1)oh 2,17; [ Mt 13,39.

177  Mt19,28; [ Offb 21,1; / Offb 21,23.

178 DH 4168.

179 DH 4339; DH 4168.

180 ROm 8,22.

181 Ratzinger: Einfiihrung, 339.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

des Menschen zu wahren, nimmt er in der Eschatologie, wie er selbst einriumt, die An-
wendung des , Un-Begriffs“einer ,leibfreien Seele“ fiir den Zwischenzustand bewusst in
Kauf."®* Wie wenig iiberzeugend auch neuere Versuche der analytischen Religionsphi-
losophie beziehungsweise Theologie im Rahmen einer materiellen Auffassung von Auf-
erstehung sind, das Problem der Identitit der irdischen und der auferstandenen Person
oder das Problem der Individualitit einer Anima separata zu l6sen, die am Jiingsten Tag
einen materiellen Leib erhalten und ,informieren® soll, hat jiingst Julian Tappen in seiner
Dissertation aufgezeigt.'®?

Ob man sinnvollerweise von einer Auferstehung im Tod sprechen kann, hingt davon
ab, was im Tod mit dem Menschen geschieht und was man unter dem Auferstehungsleib

versteht. Dazu seien zwei Thesen aufgestellt, die breite Zustimmung finden diirften:

(1) Weil der Mensch im Tod unmittelbar Gott selbst begegnet und ihn diese Begegnung in
einen vollkommen liebenden Menschen verwandelt, findet das Wesentliche der in-
dividuellen Vollendung des Menschen bereits im Tod oder unmittelbar danach selbst
statt. Der Mensch wird dabei als Subjekt vollendet.

(2) Weil der Mensch aber nicht nur fiir sich seiendes freies Subjekt, sondern auch Person
und insofern auf andere Personen und die Welt als ganze bezogen ist, ist seine Voll-
endung erst dann abgeschlossen, wenn alle Menschen und die Schopfung als ganze
vollendet sind, also am Jiingsten Tag.

Im Tod erwartet den Menschen das, was traditionell Gericht und Fegfeuer genannt wird,
sodass er bereits dadurch als Subjekt ganz er selbst wird. Vom Heiligen Geist durchdrun-
gen und verwandelt, sind all seine Krifte in die Liebe integriert, ist er ganz eins und
vollkommen zufrieden mit sich selbst. Im Hebrierbrief ist dementsprechend von den
»schon vollendeten Gerechten® die Rede.’®* Auch gemaf der Konstitution Benedictus Deus
aus dem Jahr 1336 schauen zumindest Heilige, Kinder und Martyrer Gott schon unmit-
telbar von Angesicht zu Angesicht.”®® Deshalb ist fiir die Verstorbenen jetzt schon wahr-
haft ,Himmel“, wie Ratzinger in seiner Eschatologie schreibt.”®® Doch da die Geschichte
auf Erden real weitergeht, fehlt ihnen noch etwas Wesentliches zum vollkommenen Heil
und Gliick. Es fehlen vor allem die auf Erden zuriickgelassenen Menschen, die sie von
Herzen geliebt haben oder an denen sie vielleicht schuldig geworden sind.

JWennauchindergeschauten Liebe das Leid antizipativschon aufgehoben ist, der Aus-
gang feststeht, alle Sorgen (iberwunden und alle Fragen beantwortet sind, so ist doch
die Ganzheit des Heils noch nicht eingetreten, solange es nur antizipativ in Gott fest-
steht und nicht den letzten Leidenden real erreicht hat "

182 Ratzinger: Eschatologie, 219.
183 Tappen 74—130.

184 Hebr12,23.

185 DH1000f.

186 Ratzinger: Eschatologie, 153.
187 Ebd.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

367


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

368

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

In diesem Sinn ist auch der einzelne Mensch erst dann ganz vollendet, wenn es alle Men-
schen nicht nur in vorweggenommener Zuversicht, sondern real sind, wenn also die Ge-
schichte als ganze abgeschlossen ist, wenn alle bei Gott sind und Gott alles in allem ist.

Dass zur vollkommenen Vollendung des Menschen die reale Vollendung von allen
undvon allem gehort, istjedoch kein Argument dafiir, dass es Auferstehung erstam Ende
der Zeiten geben kann, dass der Einzelne strikt nur mit allen anderen zusammen aufer-
stehen kann. Denn dann wire genaugenommen auch Christus noch nicht auferstanden,
nimmt man sein Menschsein als reales Bezogensein auf alle anderen Menschen und de-
ren Vollendung ernst.

Nimmt man auf der anderen Seite ernst, dass von Auferstehung nur dann die Re-
de sein kann, wenn der Mensch als Leib-Seele Einheit, als Person im Sinn eines Kom-
positums von Leib und Seele, vollendet ist, dass es also Auferstehung nur als leibliche
geben kann, spitzt sich die Frage nach der Auferstehung auf die Frage nach dem Aufer-
stehungsleib zu.”*® Kann die Vollendung des Einzelnen als Subjekt, wie sie im Tod statt-
findet, als leibliche Auferstehung gedacht werden?

Literatur

Joseph Ratzinger/Benedikt XV!1.: Eschatologie. Tod und ewiges Leben, 3. Auflage 2017.

Gerhard Lohfink: Der Tod ist nicht das letzte Wort. Meditationen, 1976.

Gisbert Greshake/Gerhard Lohfink: Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit. Untersu-
chungen zur christlichen Eschatologie, 4. Auflage 1982.

Gerhard Lohfink: Am Ende das Nichts? Uber Auferstehung und Ewiges Leben, 2018.

Medard Kehl: Und was kommt nach dem Ende? Von Weltuntergang und Vollendung, Wieder-
geburt und Auferstehung, 2. Auflage 2008.

Georg Gasser/Ludwig Jaskolla/Thomas Schartl (Hg.): Handbuch fiir analytische Theologie
[=HaTh], 2017.

Julian Tappen: Hoffen diirfen. Fundamentaltheologische Uberlegungen zu einer zeitgemiifSen
Eschatologie der Versohnung, 2021.

3.3.2.2 Leibliche Auferstehung

Einen ersten Hinweis in diese Richtung gibt Ratzinger selbst in seiner Eschatologie, wenn
er den Leib nicht von der Materie, sondern von der Seele her bestimmt und deutlich zwi-
schen dem ,Korper“und der , Leiblichkeit“, die bereits Origenes als ,Gestalt“ oder ,Cha-

rakter“verstanden hat'®

, unterscheidet.

,Nicht die einzelnen Atome und Molekiile als solche sind ,der Mensch' und nicht an
ihnen hingt daher die Identitit der ,Leiblichkeit’; sie hangt vielmehr daran, dass Ma-
terie unter die Ausdruckskraft der Seele tritt. So wie die Seele sich [..] einerseits von
Materie her definiert, so ist umgekehrt der Leib ganz von der Seele definiert: Leib, und

188 Siehe dazu auch HaTh 611-666.
189 Ratzinger: Eschatologie, 143.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

zwar identischer Leib, ist das, was die Seele sich als ihren korperlichen Ausdruck baut.
Gerade weil die Leiblichkeit [...] so unlésbar zum Menschsein gehort, wird die Identitat
der Leiblichkeit nicht von der Materie, sondern von der Seele her bestimmt.*°

Auch wenn die Identitit des Leibes ,nicht von der Materie, sondern von der Person, von
1 bleibt jedoch fiir Ratzinger der Leib an die Materie ge-
bunden. Er stellt einen kirperlichen Leib dar und ist nichts anderes als der von der Seele

der Seele her zu denken* ist

geprigte und geformte Korper.

Dass es neben einem korperlichen Leib einen nichtmateriellen Leib geben kann, wird
deutlich, wenn man bedenkt, dass nicht nur die Seele den Korper, sondern auch der Ko-
per die Seele beeinflusst und pragt. Wir wissen heute besser und genauer als frither um
den psychosomatischen Zusammenhang zwischen Korper und Seele. Wie es einem Men-
schen psychisch geht, hingt sehr stark davon ab, wie es ihm physisch geht und in welcher
physischen Umgebung er sich befindet, wie sich auch umgekehrt psychisches Befinden
korperlich dufert. Die kérperlichen oder kérperlich vermittelten Erfahrungen des Men-
schen, das, was er in der materiellen Welt und durch sie erlebt und erlitten hat, gestalten
und formen die Seele mit. Sie hinterlassen Spuren in seiner Seele, ,und zwar die entschei-
denden Spuren[...]. Denn an diesen ,Spuren‘macht sich die Frage der individuellen Iden-
titit des Menschen fest. Eine solche leibhaftig' geprigte Seele wire dann als der wirklich
Tod itberdauernde Reprisentant des Menschen, einschliefilich seiner unverwechselba-
ren Geschichtlichkeit und Weltbezogenheit vorstellbar.** Das heif3t aber im Klartext,
dass der Mensch nicht nur als Seele, sondern mit Leib und Seele den Tod iiberdauert,
mit einem nichtkorperlichen, nichtmateriellen Leib als der individuellen Gestalt, die die
Seele im Laufe ihrer Lebensgeschichte angenommen hat.

,Unsere Vorstellungskraft stofit bei diesem Thema deutlich an ihre Grenze. Denn aus
unserer Erfahrung kennen wir eben nureinen Leib, der zugleich auch organisch-korper-
lich verfasst ist. Die biblische VerheiRung der Auferstehung der Toten rechnet jedoch
offensichtlich mit der Méglichkeit, dass nicht jede Form von Leiblichkeit auch zugleich
,Korperlichkeit* bedeutet. [..] Dass es durchaus sinnvoll ist, zwischen ,Leib‘; und ,Kor-
per‘ begrifflich zu unterschieden, und zwar nicht blofs im Hinblick auf ein ,Jenseits‘ des
Todes, sondern durchaus auch fiir das ,diesseitige‘ Leben, lasst sich an einfachen Bei-
spielen aufzeigen, die jeder kennt: Wenn ich z. B. das faltige, zerfurchte Gesicht eines
alten Menschen anschaue, dann erkenne ich darin viel mehr als nur eine bestimmte
Form von Haut, Fleisch und Knochen. In einem Gesicht, gerade in einem altgeworde-
nen, spiegelt sich oft sehrviel von der Biographie eines Menschen wider, mitihrer gan-
zen Last und Lust. Oder nehmen wir die Augen: In ihnen kann viel von der Freude und
dem Leid, der Zufriedenheit oder der Unzufriedenheit eines Menschen entdeckt wer-
den %3

190 Ebd. 144f.
191 Ebd.146.
192 ). Rahner 209.
193 Kehl145f.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

369


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

370

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Menschliche Personen besitzen nicht nur einen kérperlichen Leib, sondern auch einen
seelischen oder geistigen. In ihn geht ihre gesamte Lebensgeschichte ein, und er ist ge-
pragt von ihrem Charakter. Er ist Eindruck dessen, was ihnen widerfahren ist, aber auch
Ausdruck dessen, was sie aus sich , gemacht“ haben.

Damit sind wir bereits dem nihergekommen, was mit dem Auferstehungsleib gemeint
sein kénnte. Von ihm sagt Paulus, er sei pneumatischer, das heifdt geistig-geistlicher Na-
tur. Zu ihm gehért nichts Koérperliches, Stoffliches oder Materielles. Auch Jesus sagt im
Streitgesprich mit den Sadduziern von den Auferstandenen nur, sie seien ,wie Engel
im Himmel, also in einem kérperlosen Zustand.”* Wenn er dann dem Verbrecher, der
mit ihm gekreuzigt wird, verspricht: ,Heute noch wirst du mit mir im Paradies sein,
verspricht er ihm nichts Geringeres als die unmittelbar bevorstehende Auferstehung.’>
Auch im Hebrierbrief ist, wie erwihnt, die Rede von Gerechten, die bereits ,vollendet*
sind.”®

Der Verstorbene benétigt nichts von seinem Leichnam und auch sonst nichts von
der materiellen Welt, um leiblich auferstehen zu konnen. Er bedarf nur des Pneumas,
des Geistes Gottes. Sein pneumatischer Auferstehungsleib ist seine individuelle innere
Gestalt, die vom Heiligen Geist im Tod vollendet wird. Insofern der Geist schon im ir-
dischen Leben beginnt, den Menschen zu durchdringen und zu verwandeln, kann man
sogar sagen, dass der pneumatische Auferstehungsleib schon vor dem Tod in nuce vor-
handen ist und sich heranbildet, wie im Samenkorn, das stirbt, sobald es in die Erde
falle, die kinftige Pflanze bereits im Keim vorhanden ist und schon unter der Erde zu
wachsen und sich zu entwickeln beginnt.”’

Im Tod trennt sich nicht eine leibfreie Seele des Menschen vom Kérper, um sich nach
einem mehr oder weniger langen Zwischenzustand mit einem neuen materiellen Leib
zuverbinden und ihn zu , informieren®, das heif3t der eigenen Lebensgeschichte entspre-
chend zu formen und zu prigen. Ein solcher Leib bliebe fiir den Menschen ein , Fremd-
korper“. Auch wird im Tod der materielle Korper, der stirbt, nicht durch den pneumati-
schen Auferstehungsleib gewissermafen von auflen ersetzt, so dass die Seele des Men-
schen, die ihren Korper verloren hat, rasch zur vollstindigen Person erginzt werden
muss. Vielmehr entfaltet sich im Tod der pneumatische Leib des Menschen vollends, der
bildlich gesprochen schon im Keim vorhanden und durch Sterben und Auferstehen im
irdischen Leben bereits im Verborgen mehr oder weniger herangewachsen ist. Mit der
Entfaltung des Auferstehungsleibes durch das Wirken des Heiligen Geistes fillt die Ver-
klirung der eigenen Lebensgeschichte zusammen. Der neue Leib ist als verklarte Geschichte
verklirter Leib. Durch seine Freiheitsgeschichte trigt der Mensch selbst zu ihm bei. In-
dem er in seinem irdischen Leben dem Wirken des Geistes Raum gibt und in der Liebe
wachst, wichst er zu jener pneumatischen Personlichkeit heran, die er im Jenseits in Voll-
endung sein wird.

Weil die Verstorbenen keine leiblosen und damit gestalt- und ausdruckslosen Seelen
sind, die auf ihre Vollendung warten, sondern leib-seelische Personen, kénnen wir Le-

194 Mt 21,30.
195 Lk 23,43.
196 Hebr12,23.
197 1Kor1s,3.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

benden mit ihnen kommunizieren. Sie weilen vielleicht schon mitten unter uns. Aber wir
konnen sie noch nicht wahrnehmen, weil uns noch der pneumatische , Réntgenblick*da-
fiir fehlt. Ihr Auferstehungsleib wird fiir uns in , Erscheinung® treten, wenn wir selbst im
Tod als Subjekte vollendet werden. Auch an den noch Lebenden kénnen wir die innere
pneumatische Gestalt noch nicht wahrnehmen, obwohl wie sie bisweilen schon ahnen.

Dass Jesus Christus mitsamt seinem Leichnam auferstanden ist, wie es das leere
Grab bezeugt, ist kein Argument gegen eine leibliche Auferstehung im Tod. Denn mit
seiner Auferstehung diirfte er nicht die Auferweckung simtlicher Leichname oder deren
Reste, sondern die Vollendung der Schépfung als ganzer auch und gerade in ihrer Ma-
terialitit auf einzigartige Weise als Schopfungsmittler vorweggenommen haben. Auch
das Dogma von der Aufnahme Marias mit Leib und Seele in den Himmel kann nicht als
Argument gegen eine Auferstehung im Tod herhalten, insofern es in sich eine solche Auf-
nahme bei den anderen Menschen ja nicht ausschliefst.”*®

Sowohl aus philosophischen als auch aus theologischen Griinden ist daran festzu-
halten, dass der Mensch eine Leib-Seele-Einheit bildet und seine Seele niemals ohne Leib
existieren kann. Mit Saskia Wendel lisst er sich in seiner derzeitigen Verfassung als ,vier-
blattriges“ Kleeblatt begreifen, ,dessen Mehrdimensionalitit sich in den Aspekten der
Subjektivitit und Personalitit, Leiblichkeit und Kérperlichkeit ausdriickt™?. Als Subjekt
ist der Mensch intuitiv mit sich vertraut und ist sich seiner selbst in einer Erste-Person-
Perspektive, in der er unvertretbar ist, bewusst. Daneben ist er aber als Subjekt ,,immer
schon eingespannt in ein Netz von anderen Subjekten“ und insofern Person, die sich ne-
ben dem Bezogensein aufalle anderen Personen durch einmaliges In-der-Welt-Sein aus-
zeichnet.”**® Der Leib hat eine Doppelstruktur: ,,Auf der einen Seite ist er Ding unter Din-
gen und damit Objekt der Wahrnehmung, auf der anderen Seite derjenige, der die Dinge
berithrt und sieht. Als Ding unter Dingen ist der Leib objektivierter Korper.**' Der Leib
im eigentlichen Sinn, ,das Medium meines Fithlens, Wollens, Erkennens und Handelns*,
lasst sich dagegen nicht wie der Korper objektivieren. Er ist mir auf eigentiimliche Wei-
se entzogen, eben weil er mein Leib ist. Leiblichkeit gibt es, wie Edmund Husserl sagt,
nur in der ersten Person. ,Ihr ist, analog zur Subjektivitit, ein transzendentaler Charak-
ter zuzusprechen.*°> Wihrend dem Menschen durch den Kérper ein ,Zur-Welt-Sein
zukommt, ist er durch den Leib mit seiner Ich-Perspektive Mittel- oder Angelpunkt der
Welt. ,Dem Zur-Welt-Sein des Korpers korrespondiert damit das In-der-Welt-Sein des
Leibes.*

Indervollendeten Welt wird der Mensch nicht nur vollendetes Subjekt, sondern auch
vollendete Person sein, die alle anderen Personen uneingeschrankt liebt und ihre eigene
Ich-Perspektive in der neuen Welt, ihr eigenes In-der-Welt-Sein hat. Es gehort zu sei-
nem Wesen, ,Geist in Welt“ zu sein, auch wenn diese Welt keine materielle mehr ist.

198 DH3903.

199 Tappen 205, mit den entsprechenden Literaturangaben.
200 Ebd. 206.

201 Ebd.

202 Ebd. 207.

203 Ebd.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

3n


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

372

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Mit dem Tod endet die Freiheitsgeschichte des Menschen endgiiltig. Er kann danach
nicht mehr selbst bestimmen, wer er ist, sondern wird der geworden sein, der er ge-
worden ist, und als ein solcher vom Geist vollendet werden. Das schlief3t nicht aus, dass
derVollendungsprozess als Ausreifungsprozess noch einige Zeit in Anspruch nimmt. Die
vollzogene, getitigte oder gezeitigte Freiheit vollendet sich damit selbst im Tod, sie ist
von da an erfiillte Freiheit, die an ihr Ziel gekommen ist. Doch wie kann man sich erfillte
und vollendete Freiheit im Jenseits denken?

Den Schliissel dazu kann der erste Johannesbrief liefern, in dem gesagt wird, dass
der Mensch Gott dhnlich sein wird, weil er ihn schauen wird, wie er ist.2** Gott dhnlich
sein heifdt sicher nicht, determiniert und damit fremdbestimmt sein. Vollendete Freiheit
ist nichtvon Gott determinierte und somit kompatibilistische Freiheit, sondern Teilhabe
an der Freiheit Gottes oder Ahnlichkeit mit der Freiheit Gottes. Es kann sich bei ihr aber
auch nicht einfach um libertarische Freiheit handeln, wie wir sie jetzt kennen oder an-
nehmen, weil das einschliefRen wiirde, dass sich der vollendete Mensch noch oder wieder
fiir Boses entscheiden kénnte. Der Mensch ist in der Vollendung auf nichtdeterminier-
te, echte Weise frei, ohne noch das Bése wihlen zu kénnen. Weil er durch den Heiligen
Geist zum vollkommen liebenden Wesen verwandelt worden ist, also gutist, kann er nur
noch richtig entscheiden und gut handeln, sofern diese Begriffe dann noch zutreffen. Weil
er ein Liebender ist, kann er nur noch lieben und, sofern es Alternativen gibt, nur noch
zwischen Gutem und Gutem wihlen. Die zur vollkommenen Liebe vollendete und gerade
darum vollkommen erfiillte Freiheit lasst sich somit als ,eingeschrinkt“ libertarische Frei-
heit begreifen oder als spontane Freiheit, analog zu der Freiheit, die den drei géttlichen
Personen zugesprochen wurde.>®

Die Vollendung des einzelnen Menschen ist, so lisst sich zusammenfassen, nicht
von der Vollendung der materiellen Welt her — und damit im Sinn einer kérperlichen
Auferstehung - zu denken. Vielmehr ist umgekehrt von der inneren Verwandlung des
Menschen durch den Heiligen Geist, die beim Menschen schon in diesem Leben anhe-
ben kann, auf die Vollendung der materiellen Welt zu schlieflen. Dass auch die Welt als
ganze, und nicht nur der Mensch, von Innen durch den géttlichen Geist vollendet werden
kann, ist denkbar, wenn sie bereits von Anbeginn ihrer Entwicklung an in ihren kleins-
ten Materieeinheiten so etwas wie eine Innenseite besessen hat, ohne die sich auch der
menschliche Geist nicht hitte entwickeln konnen.?°°

Legt man, was die Vollendung des Einzelnen angeht, grofien Wert auf eine Kompro-
missformel, so konnte sie nach all dem lauten: Die Auferweckung des Menschen findet im
Wesentlichen bereits im Tod statt, wird aber erst am Ende der Menschheits- und Welt-
geschichte vollendet, wenn die materielle Welt vom Heiligen Geist in eine pneumatische
verwandelt sein wird und der Einzelne seinen endgiiltigen , Platz“ in der Gemeinschaft
der Heiligen gefunden haben wird.

204 1]oh3,2.
205 Bd. 2, Kap.3.3.8.
206 Bd.1,Kap.1.1.3.3.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

Literatur

Saskia Wendel: Affektiv und inkarniert. Ansitze deutscher Mystik als subjekttheoretische Her-
ausforderung, 2002.

3.3.3 Das Gericht

Wenn der Mensch stirbt oder gestorben ist, wird er von Gott gerichtet. Die Botschaft vom
Gerichtist fest im christlichen Glaubensbekenntnis verankert. Sie war jedoch ,in der Ge-
schichte des Christentums iiber weite Strecken hinweg alles andere als der Ausdruck ei-
ner Zukunftshoffnung. Die urspriingliche Frohbotschaft wurde zur Angst einfléfenden
Drohbotschaft. Sie wurde zum Mittel missbraucht, um moralisches und verantwortliches
Verhalten hier auf dieser Welt durch Druck und Erzeugungvon Furcht zu gewihrleisten.**
Dieser Machtmissbrauch hilt sich bis in die Gegenwart. So kennt beispielsweise der Welt-
katechismus der romisch-katholischen Kirche aus dem Jahr 1992 viele schwere Siinden,
die, wenn sie nicht vor dem Tod gebeichtet oder zumindest ernsthaft bereut werden,
aus dem ,Himmelreich“ ausschliefen und den ,ewigen Tod in der Hblle“ bedeuten.?®®
Als schwere Siinde z3hlt neben jeder sexuellen Betitigung aulerhalb der Ehe unter an-
derem ,freiwilliger Glaubenszweifel“ und ,Unglaube, ,Verzweiflung und ,Vermessen-
heit“ sowie ,Versiumung der Sonntagspflicht“.>**® Auch Selbstmord wird noch immer
als ,schwere Verfehlung® gebrandmarket.”* Bei ,bestimmten, besonders schweren Siin-
den“ - etwa einer Bischofsweihe ohne Apostolisches Mandat, der Weihe einer Frau (zur
Diakonin, Priesterin oder Bischofin), der Verletzung des Beichtgeheimnisses, aber auch
einer Abtreibung, einer Apostasie (eines Glaubensabfalls) oder einer Hiresie (Irrlehre)

21 bereits

- droht nicht nur jenseitiges Unheil, sondern nach geltendem Kirchenrecht
diesseitige , Exkommunikation®, das heif3t der Verlust der Kirchengemeinschaft als der
,strengsten Kirchenstrafe, die ,den Empfang der Sakramente und die Ausiibung be-
stimmter kirchlicher Handlungen“untersagt.”* Die sogenannte ,unvollkommene Reue®,
die ,ein Geschenk Gottes“und ,ein Anstof? des Heiligen Geistes*ist, erwichst laut Welt-
katechismus ,aus der Betrachtung der Abscheulichkeit der Siinde oder aus Furcht vor der
ewigen Verdammnis und weiteren Strafen, die dem Siinder drohen“.”® Zudem miissen jene

Menschen fiirchten, nicht gerettet zu werden, ,die sehr wohl wissen, dass die katholische

207 J.Rahner217 (H.d. V).

208 KKK 1470;1861; 1852—1861; 2351—2353; 2357—2359; 1874.

209 KKK 2351-2355; 2357; / 2088—2089; / 2091; / 2181; s. thematisches Register: einzelne schwere Sin-
den, S. 808.

210 KKK 2281.

211 CICvon1983.

212 KKK 1463.

213 KKK1453 (H.d. V).

14.02.2026, 06:37:2! /e e

373


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

374

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Kirche von Gott durch Jesus Christus als eine notwendige gegriindet wurde, jedoch nicht
in sie eintreten oder in ihr ausharren wollen“**.

Die uneingeschrinkte Geltung des Weltkatechismus wurde zweiunddreifdig Jahre
nach seinem Erscheinen im Schlussdokument der Weltsynode im Jahr 2024 bestitigt. Dort
heift es: , Das heilige Volk Gottes bedarf einer angemessenen Ausbildung, damit es die
Freude des Evangeliums bezeugen und in der Praxis der Synodalitit wachsen kann: vor
allem in der Freiheit der Séhne und Téchter Gottes in der Nachfolge Jesu Christi.“** Im
Zuge dessen wird ermutigt, eine ,Katechese im Zeichen der Barmherzigkeit durchzu-
fithren [...], ohne den Katechismus der katholischen Kirche als Bezugspunkt zu verlieren“.
Wie das Volk Gottes die Freude des Evangeliums bezeugen und in der Freiheit der S6h-
ne und Tochter Gottes wachsen soll, wenn es zugleich den Weltkatechismus mit seiner
menschenfeindlichen Einschrinkung des Lebens und Androhung der Hoélle beherzigen
muss, wird dabei nicht verraten. Die Kirche hat ithre Macht immer dann missbraucht,
wenn sie Menschen Angst vor gottlicher Strafe und ewiger Holle eingefl63t hat, um sie
— in welcher Hinsicht auch immer (Kirchenausritt bzw. -eintritt, Gottesdienstbesuch,
Glaube, Hoffnung, Sexualitit etc.) — gefiigig zu machen. Im Gegensatz zu solch einer
»schwarzen Pidagogik“der Kirche ist es Ziel gottlicher Pidagogik, durch Liebe den Men-
schenvon all seiner Furcht und Angst zu befreien. Am deutlichsten kommt das im ersten
Johannesbrief zum Ausdruck:

,Furcht gibt es in der Liebe nicht, sondern die vollkommene Liebe vertreibt die Furcht.
Denn die Furcht rechnet mit Strafe, wer sich aber fiirchtet, ist nicht vollendet in der
Liebe.®"

Christen waren lange Zeit vom doppelten Ausgang des Gerichts iiberzeugt und sind es zum
Teil bis heute: Die einen kommen in den Himmel, die anderen in die Holle. Das war in
den ersten Jahrhunderten des Christentums noch nicht so. Bereits im zweiten Jahrhun-
dert betonte Clemens von Alexandrien (ca. 150—215) den universalen Heilswillen Gottes,
das heiflt seinen unumstéfBlichen Willen, dass alle Menschen das ewige Heil erlangen.
In ihm sah er das entscheidende Motiv aller eschatologischen Aussagen, auch der des
Gerichts: ,Gott iibt keine Rache“, so schreibt er in den Stromata, ,denn Rache heif$t Bo-
ses mit Bésem vergelten, er aber straft nur um des Guten willen.*”® Diesem Ansatz ist
Origenes (185-253) in seiner Eschatologie gefolgt. Die Strafen Gottes haben fiir ihn ei-
nen erzieherischen Effekt, keine Bedeutung an sich. Sie miissen die Eigenschaft eines
Heilsmittels haben, sonst sind sie theologisch unsinnig.

LAlle Strafen sind [fir ihn] harte, lang andauernde, aber zeitlich begrenzte gottliche
Mafinahmen des Heilens und der Vers6hnung; Zweck der Strafe ist das Ende der Strafe.
Cottes Sieg iiber das Bose besteht nichtin der Vernichtung oder endlosen Verdammnis
der handelnden Personen, sondern in der vollstindigen und endgiiltigen Aufhebung

214 KKK 846; Zitat aus LG 14.

215 Weltsynode [= WS] Nr. 141.

216  WS145 (H.d. V).

217 1)oh 4,18; vgl. Mk 4,40.

218 J.Rahner 229 (Clemens: Stromata V11,26).

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

des Bosen, die in der erziehenden Befreiung aller Geschépfe aus dem Bann des Ne-
gativen vollzogen wird. Daher wird auch der Satan einmal auf den gottlichen Appell
positiv antworten “*'

Damit verwirft Origenes die Holle als Ort oder Zustand der Verdammnis des Menschen
und entwirft sie stattdessen als ein Fegfeuer, das reinigt und ldutert, heilt und aufrichtet.
Nur wenn alle Menschen am Ende gerettet werden und fiir immer in der liebenden An-
schauung Gottes vereinigt werden kénnen, kann Christus wirklich alles in allem sein.**°
Fir die Rettung und das ewige Heil aller verwendet Origenes den Ausdruck Apokatastasis.
Darunter versteht er sowohl die Wiederherstellung der urspriinglichen Harmonie und
Einheit der Schépfung als auch ihre Vollendung und Erfilllung.

,Diese Wiederherstellungvon allem, die Allverséhnung, ist freilich keine Zwangsmaf3-
nahme Gottes, die die Freiheit des Menschen nicht akzeptiert, sondern sie geschieht
als eine die Freiheit voraussetzende und ernstnehmende pddagogische und therapeu-
tische Mafsnahme. Dabei ist — ein typischer Zug 6stlicher Theologie — Jesus Christus
selbst der entscheidende Pidagoge, der Therapeut Gottes schlechthin. Diesem Wer-
ben Gottes in Jesus Christus kann sich auf Dauer keiner entziehen. Selbst die gefalle-
nen Engel und Ddmonen werden am Ende gerettet werden “**'

Diese optimistische Lehre ging der Kirche damals zu weit, weshalb sie nach langandauern-
den Kontroversen dariiber, wie die Auffassung des Origenes zu deuten und zu beurteilen
sei, im Jahr 543 in einem lehramtlichen Schiedsspruch jene Passagen aus seinem Werk,
,die die Apokatastasis als theologische Denknotwendigkeit zu beschreiben scheinen, als
hiretisch verurteilt[e]“**>.

Fir einen doppelten Ausgang des gottlichen Gerichts trat zwei Jahrhunderte nach
Origenes sehr engagiert Augustinus (354—430) ein. Von ihm stammt ,der entscheidende
Gegenentwurf gegen eine allzu mitleidige Theologie, die eine ewige Strafe und damit ein
endgiiltiges Verlorengehen einzelner ablehnt“***. Da die Liebe Gottes fiir ihn zwei Seiten
hat, seine Gerechtigkeit als verwerfende und seine Barmherzigkeit als erwdhlende Seite,
besteht fiir ihn das Ergebnis des géttlichen Handelns und des menschlichen Verhaltens
in einer scharfen ,Gegeniiberstellung des Guten in der seligmachenden Gnade und des
Bosen im Fluch der Verdammnis“***. Der géttlichen Gerechtigkeit nach hitte eigentlich,
wie er in De Civitate Dei ausfithrt, ,die gesamte Masse der Menschheit“ die Héllenstrafe
verdient, ,und wenn simtlichen [Menschen] die geschuldete Strafe der Verdammnis zu-
teilwiirde, so geschihe dies sicherlich nicht zu Unrecht*.?”® Aber aus géttlicher Barmher-
zigkeit wird fiir immer eine geringe Zahl gerechter Engel und Menschen von einer gro-
Ren Zahl (massa damnata) der Verdammten getrennt. In dieser heilspessimistischen Sicht

219 Ebd. 230.

220 Vgl.1Kor15,24—28.

221 ].Rahner 231.

222 Ebd. 232.

223 Ebd. 233.

224 Ebd.

225 Ebd. (Augustinus: De Civitate Dei, XXI).

14.02.2026, 06:37:2! /e e

375


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

376

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

erwartet einige wenige Erwihlte das ewige Heil, wihrend den vielen anderen Menschen Ver-
dammnis und ewiges Unheil bevorsteht. ,Dabei fillt auf, dass Augustinus schon in einer
etwas hartnickigen Weise auf der Ewigkeit der Hollenstrafe insistiert und an einer aus-
fithrlichen Widerlegung all jener, die ein falsches Vertrauen auf die Barmherzigkeit Got-
tes hegen, interessiert ist.“*2®

Verhingnisvollerweise hat sich in der Kirche das Modell des Augustinus mehr oder
weniger durchgesetzt und ist ,iiber lange Phasen hinweg das dominierende und prigen-
de geblieben [...], wihrend der Entwurf des Origenes bald an den Rand der Rechtgliubig-
keit geriet und nur in wenigen, eher erbaulichen Teilen volksfrommer oder spiritueller
Theologie einen Ort zum Uberleben findet***’.

Erst in der Neuzeit hat die Angst vor dem Weltgericht dann fiir viele ihre Wirkung
eingebiifdt. Seither haben sich etliche bedeutende Theologen, wie Friedrich Schleierma-
cherim19. Jahrhundert oder Karl Barth, Karl Rahner und Hans Urs von Balthasar im 20.
Jahrhundert, in aller Deutlichkeit fiir eine Hoffnung auf das Heil aller ausgesprochen.
Die beiden letzten haben sogar von der Pflicht aller Christen und von der theologischen

Verpflichtung gesprochen, fiir alle Menschen zu hoffen.

,[Denn] nie wird es von Gott ungeliebte Wesen geben, da Cott die Liebe schlechthin
ist. Gibe es diesen Fall, so misste Cott sich selber beschuldigt finden — und wére es
auch nur in einem Fall — nicht wahrhaft geliebt zu haben. [..] Es kann aus theologi-
schen Griinden keinen menschlichen Partikularismus der Hoffnung geben. Christliche
Hoffnung verliert ihren Sinn, wenn sie nicht die Aussage eines ,wir alle’, eines ,alle zu-
sammen‘ umfasst 2?8

Ist sich der Christ dessen bewusst, dass das ewige Leben reines Gnadengeschenk Gottes
ist und er ganz auf die Barmherzigkeit Gottes angewiesen ist, dass die Menschheit auch
und gerade von Gott her und auf ihn hin Gemeinschaft ist, kann er fir alle anderen das
ewige Heil nicht weniger erhoffen als fiir sich selbst beziehungsweise fiir sich selbst nicht
weniger als fiir jeden anderen.

Die universale Hoffnung nimmt dem Gericht aber nicht seinen Ernst. Jeder Mensch
hat sich vor Gott fiir sein Leben zu verantworten. Vor diesem Hintergrund wird es beim
Gericht in der Tat einen doppelten Ausgang geben. Das bedeutet aber nicht, dass die
einen in den Himmel und die anderen fiir immer in die Holle kommen. Gott ist kein
Strafrichter, der bose Menschen zu ewigen Hollenqualen verdammt. Er ist barmherzig.
Aber er ist auch ein gerechter, ausgleichender Richter. Er wird zum einen jedem Men-
schen nach dem Maf? geben, mit dem er selbst gemessen und gegeben hat, er wird jeden
fiir seinen Einsatz und seine guten Taten belohnen. Zum anderen wird er an den Armen
das, was ithnen durch das Leben oder durch Mitmenschen vorenthalten blieb, mehr als
wieder gut machen. Menschen hingegen die egoistisch ihren grofien Reichtum nicht ge-
teilt, sondern nur fiir sich genossen und gemehrt haben, die ihre Macht nicht fiir andere,
sondern nur fir sich selbst und die ihren gebraucht haben, die nur das eigene Ansehen

226 ].Rahner234.
227 Ebd.
228 ].Rahner244.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

gesucht, den anderen aber die verdiente Anerkennung und Wertschitzung verweigert
haben, wird es im Gericht schlecht ergehen. In starken Worten wird im Magnifikat dieses
ausgleichende Handeln Gottes beschrieben:

,Erzerstreut, die im Herzen voll Hochmut sind; er stiirzt die Machtigen vom Thron und
erhéht die Niedrigen. Die Hungernden beschenkt er mit seinen Gaben und ldsst die
Reichen leer ausgehen **

Beim Gericht werden die einen ihren Lohn oder ihren Ausgleich erhalten, die anderen
jedoch beschimt werden und leer ausgehen. ,So werden, wie Jesus sagt, ,die Letzten

«230

Erste sein und die Ersten Letzte.“**° Gemif3 den urspriinglichen Seligpreisungen bei Lu-

kas trostet er deshalb nicht nur die einen, sondern warnt auch die anderen:

,Selig, ihr Armen, denn euch gehort das Reich Cottes. Selig, die ihrjetzt hungert, denn
ihr werdet gesittigt werden. Selig, die ihr jetzt weint, denn ihr werdet lachen. Doch
weh euch, ihr Reichen; denn ihr habt euren Trost schon empfangen. Weh euch, die ihr
jetzt satt seid; denn ihr werdet hungern. Weh, die ihr jetzt lacht; denn ihr werdet kla-

gen und weinen.?*

Weil Gott barmherzig ist, ist zu hoffen, das heif3t, darf nicht nur, sondern muss gehofft
werden, dass niemand verloren geht, dass alle gerettet werden und das ewige Heil erlan-
gen. Weil er gerecht ist, ist zu hoffen, dass jeder Mensch seinen gerechten Lohn erhalten
wird und dass alle Armen, die in ihrem Leben auf die eine oder andere Weise zu kurz
gekommen sind, ihren gerechten Ausgleich erhalten werden. Dazu gehort auch der Aus-
gleich zwischen Opfern und Titern. Die Titer werden nur fiir kurze Zeit, aber nicht fiir
immer tiber die Opfer gesiegt haben.

»Aus dem Bewusstsein, dass jedes erlittene Unrecht auch Gott emport, wachst der
Trost flr die Opfer der Geschichte. Gewalt und Unrecht verschwinden nicht im Dunkel
der Vergangenheit, sondern werden als solche offengelegt und als nicht sein sollend
vor der Gerechtigkeit Gottes verurteilt. Gott erweist sich gegeniiber den Opfern der
Geschichte als der treue Gott, weil er allein das Unrecht beim Namen nennt.**

Eswird eine endgiiltige Gerechtigkeit geben. Das Bése und damit die Titer der Geschich-
te werden nicht das letzte Wort behalten. Den Opfern wird am Ende Recht widerfahren,
sie werden ,als ins Recht Gesetzte, als Gerettete sichtbar werden?*>.

Angesichts der Liebe Gottes werden die Tater ihre bosen Taten bereuen und menschli-
che Menschen werden. Sie werden erschrecken iiber das, was sie anderen Menschen an-
getan haben, Ekel empfinden, sich schimen. Sie werden zweifeln, ob und wie alles wie-

der gut werden kann, wie am Ende die Opfer zu ihrem ,Recht“ kommen kénnen. Aber

229 Lk1,51-53.

230 Mt 20,16.

231 Lk 6,20f.24-26.
232 ].Rahner 225.
233 Ebd.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

311


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

378

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

sie werden nicht verzweifeln. Indem sie die Liebe Gottes erfahren, wichst in ithnen das
Vertrauen, dass Gott das, was sie zerstort haben und nicht wieder gut machen kénnen,
wieder in Ordnung bringen wird.

L,Gott erweist sich daher auch als der treue Cott gegeniiber den Tatern, weil er ihre bo-
sen Taten ernst nimmt und zugleich dafiir sorgt, dass die Untaten offensichtlich wer-
den, aber auch ihre Wirkungen zum Guten gewendet werden kénnen. Denn er ist der
Einzige, der als derjenige erhofft, geglaubt, ja beklagt wird, der am Ende aller Zeiten
alles zum Guten wenden kann und wenden wird.**

Eine Verséhnung zwischen Opfern und Titern ist aus Sicht der Welt kaum vorstellbar.
Dass im Sinne einer Verséhnungseschatologie Tater ihre Handlungen, zu denen in die-
sem Zusammenhang auch Unterlassungen gehéren, vollkommen bereuen sowie die Opfer
aus ganzem Herzen um Verzeihung bitten werden und Opfer ihren Titern von ganzem Her-
zen verzeihen konnen, wie das Jesus verlangt, ist nur denkbar, wenn man sich vergegen-
wirtigt, wie sehr die Liebe Gottes die Herzen der Menschen zu verwandeln vermag.”®
Was Menschen unmaéglich ist, ist Gott méglich.**® Er und nur er kann sie zum Reich Got-
tes befihigen, und er will und wird alle dazu befihigen. Das géttliche ,Gericht*“ist darum
konsequent von da aus zu verstehen: von der Liebe Gottes, der alles méoglich ist.

Im Tod fillt der Mensch, wiederum bildlich gesprochen, in die Arme Gottes. Er wird
von ihm im Sturz seines Todes aufgefangen. Nun begegnet er ihm unmittelbar. Er sieht
ihn, wie er ist.?*” Alles, was seinen Blick auf Gott bisher verstellt und verschleiert hat,
fallt damit weg. Indem ihm die irdische Sphire untergeht, geht ihm die géttliche auf. Er
schaut Gott von Angesicht zu Angesicht. Nun vermag und braucht er sich nicht mehr vor
Gott zu verstecken. Gott schaut ihn mit seinem unendlich liebevollen Blick an, und der
Mensch wird sich dessen bewusst, von der Liebe selbst sein Leben lang so geliebt worden
zu sein, wie er wirklich war, von ihr von innen gehalten worden zu sein, immer schon in
ihr gewesen zu sein.

Auf das, was beim Gericht im Tod geschieht, lisst sich nicht nur mithilfe der Me-
tapher vom Blick, sondern auch mithilfe der Metapher des Feuers hindeuten. Stirbt der
Mensch, so fillt er in das Feuer der Liebe Gottes.?*® Wohin sollte oder konnte er sonst
fallen? Es gibt keinen Ort, an dem ihn nicht die Liebe Gottes auffangen und umfangen
wiirde, wenn er stirbt, wenn er fillt. In diesem Feuer spiirt er vielleicht zum ersten Mal,
unendlich geliebt zu sein, vollkommen geliebt zu sein. Und er lernt im Schein und in
der Wirme dieses Feuers, sein zuriickliegendes irdisches Leben und sich selbst neu zu
sehen. Thm geht auf, was in seinem Leben lieblos war und was bereits von Liebe erfiillt
war. Indem er die Liebe Gottes schaut und spiirt, wird er selber von ihr zu einem Lieben-
den verwandelt. Darin besteht das Gericht.

Das Gerichtist also kein von aufien iiber den Menschen verhingtes Fremdurteil [...],
sondern in letzter Konsequenz Selbstgericht, Konfrontation mit den Konsequenzen des

234 Ebd. 226.

235 Mt6,15;18,35.
236 Mk10,24,27.
237 1Joh3,2.

238 Kap.3.3.6.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

eigenen Handels***. Es ist Selbstgericht vor dem Angesicht Gottes und griindet in der aktiven
Begegnung mit Gott:

,Das Selbstgericht hat den Charakter einer Begegnung von Mensch und Cott, es ist
personales und damit dialogisches Geschehen, es ist ein Miteinander von Gott und
Mensch. Dabei legt gerade die Gerechtigkeit Gottes das offen, was am Menschen un-
gerecht, bose, siindig ist, auch wenn mitunter der Mensch sich zu Lebzeiten der Kon-
sequenzen seines Tuns nicht vollstindig bewusst ist. Cottes Gerechtigkeit schafft Klar-
heit. Der Mensch begegnet dieser Gerechtigkeit Gottes und erkenntin ihr und durch sie
seine Ungerechtigkeit, seine Taten des B6sen und Unterlassungen des Guten. Die Ge-
rechtigkeit Gottes wird zum Mafsstab zur Grundausrichtung seines Lebens. ,Das Jiings-

te Gericht ist keine Strafe, sondern eine Gnade'"**°

Im Gericht begegnet der Mensch jedoch nach christlicher Uberzeugung nicht nur Gott,
sondern dem menschgewordenen Gott, Jesus Christus. Er ist beim Gericht Gottes selbst
der Richter. Als wahrer und menschlichster Mensch ist er zugleich der Mafistab, an dem
der Mensch gemessen wird, die Norm, nach der er beurteilt wird. Genauer gesagt, wird
der Mensch danach beurteilt, wie er seinen Mitmenschen begegnet ist, besonders wie
er seine geringsten Briider und Schwestern behandelt hat. Sie richten tiber ihn. Denn
mit ihnen identifiziert sich Jesus nach der Parabel vom Weltgericht, wenn er sagt: Was
ihr fir einen meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan; was ihr fir
einen dieser Geringsten nicht getan habt, das habt ihr auch mir nicht getan.** Was zihlt,
ist die tatige Nachstenliebe, das Verhalten gegeniiber den Mitmenschen, besonders den
Schwachen, Bediirftigen und Hilflosen.

Wie Jesus den Menschen begegnen und sie richten wird, was er also fiir ein Richter
sein wird, lasst sich an seinem irdischen Leben ablesen. In der Tat ist er mit bestimm-
ten Leuten, sofern es historisch zutrifft, hart ins Gericht gegangen. So urteilt er Zuflerst
scharf iiber selbstgerechte Pharisier, die er nach Matthius als Heuchler, Blinde und ge-
tinchte Griber bezeichnet, iiber Reiche, denen die Armen gleichgiiltig sind, tiber Macht-
haber, die ihre Vélker unterdriicken, oder iiber Herodes, den er einen Fuchs nennt.*** Fiir
Menschen dieser Art kann die unmittelbare Begegnung mit Gott furchtbar werden, wie
der Hebrierbrief androht: ,Es ist furchtbar, in die Hinde des lebendigen Gottes zu fal-
len.“*** Thnen stehen nicht als von auflen verhingte Strafen, sondern als innere Folgen
ihrer Taten grofRe Qualen bevor, wenn auch zeitlich begrenzte.

Aber den meisten Menschen hat Jesus die gottliche Liebe auf andere Weise nahege-
bracht, indem er sie nimlich von allen méglichen kérperlichen und seelischen Krank-
heiten geheilt, sie von dunklen, unbewussten Machten befreit und ihnen innere Heilung
geschenkt hat, indem er ihnen ihre Wiirde bewusst gemacht und zuriickgegeben hat, sie

239 J.Rahner227.

240 ].Rahner227.

241 Mt 25,40.45.

242 Mt 23,15; 23,19; 23,27; / Lk 12,13—21; 16,19-31; / Mk 10,42; / Lk 13,32.
243 Hebr10,31.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

379


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

380

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

aus ihrer Isolation herausgeholt und in die Gemeinschaft zuriickgeholt, sie nicht gerich-
tet, sondern aufgerichtet hat.***

Wie die Menschen damals die Liebe Gottes, die Jesus Christus vermittelt hat, sehr
unterschiedlich erfahren haben, weil es ihnen an sehr Verschiedenem gebrach, so wird
jeder Mensch diese Liebe, der er beim Gericht im Tod unmittelbar begegnet, auf je ei-
gene Weise erleben. Da alle Menschen in ihrem irdischen Leben auf je eigene Weise zu
wenig Liebe erfahren haben, werden sie im Tod genau die Erfahrung der Liebe Gottes
machen, die ihnen noch fehlt, damit sie selbst vollkommen Liebende werden. So wird
Gott je nach dem - sehr menschlich gesprochen — eher giitiger Vater oder giitige Mut-
ter, eher Schwester oder Bruder, eher Psychotherapeut oder Heilpidagoge, Lehrer oder
Erzieher, eher Beschiitzer, Freund oder Geliebter sein.

Firkeinenister Strafrichter. Allen zeigt er sich als gerechter und barmherziger Rich-
ter. Als gerechter Richter deckt er die Wahrheit auf und stellt er die ausgleichende Gerechtig-
keit her. Das bedeutet zum einen und vor allem: Alles, was Menschen durchgemacht und
ertragen haben und was sie an Gutem getan haben, bringt er zum Vorschein. Es bedeu-
tet zum anderen aber auch: Alles, was an Bésem und Verbrecherischem geschehen ist,
bringt er unerbittlich ans Licht. Jeden Menschen konfrontiert er mit den schlechten Ta-
ten, die er begangen hat, und dem, was er anderen schuldig geblieben ist. Weil er jedoch
nicht nur der gerechte, sondern auch der barmherzige Richter ist, vergibt er jedem Men-
schen, was er Gutes unterlassen und Boses getan hat, verzeiht er jedem, dass er schlecht
oder gar bose war. Als giitiger und gerechter Gott wird er schliefilich jedem Menschen
das Gute, das er in seinem Leben getan hat, vergelten, ihm fiir all seine Liebesbemithun-

245

gen seinen ,himmlischen Lohn“ geben®**, so dass am Ende des ,Gerichts*jeder mit sich

— mit dem, wer er ist und wie er ist — vollkommen einverstanden und zufrieden ist.

3.3.4 Holle

Nach traditioneller kirchlicher Lehre gibt es eine Hélle.** Sie tritt als Strafe sogleich nach
dem Tod ein und dauert ewig.** Thr verfillt, wer entweder als Ungetaufter stirbt oder als

Getaufter ohne Bufie in einer Todsiinde stirbt. >4

Inwieweit lisst sich diese Auffassung nach
heutiger Kenntnis der Bibel und heutigem Stand der Theologie aufrechterhalten?

Um die Frage zu beantworten, sei Johanna Rahners ,kleine Kulturgeschichte der Hol-
le“in ihrer Einfiihrung in die christliche Eschatologie** kurz zusammengefasst (Kap. 3.3.4.1),
die eschatologische Entwicklung im 20. Jahrhundert anhand einiger Theologen beleuch-
tet (Kap. 3.3.4.2), die Eschatologie Hans Urs von Balthasars ausfiihrlicher dargelegt (Kap.
3.3.4.3)und schliefilich eine alternative Begriindung der Hoffnung fiir alle Menschen an-

gedacht (Kap. 3.3.4.4).

244 Bd.2,Kap.2.2.2.5.

245 Kap.3.3.9.

246 DH 7276 801 858.

247 DH1002;/DH 411.

248 DH1351;/ DH 839.

249 ). Rahner: Einfiihrung in die christliche Eschatologie, 282—296.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

3.3.4.1 Ein kulturgeschichtlicher Streifzug durch die Hdlle
Das Alte Testament kennt zwar die Scheol, jenes Totenreich, in dem die Schatten oder See-
len der Verstorbenen dahinvegetieren, aber in weiten Teilen keine Hélle als Ort ewiger
Strafe. Erst mit dem Aufstand der Makkabier im 2. Jahrhundert vor Christus kommt
mit der apokalyptischen Literatur die Hollenvorstellung auf und findet im Buch Daniel ih-
ren Niederschlag.

Auch im Neuen Testament ist dem Thema Hoélle wenig Raum gewidmet. Jesus, der mit
einer Frohbotschaft, nicht mit einer Drohbotschaft antritt, greift volkstiimliche Hollen-
vorstellungen auf, um die Dringlichkeit seiner Botschaft vom nahegekommen Reich Got-

259 So kann er von Heulen und Zihneknirschen, von Finsternis und

tes zu unterstreichen.
Qual sprechen. Auch bei den beiden grofien Theologen Paulus und Johannes nimmt die
Héllenvorstellung einen geringen Platz ein. ,Doch auch das Neue Testament kennt eine
entscheidende Ausnahme, die aber zusammen mit dem volksfrommen Fundus eine un-
geahnte Wirkungsgeschichte entfaltet: Die geheime Offenbarung des Johannes setzt in
typisch apokalyptischer Manier den Untergang der gottwidrigen Krifte in Szene.” Sie
scheut sich nicht, die Hélle auszumalen.*>

Die traditionelle Lehre von einer realen ewigen Héllenstrafe hat somit in der Bibel so
gut wie keine Anhaltspunkte. Wo in deutschen Ubersetzungen das Wort , Holle* fiir das
Wort Gehenna *>>steht, ist etwas anderes als das gemeint, was der Leser aufgrund der spi-
teren traditionellen Lehre gemeinhin damit verbindet. Deshalb sind eingefleischte Le-
segewohnheiten zu durchbrechen oder, besser noch, Ubersetzungen, die das Wort Holle
verwenden, zu verbessern. In diesem Sinn fasst der Exeget Stefan Alkier den biblischen

Befund zur Holle wie folgt zusammen:

,Die Bibel redet nicht von der Holle als Reich des ,Teufels’ Die Gehenna wird vielmehr
als Ort der letztendlichen Vernichtung von Satan, Diabolos, Beelzebul und ihrem
Gefolge bemiiht. Die Rede vom Strafort der Gehenna und anderen eschatologischen
Straforten dient in neutestamentlichen Schriften pardnetisch zur Warnung ange-
sichts des drohenden eschatologischen Cerichts Cottes, sich nicht auf diabolische
Abwege zu begeben, sondern den barmherzigen und liebevollen Weg der Nachfolge
Jesu Christi zu gehen, und als solche der Verkiindigung der Frohbotschaft zu folgen,
die allen offensteht (vgl. Mt 25,31-46). Biblische Texte kennen die Vorstellung eines
eschatologischen Gerichts und Strafhandelns Cottes, sie reden aber nicht von einer
von Teufeln’, ,Hexen' und ,Ddmonen’ besiedelten ,Hélle', in der verstorbene Ubeltiter
gequdlt werden. Bibelausgaben und Worterbiicher zum NT, die das Wort ,Holle‘ be-
miithen, um Gehenna oder Hades zu iibersetzen, missen revidiert werden. ,Hoélle" ist
kein Gegenstand biblischer Rede von Gott. Trefflich formulierte daher Karl Barth, die
Hélle verdiene den ,radikalsten Unglauben’ (KD I11/3, 611) “*5*

250 Vgl. ebd. 28s.

251 Ebd. 286.

252 Bd.1,Kap.3.2.2.5.

253 Der griechische Ortsname fiir den hebriischen Ge-Hinnom: Tal des Hinnom.
254 Alkier 4.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

381


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

382

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

In den ersten Jahrhunderten nach Christus belisst es der kirchliche Osten ,bei der wenig
konkreten Ausgestaltung eines wie auch immer gearteten moglichen Zwischenzustan-
des“ und handelt ,dabei Strafen eher unter dem pidagogisch motivierten Prinzip von
Liuterung und Reinigung“ ab, wihrend die Theologie des Westens mit Augustinus und
Gregor dem GrofRen (um 540-604) einen anderen Weg einschligt.?”® Fiir Augustinus, der
die Frage nach den Héllenstrafen besonders ernst nimmyt, ist klar, was in der Hélle ge-
schieht:

,LQualen und Feuer, Hitze und Leid treffen als vorlaufig strafend quélende Liuterung
und als ewige Strafe nach dem Jiingsten Gericht den Grofiteil der Menschen, die mas-
sa damnata. Denn nur wenige hat Cott zur ewigen Seligkeit vorherbestimmt, allein
aus Gnade, nach seinem Willen, das wohlverdiente Schicksal der meisten aber ist die
Holle 25

Noch deutlicher wird Gregor der Grof3e, fiir den die Kirche mit ihren Gnadenmitteln, das
heiflt den Sakramenten, zum Rettungsflof im Diesseits und im Jenseits wird. Sein star-
kes Interesse an der Holle liegt dementsprechend in der Frage der kirchlichen Vermitt-
lung begriindet. ,Damit ist nun die Grundlage fiir eine geradezu explosionsartige Wei-
terentwicklung der Hollenvorstellung im friihen Mittelalter gelegt. Spatestens seit Gregor
wird das Thema ,Hélle!, zum Zentralthema der Eschatologie.*’

Im Mittelalter kommt es durch das christliche Monchtum zur Bliite der Hollenvorstel-
lung und die Frage nach der Anzahl der Geretteten wird gut augustinisch beantwortet:
,Nur wenige werden gerettet; es gibt mehr Verworfene als Auserwihlte. Das Heil ist au-
Rerordentliche Gnade Gottes, die Holle das gewdhnliche Schicksal. Die Hollenangst wird
daher zur dominierenden Existenzerfahrung.“**® Dennoch hilt die Kirche beide Optio-
nen des Ausgangs der Menschheit, die des Origenes und die des Augustinus, in ihrer
Lehre im Prinzip theologisch offen. Erst 1201 wird dann durch Papst Innozenz II1. die
Idee der Existenz einer Strafe der Verdammnis in die theologische Lehre verbindlich ein-
gebracht. Das Vierte Laterankonzil 1215 und das Konzil von Lyon 1274 dufiern sich dann
konkreter zur Existenz der Hélle und zur Ewigkeit der Strafen.*® Schlieflich legt sie
das Konzil von Florenz im Jahr 1439 mit folgendem Wortlaut hdchst verbindlich fest:

,Sie [die hochheilige romische Kirche] glaubt fest, bekennt und verkiindet, dass nie-
mand, der sich aufRerhalb der katholischen Kirche befindet, nicht nur (keine) Heiden,
sondern auch keine Juden oder Haretiker und Schismatiker, des ewigen Lebens teil-
haftig werden kénnen, sondern dass sie in das ewige Feuer wandern werden, ,das dem
Teufel und seinen Engeln bereitet ist* (Mt 25,41), wenn sie sich nicht vor dem Lebens-
ende ihr [der Kirche] angeschlossen haben [..].%%°

255 J.Rahner 288.
256 Ebd. 289.

257 Ebd.(H.d.V).
258 Ebd. 291.

259 Ebd.293.

260 DH1351; vgl. 1347.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

Damit ist dogmatisiert, dass — ohne jede Einschrinkung — alle Menschen, die nicht zur
Kirche gehéren, in die Holle kommen. Dieser definierten Lehre wird spiter im 20. Jahr-
hundert das Zweite Vatikanische Konzil direkt widersprechen®®, indem es héchst offizi-
ell auch Nichtchristen eine Heilsmoglichkeit einrdumt: ,Wer nimlich das Evangelium
Christi und seine Kirche ohne Schuld nicht kennt [...], kann das ewige Heil erlangen.“***
In der Neuzeit gehort die Holle zunichst ,zum Standardrepertoire christlicher End-
zeitszenarien, mit dem Ziel den Gliubigen eine heilsame Furcht einzujagen und sie auf
den rechten Weg zu fithren und darauf zu halten®®>. Im Barock erleben die Hollenpre-
digten sogar noch eine Hoch-Zeit. Doch seit dem 17. Jahrhundert kommt es zu Infrage-

stellungen von unterschiedlichen Seiten.

LAtheisten und Freidenker machen sich lustig tiber allzu offensichtlich instrumentali-
sierte Hollenpredigten. Kritische Geister in der Theologie entdecken die eschatologi-
schen Gedanken eines Origenes und der alexandrinischen Schule wieder. Die zentrale
theologische Infragestellung kommt von Seiten der Gnadentheologie: Der universa-
le Heilswille Gottes widerspricht einer ewigen Holle und der Bestrafung Unschuldiger
(wie z. B. der ungetauften Kinder oder der Heiden etc.). Am Ende des 18. Jahrhunderts
ist die traditionelle Héllenvorstellung in den intellektuellen Kreisen der Gesellschaft
ernsthaft erschiittert 2

Schon mit Friedrich Schleiermacher, der von der Erl6sung aller Menschen tiberzeugt ist,
beginnt eine Neubesinnung in der Theologie. Die eigentliche Diskussion um das Thema
Holle findet dann ab Mitte des 20. Jahrhunderts unter Theologen statt.

Literatur

Johanna Rahner: Einfiihrung in die christliche Eschatologie. 2., durchgesehene und aktuali-
sierte Auflage 2016.

Stefan Alkier: Art. Holle, in: Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Internet (www.wibile
x.de), 2021.

3.3.4.2 Der erneute theologische Durchbruch zur Hoffnung fiir alle Menschen

im 20. Jahrhundert
Auf evangelischer Seite schliefst Karl Barth (1886—1968) schon sehr bald mit seiner Lehre
von der Gnadenwahl die Holle als reale Moglichkeit des Menschen im Grunde theologisch
aus.”® Denn wenn Jesus Christus die gesamte Hélle als gerechte Siindenstrafe des Men-
schen stellvertretend durchlitten hat, gibt es fiir keinen Menschen mehr die Méglich-
keit, ihr zu verfallen. Auch wenn man im Gegensatz zu Barth bestreitet, dass die Holle

261 Bd.2, Kap.1.3.4.4.
262 LG16.

263 . Rahner294.
264 Ebd.295(H.d.V.).
265 Bd.2, Kap.1.3.3.2.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

383


https://www.wibilex.de
https://www.wibilex.de
https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.wibilex.de
https://www.wibilex.de

384

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

als gerechte Strafe oder unausweichliche Folge der menschlichen Siinde existiert, bleibt
sein Heilsoptimismus giiltig: Selbst wenn es eine Holle gibe, wiirde sie keine reale Mog-
lichkeit fir den Menschen darstellen, weil Gott sie dann in seiner Barmherzigkeit lieber
selbst als Mensch gewordener Gott erleiden wiirde, als sie anderen Menschen zuzumu-
ten.

In einem sehr frithen Beitrag zur 2. Auflage des Lexikons fiir Theologie und Kirche berei-
tet Joseph Ratzinger aufkatholischer Seite einer ,anthropologisch gewendeten“ Deutung
der Holle den Weg:

,Die kerygmatische Bedeutung des Dogmas von der Hélle liegt [..] in einer Aussage
iiber Cott und einer solchen iiber den Menschen. Es ldsst uns einerseits den bedin-
gungslosen Respekt Gottes vor der Freiheitsentscheidung des Menschen wissen: Gott
bietetseine Liebe an, drangtsie aber nichtauf; es zeigt uns anderseits denirreversiblen
Charakter der menschlichen Geschichtlichkeit, deren Cesamtentscheidung Endgiiltig-
keitswert hat. Beides aber muss stets zusammengehalten werden mit der Botschaft
von Gottes Barmherzigkeit und Gnadenmacht in Christus Jesus. Deshalb ist auch je-
de leichtfertige Verwendung des Dogmas von der Holle, z. B. in der Predigt (iber die
Siinde, abzulehnen 2%

Die Holle ist also fiir Ratzinger eine reale Moglichkeit der menschlichen Freiheit. Aber es
kann Hoffnung aufeine Apokatastasis geben, die dann nicht als ,Theorie*, sondern als ,Ge-
bet, als ,Gebet des leidenden und hoffenden Glaubens* aufzufassen ist.2%’

Auch fiir Karl Rahner ist Holle theologisch als interpersonales Geschehen zu bestim-
men und das heifdt als jene ,endgiiltige Verlorenheit des Menschen in einer letzten Tren-

nung von Gott“, die eine reale Moglichkeit fiir den Menschen darstellt.*®

,[Denn] der Mensch ist als geistig-personales Wesen notwendigerweise ein Subjekt,
das in Freiheitirgendwann einmal und endgiiltig liber sich selber entscheidet und das
wird, was er sein will, und zwar letztlich in seinem Verhiltnis zu Gott.*®®

Holle ist fir Rahner dementsprechend nicht ein dufleres strafartiges Ereignis, das den
Menschen gegen seinen Willen tiberfillt, sondern etwas, das seinem eigenen Herzen ent-
springt, das er sich selber durch seine nicht mehr riickgingig zu machende freie Ent-
scheidung gegen Gott schafft. Dennoch ist eine Hoffnung fiir alle erlaubt und einem
Christen moglich:

,Die Hoffnung, dass die souverdne Macht der Liebe und des Erbarmens Cottes bewirkt,
dass diese letzte negative Moglichkeit des Menschen von den Menschen im allerin-
nersten Kern ihrer Freiheitsperson nicht realisiert wird. [..] Gott kann, wenn er es in
seiner souverdnen Freiheit und in seiner allmichtigen Liebe will, den Menschen in sei-

266 Ratzinger 449.
267 J.Rahner 299.
268 K.Rahner 668.
269 Ebd.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

ner Freiheit und mit seiner Freiheit bewegen, sich ihm positiv zuzuwenden. Das ist all-
gemeine christliche Uberzeugung *’°

Weil Gott mir erméglicht, fiir mich zu hoffen, darf, ja muss ich auch fir alle anderen
hoffen: ,Ich kann eigentlich nur deshalb in radikaler Weise fiir mich hoffen, weil ich die
Mbéglichkeit und die heilige Pflicht in mir verspiire, fiir alle anderen zu hoffen.“*”* Univer-
sal und fiir alle das Heil hoffen darf und ,muss ein Mensch, der das Kreuz, die Liebe Jesu
Christi zu allen Menschen, die Liebe des ewigen Vaters zu Jesus, der fiir alle gestorben

ist, ernst nimmt%7*.

Literatur

Josef Ratzinger: Art. Holle, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, 2., vollig neu bearbeite-
te Auflage (1957-1968), hrsg. von Josef Hofer und Karl Rahner, Fiinfter Band, 1960,
446-449.

Karl Rahner: Hiniiberwandern zur Hoffnung in SW 30, 668—673.

3.3.4.3 Die ,leergehoffte Holle” bei Hans Urs von Balthasar

Am weitesten geht bei dem Versuch, die Hoffnung fiir alle theologisch zu begriinden, in der
katholischen Kirche Hans Urs von Balthasar (1905-1988), der darin stark von Karl Barth
inspiriert ist. Deshalb seien seine Uberlegungen hier ausfithrlicher wiedergegeben. Im
Mysterium Paschale, das neben seiner theologischen Trilogie (Herrlichkeit — Theodramatik
— Theologik) als ein Hauptwerk betrachtet werden darf, entwickelt er eine Theologie der
drei Tage: Karfreitag, Karsamstag und Ostern.?” Darin leitet er den Gang zu den Toten,
den er im Rahmen des Karsamstags darlegt und um den es insbesondere geht*”*, mit
der methodischen Vorbemerkung ein: ,So beredt die Evangelien das Leiden des leben-
digen Jesus bis zu Tod und Begrabnis schildern, so schweigsam werden sie naturgemif
fiir die Zeit zwischen Grablegung und Auferstehungsereignis.’”> Genau dem Totsein Jesu

will Balthasar nachgehen.*”

Fir ihn ist ,Totsein kein partielles, sondern den Menschen
als ganzen affizierendes Geschehen®””. Wer tot ist, lisst jedes spontane Handeln hinter
sich. Totsein besagt reine Passivitit. Jesus war wirklich tot. ,Wie er auf Erden solidarisch
war mit den Lebenden, so ist er im Grabe solidarisch mit den Toten.“*”®

Wegen der Passivitit im Totsein vermeidet Balthasar die traditionelle Aussage, Je-

sus sei zu den Toten hinabgestiegen. Denn das Wort ,hinabsteigen“ (descendere) driicke

270 Ebd.671.

271 Ebd.

272 Ebd.

273 Balthasar: Mysterium Paschale, in: MySal, Bd. I11/2, 133-326.
274 Ebd. 227-255.

275 Ebd. 227.

276 Vgl. Herzgsell 447—455.

277 Balthasar: Mysterium Paschale (MySal 111/2), 227.

278 Ebd.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

385


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

386

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

zu sehr eine Titigkeit, ein aktives Handeln aus. Stattdessen spricht Balthasar von Jesu

,Sein mit den Toten“ oder von Jesu ,Gang zu den Toten*” —

in Anlehnung an den Ersten
Petrusbrief, in dem es heif3t: ,,So hat er [Jesus] auch den Geistern im Gefingnis, zu denen
er hingegangen ist, (das neue Heil) gepredigt.“**® Auf diese Weise wurde auch den Toten
das Evangelium, das heif3t die Frohbotschaft verkiindet.*® Auch dieses Predigen oder
Verkiindigen darf dann natiirlich nicht aktivisch verstanden werden. Es geht vielmehr
um ein ,Kundwerden (lassen)“, um eine ,sich durchsetzende Auswirkung“des am Kreuz
grundsitzlich abgeschlossenen Werkes der Erlésung.?®* Auch handelt es sich bei diesem
Gang in einem gewissen Sinn um ein zeitloses Geschehen, daim , Reich“ der Toten keine
Zeit, zumindest aber nicht die gewdhnliche irdische Zeit gilt. Indem Jesus zu den To-
ten hingeht und bei ihnen ist, setzt sich die Erlosung, die er aktiv durch sein Leiden am
Kreuz bewirkt hat, im Totenreich durch und wirke sich dort ganz aus. Die Passivitit im
Totsein verbietet auch jeden Mythos von einem Kampf Jesu in der Unterwelt. Als Toter
war Jesus ein Kraftloser, der zu keinem Kampf fihig war.

Fiir Balthasar befindet sich Jesus nach dem Tod in der Scheol, dem Totenreich. Zwar
kennt das Alte Testament keine Kommunikation und keinen ,Verkehr“ zwischen dem le-
bendigen Gott und diesem Totenreich, aber es weify um die Macht Gottes iiber dieses
Reich, sodass er ebenso toten wie lebendig machen, zur Scheol hinunterfithren wie aus
ihr wieder herauffithren kann.?®? Das Allesentscheidende des Seins Jesu im Reich der To-
tenist auf diesem Hintergrund nicht sein Hingang zu den Toten, sondern seine Riickkehr
von dort. Gott hat Jesus nicht in der Scheol, nicht im Hades gelassen. Er hat ihn von dort
heraus- und heraufgefiihrt. Er hat ihn von den Toten erweckt. Das Neue Testament hebt et-
wa funfzigmal auf dieses ,von den Toten“ ab. Dabei wird die Auferstehung Jesu zunachst
einmal wiederum als passives Geschehen geschildert. Es ist primar Gott der Vater, der

284

hier aktiv handelt und Jesus auferweckt***, und erst in einem weiteren Sinn Christus

selbst, der von den Toten aufersteht.?®

Durch das, was durch Christus geschieht, entwaffnet Gott alle lebensfeindlichen Mchte
und Gewalten, stellt sie 6ffentlich zur Schau und triumphiert iiber sie.?® Zu diesen Mach-
ten und Gewalten zihlen neutestamentlich insbesondere der Satan, der Hades (d. h. das
Totenreich, die Unterwelt), die Siinde und der Tod. Jesus Christus, der bereits zu Leb-
zeiten begonnen hat, Satan auszutreiben®’, entmachtet ihn vollends, indem er in den
innersten Bereich seiner Macht, in das Totenreich eindringt. Durch dieses Eindringen
in die Unterwelt ist diese selbst iiberwunden und besiegt. So kann der auferstandene

Christus laut Offenbarung des Johannes von sich sagen: ,Ich war tot, und siehe, ich bin le-

279 Ebd. 228

280 1Petr3,19.

281 1Petr4,6.

282 Balthasar: Mysterium Paschale, 229.

283 1Sam 2,6; Tob 13,2; Weish 16,13.

284 Z.B.ROom 4,23.

285 Bd.2,Kap.2.2.3.

286 Vgl. Kol 2,15.

287 Z.B.Mk3,22—30; vgl. Lk 10,18; Joh 12,31; 16,11.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

bendig (bis) in die Ewigkeiten der Ewigkeiten, und ich habe die Schliissel des Todes und
des Totenreichs.“*%
Da zwischen Siinde und Tod, so Balthasar, ein enger Zusammenhang besteht, inso-

289 ist mit dem Tod, den Jesus iiberwindet, nicht

fern die Siinde den Tod hervorbringt
nur der physische Tod, sondern auch und noch mehr der schlimmere Tod, der ,geistige*
Tod, der innere Siindentod selbst gemeint.**® Christus besiegt den Tod in all seinen Di-
mensionen wiederum gerade dadurch, dass er ihn von Innen erfihrt und durchleidet.
Aus Solidaritit mit den Verstorbenen weilt er, so lisst sich Balthasar zusammenfassen,
nach seinem Tod bei den Toten im Totenreich und entmichtigt dort alle todbringenden
Michte und Gewalten. Auf diese Weise wird der ganzen Schopfung das Evangelium ver-
kiindet und vollzieht sich die Verséhnung Gottes mit der ganzen Welt.**

Jesus hat sich nach seinem Tod mit den unerldst-Toten solidarisiert. Dies bedeutet
nach Balthasar, dass er all die negativen Erfahrungen macht, die das Alte Testament mit
der Scheol verbindet und auf die sich auch das Neue Testament mit den Ausdriicken , Ha-
des“und ,Tartarus“ bezieht, wobei diese Scheol eher geistig-existentiell als ortlich, eher als

Zustand der Toten denn als Ortlichkeit aufzufassen ist.?**

Es geht um geistig-seelische
Leiden wie die Einsamkeit und das Entbehren der Anschauung Gottes, die Christus nach
dem Grundprinzip, dass nur geheilt und erlost ist, was erlitten ist, im Sein bei den Toten
aufsich nimmt.

Im Unterschied zu allen anderen Toten erleidet Christus die finsterste Finsternis und
die tiefsten Tiefen der Unterwelt. Dadurch erweist sich seine dufderste Solidaritit mit uns
Menschen laut Balthasar als Stellvertretung. Wie er starb, um uns vom physischen Tod zu
erldsen, so erlitt er den Hades, um uns vom Hades zu erldsen, und das heifdt hier, um
uns vor dem Hades in seiner schrecklichsten Tiefe zu bewahren. Indem Christus durch
sein Totsein den Toten die ganze Erfahrung des Totseins erspart, insofern immer schon
ein himmlischer Lichtschimmer von Glaube, Liebe und Hoffnung den Abgrund erhellt,
nimmt er stellvertretend diese ganze Erfahrung auf sich. Einzig und allein er ist iiber
die allgemeine Todeserfahrung hinausgeschritten und hat die ganze Tiefe des Abgrunds
ausgemessen. In seinem einzigartigen Totsein erfihrt er Balthasar zufolge am Karsams-
tag in ganzer Intensitit die furchtbaren Leiden des zweiten, des ewigen geistigen Todes.
Er hat eine unmittelbare Erfahrung des Todes, eine Anschauung des Todes (Nikolaus von
Kues), weshalb sein Leiden das grdfSte ist, das sich denken lisst. Weil und insofern er bei
seinem Aufenthalt in der Scheol stellvertretend auf das Licht der Hoffnung und der Er-
16sung ganz verzichtet, erleidet er stellvertretend fiir die Siinder die Qual der Hélle, das
heifdt die Qual eines vollkommen aussichtslosen Getrenntseins von Gott, einer duf3ers-
ten, an sich endygiiltigen Gottverlassenheit.

In seiner Anschauung des zweiten Todes schaut Christus laut Balthasar zugleich die
Siinde als solche. In der ganzen Kraftlosigkeit, die den Scheol-Zustand kennzeichnet, ist
er mit der reinen Siinde als solcher konfrontiert, die nicht mehr am einzelnen Menschen

288 Offb1,18.

289 ROm5,12;Jak1,15.

290 Kol 2,13.

291 Vgl. Kol 1,23; / 2 Kor 5,19.

292 Offb1,18; 2 Petr 2,4; vgl. Jud 6; vgl. Balthasar: Mysterium Paschale, 237—243.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

387


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

388

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

haftet, sondern eine davon abstrahierte Realitit darstellt. Christus schaut die ganze Rea-
litdt der Siinde, die Realitit der Siinde als ganzer. Infolge dieses Anschauens und Erlei-
dens der Weltsiinde durch Christus ist in der Bildsprache der Offenbarung des Johannes
Babylon als Inbegriff der Weltsiinde gefallen.?” Die Stadt wird im Feuer verbrannt wer-
den.”* Thr Rauch steigt in alle Ewigkeit auf.* Sie wird mit Wucht ins Meer hinabgewor-
fen und keinesfalls mehr gefunden werden. Das reine Bose wird sich selbst verzehren,
ohne dass noch irgendetwas davon iibrigbleibt.

Die Schau des Chaos der Siinde und der Holle durch den Gottmenschen ist fiir uns, so
Balthasar, zur Bedingung unserer Schau Gottes geworden. Christus hat die unterste Holle
betreten und so aus dem Kerker des Todes einen Weg gemacht, der zu Gott fithrt (Gregor
der GrofRe). Jedes Mal, wenn Gott in die Verlorenheit des siindigen Herzens eines lebenden
Menschen geistig hinabsteigt, wiederholt sich der Abstieg seines Sohnes in die Abgriinde
der Scheol am Karsamstag. Durch diesen , Abstieg hat Christus die Holle verwiistet und
von ihr Besitz ergriffen.

Wie das Leiden Christi am Kreuz, so ist auch das Leiden Christi am Karsamstag in
der Scheol nach Balthasar trinitarisch zu verstehen. Gott, der Vater, hat seinen Sohn nicht
in die Welt gesandt, damit er die Welt richtet, sondern damit er sie rettet.?*® Er hat aber
damit dem Sohn ganz das Gericht iibertragen.?” Dadurch dass der Sohn am Karsamstag
die ganze Dimension des Rein-Gegengottlichen existentiell durchmisst, vollzieht sich
dasgottliche ,Gericht“iiber die Holle. Durch die barmherzige Liebe Gottes sind die , Pfor-
ten“der Holle gesprengt, ist die Holle kein Ort der reinen Gottferne mehr (Origenes), gibt
es aus der Holle von Gott her in alle Ewigkeit einen Ausgang.

Als trinitarisches Ereignis ist der Gang zu den Toten und das Sein mit den Toten fir
Balthasar ,notwendig ein Heilsereignis“, weil Christus damit das Moment der Barmher-
zigkeit in das Totenreich gebracht hat (Origenes), weil er die Kreuzesfrucht in den Abgrund
unserer Todesverlorenheit eingestiftet hat (Karl Rahner, Ladislaus Boros).**® Nur infolge
der Erlgsungstat Christi ist uns Menschen auf eine unwiderrufliche und uniiberbietbare
Weise das Heil und die Gnade von Gott her angeboten. Hélle wiirde bedeuten, dass ein
Mensch das durch Jesus Christus vermittelte absolute Heils- und Gnadenangebot Gottes
in Freiheit endgiiltig ablehnen wiirde, was eine ewige, existentiell vollstindige Trennung
von Gott, mithin das, was man den zweiten, geistigen Tod nennt, zur Folge hitte.

Holle im Sinn einer solchen unbedingten, endgiiltigen Zuriickweisung Gottes bleibt auch
fiir Balthasar eine reale menschliche Moglichkeit. Durch sein stellvertretendes Erleiden
der Holle erdffnet Christus jedoch den Siindern sozusagen eine dritte eschatologische Mg-
lichkeit neben dem ,alttestamentlichen” Scheol-Zustand und dem ,neutestamentlichen®
Zustand der Hoélle, nimlich einem fitr gewohnlich nachtodlichen Reinigungsprozess,
traditionell in der katholischen Kirche Fegfeuer genannt. Das stellvertretende Erleiden
der duflersten Gottferne durch Christus am Karsamstag lisst nach Balthasar auf das

293 Offb18,2.

294 Offb18,8.

295 Offb18,21.

296 Vgl.Joh3,17.

297 Johs,22.27-30.

298 Balthasar: Mysterium Paschale, 250.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

Heil aller Menschen hoffen. Ein solcher Heilsoptimismus beinhaltet neben dem festen
Glauben, Gott wolle das Heil aller®®, die feste Hoffnung, alle Menschen werden das von
Gott angebotene Heil auch tatsichlich annehmen.

Fiir den Fall, dass sich ein Mensch im Leben und im Tod grundsitzlich dafiir ent-
schieden habe, das Heilsangebot Gottes und somit Gott selbst abzuweisen, rechnet Bal-
thasar theologisch mit der Méglichkeit, ja Notwendigkeit einer postmortalen Begegnung
mit Christus als dem Gottverlassenen.>*° In seinem zeitlosen ,héllischen“ Zustand der Tren-
nung von Gott, zu dem er sich einzig und allein selbst verdammt hat, begegnet dieser
Mensch Christus als dem, der um seinetwillen der noch viel absoluter von Gott verlas-
sene, noch viel einsamere und drmere Bruder ist. Durch die unabweisbare Anwesenheit
des Bruders, der fiir ihn stellvertretend die Hoélle durchlitten hat, kann der zeitlos und
Jhollisch* in sich Verschlossene noch einmal aufgebrochen werden und zu Gott zuriickkeh-
ren.

Da man niemals zu viel Vertrauen auf den lieben Gott, der so michtig und so barm-
herzig ist, haben kann (Therese von Lisieux), ist die universale Hoffnung berechtigt.>**
Jeder Christ soll den Mut zur kithnsten aller Hoffnungen fiir sich und fiir jeden Men-
schen aufbringen, dass im Tod durch die Kraft des Wunders des Leidens Christi ,sein
Verdammenswertes von ihm abgetrennt und zu dem unverwendbaren Rest, der vor den
Tiiren der heiligen Stadt verbrannt wird, geschlagen werde*>°*.

Mit seiner Eschatologie vertritt Hans Urs von Balthasar im Grunde die Apokatastasis.
Wie die Theologiegeschichte zeigt, hat eben trotz ihrer Dominanz nicht nur die Position
des Augustinus Nachfolger gefunden, sondern auch Origenes seine eigene Wirkungs-
geschichte erzeugt. Zu nennen wiren hier vor allem Thomas von Aquin, Mechthild von
Hackeborn, Angela von Foligno, Julian von Norwich und Therese von Lisieux. ,Immer
wieder anzutreffen ist das Motiv der Stellvertretung der Heiligen fuir die verlorene Siin-
der, angefangen bei Paulus (R6m 9-11), Theresia von Avila, Johannes vom Kreuz und vie-
len anderen mehr. Eine Vielzahl von Theologen des 19. und 20. Jahrhunderts spricht fir
die Deutung von Balthasars.**

Obwohl sich eine letzte Sicherheit iber das Ende nicht gewinnen lasst, lasst sich eine
universale Hoffnung begriinden. Hans Urs von Balthasar ,belebt die Position des Orig-
enes wieder und spitzt damit die Grundfrage nach der Holle und der Verpflichtung zur
Hoffnung fir alle auf das zu, was schon bei Origenes im Mittelpunkt stand: die Frage
nach dem Gottesbild. Was trauen wir Gott nicht mehr zu, wenn wir ihm eine ewige Hol-
le, d. h. eine gottlose Hélle zutrauen?*** Gott ist das Heil aller absolut zuzutrauen. In
Balthasars Eschatologie wird deshalb die Hélle zu einer ,leer gehofften Holle®, zu einer
y2unmoglichen Moglichkeit“.>** Ein Mensch, der in seinem Leben sein Ich anstelle des
selbstlosen Gottes der Liebe gewihlt hat, kann im Tod als in Ohnmacht rein auf sich selbst

299 1Tim 2,4.

300 TDV, 273-293, hier 283-286.
301 Vgl. TD IV 291f.

302 TDIV 293.

303 J.Rahner302.

304 Ebd.

305 Ebd.302f.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

389


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

390

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Bezogener nicht umhin, ,einen noch Ohnmichtigeren ,neben’ sich wahrzunehmen, der
ihm die Absolutheit seiner Einsamkeit streitig macht. [..] Wir konnen uns diese Erfah-
rung einer iiberholten, besiegten Absolutheit ,von unten‘ nicht niher ausmalen. Aber sie
kann uns doch zu einer umfassenden Hoffnung fiir alle berechtigen.**® Die Erwartung,
dass sich jeder Mensch, wenn er im Tod Jesus Christus begegnet, bekehren wird, ist ,,Aus-
druck einer grofRen Hoftnung, tiber die hinaus Gott nichts Grofieres entgegengebracht
werden kann®’. Es ist die Hoffnung, dass der ,Ernst der gottlichen Unterfassung bei
keinem einzigen Menschen vor dem , Ernst der menschlichen Selbstverweigerung” ka-
pitulieren wird, beziehungsweise, dass es keinen einzigen Menschen gibt, der sich der
barmherzigen Liebe Gottes auf Dauer verschlieRen wird.

Literatur

Hans Urs von Balthasar: Theologie der drei Tage, 2011 (leicht verbesserte Ausgabe des be-
reits 1969 erschienenen Beitrags Mysterium Paschale in ,Mysterium Salutis. Grundriss
heilsgeschichtlicher Dogmatik® [MySal], Bd. I11/2,133—326).

Hans Urs von Balthasar: Was diirfen wir hoffen?, 2. Auflage 1984.

Hans Urs von Balthasar: Kleiner Diskurs tiber die Holle — Apokatasasis, 2020.

Aus seiner theologischen Trilogie (Herrlichkeit — Theodramatik — Theologik) lasst sich dies-
bezliglich empfehlen:

Hans Urs von Balthasar: Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik. Bd. I11,2.2. Neuer Bund,
1969, 187-217.

Hans Urs von Balthasar: Theodramatik. Vierter Band. Das Endspiel [2.Teil B.4: Approxima-
tionen an die Holle] [=TD 1V], 1983, 273—293.

Johannes Herzgsell: Gott iiber uns—Gott unter uns—Gott in uns. Philosophische, theologische
und spirituelle Anndherungen an Gott, 2018.

3.3.4.4 Hdlle als ,unmdgliche Maglichkeit"

So sehr der eschatologische Entwurf von Hans Urs von Balthasar in seiner Zielrichtung
zu begriifien ist, beruht er doch auf mehreren Voraussetzungen, die theologisch pro-
blematisch sind. Er steht biblisch auf schwachen Fiiflen, insofern er aus dem Alten Tes-
tament einseitig nur die Scheolvorstellung beriicksichtigt, bei der Passion Jesu das Ge-

308

wicht einseitig auf seinen Verlassenheitsschrei am Kreuz legt®®® und sich nur auf jene

wenigen, im Kontext alles andere als eindeutigen Stellen im Neuen Testament stiitzen

306 Balthasar: Mysterium des Hollenabstiegs, 98.
307 J.Rahner3o04.
308 MysSal lll/2 212—214.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

kann, die Jesu ,Schliissel zum Tod und zur Unterwelt, seinen Gang zu den ,Geistern im
Gefingnis“, um ihnen zu predigen, und eine Verkiindigung des Evangeliums an ,Tote",
bezeugen.>*” Neben der altorientalischen mythologischen Vorstellung von der Scheol als

31 bereits die Vorstellung,

,Totenwelt“ gibt es im Alten Testament, wie oben beschrieben
dass fir Glaubige dem Tod eine Auferstehung zu neuem, ewigem Leben folgt, und die Vor-
stellung, dass Gerechte nach dem Tod in Gottes Hand sind und nach kurzer Ziichtigung
grofSe Wohltaten empfangen.> Wenn Jesus bei seiner Auseinandersetzung mit den Sad-
duziern sagt, dass der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs doch kein Gott von Toten, son-
dern von Lebenden ist, ist auch der Vorstellung von der Scheol eine Absage erteilt.*" Ein
Schattendasein verstorbener Menschen in einer Unterwelt bis zum Kommen Jesu oder
auch noch nach seinem Kommen in einem Zwischenzustand bis zum Jiingsten Tag lisst
sich nicht mit dem zu seinem Wesen gehérenden und sich darum auch im Tod durch-
haltenden Personsein des Menschen vereinbaren.

Die reale Moglichkeit der Holle wird von vornherein als selbstverstindlich vorausgesetzt
und als solche nicht problematisiert. Es wird davon ausgegangen, dass ein Mensch, weil
er sich in seinem begrenzten irdischen Leben durch Siinde gegen Gott entschieden hat
oder von Gott abgefallen ist, ewige Hollenqualen, wo nicht als Strafe, so doch als un-
ausweichliche Folge verdient habe. Auf die UnverhdltnismaifSigkeit dieser Folge ist schon
hingewiesen worden. Auch erleidet bei Hans Urs von Balthasar wie bei Karl Barth Jesus
Christus stellvertretend die Holle fiir alle Menschen. Auf die Problematik stellvertretenden
Leidens und des damit verbundenen Begriffs der Gerechtigkeit wurde ebenfalls schon ein-
gegangen.’?

Bereits Jesu Schrei am Kreuz: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlas-
sen?*™, der den anderen Kreuzesworten grundsitzlich vorgeordnet wird*”, deutet Bal-
thasar als Ausdruck dessen, dass Jesus den furchtbaren, gottlich begriindeten, das ganze
Alte Testament durchlodernden ,Zorn Gottes“ (als Kehrseite seiner Liebe) erfahren ha-
be.> Aber ist diesem Ausdruck der Gottverlassenheit, mit dem Psalm 22 beginnt, nicht
von vornherein der Ausdruck des Gottvertrauens Jesu: Vater, in deine Hinde lege ich mei-
nen Geist*”, der dem Psalm 31 entlehnt ist, als gleichgewichtig zur Seite zu stellen, wenn
man zu einem moglichst vollstindigen Verstindnis des Lebensendes Jesu gelangen will?
Auch bleibt es in Psalm 22 nicht bei der Verlassenheit des Beters, sondern ist von seiner
Erhorung durch Gott die Rede: , Denn er [Gott] hat nicht verachtet, nicht verabscheut des
Elenden Elend. Er hat sein Angesicht nicht verborgen vor ihm;er hat gehort, als er zu ihm

«318

schrie.®" Sollte Jesus am Kreuz aus Psalmen zitiert haben, darf vorausgesetzt werden,

309 Offb1,18;/1 Petr 3,18; /1 Petr 4,6.
310 Kap.3.2.1.2.

311 2 Makk 7,9.14; / Weish 3,1-5.

312 Mk12,28.

313 Bd.2, Kap.2.3.2.1.

314 Mk15,34; Ps 22,2.

315 Vgl. MySal 111/2 212f.

316 Ebd. 225.

317 Lk 23,46; Ps 31,6.

318 Ps22,25.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

391


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

392

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

dass er sie als ganze kannte. Vieles spricht also biblisch dafiir, dass er trotz seines unvor-
stellbaren Elends und Leids in seiner Todesstunde immer noch auf seinen Vater vertrau-
te. Dabei ist mit der exegetischen Frage, wie die letzten Worte Jesu zu deuten sind, die
eigentliche christologische Frage noch gar nicht beriihrt, ob und inwiefern Jesus Chris-
tus als menschgewordener Sohn Gottes iiberhaupt die Hélle als endgiiltiges Getrenntsein von
Gott erleiden konnte.

Nach Balthasar befreit Jesus durch seinen Gang zu den Toten die Verstorbenen aus
der Scheol. Durch ihn steht den Menschen nun der Himmel offen, durch ihn wird aber
auch die Holle als endgiiltige Gottlosigkeit zur realen Moglichkeit, da er nun erst durch
das Erlgsungswerk Jesu Christi unausweichlich vor die Entscheidung fiir oder gegen Gott
gestellt ist. Das heifst aber pointiert und vereinfacht gesagt: Durch die Menschwerdung
Gottes wird die endgiiltige Gottverlassenheit zur realen Moglichkeit fiir den Menschen.

Wenn Jesus Christus stellvertretend fiir alle Menschen die Hollenqual der Gottlosig-
keit erlitten hat, wie kénnen dann einzelne Menschen aufgrund ihrer Lebensentschei-
dung gegen Gott nach dem Tod iiberhaupt noch in den Zustand der Holle oder einen
héllendhnlichen Zustand geraten? Das wiirde ja, solange ein solcher Mensch auch nach
dem Tod verstockt bleibt und sich nicht bekehrt, die Héllenstrafe theologisch absurder-
weise insofern verdoppeln, als Jesus sie bereits fiir ihn erlitten hat.

Problematisch an Balthasars Konzept ist auch, dass die Freiheitsgeschichte des Men-
schen nicht mit dem Tod beendet ist, sondern danach noch hinsichtlich der Heilsfrage
unvermindert weitergeht. Wer sich in seinem Leben grundsitzlich gegen das Heilsange-
bot Gottes und somit gegen Gortt selbst entschieden hat, steht nach dieser Logik unter
Umstinden eine Ewigkeit lang nach vor der Alternative, die Liebe Gottes weiterhin ab-
zulehnen oder irgendwann doch anzunehmen. Ist dem Leben beziehungsweise dem Tod
des Menschen damit nicht doch der Ernst der Endgiiltigkeit genommen?

Wenn auch die Méglichkeit, dass sich ein Mensch nach dem Tod in alle Ewigkeit der
Liebe Gottes verschlief3t, ,faktisch [...] unendlich unwahrscheinlich“ wird, wie Balthasar
in seinem Kleinen Diskurs iiber die Holle sagt®™, so bleibt sie doch, solange man in diesem
Bereich mit Wahrscheinlichkeiten rechnet, eine reale Méglichkeit. Damit besteht aber
auch die reale Moglichkeit, dass Gottes universaler Heils- und Vollendungswille endgiil-
tig scheitert und kein einziger Mensch jemals ganz vollendet sein wird, sofern zur Vollendung
des Menschen die Vollendung aller, die in den Himmel kommen kénnen, gehért. Dem-
gegeniiber wire zu betonen, dass die Hélle nicht eine (wenn auch unendlich) unwahr-
scheinliche Moglichkeit ist, sondern angesichts des allgemeinen Heilswillens Gottes ein
Konstruktionsfehler in der Schopfung wire, der ihm als Schopfer einfach nicht zuzutrauen
ist.

Trotz dieser problematischen Voraussetzungen stellt Balthasars Entwurf eine grof3-
artige Ermutigung fir Christen dar, fiir alle Menschen zu hoffen. Wollte Gott von vornher-
ein Mensch werden, um alle Menschen in alle Ewigkeit zu sich zu erhohen, lisst sich die
unvorstellbare géttliche Unterfassung, von der Balthasar spricht, vom Jenseits ins Diesseits
vorverlegen und konnte sich dahingehend auswirken, dass Gott durch dieses von unten
her Schon-immer-beim-Menschen-sein eine endgiiltige Selbstverfehlung des Menschen

319 Balthasar: Kleiner Diskurs iiber die Holle, 49.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

von vornherein verhindert. Holle wire somit, wie Balthasar zu Recht sagt, eine unmagli-
che Maglichkeit, weil der Mensch von vornherein so beschaffen ist, dass er ihr nicht ewig
verfallen kann.

Kaum ein Theologe wird heute noch Gott zutrauen, von sich aus Menschen zu einer
ewigen Hollenstrafe zu verdammen, wie das Augustinus oder Calvin zu ihrer Zeit auf ihre
Weise getan haben. So wenig irgendein Mensch den Himmel als Lohn verdient hat, hat
irgendein Mensch die Holle als Strafe verdient. Als katholische Theologen rechnen Ratz-
inger, Rahner und Balthasar jedoch weiterhin mit der Méglichkeit einer selbstgewdihlten
Holle. Weil Gott die Freiheit des Menschen respektiert und niemanden zu seinem Gliick
zwingt, so ihre Uberzeugung, ist der Mensch frei, sich selbst endgiiltig vom ewigen Heil
auszuschlief3en und so fiir immer in die eigene Holle einzuschliefRen. Das bedeutet, dass
der Mensch in seinem Leben vor der Wahl steht, das ihm von Gott angebotene Heil und
damit Gott selbst anzunehmen oder abzulehnen. So vertritt etwa Karl Rahner unter dem
Einfluss Blondels ausdriicklich die These einer sogenannten Grundentscheidung. Ihr zu-
folge trifft jeder miindige Mensch im Laufe und im Ganzen seines Lebens durch verschie-
dene Einzelentscheidungen eine grundsitzliche Entscheidung fiir oder gegen Gott, die
von seiner Seite aus endgiiltig ist, wenn er stirbt. Dadurch befindet er, ob sein jenseitiges
Schicksal der Himmel oder die Hélle ist.

Hier ist zunichst zu bedenken, dass viele Menschen, die als Unmiindige gestorben
sind - allen voran die vielen verstorbenen Kinder —, soweit wir das beurteilen kénnen,
iiberhaupt keine Grundentscheidung in ihrem Leben fiir oder gegen Gott treffen konn-
ten. Dennoch hoffen wir gerade in Bezug auf sie, dass sie als Kinder Gottes ganz und
fiir immer bei Gott im Himmel sind. Eine positive Entscheidung fiir Gott scheint dem-
nach keine notwendige Bedingung fiir das ewige Heil zu sein. Damit kommen wir schon
der groflartigen Intuition von Martin Luther nahe, dass das ewige Heil nicht von einer
freien Entscheidung des Menschen fiir oder gegen Gott abhingt, dass Gott als solcher
und ganzer nicht Gegenstand der menschlichen Freiheit ist. Der Himmel lisst sich we-
der durch gute Werke noch durch gute oder richtige Entscheidungen verdienen. Er ist
wenn dann reines, absolut unverdientes Geschenk Gottes. Im Leben der Menschen geht
es, soweit sie miindig sind, dementsprechend nicht darum, sich grundsitzlich fiir oder
gegen Gott zu entscheiden, sondern sich zu entscheiden, wer sie als Kinder Gottes vor Gott
und vor den Mitmenschen sein wollen. Es geht nicht um die Entscheidung, ob man vor
Gott Bestand hat, denn niemand kann vor Gott bestehen, sondern was vor Gott Bestand
hat. Es geht nicht um eine Entscheidung zwischen Himmel und Holle, sondern eine Ent-
scheidung tiber die eigene Personlichkeit, nicht um eine Entscheidung zwischen Sein und
Nichtsein bei Gott, sondern um eine Entscheidung tiber das eigene Wesen, das eigene Sosein,
das eigene Selbst. In diesem Sinn endet aber die Freiheitsgeschichte des Menschen mit dem
Tod. Dann ist endgiiltig entschieden, wer er in alle Ewigkeit ist. Das macht den Ernst und
die Chance dieses Lebens aus.

Wenn sich der Mensch, wie zu glauben ist, in seinem Leben gar nicht grundsitzlich
fiir Gott entscheiden muss, um in den Himmel zu kommen, weil er immer schon Kind
Gottes ist, kann er sich, so ist zu hoffen, auch nicht grundsitzlich gegen Gott entschei-
den, so dass er in die Holle kommen miisste. Hier ist es angebracht, sich kurz mit LAction
(1893), dem Erstlings- und Hauptwerk von Maurice Blondel (1861-1949), das nicht weni-
ge katholische Denker entscheidend beeinflusst hat, kritisch auseinanderzusetzen. Dem

14.02.2026, 06:37:2! /e e

393


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

394

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

franzosischen Philosophen ist darin zuzustimmen, dass der Mensch neben seinem wirk-
lichen oder gewollten Wollen (volonté voulue), mit dem er jeweils etwas Endliches will, von ei-
nem Grundwollen (vouloir primitif) oder willentlichen Wollen (volonté voulante) bestimmt ist,
mit dem er das ,Eine Notwendige, das Unendliche will. Das bedeutet, dass am Grund
allen menschlichen Wollens und Tuns Gott aktiv gegenwirtig ist. Aber dieses Grundwol-
len - und hier ist Blondel grundsitzlich zu widersprechen — bildet nicht den Grund fir
die Mdaglichkeit des Menschen, durch eine Grundentscheidung gegen Gott mit wirklichem
Wollen endgiiltig und absolut den eigenen Selbstwiderspruch und damit die eigene Ver-
dammnis und Hélle zu wollen, sondern den Grund fur die Unmdiglichkeit, dies wirklich
wollen zu kénnen. Weil jeder Mensch im Grunde das Gute, Gott, die Liebe und das ewige
Heil will, kann er nicht das eigene endgiiltige Unheil wollen.

In transzendental-anthropologischem Verstindnis, wie es etwa Karl Rahner entwi-
ckelthat, wiirde eine Grundentscheidung gegen Gott besagen, dass sich der Mensch end-
giltig gegen den Grund seines eigenen Menschseins versperrt und sich so fiir immer in
héllischen Qualen selbst verfehlt.

Solch ein Mensch wiirde fiir immer im existenziellen Widerspruch zwischen sich selbst
als in Freiheit Vollzogenem und dem Grund, der seinen Freiheitsvollzug allererst ermog-
licht hat, verharren. Da ein solches Selbst metaphysisch und schépfungstheologisch im
Sinn der creatio continua von seinem Grund fiir immer abhingig bliebe, wire es endgiilti-
ge Verneinung des Grundes, aus dem heraus es sich nicht nur vollzogen hat, sondern fir
immer vollzieht und allein vollziehen kann. Das hiefRe wiederum, dass der Grund selbst,
also Gott, in alle Ewigkeit die endgiiltige Verlorenheit des menschlichen Selbst, seinen
hollischen Selbstvollzug ermdglichen wiirde. Hier ist zu hoffen, dass Gott selber gegen
solch eine theoretisch mégliche Holle einen existenziellen Riegel vorgeschoben hat, in-
dem er den Menschen, der sein geliebtes Kind ist, die Moglichkeit eines solchen existen-
tiellen Selbstwiderspruchs von vornherein nicht eingeriumt hat. Das menschliche Ich
kann zwar sein dufleres biologisches Leben beenden. Aber es kann sich nicht endgiiltig
gegen den inneren Grund, aus dem heraus es sich vollzieht, wenden. Ganz im Gegenteil
ist zu hoffen und anzunehmen, dass sich das menschliche Ich, wenn im Tod all seine Wi-
derstinde gegen den eigenen Grund wegbrechen, sich von selbst auf diesen Grund, also
auf Gott ausrichtet, sich ihm 6ffnet und iiberlisst.

Sollte sich ein Mensch in seinem Leben grundsitzlich und endgiiltig fiir das eigene
Ego statt fiir Gott und die Mitmenschen entschieden haben, steht ihm nach Hans Urs
von Balthasar aber durch die Begegnung mit Jesus Christus als dem dufersten Verlasse-
nen fiirimmer die Moglichkeit offen, die negative Grundentscheidung zuriickzunehmen
und das Heil Gottes anzunehmen. Ist es aber, so wire hier weiter zu fragen, itberhaupt
realistisch anzunehmen, dass ein Mensch, der im Tod selbst und gerade in seiner duflers-
ten Finsternis unmittelbar der Liebe Jesu Christi und damit Gottes begegnet, eine Ewig-
keit lang die Willenskraft aufbringt, dieser Liebe zu widerstehen, sich im Sinn libertari-
scher Freiheit sozusagen stindig neu gegen Gott zu entscheiden? Ist hier nicht vielmehr
theologisch davon auszugehen, dass angesichts der gottlichen Liebe und Barmherzig-
keit die Willenskraft zum Bosen tiber kurz oder lang schwindet und sich der ,Verlorene*
einwilligend Gott itberlisst?

Bei der Holle verschirft sich schliefRlich das Theodizeeproblem bis zur logischen Unlos-
barkeit: Kann ein allmichtiger, allgiitiger und allwissender Gott Menschen erschaffen,

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

die dafiir, dass sie in ihrem begrenzten irdischen Leben Verbrechen begangen haben,
ohne Ende furchtbare Hollenqualen leiden? Das scheint er nicht zu kénnen. Das scheint
logisch beziehungsweise metaphysisch nicht méglich zu sein. Eine Hélle wire nur denk-
bar, wenn wenigstens eine der drei Primissen aufgegeben wird, Gott also entweder nicht
allmichtig oder nicht allgiitig oder nichtallwissend ist. Nur insofern und insoweit ein
Gott, dem eine oder mehrere dieser drei Wesenseigenschaften fehlen, denkbar ist, ist
Holle denkbar. Aber dieses Denken ist ein rein theoretisches, das an der metaphysischen
Realitit vorbeigeht.

Sicher ist es denkbar, dass ein Mensch nach seinem Tod fiir immer von Gott getrennt
ist und furchterliche Qualen erleidet und dass es dementsprechend einen Gott gibt, der
Menschen erschaffen hat, fir die das moglich ist. Aber diese Denkmdoglichkeit ist ei-
ne abstrakt-theoretische. Bei Denkmoglichkeiten ist zwischen abstrakt-theoretischem und
existenziellem Denken zu unterscheiden. Abstrakt-theoretisch lassen sich beispielswei-
se zahllose Welten denken, die besser wiren als unsere, wie sich auch zahllose mogli-
che Welten vorstellen lassen, die noch einmal deutlich schlechter wiren als diese. Diese
Denkmaoglichkeiten sagen nichts dariiber aus, ob diese Welt die Beste aller méglichen
(Leibniz) oder die schlechteste aller méglichen (Schopenhauer) ist. Es gibt abstrakt-theo-
retisches Denken, das ins Leere [iuft. Dazu gehort insbesondere der Gedanke, es konnte
mich auch nicht geben. Selbstverstindlich kann ich denken, dass sich meine Eltern nie
begegnet wiren und ich deshalb nicht existieren wiirde. Aber diesen Gedanken kann ich
existenziell nicht denken. Ihm fehlt der existenzielle Boden, er ist rein abstrakt-theo-
retisch. Ahnlich verhilt es sich mit dem Gedanken, es kénnte einen Gott geben, der in
absoluter Freiheit Menschen erschafft, von denen er weif}, dass sie in alle Ewigkeit lei-
den werden beziehungsweise leiden kénnten. Dass es einen Gott gibt, dessen universa-
ler Heils- und Vollendungswille sich in alle Ewigkeit nicht erfiillt, der das menschliche
Selbst auch in seinem héllisch-existentiellen Selbstwiderspruch im Sein hilt und damit
die Holle selbst (!) aufrechterhilt oder der metaphysisch unvollkommen ist, ist fiir den
Verstand abstrakt-theoretisch denkbar, aber existenziell nicht nachvollziehbar. Fiir den-
jenigen, der gliubig verstanden oder erfahren hat, dass Gott absolute Liebe ist, ist dieser
Gedanke existentiell so wenig nachvollziehbar wie der Gedanke, selbst nicht zu existie-
ren. In diesem prizisen Sinn ist Holle eine unmdagliche Moglichkeit und als solche fir die
gliubige Vernunft nicht wirklich denkbar.

Wenn kein einziger Mensch verlorengeht, wenn es im Leben nicht um eine Entschei-
dung auf Leben und Tod in alle Ewigkeit, nicht um eine Entscheidung zwischen Himmel
und Hélle geht, gibt es dann, so ein geliufiger Einwand, noch irgendeinen sittlichen An-
spruch an dasirdische Leben, ist es dann nicht vollig gleich-giiltig, wie der einzelne Mensch
lebt?

Wie Jesus deutlich gemacht hat, ist das keineswegs der Fall. Immer wieder spricht er
in Bezug auf Fehlverhalten drastische Drohungen aus. Dass er dabei aber nicht mit der
Holle als ewiger Verlorenheit, sondern mit der Gehenna als zeitlich begrenztem Fegfeuer
droht, geht am deutlichsten aus der bereits zitierten Stelle in der Bergpredigt hervor, wo
er angesichts des nahegekommenen Reiches Gottes das Tétungsgebot mit den Worten
verschirft:

14.02.2026, 06:37:2! /e e

395


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

396

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Lhrhabt gehort, dass zu den Alten gesagt worden ist: Du sollst nicht toten [...]. Ich aber
sage euch:Jeder, der seinem Bruder auch nur ziirnt, soll dem Gericht verfallen sein; und
wer zu seinem Bruder sagt: Du Dummkopf!, soll dem Spruch des Hohen Rates verfallen
sein; wer aber zu ihm sagt: Du Narr!, soll dem Feuer der Hélle verfallen sein.3*°

Sollte Jesus damit ernsthaft gemeint haben, dass derjenige, der seinen Bruder als Narr
beschimpft, dafiir ewige Hollenqualen verdient habe? Ist diese Stelle nicht vielmehr im
Zusammenhang seiner Grundbotschaft so zu verstehen, dass im Reich Gottes niemand
mehr seinem Mitmenschen auch nur ziirnen oder bése sein wird und sich jeder bemii-
hen sollte, schon in diesem Leben in dieses Reich zu gelangen? Wenn Jesus im Evangeli-
um die Menschen auffordert, sich mit allen Kriften darum zu bemithen, durch das enge

321 fordert er nicht dazu auf, sich mit allen Kriften

Tor in das Reich Gottes zu gelangen
zu bemithen, in den Himmel zu kommen und noch weniger dazu, nicht in die Holle zu
kommen. Vielmehr fordert er auf, alles in diesem Leben Mégliche zu tun oder zu las-
sen, um in diesem Leben schon in das nahegekommene Reich Gottes zu kommen. Seine
Aussagen beziehen sich auf das jetzt schon gegenwirtige, nicht auf das kiinftige, vollendete
Reich.

Es geht darum, es jetzt zu suchen, sich jetzt Gott zu 6ffnen, sich jetzt auf ithn einzu-
lassen, ihm jetzt Raum in sich zu geben. Da die Essenz des Reiches Gottes in der Liebe
besteht, heiflt das: Der Mensch soll jetzt schon als Kind Gottes in der Liebe wachsen und
in sein Reich hineinwachsen, ansonsten aber fest darauf vertrauen, dass es im Himmel
geniigend Wohnungen gibt, dass es nichts gibt, was uns von der Liebe Gottes, die in Jesus
Christus ist, scheiden kénnte.?**

Jesus mahnt nicht deshalb die Menschen umzukehren und sich dem Reich Gottes
und damit Gott selbst zuzuwenden, weil sonst die jenseitige Holle droht, sondern weil
sonstdie Chance dieses Lebens vertan und verpasst zu werden droht. Dass es bei dem Be-

32 und bei dhnlichen Stellen nicht um den jenseitigen Himmel

mithen mit allen Kriften
oder die jenseitige Holle geht, zeigt insbesondere das Gesprich Jesu mit dem reichen
Jingling. Da dieser die Zehn Gebote von Jugend an befolgt hat, steht nach jiidischem
Verstindnis aufler Frage, dass er grundsitzlich Gott wohlgefillig lebt und von Gott kei-
ne Sanktionen, schon gar nicht die Holle, zu befiirchten hat, dass ihm vielmehr, wenn
man so will, der Himmel bereits sicher ist. Jesus bestitigt das, indem er ihn umarmt,
ihm aber auch sagt, dass er jetzt schon ,vollkommen*“ werden und in das Reich Gottes
gelangen kann, wenn er dariiber hinaus alles, was er besitzt, verkauft, den Erlés den Ar-
men gibt und ihm nachfolgt. Als der Jingling daraufhin traurig weggeht, weil er sich
nicht von seinem Reichtum trennen kann, sagt Jesus: ,Wie schwer ist es fiir Menschen,
die viel besitzen, in das Reich Gottes zu kommen.“*** Damit will er hier offensichtlich sa-
gen: Wie schwer fillt es reichen Menschen, sich in diesem Leben wirklich auf das Reich
Gottes einzulassen.

320 Mts,21f.

321 Lk13,24.

322 Joh14,1-6; / Rom 8,39.
323 Lk13,24.

324 Mk10,23.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

Wenn Jesus Menschen droht, sie wiirden heulen und mit den Zihnen knirschen und
in die duflerste Finsternis geworfen werden, wo der Wurm nicht stirbt, weil sie nichts
aus ihren Talenten machen®?®, droht er nicht mit der ewigen Hélle, sondern héchsten
mit zeitlich begrenztem Fegfeuer und mahnt mithilfe apokalyptischer Bilder. Er ermahnt
sie, die Ernsthaftigkeit dieses Lebens zu begreifen und die einmalige Gelegenheit zu er-
greifen. Er ladt sie nachdriicklich ein, sich jetzt Gott und seiner Konigsherrschaft an-
zuvertrauen.’* Er ermutigt sie in Gleichnissen dazu, in diesem Leben im Glauben, in der
Hoffnung und vor allem in der Liebe zu wachsen. Er weist sie daraufhin, dass sie sich vor
Gott fiir ihr Leben verantworten miissen. Er warnt sie davor, im Bésen zu verharren, und
trostet sie damit, fiir all ihren Einsatz fiir das Gute unermesslichen Lohn zu erhalten. Er
will die Menschen wachriitteln. Sie sollen Gott vertrauen, dass er ganz nahe ist und dass
er sie bedingungslos liebt. Denn viele sind berufen, aber nur wenige sind auserwihlt.>*”

Die Auserwihlten sind nicht, wie Augustinus gemeint hat, die vergleichsweise we-
nigen Christen, die aufgrund ihrer Taufe in den Himmel kommen, — im Gegensatz zu
den vielen Ungetauften, die fitr immer verloren gehen. Vielmehr sind alle, Getaufte wie
Nichtgetaufte, dazu berufen, das ewige Leben zu erlangen. Dariiber hinaus sollte sich
jeder jetzt schon darum bemiihen, zu den Auserwihlten zu gehoren, fir die das Reich
Gottes eine Realitit ist, die sich vom Geist Gottes inspirieren und leiten lassen, die die
Liebe wagen und zur alles bestimmenden Grof3e ihres Lebens machen.

Literatur

Peter Reifenberg (Hg.): Maurice Blondel: L’Action (1893) —Die Tat: Eine Phiinomenologie der
Liebe, 2020.

3.3.5 Die Rettung aller (David Bentley Hart)

In einer Klarheit, die nichts zu wiinschen iibriglisst, hat der bereits durch sein preisge-
krontes Werk Atheist Delusions (atheistische Tauschungen) aus dem Jahr 2009 bekannt ge-
wordene US-amerikanische orthodoxe Theologe und Philosoph David Bentley Hart (geb.
1965) in seinem vielbeachteten Buch That All Shall Be Saved (2019) fiir die Allerl6sung argu-
mentiert. Dass dieser Beitrag von der orthodoxen Kirche kommt, nimmt insofern nicht
Waunder, als die Kirche des Ostens deutlich weniger von entsprechenden Fehlentwick-
lungen heimgesucht war als die Kirche des Westens. Mit letzterer verbindet sich ja nicht
nur die unsigliche Lehre von der doppelten Pridestination, wie sie Augustinus und Cal-
vin vertreten haben, sondern auch eine Reihe von Soteriologien, die auf Missverstind-

328

nisse der Schrift zuriickgehen®*® und mit einem Gott absoluter Liebe nicht zu vereinba-

ren und damit nicht zu halten sind.

325 Mt 25,14-30.

326 Bd.2,Kap.2.2.2.4.
327 Mt22,14.

328 Hart pp. 24-25.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

397


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

398

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Hart entfaltet seinen Gedankengang in vier Argumenten gegen die Position der Infer-
nalisten, die die Holle fir (dicht) bevolkert halten, und fiir die Position der Universalisten,
die vom endgiiltigen Heil aller iiberzeugt sind. Seine vier ,Meditationen“lassen sich sehr
frei in finf Thesen wiedergeben:

«  Der Begriff der Holle ist mit dem christlichen Gottesbegrift nicht vereinbar.

- Der Begriff der Holle widerspricht im Besonderen dem eines guten Schopfers.

«  Der Begriff der Holle lisst sich nicht mit dem christlichen Freiheitsbegriff vereinba-
ren.

« Der Heilsuniversalismus ist im Neuen Testament sehr gut bezeugt.

« Da Gott die Menschheit als Einheit geschaffen hat, wird er sie auch als ganze voll-
enden.

Diese Thesen werden nun im Folgenden (Kap. 3.3.5.1 bis Kap. 3.3.5.5) entfaltet.

3.3.5.1 Die Unvereinbarkeit des Begriffs der Holle
mit dem christlichen Gottesbegriff
Holle als endgiiltiger Zustand ewiger Pein kann weder die gerechte Strafe noch das ge-

rechte Schicksal eines begrenzten Wesens sein, wie entstellt es auch immer sein mag.>*

Sowenig jemand das ewige Heil verdient, so wenig verdient jemand eine ewige Strafe.**°
Zum einen bestrafen selbst menschliche Viter ihre Kinder im Normalfall nur, damit sie
sich bessern.® Eine nie endende Strafe dient definitionsgemaf nicht der Besserung.>**
Zum anderen verdient auch der schlimmste Verbrecher fiir seine begrenzte personliche
Schuld, die er in seinem vergleichsweise kurzen irdischen Leben auf sich geladen hat,
keine Qualen und Leiden in alle Ewigkeit.*® Die Strafe wire vollig unangemessen und in
diesem Sinn ungerecht. Deshalb sehen die meisten Infernalisten heute die Hélle nicht
mehr als eine gerechte Strafe an, die Gott iiber Menschen verhingt, sondern als das ge-
rechte Los, das Menschen durch ihre freie Ablehnung Gottes auf sich ziehen.** Nicht
Gott bestraft sie, er lisst nur zu, dass sie sich gewissermafien selbst bestrafen. Holle
ist nicht seine Strafe, sondern unausweichliche Folge der eigenen freien Entscheidung
des Menschen und des Respekts Gottes vor dieser Entscheidung.®®* Doch auch bei die-
ser Deutung bliebe die letzte Verantwortung bei Gott, denn er hitte als Schopfer all das
so eingerichtet. Was wire das aber fiir ein Gott, der Geschépfen angeblich aus Liebe und
aus Ehrfurcht vor ihrer Freiheit erlaubt, sich selbst zu verdammen?**® Kann unbegrenzte
Qual die gerechte Folge begrenzter Schuld oder begrenzten Fehlverhaltens sein?

Selbst wenn man hier ganz abstrakt von ,Gerechtigkeit“ sprechen wollte, wire ein
Gott, der eine solche Folge einplanen oder in Kauf nehmen wiirde, niemals vollkommen

329 Ebd.p.18.
330 Ebd.s52.
331 Ebd.s54.
332 Ebd.169.
333  Ebd.204.
334 Ebd.33f.
335 Ebd. 79.
336 Ebd. 80.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

gut, niemals, metaphysisch ausgedriicke, die absolute oder unendliche Gutheit selbst.*” Ein
Gott, der angeblich aus Liebe kontingente Wesen erschafft, von denen er weif3, dass sie
moglicherweise oder tatsichlich endlos leiden werden, wire ein sadistisches Monster,
aber nicht der Gott unendlicher Liebe, wie er sich in Jesus Christus geoffenbart hat und
wie ihn christliche Philosophen denken. Hoélle als grenzenlose Qual lisst sich begrifflich
oder logisch nicht mit einem grenzenlos liebenden Gott in Einklang bringen.

Dieses allgemeine Argument spezifiziert Hart dann in seiner ersten , Meditation®?®,
indem er ihm einen schépfungstheologischen Akzent verleiht, so dass es sich wie folgt
liest:

3.3.5.2 Die Unvereinbarkeit des Begriffs der Holle mit dem eines guten Schdpfers
Nach Gregor von Nyssa (ca. 335—-394) hingen die Protologie — die Lehre von den ersten
Dingen, also von der Erschaffung der Welt — und die Eschatologie — die Lehre von den
letzten Dingen, also von der Vollendung der Welt — so eng zusammen, dass sie eine ein-
zige Lehre bilden.*® Hat Gott die Welt aus Liebe und in einer Freiheit, die durch nichts
eingeschrinkt war, im Anfang als gute aus nichts erschaffen (creatio ex nihilo), dann muss
auch ihr Ende gut sein, was nicht der Fall wire, wenn irgendein Geschopf in alle Ewig-
keit unerldst bliebe. Wollte Gott die Geschdpfe als gute erschaffen, sind sie iiberhaupt nur
dann von ihm wirklich als solche erschaffen, wenn ihr Zustand auch am Ende gut ist.
Weil Gott die Welt als gute erschaffen hat, gilt er selbst zu Recht als gut. An seinem
guten Handeln zeigt sich seine gute Natur, sein gutes Wesen. Hitte er eine Welt erschaf-
fen, die zwar im Anfang gut war, es aber am Ende nicht mehr sein wird, weil die Ge-
schichte fiir etliche Geschopfe katastrophal ausgeht, konnte man nicht mehr sagen, dass
er insgesamt gut gehandelt hat. Dann wiére er aber auch seiner Natur oder seinem Wesen
nach nicht mehr uneingeschrankt gut. Hilt man an seiner absoluten Gutheit fest, folgt
aus seinem Erschaffen einer guten Welt aus nichts deren sichere Vollendung. Wenn Gott
der gute Schopfer von allem ist, muss er auch der Retter und Vollender von allem sein. Wie
Gott am Anfang der Schépfung gesehen hat, dass alles Geschaffene gut ist**°, so werden
am Ende auch alle Geschopfe erkennen, dass alles gut ist. Der Begriff der Holle als furcht-
barem Ende von Geschdpfen widerspricht daher dem Konzept eines guten Schopfers.

3.3.5.3 Die Unvereinbarkeit des Begriffs der Hdlle
mit dem christlichen Freiheitsbegriff

Nach infernalistischer Logik hat Gott den Menschen als ein Wesen geschaffen, das ihn in
Freiheit lieben soll. Gott will vom Menschen in Freiheit geliebt werden. Deshalb muss der
Mensch nicht nur die Méglichkeithaben, ihn zu bejahen und anzunehmen, sondern auch
die Moglichkeit, ihn zu verneinen und abzulehnen. Die Liebe des Menschen zu Gott ist
nur dann frei und damit echt, wenn der Mensch auch frei ist, sich gegen Gott und damit
fiir die Holle zu entscheiden.

337 Ebd.18.
338 Ebd. 65-91.
339 Ebd. 68.
340 Gen1,31.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

399


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

400

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Nach Hart liegt dieser Logik ein im Grunde oberflichlicher, nichtchristlicher Frei-
heitsbegriff zugrunde. Freiheit hat ihren letzten und eigentlichen Sinn nicht darin, will-
kiirlich zwischen diesem und jenem wéhlen zu kénnen. Vielmehr hat sie ihren Sinn darin,
dass der Mensch immer mehr der wird, der er von Natur aus sein kann und sein will, dass
er also immer mehr Mensch wird. Zu seiner Natur gehort es aber, auf ein Ziel ausgerich-
tet zu sein und dieses Ziel ist nach christlichem Verstindnis das Gute beziehungsweise
Gott selbst. Deshalb wird der Mensch als verniinftiges Wesen umso mehr Mensch und
damit umso freier, je mehr er sich diesem Ziel nihert. Seine tiefste und innerste Sehn-
sucht, die in ihm niemals erldschen kann, besteht darin, ein vollkommen geliebtes und
liebendes Wesen zu werden, also mit Gott, der die Liebe selbst ist, eins zu werden und
gerade so ein freies, souverines Wesen zu sein.

In diesem Sinn sind wir, wie Hart ausfiihrt, nicht frei, weil wir wihlen kénnen, son-

3 Um gut zu wihlen, miissen wir das Gute

dern nur frei, wenn wir gut gewihlt haben.
beziehungsweise Gott immer klarer sehen, und um immer klarer zu sehen, miissen wir
fortfahren, gut zu wihlen. Je mehr unsere Vernunft die Unwissenheit itberwunden hat
und unser Wille vom Guten geformt ist, desto weniger gibt es tatsichlich zu wihlen. Die
hochste Freiheit besteht, mit Augustinus gesprochen, nicht darin, fihig zu sein, nicht zu
stindigen (posse non peccare), sondern darin, vollig unfihig zu sein, zu siindigen (non posse
peccare).

Daher hatte die klassische christliche Tradition recht, als sie erklirte, der Mensch
koénne niemals das Bose oder Schlechte als Ziel in sich selbst wihlen, sondern hochs-
tens als ein begrenztes Gut, mit dem er sich voriibergehend beruhigt.*** Metaphysisch
betrachtet ist Gott als das Gute selbst die Quelle und das Ziel von allem, das Bose aber
nur der Mangel des Guten (privatio boni).>* Da das Bése kein substantielles Sein, keine
Substanz hat, kann es auch nicht das urspriingliche und endgiiltige Ziel oder den tran-
szendenten Horizont des natiirlichen Willens eines verniinftigen Wesens darstellen.>*
Es hat nicht die Macht, den Menschen wirklich und dauerhaft an sich zu ziehen oder gar
gliicklich und zufrieden zu machen. Wihlt der Mensch in seinem irdischen Leben das
Bose oder Schlechte, geschieht das nur, weil seine Vernunft getriibt und sein Wille ge-
schwicht ist, weil er als Mensch unterentwickelt ist. Insofern er sich niemals in vollem
Bewusstsein und mit ganzer Willenskraft fiir das Schlechte entscheiden kann, ist seine
Freiheit zum Bosen etwas wesentlich anderes als seine Freiheit zum Guten. Sie ist eigentlich
nicht Freiheit, sondern Unfreiheit, weil und insofern der Mensch dann Sklave der Siinde
ist und als Siinder einem Nichts nachjagt.’*

Aus diesem Grund ist es dem Menschen auch nicht méglich, sehenden Auges und
mit ganzer Kraft Gottes Liebe zuriickzuweisen und so die Holle als endgiiltige Selbst-
verfehlung in immerwihrender Agonie zu wihlen. Da er im Innersten auf Gott als Ziel
seines Lebens ausgerichtet ist, kann er der Liebe Gottes nicht wirklich widerstehen wol-
len, kann er Gott selbst nicht in Freiheit zuriickweisen wollen, kann er das Ubel als Ubel

341 Hart, p.173 (We are free not because we can choose, but only when we have chosen well).
342 Ebd.174.

343 Bd.2,Kap.1.3.2.4.

344 Ebd.175.

345 Ebd. 80.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

in einem absoluten Sinn nicht wirklich wollen.>*¢ Darum steht der Mensch nicht vor der
Wahl, sich entweder fiir die Einheit mit Gott in Gliickseligkeit, durch die seine tiefste
Sehnsucht vollkommen erfiillt wird, oder fiir eine Trennung von Gott, die zu endlosem
Leiden und anhaltendem Ungliick fithrt, zu entscheiden.?* Thm ist nur eine wirklich freie
Wahl méglich, nimlich sich der Liebe Gottes und damit der eigenen innersten Neigung
zu iberlassen. Das bedeutet aber, dass der Mensch als verniinftiges Wesen, das auf das
Gute oder Gott von Natur aus als sein letztes und eigentliches Ziel ausgerichtet ist, die
Holle als fiir ihn schlechtestméglichen Zustand nicht in Freiheit wihlen kann. Somit wi-
derspricht die Annahme, der Mensch konne sich in voller Freiheit gegen Gott und damit
fiir die Hélle entscheiden, dem christlichen Verstindnis von Freiheit.

Infernalisten, so kénnte man etwas plakativ zusammenfassen, vertreten einen quan-
titativen Freiheitsbegriff, Universalisten wie Hart hingegen einen qualitativen. Fir Inter-
nalisten ist der Mensch umso freier, je mehr Moglichkeiten er hat, zwischen denen er
wihlen kann. Der Mensch, der zwischen Himmel und Hélle wihlen kann, ist freier als
der, der diese Wahl nicht hat. Fiir Universalisten ist der Mensch hingegen umso freier, je
mehr er Mensch ist, je mehr er das Gute oder Gott erkannt hat und ihm in seinem Leben
entspricht, je mehr er liebt. Als Mensch kann er der Liebe Gottes gar nicht widerstehen,
kann er die Holle gar nicht in Freiheit wihlen. Der qualitative Freiheitsbegriff erweist
sich in diesem Zusammenhang als der wesentlich tiefere.

3.3.5.4 Das iiberwaltigende Zeugnis vom Heilsuniversalismus im Neuen Testament
Die meisten Christen sind der Meinung, dass im Neuen Testament ausdriicklich und
unermiidlich die Idee einer ewigen Holle propagiert wird.>*® Tatsichlich fehlt sie zum
Beispiel vollstindig in den paulinischen Schriften, auch geht sie aus keinem der anderen
Briefe klar hervor. Die einzige Stelle in den Evangelien, die traditionell dafiir zu sprechen
scheint, ist Mt 25,46, die mit hoher Wahrscheinlichkeit nicht von Jesus selbst stamm¢t**°:

,und diese [die in ihrem Leben nichts fiir die bediirftigen Mitmenschen getan haben]
werden weggehen zur ewigen Strafe, die Gerechten aber zum ewigen Leben.”

Dariiber hinaus gibt es diesbeziiglich nur noch einige schwerverstindliche Verse in der
Offenbarung des Johannes.

Wenn Jesus in Bildern von einem ungliicklichen Ausgang, von Vernichtung, Aus-
schluss, Folter oder Strafen spricht, handelt es sich um zeitlich begrenzte Vorginge.>°
Nirgendwo wird ein Reich fortwihrender Grausambkeit beschrieben, in dem Satan

wie ein unterweltlicher Gott herrscht.*

Auf der anderen Seite gibt es jedoch eine be-
merkenswerte Anzahl von Abschnitten im Neuen Testament, speziell bei Paulus, die

stattdessen endgiiltiges Heil fiir alle Personen und Dinge versprechen. Erstaunlicherweise

346 Ebd.36.

347 Ebd.179.

348 Ebd. 93.

349 Bd.2,Kap.2.2.2.4.

350 Mt5,26;18,34; Lk 12,47—48.59.
351 Hartp. 94.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

401


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

402

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

haben die meisten Christen jahrhundertelang geglaubt, dass die Klasse der Behauptun-
gen {ber einen doppelten Ausgang, die allesamt bildlichen Charakter haben, wortlich
zu nehmen sind, wihrend die Klasse der Behauptungen iiber einen universal guten
Ausgang, die allesamt direkt lehrmifSige Aussagen sind, als Ubertreibungen aufzufassen
sind.>** Auffillig ist fiir Hart auch, dass viele Christen die Rede von Weizen, Spreu und
Ernte, von verschlossenen Tiiren und von einem Gefingnis, in das Schuldner geworfen
werden, als metaphorisch erkennen, wihrend sie die Rede vom Wurm, der nicht stirbt,
oder vom Feuer, das nie erlischt®?, nicht als Mittel einer apokalyptischen Bilderwelt
durchschauen, sondern sie wortlich verstehen. Unter den tatsichlich wortlich zu neh-
menden Aussagen iiber die letzten Dinge iiberwiegen die heilsuniversalen bei weitem.
Als solche listet Hart die folgenden 22 Stellen auf, wobei er betont, dass diese Liste
unvollstindig ist:

Wenn Paulus in Rém 5,18-19 in Vers 19 statt von ,allen” von ,den vielen“ spricht, sind
ebenfalls alle gemeint, wie sprachlich allgemein bekannt ist, aber auch konkret aus dem
Vergleich von Rom 5,12 und Rém 5,15 eindeutig hervorgeht (... der Tod zu allen Menschen
..., weil alle siindigten® — , die vielen dem Tod anheimgefallen):

,Wie es also durch die Ubertretung eines Einzigen fiir alle Menschen zur Verurteilung
kam, so kommt es auch durch die gerechte Tat eines Einzigen fiir alle Menschen zur Ge-
rechtsprechung, die Leben schenkt. Denn wie durch den Ungehorsam des einen Men-
schen die vielen zu Stindern gemacht worden sind, so werden auch durch den Gehor-
sam des einen die vielen zu Gerechten gemacht werden 3>

Schon zuvor hatte Paulus in 1 Kor 15,22 den Sachverhalt unmissverstindlich ausgedriicke:
,Denn wie in Adam alle sterben, so werden in Christus alle lebendig gemacht werden
Gemif Joh 17,2 ist Jesus selbst die Macht verliehen, allen ewiges Leben zu schenken:

,Denn du hast ihm Macht iiber alle Menschen gegeben, damit er allen, die du ihm ge-
geben hast, ewiges Leben schenkt.

Alle werden auferweckt werden und wahres Leben haben, weil Christus, wie Paulus in 2
Kor 5,14 darlegt, fiir alle gestorben und auferweckt worden ist:

,Denn die Liebe Christi dringt uns, da wir erkannt haben: Einer ist fiir alle gestorben,
also sind alle gestorben. Er ist aber fiir alle gestorben, damit die Lebenden nicht mehr
fiir sich leben, sondern fiir den, der fiir sie starb und auferweckt wurde

Auch nach Hebr 2,9 wollte Gott, dass Christus den Tod fiir alle erleidet, um alle Menschen
von Tod und Teufel (Hebr 2,14f) zu befreien:

352 Ebd.

353 Mk9,48.

354 Hervorhebungen in den Zitaten aus dem Neuen Testament stammen jeweils von den Verfassern
dieses Buches: Cora Duttmann und Johannes Herzgsell, sonst immer abgekiirzt H. d. V.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

»aberden, der ein wenig unter die Engel erniedrigt war, Jesus, ihn sehen wir um seines
Todesleidens willen mit Herrlichkeit und Ehre gekrént; es war ndmlich Gottes gnadiger
Wille, dass er fiir alle den Tod erlitt.

Gott wird sich dabei nicht nur derer erbarmen, die an Jesus Christus glauben, sondern
auch all der Juden und all der Menschen, die nicht zum Glauben an Jesu Christus gefun-
den haben, wie aus Rom 11,32 im Gesamtkontext hervorgeht:

,Denn Cott hat alle in den Ungehorsam eingeschlossen, um sich aller zu erbarmen

Weil Gott alle Menschen retten will und Jesus Christus sein Leben bereits fiir alle hinge-
geben hat, werden auch alle gerettet, wie 1 Tim 2,3—6 zu entnehmen ist:

,Das ist recht und wohlgefillig vor Gott, unserem Retter; er will, dass alle Menschen
gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen. Denn: Einer ist Gott, Ei-
ner auch Mittler zwischen Gott und Menschen: der Mensch Christus Jesus, der sich als

Losegeld hingegeben hat fiiralle [...].

Christus, der ,grofde Gott und Retter*, der sich ,fir uns hingegeben* hat (Tit 2, 13f), ist
iiberhaupt nur in der Welt erschienen, um alle zu retten, wie es in Tit 2,11 heift:

,Denn die Gnade Gottes ist erschienen, um alle Menschen zu retten .
Dazu passt, was Jesus gemif} Joh 12,47 von sich sagt:

JWer meine Worte nur hort und sie nicht befolgt, den richte nichtich; dennich bin nicht
gekommen, um die Welt zu richten, sondern um die Welt zu retten

Zu dieser Erkenntnis gelangen nach Joh 4,42 auch viele Samariter, die unabhingig vom
Wort der Frau, die Jesus am Brunnen getroffen hat, an Jesus glauben:

,und zu der Frau sagten sie: Nicht mehr aufgrund deiner Rede glauben wir, denn wir
haben selbst gehort und wissen: Er ist wirklich der Retter der Welt.“

Die Rettung der Welt schliefdt die Rettung aller Menschen ein. Gott will durch Christus
Welt und Mensch nicht nur retten, sie ist durch ihn schon gerettet, weshalb Gott in 1 Tim

4,10 direkt als Retter aller Menschen tituliert wird:

,Daflirarbeiten und kimpfen wir, denn wir haben unsere Hoffnung aufden lebendigen
Gott gesetzt, den Retter aller Menschen, besonders der Glaubigen.”

Um die Welt zu retten, hat Gott seinen Sohn gesandt, wie Joh 3,17 bestitigt:

,Denn Gott hat seinen Sohn nicht in die Welt gesandt, damit er die Welt richtet, son-
dern damit die Welt durch ihn gerettet wird.“

14.02.2026, 06:37:2! /e e

403


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

404

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI
Der Sohn ist nach 1 Joh 2,2 die Sithne fiir die Stinde der gesamten Welt:

LErist die Sithne fiir unsere Siinden, aber nicht nur fiir unsere Siinden, sondern auch
fur die der ganzen Welt.

In Christus hat Gott, wie Paulus in 2 Kor 5,19 erklirt, die ganze (Menschen-)Welt mit sich
versohnt und rechnet ihr keine ihrer Verfehlungen an:

,Ja, Gott war es, der in Christus die Welt mit sich verséhnt hat, indem er ihnen ihre Ver-
fehlungen nicht anrechnete und unter uns das Wort von der Verséhnung aufgerichtet
hat“

In Christus erfiillt sich sein universaler Heilsplan, indem er in ihm alles zusammenfasst,
wie in Eph 1,9—10 steht:

Ler hat uns das Geheimnis seines Willens kundgetan, wie er es gnadig im Voraus be-
stimmt hat in ihm. Er hat beschlossen, die Fiille der Zeiten heraufzufiihren, das All in
Christus als dem Haupt zusammenzufassen, was im Himmel und auf Erden ist, inihm.“

Da Christus der Reichtum der Herrlichkeit unter den Voélkern ist, soll jeder Mensch
in ihm vollkommen dargestellt werden, gehort jeder Mensch zu seinem Leib, wie Kol
1,27—28 andeutet:

,lhnen wollte Gott kundtun, was der Reichtum der Herrlichkeit dieses Geheimnisses
unter den Vilkern ist: Christus ist unter euch, die Hoffnung auf Herrlichkeit. Ihn verkiin-
den wir; wir ermahnen jeden Menschen und belehren jeden Menschen in aller Weis-
heit, damit wir jeden Menschen vollkommen darstellen in Christus.”

Durch seine Erh6hung am Kreuz, die zugleich seine Erhéhung zum Vater ist, zieht Chris-
tus alle Menschen zu sich und auf diese Weise mit sich hinauf zu Gott. So prophezeit er
nach Joh 12,32:

,undich, wenn ich tiber die Erde erh6ht bin, werde alle zu mir ziehen *

Dadurch, dass Christus sein Leben am Kreuz hingeben hat, hat er Frieden gestiftet, ist
alles durch ihn mit Gott und miteinander verséhnt, wie in Kol 1,19-20 ausgefithrt wird:

,Denn Cottwollte mitseiner ganzen Fiille inihm wohnen, um durch ihn alles aufihn hin
zu vers6hnen. Alles im Himmel und auf Erden wollte er zu Christus fithren, der Frieden
gestiftet hat am Kreuz durch sein Blut.“

Daraufist zuriickzufiihren, dass sich laut Lk 16,16 jeder auf seine Weise mit Gewalt in das
Reich Gottes drangt, auch wenn ihm das nicht unbedingt bewusst ist:

,Das Gesetzund die Propheten reichen bis zuJohannes. Von da an wird das Evangelium
vom Reich Cottes verkiindet und jeder drangt sich mit Gewalt hinein*

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

Jedenfalls will Christus, der Herr, dass alle zur Umkehr gelangen und niemand verloren-
geht, wie 2 Petr 3,9 entnehmen ist:

,Der Herr der Verheiflung zégert nicht, wie einige meinen, die von Verzégerung reden,
sondern erist geduldig miteuch, weil er nicht will, dass jemand zugrunde geht, sondern
dass alle zur Umkehr gelangen

Wie sehr Gott als guter Hirte jedem Schaf nachgeht, das sich verirrt hat, damit keines
verlorengeht, hat Jesus im Gleichnis vom verlorenen Schaf vor Augen gefiihrt, das er ge-
mafd Mt 18,14 mit dem Spruch beendet:

,Sowillauch euer himmlischer Vater nicht, dass einer von diesen Kleinen verloren geht.

Wenn es schlieflich im zweiten Teil des Christushymnus in Phil 2,9-11 heif3t, dass Gott
Christus aufgrund seiner Selbsterniedrigung iiber alle erh6ht hat und ihn alle verehren
werden, bestitigt das noch einmal auf wunderbare Weise, dass niemand verlorengehen
und beim ewigen Lobpreis im Himmel fehlen wird:

,Darum hatihn Cott iber alle erhdht und ihm den Namen verliehen, der grofier ist als
alle Namen, damitalleim Himmel, auf der Erde und unter der Erde ihr Knie beugen vor
dem Namen Jesu und jeder Mund bekennt: Jesus Christus ist der Herr zur Ehre Gottes,
des Vaters.”

Da in den ersten Jahrhunderten unter Christen das Bewusstsein noch viel stirker war,
dass das Evangelium Jesu Christi wirklich eine frohe Botschaft ist, waren die meisten
christlichen Theologen jener Zeit noch Universalisten.>*® Unter ihnen zihlt Hart nament-
lich nur einige auf, so Origines, Gregor von Nyssa, Diodoros von Tarsos (gest. vor 394),
Euagrios Pontikos (345-399), Theodor von Mopsuestia (352—428), Maximus Confessor
(580—-662), aber auch einige spitere wie Isaak von Ninive (ca. 640—700) oder Siluan von
Athos (1866—1938). Erst spiter ging im Laufe der Jahrhunderte vor allem unter dem Ein-
fluss der Pridestinationslehre des Augustinus dieses Bewusstsein besonders im Westen
verloren.

3.3.5.5 Gott als Schopfer und Vollender der Menschheit als Leib Christi

Bei der letzten These bedient sich Hart eines Gedankens von Gregor von Nyssa, fiir den
sowohl die Erschaffung der Welt als auch ihre Vollendung in zwei Akten erfolgt. Bevor
die Welt real zu existieren beginnt, existiert sie ihm zufolge in ihrem Idealbild in Gott.
Im ersten Schopfungsbericht wird dieses Idealbild, das Gott seit Ewigkeit in sich hervor-
gebracht hat, beschrieben.**® Im zweiten Schépfungsbericht wird dann geschildert, wie
Gott das gottliche Vorbild kosmisch und geschichtlich realisiert.*® Wenn im ersten Be-

358

richt vom Menschen gesagt wird, Gott habe ihn als sein Bild erschaffen®®, ist nach Gre-

355 Hart pp. 25—-27.
356 Gen1,1-2,3.
357 Gen 2,4-24.
358 Gen1,27.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

405


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

406

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

gor damit nicht der einzelne Mensch, sondern die Menschheit in ihrer ganzen Fiille (griech.
pleroma) gemeint. Die Menschheit in ihrer Totalitit bildet einen einzigen Leib. Da dieser
der Leib Christi ist, stellt nur die vollkommene Gemeinschaft der Menschen, und nicht der
einzelne Mensch das vollkommene Ebenbild Gottes dar.

Die beiden Reihen eschatologischer Aussagen im Neuen Testament, von denen die
einen mit einem doppelten Ausgang drohen, wihrend die anderen einen guten Ausgang
fiir alle und alles verheifien, beziehen sich ebenfalls auf zwei verschiedene Akte oder zeit-
liche Momente innerhalb des einen universalen Heilsplans Gottes.>® Mit dem doppelten
Ausgang ist nicht eine ewige Teilung der Menschheit gemeint, sondern nur eine vorliufige
Trennung fir die Zeit zwischen dem Tod der einzelnen und der endgiiltigen Vollendung
von allen und allem. Wahrend sich die bosen Menschen, die nach Paulus dadurch gerettet
werden, dass Gott ihre Werke vernichtet**®, - bildlich gesprochen — nur vor dem Tempel

361 schon auf dem Tem-

befinden, befinden sich die guten, deren Werke Bestand haben
pelgelinde. Dieser Vorstellung vom doppelten Ausgang entspricht in gewissem Sinn die
lehramtliche katholische Auffassung, ein Teil der Menschheit (zu dem die Seelen aller
Heiligen sowie die Seelen der Apostel, Mirtyrer, Bekenner, Jungfrauen sowie nach der
Taufe verstorbenen Kinder oder erwachsenen Gliubigen gehéren) werde bereits nach
dem Tod (d. h. schon vor ihrer Vollendung am Jingsten Tag) Gott selbst schauen, wih-
rend ein anderer noch darauf warten miisse.>** Bei der Vollendung am Ende der Zeiten

3 und alle Menschen werden ins Innerste

wird diese Unterscheidung jedoch aufgehoben
des Tempels hereingelassen, um ein Fest ohne Ende zu feiern. Wir alle sind somit aus-
nahmslos unterwegs zum Allerheiligsten. Nach Gregor geht fiir jeden Einzelnen nach
dem Ende der Zeiten im Allerheiligsten Gottes die Dynamik insofern noch ewig weiter,
als jeder Mensch wie ein sich stindig ausdehnendes Gefif immer noch mehr von Gott
in sich aufnimmt.

Wiirde bei der Vollendung auch nur ein einziger Mensch fehlen, wire der Leib der
Menschheit unvollstindig und Gottes Schépfungsplan fehlgeschlagen.*** Denn zu jeder
einzelnen menschlichen Person gehéren alle anderen menschlichen Personen. Jede Per-
son ist nur ein Leib innerhalb des Leibes der Menschheit.>*® Nur alle zusammen stellen
den wahren pneumatischen Leib Christi dar. Wegen dieser grundlegenden Zusammenge-
hérigkeit bin ich in der Vollendung nicht Ich in mir selbst allein, sondern nur in allen
anderen.** Solange auch nur einer in der Holle wire, wire auch ich teilweise in der Hol-
le. Wegen der von Gott gewollten und bestimmten Einheit der Menschheit als seinem
Ebenbild in Fiille gibt es den Himmel nur entweder fiir alle oder fiir keinen. Da Gortt seit
Ewigkeit die volle Gemeinschaft der Menschen als sein Bild, seine Wahrheit, seine Ehre

359 Hart pp.120,139.

360 1Kor3,15.

361 1Kor3,14.

362 DH1000.

363 Vgl.1Kor1s,23f.

364 Hartp.144.

365 Ebd.153.

366 Ebd.157 (1am not | in myself alone, but only in all others).

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

und seine Freude erwihlt hat®*”, werden auch simtliche menschlichen Personen, die im
Laufe der Geschichte gelebt haben werden, mit Gewissheit vollendet.

Insofern und insoweit es fiir jemanden gewiss ist, dass es einen allmichtigen, allgii-
tigen und allwissenden Gott gibt, der nichts als Liebe ist, ist fiir ihn auch gewiss, dass es
keine Holle gibt. Fiir Hart gehort es zu den groflen Geheimnissen des Christentums (oder
vielleicht einer Art religidsen Geisteskrankheit)**®, dass aufgrund falscher Schriftauslegung
die meisten Christen iiber die meiste Zeit hinweg von der Existenz der Holle iiberzeugt
waren. Die einzige Holle, die es gibt und geben kann, ist aber die Holle, die wir selbst
fiir uns und andere durch Hass und Blindheit herbeifithren** und aus der Gott uns alle
befreien wird.?”° Christen diirfen nicht nur auf das Heil aller hoffen, sie diirfen vielmehr

371

daran nicht zweifeln.>”* Denn nur wenn am Ende alles und alle erldst sind, kann Gott,

wie uns verheiflen ist, ,alles in allem“ sein.?”*

Literatur

David Bentley Hart: That All Shall Be Saved. Heaven, Hell, and Universal Salvation. With a
New Preface (Alle sollen gerettet werden. Himmel, Holle und universelle Rettung.
Mit einem neuen Vorwort), 2021.

3.3.6 Die Lauterung im ,Fegfeuer”

Eine ausdriickliche Lehre vom Fegfeuer wurde erst im Mittelalter entwickelt und gehort
zu katholischer Frommigkeit und Theologie. Den Reformatoren war sie fremd, ,auch die
orthodoxe Theologie kennt keine explizite Fegefeuerlehre**”®. Auf ihre Entstehung und
lehramtliche Entwicklung sowie auf ihre Problematik soll hier nicht niher eingegangen
werden.?”* Doch lassen sich viele Missverstindnisse, denen die Lehre ausgesetzt war und
heute noch ist, beseitigen, wenn man bedenkt, dass unter dem besagten Feuer nichts
anderes als das Feuer der Liebe Gottes selbst zu verstehen ist.*”

Schon Paulus spricht im ersten Korintherbrief von einem Feuer, das am Tag des Ge-
richts offenbar macht, was vor Gott Bestand hat und was nicht:

,Das Werk eines jeden wird offenbar werden; denn der Tag wird es sichtbar machen,
weil er sich mit Feuer offenbart. Und wie das Werk eines jeden beschaffen ist, wird das
Feuer priifen. Hilt das Werk stand, das er aufgebaut hat, so empfangt er Lohn. Brennt

367 Ebd.140.

368 Ebd. 94 (or perhaps of a certain kind of religious psychopathology).

369 Ebd. 27,165.

370 Ebd. 129, vgl.19s.

371 Ebd. 66.

372 1Kor1s5,28.

373 ). Rahner 256.

374 Siehe aber dazu beispielsweise Ratzinger: Eschatologie, 174—181; Kehl 159f; ). Rahner 252—264.
375 Kap.3.5.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

407


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

408

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

es nieder, dann muss er den Verlust tragen. Er selbst aber wird gerettet werden, doch
so wie durch Feuer hindurch 47

Auch diejenigen, deren Werk vernichtet wird, weil es vor der Liebe Gottes keinen Bestand
hat, werden durch das Feuer eben dieser Liebe gerettet. Bereits Jesaja hatte das Bild vom
Feuer auf Gott angewandt: , Denn siehe, der Herr kommt im Feuer heran.”

Beim Bild des Feuers fiir die géttliche Liebe ist auch vorab daran zu erinnern, dass
Martin Luther in seiner Predigt im Mirz 1522 Gottes Liebe mit einem Backofen vergli-
chen hatte, als er sagte: ,Gott ist ein glithender Backofen voller Liebe, der da reichet von
der Erde bis an den Himmel.“ Zu Recht fragt Ratzinger spiter, ob das , Fegfeuer* nicht
gerade dann auf seinen genauen christlichen Begriff kommt, wenn es christologisch ver-
standen wird, wenn erklirt wird, dass der Herr selbst das richtende Feuer ist, das den
Menschen umwandelt, seinem verherrlichten Leib ,konform“ macht.’”® ,Denn diejeni-
gen*, so schreibt Paulus im Romerbrief, ,die er im Voraus erkannt hat, hat er auch im
Voraus dazu bestimmt, an Wesen und Gestalt seines Sohnes teilzuhaben, damit dieser
der Erstgeborene unter vielen Briidern sei.*”” Von Jesus Christus, dem Herrn, dem Ret-
ter, sagt Paulus im Philipperbrief, dass ,er unseren armseligen Leib verwandeln wird in
die Gestalt seines verherrlichten Leibes, in der Kraft, mit der er sich auch alles unter-
werfen kann®® . Fiir Ratzinger liegt die wahre Verchristlichung des frithjiidischen Feu-
ergedankens ,in der Erkenntnis, dass die Reinigung nicht durch irgendetwas geschieht,
sondern durch die umwandelnde Kraft des Herrn, der unser verschlossenes Herz frei-
brennt und umschmilzt, so dass es taugt, in den lebendigen Organismus seines Leibes
hinein“®. Im Tod tritt der Mensch in den Raum der offenbaren Wirklichkeit Christi, des
Richters, und wird in das endzeitliche Feuer hineingehalten. , Der verwandelnde ,Au-
genblick‘ dieser Begegnung entzieht sich irdischen Zeitmafen.“*®* Er ist ein Ubergang,
der sich von irdischer Zeit her nicht genau qualifizieren lisst. Sein , ZeitmafR“liegt in der
Tiefe der Abgriinde jener Existenz, die umgewandelt und umgebrannt werden soll.

,Es [das Fegfeuer] ist [somit] nicht eine Art von jenseitigem Konzentrationslager (wie
bei Tertullian), in dem der Mensch Strafen verbiiflen muss, die ihm in einer mehr oder
weniger positivistischen Weise zudiktiert sind. Es ist vielmehr der von innen her not-
wendige Prozess der Umwandlung des Menschen, in dem er christus-fihig, gott-fihig
und so fahig zur Einheit mit der ganzen Communio sanctorum [Gemeinschaft der Hei-
ligen] wird %3

376 1Kor3,13-15.

377 Jes 66,15.

378 Ratzinger: Eschatologie, 182.
379 RoOm 8,21.

380 Phil 3,21.

381 Ratzinger: Eschatologie, 182.
382 Ebd.183.

383 Ebd.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

Als einen notwendigen Liuterungs- und Umwandlungsprozess beschreiben denn auch heu-
te viele katholischen Theologen und Theologinnen das Fegfeuer. So fithrt etwa Nocke im
Handbuch der Dogmatik aus:

,In der Begegnung mit dem richtenden und zugleich liebenden Christus schmelzen
die Schlacken, 16sen sich die Verkrampfungen des Egoismus. So wird die Liuterung
als Vollendungsleiden begriffen: zugleich begliickend, weil befreiend und vollendend
und doch auch schmerzend, weil von den zu einem Teil des eigenen Ich gewordenen
Schlacken der Siinde l6send. Sie ist nicht ein eigener Vorgang, zusatzlich zum Gericht,
sondern ein Momentam Cericht, ebenso wie dieses ein Moment an der Begegnung mit
dem lebendigmachenden Gott in Jesus Christus ist.*%

Fir Medard Kehl ist die Liuterung des Fegfeuers eng mit der Vergebung Gottes verbunden.
Denn diese Vergebung kann beim Menschen nur ankommen, wenn sie ihn nachhaltig
umwandelt, ihn zuinnerst verwandelt, ihn von einem undankbaren zu einem dankba-
ren, von einem egozentrischen zu einem beziehungsfihigen Menschen macht. ,Verge-
bung, sei sie von Menschen oder von Gott geschenkt, blist ja nicht die Schuld einfach
weg, macht sie nicht ungeschehen oder vergisst sie. Nein, sie bedeutet eine neue, von
Gott her unbedingte Annahme des Menschen als Freund Gottes trotz seiner begangenen
Schuld.*®* Der Mensch muss sich von Gott die Schuld vergeben lassen, sich annehmen,
sich erneuern, sich heilen lassen.

Fir Johanna Rahner sind die Gottesbegegnungen im Gericht und im Fegfeuer nicht
zu trennen.

,Die Gottesbegegnung selbstist dieses klarende Feuer, seine Begegnung hat etwas GCe-
waltiges, mitunter Erschreckendes, Verzehrendes. Vor seiner Liebe und Barmherzig-
keit, vor seiner Gerechtigkeit wird alles, was an uns lieblos, unbarmherzig und unge-
recht war, offensichtlich. Es wird deutlich, wie alles hitte sein konnen, aber nicht gewe-
sen ist. Es wird deutlich, was alles hitte getan werden miissen, aber von uns nicht ge-
tan worden ist. [...] Das hat etwas grundlegend Schmerzliches an sich, aber auch etwas
grundlegend Klarendes. Uns wird klar, dass wir mit dem wenigen, was wir tun konn-
ten und was wir tun, vor Gott nie und nimmer bestehen kdnnen. Beschimt kénnen wir
uns eigentlich nur noch abwenden von uns selber. Da ist aber einer, der uns wieder
aufrichtet, der uns nicht darauf festlegt, was hatte sein kénnen, [..] und uns dadurch
(aus-)richtet. 3¢

Im Fegfeuer gleicht Gott das aus, was uns und unserem Tun und Lassen noch fehlt, ,in-
dem er das an uns erginzt, was uns zu unserem gegliickten Menschsein noch fehlt“*®”,
Der Vorgang der Liuterung und Reinigung ist eine innere Verwandlung, ein Ergdnzt- und
Vollendetwerden: ,Gott macht uns zu dem Menschen, der wir eigentlich hitten sein sollen.

Er schafft weg, was falsch war, erginzt, was fehlt, hebt hervor, was gut war, und lisst uns

384 Nocke: Eschatologie in HD 2, 465f.
385 Kehl161.

386 J.Rahner 265.

387 Ebd. 266.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

409


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI
zum Schluss so dastehen, dass wir uns selbst wieder in die Augen schauen kénnen.**®
So ist auch die Lehre vom Fegfeuer wie die Lehre vom Gericht im Kern ,eine frohe Bot-
schaft, keine Drohbotschaft“*®. Sie besagt, dass uns Gott verwandelt, damit wir tauglich
werden fir die ewige Gemeinschaft mit ihm und den Mitmenschen. Ziel des Gerichts ist
nicht Abrechnung und Vernichtung, sondern Rettung, Heimholung und Vollendung.
Da die einzelnen Menschen, wenn sie sterben, der Liebe unterschiedlich nahe sind,
erleben sie das Feuer der gottlichen Liebe unterschiedlich. Die noch weit Entfernten er-
leben es zunichst als schmerzhaft, vielleicht als dufierst schmerzhaft. In diesem Sinn
lisst sich das schon zitierte Wort aus dem Hebrierbrief verstehen: ,Es ist furchtbar,
in die Hinde des lebendigen Gottes zu fallen.®” Das Feuer der Liebe verbrennt jeden
Egoismus, brennt alles nieder, was den Einzelnen von Gott, vom Mitmenschen und von
sich selbst trennt. Je mehr diese Reinigung, Erleuchtung und Einigung (mit Gott) voran-
schreitet, desto angenehmer fiihlt sich das Feuer der Liebe Gottes an. Menschen, die vor
ihrem Tod Gott schon sehr nahegekommen sind, erleben das Feuer seiner Liebe kaum
oder nicht mehr als leidvoll. Alle Menschen werden sich, ob vor oder nach dem Tod, an
dieses Feuer gewohnen und die Liebe Gottes als das Element erfahren, aus dem und in
dem sie selbstverstindlich leben wie Fische im Wasser, wenn der Vergleich auch offen-
sichtlich hinkt.

Literatur

Franz-Josef Nocke: Eschatologie, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd.
2,2., erganzte und korrigierte Auflage 2002, 377—478.

3.3.7 Die Vollendung der Welt

Noch viel weniger Genaues und Sicheres als vom Auferstehungsleib des Einzelnen wis-
sen wir von der Vollendung der Welt. Kénnen wir uns schon den pneumatischen Leib
der Auferstandenen nicht vorstellen, um wieviel weniger die Gestalt der vollendeten
Welt. Dennoch glauben Christen, dass nicht nur der einzelne Mensch, sondern die ganze
Schopfung am Ende der Zeiten vollendet sein wird. Wie im Korper des Einzelnen das Le-
ben seine Spuren hinterlisst, so lisst sich denken, dass all das, was auf Erden geschieht,
besonders aber, wie wir Menschen die Erde behandeln, seine Spuren hinterldsst und in
ihr gespeichert ist. Beim allgemeinen Jingsten Gericht, so lisst sich weiterdenken, wird
dann die gesamte Geschichte der Menschheit mit ihrer Welt offenbar werden.

Wie Sabine Pemsel-Maier schreibt, wird am Ende im Gericht Jesu Christi nicht nur
das Leben der einzelnen, sondern die Geschichte der Menschheit mit all ihren Verflechtungen
aufgedeckt:

388 Ebd.
389 Ebd.
390 Hebr10,31.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

,Sie [die Geschichte] ist mehr als die Addition vieler Einzelgeschichten. Denn die Ver-
flechtung der Einzelschicksale und -geschichten in der Welt bringt eine eigene Dyna-
mik hervor, Folgen, die der bzw. die einzelne gar nicht beabsichtigt hat, Zusammen-
hinge, die so nicht vorhersehbar waren, Verstarkung durch den Zusammenfall der Er-
eignisse und anderes mehr. Vermag ein Mensch schon seine eigene Lebensgeschich-
te nur fragmentarisch zu durchschauen, gelingt dies umso weniger fiir die Geschichte
der Menschheit. Vielfach erscheint sie nur chaotisch und verworren, dem bloflen Zu-
fall iiberlassen, ohne Sinn, ein unterschiedliches Konglomerat von scheinbar beliebi-
gen Ereignissen. Grof} ist die Sehnsucht, nicht nur im eigenen Leben den Durchblick
zu haben, sondern Uberblick iiber das Ganze. Das Gericht schafft Klarheit iiber die
undurchschaubare Geschichte von Welt und Menschheit. Es erweist, was unwahr, was
Tauschung und Liige, was Ausrede und trickreiche Strategie, und umgekehrt, was wahr,
aufrichtig, menschlich war®'

Nicht nur die Geschichte der Menschen untereinander, sondern auch die Geschichte der
Menschen mit der Welt wird Gegenstand des Gerichts sein. So betrachtet hat der Umgang
des Menschen mit seiner Umwelt nicht nur 6kologische, sondern auch theologische Kon-
sequenzen. Vor Gott, dem Schopfer, hat der Mensch nicht nur sein personliches Leben,
sondern auch seinen Umgang mit der Welt zu verantworten, auch wenn Gott nicht als der
Eigentiimer der Erde zu betrachten ist.

Fir den richtigen Umgang mit der Schépfung kann zunichst einmal der Kategori-
sche Imperativ von Immanuel Kant (1724-1804) hilfreich sein. In der dritten Formel, der
Selbstzweckformel dieses Imperativs ruft der Philosoph den Menschen auf: Handle so,
dass du die Menschen sowohl in deiner Person als auch in der Person eines jeden anderen
immer zugleich als Zweck, niemals blof als Mittel brauchst.** Damit will er sagen: Wir
sollten uns selbst und alle anderen Menschen niemals blof$ als Mittel, sondern immer
auch als Zweck oder Wert an sich behandeln. Besonders heute angesichts der Umweltkri-
se ist es dringend geboten, Kants Imperativ von menschlichen Personen auf Tiere und
die Umwelt auszuweiten, sei es in Form einer Tierethik, einer Umweltethik oder eines
Biozentrismus, ohne dabei einem Gleichbehandlungsgrundsatz zu verfallen, dem zu-
folge alle Lebewesen gleich zu behandeln sind, weil sie absolut gleiche Rechte und ab-
solut gleichen Wert besitzen. Weil nicht nur wir Menschen, sondern alle Wesen einen
intrinsischen (inneren) Wert haben, verbietet es sich, sie fiir unsere Zwecke einfach zu
instrumentalisieren, verdienen sie es, gut behandelt zu werden.

Philosophisch weiter und tiefer geht, was die Umwelt betrifft, Martin Buber
(1878-1965) in seinem personalen Denken. Wie er in seinem Hauptwerk Ich und Du
(1923) darlegt, kann der Mensch den Dingen gegeniiber grundsitzlich eine zwiefiltige
Haltung einnehmen: Eine Ich-Es- und eine Ich-Du-Haltung.**®> Er kann und muss sie
immer wieder als Es betrachten, das er erforscht und erkennt, benutzt und gebraucht.
Er kann und soll ihnen aber auch so begegnen, dass sie fiir ihn zum Du werden. Auf
keinen Fall sollte er die Erde als blofde Umgebung betrachten und behandeln, in der
er lebt. Vielmehr sollte er mit ihr so umgehen, dass sie fiir ihn die Umwelt ist, mit der

391  Pemsel-Maier: Gott und Jesus Christus, 203.
392 AAIV, 429.
393 Bd.2, Kap.1.1.5.1.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

4


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

412

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

er zusammenlebt. Nicht nur um seiner selbst willen, sondern auch um ihrer selbst
willen sollte er sie nicht ausbeuten und zerstéren.*® Allerdings geht Buber in seiner
Dialogphilosophie nicht so weit, dass er die Ich-Du-Beziehung, die der Mensch zu den
nicht-menschlichen Dingen der Welt aufbauen kann und soll, Liebe nennt. Liebe ist fiir
ihn beschrinke auf die Beziehung zum Mitmenschen und zu Gott. Sie geht weit iiber
blof3e Gefithle hinaus und bedeutet ,Verantwortung eines Ich fiir ein Du“. Dieser Begriff
der Liebe wire wiederum auf alle Wesen und die ganze Erde auszuweiten. Schon allein
aufgrund des evolutiven Zusammenhangs sind wir Menschen nicht nur mit bestimm-
ten Mitmenschen, sondern mit allem verbunden und mit allem eins. Dementsprechend
sollten wir alle und alles zu lieben lernen. Auch das christliche Doppelgebot der Liebe
weist in diese Richtung. Denn in der Aufforderung des ersten Gebotes, Gott mit allen
Kriften zu lieben, steckt die Aufforderung, die gesamte Schopfung als sein Werk zu
lieben. Wer seine Mitgeschopfe liebt, liebt den Schopfer selbst, der Himmel und Erde
aus Liebe gemacht hat. Christlicher Glaube ist ein Glaube, der die Erde liebt.

Echte Liebe zu Tieren und Pflanzen sowie zur Umwelt ist moglich. Wer diese Liebe prak-
tiziert, tragt theologisch betrachtet etwas zum Reich Gottes auf Erden bei. Seine Hand-
lungen sind von bleibendem Wert und gehen, wie die Taten der Nichstenliebe, in die
Welt ein, selbst wenn spitere Generationen sein Werk zerstoren sollten. Sein Beitrag
bleibt nicht nur im ,Gedi4chtnis“ Gottes, sondern auch in der Schépfung selbst bewahrt,
deren Geschichte bei der Vollendung als ganze ans Licht kommt.

Die Bibel spricht davon, dass diese Welt wie eine Pflanze verwelken und verkitmmern
wird, dass sie vergehen wird und mit ihr ihre Begierde.** Es wird ein Ende dieser Welt
geben.>* Sie spricht aber auch sehr klar von einer zukiinftigen, kommenden Welt, mit der
sich die Auferstehung von den Toten und ewiges Leben verbinden.*” Die Welt wird neu
geschaffen werden.>*®

Uber die Kontinuitit und Diskontinuitit zwischen dieser und jener Welt ist nicht viel
zu erfahren. In der Offenbarung des Johannes ist sehr bildhaft von einem neuen Himmel
und einer neuen Erde, von einem neuen Jerusalem die Rede, das von Gott her aus dem
Himmel herabkommen und die Wohnung Gottes unter den Menschen sein wird.>* Alles
Leid wird dann der Vergangenheit angehéren:

,Er [Gott] wird alle Tranen von ihren Augen abwischen: Der Tod wird nicht mehr sein,
keine Trauer, keine Klage, keine Miihsal. Denn was frither war, ist vergangen “4°°

Einen Tempel wird es in der Stadt nicht geben.

,Dennder Herr, ihr Gott, der Herrscher iber die ganze Schopfung, istihr Tempel, er und
das Lamm. Die Stadt braucht weder Sonne noch Mond, die ihr leuchten. Denn die Herr-

394 Bd.1,Kap.1.1.5.2u.1.3.6.

395 Jes24,4;/1)oh 2,7

396 Mt13,39; 28,20.

397 Mt12,32; / Lk 20,35; / Mk 10,30.
398 Mt19,28.

399 Offb21,1-3.

400 Offb 21,4.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

lichkeit Gottes erleuchtet sie und ihre Leuchte ist das Lamm [Jesus Christus]. Die V6l-
ker werden in diesem Licht einhergehen und die Kénige der Erde werden ihre Pracht
in die Stadt bringen. lhre Tore werden den ganzen Tag nicht geschlossen — Nacht wird
es dort nicht mehr geben. Und man wird die Pracht und die Kostbarkeiten der Volker
in die Stadt bringen 4’

Nichts Unreines wird in die Stadt kommen, es wird niemand geben, der noch Griuel
veriibt und liigt, es wird nichts mehr geben, was Gottes Fluch trifft.

,Der Thron Gottes und des Lammes wird in der Stadt stehen und seine Knechte wer-
den ihm dienen. Sie werden sein Angesicht schauen und sein Name ist auf ihre Stirn
geschrieben [..] und sie werden herrschen in alle Ewigkeit.“4°>

Als Schliisselstelle fiir die Vollendung der Welt darf eine Passage aus dem Romerbrief
gelten, wenn Paulus schreibt:

,lch bin ndmlich Gberzeugt, dass die Leiden der gegenwadrtigen Zeit nichts bedeuten
im Vergleich zu der Herrlichkeit, die an uns offenbar werden soll. Denn die Schépfung
wartet sehnsiichtig auf das Offenbarwerden der S6hne Gottes. Cewiss, die Schépfung
ist der Nichtigkeit unterworfen, nicht aus eigenem Willen, sondern durch den, der sie
unterworfen hat, auf Hoffnung hin: Denn auch sie, die Schopfung, soll von der Knecht-
schaft der Verginglichkeit befreit werden zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Got-
tes. Denn wir wissen, dass die gesamte Schopfung bis zum heutigen Tag seufzt und in
Geburtswehen liegt. Aber nicht nur das, sondern auch wir, obwohl wir als Erstlingsga-
be den Geist haben, auch wir seufzen in unserem Herzen und warten darauf, dass wir
mit der Erlésung unseres Leibes als Séhne offenbar werden “4°3

Die Leiden des irdischen Lebens lassen sich nicht mit der kiinftigen Herrlichkeit verglei-
chen. Sie werden mehr als ausgeglichen werden. Aber nicht nur wir Menschen, die
wir bereits den Heiligen Geist als Gabe besitzen, warten auf die Vollendung. Die ganze
Schépfung, die untergehen und neu entstehen wird, seufzt und sehnt sich nach ihr.
Denn auch sie soll vom jetzigen knechtischen Zustand zur Freiheit der Herrlichkeit der
Kinder Gottes befreit werden. Bewirken wird das eben jener Geist, der jetzt schon als
Vorausgeschenk in uns Menschen wohnt.

Am Ende der Zeiten wird der Geist Gottes die Welt vollenden, indem er sie ganz durch-
dringt und verwandelt. Sie wird dann im dreifachen Hegelschen Sinn aufgehoben sein:
Sie wird ganz verdndert und doch bewahrt sowie erhiht sein; oder anders gesagt: sie wird
umgewandelt und erhoben sein und dabei dieselbe sein. Wie sich die Geschichte des Einzel-
nen nach dem Tod verklirt, wird sich die Geschichte von Welt und Menschheit am Ende
verklaren. Alles, was Menschen jemals in ihrem irdischen Leben zur Verwirklichung des
Reiches Gottes auf Erden beigetragen haben, indem sie geliebt und sich dem Wirken des
Heiligen Geistes geoffnet haben, geht in die neue Welt ein. Der Mensch bleibt Geist in

401 Offb 21,22—26.
402 Offb 22,3-5.
403 ROm 8,18—23.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

413


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Welt. Er wird mit seinem pneumatischen Auferstehungsleib in einer pneumatischen Welt
leben. Mehr noch: Die Welt selbst wird in der Kraft Gottes auferstehen. Auch sie wird
in ihrer vollendeten Gestalt im weiteren Sinn einen Auferstehungsleib besitzen und Leib
Christi sein. Der Begriff vom Leib Christi hat schon sehr frith im Christentum eine er-
staunliche Entwicklung erfahren. Zunichst war damit der individuelle Leib Jesu Chris-
ti gemeint, doch schon Paulus iibertrigt ihn auf die christliche Gemeinde vor Ort und
auf die gesamte Kirche.*** Indem spiter die Tradition mit der ,Kirche seit Abel (ecclesia
ab Abel) die Moglichkeit schuf, alle Menschen in die Kirche einzubeziehen, konnte man
mit Recht sagen: Zum Leib Christi gehoren alle Menschen. Mit Pierre Teilhard de Char-
din wire hier der nichste und letzte Schritt zu tun: Da der kosmische Christus in allem
gegenwdrtig ist, ist auch die ganze Erde Leib Christi. Die gesamte Schopfung wird ver-
wandelt und vervollkommnet werden und Jesus Christus wird ihr Haupt sein. In diesem
Sinn wird nicht nur fiir die Menschheit, sondern fiir die Schépfung insgesamt alles gut
ausgehen. Das hat auf ihre Weise schon im Mittelalter Julian of Norwich, die englische
Mystikerin, ausgedriickt, indem sie sagte: ,All shall be well, and all shall be well, and all

manner of thing [alle Dinge] shall be well 4%

3.3.8 Der Himmel

Im Alten Testament gehort der Himmel zur Welt, ist oberer Teil der Welt. Wenn Gott im An-
fang ,Himmel und Erde* erschuf, heif3t das, dass er den gesamten Kosmos gemacht hat,
einschlieflich des festen Himmelsgewolbes, an dem Sonne, Mond und Sterne wie Lam-
pen befestigt sind.**® Dieser Himmel dient vor allem als prachtvolle Wohnung Gottes,
der dort thront und von dort aus die Welt regiert, Menschen segnet, aber auch ziich-
tigt.*°” Aus diesem Grund konnte ,Himmel“ im Judentum ,ein Ersatzwort fiir den ei-
gentlichen Namen Gottes (Jahwe) werden“°®,

Gemifd dem Neuen Testament hat Jesus vom himmlischen Vater oder Vater im Him-
mel gesprochen, steigt der Menschensohn vom Himmel herab, kommt aus ihm und wird
nach seiner Auferstehung wieder in ihn aufgenommen.** Vom Himmel her kommt auch
der Heilige Geist der in , Kirche und Welt wirksam ist“**°. Bei Matthius heift das Reich
Gottes Himmelreich: Wer in das Reich Gottes eingeht, geht in den Himmel ein.*" Im Him-
mel sein heifdt: ,in der Gemeinschaft mit Gott und Christus leben“.

Unter Bezugnahme auf die alttestamentliche Vorstellung vom Festmabhl fiir alle V6l-
ker wird der Himmel neutestamentlich vorwiegend mit Hilfe des Bildes vom Mahl ge-
schildert, bei dem Christus selbst der Gastgeber ist und persénlich die Giste bedient.*

404 Kap.1.2.3.2.

405 Alles wird gut, alle Dinge werden gut, die ganze Schépfung wird gut.
406 Gen1,1;/Gen1,14.

407 Deut 26,15; / Ps 2,4; / Gen 49,25; / 2 Makk 3,34.

408 Finkenzeller 260.

409 Mt5,48;5,16; /Joh 3,13; /Joh 3,31,/ Apg 1,11.

410 Finkenzeller 260 (Apg 2,2).

411 Z.B.Mt13,24.

412 Finkenzeller 260.

413 Jes 25,6; / Mt 8,11; / Lk 12,37.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

Dieses Mahl gleicht einem kéniglichen Hochzeitsmahl.** Die Offenbarung des Johan-
nes verbindet dann die Vorstellung vom Mahl, konkret vom Hochzeitsmahl des Lammes,
mit dem Bild von der heiligen Stadt, dem neuen Jerusalem*”, und greift verschiedene
Paradiesesmotive aus dem Alten Testament auf: Es wird vom Baum des Lebens gegessen
und ein Strom, das Wasser des Lebens, wird durch die Stadt fliefien*®

Schlange, wird iiberwiltigt sein, und es wird keinen Tod, keine Trauer, keine Klage und kei-
418

; der Drache, die alte
ne Miihsal mehr geben.*” Der neue Himmel und die neue Erde*® werden im Sinn eines
Lebens in Fiille und im Sinn der vélligen Abwesenheit von allem Ubel und Leid paradie-
sisch sein. Im Himmel werden die Vollendeten in Gottes Bild verwandelt und ihm dhnlich
sein*?, denn sie werden ihn von Angesicht zu Angesicht schauen, thn sehen, wie er ist.**°

Mit dem Bildwort ,Himmel“ verbindet sich ein oben, das jedoch nicht riumlich im
Sinne eines ,weit droben“, sondern existenziell im Sinne einer héheren Daseinsweise von
Mensch und Welt zu verstehen ist. , Himmel ist“, so kann man mit Josef Finkenzeller dog-
matisch definieren, ,die endgiltige und unverlierbare Existenzweise des Heiles, das die
Menschen von Gott nach dem Tod und einer notwendigen Liuterung als unverdientes

Geschenk verliehen wird.“/*

Das endgiiltige Heil fordert christlich ,nicht nur die Aufer-
stehung der Toten, sondern auch eine heile Welt, als den Daseinsraum fiir den vollende-
ten Menschen“?”. Fiir den Einzelnen ist es daher erst ganz erfiillt, ,wenn das Heil des
Alls und aller vollzogen ist“/*®. ,,Himmel“ ist somit ,ein Ausdruck fiir das vollendete Heil
des ganzen Menschen, der Menschheit und der ihr zugeordneten Welt“4**,

Nach offizieller katholischer Lehre von Papst Benedikt XII. aus dem Jahr1336 konnen,
wie bereits erwihnt wurde, die Seelen aller verstorbenen Heiligen das géttliche Wesen
unmittelbar von Angesicht zu Angesicht schauen und entsprechend geniefSen.**> Das Konzil
von Florenz hat dem im Jahr 1439 hinzugefiigt, dass aufgrund der Verschiedenheit der
Verdienste die Schau unterschiedlich vollkommen ist.**® Diesen Gedanken hat wiederum
das Konzil von Trient im Dekret iiber die Rechtfertigung (1547) aufgenommen, indem es
erklirt hat, dass Gerechtfertigte durch ihre guten Verdienste die Gnade und Herrlichkeit
des ewigen Lebens vermehren kénnen.*”

Wihrend die katholische Kirche mit der Moglichkeit der Schau Gottes sogleich nach
dem Tod den Zwischenzustand (zwischen Tod und Jingstem Tag) aufgewertet hat, ha-
ben die orthodoxen Kirchen immer betont, wie vorldufig das Heil im Zwischenzustand ge-

414 Mt22,114.

415 Offb19,9; / 21,2.

416 Offb2,7;/22,1f.

417 Offb20,2;/21,4.

418 Offb21,1.

419 2 Kor3,18;/1]Joh 3,2: vgl. Hebr12,14.
420 1Kor13,12; Mt 5,8; Offb 22,4; /1]Joh 3,2.
421 Finkenzeller 259.

422 Ebd. 260.

423 Ebd.

424 Ebd. 261.

425 DH1000.

426 DH1305.

427 DH1582.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

415


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

416

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

geniiber seiner Fiille im endgiiltigen Zustand nach dem Jiingsten Tag ist. Uneinig waren
sich die Theologen auch hinsichtlich der Frage, ob der Mensch im jenseitigen himm-
lischen Zustand wie ein sich stets erweiterndes Gefif} in seiner Liebesfihigkeit noch
wichst oder ob der Mensch dann seine endgiiltige Liebesfihigkeit erreicht hat. Wih-
rend Theologen des Ostens dazu neigten, auch im Himmel noch ein stindiges Weiterreifen

anzunehmen**®

, tendierten Theologen des Westens dahin, ein Ende der Entwicklung des
Einzelnen mit dem Tod anzunehmen. Fiir letzteres spricht eine emblematische Schop-
fungstheologie, die hier immer wieder angeklungen ist.** Sinnlich-materielle Sachver-
halte kénnen geistliche Sachverhalte symbolisieren. Wie die korperliche Entwicklung
des Menschen ein Ziel und ein Ende hat, hat auch seine geistliche Entwicklung zu einem
liebesfihigen Wesen ein Ziel und ein Ende, das mit dem Tod erreicht ist. Aber auch ohne
die Moglichkeit, personlich weiter zu wachsen und zu reifen, wird der Himmel nie lang-
weilig oder eintdnig werden. ,Weil es in Gott“, wie Hans Urs von Balthasar sagt, ,ewi-
ges Leben und daher ewige Uberraschung gibt, wird es sie auch fiir uns geben.“*° Als
ewiges , Ereignis“ist Gottes Fiille nichts Statisches, sondern etwas hochst Dynamisches,
nichts Langweiliges, sondern intensivstes Leben. Im Himmel wird ,die Freiheit der Se-
ligen unendliche Riume und Zeiten in Gott* finden, ,seine Tiefe“ immer neu ausloten,
an den Mitmenschen und Mitgeschépfen unentwegt Neues entdecken.®" Freilich han-
delt es sich dabei nicht um irdische Riumlichkeit oder Zeit, sondern um iiberirdische,
himmlische.

In seinem mehr existentiellen als dogmatischen Zugang bestimmt Medard Kehl den
Himmel als ,das uns von Gott zugedachte Ziel der persénlichen und universalen Ge-
schichte“?®*. Der Ausdruck ,Himmel“ steht fiir die Vollendung von allen und allem und
hebt deren begliickenden Charakter hervor. Die Quelle und Mitte der himmlischen Seligkeit
sieht Kehlin Gottes verséhnender Liebe, die bereits in Christus innergeschichtlich erschie-
nen ist und in der Vollendung ungehindert wirksam und offenbar wird.

Versohnende Liebe: Weil wir von Gott umfassend angenommen sind und wir uns auch
endlich vollig ungehindert und unverkrampft von ihm annehmen lassen kénnen, dar-
um wird uns das Geschenk der Vers6hnung auf allen Ebenen unseres Menschseins zu-
teil: Verséhnung mit Gott und seinem oft so unverstindlichen, uns in Zweifel und Dun-
kelheit stiirzenden Wirken in der Geschichte; Vers6hnung mit uns selbst, unserer eige-
nen Lebensgeschichte, den vielen Verletzungen und den versiumten Lebenschancen,
so dass wir die Wahrheit des Bonhoeffer-Wortes voll begreifen konnen: ,Es gibt erfiill-
tes Leben trotz vieler unerfillter Wiinsche'; Verséhnung auch mit den anderen Men-
schen, denen wir oder die uns das Leben oft schwer machten, so dass wir jetzt wirk-
lich mitallenin dervonJesus ausgehenden Freundschaft des Leibes Christi verbunden
sein kdnnen [..]. Vers6hnung aber auch unter den Volkern, Rassen, Kulturen und Re-
ligionen, deren Fremdheit (nicht ihr Anders-Sein!) durch die unmittelbare, von allen
erfahrbare Prisenz der Liebe Gottes endlich aufgehoben wird; Verséhnung schliefilich

428 Kap.3.3.5 Theses.

429 Z.B.Bd.1,Kap.1.3.3.2.

430 Balthasar: Theodramatik IV, 367.
431 Ebd.374.

432 Kehl166.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

in und mit der ganzen Schépfung, mit den anderen Geschépfen, die von uns Menschen
oft ausschlieflich unter ihrem Nutz- oder Genusswert gesehen werden, von Cott aber
zusammen mit uns zum Leben im grofRen ,Schalom’ des Himmels berufen sind.“433

Im Himmel feiern die Geschépfe ein Fest. Denn wo sich die Liebe freut, da ist ein Fest, wie
Ambrosius gesagt hat; ,eben das nie endende Fest der versdhnten Schépfung, das Fest,
das uns der auferstandene Christus in seinem verklirten Leib bereitet“**. Auch wenn
bei diesem himmlischen Fest die irdischen Freuden nicht einfach verlingert oder ge-
steigert werden, wird doch ,jede Freude des Menschen an dieser Welt, an Gottes guter
Schépfung im Himmel Raum haben, wird doch ,all das mit einbezogen, was uns auch
jetzt schon in unserem irdischen Leben mit dankbarer Freude erfiillc“*>. Das ewige Le-
ben ist, um es noch einmal hervorzuheben, alles andere als ein langweiliges Leben; die
ewige Ruhe hat nichts mit Grabesruhe zu tun. Vielmehr bedeutet Himmel die endgiiltige
Erfilllung des Menschen, Leben in Fiille ohne Ende.

An diesem himmlischen Dasein lassen sich, wie schon aus vorangegangenen Kapi-
teln und soeben wieder aus dem lingeren Zitat von Medard Kehl hervorgegangen ist,
verschiedene Dimensionen unterscheiden.

Fir Christen ist der Himmel zunichst christologisch bestimmt. Er ist, wie Ratzinger
in seiner Eschatologie darlegt, kein geschichtsloser Ort, ,in den“ man kommt.** Vielmehr
gibt es den Himmel, weil Gott immer schon in seinem Sohn Mensch werden wollte*7,
weil Jesus Christus als Gott Mensch ist und so ,dem menschlichen Sein einen Ortim Sein
Gottes selbst“ eingeriumt hat.® ,Der Mensch ist im Himmel dann und in dem Maf, in
dem er bei Christus ist, womit er den Ort seines Seins als Mensch im Sein Gottes fin-
det. So ist Himmel primir eine personale Wirklichkeit.“** Himmel ist hinsichtlich sei-
ner christologischen Dimension , Einswerden mit Christus“°.

Was die pneumatologische Dimension angeht, ist bereits im Zusammenhang mit der
Dreieinigkeit Gottes darauf hingewiesen worden, dass die Vollendung des Menschen
und der Welt das besondere Werk des Heiligen Geistes ist.** Der Mensch wird vollendet,
indem ihn der Geist Gottes ganz durchdringt und ganz verwandelt. Als im Himmel Voll-
endeter wird er einen pneumatischen Auferstehungsleib besitzen und in einer pneuma-
tischen, das heiflt vom Heiligen Geist vollkommen durchdrungenen und verwandelten
Welt leben.

Beziiglich der individuellen Dimension lisst sich sagen, dass im Himmel jedes
menschliche Wesen und auf seine Weise iiberhaupt jedes Geschopf ganz es selbst sein
wird. Jeder Mensch wird heil sein, ganz sein, mit sich selbst véllig im Reinen und eins
sein, gliicklich und zufrieden sein. Das Leben mit Gott, das mit der Geburt beginnt,

433 Ebd.166f.

434 Ebd.167.

435 Ebd.169;/167.

436 Ratzinger: Eschatologie, 185.
437 Bd.2,Kap.2.1.

438 Ratzinger: Eschatologie, 185.
439 Ebd.

440 Ebd.186.

441 Bd. 2, Kap.3.3.3;3.3.5;3.3.8.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

47


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

418

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

erlangt seine ganze Fiille und Vollendung im Himmel. Dabei erfillt Gott nicht alle auf
gleiche Weise, sondern jeden auf seine Weise ganz. , Deshalb ist der Himmel“, wie Ratz-
inger in seiner Eschatologie ausfiihrt, ,fiir jeden individuell — jeder sieht Gott auf seine
Weise, jeder empfingt die Liebe des Ganzen in seiner unvertauschbaren Einzigkeit.“*#*
Individuelle Unterschiede wird es auch deshalb geben, weil nicht alle Menschen in ihrem
irdischen Dasein der Einladung oder dem Auftrag gleichermafien nachgekommen sein
werden, ,das Gefif des eigenen Lebens zu weiten, und dies wieder nicht, um sozusagen
fiir sich selbst einen moglichst groflen Vorrat an jenseitigem Reichtum sicherzustellen,
sondern um mehr austeilen zu kénnen, denn in der Communio des Leibes Christi
kann Besitz nur im Geben, Reichtum der Erfiillung nur im Weiterschenken sein“***. Im
Himmel erfreut sich jeder Mensch seiner einmaligen Identitit.

Was die kollektive Dimension betrifft, ist der einzelne Mensch erst dann und nur dann
ganz im Himmel, wenn es auch die gesamte Menschheit ist. ,Wenn Himmel auf dem In-
sein in Christus griindet, dann schlief3t er das Mitsein all derer ein, die zusammen den
einen Leib Christi bilden. Der Himmel kennt keine Isolierung.“*** Er ist die vollkommene
Gemeinschaft aller Menschen untereinander, ,die Erfiillung alles menschlichen Mitein-
ander“*.

Zur kosmischen Dimension des Himmels gehort zunichst einmal, dass die , Erhé-
hung“Christi, das heiflt ,das Hineintreten seines Menschseins in den trinitarischen Gott
durch die Auferstehung, [...] ja nicht sein Weggehen aus der Welt, sondern eine neue Wei-
se der Anwesenheit in ihr [bedeutet]“**¢, Als weltiiberlegener ist der erh&hte Christus auf
die Weltbezogen und in ihr auf verborgene Weise gegenwirtig. ,Nach dem ,Himmel fra-
gen, heifdt daher [...] jene verborgene Gegenwart tiefer erkennen, die uns wahrhaft leben
lasst und die wir uns doch immer wieder durch das Vordergriindige verdecken und ent-
ziehen lassen.

Da der auferstandene Christus nicht nur der ,Erstgeborene der Toten®, sondern der
,Erstgeborene der ganzen Schépfung“ist*®, ist er in Person der ,neue Himmel“und die
,neue Erde“ und erstreckt sich sein , Leib“ nicht nur itber die ganze Menschheit, sondern
iber die ganze Welt. Aus schopfungstheologischen und christologischen Griinden ist
trotz seiner Sonderstellung nicht nur dem Menschen, sondern jedem Geschopf ein eige-
ner Wert und eine eigene Vollendung zuzusprechen. Biblisch betrachtet hat Gott durch
sein schopferisch-liebendes Wort alle Geschopfe ins Dasein gerufen, sind alle Geschopfe
vor ihm gut, dienen alle seinem Lob.*** Darum wird die Schépfung als ganze, und nicht
nur der Mensch vollendet. Darum wird am Ende nicht nur die Menschheit, sondern die
ganze Welt an der Auferstehung Christi teilhaben und seinen verherrlichten Leib dar-
stellen.

442 Ratzinger: Eschatologie, 186.

443 Ebd.187.

444 Ebd.186.

445 Ebd.

446 Ebd.187.

447 Ebd.185.

448 Kol1,18.15.

449 Gen1,1-27;/Gen1,25.31; / z. B. Ps 19; 29; 65; 104; 136.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

,Dieses Geschenk der vollendenden Teilhabe aller Geschdpfe am auferstandenen Leib
Christi wird uns bereits in der Eucharistie vorweg zuteil. Hier, in der Feier der grofRen
Danksagungder Kirche, geschieht anfanghaft die Eingliederung und Umwandlung der
ganzen Schopfung in den Auferstehungsleib Christi. Sinnbildlich dargestellt wird dies
in der Darbringung der Gaben Brot und Wein, die eben beides sind: ,Frucht der Erde
und der menschlichen Arbeit’. ,Deshalb sind die Gaben der Eucharistie heilig schon vor
der eucharistischen Wandlung. Und ihre Verwandlung bedeutet nicht, dass sie aufho-
ren zu sein, was sie sind: Brot und Wein, sondern dass sie der Neuen Schépfung zuge-
fiihrt werden:“4>°

Die neuere orthodoxe Theologie hebt gerade diesen Charakter der Eucharistie deutlich
hervor. ,In ihr beginnt — in sakramentaler Symbolik — die Verklirung und Verwandlung
des ganzen Kosmos zum ,neuen Himmel‘und zur ,neuen Erde‘; und zwar so, dass die Ga-
ben der Schopfung dabei ihren eigenen, ihnen vom Schopfer gegebenen Wert und Sinn
bewahren und ihn zugleich in die vollendete, von der entstellenden Macht der Siinde
befreiten Liturgie der neuen Schépfung mit einbringen.“”* Nach Kehl relativiert diese
biblisch-liturgische Sicht der Vollendung die neuzeitliche Anthropozentrik der westli-
chen Theologie und stellt sie in einen weiteren Horizont hinein. Sowohl die Menschen
als auch die ganze Schopfung sollen dem , Leib Christi“ einverleibt und in ihn umgewan-
delt werden. ,An ihm kénnen sie auf je ihre Weise teilhaben und dadurch zu der jedem
Geschopf eigenen, ihm vom Schépfer urspriinglich zugedachten Vollendung gelangen.
Die Einbindung auch der menschlichen Vollendung in ein grofieres Ganzes, eben in den
,Leib Christi‘, macht die Schopfung nicht mehr zum zweitrangigen Teilhaber an der Voll-

“4 Vielmehr verleiht sie ihr die Wiirde einer eigenen Teilhabe

endung des Menschen.
am ,Auferstehungsleib Christi“. Auf mystische Weise hat bekanntlich Pierre Teilhard de
Chardin diese Teilhabe geschaut, indem er die Welt als Hostie wahrgenommen und in
ihr den kosmischen beziehungsweise universalen Christus erlebt hat.

,Das Heil des einzelnen*, so fasst Ratzinger zum Abschluss noch einmal zusammen,
List erst ganz und voll, wenn das Heil des Alls und aller Erwihlten vollzogen ist, die ja
nicht einfach nebeneinander im Himmel, sondern miteinander als der eine Christus der
Himmel sind.“¢** Himmel wird auf Erden sein, wenn am Ende der Zeiten Gott, mit Paulus
gesprochen, Christus alle lebensfeindlichen Machte unterworfen hat und sich Christus
selbst ihm unterwirft, ,damit Gott alles in allem sei“**. Himmel und Erde sind mitein-

ander versohnt und eins, wenn Gott alles in allem ist.

450 Kehl19s.

451  Ebd.

452 Ebd.196.

453 Ratzinger: Eschatologie, 188.
454 1 Kor15,28.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

419


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

420

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Literatur

Josef Finkenzeller: Art. Himmel, in: Lexikon der katholischen Dogmatik (Hg. Wolfgang
Beinert), 1987, 259—261.

3.3.9 Der himmlische Lohn

Jesus scheint davon ausgegangen zu sein, dass der Mensch durch sein Leben beeinflus-
sen kann, ob er im Himmelreich grof3 oder klein sein wird. So sagt er in der Bergpredigt:

JWer auch nur eines von den kleinsten Geboten aufhebt und die Menschen entspre-
chend lehrt, der wird im Himmelreich der Kleinste sein. Wer sie aber hilt und halten
lehrt, der wird grof sein im Himmelreich 4>

Auch verspricht er beispielsweise:
,Wer sich so klein macht wie dieses Kind, der istim Himmelreich der Grofite 4%

Deshalb ermutigt er immer wieder, nicht Schitze hier auf der Erde, sondern im Himmel
zu sammeln. Den reichen Jingling fordert er auf: ,Geh, verkaufe, was du hast, gib es
den Armen und du wirst einen Schatz im Himmel haben“.*” Auch mit dem Beispiel vom
reichen Mann, der fiir seine gute Ernte eine gréfRere Scheune bauen will, um sich sorglos
des Lebens zu erfreuen, den aber Gott noch in derselben Nacht zu sich ruft, warnt er:

,50 geht es einem, der nur fiir sich selbst Schitze sammelt, aber bei Gott nicht reich
st 458

Seine Mahnung an alle lautet:

,Sammelt euch nicht Schitze hier auf der Erde, wo Motte und Wurm sie zerstéren und
wo Diebe einbrechen und sie stehlen, sondern sammelt euch Schiatze im Himmel, wo
weder Motte noch Wurm sie zerstéren und keine Diebe einbrechen und sie stehlen!
Denn wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz.“4*°

Der Lohn im Himmel kann ausbleiben, etwa wenn jemand seine Gerechtigkeit zur Schau
stellt, er kann aber auch grof sein.*® Grof} ist er bei denen, die auch ihre Feinde lie-

455 Mts,19; vgl. 11,11,

456 Mt18,4.

457 Mk10,21.

458 Lk12,21.

459 Mt 6,19-21.

460 Mt6,1; / Mt 5,11f; vgl. 6,411,

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

ben und die selbstlos lieben. So erwartet Jesus von seinen Jiingern, im Gegensatz zu den
Siindern:

,Dochihrsollteure Feinde lieben und Gutes tun und leihen, wo ihr nichts zuriickerhof-
fen kénnt. Dann wird euer Lohn grof} sein 4"

Entscheidend fiir die GrofRe des Lohns ist das Majf$ der Liebe, mit dem jemand misst:

,Gebt, dann wird auch euch gegeben werden! Ein gutes, volles, gehiduftes MafR wird
man euch in den Schof legen; denn nach dem Maf3, mit dem ihr messt, wird euch zu-
gemessen werden “4¢

Auchinder neutestamentlichen Briefliteratur hingt das Maf3, in dem jemand in das ewi-
ge Reich Christi eintritt beziehungsweise der himmlische Lohn des Einzelnen von seiner
Miihe und von seinem Werk ab.*®* Nach der Offenbarung des Johannes wird der Herr ,je-
dem geben, was seinem Werk entspricht“%*.

Aber ist dieses Lohndenken und dieses Denken in Maf3 und GréfRe iiberhaupt christ-
lich? Ist es nicht doch von einem verkappten Leistungs- und Konkurrenzdenken getra-
gen? Zeugt es nicht doch insgeheim von einem Egoismus? Ist es nicht theologisch wi-
dersinnig, insofern der Lohn im Himmel Gott selbst sein wird, iber den hinaus es nichts
GroReres geben kann?

Zu iiberwiltigend ist das biblische Zeugnis, als dass man es einfach als mythologisch,
rein metaphorisch oder veraltet abtun kénnte. Auch wire das irdische Leben nicht mehr
als ein reines Spiel, wenn von ihm nichts Bleibendes, nichts fir die Ewigkeit selbst abhin-
ge. Ihm wire dann tatsichlich der letzte Ernst genommen. Fiir viele ist es auch einfach
viel zu leidvoll und viel zu elend, als dass es sich bei ihm letztlich um ein blof3es Spiel
handeln kénnte.

Nimmt man die biblischen Aussagen ernst, so steckt im Leben ein spielerischer
Ernst, so ist das Leben ein ernsthaftes Spiel, bei dem viel auf dem Spiel steht, weil
bei ihm viel gewonnen werden kann. Als Kinder Gottes spielen wir Menschen beim
gottlichen Spiel, mit Hans Urs von Balthasar theatralisch gesprochen, beim gottlichen
Drama der Welt- und Menschheitsgeschichte mit. Auch wenn das Drama fiir alle gut
ausgeht, auch wenn von vornherein der gute Ausgang des Stiicks feststeht, ist es kei-
neswegs gleichgiiltig und keineswegs von vornherein festgelegt, wie der Einzelne dabei
(mit)spielt. Jeder hat einen echten Spielraum in seinem Leben, weshalb sich jeder mit
all seinen Fihigkeiten bemithen sollte, seine Rolle im grofRen Spiel so gut wie mdglich
zu spielen.

Mit der Belohnung am Ende des Spiels oder, wie die Bibel sagt, mit den Schitzen im
Himmel oder, wie die Tradition sagt, mit den Verdiensten kann nicht etwas Auferliches
gemeint sein, wie etwa ein weiteres Dessert beim himmlischen Mahl. Es kann dabei nur

461 Lk 6,35.

462 Lk6,37f.

463 2 Petr1,10f; /2 Joh 8; /1 Kor 3,7f; /1 Kor 3,13f.
464 Offb 22,12; vgl. 11,18.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

42


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

422

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

um den Menschen selbst gehen. Jesus fordert uns Menschen auf, uns mit allen Kriften
darum zubemiihen, in das bereits gegenwirtige Reich Gottes zu gelangen, und das heif3t
schlussendlich, in der Liebe zu wachsen.

So unterschiedlich unsere Ausgangsbedingungen in dieser Welt auch sind, so hat
doch jeder und jede von uns innerhalb des vorgegebenen Rahmens die Méglichkeit, dem
eigenen Leben eine Richtung zu geben und tber sich selbst hinauszuwachsen. Wir be-
stimmen in unserem Leben, ob wir uns von der Liebe wegbewegen oder auf sie zubewe-
gen. In Gleichnissen hat Jesus uns davor gewarnt, im Leben eine falsche Richtung ein-
zuschlagen, in Gleichnissen hat er uns ermutigt, in der Liebe zu wachsen. Wie wenig
weit oder wie weit es einem Menschen gelingt, in Liebe zu empfangen und zu geben,
sich selbst zu geben und hinzugeben, lisst sich von auen schwer beurteilen. Gott allein
kann die Herzen beurteilen. Jedenfalls hat Jesus tiber das Opfer der Witwe gejubelt, die
in den Augen der Welt nichts, vor Gott aber mehr gegeben hat als alle anderen.**

Das Selbst des einzelnen Menschen steht nicht von vornherein fest. Es wird durch den
freien Vollzug des Lebens mitbestimmt.** Befindet sich ein Mensch auf dem schlechten
Weg, insofern er immer schlechter handelt und vom Schlechten zu immer Schlechte-
rem absteigt, so wird er selbst schlechter und sein Selbst schrumpft. Befindet sich ein
Mensch auf dem guten Weg, insofern er immer mehr Gutes tut und vom Guten zum
Besseren voranschreitet, wird er selbst besser und sein wahres, liebendes Selbst wichst.
Indem ein Mensch in der Liebe wichst, wichst er iiber sich selbst hinaus, erweitert und
vertieft er sein Selbst, transzendiert er sein Selbst. Am Ende eines jeden Lebens zihl,
wie Johannes vom Kreuz sagt, nur die Liebe. An ihr bemisst sich, wer jemand wirklich
geworden ist. Um dieses Wachstum des Selbst durch das Wachstum in der Liebe zu il-
lustrieren, sei zum Schluss auf ein, wenn auch extremes, Beispiel hingewiesen. Indem
Pater Maximilian Kolbe sein Leben fiir den Familienvater hingegeben hat und fiir ihn in
den ,Hungerbunker“ gegangen ist, ist er in der Liebe @iber sich selbst hinausgewachsen,
so dass sein Selbst, das heifdt er selbst beim Gericht Gottes ein anderer war, als er es ohne
diese Tat gewesen wire. Durch das Ganze seines Lebens bestimmt jeder Mensch endgiil-
tig selbst, wer er vor Gott, fiir die anderen und fiir sich selbst in Ewigkeit ist, inwieweit
er selber fur die Liebe offen und durchlissig ist. Thomas von Aquin hat diesbeziiglich
vom unterschiedlichen Glorienlicht und der unterschiedlichen Seligkeit des Menschen
gesprochen. Da es bei der Liebe nicht um eine quantitative Leistung geht, bei der sich
jemand mit anderen messen und besser als sie sein will, geht es einzig und allein darum,
durch eigenen Einsatz und Selbsthingabe im Vertrauen auf die Hilfe und Gnade Gottes
im Sinn der Liebe ein qualitativ besserer Mensch zu werden, Gott darum zu bitten, ein
liebesfihigerer Mensch zu werden, als man ist. Der himmlische Lohn kann von daher in
nichts anderem als einer grifSeren Liebesfihigkeit bestehen.

465 Mk12,41-44.
466 Bd.2,Kap.1.1.3.2u.1.1.3.3.

14.02.2026, 06:37:2! /e e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung
3.4 Vollendung in den Weltreligionen

Im religionswissenschaftlichen Teil werden die Vorstellungen von der Vollendung im Is-
lam (Kap. 3.4.1), im Daoismus (Kap. 3.4.2), im Hinduismus (Kap. 3.4.3) und im Buddhis-
mus (Kap. 3.4.4) untersucht. Zusammenfassend wird dann am Ende noch einmal auf Un-
terschiede und Ubereinstimmungen zwischen ferndstlichen und semitischen Vorstel-
lungen hingewiesen (Kap. 3.4.5).

3.4.1 Gericht, Holle und Paradies im Islam

Der Glaube an den Jiingsten Tag, an ein endgiiltiges Gericht und an das Leben nach dem
Tod gehort neben der Lehre vom alleinigen und allmichtigen Schépfergott zum Kern
der Verkiindigung des Propheten Muhammad. Nach islamischer Auffassung trennt sich
im Tod die Seele vom Leib, wird von Todesengeln in Empfang genommen und in den
Himmel vor Gott gebracht.*” Dort kommt es zu einer Art Zwischengericht.**® , Diejenigen,
die in ihrem Erdenleben gliubig und gerecht waren, erfahren, dass sie Gegenstand der
Gnade Gottes sind, dass ihnen ihre Siinden vergeben worden sind und dass sie dereinst
ins Paradies Einlass finden werden. Die Unglaubigen und Ungerechten werden am Tor
des Himmels zuriickgewiesen. 4%

Nach diesem ersten Zwischengericht kehren alle Seelen zu ihrem Leib zuriick und

erfahren am Grab die Fortsetzung des Zwischengerichts.

,Die Tradition nennt zwei Engel, die flir das Verh6r der Verdammten, und zwei andere,
die fiir die Glaubigen zustandig sind. Dem Toten werden Fragen vorgelegt, seine Ant-
worten entsprechen seinem Leben und besiegeln zundchst einmal sein ewiges Los am
Jlingsten Tag. Die Fragen lauten: Wer ist dein Gott — Wer ist dein Prophet? — Welches
ist deine Religion? — Welches ist deine Gebetsrichtung? Die Geretteten wissen zu ant-
worten, der Reihe nach: Gott,— Muhammad, —der Islam, — Mekka. Sie erhalten darauf-
hin die Bestdtigung der Verheiflung des Paradieses (vgl. 41,30;16,32). Die Verdammten
wissen keine Antwort oder antworten falsch und erhalten Schldge ,ins Gesicht und auf
das Hinterteil* (47,27; 8,50) und die Zusicherung der ewigen Pein in der Hélle.“47°

Auf das Zwischengericht folgt die lange Wartezeit bis zum Endgericht. Die Seelen befin-
den sich in einem schlafihnlichen Zustand. Wenn schliefilich der Jiingste Tag anbricht,
erscheint es ihnen, als hitten sie nur kurz im Grab verweilt.*”

Die Endzeit selbst bricht nach islamischer Vorstellung wie eine Katastrophe auf die
Welt herein.*”> Der Koran malt die Vorginge, die das Endgericht einleiten, in schrecken-
erregenden apokalyptischen Bildern aus: die kosmische Ordnung gerit ins Wanken, Him-

mel und Erde vergehen vor Angst, der Himmel bebt und spaltet sich, die Sterne erloschen

467 Vgl. Koran 32,11;16,28.32f; 4,97.
468 Vgl. Koran 62,8.

469 Khoury 59.

470 Khoury 59.

471 Vgl. Koran 10,45; 79,46; 20,103f.
472 Vgl. Koran 79,34.

14.02.2026, 06:37:2! /e e

423


https://doi.org/10.14361/9783839443149-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

